

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

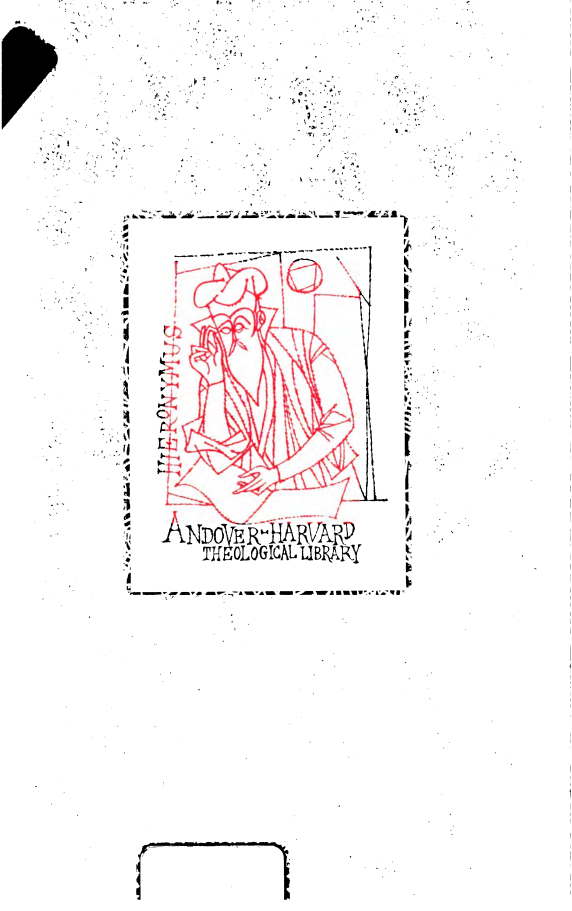
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



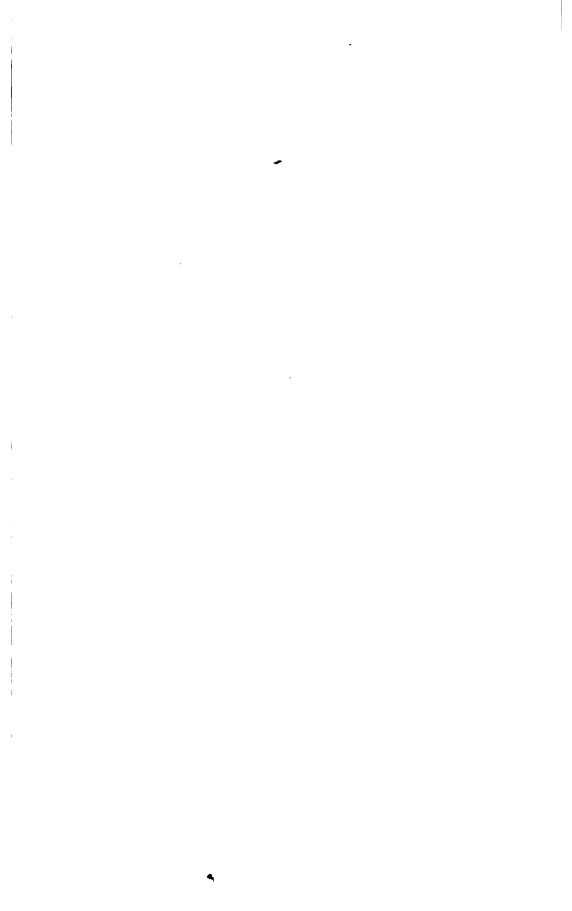




•

-

.



. -,

# Realencyflopädie

für protestantische

Theologie und Kirche

Begründet von I. I. Herzog

In dritter verbefferter und vermehrter Auflage

unter Mitwirkung

vieler Theologen und anderer Belehrten

herausgegeben

von

D. Albert Hauck professor in Leipzig

Zwölfter Band

Lutheraner — Methodismus



Teipzig J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung 1903

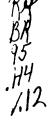
### ANDOVER-HARVARD THEOLOGICAL LIBRARY CAMBRIDGE, MASS.

H 55,141

Pine 11, 19 - 0

Alle Rechte, insbesondere das der Übersetzung für jeden einzelnen Urtikel vorbehalten.

R. b. hot- u. Univ. Buchbruderei von Fr. Junge (Junge & Sohn), Erlangen.



# Verzeichnis von Abkürzungen.

## 1. Biblifche Bücher.

|      |          | Genefis.<br>Erodus.  | Pr<br>9-5 |    | Proverbien.<br>Brediger. | 8e  | = | Bephania.<br>Haggai. | Nö<br>£0    |   | Römer.          |
|------|----------|----------------------|-----------|----|--------------------------|-----|---|----------------------|-------------|---|-----------------|
| Gĩ   |          |                      |           |    |                          | Sad | _ | Daggai.              |             |   | Korinther.      |
| Le   |          | Leviticus.           | \$L       |    | Hohes Lied.              |     |   | Sacharia.            | Ga          |   | Galater.        |
| Ru   | =        | Numeri.              | Sel       | =  | Jefaias.                 | Ma  | = | Maleachi.            | Eph         | = | Ephefer.        |
| Dt   |          | Deuteronomium.       | Jer       | =  | Jeremias.                | Jud |   | Judith.              | PHi         |   | Philipper.      |
| 301  | =        | Josua.               | Ez        | =  | Ezechiel.                | Bet | = | Beisheit.            | Rol         | = | Kolosser.       |
| Ri   |          | Richter.             | Da        | =  | Daniel.                  | To  | = | Lobia.               | Th          | = | Theffalonicher. |
| Sa   | =        | Samuelis.            | Ðо        | =  | Hojea.                   | ଟା  | = | Sirací.              | Ti          | = | Timotheus.      |
| ₽g   | =        | Könige.<br>Chronifa. |           | == | Joel.                    | Ba  |   | Baruch.              | Tit         | = | Titus.          |
| Chr  | =        | Chronifa.            | Am        | =  | Amoş.                    | Mat | = | Mattabäer.           | <b>Phil</b> | _ | Bhilemon.       |
| Eŝr  | $\equiv$ | Esra.                | Юb        | =  | Obadja.                  | Mt  | = | Matthäus.            | Hor         |   | hebräer.        |
| Reh  | =        | Nehemia.             | Jon       | =  | Jona.                    | Mc  | = | Marcus.              | Ra          | = | Šalobus.        |
| Efth | =        | Efther.              |           |    | Mica.                    | £c  | = | Lucas.               | Ža<br>Vr    |   | Betrus.         |
| Şi   |          | Hiob.                | Ra        |    | Nahum.                   | Jo  |   | Johannes.            | Ju          |   | Judas.          |
| å    |          |                      |           |    |                          | 20  |   |                      | N           |   | Sunny.          |
| ₿í   | =        | Þjalmen.             | Pap       | =  | Habacuc.                 | AG  | = | Apostelgesch.        | Apt         | = | Apotalypje.     |

## 2. Beitfchriften, Sammelwerte und bgl.

| ¥. •           | = Artikel.                                 | MSG = Patrologia ed. Migne, series graeca       |
|----------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ABA            | = Abhandlungen der Berliner Atademie.      | MSL = Patrologia ed. Migne, series latina       |
| A98            | = Allgemeine deutsche Biographie.          | Mt = Mitteilungen. [Geschichtstunde             |
| ACC            | = Abhandlungen der Göttinger Gesellich.    | RU = Neues Archiv für die ältere deutsche       |
|                | ber Biffenschaften.                        | NF = Neue Folge.                                |
| AT BR          | = Archiv für Litteratur und Rirchen-       | RJdTh = Reue Jahrbücher f. deutsche Theologie.  |
|                | geichichte des Mittelalters.               | Rt8 = Reue lichliche Zeitschrift.               |
| AMA            | = Abhandlungen b. Münchener Atademie.      | NT = Neues Testament.                           |
| AS             | - Acte Bangtonum ber Wellenbillen          |                                                 |
|                | = Acta Sanctorum ber Bollandisten.         | P3 = Preußische Jahrbücher. [Potthast.          |
| ASB            | = ActaSanctorum ordinis s. Benedicti.      | Potthast == Regesta pontificum Romanor. ed.     |
| xe <b>g</b>    | = Abhandlungen der Sächsischen Gesell-     | ROS = Römische Quartalschrift.                  |
| ~~             | schaft der Wiffenschaften.                 | SBA = Sizungsberichte d. Berliner Alademie.     |
| AL             | = Altes Testament.                         | SRA = " b. Münchener "                          |
| 892            | = Band. Bbe = Bände. [dunensis.            | SBA = " d. Biener "                             |
| BM             | = Bibliotheca maxima Patrum Lug-           | SS = Scriptores.                                |
| CD             | = Codex diplomaticus.                      | ThJB = Theologijcher Jahresbericht.             |
| CR             | = Corpus Reformatorum.                     | TheB = Theologijches Literaturblatt.            |
| CSEL           | = Corpus scriptorum ecclesiast. lat.       | ThEZ = Theologijche Literaturzeitung.           |
| DchrA          | = Dictionary of christian Antiquities      | ThOS = Theologijche Quartalschrift.             |
|                | von Smith & Cheetham.                      | ThEtR = Theologische Studien und Rritiken.      |
| DchrB          | = Dictionary of christian Biography        | TU = Texte und Untersuchungen heraus-           |
|                | von Smith & Wace.                          | geg. von v. Gebhardt u. harnad.                 |
| DLZ            | = Deutsche Litteratur-Beitung.             | UB = Urfundenbuch.                              |
|                | go = Glossarium mediae et infimae          | 1998 = Berke. Bei Luther:                       |
|                | latinitatis ed. Du Cange.                  | 1988 EH = Berle Erlanger Ausgabe.               |
| D3 <b>A</b> R  |                                            | 2020 ett 20ette ettunget ausgube.               |
| 20 <b>2</b> 01 | = Deutsche Beitschrift f. Kirchenrecht.    | 1989 99 M = Berle Beimarer Ausgabe. [[chaft.    |
|                | = Forschungen zur deutschen Geschichte.    | Zat 28 = Beitschrift für alttestamentl. Biffen- |
| SgA<br>60a     | = Göttingische gelehrte Anzeigen.          | Zou = " für deutsches Alterthum.                |
| şzœ            | = piftorifdes Jahrbuch b. Gorresgefellich. | Zom = " b. deutsch. morgenl. Gesellich.         |
| <b>\$</b> 3    | = Sistorische Zeitschrift von v. Sybel.    | BbBB = " b. deutsch. Palästina Bereins.         |
| Jaffé          | = Regesta pontif, Rom, ed. Jaffé ed. II.   | Bhth = " für historische Theologie.             |
| JDTh           | = Jahrbücher für deutsche Theologie.       | 3RG = " für Kirchengeschichte.                  |
| Jpr Th         | = Jahrbücher für protestant. Theologie.    | ZRR = "für Kirchenrecht.                        |
| 69 <b>2</b>    | = Rirchengeschichte.                       | Bitth = " für tatholische Theologie.            |
| RD             | = Rirchenordnung.                          | grung = " für firchl. Biffenich. u. Leben.      |
| 209            | = Literarijches Centralblatt.              | BithR = " für luther. Theologie u. Rirche.      |
| Mansi          | = Collectio conciliorum ed. Mansi.         | BBR = " für Protestantismus u. Rirche.          |
| Rg             | = Magazin.                                 | BthR = " für Theologie und Rirche.              |
| MĜ             | = Monumenta Germaniae historica.           | AmTh tim mittent hatit Officiale                |
|                |                                            | Sivey — " int milleningulit. Egeorogie.         |

## Nachträge und Berichtigungen.

#### 1. Band.

- S. 491 3. 30. Nach F. Nau (Les récits inédits du moine Anastase, Paris 1902. S. 35 N. 2) war Anastafius bis 599 Abt auf bem Sinai.
- " 491 " 34 F. Nau (f. bie vorige Anmertung und die Rotiz zu Bb 9, 305, 18) halt (G. 3) für möglich, daß der als Berfaffer der Διηγήσεις διάφοροι περί τών έν Σινά aylwr nareowr genannte Anastasius mit A. dem Sinaiten identisch ift.

#### 2. Band.

S. 780 R. 3 v. u. lies 100 ftatt 190.

#### 3. Band.

- S. IV 3. 5 v. u. lies 11 statt 16.
- " 761 " 44 lies Cod. Sin. I S. 13 ftatt Notitia cod. Bibl. Sinait. S. 122.
- 761 "44 itte Cou. Smi. I S. 13 pitt Routing Cou. Sinit Chart. C. 122.
  768 "60 füge bei: Die Alten des Cazalla: Prozeffes hat jüngft Ernft Schäfer nach den Driginalurlunden im Archiv zu Simancas verdeuticht herausgegeben in f. Bei-trägen zur Geschichte des spanischen Protestantismus u. der span. Inquisition im 16. Jahrhot. (Gütersloh 1902), Bd III, S. 257-460. Bergl. im dar-stellenden Leil desjelben Werts (Bb I), S. 325-330.

#### 4. Band.

S. 812 3. 14 v. u. lies 26 statt 20.

#### 6. Band.

- S. IV 3. 8 v. o. lies 3. 16 ftatt 3. 76.
- IV "15 v. o. " 26. , 36 "
- " 14 lies 1438 ftatt 1439. 46
- "24 254
- "24 " freiktichtichen Grundfätze ftatt Freien Kirche. "34 f. "Am 10. Aug. follte die vom Großen Rat angenommene Konstitution dem Bolke unterbreitet werden. Die Regierung empfiehlt dies Wert 2c. statt: Am 255
- 10. Aug. follte die Betition der Geistlichen 2c. 256 "43 ift Frommel zu streichen. 618 "10 füge bei: Gabriel Ledos, Sainte Gertrude 1256-1303 (in der Jolyichen Gamml. Les Saints), Paris 1901. Von Interesse ist die hier (ch. VI, p. 163-200) gegebene Schilderung diefer heiligen als einer hauptvorgängerin, ja Mitbegründerin des modernen herz-Jefu-Rultus (theologienne du Sacre Coeur).
- " 807 " 4 v. v. lies 34 ftatt 36.

#### 7. Band.

S. IV 3. 4 v. o. lies 42 statt 24.

#### 9. Band.

S. IV 8. 22 v. o. lies 51 ftatt 55.

" 33 " 51 füge bei : Tielemann, Die leibliche Auferstehung bes herrn, ihre Gewißheit und ihre Bedeutung für die Rirche, hannover 1900, und: horn, Der Rampf um die leibliche Auferstehung des herrn. Eine tritische Uebersicht (nRB 1902, S. 241. 348. 458. 546 ff.).

(Fortsesung auf Seite 819.)

Eutheraner, feparierte (lutherische Freilirchen in Deutschland). — Litteratur: zu a) 3. G. Scheibel, Geschichte der neuesten Unternehmungen einer Union, Leipz, 1834, 2 Bbe; Leste Schicklale ber luth. Parochien in Schleften, 1835; Archiv f. hiftor. Entwidlung, Nürnberg 1841 und verschiedene Einzelschriften; Blüher, Neueste tirchliche Er-eigniffe in Schlesten, Nürnberg 1835; H. Steffens, Wie ich wieder Lutheraner wurde, Bresz 5 lau 1831, und Bas ich erlebte, Breslau 1843, Bde IX und X; Olshaufen, Was ist von den nur 1051, und Song us erteilt, Dieskun 1053, Die und Und Dissunfeit, Bus in ober neueften Kirchlichen Ereigniffen in Schlessen 2015, Die Ander, Beither, Botssunfeit, Bus in ober Die neueften Widerlander der luth. K. Leipz. 1838; E. Kellner, Gottes Führen und Rellner, Die neueften Biderlander der luth. K. geipz. 1838; E. Kellner, Gottes Führen und Rellner, (hrsgegeb. von Scheibel), Rürnberg 1832; Wehrhan, Meine Suspendierung 2c., Dresd. 1838; 10 Joh. Nagel, Die Errettung der luth. K. in Preußen, 3. Aufl., Elberf. 1895; Die Erhaltung der luth. K. in Preußen, Stuttg. 1869; Wider Wangemann, Cottbus 1882 und Bangemann-iche Geichichtsicheriehg., Leipz. 1882; G. Froböh, 50 Jahre luth. Kirchengeich., Elberf. 1896; Ein Zeuge der luth. K. (Biographie Kellners), Elberf. 1893; Wangemann, Sieben Bücher preuß. Kirchengeich., Berlin 1859; Richenftreit unter den getr. Lutheranern, Berl. 1862; 15 Die luth. K. im Berh. zur una sancta, 7 Bücher, Berl. 1883; Die firchl. Rab. Politik Fr. Bilh. III., Berl. 1884; Drei preuß. Dragonaden, Berl. 1884; J. Diebrich, Wert u. Weien d. Kirchenregim. 1858; Oculi und Lätare, Neuruppin 1861; Piltorius, Uttenmäß. Bericht, Bredau 1861; Hicher Borläufige Schutzwehr, Breslau 1861; Die ftreitigen Lehren v. der Kirche 2c., Leipz. 1863; Diedrich, Kurze Beantwortung d. Schutzwehr, Neuruppin 1861; Gar- 20 nad, Theol. Gutachten über d. Synodalbeichlüffe, 1862; Diebner, Die Berhandlungen der Kommission über die Kirchenverjassung, halle 1862; Dieftnetliche Ertlärung wegen der fitrei-tigen Lehren, Breslau 1864; Kirchenblatt für d. extellut. Gem. in Kr. 1846-1901; Die Be-ichlüffe der von d. ev.-luth. K. in Pr. geb. Generaliynoben 1841-98; Bericht über die Ge-ichlüffe der von b. ev.-luth. K. in Pr. geb. Generaliynoben 1841-98; Bericht über die Ge-ichlüffe der von b. ev.-luth. K. in Pr. geb. Generaliynoben 1841-98; Bericht über die Ge-ichlüffe der von b. ev.-luth. K. in Pr. geb. Generaliynoben 1841-98; Bericht über die Ge-ichlüffe der von b. ev.-luth. K. in Pr. geb. Generaliynoben 1841-98; Bericht über neueften firchlichen Greigniffen in Schlefien zu halten? Leipz. 1835; Ehrenftröm und Rellner, neraliyn. 1860, Breslau 1862. Eine vollständige Darstellung der Geschichte Due ilen. 20 Br. fehlt noch. Bu dem folg. Artitel wurden noch benuht: Ungebruckte Quellen: Das Archiv des D. R. Roll. in Breslau und Atte des Kgl. Geheim-Radinets betreffend Kirchen-agende 1834 R. 89. B. VIII in Verlin.

agende 1854 R. 89. B. vIII in Serlin. Bu b) A. Beber, Die ev.eluth. Immanuelsynode, Breslau 1890; A. Zoeller, Apologie des Lutheraners, 1883; J. Ragel, Bir können nichts wider die Bahrheit, Breslau 1868; 90 Fb. Crome, Bie kann Frieden werden? Halberstadt 1869; Unsere Berhandlungen mit der Immanuelsynode, Breslau 1899; Dorftirchenzeitung von Käthjen, Reuruppin; Kirchl. Zeit-blatt von Chlers, Liegn. 1861-63; Mpologeitiche Blätter von Feldner, Elberfeld 1865; Im-manuel and Construction of Selbersteil 1964. manuel von v. Rienbujch, halberstadt 1864-1901; Ev.-luth. Sonntagsblatt von Beber, Liegniş 1896—1901. 35

Bu c) Dieffenbach, Die kirchl. Zuftände im Großherzogtum Heffen, 1872; v. Scheurl, Jurift. Gutachten über die neue Berfassg. d. ev.-luth. K. in Heffen=Darmstadt; Röhler, Dent= schrift betr. die ev. K. in heffen-Darmstadt, 1872; Dieffenbach und Schlosser, Die dermalige Lage der ev. K. in heffen; Berhandlungen d. ersten Landessynode, Darmstadt; Warum hat eine Anzahl ev.-luth. Christen die neue Berfassg. nicht angenommen? Offener Brief an das 40 Heffen-Darmstädt. Kirchenreg., Franks. a. W.; Die neue Kirchenverf. vor dem Forum d. Ge-schichte, Franks. 1874; Balst, Sollen die 12 Lutheraner ihr Amt niederlegen?; Blätter aus Ufenborn 1874-78.

Bu d) A. F. C. Bilmar, Gesch. des Konfessiandes in Heffen, 1860; Gegenwart und Butunft d. Riederheff. Kirche, 1867; H. Bülch, Die jüngsten Vorgänge auf d. tirchl. Gebiet 45 Riederheffens, Kaffel 1868; J. B. G. Bilmar, Der gegenwärtige Rampf d. hessischer Kirche, Raffel 1871; Die heff. Kirche nach dem Tode des letten Kurfürften, Welfungen 1876; Offne Ertlärg. der suspendierten beff. Bfarrer, Raffel 1874; Schedtler, Bedeutung und Aufgabe der ev.-luth. R. Oberheffens; F. B. Hoffmann, Das Ziel der tirchl. Renitenz in Heffen, Raffel 1877; Sendschreiben etlicher Geistlicher d. renitenten Kirche, Homberg 1878; Die heff. Reni- 50 tenz ist die Rechtstellung d. heff. Kirche 1884; Gerichtsverhandlung gegen Pfarrer Unthes, Darmstadt 1877; Jur gegenw. Lage ber tirchl. Renitenz, Rassel 1879; Rohnert, Die luth. Rindkemeinde Steinkohlenberg 1875 Bionsgemeinde Steinbach-Ballenberg, 1875.

Real-Enchtlopädie für Theologie und Rirche. 8. A. XII.

i ł

Zu e und f) Gerhold, Die Bastoren L. Harms und Th. Harms in ihrer Stellung zu ben tirchl. Fragen; Bur Berfaffungsfrage, 1897; Bum Frieden unter den freien luth. Rirchen= gemeinschaften; Th. Harms, Das Recht der ev.-luth. Gemeinde und das Predigtamt; Her= mannsburger Mijsionsblatt; Unter dem Kreuze, Kirchl. Boltsblatt aus Riedersachjen.

- Bu g) v. Scheurl, Das gute Recht der Lutheraner in Baden, 1852; Eichhorn, Abriß d. Б Bu g b. Schelt, Dus gute steht der Eutgeruner in Baben, 1852; Eugloth, abig b. Geschler, Dus gute steht der Eutgeruner in Baben, 1852; Bocholl, Rarl Eichhorn; v. Reußler, Urstundl. Bericht über die Entstehtung der eb.-luth. Gemeinden in Baben, 1901; Anfprache des O. K. Koll. Stuttgart 1862; Offene Erwiderung der freien luth. Gem. in Baben, Bretten 1862; M. Frommel, Bider Haag, Karlsruhe 1862; Unsprache des O. K. an die Gem. 10 der Par. Durlach, Breslau 1866; M. Frommel, Jur Abwehr, Pforzheim 1866; S. Ragel Streiflichter, Breslau 1866; M. Frommel, Untwort auf die Streiflichter, Bforzheim 1866.
   Bu h) Enef Mufrut an olie (Kriften der Köchichen Ravdestirchen Dersbern 1872). Recht.
- Bu h) Lent, Aufruf an alle Chriften der fächsischen Landestirche, Dresden 1872; Rechtfertigung der aus der sächs. Landestirche ausgetretenen Lutheraner; Ruhland, Die luth. Lan-
- destirchen; Der getrofte Bilger aus dem Babel der fachf. Landestirche, Dresden 1875; Die 15 ev.-luth. Freikirche, Jahrgang 1876–1901; A. Bagner, Ernste Erlärung wider das unluth. 215 ev.-luth. Freikirche, Jahrgang 1876–1901; A. Bagner, Ernste Erlärung wider das unluth. Missouritum, Chemnig 1877; Brunn, Sind unstere deutschen Landeskirchen noch luth. Kirchen? Dresden 1877; Hein, Der Gnadenwahlstreit, Frankfurt 1881; Brunn, Gegenzeugnis gegen hein, Dresden 1881; Hörger, Freiheit des luth. Betenntnisses; Göttliche Berechtigung zur Bildung einer fr. ev.-luth. Gem. in Memmingen, Dresden 1871; Das Papstum der bahr. 20 Landeskirche, Memmingen 1875.

Zur Geschichte der lutherischen Freikirchen vol. Max Frommel, Kirche der Zukunft, Hannover 1869; Der Kampf der deutschen Freikliche, Frankfurt 1877; Rocholl, Gesch. ber ev. Kirche, Leipz. 1897.

Die Geschichte der lutherischen Freikirchen Deutschlands zeigt die lutherische Rirche 25 mit der schwierigen Aufgabe beschäftigt, sich unabhängig von dem seit der Reformation traditionell gewordenen Summepissopat des Landessürsten als eine selbstftändige, vom Staat nicht unterstützte Bekenntnisgemeinschaft zu organisieren. Stehen damit die deut= schen luth. Freikirchen in einem gewissen Gegensatz zum Staatskirchentum, so verwerfen fie doch nicht alle dasselbe grundfählich, ihre Entstehung hängt vielmehr mit der von ihnen so bekämpften Einführung der Union in die luth. Landeskirchen zusammen.

Die älteste und zahlreichste Freikirche in Deutschland ift

a) Die ev.=luth. Kirche in Preußen.

Dieje häufig auch mit dem Namen "Altlutheraner" oder "die von der ev. Landes= firche fich getrennt haltenden Lutheraner" bezeichnete Kirchengemeinschaft entstand durch 35 ben Widerspruch gegen die 1817 in Preußen eingeführte Union (f. d. A.). Zwar stellte bie Rabinetsordre Fr. Wilhelms III. vom 27. September 1817 bie Vereinigung ber reformierten und lutherischen Rirche zu Einer eb. Rirche zunächst nur als einen Wunsch bes Rönigs und bie Annahme ber Union als einen Alt ber Freiwilligkeit hin. Aber in ber hand ber Behörden wurde ber Bunsch des Königs zum Befehl. Von 1817-1830 er=

10 folgten daher allerlei Maßregeln zur allmählichen Durchführung ber Union (Unionsrevers ber Ranbibaten, gleichlautenbe Berpflichtungsformel); besonders sollte bazu die vom Könige vorgeschriebene und teilweife felbst verfaßte "Hof= und Domagende" dienen (f. den A. Union). Die Versicherungen der Behörden, daß die Annahme der Union und der Agende zwei verschiedene Dinge seien, konnten bie Bedenken berjenigen Lutheraner nicht

45 beseitigen, die aus grundsätlicher Verwerfung der Union auch die Ugende nicht annehmen wollten. Daß biefer Zufammenhang zwischen Agende und Union von den Luthera= nern ertannt, von den Behörden trotzem in Abrede gestellt wurde, führte besonders zu ben verhängnisvollen Gewiffensbedrückungen in abreve gestelt wurde, juste velonoers zu Friedrich Wilhelms III. Die dreihundertjährige Jubelfeier der Augsburger Konfession 50 am 25. Juni 1830 sollte gemäß den Kabinetsordres vom 4. und 30. April 1830 dazu

benutt werben, burch eine gemeinfame Abendmahlsfeier ber Lutheraner und Reformierten und burch allgemeine Unnahme des Unionsritus des Brotbrechens auch in Schlefien die Union zu vollenden. Ein Hirtenbrief bes Generalsuperintendenten Bobertag vom 31. Mai 1830 empfahl den Geiftlichen, an diesem Tage allgemein diesen symbolischen Ausdruck der 55 Union anzuwenden.

Prof. Johann Gottfried Scheibel, Diakonus an der St. Elifabethkirche (f. den A.) hatte bis dahin nur auf dem litterarischen Wege, auf Synoden und von der Kanzel gegen Union und Agende gezeugt; nun fah er sich zu weiteren Schritten genötigt. Bergeblich versuchte er, am 2. Juni gelegentlich einer Unwesenheit des Königs in Breslau seine Ge= so wiffensbedenken in einer Audienz darzulegen. Auf eine eingereichte Bittschrift erhielt er sehr ungnädigen Bescheid. "Von Bcunruhigung bes Getwiffens könne nicht die Rede sein; es sei Unterthanenpflicht, den Anordnungen des Königs zu gehorchen." Eine Bitte um Dulbung und Schonung für benjenigen Teil seiner Gemeinde, der mit ihm gleichen Sinnes sei und um Mitbenutzung der Elisabethfirche zur Abendmahlsseier nach der alten Wittenberger Agende ward abgeschlagen. Der Oberpräsident wies den Magistrat an, "Einleitungen zu treffen, um allen Störungen vorzubeugen, welche für die Einführung der erneuerten Kirchenagende und für das damit zu begehende felt der Übergade der Augsd. 5 Konfession aus der beharrlich abweisenden Richtung des Scheidel hervorgehen könnten". Der Magistrat zeigte sich dem gegebenne Winke geborsom. Alls Scheidel einem Flugblatte der Stadtgeistlichkeit, welches die Vereinigung der reformierten und lutherischen Konfessionen zu einer Kirche empfahl, seine Unterschrift verweigerte und eine Belehrung der Gemeinde über den schwebenden Streit verössent wollte, wurde ihm der Druck dieser Schrift 10 verboten, und er selcht schöftentlichen wollte, nurde ihm der Druck dieser Schrift 10 verboten, und er selcht schöftentlichen und ungestürt stattfinden. Jünf Tage som Amte such ber mit Scheibel übereinstimmende Prediger Thiel suspendiert. Die Selbstständigkeit der Iutherischen Kirche stürt werbeser Thiel suspendiert. Die Selbstständigkeit der Iutherischen Kirche schöften für immer gebrochen.

Doch aus der Mitte der Gemeinde wurde die Kirche wieder gebaut. Freiwillig mel= 15 beten fich einige hundert Gemeinbeglieder bei Scheibel mit der Erklärung, daß sie der Rirche ber Bäter treu bleiben wollten. Bu ihnen zählte ber Profeffor Dr. jur. Eduard Hufchte (f. Bb VIII S. 467), der damalige Rettor der Universität Henrik Steffens, und ber Oberlandesgerichtsaffeffor (feit 1831 Rat) von Haugwitz. Auch ber Raufmann= und handwerkerftand war durch allgemein geachtete Männer vertreten, dazu tamen viele 20 Glieder der zu Breslau gehörenden Landgemeinden. Gemäß dem Allgem. Landrecht XI § 159 wählte man Repräfentanten. Die Not zwang dazu, der Gemeinde eine Vertretung zu schaffen, und man schuf sie in dem Bewußtsein, damit nicht bloß auf dem Boden des weltlichen Rechtes, sondern vor allem auch auf bem des Wortes Gottes ju stehen. Denn bie Gemeinde, welche um des Gemiffens willen die vollzogene Union verwarf, fah sich als 25 Fortsetzung der rechtlich in Preußen anerkannten lutherischen Kirche an. Die bisherigen Organe der Kirche hatten das Recht des lutherischen Bekenntnisses preisgegeben; so blieb nichts anderes übrig, als der lutherischen Bekenntnisgemeinde eine eigene Organisation zu schaffen. Man war überzeugt, daß es sich um die Existenz der lutherischen Kirche in ihrer Selbstständigkeit und Unabhängigkeit von der neugebildeten evangelischen Kirche handele. 20 Diefer Uberzeugung gab gleich die erste Petition an den König vom 27. Juni 1830 deut-lichen Ausdruck. Sie erbat nicht bloß Aufhebung der unberechtigten Suspension Scheidels und Gebrauch der lutherischen Agende, sondern "Anerkennung einer besonderen von der allgemeinen ebangelischen getrennten lutherischen, mit ihrer eigentümlichen Verfassung verfehenen und zur Anstellung von Lehrern ihres Sinnes berechtigten Kirche". Ebenso erbat 26 bie zweite Eingabe vom 26. Juli 1830, welche in ergreifendster Beise die Gewiffens-ftellung der Lutheraner schilderte, die Aufbebung der Suspension Scheidels "bis dahin, daß die Fortbauer der lutherischen ebangelischen Kirche in der früher erbetenen Art regu= liert fein wird". In der britten Bittichrift vom 30. August 1830 tonnte bie Seelenzahl derer, "die sich ausdrücklich gegen die Union und für das Fortbestehen einer evangelisch= 40 Lutherischen Rirche mit eigenem Gottesdienst und eigener Gemeindeverfassung unaufgefordert erklärt hätten", schon auf mehr als 1000 angegeben werden. In der vierten Bittschrift vom 1. Rovember 1830 heißt es: "Wenn Ew. Maj. erklären: Die nicht unierte Kirche ber Augsburg. Ronf. Berwandten bürfe sich frei neben bie unierte evangelische hinstellen, jene solle einen Teil von den Kirchengebäuden und Gütern, die ihr früher allein gehörten, 45 zurückerhalten, sie dürfe Prediger ihres Bekenntnisses haben, ihren Gottesdienst in aller Ordnung halten, ihre Parochialverhältnisse ordnen, — wie schnell würde die freundliche Ordnung und Eintracht an die Stelle der jest allgemein herrschenden Zerrüttung treten."

Da bie bisherigen Organe der Kirchenleitung, an ihrer Spite der Summepistopus, fämtlich die Union angenommen hatten, so ergab sich für die Lutheraner die Notwendig= 50 teit, für den nichtunierten Rest der lutherischen Kirche eine Vertretung zu schaffen. So erklärt sich, daß gleich die ersten Bittschriften auch von einer der lutherischen Kirche zu gebenden Verfassung redeten. Man hat diese Worte dahin misverstanden, als sei es Scheidel und seinen Anhängern nur darum zu thun gewessen, gewisse Lieblingsideen einer biblischen Verfassung zu verwirklichen und das landesherrliche Kirchenregiment grundsäulich 55 zu verwerfen. Aber unzweideutige Außerungen Scheidels bezeugen das Gegenteil. Aller= dings beschäftigte er sich in seinen Schriften viel mit der Frage, welche Verfassungesgestalt der Kirche am meisten der heiligen Schrift entspräche, aber er that es nur, weil eben die bisherige landesstirchliche Form in den Dienst der Union getreten war. "Wir kennen keine ausschlichzlich lutherische Kirchenverfassung, unsere Kirche gedieh und gedeiht unter 60

1.

jeglicher äußerer Form, und nie kam es uns in den Sinn, Verfassung unlogisch und unsymbolisch für einen Lehrartikel oder eine Glaubensnorm zu erklären. Nur in Breußen, bei obwaltenden Umständen, war doch die beste die apostolische zu wählen." (Scheibel: Archiv für hift. Entw. 1841 S. 7; vgl. Altenmäß. Gesch. II, 201.) Trop biefer Ber-5 sicherungen sahen boch die Behörden in der neuen Gemeindebildung lediglich revolutionäre und separatistische Tendenzen. Lange Zeit blieben die Bittschriften der Breslauer Luthe-raner ganz unbeantwortet. Auch eine Reise Scheidels und Huschtes nach Berlin war ver-Eine erbetene Aubienz beim König wurde abgeschlagen. Endlich erfolgte am geblich. 24. Dezember 1830 eine Antwort, leider gänzlich ablehnend: Das Bestreben, eine von 10 ben übrigen evangelischen Gemeinden abgesonderte altlutherische Gemeinde zu konstituieren, fei ein offenbar separatistisches. Ein Gewissenszwang liege nicht vor, da für diejenigen, welche noch Bedenken trügen, dem heilfamen und gottgefälligen Werke ber Vereinigung ber evangelischen Glaubensgenoffen sich anzuschließen, die Austeilung des heiligen Abend= mahles auch ohne den Ritus des Brotbrechens erfolgen durfe. Die neue Agende sei un= 15 erläßliche Norm des Gottesdienstes. "Der Absonderungsgeist der Betenten, der den Cha= rakter bes kühnen Auflehnens gegen das, was zur allgemeinen Ordnung gehört, unzweideutig antündigt und in der gegenwärtigen Zeit mehr als je bedenklich erscheint, darf nicht begünstigt werden."

So waren die Lutheraner zu Aufrührern und Separatisten gestempelt. In mannhafter 20 Beise verwahrte sich Scheidel vor dem Konsistorium am 5. Januar 1831 gegen diesen dop= pelten Vorwurf. Da ihm jede Amtshandlung aufs strengste verboten war, suchten seine Gemeindeglieder die Sakramente zunächst dei Pastor Berger in Hermannsdorf, zwei Meilen von Breslau, der noch die alte lutherische Agende gebrauchte. Als auch dies verhindert wurde, tausten die Hausvährt ihre Kinder selbst; auch das heilige Abendmahl 25 wurde von einzelnen Laienältesten ausgeteilt, was man durch den vorliegenden Notskand, den gänzlichen Mangel lutherischer Geistlicher begründete. Doch war der größere Teil der Gemeinde dasur, sich lieber des Sakraments zu enthalten, die man wieder ordinierte Geistliche erlangen könnte.

Erneute Bittlschriften an den König und den Minister von Altenstein sowie eine noch-80 malige Reise Scheidels und des Repräsentanten Kaufmann Grempler nach Berlin ließen wohl kurze Zeit ein günstiges Ergebnis erhoffen; aber schließlich machte ein Ministererlaß vohl kurze Zeit ein günstiges Ergebnis erhoffen; aber schließlich machte ein Ministererlaß vohl kurze Zeit ein günstiges Ergebnis erhoffen; aber schließlich machte ein Ministererlaß vohl kurze Zeit ein günstiges Ergebnis erhoffen; aber schließlich machte ein Ministererlaß vohl kurze Zeit ein günstiges Ergebnis erhoffen; aber schließlich machte ein Ministererlaß vohl kurze Zeit ein günstiges Ergebnis erhoffen; aber schließlich machte ein Ministererlaß vohl kurze Zeit ein günstigen sollt in sollten schließlich machte ein Ministererlaß beren lutherischen Kirchengesellschaft wurde abgeschlagen. Die Repräsentanten verwahrten sich am 13. August 1831 noch einmal gegen die Behauptung, daß kein Setwissenag vorliege. Um schließlich auch den Schein zu vermeiden, als wollten sie mit ihren Bitten etwas anderes als nur ihr Setwissen vor Sott retten, ließen sie sogar den Anspruch auf bie Rirchengüter der luth. Kirche fallen und baten, ihnen wenigstens die Rechte einer ge= 40 bulbeten Rirchengesellschaft zu gewähren.

Unterdessen hatte Baron v. Kottwitz (s. den A. Bd XI S. 48) in Berlin versucht, Fürsprache für die Lutheraner beim Könige einzulegen. Der König antwortete ihm durch General v. Thiele in einem Schreiben, das alsdald an die Breslauer Repräsentanten übermittelt wurde. Die Bedenken gegen die Agende sucht er durch Bewilligung der luthes <sup>45</sup> rischen Spendesormel zu beseitigen, das Zugeständnis einer abgesonderten, rein lutherischen Rirche aber erklärte er für unstatthalt, weil damit der Geschörberten, rein lutherischen Rirche aber erklärte er für unstatthalt, weil damit der Geschörberten, rein lutherischen ausgesprochen wäre. Die echt lutherische Kirche stehe nicht im Gegensas zu der unierten. So freundlich auch der Thieliche Brief gehalten war, so zeigte er doch gerade, daß sich gegenüberständen, die umwöglich wirde schalten war, so zeigte er doch gerade, daß sich so gegenüberständen, die umwöglich wirde fönzigliche Berbentung des lutherischen werden werden tonnten. Gine ausschlichliche Wieserlegung dieser Kusstwischen verbenkenntnisse gegenüberständen, die umwöglich durch könzigliche Berliner Hose und Domagende". In meisterhaster Darktellung führte er aus : Lutherisches Beteinntnis könne da nicht wahrteisten gegen unschlich und gegen Union enstlich gezeugt werden durche, was nach Annahme der Agende unmöglich würde. Die in Preußen der lutherischen Kirche gewährleister Beteinntnisfreiheit sei nicht bloß die Gewissfenkeit bes Einzelnen, sonder des Annahme der Agende unmöglich würde. Die in Preußen der lutherischen Kirche gewährleistet Beteinntnisfreiheit sei nicht bloß die Gewissfenkeit bes Einzelnen, sondern die Freiheit versiche, sich aussichließlich um ihr Beteinntnis zu sammeln. Die Union vernichte diese Freiheit, weil sein gegen Art. X der Augustana Lutheraner und Reformierte

60 an einem Altar vereinige.

Rachdem sich im Frühjahr 1832 auch die letzten Berhandlungen der Gemeinde mit dem Minister von Altenstein betress Anerkennung einer nicht unierten lutherischen Kirche völlig zerschlagen hatten, verließ Scheidel, seiner Ämter an der Elisabethkürche wie an der Universität entsetzt, Breslau und begab sich nach Dresden, um dort ungehindert durch die preußische Censur für die Sache der lutherischen Kirche litterarisch wirken zu können.

Seine bisherigen Gemeindeglieder aber versammelten sich teils zu Lesegottesdiensten, teils wandten sie sich an die wenigen Pastoren in Schlessen, welche die neue Agende noch nicht in Gebrauch genommen hatten. Prof. Steffens war unterdessen nach Berlin versetz und suchte dort namentlich auch durch sein Bertrauensverhältnis zu dem damaligen Kronprinzen für die Sache der lutherischen Kirche zu wirken. Doch trat er später dem Kreise 10 der Lutheraner serner. Prof. Huschen füch die Opposition der lutherischen Geistlichen gegen Union und Agende nicht in zwecklose Einzelkämpse zersplitterte, sondern ein einheitliches Handeln zur Erhaltung einer selbsständigen lutherischen Anderen Drten Schlessen mehrere 18 Geistliche und Gemeindeglieder die Union verwarfen und den Anderen Drten Schlessen mehrere 18 Geschnten (außer P. Berger in Hermannsdorf P. Eduard Rellner in Hönigern, ein durch Glaubensfreudigkeit und populäre Begadung herborragender Geistlicher und P. Biehler in Raulwis).

In der Umgegend von Jüllichau, Juliusburg, Strehlen entstand die lutherische Be- 20 wegung ohne besondere Einwirkung von Geistlichen, lediglich in Laienkreisen, die sich zu Lesegottesdiensten und Gebetsgemeinschaften zusammensanden. In diesenkreisen, die sich zu verschaften und Gebetsgemeinschaften zusammensanden. In diesenkreisen, die schulen vielsach auch Bedenken, die Rinder in den Religionsunterricht der Schulen zu schieden, die damals noch weit mehr als heute als Einrichtungen der Kirche erschienen. Die dadurch entstehenden Bestrafungen sowie die Geldstrafen für die als verbotene Konventikel ange= 25 sehenen Lesegottesdienste erreichten in manchen Gemeinden die Höhe von Tausenben von Thalern. Um die Bewegung zu unterdrücken, riet Minister v. Altenstein im November 1833 dem Könige fünf Maßregeln an: 1. Er solle eine authentische Erklärung über die Union erlassen, 2. die Strafbestimmungen gegen Konventikel erneuern, 3. die Heiden- und Jubenmissottesdienste auf ühren Zweet beschräuten, 4. die Verbreitung von Traktaten so überwachen, 5. der Evangelischen Kirchenzeitung des Prof. Hengtenberg verbieten, fernerhin Aufsätze über Union und Agende zu bringen. Es liegt auf der Hand, daß dies Maßregeln den Gegensas nur verschärfen und als Gewisserrückungen erscheinen mußten. Bwei lönigl. Radinetsordres vom 28. Februar 1834 und 9. März 1834 bilderen eine Westkenweichen den Kirchenzeitung die wertet die sterne weichenen von eine Westkenweichen den Kirchenzeiten die werde sterne und sternen wertet.

Zwei königl. Kabinetsordres vom 28. Februar 1834 und 9. März 1834 bildeten bie Aussführung der Altensteinschen Borschläge. Die erstere enthielt zwar die Versicherung, so daß durch die Union die Autorität der Bekenntnisschriften der beiden evangelischen Konfessionen nicht ausgebrückt, welcher die Verschenheit einzelner Lehrpunkte der anderen Ronfessionen nicht mehr als Grund gelten lasse, ihr die äußere kirchliche Gemeinschaft zu versagen. Aber durch den Schlußsas: "Am wenigsten aber, weil es am unchristlichsten es ben dersjelben als eine besondere Religionsgeschlichaft sich ber Mäßie einer slehktländigen Existen von die Keichen Kirche der Krieg erklärt. Die Lutheraner, welche bassie waren, sahen sich nur vor die Entscheichung gestellt, ob sie auf bie Selbstitändigkeit verzichten oder sie kongene saufrecht erhalten wollten. Sie au bie Selbstitändigkeit verzichten oder sie kongene saufrecht erhalten wollten. Sie aus waren überzeugt, daß sie hier Gott mehr gehorchen müßten als Menschen.

Am 4. April 1834 traten die Bastoren Berger, Biehler, Rellner, die bier Randidaten Gesner, Raul, Arause und Trautmann, sowie 39 Gemeindereprösentanten in Breskau zu einer Synode zusammen und verwahrten sich feierlich gegen die Verletzung der in Preußen der lutherischen Rirche zugesagten Rechte. Sie erneuerten das Gesuch: "Die lutherische 50 Rirche als eine im Belenntnis ihres Glaubens, in ihrem Gottesdienste und in ihrer Verfassung, Verwaltung und ihrem Schultwesen freie selbstiständige Rirche ihren alten Rechten gemäßt wiederum anzuerkennen, damit auf Grund dieser Anerkennung ihre vollständige Auseinandersezung mit der unierten Kirche und ihre innere Reorganisation leicht und ordentlich erfolgen könne."

Das Gesuch wurde rundweg abgeschlagen. Es folgte nun die Ausssührung der Radi= netsordres vom 9. und 10. März 1834, in denen der Staat gewissermaßen sich zum Rampf gerüftet hatte. Denn die eine richtete sich gegen "Ronventikel", die andere gegen "undefugte Verrichtung geistlicher Amtshandlungen", und die dritte bezog sich auf die Ver= pslichtung aller "evangelischen" Eltern, ihre Rinder in die evangelischen Schulen zu schieften so und von den "evangelischen" Geistlichen konfirmieren zu lassen. Die Gottesdienste ber Lutheraner wurden demgemäß mit Bolizeistrafen belegt, die Amtshandlungen ihrer Geistlichen sür ungiltig erklärt und mit Gesängnis geahndet, kein Kind wurde aus der Schule entlassen, bedor es von einem Geistlichen der edangelischen Landesstirche konfirmiert war. 5 Es ist vorgekommen, daß junge Leute, die von lutherischen Geistlichen konfirmiert waren, dis zu ihrer Militärgestellung als schulpslichtig behandelt wurden. Wenn sie nicht zur Schule erschienen, wurden ihre Eltern in Gelde oder Gefängnisstrafen genommen. Die Bastoren Berger, Biehler und Rellner erhielten unbedingten Befehl, die neue

Agende ju gebrauchen. Als fie fich deffen weigerten, wurden fie trop des Protestes ihrer 10 Gemeinden, die gleichfalls die Agende ablehnten, suspendiert und ihre Rirchen mit Gewalt für die neue Agende geöffnet. Um meisten Auffehen erregte die Militärerekution gegen die Gemeinde des P. Eduard Rellner in Hönigern, Kreis Ramslau. Um Suspensions-tage Rellners, dem 11. September 1834, hatte sich infolge einer öffentlichen Bekannt-machung des Landrates fast die kanze Gemeinde auf dem Blay vor der Rirche ver-15 fammelt; fie bat bringend, ihr ben beliebten Seelforger und bie alte Agende zu laffen. Als der Landrat für den zum Administrator der Parochie ernannten P. Bauch die Kirche öffnen wollte, weigerten fich bie Repräsentanten, die Schlüffel auszuliefern. Weinende Frauen standen vor den Thüren, deren Schlüssellöcher fie verstopst hatten. Da man glaubte, daß nur Kellners Persönlichkeit an dem Widerstand der Gemeinde gegen die 20 Agende schuld sei, führte man ihn nach Breslau ins Gefängnis; die Gemeinde aber be-wachte Tag und Nacht betend und singend ihre Kirche und hielt in Bretterhütten vor den Eingängen ber Rirche Gottesbienft. Als brei Monate bindurch alle Aufforberungen ber Behörden zur Auslieferung des Gotteshauses vergeblich blieben, befahl der König, dem das Verhalten der Gemeinde als Aufruhr geschildert war, die Antvendung von Militär= 25 gewalt. Bierhundert Mann Infanterie, 50 Küraffiere und 50 Hufaren jagten am Morgen bes 24. Dezember 1834 bie vor den Kirchthuren fingenden, keinen Widerstand leiftenden Leute mit flachen Säbelhieben auseinander und sprengten die Rirche auf, damit am Weih= nachtsfest der tgl. Rommissar Ronsistorialrat Hahn und Bastor Bauch in der von der Gemeinde fast ganz verlassenen Rirche Gottesdienst balten tonnten. Der Kronprinz be-so flagte aufs tiefste diese Zwangsmaßregeln gegen tönigstreue Unterthanen. "Es ist heute 30 flagte aufs tieffte bieje Zwangsmaßregeln gegen königstreue Unterthanen. "Es ift heute für mich ein schwerer Tag," sagte er zu Baron b. Kottwiz; "sie marschieren heute gegen Hönigern." Gerade diese Militärerekution trug jedoch dazu bei, den Lutherichen heute gegen Kreisen Sympathie zu erwecken. Mehrere Geistliche traten nun erst der lutherischen Be-wegung bei, die PP. Robert Wehrhan in Wischüch, Otto Wehrhan in Kunitz, Reinsch in Bolkersdorf, Kavel in Klemzig, Lasius in Brittisch, Grabau in Ersurt, Senkel in Ratibor, Sprenström in Meseriz, die Judenmissionare Wermelskirch und Wedemann, ebenso der Kirchenhistorier Prof. D. Guerike in Halle. Sie wurden ihres Amtes entsetz und, da sie diese Entsetzung nicht anerkannten, sondern die Gemeindeglieder, welche gleich ihnen die Agende ablehnten, weiter mit Wort und Sakrament bedienten, so begann ein System ohn Rulizeingutregeln gegen gie und ihre Gemeinden. Sie lieften sich daburch nicht 40 von Polizeimaßregeln gegen fie und ihre Gemeinden. Sie ließen sich dadurch nicht schrecken. Im Frühjahr 1835 traten fie zu einer Synode in Breslau zusammen und organisierten in umfassender Weise die Bedienung der lutherischen Gemeinden. Die Kanbidaten Gegner, Frissche, Krause, Raul wurden zum Bredigtamt ordiniert. Gleich ge-hestem Wilde eilten alle Bastoren von Ort zu Ort, um bei Nacht und Nebel Gottesdienst 45 zu halten und die Sakramente zu verwalten. Fielen sie in die Hände der Obrigkeit, so wurden sie zunächst für die verrichteten Amtsbandlungen mit Gefängnis bestraft, aber auch nach verbüßter Strafe in Haft behalten, wenn sie nicht geloben wollten, sich jedes Amtierens in den lutherischen Gemeinden zu enthalten, ein Versprechen, das abzugeben ihrem Gewiffen unmöglich war. So wurden schließlich außer Wedemann alle Paftoren 50 gefangen gesetzt. Weigerten fich die Gemeindeglieder, die Namen der amtierenden luther. Paftoren anzugeben, so sollten sie nach einer Verfügung vom 12. Februar 1938 zu brei-monatlicher Gefängnisstrafe bei Gefängniskost verurteilt werden. Mit großem Opfermut und unerschütterlicher Glaubenstreue erdulbeten fie dieje Vergewaltigungen. Biele verloren burch Auspfändungen ihre ganze Habe. In manchen Gemeinden wurde schließlich die 55 Bedrückung so groß, daß sie an dem Fortbestehen der luther. Rirche in Breußen ganz verzweiselten und sich zur Austwanderung entschlossen. Unter Führung der Pastoren Rabel und Frissche zog ein Teil nach Auftralien und bildete bort ben Stamm ber noch jest bestehenden luther. Rirche Australiens; andere wandten sich unter P. Grabaus Führung nach Nordamerika (Buffallo-Synode). Dem König war biefer Ausgang fehr fatal. Doch

so er tonnte fich nicht entichließen, bie Bebrückungsmaßregeln aufzuheben und ben lutherijchen

Gemeinden Existenzrecht zu gewähren, wie ihm dies von dem unbefangen urteilenden Justisminister v. Mühler gegen die Ansicht des Ministers v. Altenstein vorgeschlagen wurde. Auch der Minister ves Innern v. Rochow votierte 1838, daß man von dem Zwangs= und Strasverfahren gegen die "Dissistenten" absteben solle. Trozdem befahl der König noch unter bem 10. Juli 1839 bem Juftigminister, bie Strafbestimmungen gegen die renitenten 5 Brediger aufrecht zu erhalten. Der Kronpring fuchte zu vermitteln ; fcon 1835 hatte er burch Steffens privatim ben Lutheranern Friedensvorschläge gemacht, bie barauf binausliefen, ihnen einen lutherischen Repräsentanten im Konsistorium, auf das Bekenntnis verpflichtete Geistliche und lutherische Tauf- und Abendmahlsformulare zu bewilligen, wenn fie die neue Agende annähmen und sich der evangelischen Landeskirche anschlössen. Die ausführ= 10 liche Antwort Husches an Steffens (vgl. Nagel, Kämpfe der luther. Rirche, S. 150 ff.) wies darauf hin, daß die Selbstständigkeit der luther. Rirche keineswegs gewährleistet sei, wenn die Rirche doch zugleich den unierten Rirchenbehörden unterstellt bliebe; wirkliche Befriedigung ber Gewiffensbedenken ber Lutheraner könne nur erfolgen, wenn ber Rönig ihnen gestatte, fich zu einer eigenen in Lebre, Berfaffung und Gottesbienst felbstftändigen, von 15 ber Staatsfirche unabhängigen Religionsgesellschaft zu tonftituieren, über welche bem Rönige nur das Auffichtsrecht zustände. Diefer Brief zeigt, daß man gerade unter dem Druck der Berfolgungen immer klarer erkannt hatte, wie verhängnisvoll für die luther. Kirche die bisherige Abhängigkeit von der Staatsgewalt und wie notwendig eine Organisation ber Rirche auf anderer Grundlage fei. Es ift aber verfehlt, in diefer allmählich im Rampfe 20 gewonnenen Erkenntnis die Triebfeder des ganzen Rampfes selbst zu sehen (s. o.). Ein praktisches Resultat hatten die Vorschläge des Kronprinzen zunächst überhaupt nicht. Erft 1839 konnte er während einer Krankheit des Königs mehr in die Regierungsangelegen-beiten eingreifen, und er benutzte dies, um in einer Ministerialsitzung darzulegen, die polizeilichen Verhaftungen und Verweisungen der Geistlichen der "Separatisten" seien 25 gesetswidrig. Man solle ihrem Verhältnis eine Art Anerkennung gewähren, um es in einen festen, zur Beaufsichtigung geeigneten Ranal zu leiten.

Erst mit seinem Regierungsantritt am 7. Juni 1840 konnte jedoch Friedrich Wil-helm IV. diesen Blan der Ausführung näher bringen. Eine seiner ersten Regierungsmaßregeln war, den internierten luther. Pastoren die Freiheit wiederzugeben und ihnen den Verkehr 20 mit "Gleichgefinnten" zu gestatten, "falls sie sich aller Proselytenmacherei enthielten". Die Amtsbandlungen ber ordinierten Geistlichen sollten nicht mehr unter Strafe gestellt werden. Diese vorläufige Friedensbotschaft ließ bie Herbeiführung eines völligen Friedensschlusses erhoffen; doch die Regierungsbehörden konnten sich nur schwer daran gewöhnen, den disher so scharf verfolgten Lutheranern Dulbung zu gewähren. An einzelnen Orten er= 85 folgten noch immer Verhaftungen der Pastoren und allerlei brückende Maßregeln. Im Oktober 1840 entwickelte der König dem Prof. Steffens seine Pläne. Er wollte den Lutheranern die völlige Eigentümlichkeit ihrer Kirche in Lebre, Sakrament und Ritus gewähren, wenn fie ein mit ben Reformierten gemeinschaftliches Ronfistorium, bas aber in eigentlich firchliche Intereffen fich nicht mijchen burfe, anertennen wollten. In feinem Antwortfcbreiben 40 vom 21. Oktober 1840 erflärte Sufchte im Einverständnis mit Scheibel diefen Plan nur dann für ausführbar, wenn die luther. Kirche zugleich eine dauernde rein kirchliche Ober-behörde zur Wahrung ihrer Selbstftändigkeit erhielte. Doch die Pläne des Königs gelangten nicht zur Ausführung. Andere Einflüffe auf ihn machten sich geltend. Im Juni 1841 forderte Minister Eichhorn die Vertreter der luther. Rirche, die 1835 von der Synode 45 gewählten Bevollmächtigten, auf, ihre Bunsche einzureichen. Es geschah in einem "Promemoria, die Bedingungen betreffend, unter denen der ev. luther. Rirche vom preußischen Staat gesetliche Anerkennung zu teil werden foll". Dies Promemoria wurde also auf Erfordern der Regierung eingereicht und es ist eine grundlose Verdächtigung Wangemanns, wenn er dahinter den Plan wittert, man habe dadurch "entgegengesetten An= 50 schauungen der Synode ein fait accompli gegenüber stellen wollen". Vielmehr war es gerade im Hinblick auf die bevorstehende Spnode wünschenswert, derselben womöglich schon ein Rejultat der Verhandlungen mit dem Staate vorlegen zu können.

ļ

ł

Doch war eine Antwort noch nicht eingegangen, als am 15. September 1841 bie erste öffentliche Generalspnobe zusammentrat. Sie schuf in eingehender Beratung eine 55 umfassende Rirchenordnung für die ev.-luther. Kirche, welche in ihren Grundzügen dis jetzt für dieselbe maßgebend geblieben ist. Die Leitung der Gesamtlirche wurde einem aus Geschlichen und Laien zusammengeseten Oberlirchenkollegium übertragen, zu dessen Direktor Prof. Huschlich wurde. Es sollte im wesentlichen alle die regiminalen Funktionen ausüben, die in der alten luth. Kirche die Konsistorien gehabt hatten. Für 60 bie Leitung der einzelnen Gemeinden sollten dem Baftor eine Anzahl Rirchenvorsteher zur Seite treten. In Bezug auf das geiftliche Amt, die Gottesdienste und Gemeindeordnung schloß man sich durchtveg den alten luther. Rirchenordnungen an; nur die unter dem ftaatlichen Einfluß fast ganz eingeschlafene Rirchenzucht bedurfte einer völligen Neuordnung

- s auf ber Grundlage von Mit 18, 15-18 und 1 Ro 5. Auch das lutherifche Schulmefen wurde neu geregelt. Die Miffionsthätigkeit ber Rirche fand in ber burch Scheibels und Bermelstirchs Einflug entstandenen Dresdener luther. Miffionsgesellschaft (der fpäteren Leipziger) ein bekenntnisgemäßes Organ. Eine alle vier Jahre zusammentretende Generalsynobe, aus geiftlichen und weltlichen Vertretern der Gemeinden zusammengesett, sollte die 10 oberste, die Kirchenordnung beschließende Instanz bilden; ihr blieb auch das Obertrichen-tollegium Rechenschaft über seine Amtsstührung schuldig.

Die 1841 angenommenen "Synobalbeschlüffe" find ber erfte Versuch einer synobalen Verfaffung ber luther. Rirche auf beutschem Boben. Husches organisatorische Begabung tritt in ihr zu Tage. Wenn man ihr eine "burr juriftische" Form zum Vorwurf gemacht

- 15 hat, so sollte man nicht übersehen, daß alle Spnodalordnungen, welche in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in den verschiedenen Landes- und Freikirchen entstanden sind, gleicherweise in Paragraphen und gesetzliche Formen gesaßt find. Es liegt dies in der Natur der Sache, als einer Gestaltung des äußeren kirchlichen Rechtes. Der Geist, welcher die äußere Form erfüllen soll, liegt in dem Glauben der Gemeinde und in den 20 Kräften der Liebe und Opferwilligkeit, die in ihr walten.
- Durch die Aufrichtung diefer felbstiftändigen, lediglich von kirchlichen Intereffen be-ftimmten Verfassung hatten die Lutheraner den Thatbetweis geliefert, daß es nicht erft ftaatlicher Macht bedürfe, um die luther. Kirche eriftenzfähig zu machen. Eine gewiffe staatliche Anertennung fand diese Rirchenverfassung durch die sogen. General-Ronzession
- 25 vom 23. Juli 1845. Dieje gab "den von der ev. Landeskirche fich getrennt haltenden Lutheranern" bas Recht zu besonderen Rirchengemeinden unter einem gemeinsamen Bors ftande zusammenzutreten, welcher bem Rirchenregiment ber eb. Landestirche nicht untergeben war. Diese Gemeinden erhielten die Rechte einer juriftischen Person, sie wurden von Abgaben an die Landeskirche befreit, und die Amtshandlungen ihrer Geistlichen wurden
- so vom Staate anerkannt. Doch wurde ihren gottesdienstlichen Gebäuden nicht die Bezeich= nung Rirche gewährt. Die Generalkonzeffion entsprach nicht ganz ben im Promemoria ausgesprochenen Wünschen; sie wurde von den Lutheranern daher nur unter der ausbrücklichen Verwahrung angenommen, daß sie dadurch ihren Anspruch auf den Ramen "eb. lutherische Kirche in Preußen" nicht aufgäben. In der sogenannten Spezialkonzession vom
- 25 7. August 1847 wurde das auf Grund der Synodalbeschlüffe von 1841 eingerichtete Ober-firchentollegium in Breslau als der gemeinsame Vorsland anerkannt, und 21 Gemeinden in den Provinzen Schlessen, Brandenburg, Pommern, Preußen, Bosen und Sachsen die Rorporationsrechte gewährt. Die neugeschaffene Organisation befestigte sich im Innern duch das Ausschein und die Auswanderung einiger oppositioneller, schwärmerisch ge-

40 richteter Elemente (P. P. Ehrenström und Rindermann). In den Jahren 1847 und 1848 erhielt die eb.sluther. Rirche in Preußen einen bebeutenden Juwachs durch den Jutritt einer Anzahl Bastoren und Gemeinden in Pommern und der Mart (P.P. Julius Nagel in Trieglaff [geb. 1809, gest. 1884], Hollat in Groß= Justin, Dr. Besser, den Verfasser ver Bibelstunden, Pistorius, Diedrich u. a.). Sie hatten sich

- 45 bemüht, zunächft innerhalb der eb. Landestirche eine Wiederherstellung der luth. Rirche zu erreichen. Aber ber vergebliche Versuch ber 1846 in Berlin tagenden Generalspnobe, ein gemeinsames Betenntnis für bie eb. Landestirche aufzustellen, hatte bie tonfessionelle Berriffenheit diefer Rirche aufs neue an den Tag gelegt. Auf einer Konferenz in Neuftadt-Eberswalbe legte Nagel das Recht der luther. Kirche auf Einheit des Bekenntniffes 50 in all ihren Einrichtungen dar und ermahnte zum Austritt aus der bekenntniswidrigen
  - Union.

Als dann im Jahre 1847 der Rönig die Bitte um luther. Rirchenregiment ablehnte, erklärten die oben genannten Geiftlichen unter Führung Nagels mit einem großen Teil ihrer Gemeinden ihren Austritt aus der Landeskirche und schloffen sich den unter dem

55 Oberkirchenkollegium stehenden Gemeinden an. Sie traten dadurch in scharfen Gegen= satz zu benjenigen Pastoren, welche glaubten innerhalb der Landeskirche die Union be-tämpfen zu können, den sogenannten Vereinstlutheranern. Auch in der Rheinprovinz wurden burch ben Ubertritt bes Paftor Haver in Radevormwald 1852 und bes Paftor Feldner in Elberfeld 1858 der luther. Rirche neue Gemeinden zugeführt. Durch die Austritte ber 60 P. P. Brunn in Steeden in Naffau und Eichborn in Baden aus den dortigen unierten

Landeskirchen erweiterten sich ihre Grenzen auch über Preußen. Als die Generalspnobe 1860 zusammentrat, war die Gesamtseelenzahl von 18644 im Jahre 1845 auf 55017 in 62 Bfarrbezirken gestiegen. 63 Pastoren bedienten diese Gemeinden und an 34 luther. Schulen waren 44 Lehrer beschäftigt. Reges geistliches Leben erfüllte die Gemeinden, ernste Rirchenzucht wurde geübt.

Auf berfelben Generalspnode kam jedoch ein Streit zum Ausbruch, welcher die luther. Rirche in Preußen aufs tieffte erschüttern und zu einer verhängnisvollen Spaltung führen sollte, der Streit über die Bedeutung des Rirchenregiments. Die Aufrichtung einer spnobalen Berfassung unter einem vom Staate unabhängigen Rirchenregiment war 1841 zunächst aus einem praktischen Bedürfnis hervorgegangen. Es entstand num die Frage: In 10 wieweit und weschalb hat das Rirchenregiment Anspruch auf Gehorfam seitens der Pastoren und Gemeindeglieder, wenn seine Autorität nicht zugleich die Autorität der weltlichen Obrigkeit ist? Diese Frage bewegte besonders die Gemüter, nachdem im Jahre 1856 die Generalspnode auf Borschlag des Prof. Rahnis in Leipzig eine besondere Fürditte für das Rirchenregiment in das Rirchengebet aufzunehmen bescholfen hatte. Mehrere Pastoren 15 verweigerten diese Fürbitte, well sie das Rirchenregiment nicht als ein organisches Glied ber Rirche anerkennen wollten. Bastor Diebrich in Jabe verösspnitchet 1858 eine scharfe Schrift: "Bert und Besen des Rirchenregiments", worin er ausführte: Die Rirche als ein himmliches, gestiges Reich schliches geben. Jede verössplichte: Die Rirche als ein Pimmliches, gestiges Reich schliches Gliede darfe Schrift: "Bert und Besen des Rirchenregiments", worin er ausführte: Die Rirche als ein Pimmliches, gestiges Reich schliches jede schlichtare Organisation von überen Messen aus. Se könne in ihr nur ein Amt, das Predigtamt, geben. Jede verpflichtende Rirchenords 20 nung sei ein Rüchstall in römische Geschlichteit. Eine schliche Obrigkeit als Aufsichtsamt über dem Barramite dürfe es nicht geben. "Ber durch grobe Schuben und Schanden der Belt Achtung eingebühlt habe, der habe sch schlicht vom Bredigtamt abgelest." "Die Synobalbeschläft milten unch Feuer besteitigt werden, weil da fein Flicken klift, wo ein sau gehen habe, stehe genugiam in der Schrift und bem Ratechismus." "Bir können und dürfen gar lein menschliches Joch auf uns nehmen, es heiße, wie es heiße. Geht aus beirfena

In seiner Dorftirchenzeitung griff Diedrich die bestehende Kirchenordnung aufs schärfste an und beschuldigte das Oberkirchenkollegium falscher Lehre. Selbstwerständ= 30 lich erregten diese Ausstührungen das größte Ausstehen. In dem Rirchendlatt wurde die Streitfrage hin und her bewegt. Sämtliche Diöcesanspinoden beschäftigten sich damit. Man fühlte wohl, daß die Diedrichschen Sätze Bedenkliches enthielten, war aber durch die Sicherheit, mit der sie aufgestellt wurden, zunächst beschäftigten sich damit. Moratweil nach, daß die Lutherichen Bekenntnisschriften, wenn sies Pastor as Moratweil nach, daß die lutherischen Bekenntnisschriften, wenn sie auch das falsche päpstliche Regiment besämpsten, doch nicht ein Kirchenregiment in rechter edangelischer Ges ftaltung verwürfen. Er warnte vor Antinomismus, in den sich Diedrich aus Furcht vor "Gesetzmacherei" treiben ließe. In der Breslauer Diöcese legte Jul. Nagel den Schriftgrund für die kirchlichen Ordnungen klar: "Die Kirchenregierung xubeorscieus (1 Ko 20 12, 28) ist eine Gnadengade des Herrn, von der Kirche zu erkennen, und durch Berufung der Begadten zum Regiment zu gebrauchen."

Die mit Spannung erwartete Generalspnobe 1860 ließ die Gegensätze scharf einander gegenübertreten. Sie spitzen sich in der Frage zu, ob das Rirchenregiment iuris humani oder iuris divini sei, ob es nur auf menschlichem Belieben oder auf dem 45 Willen und der Stiftung des Herrn beruhe. Das Oberkirchenkollegium vertrat die letztere Ansicht. Von Ansang an sei mit der Stiftung der Rirche als eines geist-leiblichen Organismus im Apostolat auch das Amt der Rirchenleitung vorhanden gewesen. So sei dies Amt seinem Wesen nach von Gott geordnet, da er die Funstionen der Aufsicht, des Ordnungmachens, der Rirchenzucht für seine Kirche wolle. Seiner Form nach aber sei es 50 menschlichen Rechtes, nach den Zeitumständen einzurichten. Eine Entscheidung über die prinzipielle Frage fällte die Generalspnode 1860 nicht. Eine Lehrkommission unter Zuziehung auswärtiger Theologen sollte die Frage weiter prüsen. Beide Anschauungen sollten vorläufig sich gegenseitig tragen, doch sollte der bestehenden Kirchenordnung Gehorsam geleistet werden. 55

Dem Ermeffen des Obertürchenkollegiums wurde anheimgegeben, Diedrichs Verhalten auf dem kirchenordnungsmäßigen Wege zu prüfen. Als aber Anfang Januar der ernannte Rommiffar durch ein brüderlich gehaltenes Schreiben ihm einige seiner Außerungen als bedenklich vorhielt, sagte sich Diedrich mit seiner Gemeinde von der Aussichten= kollegiums los. Die zur Voruntersuchung entsandten Rommiffare bezeichnete er am Oculi= 60 sonntag 1861 von der Ranzel herab öffentlich als Sendlinge des Teufels und brängte sie aus der Kirche.

Ein Lehrgespräch in Berlin im Oktober 1861, an welchem auch die auswärtigen Lutheraner Delizsch, Rahnis, Münkel und Mejer teilnahmen, versuchte vergeblich, die 5 prinzipiellen Gegenschese in der Lehre vom Rirchenregiment auszugleichen. Eine Anzahl Paftoren stellte sich auf seiten Diebrichs und beschuldigte das Oberkirchenkollegium falscher Lehre. Dieses hinwiederum betrachtete bie sich von seiner Aufficht lossagenden Paftoren als Schismatiker und eröffnete gegen sie das Disziplinarverfahren. Die Ge-meinbeglieder stellten sich teils auf seite des Rirchenregimentes, teils auf seite der abge-10 sesten Pastoren. So entstanden an mehreren Orten Gegenaltäre. Der Rift wurde ein unheilbarer, als fich am 21. Juli 1864 diese Bastoren unter Führung Diedrichs und des bisherigen Kirchenrats im Obertirchentollegium P. Ehlers zu einer besonderen Kirchen= gemeinschaft, der Immanuelspnode, zusammenschloffen (s. u. S. 11, 58). Im Herbst des= jelben Jahres trat die Generalspnode, zusammenschloffen (f. u. S. 11, 58). Im Herbst bes-gegen das Obertirchenkollogium schakeren Batter Rirche in Preußen zusammen, um die 15 gegen das Oberkirchenkollegium erhobenen Beschuldigungen zu prüfen. Dieses legte seine Lehrstellung in der "Offentlichen Erklärung wegen der streitigen Lehren von der Rirche, dem Rirchenregiment und den Rirchenordnungen" bar. Die Gläubigen als Rirche hier auf Erden seien sowohl äußerlich als innerlich versammelt; äußerlich zur schriftgemäßen Berwaltung und dem Gebrauch der Gnadenmittel, und innerlich zur Gemeinschaft des hl. Geistes, des 20 Glaubens und aller ewigen Güter im Herzen. Daraus folge, daß die äußere anstaltliche Seite der Rirche nicht von ihrem Wesen und Begriff zu trennen sei. Das Rirchen= regiment sei hinsichtlich seiner besonderen Gestaltung menschlichen Rechtes, hinsichtlich seines Amtes und seiner Befugnisse betree und handle es nach göttlichem Recht, da die Rirche von Gott den Beschl habe, Lehre und Leben der Kirchendener zu prüsen und zu über= 25 wachen. Es müffe feine Wirksamkeit als einen Dienst gegen die Brüder im Namen und in der Nachfolge Chrifti betrachten und dürfe sich keinerlei Herrschaft über die Gewissen anmagen. Den Rirchenordnungen, welche zur Erhaltung ber reinen Lehre bienen follen, fei gemäß Artikel XV ber Augustana zu gehorchen, solange nicht nachgewiesen werben könne, daß sie an sich Sünde seien, und sie nicht in der Meinung aufgerichtet würden, so als seien sie ein nötiger Gottesdienst. Die Generalspnode sprach auf Grund diese Er= flärung das Oberkirchenkollegium von dem Vorwurf falscher Lehre frei, billigte seine Maßnahmen gegen die sich abtrennenden Pastoren und forderte von den Secedierten, sie follten anertennen, daß fie teinen fcbriftgemäßen Grund jur Rirchentrennung gehabt hätten. Die Offentl. Erkl. felbst erhielt zwar die Zustimmung der Majorität der Synode; angesichts 85 bes Stimmenverhältniffes aber (68 gegen 19) entschied bas Präsidium, es sei noch teine folche Einmütigkeit vorhanden, daß man sie in allen Studen als Lehrbekenntnis der ganzen Rirche ansehen könne. Auch auf den späteren Spnoden ift eine verpflichtende Annahme der Offentl. Erkl. nicht erfolgt, obwohl man sie in allen hauptsachen als schrift= und symbolgemäß ertannte. Die Generalsynobe 1898 sprach ben Grundsatz aus : "Als verw pflichtende publica doctrina lassen wir nichts anderes gelten, als die hl. Schrift und die Bekenntnisschriften der luther. Rirche; die auf diesem Bekenntnisgrunde hervorgetretenen Meinungsverschiedenheiten feben wir nicht als firchentrennend, sondern als Fragen an, über welche ein einmütiges Verständnis der luther. Gesamtkirche noch nicht erreicht fei, obwohl wir glauben, dabei auf dem von uns eingehaltenen und in der "Offentlichen Er-45 klärung" firiertem Wege einen wesentlichen Gewinn kirchlicher Erkenntnis gemacht zu haben." Die Erwartung, daß durch diese Stellung zur Lehrfrage der Wiederanschluß ber Secedierten ermöglicht würde, hat sich bis jett nicht erfüllt, wenn auch einzelne Glieder zurückgekehrt sind. Die zeitweilige numerische Schwächung, welche die unter dem Oberkirchenkollegium

Die zeitweitige numerige Schwachung, welche die unter dem Oberningentollegium 50 in Breslau stehende luther. Kirche durch die Abtrennung der Immanuelspnode erfahren hat, ist in den letzten Jahren wieder ausgeglichen. Auch im Innern ist sie erstarkt. Eine allgemeine Kirchentasse, au welcher alle Gemeindeglieder freiwillig beisteuern, bestreitet die Besoldung der Geistlichen. Ein theologisches Seminar, 1883 gegründet, z. 3. geleitet von Seminardirektor P. Greve, sorgt für bekenntnistreue Heranbildung der Theologischusernden, 55 welche außerdem auch das Triennium auf der Universität zu absolvieren haben. Sine eigene Diakonissennstalt (das Nasmi-Wilf-Stift in Guben), ein Pastorenwitwensonds mit einem Grundsapital von ca. 100 000 Mk, ein Emeinden hervorgegangen; mehr als 140 größere und kleinere Kirchen wurden gebaut. Die jährlichen Einnahmen und Ausgaden 80 der Allgem. Kirchentasse ca. 150 000 MK.

Der Entwidelungsgang diefer Rirche beweift, daß die luther. Rirche auch ohne Staatsunterftugung bestehen tann, wenn fie getragen wird von dem Geift des Glaubens und opferwilliger Liebe, und wenn es ihr gelingt, die inneren Schwierigkeiten einer freikirch= lichen Organisation zu überwinden. Wiederholte Betitionen bei der Staatsregierung um Erweiterung der Generalkonzession hatten den Erfolg, daß das Abgeordnetenhaus am 5 13. Mai 1896 fie der Staatsregierung "in dem Sinne zur Bertickfichtigung überwies, daß sie mit dem Oberkirchenkollegium über eine anderweitige gesetliche Regelung der Rechte derfelben als einer öffentlich anzuerkennenden, sowie über die Gewährung von Barochialrechten an dieselbe in Verhandlung trete." Eine Aussührung dieses Beschlusses ift aber bie jett noch nicht erfolgt. Bielmehr ift in neuester Zeit von einigen Behörden 10 sogar unter Androhung von Geldstrafen versucht worden, die Selbstbezeichnung der Gemeinden als ev-luther. Rirche zu verbieten. Doch es liegt auf der Hand, daß eine Rirche, welche lediglich das luther. Bekenntnis zu seiner Grundlage hat, den Anspruch auf diese Selbst= bezeichnung nicht aufgeben tann.

Die ev-luther. Kirche in Breußen wurde auch für eine Anzahl außerpreußischer Ge= 15 meinden in deren Rampf gegen die Union ein Stütpunkt. So schlossen fich in den fünfziger Jahren die babischen Lutheraner unter Führung des P. Eichhorn an sie an, doch trennte sich später ein Teil unter Führung des P. Mar Frommel in Ispringen wieder ab. In Nassau suchte P. Brunn in Steeden Anschluß, trennte sich aber später wieder und trat mit ber Miffouri=Synobe in Verbindung; boch blieb bie Gem. Gemunden in Wefterwald 20 in dem ersten Berbande.

In Balbect führte bie volle Durchführung der bereits 1821 begonnenen Union zur Bildung freikirchlicher luther. Gemeinden in Sachsenberg, Corbach und Bormont, die sich unter die Leitung des Obertirchenkollegiums in Breslau stellten. Dasselbe thaten die Gemeinden Grünberg im Großherzogtum Heffen, Steinbach-Hallenberg und Treisbach in 25 Rurheffen, sowie ein Teil der infolge der hannoverschen Separation entstandenen freikurchlichen Gemeinde in Hannover. Diese Anschlüsse gingen zumeist aus dem Wunsch hervor, durch die Unterstellung unter die Rirchenleitung in Preußen zu geordneten kirchlichen Verhältniffen zu gelangen.

Statiftif: Die ev.-luther. Rirche in Breußen umfaßt jest

a) Diöcefe Breslau mit den Pfarrbezirken Breslau, Goldschmieden, Waldenburg, Bernstadt, Luzine, Schwirz, Konstadt, Gleiwitz, Strehlen, Ohlau; mit ca. 10000 Seelen.

b) Diöcese Kottbus mit den Pfarrbezirken Rottbus, Glogau, Bunzlau, Herischborf, Beigersdorf, Reinstvalde, Freystadt, Guben, Züllichau, Alttranz, Rothenburg a. D.; mit ca. 7000 Seelen.

c) Diöcefe Bosen mit den Pfarrbezirken Bosen, Militich, Meserit, Neutomischel, Rogajen, Schwarzwald: zujammen ca. 4300 Seelen.

d) Diöceje Thorn mit den Pfarrbezirten Insterburg, Marienwerder, Bromberg, Natel,

Echneidemühl, Ihorn, Danzig; mit ca. 4200 Seelen. e) Diöcefe Cammin mit den Pfarrbezirken Triglaff, Treptow, Seefeld, Bublit, 10 Stolp, Groß-Justin, Greiffenderg, Wollin, Cammin, Stettin; mit ca. 7300 Seelen. f) Diöcefe Berlin mit den Pfarrbezirken Berlin-Süd, Berlin-Nord, Botsdam, Anger-

munde, Alt-Rüdnitz, Riehnwerder, Fürstenwalde, Wernigerode, Erfurt, Sangerhaufen; mit ca. 8300 Seelen.

g) Diöcese Radevormwald mit den Pfarrbezirken Elberfeld, Radevormwald, Düffel= 45 borf, Gemünden, Steinbach-Hallenberg, Schwenningdorf, Fürth, Corbach in Walded, Witten, Vyrmont, Heidelberg, Zürich; mit ca. 10500 Seelen. Insgesamt ca. 51600 Seelen in 64 Pfarrbezirken mit 75 ordinierten Geistlichen.

Direktor des Oberkirchenkollegiums ift nach dem 1886 erfolgten Tode Huschkes und bem 1895 erfolgten Lobe seines Nachfolgers, des Kirchenrats P. Johannes Nagel ber 50 Dr. jur. von Rheinbaben. Das Obertirchentollegium zählt zur Zeit 4 geistliche und 2 weltliche Räte.

Offizielles Organ ist bas Kirchenblatt für die ev.-luther. Gemeinden in Breußen, herausgegeben von Rirchenrat Froböh in Breslau. Außerdem erscheinen noch das Rhein.= Bestph.=luther. Wochenblatt, das Sonntagsblatt Gotthold, die Neue luther. Rirchenzeitung 55 und als Organ ber luther. Jünglingsvereine Mitteilungen aus dem eb.-luther. Jüngs lingsbunde.

ł ÷

> ł ł

b) Die ev.=luther. Immanuelspnobe wurde in Magbeburg 1864 von den Paftoren Ehlers, Diebrich, Jöller, Crome, Räthjen, Könnemann und von Rienbusch, in= folge der Streitigkeiten über das Rirchenregiment, welche innerhalb der eb.-luther. Rirche 60

Raffel am 13. Juni 1868 und bie Berufung einer außerorbentlichen Synobe für bie eb. Gemeinden dieses Bezirks am 9. August 1869 rief den Protest vieler Geistlichen sowohl in dem reformierten Niederheffen wie in dem lutherischen Oberheffen hervor. Man sah in ber von dem Könige verfügten Anderung der bisherigen Verfaffung, in der Einführung s des modernen Urwahltystems und der starten Beteiligung des Laienelementes eine Rechtsverletzung der alten heffischen Kirchenordnung von 1657, nach welcher eine Anderung der Rirchenderfassung nicht ohne den Beirat des Lehrstandes erfolgen dürfte. In zweiter Linie richtete sich die Opposition gegen den Unionsgedanken, welcher in der Errichtung des Gefamtkonsisteriums zum Ausbruck kam. Zwar war auch unter den bisherigen drei Kon-10 fistorien teine ganz klare Scheidung der Konfessionen gewesen, und die reformierten Nieder-hessen hatten unter Führung des 1868 verstorbenen Prof. Chr. Bilmar immer für ihre Kirche einen wesentlich lutherischen Charafter in Anspruch genommen und deshalb mit den luther. oberheisischen Gemeinden Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft gepflegt, obwohl ihre Rirche burch bie Annahme ber sogenannten vier Verbefferungspuntte bes Landgrafen Moris 15 feit 1607 reformiert geworben war (vgl. Bilmars Geschichte des Konfessionsstandes ber ev. Rirche in Heffen und Heppes Rirchengeschichte beider Heffen). Doch hatte es auch an Protesten gegen folche Union in Heffen nie gefehlt. Nun wurde durch die Unterftellung auch ber unierten hanauischen Gemeinden unter das Raffeler Konsistorium die Union auch rechtlich vollzogen. Biele Geiftlichen verweigerten beshalb die Bornahme der Bahlen; fie 20 wurden dafür in Disziplinarstrafen genommen. Die bürgerlichen Behörden wurden mit ber Leitung ber Mahlen beauftragt. Raum 1 Prozent ber Bahlberechtigten beteiligte fich. Am 28. Juli 1873 gewannen die bis dahin nur vorbereitenden Schritte zur Berfaffungsänderung ihren Abschluß durch die Errichtung eines Gesamttonfistoriums in Raffel. 42 niederheffische reformierte Pfarrer unter Führung des Metropolitan Bilmar in Del-26 fungen und des Metropolitan Hoffmann in Felsberg, sotvie ein luther. Pfarrer in Oberbessen (Schedtler in Dreihausen) erklärten, sich diesem Konsisten under under in Dreihausen) erklärten, sich diesem Ronsisten zu wollen (Eingabe an den König 1873). Das Konsistorium aber ging mit den schäftlten Raftregeln, Geldstrafen, Suspension und Absezung gegen die Renitenten vor. Diese aber erkannten die Absezung zo nicht an, und erklärten nur der Gewalt zu weichen. Nur ein Teil dieser Pastoren hatte bie Gemeinde hinter sich; bie meisten mußten vom Amt und Brot weichen und im Ausland ein Untertommen suchen. Sie brachten bas Opfer ihrer irbischen Güter um ihrer Gewiffensstellung willen. Das Amtieren der in Heffen verbleibenden Geiftlichen wurde polizeilich gehindert, bis ein Dbertribunalsbeschluß 1876 bie amtsentsesten Bfarrer bem 25 Staate gegenüber für Laien erklärte und ihre Amtshandlungen damit den Strafbestimmungen des § 132 des R.St. Gesetzbuches entzog. Von den in Heffen verbleibenden Geist-lichen schloß sich P. Rohnert mit feiner Gemeinde in Steinbach-Hallenberg der ev.-luthe-rischen Kirche Preußens unter dem Obertirchenkollegium in Breslau an; doch fand die Generaltonzession vom 23. Juli 1845 (s. o.) auf seine Gemeinde keine Antvendung. 40 Die Gemeinde Dreihausen protestierte fast einmütig gegen die Absetzung ihres Pfarrers Schedtler und erbaute sich, als sie ihre Kirche dem vom Konsissforium eingesetzen Pfarrer einräumen mußte, 1877 ein neues Gotteshaus. Sie trat zuerft mit ben renitenten Gemeinden in Heffen-Darmstadt in Verbindung, schloß sich aber später mit ben niederhefsi= schen Renitenten zusammen. Die renitenten niederhessischen Gemeinden spalteten sich über 45 die Frage, ob die vom Landgraf Morits eingeführten caldinisierenden Verbesserungs-punkte und der Name reformiert beizubehalten seine. Der eine Teil unter Führung des Metropolitan Vilmar in Melsungen hielt an diesen Punkten und an dem Namen als einem unveränderlichen Teil des Bekenntnisstandes der heffischen Kirche fest; der andere Teil unter Führung des Metropolitan Hoffmann sagte sich 1877 davon als von einer so Trübung des luther. Bekenntnischarakters los und nahm ftatt der Bezeichnung "reformiert" ben Namen "renitente Rirche Augsburgischer Ronfession in Riederheffen" an. Die badurch erfolgte Rlarstellung bes luther. Betenntnisstandes ermöglichte es biesem Teil (bem sogenannten homberger Ronvent) in engere Verbindung mit anderen lutherischen Freikirchen ju treten und schließlich 1893 fich mit ben beffen=barmftäbtischen Renitenten ju einer Rirche 55 unter dem Namen "felbftftändige eb.=luther. Kirche in den heffischen Landen" (f. o.) zu= sammenzuschließen.

Die Melfunger Renitenten spalteten sich anläßlich eines Streites über die Berechtigung der Ertommunikation einiger Gemeindeglieder des Kfarrers Witzel in Kassel in welfsunger und den Sander Konvent, doch sind in letzter Zeit Verhandlungen im Gange, welche die Wiederherstellung der Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft und die Vereinigung der entstandenen Doppelgemeinden, sowie Gemeinsamkeit in Ausübung der Mission und Ausbildung der Kandidaten bezwecken.

Die renitente Rirche Riederheffens umfaßt :

1. Den sog. Sanber Konvent mit den Kirchspielen: Sand, Kassel, Balhorn, Schem= mern, Unshausen=Berge und Melsungen; zusammen ca. 1300 Seelen. Bräses des Kon= 5 vents Pfarrer E. Grau zu Balhorn.

Damit ist konföderiert: Das renitent-luther. Kirchspiel Dreihausen (Bredigtorte: Dreihausen, Heskem) und Marburg-Barzenbach (Bredigtorte: Marburg, Barzenbach) in Oberheffen; zusammen ca. 800 Seelen.

2. Den sog. Melfunger Konvent mit den Gemeinden : Melfungen, Rengshausen, 10 Altenfteedt, Kassel, Besse ; zusammen circa 300 Seelen. Bräses J. W. Vilmar, Pfarrer zu Melsungen.

e) Die eb.-luther. Freikirche in Hannover ging aus den kirchlichen Kämpfen hervor, welche burch die Annerion bes Königreiches Hannover und bie baburch entstandene Unionsgefahr hervorgerufen wurden. Zwar hatte König Wilhelm bei Übernahme bes oberften 15 Rirchenregiments zugefagt, die bestehenden Ordnungen aufrechtzuerhalten, aber durch die Unterstellung der Lutheraner unter die unierte Militärjeelsorge und durch die Bssege von Ranzel- und Abendmahlsgemeinschaft mit der preußischen Landeskirche brang die Union doch immer mehr ein, so daß es nur "eines Tropsens bedurfte, um das ohnehin volle Glas zum Überlaufen zu bringen". Diefen Tropfen bildete die Abänderung des Traus 20 formulars anläßlich der Einführung des Civilstandsgesetzes 1876. Unter Führung des P. Theodor Harms in Hermannsdurg verweigerte eine Anzahl Geistlicher den Gebrauch des neuen Trauformulars, weil sie in demselben eine Verleugnung des christlichen Wesens ber Ebe und eine bekenntniswidrige Verbeugung der Kirche vor dem Staat fahen, und erklärten schließlich, als fie wegen Ungehorfams diszipliniert wurden, 1878 ihren Austritt 25 aus der Landeskirche. Der größere Teil ber Gemeinde hermannsburg, die Glieber des Miffionshauses, sowie viele Freunde der Hermannsburger Mission in anderen Gemeinden schloffen sich den Austretenden an. Eine große "Rreuzlirche" wurde in Hermannsburg gebaut. P. Theodor Harms wurde zum Präses der hannoverschen luther. Freilirche gewählt, an beren Gemeinden auch einige der aus heffen vertriebenen Geiftlichen berufen 20 wurden. Doch zeigte sich bald ein gewisser Gegensatz zwischen der Bilmarschen Richtung dieser letzteren und dem mehr independentisstischen harms, der schließlich 1886 nach harms Lobe zu einer Spaltung ber freikirchlichen Gemeinde in Hermannsburg führte, indem ein Teil im Gegensatz zum Synodalausschutz ber hannoverschen Freikirche den Pastor Ehlers aus der Immanuelspnode, der andere den zur hannoverschen Freikirche gehörigen P. Dre= 25 wes berief und zum Bau einer fleineren Rreuztirche fcbritt. Der Gegensatz zwischen beiben Gemeinden verschärfte fich noch, als 1890 bie Hermannsburger Miffion wieder in engere Berbindung mit der hann. Landeskirche trat, wodurch die unter dem Synodalausschuß ver= bliebenen freikirchlichen Gemeinden sich zur Begründung einer eigenen Missionsanstalt in Bleckmar veranlaßt sahen, während die Gemeinde des P. Ehlers mit dem Hermannsburger 40 Miffionshaus in Verbindung blieb. Die ev. luther. Freikirche in Hannover wird auf der Grundlage ber Lüneburger Kirchenordnung von einem Synodalausschuß geleitet, der aus Geistlichen und Laien besteht. Sie umfaßt zur Zeit die 8 Rirchspiele Scharnebeck, Nettel-tamp, Briedel, Hermannsburg, Bleckmar, Verden a. d. Aller, Celle und Rabber, meist aus mehreren Gemeinden bestehend, zusammen ca. 3050 Seelen, mit 10 ordinierten Geist= 45 lichen. Synodalpräfes: P. Heide in Nettellamp. Drgan: Unter bem Rreuz, Rirchl. Bollsblatt v. P. Bingmann.

1) Die Hermannsburger Freikirche. Die von P. Ehlers bediente Kreuzgemeinde schloß sich mit 5 kleineren Gemeinden in der Lüneburger haide und der Zionszgemeinde des P. Meinel, welche in hamburg schon seit 1850 bestand, zur "Hermannsz so burger Freikirche" zusammen, doch trat in dieser 1890 noch einmal eine Spaltung ein, indem sich unter Führung des missourisch gerichteten P. Wöhling jene Filialgemeinden insolge eines Streites über die Inspiration abtrennten. Den Namen "Hermannsburger Freikirche" behielten jene Gemeinden bei, obwohl in Hermannsburg selbst nur wenige Glieber zu ühnen gehörten. Im Jahre 1896 traten zwei der Filialgemeinden wieder in Verbin- 55 dung mit der Kreuzgemeinde.

Statistist: Die Hermannsburger große Kreuzgemeinde zählt circa 2000 Seelen mit 2 Geistlichen. In Verbindung mit ihr stehen die früheren Filialgemeinden Soltau und Nestau sowie die Zionsgemeinde in Hamburg, zusammen ca. 800 Seelen.

Die vielfachen Spaltungen auf dem Gebiet der heffischen und ber hannoverschen Frei= 60

firche haben besonders nachteilig auf die freikirchliche Bewegung in Deutschland eingewirkt, weil man die Zerflüftung in lauter einzelne Parteien als notwendige Folge freikirchlicher Bildungen ansah. Aber der Grund dieser vielfachen Spaltungen liegt boch nicht im Befen ber Freikirche, sondern weit mehr darin, daß man schon bei der Gründung bieser Rirchen 5 nicht ganz einig über bie Gründe ber Trennung von ber Landeslirche war. Die einen tämpften gegen die Union, die anderen gegen die Omnipotenz des Staates, wieder andere gegen die Einführung moderner Kirchenverfaffung oder gegen einzelne gewiffensbedruckende Maßregeln. Dazu tamen die Schwierigkeiten der neuen Organisation, nachdem die landes-tirchliche Form hingefallen war. Die Freikirche wird aber der Gefahr der Zerspaltung ent-10 geben, je mehr sie ihren Kampf in erster Linie gegen die Union richtet und im luther. Bekenntnis ihren einigenden Mittelpunkt erblickt.

g) Die ev.=luth. Gemeinden in Baden. — Im Großherzogtum Baden war 1821 die Bekenntnisunion ber luth. und reformierten Rirche ohne Biberfpruch vollzogen und eine evangelisch-protestantische Landeskirche gebildet worden. Erst das erwachende 15 Glaubensleben in Deutschland und die durch Löbe angeregte luth. Bewegung in Bayern erweckten auch in Baden ein Verlangen nach dem klaren, unzweideutigen Bekenntnis der luth. Kirche. Besonders war es der charalterfeste Pfarrer Karl Eichhorn in Nugloch, welcher darüber in schwere Gewissenstämpfe geriet, ob er als Lutheraner im Dienst ber unierten Landeskirche bleiben dürfe. Am 3. November 1850 erklärte er in einer Predigt 20 über das Thema: "Ein Bild der wahren Rirche und unsere daraus fließende Berpflichtung" seinen Austritt aus der Union und mußte im Januar 1851 Nußloch verlassen, ba seine Gemeinde damals tein Verständnis für ben Schritt ihres girten hatte. Dagegen rief fein Zeugnis gegen die Union zuerft in Ihringen am Raiferstuhl, später auch in Ruß= loch felbst, in Bretten, Rarloruhe und in bem unweit ber Schweizer Grenze gelegenen 25 Lörrach eine lutherische Bewegung hervor und führte zur Bildung kleiner luth. Gemeinden, bie alsbald beim Minister des Innern die Bitte um Anerkennung einreichten. Aber fie wurde in schrofffter Form abgeschlagen. Tropbem auswärtige Rechtsgelehrte, besonders Prof. Scheurl in Erlangen, vom Gesichtspunkt des Rechtes und der Gewiffensfreiheit für bie babischen Lutheraner eintraten, wurde doch Eichhorn für seine Amtsbandlungen wieder= 20 holt mit Gefängnis bestraft, auf Schritt und Tritt von Gensdarmen beobachtet und 3u= lett in einen entlegenen Ort im äußersten Teil des Landes verbannt. Dennoch hatte bas Zeugnis des unerschrockenen Mannes seine Wirkung. Die luth. Bewegung wuchs von Jahr zu Jahr. Die Pfarrer Ludwig in Söllingen und Haag in Ispringen erklärten gleichfalls ihren Austritt aus der Landestirche und nach einer Zeit schweren Druckes brachte 85 das Jahr 1856 ben Lutheranern endlich bie ersehnte Dulbung. Um für seinen einsamen Posten einen tirchlichen Anschluß zu haben, war Eichhorn schon 1852 mit bem Oberfirchenkollegium der ev.-luth. Kirche in Preußen in Verbindung getreten, hatte an den Generalspnoden dieser Kirche teilgenommen und sich mit seiner Gemeinde jener Rirche an= geschlossen, bis sich vielleicht in Süddeutschland ein luth. Kirchenverband bilde. Bfarrer 10 Saag fowie ber gleichfalls aus ber babijden Landestirche ausgetretene Bilar Mar Frommel traten in den Dienst dieser Kirche an preußischen Gemeinden, später übernahm Frommel die Bedienung der Gemeinde Ispringen. Den freudenreichen Abschluß dieser Veriode der badischen lutherischen Kirche bildete die Eintweihung der Kirche in Söllingen 1859.

Leider wurden die aufblüchenden Gemeinden schon nach wenigen Jahren durch einen

45 Sturmwind verwührt. Pfarrer Haag, der nur ungern die durch feinen Einfluß entstandene Ispringer Gemeinde an Frommel überlaffen hatte, tehrte 1862 plöglich von feinem Pfarramt in Pommern nach Baden zurück, trat in Verbindung mit einigen von Frommel abgesetzten Borftehern und brachte es burch feine fascinierende Beredjamkeit in turger Zeit

bahin, daß nicht bloß ein Teil der Frommelschen, sondern auch der Eichhornschen Ge-50 meinde sich unter dem Vorgeben, sie wollten eine rein badische luth. Rirche gründen, von ihren Pastoren und damit zugleich von dem Obertrichentollegium trennte und Haag zum Paftor berief. Ebenso sagte sich die Söllinger Gemeinde los. Pfarrer Ludwig kehrte in die badische Landeskirche zurück. Hatten in dem Gegensatz zu Haag die Pfarrer Eichhorn und Frommel noch einmutig zusammengestanden, so trat auch zwischen ihnen eine Spal-55 tung 1865 ein, indem Frommel fich mit dem ihm gebliebenen Teil der Jøpringer Ge-

meinde gleichfalls von dem Oberfirchenfollegium losjagte und eine besondere eb.elutherische Rirchengemeinde in Baden konstituierte. Mit veranlaßt war Frommels Trennung burch feinen Gegensatz zu ber Stellung des Oberfirchentollegiums in der Lehre vom Rirchenregiment, boch enthielt die Losfagungsurtunde der Gemeinde Jopringen felbst teine dirette 60 Bezugnahme auf den Lehrunterschied. Das Oberkirchenkollegium, welches gegen die Konftituierung einer badischen luth. Rirche an sich nichts eingewendet hätte, sah sich doch durch die Art und Weise der Trennung, wodurch das Band der Rirchengemeinschaft einseitig ohne vorherige Berftändigung mit dem bisherigen Verband gelöft wurde, ju disziplinarischen Maßnahmen gegen Frommel veranlaßt. Eichhorn sah mit tiefem Schmerz, wie ein Teil feiner Gemeinde zu Ispringen herübergezogen wurde und verließ tiefgebeugt sein 5 badisches Baterland, in welchem er zuerst die Fahne des luth. Bekenntnisses aufgepflanzt hatte, um ein Pfarramt an der luth. Gemeinde in Corbach in Waldes zu übernehmen. Der Reft seiner Gemeinde hielt aber an der Verbindung mit der luth. Kirche Preußens fest und wurde von Geiftlichen derfelben bedient. In neuester Zeit schweben Verhand= lungen, welche die Wiederherstellung der Abendmahls= und Kanzelgemeinschaft zwischen 10 ben feit 1865 getrennten Rirchengemeinschaften erhoffen laffen. Die Gemeinde Sepringen berief nach Frommels Weggang nach Celle 1880 ben Pfarrer Scriba und erweiterte ihre Brenzen burch Errichtung selbstiftändiger Paftorate in Freiburg und Rarlsruhe. Die Rirchen= ordnung ber vereinigten ev-luth. Gemeinden in Baden, welche biefe brei Gemeinden verbindet, legt die oberste Leitung in die Hände einer aus den sämtlichen Kirchenvorständen 15 gebildeten Rirchenkonferenz. Die mit bem Oberkirchenkollegium verbundenen babifchen Lutheraner haben in Heidelberg ein eigenes Pfarramt für den nördlichen Teil, während bie im Suben gelegene Gemeinde Lörrach von bem in Burich angestellten Baftor bedient wird.

Statistik: Die Bfarrbezirke der Kirchenkonferenz find Ispringen, Freiburg und 20 Rarloruhe mit ca. 1000 Seelen und brei Geiftlichen.

Die mit der ev-luth. Rirche in Breußen verbundenen Bfarrbezirke find Heidelberg und Lörrach mit ca. 100 Seelen und zwei Geiftlichen.

Der Reft der Haagschen Gemeinde wird von Pfarrer Eberle in Ispringen bedient, ca. 230 Seelen. Er steht mit der von P. Staudenmeier geleiteten separ. luth. Gem. in 25 Wiesbaden in Verbindung. (Sogenannte Subdeutsche eb.-luth. Freikirche, zu der auch fleine Gemeinden in Bayern und Württemberg gehören.)

h) Die evangelisch=lutherische Freikirche in Sachsen und anderen Staaten. — Einen wesentlich anderen Charafter als die bisher erwähnten luth. Freifirchen Deutschlands trägt die mit der Miffouri-Synode in Amerika in Berbindung 20 stehende ev.eluth. Freikirche in Sachsen u. a. St. Waren jene mehr oder weniger durch ben Widerstand gegen die Union hervorgerufen, so bildete diese Freikirche sich mitten in lutherischen Kirchengebieten, ja teilweise sogar in solchen, die sich bereits um der Union willen von der Landeskirche getrennt hatten. Indem diese Freikirche alle anderen luth. Landes- und Freikirchen für abgefallen vom Betenntnis erklärt, ist sie in den schäften so Gegensatz zu den einen wie den anderen getreten und sucht auf Grund des missourischen Gemeindeprinzips überall ba Boben zu gewinnen, wo irgend welche Klagen über mangelnde Lehrzucht ober andere Berlezungen des Bekenntniffes laut werben. Ihre geschickt geleitete Preffe, welche mit heftiger Polemik die Schäden der bestehenden Rirchen aufdeckt, unterstützt die Ausbreitung dieser Freikirche; doch wirkt gerade diese Bolemik vielsach auch au verletzend und abstroßend. Bemerkenswert ist das entschiedene Eintreten dieser Freikirche für die Inspiration der heiligen Schrift. Den äußeren Anlaß zur Bildung dieser Frei-kirche gab in Sachsen die Abänderung des auf das luth. Bekenntnis verpflichtenden Religionseides in ein bloges Gelöbnis; "bas Evangelium, wie es in der Schrift enthalten und in den luth. Bekenntnisschriften bezeugt ist, nach bestem Wiffen und Gewiffen lauter und 45 rein lehren zu wollen". Gegen diefe Abanderung protestierte eine Anzahl Glieder, weil fie darin eine Konzeffion an den Unglauben sahen, da dies Gelöbnis auch von solchen acceptiert würde, die anerkanntermaßen mit dem luth. Bekenntnis nicht übereinstimmten. Schon feit einigen Jahren hatten diefe Glieder in Dresden und Planit fich zu Lutheranervereinen zusammengeschloffen, welche in wiederholten Eingaben an bas fachfische Rirchen= 50 regiment entschiedenere Lehrzucht und Ausscheidung des Unionismus am Altar forderten. Als diefe Betitionen nicht den gewünschten Erfolg hatten, erklärte man die sächsiche Landes= firche für abgefallen vom Bekenntnis und rief alle bekenntnistreuen Lutheraner zum Austritt aus ihr als einer falschgläubigen Rirche auf. Da ber Lutheranerverein schon seit längerer Zeit mit P. Brunn in Steeben, welcher ein Predigerseminar für die Misson verschnet ein Brebigerseminar für die Misson verschler ein Brebigerseminar für die Misson verschler empfohlenen P. Ruhland aus Amerika nach Sachsen, ber in schäfter Weise die Schäben der sächsichen zur Gewissenderschler und die Trennung von ihr wie von allen anderen Landeskirche geißelte und die Trennung von ihr wie von allen anderen Landeskirchen zur Gewissendischler. Durch den Austritt der Pastoren Lenk, Stöckhardt und Schneider aus der Landestirche gewann die Bewegung größeren Umfang; außer 60 2

Real-Enchllopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII.

in Dresden und Planitz bildeten sich auch in Chemnitz, Iwidau, Frankenberg, Crimmitzschau u. a. D. kleine Gemeinden, die freilich zeitweise durch innere Parteilämpfe sich wieder zu zerspalten drohten. Der von Breslau geschiedene und mit jenen Gemeinden in Verbindung getretene P. Alwin Wagner veröffentlichte über diese Parteilämpse einen erschütz-5 ternden Vericht. Schließlich vereinigten sich alle diese Gemeinden am 6. November 1876 zur "ed.-luth. Freikurche im Sachsen u. a. St." An die Stelle des 1876 verschorbenen Ruhland trat als Präses dieser Synode der frühere Leipziger Missionar D. Willfomm, der nach seinem Austritt aus der Leipziger Mission in die Heimat zurückgekehrt, einen Ruf an die Gemeinde in Planitz angenommen hatte. Unter seiner Leitung gestalteten sich die 10 Gemeindeverhältnisse friedlicher und auch die Polemit gegen die sächsische Landeskirche wurde eine besonnenere, während in der ersten Zeit die maßlosen Aussfälle der freikurglichen Pressen Verschut Bestrafungen veranlaften.

Der Zusat, und anderen Staaten" beutet darauf hin, daß diese Freikirche beabsich= tigt, aus allen lutherischen Rirchen Deutschlands die entschiedenen Lutheraner um ihr 15 Panier zu vereinen. Zunächst hatte die Verbindung mit P. Brunn in Steeden Anlaß gegeben, um auch aus der Separation, die 1876 in dem Großherzogtum Heffen entstand, eine Gemeinde Allendorf alLumda aufzunehmen, die vorher bei der ev.-luth. Kirche in Preußen Anschluß gesucht hatte. Später schlossen gegenjag zu schon an demselben Ort begrobinzen Preußens an sie an, teilweise im Gegenjag zu schon an demselben Ort be-

- 20 stehenden Gemeinden ber ev.=luth. Kirche. Der Gnadenwahlstreit der Missouri-Synode, in welchem sich die sächsische Freikirche ganz auf die Seite Walthers stellte, veranlaßte P. Hein in Franksurt-Wiesbaden, der sich erst zusammen mit P. Brunn der sächs. Freikirche angeschlossen hatte, sich wieder von ihr zu trennen; doch blieben einzelne Teile seiner Gemeinden in Franksurt und Wiesbaden mit ihr in Verbindung, so daß dort Gegenaltüre
- 25 entstanden. Nach dem Tode Heins werden die von der sächs. Freikirche getrennten Gemeinden (ca. 150 Seelen) von P. Staudenmeier in Wiesbaden bedient (s. oben). Auch in Braunschweig, Hamburg, Bremen und Straßburg traten kleine Häuslein aus der Landeskirche aus und schlossen ich der sächsichen Freikirche an.
- Statistif: Die eb.-luth. Freikirche in Sachjen u. a. St. umfaßt Ende 1901 im 80 Königreich Sachjen sechs Gemeinden (Dresden, Chemnits, Frankenberg, Niederplanits, Crimmitschau und Grün i. B.) und eine Anzahl Predigiplätze, z. B. in Leipzig, Roßwein, Glauchau, Mittweida, Limbach, Hartenstein, Eidenstock, Blauen i/B., Falkenstein i/B., Reichenbach i/B. mit zusammen ca. 2230 Seelen und sieben Bastoren. Außerhalb Sachsens haben sich ihr angeschlossen Gemeinden in Berlin, Kolberg, Gr. Rüdde i/Pommern, Han-
- stehtlichter ist angeschaften Gemeinden in Berlin, Rolberg, Gr. Rübte i/Pommern, hanso nover, Steeden, Wiesbaden, Allendorf a/Ulm, Allendorf a/Lumda und Hamburg, zu benen noch eine größere Anzahl Predigtplätze 3. B. in Hadersleben, Flensburg, Bremen, Rostod, Braunschweig, Straßburg, Belgard in Vommern gehören; zusammen ca. 1350 Seelen mit acht Pastoren. Organ der Synode ist die Ev.=Luth. Freikirche. Präses der Synode ist B. O. Willsomm in Riederplanitz.
- i) Einzelne freikirchliche Gemeinden. Endlich seien hier noch einzelne freie Gemeindebildungen erwähnt, die ohne Anschluß an eine größere freikirchliche Organi= sation dastehend, vielsach nur aus mehr lokalen Konslikten mit der Landeskirche hervor= gegangen sind und deshalb von nur vorübergehender Eristenz zu sein pflegen. So entstand 1871 in Memmingen in Bayern durch den begabten und eifrigen, von der bayer. Kirchen=
- 45 behörde abgesetten Vilar Hörger eine freie ev. luth. Gemeinde. Hörger, welcher wegen eigenmächtigen Verschrens in einer Rirchenzuchtssache von dem baber. Konsistorium abgesets worden war, griff mit schonungsloser Schärfe den Zustand der baber. Landeskirche an und folgerte aus verschiedenen Unionsmaßregeln derselben ben völligen Absall dieser Rirche vom Betenntnis. Er stand ansangs in Verbindung mit der sächsischen Freilirche, später wurde verschieder werde seine geschieden von der sich verschieden in verschieden ist verbindung einer von der sich verbindung auf auf verschieden in verschieden sie verschieden v
- 50 diese Verbindung gelöst. Die anfangs sehr rege Gemeinde ging zum Teil infolge jahrelanger Arantheit Hörgers mehr und mehr zurück. Einen ähnlichen Ausgang nahm die von P. Rieth in Eisenach hervorgerufene Gemeindebildung, deren independentistische Stellung die Ursache zu ihrer allmählichen Auslösung wurde.
- 55 Die in Oftpreußen durch den jeder theologischen Vorbildung entbehrenden littauischen Landmann Chr. Luschnat gebildete und von ihm als "Pastor" geleitete Gemeinde in Insterdurg würde für diese Übersicht über die luth. Freikirchen kaum in Betracht kommen, wenn nicht sie selbst sich als ev.-luth. Gemeinde bezeichnete. Luschnats Organ ist das im wunderlichsten Deutsch geschriedene Oftpreußische ev.-luth. Kirchenblatt. In Königsderg

so in Pr. ist in Verbindung mit dem missourisch gerichteten Teil der Hermannsburger Freis

firche (Wöhling in Ülzen) 1896 eine ev.-luth. Dreieinigkeitsgemeinde entstanden, die aber sich 1900 wieder gespalten und unter Leitung des P. Harbert als ev.-luth. Areuzkirche der sächsischen Freikirche genähert hat. (Ca. 100 Seelen. Organ: Lehre und Leben von Harbert.)

In all biefen kleinen, vielfach gespaltenen Gemeinden sehen wir Trümmer, welche 5 leider viele von der luth. Freikirche überhaupt zurückschrecken. Und doch wäre es ungerecht, um folcher Trümmer willen die Sache der Freikirche felbst zu verwerfen. Auch in der Reformationszeit fehlte es nicht an manchen Migbilbungen, und boch war bie Sache ber beutschen Reformation aus Gott. So wird man auch dem gemeinsamen Ziele aller Freifirchen, unter freiwilliger Beteiligung ber Gemeinde lediglich auf dem Grunde der heiligen 10 Schrift und des luth. Bekenntniffes die Kirche zu bauen, die göttliche Berechtigung nicht absprechen können. Ist es doch im letzten Grunde das Ziel der deutschen Reformation überhaupt und stimmt es mit der Gestalt der ersten christlichen Kirche überein. Daß die Form des landesherrlichen Summepistopates mit dem Gedanken des modernen Staates eigentlich unvereinbar ift und nur noch in der historischen Entwickelung eine gewisse Be= 15 gründung findet, wird allgemein gefühlt, doch fürchtet man, mit ber Landestirche auch die luth. Boltstirche zu verlieren. Aber bie großartige Entwidelung ber luth. Kirche in Nord= amerita bezeugt, daß fie auch als Freitirche den Einfluß auf das Bolt nicht zu verlieren braucht. Solange bie deutschen Freikirchen fich neben ber vom Staat dotierten Landesfürche behaupten müffen, ift freilich ber Rampf um die äußere Eristenz ein schwerer und 20 mit großen persönlichen Opfern verbundener. Doch liegt gerade in solchen Opfern auch ein reicher Segen. Die schwerste Aufgabe der luth. Freikirche liegt nicht in der Be= schaffung der äußeren Eristenzmittel, sondern in der Überwindung der inneren Gesahren felbstgerechter Überhebung, eigenwilliger Rechthaberei und Zersplitterung wegen nebensächlicher ober gar persönlicher Fragen. Gelingt es ihr, unter der Zucht des Geistes Gottes 25 und williger Beugung unter die hl. Schrift diese Gesahren zu überwinden, so kann sie gegenüber ber zunehmenden Bekenntnislofigkeit ber Maffen in ben Landestirchen ber Sammelvunkt ber bekenntnistreuen Lutheraner werden. Aroböß.

**Lut**, Johann Ludwig Samuel, geft. 1844. — Bgl. Baggejen, Gedächtnistede auf J. L. S. Luz, gehalten bei feiner Leichenfeier im Münster zu Bern, 1844; Hundeshagen, 80 Der selige Dr. und Prosefijor Luz in Bern, ein theologisches Charatterbild, 1844; Berner Taschenbuch, Jahrgang 1855, 229–240. Besonders Fried. Luz (der Sohn): Der Gottesgelehrte J. L. S. Luz, mit einer Blüthenlese aus den Kanzelvorträgen des Verewigten, Bern 1863; E. Müller, Die Hochschule Bern 1834–1884, Bern 1884.

Rein schöpferischer Genius, ber in epochemachender Weise den Anstoß zu einer 85 zeit- und sachgemäßen Umbildung der theologischen Wissenschaft auf dem positiven Grund erneuter Vertiefung in die Thatsachen des Heils giebt; kein fruchtbarer Schriftsteller, der durch bedeutsame Arbeiten das Gemeingut des religiösen Erkennens und theologisch-gelehrten Wissenschaft und daburch seinem Namen eine hervorragende Stelle in den Annalen der Litteratur sichert; kein proteslantischer Kirchenfürft, der an der Spitz 40 der Landesstürche mit sester hand ihr Steuer stührt und ihr auf lange Zeit das Gepräge seiner Individuatist aufbrücht; überhaupt nicht ein Mann, der während der Zeit- und Standesgenossen auf ihr gelenkt hat. Aber darum gleichwohl eine in ihrer Art großartige, wahrhaft erhebende Erscheinung, vom Scheitel dis zur Jußschle ein Doktor der 45 bl. Schrift aus einem Guß, welchem rückschei des Harmonischen Jussenschaft hat, ebenden auf seinen Susamellangs der zu einem solchen Einer Geite hören unter den Mitlebenden schwerlich jemand gleich= tam, — wohl der größte Theologe, den Bern hervorgebracht hat, ebenso ausgezeichnet burch umfalfende Fachgelehrsamteit wie durch die echt christliche Dlannhaftigkeit jeines Cha= ratters und die überwältigende Macht der religiösen, stitlichen und wissenschaft lichen Impulse, bei von ihm ausgingen.

Geboren 2. Okt. 1785, vom sechsten Jahre an eine vaterlose Baise, burchlief Lutz in dürftigen Umständen die Bildungsanstalten seiner Baterstadt, unbeirrt durch den Druck der Berhältnisse, die verborgenen Reims eines reichen, träftigen Geistes entfaltend. Nachdem er bereits während seiner Studienzeit eine Hauslehrerstelle verschen und als Elementar= 165 lehrer gewirkt, dann 1808 mit Auszeichnung das theologische Randidatenezamen bestanden hatte, ermöglichte ihm ein Staatsstüpendium den Besuch der Universitäten Tübingen und Göttingen, wo ihn neben den beiden Plant mehr als alle übrigen der große Orientalist und Ranzler Schnurrer anzog. Bei angestrengtem Fleiß durch eine ungemeine Gedächnis-

9\*

traft unterftützt, kehrte er, allseitig angeregt, wohlbewandert in der kantischen Philosophie, mit einem ansehnlichen Schatz von hebräischer und sonstiger semitischer Sprachkenntnis zurück. Schon 1812 wurde ihm hierauf eine Prosessium am Gymnasium und das Rektorat der Litterarschule übertragen. In dieser Stellung erteilte er mit vielem Erfolg den Unterricht 5 in den klassischen und in den Elementen des Hebräischen, beschäftigte sich nebenbei vorzugsweise mit biblischer Ergeges, und ließ sich gelegentlich nicht ungerne zu einem eregetischen oder isgogischen Privatissimum herbei. Das Mitzerhältnis zwischen seinerseits, wissen Anschaltungen und den damaligen Bildungszuständen Berns einerseits,

- feine Beteiligung an ben sozialpolitischen Reformbestrebungen eines Teiles ber städtischen 10 Bürgerschaft und das damit zusammenhängende Mißtrauen der Behörde andererseits bewogen ihn jedoch mit der Zeit, das Schulamt mit dem Pfarramt zu vertauschen. Von 1824 an finden wir ihn daher nacheinander als Pfarrer in der kleinen Landgemeinde Wynau und an der Kinche zum bl. Geist in Vern, in welcher Eigenschaft er nicht nur der Seelsorge mit treuer Gewissenhaftigkeit oblag, sondern namentlich am letzteren Orte durch 15 seine lehrhaftige, durch und durch vom Gewicht seiner geschlossenen Verte getra-
- 15 feine lehrhaftige, durch und durch vom Gewicht feiner geschloffenen Persönlichkeit getra= gene und darum so tief ergreifende Predigtweise eine gewählte Zuhörerschaft an sich zu fesseln verstand.

Jest erst eröffnete sich für Lutz berjenige Wirkungskreis, für welchen sein bisheriger Lebensgang die denkbar günstigste Vorbereitung gebildet hatte, indem er 1833 zum ordent= 20 lichen Professor der alt= und neutestamentlichen Eregese an der damaligen Addemie und nachherigen Hochschule ernannt wurde. Von Ansang an mit einer sehr solicen Bildung im Geiste des ersten Decenniums unseres Jahrhunderts ausgerüftet, war er seither mit ungeteilter Ausmerksamkeit den Bewegungen der Wissenschaft gesolgt. Die Schleiermacherschen Schriften insbesondere versehlten nicht, einen tiesgehenden Einfluß auf ihn zu üben.

- 25 In der Zeit seines philologischen Ledramts hatte er zudem Gelegenheit gefunden, neben der umfassendigten Bekanntschaft mit dem hebräischen Sprachidiom sich überhaupt die Befähigung für den formellen Betrieb der eregetischen Bethätigung in hohem Maße anzueignen. Die seelsorgerliche und pfarramtliche Wirksamkeit endlich hatte dem strebsamen Denker und Forscher ebensosen zu einem tieferen Einblick in den vollen Inhalt der
- Denker und Forscher ebensolsten zu einem tieferen Einblick in den vollen Inden ber 30 Schriftwahrheit und in die heilsträftigen Bezüge versellen zu den underäußerlichen Bedürfnissen der menschlichen Natur verholfen, als sie ihn mit erböhter Ehrsurcht für die Segensmacht der kirchlichen Gemeinschaft erfüllte. Treffend bemerkt insofern sein Leichenredner: "Selten ist wohl ein akademischer Lehrer mit solcher Reife des Geistes in Wiffenschaft und Leben in seinen Beruf eingetreten; auf einmal trat der ganze Mann auf mit
- 25 dem vollen Bewußtsein seiner Lebensaufgabe und der ihm verliehenen Kraft, wirklich beherrschend das ganze Gebiet, das ihm zu bearbeiten vorlag." In rückaltloser Hingabe an den Geist der Schrift, dessen einheitlicher Charafter durch beide Ölonomien seinem unbestechlichen Wahrheitssinn sich wie nur wenigen erschlossen hatte, in der Kritik nicht minder frei als besonnen, im Urteil selbstständig, stellte er fortmährend mit höchstem Nachbruck
- 10 bie Erfassung des religiösen Bahrheitsgehalts als das Endziel aller biblischen Forschung hin. Unwillfürlich teilten sich seinem Auditorium die innere Ergriffenheit, die warme Begeisterung, der sittliche Ernst, die ungesuchte Würde mit, die seinen Bortrag beseelten, so daß selbst rein scientifische Auseinandersetungen eines wahrhaft erbaulichen Moments nicht ermangelten. Zudem begnügte er sich nicht, seine Schüler in das Verständnis der einzelnen biblischen Bücher und des Schriftorganismus überhaupt einzuführen; wielmehr legte es seine

Lehrweise mit Bewußtsein darauf an, auch sie zur selbstiftändigen Ausübung der eregetischen Thätigkeit in ihrem weitesten Umfang heranzuziehen.

Aber auch in jeder anderen Stellung, als letter Rektor der früheren Akademie, als mehrjähriges Mitglied des Erziehungsdepartements und der evangelischen Kirchenkommission, so als Detan der theologischen Fakultät und des Kapitels Bern, als Kräsiehent der Spnode und des protestantisch-kirchlichen Hilfsvereins, in Freundestreisen und Pfarrvereinen, zeugten seine Außerungen immer neu von dem Geist aus der Höhe, dessen Salbung er besag. Undekannt mit den kleinlichen Motiven des Gelehrten-Ehrgeizes, der Engherzigkeit abhold in jeder Form, Feind aller Oberflächlichkeit, noch mehr aller Art von Frivolität, nie spiese lend mit der Wissendaft, in Demut sich neigend vor Gottes Wort, start im Ertragen des Ungemachs, ohne Menschenstreit, mächtig durch Selbstbeherrichung und Selbstbeschräntung — das war Luz, — seiner Kirche von Herzen zugethan, wohl mehr, als ihm selber bewußt, von ihrem Wessergeräge berührt, durchweg an die ursprüngliche Ivee ihrer Institutionen sich haltend, und deshalb im einzelnen selbst bann noch ihr geistvoller Bertreter, so wenn konservativere Naturen sich bereit erklärten, sie preizugeben, — ganz Mann und ganz Christ, ganz Lehrer ber evangelischen Gottesgelehrtheit und ganz Berner. Er starb nach längerem Leiden den 21. September 1844, nachdem er noch zulezt das schüchterne Sträuben des schlichten Krankenwärters gegen die Jumutung, daß er mit ihm beten möchte, mit den Worten überwunden hatte: Betet nur ganz so, wie wenn Ihr für Euch selber beten würdet.

Und nun seine Schriften? Es gehört mit zu der eigentümlichen Größe des Mannes, daß er deren nahezu keine veröffentlicht hat. Denn eine lateinisch geschriebene "Vergleichung des Livius und Tacitus" im Archiv der Berner Mademie, ein fleines griechisches Wörterbuch zum Memorieren, ein wertvolles Brogramm in quaedam Proverbiorum Salomonis loca, ein Spnodal-Gutachten über Rultusfreiheit ber Diffenter, einige Gelegenheits= 10 reden, — das ift alles, was wir an schriftstellerischen Arbeiten von ihm zu nennen wissen. Ein Meister in mündlichem Vortrag, weniger gelent im schriftlichen Gedankenausdruck, Ein Derper in mundlichem Vorträg, wenger gelent im schriftlichen Gedantenausdruct, genügte sich der anspruchsvolle Gelehrte selber zu wenig, um mit einem umfassenderen Bert hervorzutreten, sowie er es auch keinen Hehl hatte, daß er es in betreff gewisser Bunkte noch zu keinem Abschluß gebracht habe. So dankenswert daher auch die durch 15 seine Schüler R. Rüctschi und Ab. Lutz besorgte Herausgabe der Vorlesungen über Biblische Dogmatik und Biblische Hermeneutik, Pforzheim 1847 und 1849, erscheint, so mußten ihr boch schon deshalb die Spuren des Unfertigen und Mangelhaften anhaften, weil Lutz feinen Borträgen nicht ein ausgearbeitetes Manuftript, sonbern nur mehr oder weniger aphoristische Rotizen zu Grunde zu legen pflegte, deren Gegenstand er jeweilen in freier 20 Entwidelung reproduzierte. Nichtsdeftoweniger enthält die Biblifche Dogmatik ichon in ihrem Grundgedanken den Reim zu einer künftigen Gestaltung dieser hochwichtigen Disz ziplin, indem ihr die Aufgabe gestellt wird, dem Organismus der Schriftlehre, entwidelt aus ihrem eigenen Prinzip (und als solches bezeichnet Lutz das ewige Leben in der Ge-meinschaft mit Gott, vermittelt durch die göttlich bewirkte Erkenntnis der Gnade Gottes) 25 zu seiner spstematischen Darstellung zu verhelfen. Was die Hermeneutit betrifft, welche A und NT als organisches Ganze behandelt, so wollen wir dem Urteile Landerers nicht ent= gegentreten, bemzufolge fie eine festere prinzipielle Durchführung vermiffen läßt. Daß fie sich dagegen nicht allein zur Benutzung eigne, sondern daß die künftigen Bearbeiter den Fortbau auf der nämlichen Grundlage versuchen müssen, dafür scheint uns dessen Aus- 30 führung (RE 1. Aufl. V, S. 128) ein willfommener Beweis. Guder +.

**Luş** (Lucius) Samuel, geft. 1750. — Bgl. Lebenslauf, Bern 1751; Schärer, Berna literata; Manuscr.; Leu, Schweiz. Leziton, Band 12 und Fortfezung, Bd 3; Haller, Bibl. der Schweizergefch., 2, 290, wo weitere Quellenangaben; Hagenbach, **R.**.G. des 18. und 19. Jahrb., 9. Borlefung; Scheler, Morgenstern, 1829, Nr. 21—24; Trechsel, im Berner 85 Laschenbuch 1858 u. 59; Blöjch, Gesch. der Schweiz. ref. Kirchen II, 1899 S. 47 ff.; B. Haborn, Gesch. des Pietismus in d. Schw. Ref. Kirchen, Emmishofen o. J. (1901) S. 262 u. ff. (S. 282 das Brustbild von Lup).

Geboren 1674, gehört Lutz einem Berner Geschlecht an, welches eine ungewöhnlich große Jahl von Predigern aufzuweisen hat. Unter der Leitung seines Baters, des frommen 10 und gelehrten Pfarrers zu Biglen, wurde der wohlbegabte Knade soweit gesördert, daß er in seinem siebenten Jahre nicht allein sertig lateinisch sprach, sondern auch das Griechische und Hebräische ohne Anstos und mit etwelchem Verständnis las. Diese Frühblüten sielen indes nach des Baters Tode ebenso schnell wieder dahin, als sie kunstlich erzielt worden waren. Statt ihrer sich freuen zu dürsen, bekam vielmehr sein phantasiereiches Gemüt volle einmal 45 mit allerlei schweren Anstechungen, mit Teuselserscheitungen und Ansprüngen der Hölle zu schaften, über deren zeitweilige Weievertehr er im Verlaufe seines späteren Lebens noch oftmals Klage zu führen hatte. Während seiner Studienzeit wandte er sich ansänglich mit Borliebe der Mathematik, der klassischen Beiner Studienzeit wandte er sich ansänglich mit Borliebe der Mathematik, der klassischen über schlichen Diszischlinen, die er sich ansänglich mit Borliebe gerne mit den Werten ver und bei stellenen Studienzeit wandte er sich ansänglich mit Borliebe der Mathematik, der klassischen dem unausgesetzen Studium der hl. Schrift vorzugsweise gerne mit den Werten bein ver under stellens stellens, namentlich Luthers, befaste. Unter seinen Lehrern besand ich zwar der angesehene, streng orthodore Rudolf Studolf; seine religiöse Lebensrichtung dagegen bestimmte weniger die noch herrschende Schultheologie, als die gegensätzliche Strömung der pietistischen Anschenzen Zuchen zus Studolf; seine religiöse Lebensrichtung bagegen bestimmte weniger die noch herrschende Schultheologie, als die gegensätzliche Strömung der pietistischen Anschenzen Studolf Studolf; beine Raum nämlich hatten mit Hille ihrer Regierungen die scheitigten Theologen in

Raum nämlich hatten mit Hilfe ihrer Regierungen die schweizerischen Theologen in der Konsenssormel die Dortrechter Orthodorie gegen deren formelle Milderung durch die Saumürsche Lehrart neuerdings sicher zu stellen versucht, als ein mit dem deutschen nahe verwandter, wietwohl eigentümlicher Bietismus an der Seite wiedertäuferischer Regungen und sonstiger sehrautistischer Tendenzen auch in der Schweiz, ganz besonders in Bern und 60 beffen Umgebung Murzel zu schlagen begann. Mit welch' unerbittlichem Ernste bas Berner Regiment, bas Ausschreitungen über die von ihm gezogenen Schranten der Ordnung und Disziplin nicht zu bulden gewohnt war und sich von jeher der Erregung der Gemüter auf firchlichem Gebiet abhold erwies, nach kurzem Schwanten dawider auftrat, ist befannt. 5 Um die mißliebige Gärung gleich in ihrem Reime zu erbrücken, wurde nicht nur eine besondere Religionskommission freiert und 1699 auf deren Berichterstattung vom Rate der Ihweihundert der gelehrte Spitalprediger Sam. König (f. Bd X S. 620) des Landes verwiesen, über zwei andere Prediger, Güldin und Christ. Lut, Entschung von ihren Stellen verhängt, zudem noch gegen mehrere weitere Anhänger der pietistischen Partei strafrechtlich 10 vorgegangen, sondern außer einer Anzahl anderer herbezüglicher Mahregeln wurde im Interessie, "der Unisormität des Glaubens, Lehr und Gottesdienstes" und zur Abwehr der im Schwange gehenden Neuerungen sowohl der gesamten Landesgestischletet als sogar der Einwohnerschaft der Hauptstadt bie Beschwörung des sogenannten Aflociationseides auferlegt. Bal Berner Zaschenbuch 1852; Trechsel, S. Rönig und b. Bietism. in Bern, 16 104-143; Schweizer, Centralbogmen II, 718 und 749ff.; Hadorn S. 37 ff.

im Schwange gehenden Neuerungen jowohl der gejamten Landesgentlichteit als jogar ber Einwohnerschaft der Hauptstadt die Beschwörung des sogenannten Affociationseides auferlegt. Bgl Verner Laschenbuch 1852; Trechjel, S. König und d. Pietism. in Vern, 104-143; Schweizer, Centralbogmen II, 718 und 749ff.; Hadorn S. 37ff. Unter den Studierenden der Theologie, die sich der tiefgehenden Verwegung angeschlossen und nun ausdrücklich S. Lucius erwähnt. In seinen Aufzeichnungen gedenkt er mit sühlbarer Wärme des beharrlichen Umgangs mit den "erleuchteten Männern, welche Gott damals zu vieler Menschen Heil erwecht hatte", gesteht auch, wie ihn on nach ihren Gaben, ihrem Julauf und Segen sein gelüstet habe, so daß er sie in allem nachasäft mit ihren Neden Prömerei getrichen und sich bie Velehrung der Leute worges

- nachgeäfft, mit ihren Reden Krämerei getrieben und sich die Bekehrung der Leute vorgesest habe, da er doch selber noch unbekehrt gewesen sei. Zu dem verbannten, nur um vier Jahre älteren S. König stand er in freundschaftlichen Beziehungen. Dazu kam, daß auch seine nach einer dreistlündigen Bestrafung Gottes und unter surchtbarer Seelenangst erfolgte
- 25 Biedergeburt (zur Beurteilung Haborn S. 268) gerade in jenes verhängnisvolle Jahr fiel, da ber vernichtende Schlag wider die religiöse Erweckung gesubrt worden ist. Kein Wunder also, wenn die mißtrauische Behörde ihn einer genauen Beaufsichtigung unterstellte und er die Ordination später empfing, als unter anderen Verhältnissen von Ansteellen sein wurde. Ubrigens kummerte ihn der Gedanke an Einkommen und Anstellung um diese
- 20 Zeit in keiner Weise; sein "Sinn stand nur nach Predigen hin und her und Seelen gewinnen". Erst 1703 wurde ihm die ohnehin geringe Stelle eines deutschen Predigers in Oberdon übertragen. Hier erward ihm eine dreiundzwanzigjährige Wirksamkeit die ungeheuchelte Uchtung und Liebe der deutschen sowohl als der französischen Bevölkerung. Bereits war sein Ruf weit über die Grenzen des Landes hinausgedrungen. Doch zerschlugen
- 35 sich die Berufungen nach Köthen, Kfals-Zweibrücken, Büdingen und Zerbst zusamt den baherigen Unterhandlungen, meist, weil ihm ungeachtet der obrigkeitlichen Entladnis jedesmal der Verdacht des Rietismus vorauseilte. Nachdem er noch auf die Betwerbung um eine ihm angetragene theologische Prosessium in Lausanne verzichtet hatte, übernahm er 1726 die Kfarrei Amsoldingen, und endlich zwölf Jahre später diejenige zu Dießbach bei 40 Thun, wo er den 28. Mai 1750 nach einem innerlich viel bewegten, reich gesegneten

Leben im Herrn entschlief.

Richt völlig frei von eigenliebiger Selbstgefälligkeit hat Lucius mit großer Energie und unermüblicher Ausdauer, mit mehr Geschick und Mäßigung als seine geistlichen Bäter, dazu mit nachhaltigem Erfolge gegen die einseitige Betonung der schulgerechten Glaubensbeldere, gegen das tote Kirchentum und die veräußerlichte, konbenienzmäßige Frömmigkeit seiner Zeit angekämpst. Er ist die start dustende Blume, welche unter dem Brausen des Gturmes das neuerweckte Glaubensleben hervortrieb. Wie der erformierte Lebenshauch die Eigentümlichkeit des lutherischen Bietissnus bildet, so kann man an Lutz beutlich den lutherischen Anslug wahrnehmen, der bei der Selbigkeit der Richtung auf thätiges Christentum so ben reformierten Pietissnus kennzeichnet. Ansangs rief sein Auftreten in Iverdon bedeutenden Wierstand im Waadtlande hervor, wozu eine getwisse beigetragen haben mögen. Die Art, wie er im Gegenstaz zu der üblichen anglikanissenen, zum Teil auch arminianisierenden Gesespredigt die Grundforderungen der Buße und Bekehrung geltend so machte, erschien bei gegen ihn erhobenen Beschlauge und Bekehrung geltend fich in Regierung durch die gegen ihn erhobenen Beschlaugen zu teinem weiteren Cindie Regierung durch die gegen ihn erhobenen Beschlaugen zu teinem weiteren Cinichreiten hemzenen inversen die gebruichen weichen Berminanischlausen weichen Starfe, welche die Regierung durch die Grundforderungen der Ause und Bekehrung geltend en mögen. Die Art, wie er im Gegenstaz zu der üblichen anglikanisternenden, zum Teil auch arminianisterenden Gesespredigt die Grundforderungen der Buße und Bekehrung geltend ich die Regierung durch die gegen ihn erhobenen Beschuldigungen zu keinem weiteren Cinichreiten hemzenen inversen die gegen ihn erhobenen Beschuldigungen zu keinem weiteren Cinichreiten hemzenen in weiteren beit der ein eine her ihn geheultigten in Beschuleren Keinsteren ein-

schreiten bewogen, sondern ersättigte sich an der ihm abverlangten Rechtfertigung (Zeugnis der Wahrheit oder Verantwortung wider die Klagen und Lästerungen u. s. erschien später unter dem pseudonymen Namen Christophilus Gratianus), und dem Berichte ihrer so Abordnung. Überhaupt brach sich in den höheren Regionen allmählich eine Ermäßigung der

Stimmung Bahn. Schon kündigte sich in Alphons Turretin, Pictet, Osterwald und Berensels die Veriode der theologischen Eleganz und kirchlichen Toleranz an. Hatte die Ablegung bes Affociationseides beim Eintritt ins Ministerium unserem Lucius eine mehrjährige Gewissensbeschwerung verursacht, so ging nun die Regierung 1722 frillschweigend über seine träftige Weigerung hinweg, sich gleich den übrigen Bfarrern abermals der 5 Leistung desselben zu unterziehen. Ja, als ihm aus Anlaß seiner Beförderung nach Am-soldingen die Erneuerung dieses Eides zum dritten Male zugemutet wurde, ließ man sich nicht bloß feine Restriktionen gefallen, — eine Prazis, für die auch die Baadt Beispiele liefert, — sondern stellte ihm felbst sein Installationspatent wieder zu, welches er zusamt einem förmlichen Widerruf des Eides zur Beruhigung seines Gewissens bald darauf zurück= 10 gegeben hatte. Aber auch er felbst war mittlerweilen stiller und gemeffener geworden, ohne deshalb seiner ursprünglichen, mit seinem Naturell innigst verwachsenen Grundrichtung untreu zu werden. Er war tein reformatorischer Geist, auch seine Teilnahme nicht sowohl irgend einer bestimmten Ausgestaltung ber Rirche als ben Angelegenheiten bes Reiches Gottes überhaupt zugekehrt. Blühende, bei äußerft lebhafter Einbildungskraft zuweilen fast ins 15 Phantastische umschlagende Liebesgemeinschaft mit seinem Heilande machte den Nerd seines Lebens aus. 3hm Seelen zuzuführen, bildete daher seine höchste Lust, sein einziges Beftreben, "alldieweil ich weiß, daß er nach Seelen dürftet, daß Seelen der Lieb-Lohn feiner blutsauern Arbeit find, seine Verlen, Rleinodien und Edelstein". Reine Gelegenheit, die unerschöpfliche Fulle des Heils in Christo und beffen Wonnen den Menschen anzupreisen, 20 ließ er unbenut vorübergeben. Um möglichst allerwärts "mit den Blut-Gnaden-Schalen umzugehen", find ganz in der dem Pietismus eigentümlichen Wirtungsweise nicht weniger als 108 Rangeln in und außer ber Schweiz von ihm betreten worden, bis er gulest angewiefen werden mußte, das Predigen im Lande auf feine Gemeinde zu beschränken. Über seine Reden wird berichtet, sie seien nicht oratorisch, wohl aber hinreißend, überzeugend, 25 burchdringend gewesen, wie eingeschlagene Nägel. Er selber sagt darüber, er sei ein schlechtes Fenster, das Licht habe, wenn die Sonne daran scheine, während es stodfinster sei, sowie fie untergehe. Bevor er die Kanzel besteige, sei seine größte Sorge, daß sein Herz von Gottes Liebe flamme, sein Geist von der Klarheit des hl. Geistes umgeben werde; dann entzünden sich tausend Gedanken und Einfälle wie ein Blitz, und verschwinden wieder, um 20 anderen Plaz zu machen, so daß er fie so wenig als den Glanz des Blizes oder der Sonne behalten könne (Canaan 62; seine homiletischen Grundsäze s. in der Vorrede zu: Betrachtungen über die himmlische Berle). Dem Katechumenenunterricht legte er ganz des sondere Wichtigkeit bei; oftmals erklärte er, nicht tausend Thaler wollte er nehmen für eine Unterweisung mit der Jugend. Überdem pflegte er täglich eine kirchliche Betstunde 25 wer halten Machen ist der Burgend. zu halten. Auch der Umgang mit ihm, der in den Dingen des gemeinen Lebens einem Kinde ähnlich war, foll ein höchft erbaulicher gewesen sein. Die von nah und fern befuchten Versammlungen bagegen, welche er in einem abgelegenen Teil ber Gemeinbe Amfoldingen an einem Baldfaume unter freiem Himmel veranstaltete und in denen jedermann sich die Erklärung einer Schriftstelle oder Anliegen aus dem Gebiete der Seelen= 40 pflege anbringen konnte, mußten des Auffehens, wohl auch der Unordnungen wegen, die fie verursachten, nach einiger Zeit wieder aufgegeben werden. Endlich unterhielt der un= ermüblich geschäftige Mann eine genaue Verbindung mit den gleichgestimmten Kreisen in Zürich, Basel, Schaffhausen, St. Gallen und Graubünden, sowie er im sleißigem Bries= wechstel mit ben namhafteften Beförderern eines lebendigen Christentums stand, — mit Zinzen- 16 borf, Denhöfen, Heinrich Ernft von Stollberg-Bernigerobe, welcher lettere ibn mit Chriftian VI. in Berührung brachte.

Aber auch durch feine Schriften, die von 1721 an rasch aufeinander folgten, übte Lucius einen mächtigen Einfluß auf seine Zeitgenoffen aus. Sein Biograph führt deren 36 an, ohne daß jedoch das Berzeichnis vollständig wäre. Die wichtigsten finden sich ge= 50 sammelt in zwei starten Quartbänden, welche den Titel sübren: Ein wohlriechender Strauß von schönen und gesunden Himmelsblumen u. s. w., Basel 1736 und 1756; und: Ein neuer Strauß u. s. w., Basel 1756. Bis auf seine Apologie sämtlich asteilichen Inhalts, sind es teils Traktate und Darlegungen aus dem Bereiche des inneren Seelenlebens, teils aussführliche Betrachtungen über einzelne Wahrheiten mit Jugrundlegung eines Bibel- 55 abschnittes, teils saft maßlos erweiterte Predigten (die Pfingsspredigt über UG 2, 1 bis 4 füllt 263 Oftansseiten!). Alle atmen die gleiche, warme Liebe zu zein, sodas das Urteil des S. Merenfels, jedes Blatt weise uns zu ihm hin, nicht bloß von der Erstlingsarbeit: Bundergeheimnis des Edangeliums, gilt. In immer neuen Mendungen wirb "der Gnadengang" beleuchtet. Neben einem ungetröhenlichen Reichtum an treffenden Gedanken ein und Bildern ift indes der Inhalt nicht selten allzu gesühliger Art, vom Beigeschmack mystischer Uberschwenglichteit durchzogen, die Schriftauslegung allegorisch und daher mitunter sehr willfürlich. Lutz ging von der Voraussezung aus, Gott habe den sichtbaren Dingen das Gepräge von geschlichen und himmlischen Wesenheiten verliehen, weschalb es 5 in unserer Pflicht liege, geschlissen und himmlischen Wesenheiten verliehen, weschalb es 5 in unserer Pflicht liege, geschlissen und himmlischen Besenschlung Jesu verlen. Die stete Untwendung dieses Prinzips machte sotvohl seine Stärke als seine Schwäche aus. Wie er also z. B. in einer aparten Schrift die geschliche Vermählung Jesu mit der Rirche an der Bermählung Flaaks mit der Rebekta aufzeigt, ganz so weiß er in seinem "Schweizerischen Ganaan" die in die geringsschlichen Hoftenen, burchbricht sie aber nicht immer glücklich und hat auch für sich selben abschehen zurchen sowen zu die erste Unter- und Räsebereitung der seine Gesch mit den schlichen Abschehen zurchen zurchen schweizer sich verschlichen. Der gährende neue Gesch mit den Schrächen zurchen zurchen zurchen schweizer sich verschlichen. Der gährende neue Gesch mit den Schrächen schweizer sie erste Bermittelung gefunden. Ahnlich verhält es sich mit der Sprache; sie ist schweizerigen Rieger hinanreichend. Dessenden, von ferne nicht an die keusche Einschlicht des gleichzeitigen Rieger hinanreichend. Dessen von fanden vieler Frommen auf dem Lande zu treffen sind. Zuberlässigier Tradition zufolge ist achtet fanden die Schriften eine weite Verbreitung, sowie sie noch heutzutage in den hönnden vieler Brücher, als eine Frucht der Anregungen zu betrachten, welche von S. Lucius ihren Ausgang genommen haben. Bon heimberg aus dei Thun verbreiteten schrifte für aufschrech durch die oberländischen Thäler die Scanen und Abelboden, wo sie ihre Hauftige haben. Nie von ber Rirche getrennt, nemen sie sie Thun verbreiteten son 1781 die "Bruberschaft des Oberlandes"; val. Haborn S. 332 ff.

Luzemburg. — Litteratur: Kath. Kirchenlezikon von Bezer u. Belte; Mitteilungen des Hofpredigers Schend zu Luzemburg (brieflich); Schötter, Geschichte des Luzemburger 25 Landes, 1882.

Luremburg, Großherzogtum, 2610 qkm groß, hat 226000 fast nur katholische Bewohner. Dieser Bekenntnisstand ersuhr im 15. und 16. Jahrhundert keinerlei Anderung, zumal in reichlichem Maße geistliche Ordensniederlassungen vorhanden waren, so daß u. a. auch von den drei politischen Ständen des Landes die hl. Jungfrau unter der Bezeichnung

30 "Trösterin der Betrübten" als Landespatronin anerkannt wurde. Die kirchliche Leitung von L. wurde von der Regierung der französischen Revolution dem Bistum Metz übertragen; 1822 kam dieselbe an das Bistum Namür; 1840 erhielt das Land ein eigenes apostolisches Bikariat und bald darauf ein Priesterseminar; 1863 wurde der apostolische Bikar zum Bischof in partidus ernannt und 1873 erkannte die Abgeordnetenkammer die

- 256 bereits 1870 erfolgte Ernennung des Bifchofs von Luxemburg durch Betwilligung der Stelle und eines Gehaltes an. Demfelben find 256 Pfarreien, 86 Raplaneien und 84 Likariate untergeben. — Der ebangelifchen Kirche des Landes gehören nur 2270 Seelen an (Zählung von 1900), von welchen 1152 im Gebiete der Eifenerzgruben und 800 in der Stadt und ihrer nächften Umgebung wohnen. Diefe kirchliche Gemeinschaft ift aus der
- 10 Divisionspfarrei ber ehemaligen preußischen Besatzung hervorgegangen und war nach beren Ubzug (1867) zunächst eine deutsch-evangelische Privatgemeinde unter dem Protektorate von Sachsen-Weimar. Nach dem Regierungsantritt des Großherzogs Uvolf, Herzogs von Nassau, wurde sie durch Gesetz vom 16. Upril 1894 als "Konsisterielkirche" im Sinne der Bestimmungen des Code Napolson vom 18. Germinal X staatlich anerkannt. Sie umsatzt
- 45 als solche das Gesamtgebiet des Großherzogtums und zählt außer der Muttergemeinde Luremburg-Stadt, wo das Pfarramt seinen Sitz hat, noch mehrere "annexes" im Erzbezirke. Es sind dies: Esch a. d. Alzette, Rodingen, Düdelingen, Rümelingen, Differdingen. Die Annere werden von einem in Esch stationierten Bikar pastoriert. Die Leitung und Verwaltung der Kirche, welche ihrem Bekenntnisse nach uniert ist ("Protestant.
- 50 Rirche Augsburger und Helbetischer Konfession, liegt in ben Händen eines Konfistoriums von 6 Mitgliedern, deffen Präsident der Pfarrer ift, und das sich durch Rooptation erneut und ergänzt. Die Verwaltung der örtlichen Angelegenheiten der Annere geschieht durch "Delegierte" unter der Autorität des Konfistoriums. Letteres untersteht dem Staatsministerium (Abteilung für Rulte). Die Besoldung des Pfarrers, der 3. Jugleich großherzogl.
- sterium (Abteilung für Rulte). Die Besoldung des Pfarrers, der z. 3. zugleich großherzogl. 55 Hofprediger ist, besteht aus einem seinem schalt von seiten des Staates und aus einem mit dem Dienstalter wachsenden Gehaltszuschuß von der großherzogl. Finanztammer. Die Besoldung des Vitars in Esch a. d. Alzette erfolgt durch das Konsistorium mit Hilfe der vom Staat und dem Großherzog ausgeworfenen Subsidie. Das Kirchengebäude in Luremburg=Stadt, dis 1795 eine im Jahre 1628 erbaute Kongregationskirche, ist Staats-

eigentum, das zu Esch a. d. A. gehört der Kirche; in den übrigen Anneren werden die Gottesdienste in Gemeinde- oder Privatlokalen abgehalten. — Evangelische Schulen sind nicht vorhanden, sondern nur Kommunal- und Staatsschulen; doch erhalten die Kinder regelmäßigen Religionsunterricht durch den Geistlichen in besonderen, von der politischen Gemeinde gestellten Unterrichtslokalen. 28. Götz.

Lydins, Niederländigdes Theologengeschlecht im 16. und 17. Jahrhundert (Martinus, Balthafar, Johannes, Jacobus). — E. L. Briemoet, Athenarum Frisiacarum libri duo, Leov. 1758, p. 20–28; S. C. Rogge, Mart. Lydius (in Moll's "Ralender vor de Broteftanten in Rederland" 1857 blz. 228 v.v.); G. D. J. Gototel, Kerkelijk Dordrecht, Utrecht 1841, I 257–284, 391–423; B. Glassius, Godgeleerd Nederland, 's Hertogenbosch 1851–56, 10 II 414–421; Chr. Sepp, Het Godgeleerd onderwijs in Nederland gedurende de 16° en 17° eeuw., Letden 1873, I 125–135; B. B. S. Boeles, Frieslands Hoogeschool en het Rijks Athenaeum te Francker, Leeuwarden 1878, 89. II 34–36.

Das Geschlecht Lydius hat der reformierten Kirche Niederlands viele ausgezeichnete Theologen geliefert, die sich auch auf wissenschaftlichem Gebiet hervorgethan haben. Der 15 erste von ihnen, der hier zu nennen wäre, ist

1. Martinus Lybius, geb. ju Lübed 1539 ober 1540, gestorben ben 27. Juni 1601 als Brofeffor ber Theologie ju Franefer. Seine Eltern, einer angesehenen Familie ju Deventer angehörig, hatten fich vor ben spanischen Brotestantenverfolgungen nach Lubect gefluchtet. Seinen ersten Unterricht erhielt Martinus wahrscheinlich von seinem Bater, 20 später auf der Schule zu Ilfeld, in der Graffchaft Stolberg, von dem bekannten Rektor Richael Neander, der ihn als einen "juvenis summa pietate, doctrina, morum atque ingenil suavitate praeditus" und als einen Mieglowr égaory's liebte und schätzte. Rachdem er sich hier in den alten Sprachen, wie in den Realien, schöne Renntnisse er= worben, bezog er ca. 1650 bie Universität Tübingen, wo er ben griechischen Unterricht 25 des damals berühmten Mart. Crusius benutzte, dann zu philosophischen und theologischen Studien überging. Als er noch in Tübingen war, war er ichon febr befreundet mit Bach. Urfinus und wahrscheinlich hat er es biesem zu verdanten, daß er 1566 ober 1567 als beffen Kollege zum Lehrer am Collegium Sapientiae in Heibelberg ernannt murbe, mo er feit dem 11. Rov. 1565 als Student eingeschrieben war. Nach dem Tode des Rur- 20 fürsten Friedrich III. und dem Regierungsantritte des eifrig lutherijchen Ludwig VI. (Ok-tober 1576) begab sich Lydius zunächst nach Frankfurt a. M., wo er einige Beit blieb, um dann in Antwerpen zu predigen. Im Jahre 1579 erhielt er eine Anstellung als re-formierter Prediger zu Amsterdam, wo damals nur zwei Pfarrer waren. Im Mai des folgenden Jahres trat er sein Amt an und gewann dalb bedeutenden Einfluß in seiner 85 Stellung. Im Jahre 1581 wurde er deputiert nach der nationalen Synode in Middelburg, die ihn und den Haarlemer Pfarrer Joh. Damius ernannte, um mit den Leidener Profession zu unterhandeln über das, was für das Gebeihen der Universität und zur Re-formation der Schulen im allgemeinen zu thun sei. 1582 war er Vorsigender der provinzialen Spnobe zu Haarlem. In diefer Eigenschaft sprach er die Ertommunikation aus 40 über Kaspar Coolhaes. Bei der Gelegenheit hielt er eine Predigt über Rö 16, 16, worin er von der Notwendigkeit sprach, halsstarrige Frelehrer von der Kirchengemeinschaft auszuschließen. Einen 1585 an ihn ergangenen Ruf zu einer theologischen Professur in Leiden lehnte er ab, während er einen gleichen Ruf an die neu gestiftete Universität zu Francker annahm. Dort trat er als Professor primarius ein neben Sibr. Lubbertus (f. b. A.) 45 annahm. Hort trät er als Processor primarius ein neven Stor. zuwertus (1. v. 21.) 20 und H. Nerbenus. Am 1. April 1586 wurde er erster Rektor diefer Hochsche. — Brandt (Hift der Reformatie II, 8) sagt, daß er auf allen Gebieten sich sehr belesen zeigte und so friedliebend, daß er keine Mühe scheute, um kirchlichen Streitigkeiten ein Ende zu bereiten. Seine Milde und Denkart zeigt sich in seiner "Apologia pro Erasmo", worin er diesen gegen die Beschuldigung, Arianer zu sein, berteidigt. Obwohl entschiedener so Calvinsit, hielt er sich aus Verträglichkeit oder Vorsichtigkeit möglichst fern von kirchlichen Streitigkeiten. Biel lieber beschäftigte er fich mit Berten bes Friedens und ber Erbauung. Mit Lubbertus nahm er Anteil an der Reformation in Groningen und eiferte febr für bie Förderung guter Sitten unter den Studenten in Franefer. - Eine nicht unwichtige Rolle fpielt Martinus Lydius in den Lehrstreitigkeiten zwischen Infra= und Supralapfariern, 55 bie bem arminianischen Streite als seine nächsten Borbereitungen vorangingen; ja er ift es, der, wenn auch in unfreiwilliger Beise, den eigentlichen Anlaß zur Entstehung bes Arminianismus gegeben hat. Als nämlich 1589 die beiden Prediger zu Delft, Arnoldus Cornelii Crufius und Reinier Donteclock in ihren "Responsio ad argumenta quaeLydins

dam Bezae et Calvini ex tractatu de Praedestinatione in cap. IX ad Romanos" (1589) bie calvinische Brädestinationslehre zu mildern suchten und ihre Schrift Lydius zu= fandten, fo übergab fie diefer zur Prüfung und Widerlegung dem von Beza und Grynäus warm empfohlenen jungen Prediger Jac. Arminius in Amfterdam, der als die geeignetste 5 Perfon erfchien, um die Lebre feines Lebrers Beza gegen die infralapfarischen Abschwächungen ber Delfter Prediger zu verteidigen. Diefer Auftrag wurde für Arminius der Anlaß zu einer Revision seiner eigenen theologischen Ansichten, infolge der er zulett aus einem Ber= teidiger zum eifrigsten Bestreiter des Bartikularismus der calvinischen Erwählungslehre wurde (fiehe die Litteratur des arminianischen Streites bei d. Art. Arminius und Remon= 10 ftranten). Als bann Arminius feit 1592 des Belagianismus angeklagt wurde, fo suchte Lydius in den darüber zu Amsterdam ausgebrochenen Streitigkeiten zu vermitteln, schickte zu diefem Zwed den Prediger im Haag, Uptenbogaert, nach Amsterdam und wies den Ar= ga blefen Joed ven previger im zug, intenbogaer, nut Anipervan und bies ven Ar-minius selbst zur Beschwichtigung seiner Zweisel an Franciscus Junius in Leiden. Den eigentlichen Ausbruch des Streites zwischen Arminius und Comarus im Jahre 1603 er-15 ledte Lydius nicht mehr, da er am 27. Juni 1601 nach längerem Kränkeln, 61 Jahre alt, starb. — Lydius docierte Eregese, gab aber keine theologischen Schriften in Druck. Insbesondere widmete er sich den klassischen Studien, wie aus einigen Schriften seines Nachlasse hervorgeht. Schriften hat er nur wenige hinterlassen, nämlich 1. eine "Apo-login von Eregene and schriften s logia pro Erasmo, opposita calumniis eorum, qui ipsum Arianismi accusant. 20 Dissertatio posthuma", von feinem Sohne herausgegeben, abgebrudt in den Opera Erasmi ed. Leid. Tom. X p. 1759-80; 2. Dantrede aus Anlaß des Untergangs der spanischen Armada: "De formidabili illa classe Hispanica contra Anglos divinitus repressa, fracta, dissipata, dextra Excelsi celebratio ad Psalmum 124. accommodata", Fran. 1589, 4°; 3. Oratio panegyrica an bie weftfriefiiden Stänbe 25 "de necessitate disciplinam in scholis et praecipue academiis restituendi", Fran. 1595, 4°; 4. Carmina, gebrudt in "Deliciae Poëtarum German." Tom. III. -Mit Juftus Lipsius, Nathan Chyträus, Joh. Guil. Studius und Jos. Scaliger war er befreundet. Brieflichen Bertehr hatte er mit vielen der ausgezeichnetften feiner Beitgenoffen, mit Theologen wie Th. Beza, Zach. Urfinus, David Baräus, Franc. Junius, Jac. Ar-so minius u. a., mit Gelehrten wie Lipfius, Scaliger, Joh. Meurfius, J. G. Bolfius, B. Scri-verius u. a. Briefe von ihm und an ihn find gedruckt z. B. in Crenius' animadv. philol. et hist. Roterod. 1695; Lipfius' epist. misc. I. II; Scaligers epist. lib. III etc. (f. Moller, Cimbria literata, I, 373; Schotel, blz. 260). — Zeitgenoffen rühmen ihn als einen eximius Christi servus (Beza), als vir undequaque doctissimus et theo-85 logus eximius (Drusius). Für die reformierte Rirche Niederlands hat er sich in vieler Beziehung febr verdienstlich gemacht. Er hinterließ zwei Söhne, Balthafar und Johannes, bie, wenn auch nicht ganz ben milben vermittelnden Geift, boch bas vielseitige, namentlich auch hiftorische Interesse bes Baters erbten. Von diesen war der bekannteste 2. Balthafar Lydius (Palatinus) geboren zu Umstadt bei Darmstadt im Jahre 40 1576 oder 1577. Durch seinen Bater in Lateinisch und Griechisch unterrichtet, studierte er in Leiden Theologie, während er gleichzeitig einer der beliebteften Schüler des berühmten Scaliger war. Mit diesem, Heinstus, Vossius und anderen holländischen Gelehrten war er befreundet. Im Jahre 1602 wurde er aushilfsweise und zwei Jahre später fest an= gestellt als Pfarrer zu Dorbrecht, was er auch bis zu seinem Tobe, 20. Januar 1629, 45 blieb. (Bu Streeffert ift er nie Pfarrer gewesen. 2gl. RE' IX, 106; Schotel t. a. p. I, 264.) Bie fein Bater hatte auch er eine friedliebende Art. Obwohl entschiedener Cal= vinist, war er anfangs sehr verträglich und suchte den Frieden zwischen Calvinisten und Arminianern zu halten. Später ließ er sich oft sehr bitter gegen die Remonstranten aus und auf der nationalen Synode zu Dordrecht gehörte er zu ihren entschiedensten Gegnern. 50 Er eröffnete diese berühmte Rirchenversammlung den 13. November 1618 mit einer Predigt in der Hauptkirche über AG 15 und mit einem Gebet und hielt, als die Synode wieder auseinanderging, den 29. Mai 1619, die Schlußansprache über Jef 12, 1-3. Die Sp=

node ernannte ihn zum Kommissionsmitglied für die Ausgabe ihrer zusammengefaßten Protokolle und zur Ausgabe eines katechetischen Lehrbüchleins. Als Prediger war er sehr 255 beliebt und machte auf seine Juhörer einen tiefen Eindruck. Seine Beredsamkeit und Gelehrtheit werden selbst von seinen Gegnern sehr gerühmt. — Als Schriftsteller hat Balthasar Lydius (außer einer Schrift Novus ordis s. de navigationidus primis in Americam" und einigen anderen, s. bei Schotel I, 276 enz.) besonders um die Geschichte eber Waldenser und böhmischen Brüder sich verdient gemacht durch mehrere teils in latei= 60 nischer, teils in holländischer Sprache geschriebenen Schriften. Biel Lob errang er sich

burch fein Bert: "Waldensia, id est conservatio verae Ecclesiae, demonstrata ex confessionibus cum Taboritarum ante CC fere annos, tum Bohemorum circa tempora Reformationis, scriptis" (Tom. I. Roterod. 1616, Tom. II Dordr. 1617, 8°. Nachbrud 1622 zu Rotterdam). Das Bert wird zu den bibliographischen Seltenbeiten gerechnet (Boigt, Catalog. libr. rar. p. 424; Frehtag, Analecta bibl. p. 551; 5 Gerbes, Scrinium. Tom. VI. P. 1 p. 382; Rift, De Literatuur betr. de Waldensen" in bem Nederl. Archief voor Kerkgeschiedenis, Deel. VI. Leiden 1846, blz.114 enz.), und hat auch jest noch Wert als eine freilich unvollständige und inforrette Urfunden-fammlung für die betreffenden Partien der Rirchengeschichte. Waldenstisches enthält das Buch übrigens nichts, vielmehr nur Altenstüde zur Geschichte der Taboriten und böhmischen 10 Brüber, beren Zusammenhang mit ben Balbenfern Lybius, freilich mit unzureichenden Mitteln, nachweisen will. Nach ber Vorrebe und ben Debilationen an die Stände von Holland und Bestfriesland war es zunächst ein polemisch-apologetisches Interesse, das den Verfasser zu seiner Arbeit veranlaßte, nämlich die Abwehr des von tatholischer und besonbers jesuitischer Seite wider den ebangelischen Glauben erhobenen Vorwurfs der Neuheit, 15 fowie der Bunsch, der von den Jesuiten veranstalteten Ausgaben mittelalterlicher Reger-polemiker die vorreformatorischen Bahrheitszeugen gegenüberzustellen. Briemoet (l. c.) schreibt "Facula accensa historiae Waldensium", was febr felten ift, auch ihm zu. Die von Lydius beabsichtigte ausführliche Geschichte ber Balbenfer und böhmischen Brüder tam nicht zur Ausstührung. Mit Unrecht nennen Schotel (t. a. p. I, 280) und Glassus (t. a. p. 20 II, 418) ihn als ben Ubersetzer von J. P. Perrins "Histoire des Vaudois et Albigeois" (Geneve 1618). Dieje Ubersezung ift unter seiner Aufficht von einem Dord-rechtschen Krankenbesucher J. M. B. besorgt und 1624 in Dordrecht erschienen. Lydius hat jedoch angefügt "Dry historische Tractaetgens", die auch auf die Baldenser Bezug haben, die aber nicht als besondere Schrift von ihm betrachtet werden müffen und auch 25 nicht 1634 ausgegeben find, wie Schotel und Glasius melden. Dieje brei "Tractaetgens" find Abhandlungen: 1. von der Kirche, wo die gewesen von den Zeiten der Apostel bis auf die Zeiten der Reformation; 2. von den verschiedenen Namen der Waldenser; 3. von bem Glauben ber Balbenser nach ihren eigenen Betenntniffen und ber Erzählung ber papfilichen Stribenten zur Erläuterung ber Rirchengeschichte, zur Berteibigung ber Ebre so und Lehre der reformierten Rirche und zur Biderlegung einiger Läfterungen der Jefuiten und Päpftlichen. Auf archäologischem Gebiete schrieb Balthafar Lydius zwei Auffate: "Super loco Mosis de cruentato sponsarum linteo et aliis virginitatis signis" "Super voor nosis de erdenato sponsardin inited et ams virginitatis signis und "De Lyncuro lapide" (Nr. 5 und 16 in den "Epistolicae quaestiones cum Doctorum responsis" von Joh. Beverwyc, Noter. 1644). Bas in dem "Groot-Mar- se telaarsboek" von Mellinus (Dordr. 1619) sich auf die Balbenser und Albigenser be-zieht, hat der Berfasser namentlich Lydius zu danken, der ihm hierzu seinen Beistand nicht bloß durch Rat, sondern auch durch Bücher, Bapiere und Auszüge zu teil werden ließ. In bie Bitte ber Synobe von Subholland vom Jahre 1622, ben zweiten Teil von dem "Groot-Martelaarsbock" zu bearbeiten, willigte er ein. Es tam aber nicht zur Auss eo führung. — Seine vier Söhne, Izaat, Martinus, Jacobus und Samuel, waren alle Pfarrer ber reformierten Rirche in niederland.

3. Johannes Lybius, ber zweite Sohn von Martinus Lybius (nach Schotel ver ältere), geboren zu Frankfurt a. M. 1577, wurde 1601 Bfarrer in Aarlanderveen und 1602 in Dudewater in Sübholland, wo er 1643 ftarb. Er war ein gelehrter Mann, beteiligte 45 fich, wie fein Bruder Balthajar, am Rampfe gegen den Arminianismus und ftand in litterarifchem Berlehr mit Scaliger, Cajaubonus und anderen Gelehrten. Er gab die Werte des Rikolaus von Clemanges (Nicolai de Clemangis Opera cum glossario Latino-Barbaro et cum analectis, Lugd. Bat. 1613, 2 vol. 4°); "Prateoli narratio conciliorum omnium ecclesiae Christianae, cum castigat. J. Lydii. Acced. J. Lydii so epistola cum And. Pavernagio", Lugd. Bat. 1610; "Rob. Barnesii et Balei Vitae Pontificum cum continuatione", Lugd. Bat. 1610; bie Werte Befjelš (Aura purior h. e. M. Wesselii Gansfortii Opera omnia: accedunt Jacobi de Paradiso Carthusiani tractatus aliquot, Amst. 1617) und einiges Andere heraus.

4. Ja cobus Lydius ift von den vier Söhnen Balthafar Lydius' der bekannteste. 56 Er war in Dordrecht geboren, besuchte daselbst die lateinische Schule, später die Universität Leiden und wurde 1633 in Bleskensgraaf und 1637 (gleichzeitig mit seinem Bruder Izaak) in Dordrecht Pfarrer. 1643-45 war er vorübergehend Pfarrer bei der außerordentlichen Gesandtschaft der Staten Generaal nach England. Bei dieser Gelegenheit besuchte er verschiedene englische Universitäten. Diese Reise gab ihm Beranlassung zu seiner "Historie so

der beroerten van Engelandt, aengaende de veelderley Secten, die aldaer in de Kercke Jesu Christi zijn onstaen" (Dorbr. 1647). — Jacobus Lydius war ein außerordentlich tüchtiger Mann auf mancherlei Gebieten. Der befannte Sal. van Til rechnet ihn "unter die größten Theologen seines Jahrhunderts". Besonderes Berdienst hat 5 er als Ereget. Das zeigt seine "Florum sparsio ad Historiam Passionis Jesu Christi" (Dordr. 1672. Neugebrudt Utrecht 1701). Besonders tief war seine Renntnis ber Rlassifiler und Bäter, wie es sich ergiebt aus seinen "Agonistica Sacra, sive Syntagma Vocum et Phrasium Agonisticarum, quae in S. Scriptura, imprimis vero in Epistolis S. Pauli Apostoli, occurrunt" (Noterob. 1657). Im Jahre 1700 10 murbe biefes Bert neu ausgegeben in Zuthen und Deventer von Joh. Lomeyer "cum additamentis". Außerbem bestehen noch zwei holländische Überstetungen. Sehr gepriefen wird auch sein "Coena dominica Litteratorum" (Dorbr. 1669). Sal. van III gab noch ein opus posthumum von ihm heraus, betitelt: "Syntagma sacrum de re militari, neu non de jurg jurgendo Discortatio Thoelogie" (Derbr. 1669). nec non de jure jurando Dissertatio Theologica" (Dorbr. 1698). Auch auf litte-15 rarischem und archäologischem Gebiet kann er mit Ehre genannt werden. 2018 erbaulicher Dichter verdient er Lob für seine heutzutage selten gewordenen "Vrolicke uren des doodts ofte der wijsen vermaeck" (Dorbr. 1640, 2. Aufl. 1662, 3. Aufl. 1750). Sein "Belgicum Gloriosum" (Dordr. 1668) enthält viele Besonderheiten aus der niederländischen Geschächte und wurde durch Karl II. von England mit als Grund angegeben, 20 warum er 1672 Holland ben Krieg erklärte. Lydius überseste es selbst ins Holländische ("Het verheerlykte ofte verhoogde Nederland", Dordr. 1668). — Am meisten jeboch ift Jacobus Lybius bekannt geworden durch fein anonym ausgegebenes Werk: "Den Roomschen Uylen-spiegel" (Umsterdam 1671; neugedruck 1716). Aus allerlei katho= lijchen und vorreformatorischen Schriftstellern hat Lydius seinen Stoff gesammelt, wodurch 25 er das Schändliche und Gottlose in der katholischen Kirche an den Branger stellte. Wis und scharfe Satire wechseln ab. Dieses Wert von Lydius verdient neben "De Byen-corf der H. Roomscher Kercke" von Marnix van St. Albegonde (s. U.) genannt zu Ein heftiger Gegner entstand ihm in bem Jesuitenpater Cornelis hazart ju Antwerden. In bem Streit, ber nun zwischen diesen beiden Männern ausbrach, schrieb Ly= werben. so bius eine Reihe von Schriften, worin fich zeigte, daß seine Feder nicht weniger scharf war, benn bie feines Gegners. Unter anderem schrieb er in biefem Streit : "Antwerpschen uyl in doodsnoot" (1671); "Het overlijden van den Antwerpschen Uyl" (1671); "Laetste Olyssel van den Antwerpschen Uyl in doodtsnoodt". Nach feinem Tobe erfchien noch: "Laetsten duyvelsdreck, ofte ongehoorde grouwelen van Paepsche so leoraers onser eeuwe . . . Zijnde een vervolgh van den Roomschen Uylen-spiegel", Dordr. 1687. Alle diese Schriften sind sehr wichtig für die Kenntnis des Berz-bältnisses zwischen Reformierten und Katholischen in Niederland im 17. Jahrhundert. — Jacobus Lydius besaß eine außerordentliche Kenntnis, hatte seinen Geschmack, verständiges Urteil und tiese Frömmigkeit. Seine reiche Bibliothet, deren Katalog noch bei Liebhabern 40 zu finden ift, begründet seinen Anspruch auf den Ehrennamen geloßeßlos und gelouovoos, ben ihm Boffius gegeben hat. Er ftarb 1679 als Pfarrer in Dorbrecht.

Bagenmann+ (S. D. van Been).

Lyon, Synode von 1245 f. d. A. Innocenz IV. Bb IX S. 125, 45 ff.

Lyon, Synobe von 1274 f. d. A. Gregor X. Bb VII S. 123,3 ff.

Lyranns, Rifolaus, geft. 1340. — Werte: Postillae perpetuae in Vetus et Novum Test. zuerft Nom 1471/72 enthält Postilla und Moralitates zusammen; Postilla allein Köln 1478 u. ö.; mit dem lat. Bibeltert Biblia cum postillis, Benedig 1482; Postilla mit Additiones und Replicae, Nürnberg 1481, Basel Froben 1494 u. ö.; Repertorium zum Rachschlagen in der Bostille von B. Molenbete, Köln 1480. Dann größere Kombinationen: 50 Lat. Tert, glossa ordin. Walafr., glossa interlinearia, postilla moralitates, addit. und repl. öfters im 16. Jahrhundert und noch zweimal im 17. Jahrhundert, zuleht Antwerpen 1634. Außerdem viele Teilausgaben der Evang.. Episteln, Bialmen, Beritopen; Bialmen fünfmal in beuticher Ueberjezung, das Ganze in franz. Bgl. hain Repertorium bibliogr., Bb 2 Nr. 1063 ff.; Fabrictus, Bibl. lat., hamburg 1736 lib. XIII S. 350 ff.; Lelong-Majch, Bibliotheca sacra, 55. palle 1785, Pars II, Bb 3 S. 359 ff. — Litteratur: Badbing, Annales Minorum Bb V, S. 264—67, VII 237—39; Fabricius a. a. D.; Nitolaus v. L. und jeine Stellung in ber Geich. ber mittelalterl. Schrifterflärung, Ratholit NF Bb II, 1859, S. 940 ff.; Filder, Des R. v. L. postillae perpetuae etc., JprEh 1889; Siegfrieb, Najchis Einflug auf N. v. L. und

Luther, Archiv f. Erforschung des AT, Bd I, 1867; Maschlowski, Raschis Einsluß auf R. v. L. in der Auslegung des Exodus, ZatB 1891; Monatsichtift f. Gesch. u. Wissenschute Judentums 1896; Revue des études juives 1893; Siegfried, Thomas von Aquino als Ausleger des AT, ZwTh 1894; Richard Simon, Hist. critique des commentateurs du V. T.; Diestel, Gesch. des AT in der christl Kirche, 1869, S. 195 ff.; Reuß, Gesch. der hl. Schrift 5 RT, S. 239; A. hermeneutik, Bd VII, S. 733, 45; S. 745, 80.

Nikolaus ift geboren um 1270 zu Lyra bei Evreux in ber Normandie (daher Lyranus ober a Lyra), trat 1292 in Verneuil in den Franziskanerorden. Später kam er nach Paris, wurde Doktor der Theologie und Lehrer an der Sorbonne und ftarb am 23. Oktober 1340. Das find die sicheren Daten seines Lebens, die sich aus dem bei Wadding mit= 10 geteilten Spitaph aus dem Parifer Minoritenkloster ergeben. Bei Fabricius findet sich die aus Labbäus, Script. Eccl. II, S. 120 und Launoi, Hist. Gymn. Navarrei entnommene Notiz, daß Lyranus 1325 als Ordensprovinzial von Burgund unter den Testamentsvollstredern der Königin Johanna, Gemahlin Philipps des Langen, genannt werde. Jedenfalls hat er, wenn er auch diese Stelle eine Zeit lang bekleidete, im ganzen 15 das stille Leden des zurückgezogenen Gelehrten geführt und sich Jahrzehntelang mit dem großen Werke seiner Bibelertlärung beschäftigt, dem er seinen Ruhm verdankt. Die bei Bulaeus, hist. univers. Par. IV S. 976 sich sindende Rotiz, daß er auch in Orford gelehrt habe, ift grundlos. Von ber jubifchen Abstammung bes Lyr. weiß ber Kritiker feiner bebr. Renntniffe Baul v. Burgos noch nichts. Das ift spätere Vermutung. He= 20 bräisch kann er im damaligen Paris wohl gelernt haben, wo orientalistische Studien im bratic fann er im vannaugen parts wohn gereint naven, wo orteinauspippe Saven im Intereffe der antijüdischen und mohammedanischen Polemik nicht unbekannt waren. Mit seinen biblischen Studien hat er alsdald nach dem Eintritt ins Kloster begonnen. In der Postille selbst ist erwähnt, daß er 1322 an der Genefis arbeitete, 1326 an Jesaia. Einen vorh nur vorläufigen Abschluß gewann das Wert 1330 (IprTh 1889 S. 435). Her= 25 ausgegeben wurde es erst nach seinem Tode, vermehrt mit Jusäxen von anderer Hand. Namentlich find die Borreden zu den einzelnen Büchern nicht alle von ihm, auch nicht die dem Ganzen vorangeschickte Einleitung de libris canonicis et non canonicis. Die Postille enthält zuerft in 50 Büchern in der Hauptsache sortlaufende Erklärung des Wortsinnes sämtlicher biblischer Schriften mit Einschluß der Apolrophen, die aber nach Hieronymus 20 als nicht kanonisch und minoris auctoritatis behandelt werden. Darauf folgen in 35 Buchern moralitates ober moralia. Beibe Reihen find ohne Zweifel urfprünglich schon als ein Ganzes gebacht, wie sie auch in den meisten Ausgaben nebeneinander ge-druckt sind. Der erste Prolog de commendatione script. s. in generali giebt die üblichen Ausführungen über den Wert der Schrift und die Empfehlung des Studiums 25 berfelben. Der zweite de intentione autoris et modo procedendi geht aus von ber Thatsache des mehrsachen Schriftsinnes. Aber omnes expositiones mysticae praesupponunt sensum litteralem tanquam fundamentum ... maxime cum ex solo sensu litterali et non ex mysticis possit argumentum fieri ad probationem alicujus dubii (vgl. Thomas Aq. Summa quaest. I art. 10: omnes sensus fun- 60 dentur super unum sc. litteralem, ex quo solo potest trahi argumentum). Aber ber Bortfinn fei nabezu erstidt burch bie Überfülle mystischer Auslegungen, welche die traditionelle Erklärung beizubringen pflege. Darum intendo circa sensum litteralem insistere et paucas valde et breves expositiones mysticas interponere. Dabe wolle er bem vielfach verdorbenen lat. Text ben Grundtext vorziehen und auch jübische 45 Ausleger, besonders Rabbi Salomon Raschi berücksichtigen. Dem sind noch die 7 Regeln ber Schriftauslegung aus Isidor sent. cap. 20 beigefügt. Der dritte Prolog in mora-litates biblige beginnt wieder mit einem sast wörtlichen Citat aus Thomas Summa quaest. I: Deus qui est auctor scripturae non solum utitur vocibus ad significandum sed etiam rebus per voces significatis et sic facta vet. test. signifi- 50 caverunt ea quae in novo fiunt. Das ist der sensus mysticus. Die Schrift hat also einen doppelten Sinn, litteralis und mysticus. Der lettere tann auch dreifach eingeteilt werden mit Berufung auf den gangbaren Mertvers: Litera gesta docet, quid credas allegoria, moralis quid agas, quo tendas anagogia. Sum sensus litteralis ist auch der paradolicus zu rechnen, nach dem Vorgang etlicher Doktores (vgl. wieder 55 Thomas a. a. D.). Demnach liegt das, was Lyr. auszeichnet, nicht in seinen hermeneu= tischen Grundssäpen, in denen er vielmehr nur die klassischen Doktrinen der Scholaskik zum Ausdruck bringt, wie sie außer bei Thomas auch bei Bonaventura, Hugo v. St. Viktor u. a. fich finden. Bas ihn unterscheidet ift weder die Betonung des Bortfinnes als fundamentum, noch bie Ertenntnis der Mängel des lat. Tertes, noch die Beiziehung des Grundtertes ober 10

ber jüdichen Ausleger, noch die Zurücksetung der Apolrophen, denn in dem allen laffen sich zahlreiche Barallelen aus der Zeit der Scholastik beideringen. Auch in seiner Reigung zu logischen Definitionen und Dispositionen ist er ein Kind seiner Zeit. Die "kirchliche Gebundenheit und dogmatische Befangenheit" ist ihm ebenso eigen. Aber er besaß etwas, 5 was die anderen nicht hatten: die Nüchternheit des Eregeten und die Fähigkeit der Selbstbeschränkung, nun auch wirklich, nicht bloß in der Theorie, bei dem Wortssinn der Bibel zu bleiden und den Wust der geistreichen Allegorien und der mystischen oder dogmatischen Ersturfe fernzuhalten. Darum ist es auch bezeichnend für ihn, daß er unter den jüdischen Auslegern gerade den Raschi gewählt hat, der in der jüdischen Eregese ebenfalls eine Epoche 10 der Beschränkung des Allegorisierens einleitet. Im übrigen verrät Lyr. kaum Kenntnis des Griechischen, und auch im Hebräischen versteht er nicht allzwiel, wenn auch mehr als seine Zeitgenossen. Er ist ganz auf seinen Raschien, den er abschreibt. Er korrigiert nicht den lat. Text aus dem Hebräischen, sondern wo sie differeiren, erklärt er

beibe nebeneinander und baut seine Eregese auf einzelne sprachliche Wendungen des La-15 teiners, die der Hebräer nicht hat, 3. B. Gen 3, 3. Als Quelle für chaldäisches und arabisches diente der Pugio fickei von Rahmund Martin, dem Lyr. auch sonst viel verdankt. Außer den Kirchenvätern ist auch Thomas von Aquino viel benlist, 3. B. im Hieb. Die Bostille wurde als ein in der mittelalterlichen Litteratur einzig dastehendes Wert überaus viel gelesen. Was man am Lyr. schäpte, zeigen die von Wadding VII S. 238 20 mitgeteilten Verse, ebenfalls aus dem Pariser Minoritenkloster:

Littera nempe nimis quae quondam obscura jacebat

Omnes per partes clara labore meo est.

Exstat in Hebraeos sanctissima condita turris

Nostrum opus haud ullis comminuenda petris.

- 25 Ebenso ging der doctor planus et utilis durch das 15. und 16. Jahrhundert, meist verbunden mit den kritisserenden Additiones des Paul von Burgos und den verteidigenden Replicae des Matth. Döring, eines deutschen Minoriten, unzählig oft gedruckt und mit dem anderen großen Bibelwert des MU., der glossa ordinaria, in monströssen Folianten zusammengestellt, das gesammelte Erde der mittelalterlichen Beisheit für eine
- so anders gewordene Zeit, eine Fundgrube für Protestanten und Ratholiken. Luther hat in seiner Erklärung der Genefis 3. B. fast Satz für Satz ben Lyr. beigezogen und seine Renntnis der rabbinischen Auslegung aus ihm geschöpft (die wechselnden Urteile Luthers über Lyr. s. IprTh 1889 S. 430 f.). Aber auch Melanchthon (3. B. in der Apologie), Urbanus Rhegius und andere Reformatoren kennen und nennen ihn. Deswegen und weil über= komt hüter interschere Refdöltigung mit dem Bischlmart als etwas bestöllches
- ss haupt später intensivere Beschäftigung mit dem Bibelwort als etwas spezifisch Lutherisches, bezw. als Vorbereitung auf Luther erschien, liegt auch ein Sinn in dem sonst ziemlich thorichten Vers: Si Lyra non lyrasset, Lutherus non saltasset. Die übrige Schriftstellerei des Lyr. dietet wenig Interesse. Er hat sich als scholassischer
- Theologe durch den üblichen Rommentar zum Lombarden und Quodlibeta legitimiert und 10 an der antijübischen Polemik durch drei Schriften sich beteiligt. Zweiselhaft ist die Echtheit des Traktats de idoneo ministrante und einer contemplatio de vita et gestis s. Francisci. Siehe darüber Fabricius a. a. D. R. Schmid.

M.

Mabillon, Johannes, geft. 1707. — Litteratur: Th. Ruinart, Abrégé de la 45 vie de M. Par. 1709 (lat. 1714); Emile Chavin de Malan, Histoire de D. Mad et de la congrégation de Saint-Maur, Bar. 1843; Henri Jadart, Dom Jean Mad., étude suivie de documents inédits, Reims 1879; Emmanuel de Broglie, Madillon et la société de l'abbaye de Saint-Germain des Prés 1664—1707, 2 Bde, Paris 1888; P. Suitbert Bäumer O. S. B., Joh. Madillon, Augsd. 1892, 270 S. 8°; Rich. Rofenmund, Die Fortschritte der Diplomatif 50 seit Mad., München 1897, S. 1—30; Herglau, Handbuch der Urfundenlehre I (1889) S. 23—29; B. Battenbach, Das Schriftwejen im MA., 3. Aufl., S. 13—22. Johann Mabillon, geb. 23. November 1632 im Dorfe St. Pierremont in der Champagne, gest. zu Paris 27. Dezember 1707. In Reims trat er 1653 als Novize in die Benediktinerkongregation des hl. Maurus und legte 7. September 1654 Profes ab. Nach wechselndem Aufenthalt in verschiedenen Klöstern sinden wir M. 1663 in Saint-Denis, 1664 in der Pariser Abtei Saint-Germain des Prös, dem wissenschaftlichen Mittelpunkt s und Centralkloster der Mauriner, wo er zunächst den gelehrten Lucas d'Achery (s. oben IV, 401) als Hissardeiter bei der Herrausgabe der sechs lesten Bände des Spicilegium unterstützte. 1667 erschienen nach den ältesten und besten Handschriften Sancti Bernardi abbatis primi Clarevallensis opera omnia (in 2 Foliobänden, und gleichzeitig als handausgabe in 9 Oktavbänden, später verbeffert und vermehrt, Paris 1690 und 1719, 10 5. oben Bb II, 623), der Anfang und das Muster der nun rasch aufeinander folgenden berühmten Mauriner Rätterausgaben.

Aber die eigentliche Lebensaufgabe M.s wurde die Geschichte des Benediktinerordens, zu welcher d'Achery die Materialien von allen Seiten gesammelt hatte, deren Bearbeitung M. übernahm. 1668 erschien der erste Band der Acta Sanctorum ordinis s. Bene- 15 dicti, auf die Geschichte des 6. Jahrhunderts bezüglich, dem dis 1675 noch ein zweiter und britter folgten, die Leben der Ordensheiligen des 7. und 8. Jahrhunderts enthaltend. M.s krittsches Talent zeigte sich hier im hellsten Lichte, aber gerade seine schaftende. Dies schneidende Kritik erregte auch innerhalb der Kongregation die Gemüter; von einigen seiner Ordensbrüder verklagt, rechtsertigte er sich siegreich vor dem Generalkapitel. So schritten 20 die Acta sicher fort und lagen nach 34 jähriger Arbeit 1701 in 9 Folianten, die bis zum 3. 1100 reichen (bas Material zum 10. Band blieb Manuffript), abgeschlossen vor. Schon 1703 begann M. auf so gesicherter Grundlage die Veröffentlichung der Annales ordinis s. Benedicti, feines reifften Bertes, von bem er bis ju feinem Tobe vier Bände herausgab; ben fünften vollendete Ren. Maffuet (1713), den sechsten, der mit dem Jahre 1157 schließt, Edmund 25 Rartene (1739). Das Wert aber, welches M. vielleicht den größten Ruhm eintrug, deffen Bedeutung aber auf einem anderen Gebiet liegt, verdankte seine Entstehung den Angriffen der Jesuiten. Daniel Papebroch, Ordensgenoffe und Fortsetzer des Bollandus, hatte, um für die Kritik der Urkunden feste Regeln zu gewinnen, dem zweiten Aprilband der (bollandischen) Acta Sanctorum (1675) eine Abhandlung: Propylaeum anti- 20 quarium circa veri ac falsi discrimen in vetustis membranis vorausgeschidt, worin er die ältesten Rlosterprivilegien fast samt und sonders verwarf und speziell die merovingischen Urkunden von Saint-Denis in Bausch und Bogen für gefälscht erklärte. Papebrochs Abhandlung erschien als ein ehrenrühriger und gefährlicher Angriff auf die Benediktiner Frankreichs, welche fast allein Dokumente von hohem Alter, namentlich mero= 85 vingische Urkunden ganz allein besaßen: sie also rüfteten sich zu fräftiger Gegenwehr. Ant-worten aber konnte man auf diesen Angriff nirgends wie in Saint-Germain des Pres, wo alle Handschriften und Urkunden der alten großen Klöster zur Verfügung standen. R. übernahm die Beantwortung: 1681 erschien dieselbe, gewidmet dem Minister Colbert, unter dem Titel: De re diplomatica libri VI, noch jetst das hauptwert dieser neuen w Disziplin, für merovingische Urtunden unübertrefflich, klassische für alle Zeiten. Denn hier zuerft wurden statt willfürlicher ober unsicherer Aussprüche und Vermutungen fest und sicher begründete Regeln und Mertmale aufgestellt, und zwar gleich in so vollendeter Form, daß bas Wert, welches auch die wiffenschaftliche Paläographie begründete, allgemeine Bewunderung und Anerkennung fand und die fernere Entwickelung der Diplomatik für alle 45 Zeiten bestimmt hat. Die eigentliche Polemik trat zurück, doch erklärte sich Papebroch in einem noch erhaltenen Briefe für widerlegt; gegen spätere Angriffe, besonders des Jejuiten Germon, antwortete M. nur indirekt durch: Librorum de re diplomatica Supplementum (Paris 1704, Fol., die 2. Aufl. des Ganzen beforgte Ruinart, Paris 1709). 50

Im Auftrag des Staatsministers Colbert ging M. 1682 nach Burgund, um Rachforschungen nach das königliche Haus betreffenden Urkunden anzustellen; weitere wissenichastliche Reisen unternahm er, begleitet von Mich. Germain, 1683 nach Deutschland, 1685—1686 nach Italien, überall wichtige Bücher und Handschriften sammelnd. Einen Teil seiner Ausbeute veröffentlichte er im Museum Italicum (Paris 1687—1689, 55 2 voll. in 4°, eröffnet von dem Iter Italicum litterarium) und in den Vetera Analecta (Paris 1675—1685, 4 voll. in 8°), deren vierter Band das interessante Iter germanicum enthält. Am Streit über den Verfasser vierter Band das interessante Iter tatione Christi, welchen die Benediktiner und die Augustiner für sich in Anspruch nahmen, beteiligte sich M., freilich ohne sonderliches Glück, durch seine Animadversiones in Vin- 60

dicias Kompenses (des P. Testelette) und entschied sich für den (fagenhaften) italienischen Benediktinerabt Johannes Gerfen, vgl. Cöl. Wolfsgruber, Giovanni Gerfen (Augsburg 1880), S. 113—116. Auch sonst versocht M. mit Energie die Sache der Benediktiner. Genen ben Stifter bes Trappistenordens be Rance, ber in feinem Wert De la sainteté 5 et des devoirs de la vie monastique (Paris 1683) erflärt hatte, daß wissenschaftliche Thätigkeit die Bollkommenheit der Mönche hindere, welche neben hand= und feldarbeit nur dem Gebete und dem Pfalmengesang leben dürften, wies M. in seinem Traits des etudes monastiques (Paris 1691) die Notwendigkeit gelehrter Bildung für die Ordens= geistlichen nach und zeigte, daß diese Studien keine Verlezung der Regel des hl. Benedikt 10 seien. Mit Repliken und Dupliken verlief allmählich dieser interessante Streit. Aber noch einmal follte M. die Macht seiner Gegner kennen lernen. Pseudonym, in der Schrift Eusebii Romani ad Theophilum Gallum epistola de cultu sanctorum ignotorum (Paris 1698) eiferte er gegen die Recheit, mit der man in Rom die Leichname der Ratatomben ohne ausreichende Gründe (vgl. F. A. Rraus, Die Blutampullen, in : Annalen 15 b. B. f. Naff. Alt.-Runde 9 [1868] S. 200) als Reliquien von Märtprern und Heiligen verehrte und verhandelte. Die Epistel wurde vielfach übersetzt und allerorts begierig auf= genommen und anerkannt, in Rom aber nahm man so ernstlichen Anstrop, daß M. 1705 eine neue korrigierte Ausgabe veranstaltete, in deren Vorrede er fagt: Haso nova editio non temere nec proprio arbitrio a me facta est, sed ad eius nutum et imperium, 20 penes quem residet summa praecipiendi auctoritas ... quae (nova editio) eo tendit ut emolliam si quid durius, ut explicem si quid obscurius, denique ut emendem et corrigam si quid secus quam par sit a me hac in epistola scriptum nonnullis videatur. Damit gab sich auch die Inderstongregation zufrieden. Bon anderen Schriften M.s sind noch zu erwähnen: Das wichtige Wert De liturgia 25 Gallicana libri III (Paris 1685), das mehr erbauliche Büchlein La mort chrétienne (1702), bie Dissertatio de pane eucharistico, azymo ac fermentato (Baris 1674), lettere mit anderen kleineren Abhandlungen wieder abgedruckt in den Ouvrages posthumes de M. et de Ruinart (3 Bbe, Paris 1724), worin auch viele Briefe D.s stehen. Ein anderer Teil seines umfangreichen Briefwechsels ist veröffentlicht von Balery, Corso respondance inédite de M. et de Montfaucon avec l'Italie (Baris 1846, 3 voll.); eine vollständige Ausgabe von M.s Briefen bereitet der franz. Archivar Stein vor; ein großer Teil von M.s handschriftlichem Nachlaß liegt in der Pariser Nationalbibliothet. G. Laubmanu.

Mac All, Robert Whitaker (geft. 1893) und sein Evangelisationswerk 35 in Frankreich. — Litteratur: R. B. Mac All, Founder of the Mac All Mission, Paris. A fragment by hymself, a souvenir by his wife, London 1896; ins Französische übersetzt und ergänzt von Eug. Réveilland: La vie et l'oeuvre de R. W. Mac All, Paris, Fischbacher 1898; Soltau, Die Mac All Mission in Frankreich, Reich Christi 1899 Rr. 4 u. 5; Lachenmann, Mac All und die Evangelistion Frankreichs. Deutsch-evangelische Blätter 1900, 40 842-856; R. Saillens, Un grand Evangeliste, R. W. Mac All, Foi et vie 1901, Nr. 24; La Mission populaire de France (Mission Mac All) 29. Jahresbericht, Paris 1901.

Es sollte sein letzter Aposteldienst am französischen Bolke werden, als Mac All am Abend eines an Mühe und Segen reichen Lebens als Siedziger noch daran ging, seine Lebenserinnerungen niederzuschreiben. Einige Wochen nach seinem Tod fand man auf 45 seinem Schreidtisch einige Blätter Papier mit den flüchtigen Umriffen der Disposition, nach welcher der Mann, der nach dem Urteil eines seiner töglichen Gefährten das Wörtchen "Ich" nicht gekannt hatte, Gottes Spuren auf seinem Pilgerweg noch einmal nachgeben wollte, um der Welt zu zeigen, "daß nie versagende, wandellose Freude allein im Dienst des Hern gefunden wird, in der völligen und dauernden hingabe aller Kräfte unseres 50 Wesens an die eine Aufgade, zueft das zu thun, was der Herr uns zu thun giebt". Ehe er die Einleitung vollendet hatte, nahm ihm der Tod die Feber aus der Hand. Seine Witwe, seine treueste Mitarbeiterin von der reften Stunde an, ist dann noch einmal für ihn in den Riß getreten und hat uns mit einem warm emplundenen und frijch gezeichneten Ledensbild bes großen Evangelisten erfreut. Diesem Bilde verdankt die folgende 55 Einze das meiste.

Robert Whitaker Mac All ist als der Sohn eines hervorragenden Kongregationalistenpredigers schottischer Abkunft am 17. Dezember 1821 in Manchester geboren. Troz ernster religiöser Anlagen, die frühe durch den Verlust des Baters und der Schwester noch vertieft wurden, sublte er sich zunächst nicht zur Theologie hingezogen, sondern wählte

ben Beruf bes Architekten. Daß er in diesem Berufe glänzendes geleistet hätte, bezeugen bie Rapellen in Sunderland und Leicester, die nach seinen Entwürfen gebaut sind. Und doch kam er zu keiner inneren Befriedigung. Er konnte nicht vergeffen, daß fein Vater auf dem Sterbedett zu ihm gesagt hatte: "Du mußt ein Diener Jesu Christi werden". Im Winter 1844 besuchte er an einem Sonntagadend den Gottesdienst in einer kleinen 5 Rapelle Londons. "Mährend der Predigt ging ich meinen eigenen Gedanken nach und es ftieg ber Entschluß in mir auf, mit meinem Leben eine vollständige Anderung vorzunehmen. 3ch fühlte mich innerlich aufgefordert, eine Laufbahn, die ich aus Neigung gewählt und zu der es mir sicherlich an den nötigen Eigenschaften nicht gesehlt hatte, zu verlassen und mich zum Pfarrdienst vorzubereiten". Im Sommer 1844 trat Mac All im Einverständnis 10 mit feiner Mutter in die freie Theologenschule zu Whallep Range bei Manchefter ein und bestand im Jahr 1848 mit Auszeichnung die theologische Prüfung.

Bon den 45 Jahren, die er im Dienste des Grangeliums stehen durfte, verbrachte er bie Hälfte auf verschiedenen Pfarrstellen in England : in Sunderland, Leicester, Manchester, Birmingham und hableigh. Schon in Leicester sehen wir, wie später in Paris, sein 15 Hauptbestreben darauf gerichtet, die der Kirche entfremdeten Arbeitermassen mit der Vers-fündigung des Edangeliums zu erreichen. Ju viesem Zweite baute er nach eigenen Plänen eine Kapelle an einer der belebtesten Straßen der Stadt. Seine Gemeinde sammelte er dann in der Weise, daß er die Vorübergehenden einlud, in die Kapelle einzutreten und ihn einmal anzuhören. Bald erfreuten fich feine Borträge eines ungeheuren Zulaufs, 20 wozu auch ber Umstand beigetragen haben mag, daß er seinen Gedanken nicht die Form einer schulgerecht ausgearbeiteten Predigt gab, sondern sie gewöhnlich in eine turze Er-zählung kleidete, die mit einer scharfen Spize in die Herzen der Hörer brang.

Es war auf einer Erholungsreife, als Mac All zum erstenmal ben Boben Frankreichs betrat. Suchte er sonst alljährlich mit seiner Frau — Rinder blieben ihnen versagt — 25 die Berge seiner schottischen Heimat auf, um dort seinen botanischen Neigungen nachzugehen, so zog es ihn im Sommer 1871 nach Frankreich und nach Paris, wo die Trümmer noch rauchten vom Aufftand ber Rommunarben. Schon in ber Normandie hatten die Reisenden ba und dort religiose Traktate verteilt, die zu ihrer Verwunderung meist mit großer Bereitwilligkeit angenommen wurden. In Paris suchte Mac All trop vielseitiger Barnungen so vor der noch aufs äußerste erbitterten Bevöllerung und trop seiner mangelhaften Sprach= tenntniffe bie Arbeiterviertel von Belleville und Billette, bie lette Festung der Rommu= narden, auf. Er fand die Leute für jedes Zeichen aufrichtiger Teilnahme empfänglich und dankbar. Hier erschien ihm "der Mann aus Macedonien". Am Abend des 18. August redete auf dem Boulevard von Belleville ein Arbeiter den "bon Anglais" in englischer Sprache 85 an und fragte ihn, ob er ein protestantischer Pfarrer sei. "Dann habe ich Ihnen etwas zu sagen: in biefem Stadtteil, in dem zehn Taufende von Arbeitern wohnen, können wir keine auf= gezwungene Religion brauchen. Wenn aber jemand von Euch eine andere Religion, eine Religion ber Freiheit und ber Wahrheit zugleich uns predigen wollte, so wären viele unter uns bereit, ihn anzuhören".

Mac All fab in diefer Begegnung einen Ruf Gottes. Wohl riet man ihm von verschiedenen Seiten ab : es sei verlorene Mübe, diesen Broletariern mit dem Evangelium nahe kommen zu wollen. Aber er hatte die feste Uberzeugung gewonnen, daß hier eine unaufschiebbare gewaltige Evangelijationsarbeit zu thun sei. So faßte er den Entschluß, möglichst rasch nach Paris überzusiedeln. Um 17. November 1871 tam er mit seiner 45 Frau zu bleibendem Aufenthalt in Paris an. Schon am 17. Januar 1872 konnte er nach vielem Suchen und tausend Schwierigkeiten den ersten Ebangelisationsversuch in einem leerstehenden Laden der rue Julien la Croix machen. "Mit zitternder Hand" — schreibt Mac All in feinem Lagebuch — öffneten wir die Thüre. Unfangs schienen die Leute zu zögern und gingen vorüber. Trozdem zählte die erste Berfammlung ctwa 40 Personen. so Bir bemerkten, daß mehrere unter ihnen sehr gut gestleidet waren, wie wenn sie einer persönlichen Einladung Folge geleistet hätten". Schon am nächsten Abend war der kleine Raum gedrängt voll. Biele mußten auf der Straße stehen bleiben. Bald mußten weitere Säle eröffnet werden. Der Grund zur "Mission populaire evangelique de France" war gelegt.

Um die über alles Erwarten großen Erfolge der Evangelisationsthätigkeit Mac Alls zu verstehen, ift es unerläßlich, die leitenden Grundfätze feiner Arbeit fennen zu lernen. Auf den Einladungstarten, die er in der ersten Zeit seiner Thätigkeit mit Hilfe einiger Freunde unter den Arbeitern verteilte, stand nichts als die Worte: "Ein englischer Freund möchte zu Euch von der Liebe Jesu Christi reden." Darin sah er die einzige Aufgabe der 60 Real-Encytlopädie für Theologie und Rirche. 3. Aufl. XII.

Mac All

Evangelisation. Aus keinem Wort sollte ben Leuten eine andere Absicht oder Rückficht entgegentreten. Mac All hat ftreng barauf gehalten, daß feine Mitarbeiter die einzelnen Berhaltungsmaßregeln, die fich aus diefem oberften Grundfat ergaben, gewiffenhaft ein= halten. Man darf nie — so führte er des Räheren aus — politische Dinge berühren und 5 weder von der Republik noch vom Raisertum noch von der Kommune reden. Die Frage, ob der deutsch-französische Krieg mit Recht ober mit Unrecht geführt worden ift, hat außer-halb der Erörterungen zu bleiben. Rneipen und Weinverläufer, auch Theater, Tanz- und Konzertfäle bleiben beffer unerwähnt. Man darf die Leute nicht fränken und nie den Gebanten auftommen laffen, als hielten wir uns felbst für beffer als unsere Buborer. Sage 10 darum lieber "wir" als "Ihr" und so jedenfalls immer, wenn es sich um eine demütigende Thatsache handelt. Man soll nie ein verletzendes Wort brauchen gegen irgend eine Kirche ober ihre Mißbräuche. "Man kann auf folche Dinge ganz wohl eingehen, indem man von Mißbräuchen spricht, die ebensogut in England vorkommen. Wir gehen nicht darauf aus, die Leute zum Übertritt aus einer Ricche in eine andere zu bewegen. Unsere einzige 15 Absicht ist, die Leute zu Christo zu führen. Um die äußere Form ihres Gottesdienstes fümmern wir uns nicht, wenn wir auch für unsere eigene Person in diesem Punkt sehr bestimmte Anschauungen haben." Alle theologischen Kontroversen sind aus den Ansprachen fortzulaffen. Die Arbeiter haben keinerlei Intereffe an derartigen Diskuffionen. "Wir glauben, daß eine große Anzahl unferer anhänglichen Juhörer, besonders die intelligenten, 20 selbstbewußten Arbeiter, sich abgestoßen fühlen würden, wenn man sich auf eine Wi-derlegung ihrer persönlichen religiösen Ansichten einließe. Als einmal einige unserer Freunde einen berartigen Versuch machten, mertte ich, daß gerade die Personen, an die fie fich wandten, von da an unferen Versammlungen und unferem Einfluß fich entzogen. Im allgemeinen ift es vorzuziehen, fie vorerst mit einem herzlichen händedruck und einer 25 freundlichen Einladung zum Wiederkommen gehen zu laffen." Gott ift nie als der rächende Richter zu schildern, sondern als der liebreiche, barmberzige Bater. Jede harte und bittere Sprache, auch gegenüber ber Sünde ift zu vermeiden, von ber fünftigen Verbammnis ber Bösen darf man nur mit ber größten Zuruchaltung sprechen. Sogar beim Singen ließ Mac All solche Lieberstrophen, die Drohungen ober Rachegebanten enthielten, lieber 80 überschlagen.

So wohl überlegt wie diese Grundfätze über den Inhalt seiner Verlündigung, waren auch seine Bestimmungen über den äußeren Verlauf der Evangelisationsversammlungen. Sie sollen niemals länger dauern als eine Stunde, keine Rede mehr als 10—15 Minuten und kein Gebet mehr als 2—3 Minuten in Anspruch nehmen. Durch reiche Abwechse-

- und kein Gebet mehr als 2-3 Minuten in Anspruch nehmen. Durch reiche Abwechs-85 lung von Ansprachen und Gesängen suchte Mac All zu verhüten, daß diese freien Veranstaltungen den Charakter des regelmäßigen Gottesdienstes annahmen. Auf die Macht des Liedes hielt er große Stücke. Er hat, sobald er des Französischen übersetzt, teils war, eine ganze Reihe von Evangelisationsliedern teils aus dem Englischen übersetzt, teils selbst gedichtet. Die von ihm herausgegebene in mehr als 200000 Exemplaren über ganz
- 60 Frankreich verbreitete Sammlung der "Cantiques populaires" enthält 28 Lieder, die Mac All zum Verfasser haben. Seine Frau begleitete den Gesang auf dem Harmonium. Der meist fröhliche Charakter der gesungenen Melodien übte auf die Leute eine große Anziehungskraft. Die größte übte er selbst durch seine herzgewinnende Freundlichkeit. Nie hätte er sich davon abbringen lassen, nach Schluß der Versammlung an die Thure zu
- 45 ftehen und jedem Besucher mit einem warmen Händedruck und einem aufmunternden Bort persönlich zu verabschieden. Auch während der Versammlung entging ihm keine Gelegenheit, den Leuten durch irgend eine kleine Ausmerksamkeit näher zu kommen. Wie manchen unter diesen Armsten der Armen, die in den Pariser Vorstädten in der Regel das Bublikum der Missionssäle bilden, hatte er schon von vornherein dadurch für sich ge-50 wonnen, daß er ihm etwa seine Brille lieb oder persönlich einen Stuhl brachte!

Es ist aber noch ein Punkt herborzuheben, der das Urteil Moodys, die Mac All= Es ist aber noch ein Punkt herborzuheben, der das Urteil Moodys, die Mac All= Mission sei eine Mustermission für die Welt, rechtsertigt: das ist die Stellung Mac Alls zu den kirchlichen Organen des französischen Protestantismus aller Denominationen. Sie hat er zu Rate gezogen, ehe er sein Wert unternahm, unter den Pariser Pastoren hat er

55 von Anfang an seine Mitarbeiter gesucht und gesunden. Er hatte weder separatistische Reigungen noch wollte er irgend einer kirchlichen Partei dienen. Jeder, der ihm helsen wollte, dem französischen Volle das Evangelium zu bringen, war ihm willtommen, welcher Denomination und welcher Nation er auch angehörte. Sein Wert war auf den Grundsätzen der Evangelischen Allianz gegründet und es ist die zum heutigen Tag ein lebendiges 60 Beispiel für den Wert dieser Grundsätze. So führte er auch die burch seine Arbeit Gewonnenen den verschiedenen protestantischen Kirchen zu. Im Jahr 1898 z. B. sünd mehr als 100 Versonen der reformierten Kirche Frankreichs beigetreten, die in den Sälen der Mac All-Mission das Evangelium kennen gelernt hatten. Aber auch eine der Pariser Baptistengemeinden ist eine Frucht dieser Mission. Nur in einer einzigen Frage stimmte er in seinen letzten Jahren mit der Mehrzahl der Pariser Valsonen nicht überein. Er 5 hätte gern in Gemeinschaft mit den Geistlichen aller evangelischen Kirchen die Feier des bl. Abendmahles in seinen Sälen eingeführt. Als er aber merkte, daß er mit diesem Borhaben auf ernstlichen Widerstand stoße, gab er es auf, um keinerlei Bitterkeit aufkommen zu lassen.

Den schönften Beweis für die Richtigkeit und Fruchtbarkeit seiner Missionsmethode 10 erlebte Mac All an dem großen Aufschwung, den sein Evangelisationswerk in kurzer Frist nahm. In rascher Folge mußten weitere Lokale in Belleville errichtet werden.

Ju ben Abendversammlungen kamen bald noch andere Veranstaltungen: Sonntagsschulen für Kinder, Abendschulen für die ledige Jugend, Jünglings- und Jungfrauendereine, Verjammlungen für Blinde, Nählchulen, Temperenzdereine, ärztliche Mission u. s. w. Im 15 Jahre 1898 zählte man allein in Paris 22 Säle der Mac All Mission. Im gleichen Jahr wurde das erste Lokal in Lyon eröffnet, 1880 wurden die Stationen in La Rochelle und Rochefort gegründet, 1881 die in Roudair, Lille, Dünkirchen, Montauban und Toulouse. 1883 griff das Wert nach Algier über. Der Jahresbericht von 1901 nennt 23 Säle in Paris und Umgebung und 59 Säle in den Provinzen, in benen im Jahr 20 1900/1901 18596 religiöse Versammlungen abgehalten wurden. Bielen und Neue Testamente wurden 24 128, christliche Traktate 471 568 verteilt. Die Gesamteinnahmen betrugen 294837 Franken, wodon 114928 Frs. aus den Verteilt. Die Gesamteinhamen betrugen 294837 Franken, wodon 114928 Frs. aus den Bereinigten Staaten, 71 960 Frs. aus England, 49 505 Frs. aus Echottland und 29 810 Frs. aus Frankreich kamen. Diefen Einnahmen steht gegenüber eine Gesamzeger" die Seine und ihre Nebensschifte, gestührt von einem ehemaligen latholischen Priefter. Diefe "schwimmende Mission" arbeitet mit soviel Erfolg unter der Landbevölkerung im Seinegediet, daß die Leitung der Mission füch entschoft, ein zweites Missionsschift "La Bonne Nouvelle" bauen zu lassen, das Ende 1901 in Thätigkeit treten konnte.

Trop ber gewaltigen Ausdehnung ber Arbeit hat Mac All bis zu feinem Tode allein die Last der Leitung und der Berantwortung getragen. Auf seinen Namen wurden alle Mietwerträge ausgestellt. Er erledigte allein die ungeheure Korrespondenz: noch in den letten vier Monaten feines Lebens hat er 636 Briefe erhalten und 743 geschrieben. Im Jahr 1882 teilte er sich in die äußeren Geschäfte mit einem teils aus Laien, teils aus 25 protestantischen Bfarrern bestehenden Komits von 13 Personen, in dem er dis zu seinem Tobe ben Borfit führte. Gleichzeitig wurde die ursprüngliche Bezeichnung "Mission aux ouvriers de Paris" erfest burch ben Ramen "Mission populaire évangélique de France (mission Mac All)". Aber nur ber Titel "Mission Mac All" ift in Frankreich populär geworben. Denn Mac All blieb die Seele des Ganzen. Rie recht gefund 40 und zeitlebens von heftigen Ropfichmerzen geplagt, bejag er boch eine wunderbare geiftige und förperliche Spanntraft. Mit der größten Zähigkeit opferte er in der ersten Zeit, wenn er abends von den vielen Befuchen bei Behörden und Pfarrern, bei Buchhändlern und Buchdruckern, bei Berläufern und Ladenvermietern todmüde heimkam, noch seine Rächte, um wenigstens die allernötigsten Spracktenntnisse für die erste Evangelisationsversammlung sich 45 anzueignen. Un manchen Tagen sprach er in fünf ober sechs Bersammlungen. Zur Bor= bereitung auf seine Ansprachen fand er schließlich wenig Zeit mehr: er empfand die Teil= nahme an den Versammlungen als Erholung. Die weiten Strecken von einem Saal zum anderen legte er gewöhnlich zu Fuß zurück. Im Jahre 1877 stellten ihm Pariser Freunde die Summe von 4000 Franken zur Berfügung, damit er für die großen Entsernungen 50 manchmal einen Bagen benützen könne.

Diefer Eifer für seine große Sache teilte sich wie von selbst seinen zahlreichen Mitarbeitern mit. Reiner, ben er in seiner unüberwindlichen Liebenswürdigkeit um seinen Beistand ansprach, wußte sich ihm zu entziehen. Alles geschah, wie er es haben wollte: er gab nie Beschle, und doch gehorchte man ihm. Dabei war er ein überaus einsacher 55 Mann, ber in natürlicher Herzlichkeit auch mit dem Geringsten verlehrte: sür die Pariser Omnibustutscher hatte er immer etwas in der Tasche, eine illustrierte Zeitung oder eine interessanten, zurückgewiesen. Seine einsache, ungekünstelte Art zeigte sich besonstration in reli= 60 seinem Wickerwillen gegen alles Posieren, gegen jede theatralische Demonstration in reli= 60 giösen Dingen. Mit seinen persönlichen inneren Erlebnissen war er äußerst zurüchaltend und machte nie viel Worte über seine Bekehrung. Am 3. Mai 1884 schrieb er für sich bie Worte nieder: Es ist mein Wunsch, daß man nach meinem Tode überall, wo man von meiner armen Arbeit sprechen könnte, ersahre, wie ich es immer für das wunderbarste s an diesem Wert in Frankreich angesehen habe, daß unser her mich das wunderbarste bas große Vorrecht, der Vorkämpfer desselben zu sein, einem Menschen andertraut hat, der noch so weit zurück ist in seinem geistlichen Leben, so arm an Liebe zu den Seelen und zu ihm". Ein halbes Jahr vor seinem Tode schrieb er unter diese Bekenntnis: "Je desire signer ceci de nouveau".

- 10 In berfelben aufrichtigen Demut nahm er die zahlreichen Auszeichnungen entgegen, die im Lauf der Jahre sein Wirken ihm eintrug. Schon im Jahre 1877 wurde er über= rascht durch eine silberne Medaille mit der Inschrift "Pour devouement al l'humanite", die ihm von der französischen Arbeit verlieben murde. Im folgenden Jahr ehrte ihn Ansteinen gegensteichen Arbeit verlieben murde. Im folgenden Jahr ehrte ihn
- Anerkennung feiner segendreichen Arbeit verliehen wurde. Im folgenden Jahr ehrte ihn 15 die Société libre d'instruction et d'éducation populaire auf dieselbe Weise. Im Juni 1884 sprach ihm die in Nantes versammelte offiziöse Generalsvnode der reformierten Rirche Frankreichs einstimmig ihren Dant aus als einem Wohlthäter des Landes und 1887 ernannte ihn die protestantische Fakultät von Jowa in Nordamerika zum Dr. theol. honoris causa. Die französische Regierung verlieh ihm das Areuz der Ehrenlegion.
- 20 Als im Januar 1892 das zwanzigjährige Bestehen der Mac All-Mission gefeiert wurde, wurde dem greisen Gründer derselben ein Album überreicht mit der Aufschrift: "Die, so viele zur Gerechtigkeit weisen, werden leuchten wie die Sterne immer und ewiglich". Es enthielt 117 Briefe und 5300 Namen und viele Kreuze solcher, die nicht schreiben konnten.
- Das war zugleich für viele die letzte Gelegenheit gewesen, den geliebten Mann zu sehen. Im Sommer 1892 unternahm er noch eine Reise nach England, um seine einstigen Gemeinden zu besuchen. Dort erkrankte er schwer, so daß er erst im Frühjahr 1893 nach Baris zurücklehren konnte. Um Charfreitag erschien er wieder in einer Berfammlung. Alls die liebe Gestalt sichtbar wurde, ging ein Zittern durch die Bersammso lung; wenig Augen blieben trocken. Zu schwach, um nach seiner Gewohnheit zum Schluß jedem einzelnen die Hand zu drücken, erhob er seine Hände segnend über alle. Das war seine letzte öffentliche Hand zu drücken, erhob er seine Hände segnend über alle. Das war seine letzte öffentliche Hand zu drücken, erhob er seine Bände segnend über alle. Das war seine letzte öffentliche Hand zu drücken, erhob er seine hatte, aus ihm das letzte Geleite auf den vielen, die Mac AU zur Gerechtigkeit gewiesen hatte, gab ihm das letzte Geleite auf den Friedbos von Passif. Soldaten präfen= sterten, dis der Sarg am Horizont verschwand. Frankreich hatte einen Wolklichter verloren; vielleicht den größten, der ihm aus dem "Annse terrible" erwachsen war. Sein Wert bleibt.

Maccovinš, Johanneš, geft. 1644. — A. Rupper jr., Johanneš Maccoviuš, Acad. Proefschrift, Leiben 1899; Joh. Cocceji, Oratio habita in funere Joh. Maccovii, Fran. 1644; 40 E. L. Briemoet, Athenarum Frisiacarum libri duo. Leov. 1758, p. 151–160; J. Heringa Ed.. De twistzaak van den hoogleeraar Johannes Maccovius enz. (in Kist en Royaards "Archief voor Kerkelijke Geschiedenis, inzonderheid van Nederland" 1831 Deel III blz. 503–664); Chr. Sepp, Het godgeleerd onderwijs in Nederland, gedurende de 16° en 17° eeuw., Leiben 1873, 74; B. B. Soeles, Frieslands Hoogeschool en het Rijks Athenaeum 45 te Francker, Leeuw. 1878, 89. II, 90–94.

Johannes Malowsch (gewöhnlich Maccovius genannt) wurde 1588 aus adeligem Geschlecht in Lobzenic in Polen geboren. Zum Studium der Theologie bestimmt, genoß er den Gymnasialunterricht bei dem bekannten Barth. Reckermann in Danzig, der von großem Einfluß auf seine Bildung war. Später besuchte er als Gouverneur einiger jungen bo polnischen Ebelleute verschiedene Universitäten, "qua in peregrinatione magnum cumulum eruditionis collegit, plurimisque exercitiis atque colloquiis animum acuit, doctrinam solidavit" (Coccejus 1. c.). Wiederholt disputierte er auf dieser Reise mit Jesuiten und Socinianern, wobei er sich scharfsinnig und gewandt zeigte. "Factus ad hoc natura", sagt Coccejus von ihm, "ut quod iudicasset firmiter amplecteretur, 55 non ambigue explicaret, acriter desenderet, et ab oppositionibus acute et studiose, subserviente Philosophiae peritia et facili eloquio, vindicaret". Im Oftober 1613 ließ er sich als Student in Francker einschreiben, wohin er mit zwei seiner Leitung anbertrauten polnischen Baronen à Gorai Goraiski gefommen war. Nachdem

er am 8. März 1614 durch Lubbertus (j. d. A. Bd XI S. 653) zum Dr. theol. promoviert war, trat

er am 15. Juni b. J. als Privatdocent auf. Nicht allein durch die ungünstigen Zustände in seinem Baterland, sondern auch höchstwahrscheinlich in der Hölfnung auf Habilitation wurde Maccovius in Franeker zurückgehalten. Die theologische Fakultät bestand nur aus Eubbertus, da der Platz von Lydius (s. 25 f.) der 1601 frei geworden war, noch nicht wieder besetzt und Nerdenus am 14. März 1614 gestorben war. Bei den Studenten, 5 an deren Erzessen Maccovius nur zu gern sich beteiligte, stand er in hoher Gunst und auf ihren Antrag schlugen die Kuratoren der Alademie, ohne Lubbertus darüber zu hören, ihn bald als Professor vor. Am 28. Januar 1615 wurde er zum Ertraordinarius und am 16. Juni desselben Jahres zum Ordinarius ernannt, während ihm damals zugleich der Unterricht in der Physik übertragen wurde. Er blieb dis zu seinem Tod, den 24. Juni 10 1644, in Franeker als Professor

Besonders angenehm hatte er es in Francker nicht. Mit mehr als einem seiner Kollegen lebte er auf Kriegssuß und bei vielen von ihnen wurde er wenig geachtet. Er hatte es sich selbst zuzuschreiben. Denn so gelehrt und tüchtig er auch war, an seinem sittlichen Leben waren zu wohl begründete Ausstellungen zu machen. In einer von vier seiner 15 Amtsgenossen 1626 gegen ihn eingebrachten Anklage wird er genannt: "homo moribus plane barbarus, qui id solum agit ut barbaros et profanos mores in Academiam invehat, discordias accendat, qui in omnium bonorum nomen et famam grassatur, cuius denique universa vita nihil aliud est, quam continua impietas" (Boeles t. a. p. I. 479). Im Zusammenhang bamit schent zu stehen, daß er 20 einige Jahre ben Berhandlungen des alademischen Senates nicht beiwohnen durste. Wieberholt wird auch über seinen lästigen humor und seinen hochmütigen Charakter gestagt.

Maccovius wird uns gezeichnet als: "Calvinista tam rigidus et paradoxus, ut et aliis rigidis displiceret." Er trieb bie Ronsequenzen des Calvinismus auf die Spipe und hat die reformierte Scholastif ftart befördert. In ihm wirkte der Geift feines Lehrers 26 Reckermann nach. Maccovius nahm als Supralapfarier auch die Sünde in Gottes Ratschluß auf und machte thatsächlich Gott damit zum Urheber der Sünde. Unter seinem Borfitz wurden 1616 von dem Studenten Hidding Thesen folgender Art verteidigt: "Deus destinat aliquos ad poenam et ad ea propter quae iuste infligi mereantur"; "Tria sunt, quae reprobationem sequuntur, privatio gratiae, peccata et poenae so peccatorum"; "Reprobos necessario peccare ac tandem perire"; "Deus non vult omnes et singulos servare voluntate signi"; "Christus non vult omnium et singulorum salutem". Lubbertus nahm hieran großen Anftoß und als im folgendem Jahre von einem anderen Studenten Thomas Barler, abermals unter dem Borlis bon Maccobius, einige "Theses theologicae de Traductione Hominis Peccatoris ad 85 Vitam" in gleichem Geist verteidigt wurden, brach ein offener Streit aus zwischen beiden Professoren, der endlich durch die nationale Synode von Dordrecht 1619 geschlichtet werden mußte. In den veröffentlichten Alten der Spnode hat man, scheinbar um leine größeren Argernisse zu erregen, von der ganzen Sache geschwiegen, die jedoch von Prosession Heringa ausführlich, auch aus den ungedruckten Alten der Synode geschildert ist (f. oben). Die 40 Spnobe hat den Supralapfarismus des Maccovius nicht verurteilt, aber auch nicht gutgeheißen. Sie hat ihn freigesprochen von den gegen ihn auf Grund ber oben genannten Thefen und feiner eigenen Diktate eingebrachten Beschuldigungen von Socinianistischen, Paganiftischen, Belagianischen und anderen Regereien. Aber fie hat ihn zugleich ermahnt, "ne utatur phrasibus, quae scandalum praebent junioribus" und im allgemeinen 45 ühm anbefohlen vorsichtig und friedliebend zu sein. Außerlich blieb der Friede zwischen Maccovius und Lubbertus gewahrt, aber das gespannte Verhältnis blieb bestehen. Maccovius blieb jedoch bei seiner alten Lehre und veränderte nichts.

In Dorbrecht stand sein späterer Amtsgenosse Guil. Amessus (s. d. A. Bd I S. 447) ihm sur Seite, später kam er auch mit ihm in Streit. Während Amessus die Frage: 50 "An quod quis tenetur credere, id omne verum sit" bejahend beantwortete, meinte Maccodius sie verneinen zu müssen. Im Hindlich auf die vorbereitende Gnade lehrte Maccodius: "Nullae dantur praeviae dispositiones in hominibus irregenitis ad regenerationem, quae sint causa regenerationis nostrae", womit Amessus nicht eins mit ihm war. Und schließlich bestritt er die Aufsassum des Amessus, der auf Grund 55 von "Christus qua redemptor est sidei odiectum mediatum, sed non ultimum" lehrte, daß Christus als Mittler angebetet werden müßte. Das ließ Maccodius nicht gelten, da er Christus wohl als odiectum fidei nahm, propter quod, aber nicht in quod wir zu glauben haben.

Auf dem Gebiet der Schriftbetrachtung nahm er einen freien Standpunkt ein. In 60

feiner Locorum comm. disp. II, p. 13, 14 fagt er: "Scire et credere profetiam Hoseae esse Hoseae, ad cognitionem historiae et scientiam theologicam quidam pertinet, ad salutem vero per se non est magis necessarium credere, scriptam esse ab Hosea, quam scriptam esse a Esaia, modo credatur esse 5 divinam. Alioquin etiam ad salutem esset necessarium scire scriptorem libri Job, Esther, Judicum, Josuae, de quibus tamen hactenus in ecclesia ignoratur vel dubitatur citra periculum salutis, erroris aut haeresis."

Maccovius war ein Mann mit außergewöhnlichen Anlagen, begabt mit hellem Berftand und scharfem Blick, ein großer wissenschaftlicher Theologe, ber sich mit viel Liebe 10 ben Studien hingab. Sein Name zog viele Studenten nach Franeter. Seine "Loci Communes" sind ausgegeben (Fran. 1650, Amst. 1658) burch Nic. Arnoldi, ber auch "Maccovius Redivivus sive manuscripta eius typis exscripta" ausgab (Fran. 1647; 2. A. 1654). Maccovius besorgte selbst noch die 3. Ausgabe seiner "Collegia Theologica, quae extant omnia" (3. A. Fran. 1641). Eine bibliographische Ubersicht 15 seiner Werte sinder supper t. a. p. Bijlage B.

Macedonien im apostolischen Zeitalter. — Litteratur: Rommsen, RG V, 274 ff.; Rarquardt, Röm. Staatsverwaltung I<sup>3</sup>, 316-321; Desdevises-Du-Dezert, Géographie ancienne de la Macédoine, Paris 1863, bes. S. 180 ff.; Leake, Travels in Northern Greece vol. III 1835; Seuzey, Mission archéologique de Macédoine, Paris 1876; M. *I. Aquitca*, 20 H MAKEAONIA, 2 Bände, Athen 1896; Ramsay, St. Paul, the Traveller and the Roman Citizen, London 1897, deutsch unter dem Titel: Paulus in d. Apg., Gütersloh 1898; Strabo VII, Frgm. 9-47 S. 329-331.

Rach der Schlacht von Phydna (168) kam Macedonien unter römische Herrschaft. Es wurde in vier regiones geteilt mit relativ felbstftändiger Berwaltung. Erft im Jahre 146 25 wurde es Provinz; Augustus gab sie dem Senat (Dio Cass. 53, 12; Strabo XVII, 3 p. 840); unter Liberius und Claudius war fie taiferlich und mit Achaja vereinigt (f. Bb VII, 160 f.; Tac. ann. I, 76. 80; Dio Cass. 60, 24), jur Beit bes Baulus aber (nach 44) wieder senatorisch. Der Statthalter mit dem Titel proconsul (CJG 1999<sup>b</sup> II, p. 993) wieder fenatorijc. Der Statthauter mit dem Luei proconsul (USG 1999-11, p. 993) refidierte in Theffalonike. Im 3. und 4. Jahrhundert wurde die Browing in vier Prozeno bingen geteilt. Der Umfang der Proving wird (Btolemäus III, 13) folgendermaßen beftimmt: Im Often bildete der Fluß Reftus die Grenze gegen Thracien, so daß Philippi, das von Plin. h. n. IV, 18 noch zu Thracien gerechnet wird, politisch zu Macedonien gehörte. Dies ift auch die Boraussjezung der AG. Denn als dem Paulus zu Troas (16, 9 ff.) der *drift Maxedair* erschien (kenntlich etwa an der macedom. causia, einer 8t Parett vgl. Altertümer von Pergamon II, Taf. 45, Fig. 1) und ihn nach Macedoz nien berief (zu der Darftellung der Mosterie (zu Thracien gehörien, III, 11, 14; Straba nich betit für der Europeinger und son and so mothratijchen Mosterientult f. b. Art. Megaloi Theoi bei Roscher II, 2, p. 2525 ff.) birett nach Neapolis-Philippi. Er umging also Thracien (röm. Provinz feit 46, Marquardt p. 313). Im Norden grenzte Macedonien an Dalmatia-JUpricum (Marquarbt 294 ff. Rom 15), 3.1. Notbell gleight Dinteronnen un Dintinun-Jugendun (Dintiguies 205 fl. Som 10),
 45 im Weften ans adriatische Meer. Die Grenze nach Sütden ift insofern ungetwiß, als die Stelle Strabo XVII, 25 p. 840 eine doppelte Auslegung zuläßt: 'Azata μέχοι Θετ-rallas xal Airwlär xal 'Axagrárow xal twor 'Hπειgwrixär ebrär doa rỹ Maxedoria προσώgιστο. Während Mommsen (MG V, 234 Anm.) und Marquardt (p. 318) das μέχοι ausschließend fassen und Thessian und alles Land bis zum Deta als einen Teil Macedoniens betrachten, hat Brandis (Bauly-Wissiona I, 193 f.) Thessa
 50 als einen Teil Macedoniens betrachten, hat Brandis (Bauly-Bissiona I, 193 f.) Thessa lien, Aetolien und Epirus zu Achaja gerechnet (bgl. ben Art. Griechenland Bb VII S. 161, 1 ff.). Ptolemäus (III, 3, 7) nennt Epirus, ben Deta und ben Sinus Maliacus als Subgrenzen und rechnet Epirus mit Atarnanien als eigene Provinz (III, 14). Brandis vermutet daber eine Neuregelung unter Pius. — Mährend das Binnenland Macedoniens "von einem 55 Getwimmel ungriechischer Bölker erfüllt ist" (Mommsen), liegen die hellenistischen Städte sämtlich mehr oder weniger der Küste nahe. Sie behielten auch unter römischer Herrichaft ihre eigentümliche Verfassung, Thessallonich, Dyrrachium und Amphipolis sogar die livertas (Marquarbt p. 320 Anm. 1). Es bestand wie in anderen Provinzen ein Koerder rar Manedorwer (CJG 1999<sup>b</sup> II, p. 993), ein Provinziallandtag, der sich vermutlich in der

3

μητρόπολις Theffalonile (Strabo VII, 21 p. 459), bie auch ben Ramen πρώτη Ma-κεδόνων führt (CJG 1967), versammelte. An der Spitze stand der dozuegede xal dywooderns rav seßasrav oder dozuegeds rov Maxedorwar (CJG 2007. ayaroverys tav sepastar vert agglegevs tov xolvor Maxeovar (CJG 2007. 2007<sup>b</sup>). Die Hauptftädte des Landes waren verbunden durch die große, schon aus den Zeiten der Republik stammende Militärstraße, die Via Egnatia, die von Dyrrachium bes ginnend, über Edessa, Bella, Theffalonike, Apollonia, Amphivolis, Bhilippi, Neapolis führt, um dei Topiris nach Thracien überzugehen (Strado VII, 7 p. 322 f.). Baulus hat sie von Reapolis dis Theffalonich benußt. — Reapolis die VII, 7 p. 322 f.). Baulus hat sie von Reapolis dis Theffalonich benußt. — Reapolis, der Stiel Thefos gegenüber (Strado VII were 200 Scheffalonich benußt. — Neapolis, der Mile Theffalonicher (Strado bon Reapons ols Loeplatoma venugi. — Rea 9 orrs, ver Infer Louis gegenwer (Strabb VII, Fram. 32 p. 330, Hafenstadt am Strymonischen Meerbusen, Btolem. III, 13, 9). Bon hier führte die Via Egnatia nach Philippi (die Umgegend, Topographie, Ruinen, 10 Infchristen bei Heuzey, vgl. auch Th. Zahn, Einl. II, 374 ff.). An der Stelle des thra-cischen Städtchens Konvides (Strabo VII, Fram. 41 p. 331) von Philipp von Mace-vonien gegründet, eine zarounia µuzga, wie Strabo sagt: ydźńyn de µera rhy negl Boovrov nal Kassien Ortrav, nämlich durch Begründung einer römischen Kolonie, Col. Julia Bhilippenfis unter Octavian, die dann nach der Schlacht von Actium erheblich ver= 15 ftärkt wurde (Dio Cass. LI, 4. Vgl. Marquardt p. 118 ff.). Auch die AG nennt sie κολωνία (16, 2). Weniger flar ift die Bezeichnung hus eorder πρώτη (της) μερίδος  $(\tau\eta\varsigma)$  Maxedovías  $\pi\delta\lambda\iota\varsigma$ . Zu  $\pi\varrho\delta\tau\eta$  fügt cod. D  $\varkappa e\varphi a\lambda\eta$  hinzu. Die Schwierigkeit liegt nicht so sehr darin, daß die Stadt, die doch im Range sich mit Thessalonich nicht messen tonnte,  $\pi\varrho\delta\tau\eta$  heißt — denn dieser Titel konnte, wie Kleinassen (s. A. Bd X 20 S. 543 ff.) zeigt, von mehreren Städten geführt werben, sondern in bem Ausbrud uegidos. Der Unklatheit würde burch die Konjektur von Blaß abgeholfen sein, der nowrys µeoldos ins Maxedonias nolus lieft: eine Stadt des ersten Bezirkes von Macedonien; Philippi lag in der von Nemilius Paullus geschaffenen ersten regio Macedoniens (Liv. 45, 29). Die Bedeutung der Stadt beruht auf der Nähe der Goldminen. Die Bevölkerung war 25 fast ganz römisch, wie die weit überwiegenden lateinischen Inschriften zeigen (CJL III, 633—707. 6113. CJG 2010 b °). Auch die Herren der wahrsagenden Stlaven find Römer (AG 16, 21 EN, & odn Execute huir nagadéreoval odde noieir Paualois odoir). Daher begegnet hier auch nicht die macedonische Behörde der Bolitarchen, sondern die röz mische der organnyol = praetores. Der Vers. der US ist zwar nicht ganz klar in so feiner Bezeichnung, benn er redet zunächst von den ágzorres (16, 19) und dann von den orgaryyol. Man könnte zweifeln und man hat gezweifelt, ob beidemale dieselben Beamten gemeint sind, oder ob der Tert hier etwa nicht ganz geglättet ist. Aber in der Sache tann doch tein wesentlicher Zweisel sein. Gemeint sind natürlich Municipalbeamte, nicht ettva die Provinzialprätoren (Marquardt p. 517 ff.). Die Bezeichnung äoxorres ist noch 85 allgemein und unbestimmt "die Behörde". Dasür tritt dann der speziellere Titel orga-rnyos ein. "Der Titel Prätor war technisch nicht genau (vielmehr heißen sie duoviri, Marquardt p. 152), wurde aber den obersten Magistratsbeamten einer römischen Kolonie oft als Höflichkeits (?) titel beigelegt" (Ramfap p. 178 f.). Belege hierfür bei Marquarbt p. 213. Inschriften bei Baddington Nr. 2597. 2601. 2606. 2607. Daß ihnen bas 40 Recht der Geißelung zugestanden habe, giebt Mommsen zu (Zeitschr. f. neut. Wissenschaft 1901, p. 89. Romifches Strafrecht p. 40. 228). Die Berhaftung und Feffelung war bamit von rechtswegen verlnupft, allerdings als Vorbereitung für die Hinrichtung (Mommfen, Neut. Zeitichr. p. 90. Strafrecht p. 938). Aber gegen einen römischen Bürger war beides nicht gestattet: lege Julia damnatur qui aliqua potestate praeditus virum Romanum 45 (AG 16, 37 arθρώπους Pωμαίους)... verberari inve publica vincula duci jusserit (Paulus sent. V, 26, 1). "Das Recht der Ausweisung aus ihrem Gebiet hat den Municipalbeamten schwerlich zugestanden". Aber die UG 16, 39 erzählt gar keine Ausweisung, sondern nur ein gutliches Zureden der Strategoi. Die  $\delta a\beta \delta o \tilde{\nu} \chi o \iota =$  lictores im Gefolge von Municipalbeamten (zwei an der Zahl) find auch sonst bezeugt (Marquardt so p. 175 Anm. 7); die fasces haben keine Beile, weswegen sie auch virgas ober bacilli heißen, daher haßdovyoi (Marquardt p. 176, Anm. 4). Die Geberde des Kleiderzerreißens 16, 22 ift nicht nur jüdisch, sondern auch griechisch-römisch (Sittl, Die Geberden der Griechen und Römer, Leipzig 1890, p. 22. 25. 26), ein Zeichen höchster Leidenschaft, nicht aber wie etwa beim Hohenpriester Mt 14 ein rechtssymbolischer Att. Trotz bieser durchaus 55 korretten Darstellung will Mommien den Bericht der AC über Philippi als Nachbildung des Vorganges AG 22, 29 ansehen und als glaubwürdig nicht gelten lassen, hauptsächlich wegen ber verspäteten Berufung des Paulus auf sein Bürgerrecht und seines Anspruches auf persönliches Geleit durch die orgarnyoi. Aber M. muß zugeben, daß Baulus nach 2 Ro 11, 24 breimal bie Rutenzüchtigung erlitten hat. Entweder hat er also auch sonst 60

## Macedonien

"von seinem Rechte keinen Gebrauch gemacht ober die Behörde hat sich darüber hinweg= gesetzt". Der Anspruch auf persönliches Geleit wird anderen nicht so "seltsam" erscheinen, ba es sich hier nicht um die Person, sondern um die Sache handelte, der durch eine öffent= liche Rehabilitation ihrer Träger gebient sein mußte. Bleibt das sog. "Bunder". Bas 5 für diesen gar nicht so außerordentlichen Bericht gesagt werden kann, steht bei Ramsay, Paulus in b. AG p. 180 ff. — Die Zahl ber Juden in ber römischen Kolonie Philippi scheint nicht besonders groß gewesen zu sein, denn erstens plant Paulus, dort nur wenige Tage zu bleiben, sobann scheint eine geordnete Gemeinde überhaupt nicht bestanden zu haben. Die UG redet überhaupt nicht von einer suraywyd rwr loudalwr, wie 17, 1, 10 sondern nur von den außerhalb des Thores am Fluffe (Angites oder Gangites oder Gangas, ein Nebenfluß des Strymon) verfammelten Frauen. Uber die Sitte, die Synagogen außerbalb ber Städte am Walfer zu erbauen, vgl. Schürer II<sup>3</sup>, p. 444 f. Daß ein Versamm-lungshaus vorhanden war, schließt man aus der Angade 16, 3, wo allerdings die Lefung sehr zweifelhaft ist (s. d. Ausg. von Blaß); aber aus 16, 6 (πορευομένων ήμῶν els 15 riv προσευχήν) ergiebt sich doch wohl sicher, daß eine bestimmte Gebetsstätte, also doch wohl ein Versamlungshaus gemeint ist. Bgl. Schürer II<sup>3</sup>, 443, wo eine Anzahl von Inschriften zum Beweis angeführt find. Bgl. auch Jos. Vita c. 34: ovráyorrai nárres είς την προσευχήν, μέγιστον οίχημα πολύν δχλον έπιδέξασθαι δυνάμενον. — Über bie Burpurhändlerin Lydia aus Thyatira vgl. Bb X S. 550, 5 ff., CJL III, Nr. 664, 20 ferner die von Zahn erwähnte Grabschrift zu Theffalonich, welche die Zunft der Purpurfärber einem gewissen Menippus aus Thyatira gesetzt hat (Duchesne et Bayet, mis-sion au mont Athos p. 52 nr. 83). Daß die Frau im Philipperbrief nicht erwähnt ist, erklärt Zahn wohl mit Recht daraus, daß Lydia kein eigentliches Romen, sondern ein von der Heimat bergenommenes Cognomen ist. Sie könnte also mit Euodia oder Syn= 25 tyde identisch sein. Die inschriftlichen Barallelen zu den philippischen Namen des NTS bei Jahn p. 375. Die beiden nächsten Stationen auf der Bia Egnatia, die Baulus aber nur berührt, find Amphipolis (vgl. d. Art. A. bei Pauly-Biffowa I, 1949—52) am Strymon und Apol-lonia (Pauly-Biffowa II, 114). Es folgt Theijalonite (Tafel, de Thessalonica ejuseo que agro dissertatio geographica [bie Prolegomena haben auch den Inhalt der frühe= ren historia Thessalonicae, Tüb. 1835], Berlin 1839; Heuzey p. 267-282; Bornemann, Meyers Comm. X<sup>5</sup>, p. 8 ff.; Th. Zahn, Einl. I<sup>1</sup>, p. 151 f.; CJG 1967—1996. Bei Strabo findet sich VII Frgm. 24 der Name Geogalorben, unmittelbar darauf Frgm. 25 Oeooalovineia. Ihr früherer Name war Therme, baher noch ber Name bes 25 Meerbusens, an dem die Stadt liegt. Rassander begründete sie neu durch einen ovroi-niquós benachbarter Städte (Strabo VII, Frgm. 21) und benannte sie neu seiner Ge-mahlin zu Ehren. Nach Blin. n. h. IV, 36 erhielt die Stadt von den Römern die Freiheit, sie war die Hauptstadt der Provinz (πρώτη Μαχεδόνων CJG 1967; ή δέ μητρόπολις της νῦν Μαχεδονίας ἐστί sagt Strabo VII, Frgm. 21 vgl. Lasel p. XXVIII f.), 40 Refibenz des Brotonfuls. Bur Beit Strabos febr bevöltert (VII, 7 p. 323 : f rvr μάλιστα των αλλων ένανδρεί. Lucian, asin. aur. 46 : πόλεως τ. Max. τ. μεγίστης), gaupthandelsplat mit gutem Hafen (Liv. 44, 10). Die ftädtische Behörde ber Politarchen (AG 17, 6) ift auch jonft in Theffalonich und Macedonien inschriftlich bezeugt (vgl. die Zusammenstellung von 193n= schriften bei E. D. Burton, the politarchs in Macedonia and elsewhere, Chicago 45 1898 (Americ. Journal of Theology), vgl. 3. B. CJG 1967 — Gr. Inscr. Brit. Mus. II, 121 — Dimitsas inscr. 364. Die 3abl fahwantt, in Theffalonia, find es balb fünf, balb feds. Aus bem Jahre 46 n. Chr. ift eine Infarift erhalten (Burton Nr. VI — Journal of hellenic studies VIII, 1887 p. 360 nr. 2 — Duchesne et Bayet, mission au mont Athos, 1876, p. 206), welche nur zwei Politarchen ent= 50 bält. Aber fie ftammt wahrscheinlich nicht aus Theffalonich, sondern aus Bella (Burton p. 15). Nach ben Daten ber Infcriften (Babbington=Le Bas Nr. 1359) hatte Theffa= lonich eine βουλή, eine Bolksversammlung (δημος vgl. AG 17, 5) vgl. CJG 1957<sup>a</sup> (p. 989) über Beroea. Das Kollegium der noluráquai wird, wie die Erzählung der UG zeigt, vor allem polizeilich=richterliche Rompetenzen ausgeübt haben und ber römischen Provinzial= 25 behörde für die Ordnung und Rube in der Stadt verantwortlich gewesen sein (17,6 f.). -Das Baulus die große handelsstadt als Miffionsfeld fich erfah, entspricht feinem sonstigen Verfahren, in der AG wird es besonders dadurch motiviert, daß hier eine (nach & ABD) Spnagoge der Juden war. Rach der 221 von EHLP war hier h ovraywyn rar lovdaiwr; bies "würde ausbrücken, daß die Juden des ganzen Distrikts, etwa auch solche

so zu Amphipolis und Apollonia, an der Synagoge zu Thessalonich ihre Synagoge gehabt,

fich zu diefer gehalten haben" (Zahn). Bei diefer LA wäre zugleich motiviert, weshalb die Apostel Amphipolis und Apollonia nur durchreist haben. Unmöglich und unwahricheinlich ist sie nicht. Der Einfluß der Juden in Thessallenich muß sehr bedeutend gewesen sein; auch nach Beroea greist er über. Eine jüdische Inforist erwähnt Schürer III<sup>\*</sup>, p. 27 (Révue des études juives X, 1885, p. 78). — Beroea (Bégoua, Bégoua) 5 Ptolem. III, 12, 36. Strabo VII, Frgm. 26 p. 330. Leake III, p. 290 ff. Artikel bei Bauly-Wisson III, p. 304 ff. CJG 1957<sup>d-1</sup>. Cp. 989. CJL III, 596. Beroea war die erste Stadt, die nach der Schlacht von Isydna sich den Römern ergab. Als eine der volkreichsten Städte Macedoniens bezeichnet sie Lucian, Luc. 34 extr.

Johannes 28eiß. 10

**Macedonius**, geft. 360 ober etwas später, und die Macedonianer. — Außer ber vor dem A. Arianismus (Bd II, 6) genannten Litteratur: G. H. Goehe, Dissertatio historica de Macedonianis in J. Bogt, Bibliotheca historiae haeresiologicae I, 1, Hamburg 1723, S. 165—199; Damasi papae opera ed. A. M. Merenda, Rom 1754 (MSL 13, 109–442); L. F. A. Rahnis, Die Lehre vom hl. Geist I, Halle 1847 (geht nur bis Origenes); F. Loofs, 15 Eustathius von Sebasite, Halle 1898; K. F. Noesgen, Gesch. der Lehre vom hl. Geist, Gütersloh 1899 (erwähnt Macedonius nur einmal); J. Gummerus, Die homöussianische Partei bis zum Tode des Konstantius, Leipzig 1900; Th. Schermann, Die Gottheit des hl. Geistes nach den griechischen Kätern des vierten Jahrbunderts (Straßburger Theolog. Studien, herausg. von A. Ehrhard und E. Müller IV, 4 u. 5), Freiburg i. B. 1901 (beschäftigt sich wesentlich 20 nur mit den orthodogen Bätern). Bgl. auch die Bb IV, 752 f. genannten Lehrbücher der Dogmengeschichte.

1. Als Hieronymus um 380 in Konstantinopel (Bd VIII, 47,56) die Chronik des Eusebius übersete und weitersührte, hat er den Bischof Eusebius von Konstantinopel (val. Bb IV, 620,5 ff.) zu erwähnen nicht für nötig gehalten; aber die Ein= und Absehung 25 seines Nachfolgers Macedonius hat er gebucht (ad ann. Abrah. 2358 und 2375, ed. Schoene II, 193 und 195). Bas ihn für Macedonius intereffierte, zeigt ber erste Eintrag: Macedonius... in locum Pauli ab Arrianis episcopus subrogatur, a quo nunc haeresis Macedoniana (a. a. D. S. 193). Ungefähr in ber gleichen Zeit — 380 (Merenba MSL 13, 197 f.; Hefele I<sup>3</sup>, 743; Jaffé<sup>3</sup> Rr. 235), 381 (Bb IV, 80 430,55; mohl nach Rade S. 133) ober 382 (Baleius zu Theoboret 5, 11, ed. Geisford app. S. 119); Baronius meinte 373, Bagi 378, Harbouin 379 — hat Damasus in feinen im lateinischen Original (u. a. MSL 13, 358 ff.; Mansi III 481 ff.; Habina Biblio-thet ber Symbole 3. Aufl. § 199) und in griechischer Übersetung (bei Theodoret h. e. 5, 11) erhaltenen 24 Anathematismen ein Anathem ausgesprochen gegen die Macodoni- 85 anos, qui de Arii stirpe venientes non perfidiam mutavere, sed nomen (Anath. 4, p. 482), und 383 und 384 hat Theodosius neben Eunomianern und Arianern auch die "Macebonianer" staatlichen Repression-Maßregeln unterworfen (Cod. 16, 5, 11. 12. 13, ed. Hänel 1530 ff., vgl. 1530 not. u). Erst feit diefer Zeit ist Macebonius im Occident ein betannter härefiarch geworden: um 402 erzählt Rufin (h. e. 1, 25, MSL 21, 496 f.; 40 bgl. Epiphan. haer. 73, 27, ed. Petav. 875 C), daß die Arianer um 361 sich breifach gespalten hätten, in Arianer, Eunomianer und "Macedonianer"; etwa gleichzeitig erwähnt Augustin diese brei Rezergruppen als die Atatholiken des Orients (de un. eccl., MSL 43, 395), auch Hieronymus stellt um 415 diese brei Gruppen zusammen (ep. 133 ad Ctesiph., Vallarsi, ed. Venet. I, 2 p. 1040), und ca. 428 giebt Augustin einer Charafteristif der Mace- 45 doniani, quos et Aveuparopáyous Graeci dicunt, in feinem Reperlatalog eine Stelle (de haer. 52, MSL 42, 39). Die Notiz der Chronik des Hieronomus, der Bericht Rufins und die Charakteristik Augustins bestimmen dann für Jahrhunderte die abendländische Im Drient muß, wie neben der Chronit des Hieronhmus die drei genannten, Tradition. in Ronstantinopel erlassen Gesetze des Theodossus beweisen, der Regername der "Mace- 50 bonianer" in Konstantinopel um 380-384 üblich gewesen sein; 10 bis 20 Jahre später ift er ben, wie ich glaube, auf ber lateinischen Baltanhalbinsel entstandenen sermones Arianorum, die Mai (Script. vet. nov. coll. III, 2 S. 208 ff.) herausgegeben hat (= MSL 13, 594-631), ganz geläufig (MSL 13, 610 ff.). In der ältern orientalischen Litteratur aber begegnen wir ihm gar nicht, weder bei Athanasius, noch bei Basilius, noch 55 im Rezerlatalog des Spiphanius (haer. 74: xarà Πνευματομάχων); Macedonius wird überhaupt nur selten erwähnt; und noch das Konzil von 381 verwendet in dem Kanon, ber bie "Semiarianer ober Bneumatomachen" verurteilt, den Repernamen "Macedonianer" nicht (can. 1, Mansi III, 557 f.); Ranon 7 aber (Mansi III, 564), ber u. a. von ber Biederaufnahme der Maxedoriarol handelt, ist ca. 80 Sabre jünger als das Konzil. 60

- Auch Gregor v. Nazianz und Gregor v. Nyffa polemifieren, soviel ich sehe, gegen die Bneumatomachen, ohne ihren "Häresiarchen" zu nennen ob der Name gar nicht vor= fommt, kann ich nicht sagen —, während bei Dichmus gelegentlich Macedonius in dieser Rolle erscheint (z. B. de trin. 3, 38, MSG 39, 977 B); und noch von dem Semiarianer 5 Sabinus v. Heraklea, der eine Konziliengeschichte bis 378 schrieb, hören wir bei Sokrates: odd ölws rov algeoulogov µrhµn nenolyrau (2, 15, 9 ed. Huffet I, 208). Theo-boret erzählt zwar ganz kurz, daß M. nach seiner Abstehung dolag algeouws ngooratrys geworden sei (2, 6, ed. Gaissord S. 134), sonst erwähnt er ihn nur in dem Citate der Damachenziementismen (5, 11 p. 419). Erst hen in Canthastimmel schreichen. ber Damajus-Anathematismen (5, 11 p. 419). Erst bei ben in Konstantinopel schreiben=
- 10 ben Rirchenhistorikern Sokrates und Sozomenos hört man viel von Macedonius und den Macedonianern, und durch die Berichte dieser beiden sind die Macedonianer auch im weitern Drient eine bekannte Ketzergruppe geworden. Aber schon Merenda (MSL 13, 199) hat darauf ausmerksam gemacht, daß Sokrates und Sozomenos swie auch Theoboret] nur mit Unrecht — nämlich infolge einer Identifizierung ber Macedonianer mit ben
- 15 Homöussanern [beren Ursprung sie nicht kennen] schningsteinig der Duteebnuttet und vern reben (Socr. 2, 45, 1—3. I, 365 f.; Sozom. 4, 27, 1 ed. Huffet I, 417): vor 380 sei ber Ketzername "Macedonianer" nicht nachweissbar (a. a. D. u. 358 not. a). Um 380 aber war Macedonius längft tot.
- 2a) Die eigenartige Rolle, welche Macedonius und die Macedonianer in der Uber-20 lieferung spielen (vgl. Nr. 1) beweist, weil sie nur so erklärlich ist, zunächst bies, daß Macedonius viel mehr eine Größe der konstantinopolitanischen Lokalgeschichte als der all-gemeinen Rirchengeschichte ist. Vor allem weiteren ist deshalb sein persönliches Leben zu besprechen. Wenn man nur hier flar fähe! Uns fehlt hier, wie in vielen anderen Fällen, für bie mittleren Jahrzehnte bes 4. Jahrhunderts bie tonstantinopolitanische Uberlieferung. 25 Als Sofrates (vgl. 5, 24, 9. II, 646) und, zumeist durch seine Vermittelung, Sozomenos — von der wesentlich auf Sofrates ruhenden vita Pauli (Photius, biblioth. cod. 257,
- MSG 104, 119—131) zu geschweigen ein Jahrhundert später aus der Duelle diefer Uberlieferung schöpften, war sie bereits sehr getrübt. Eine Detailkritik verbietet sich hier. Doch will ich versichen, einen Einblick in ihre Aufgaben zu geben. Was Solrates und so Sozomenos erzählen, läßt sich auf sechs Akte verteilen: a) Als in der Zeit, da Konstan-tin II. starb (also um 340), Alerander von Konstantinopel aus dem Leben geschieden war, war bei der Neubesezung des bigköslichen Stuhles Macedonius (nach Sokrates Vanlag sicht Bergebart Beiter und schlich und schlichen Stuhles Macedonius (nach Sokrates Vanlag
- feit langer Zeit Diakon und r*y Huxla ykoar*) der arianische Gegenkandidat des Baulus, es gab bösen [ja nach Soz. 3, 4, 2 blutigen] Streit, Baulus wurde gewählt, aber Kaiser 25 Konstantius schob, selbst nach Konstantinopel kommend, durch eine Synode den Baulus
- (ber nach Soz. 3, 3, 5 als μη εὐ βεβιωχώς angeklagt war) beifeit und seite Euseb von Nitomedien ein (Socr. 2, 6 f.; Soz. 3, 3 f.); b) Nach dem Lode Eusebs "führen" die nicänisch Gesinnten den Paulus "wieder in die Rirche ein", die Arianer aber wählen in einer anderen Rirche (nach Socr. 2, 12, 2 der Pauluskirche; nach 5, 9, 2 und Soz. 40 7, 10, 4 ist aber dieser Name viel stünger) den Macedonius; Ronstantius schiedt nun den
- General Hermogenes, ben Baulus zu vertreiben, aber Aufruhr tritt ihm entgegen, Hermo= genes wird — es war nach den Konfulatsangaben des Sokrates (2, 13, 4) im Jahre 342 zu Tobe geschleift; Konstantius tommt nun selbst von Antiochien nach der Hauptstadt. vertreibt ben Paulus und läßt ben Macedonius, ohne ihn anzuerkennen, gewähren (Socr.
- 45 2, 12f.; Soz. 3, 7, 4—8). c) Baulus begiebt sich, wie gleichzeitig Athanasius, Marcell, Aster Soz. 3, 7, 4—8). c) Baulus begiebt sich, wie gleichzeitig Athanasius, Marcell, Aster Barden auch Sozial and Lucius von Abrianopel, nach Rom nach Sosiates (2, 15, 1) war es in der Zeit, als Konstantin II. getötet ward —, Julius v. Rom giebt ihnen ihre Sitze wieder, und die Vertriebenen nehmen, auf seine Briefe gestützt, sie wieder ein, wähz rend ihre Gegner, in Antiochien zusammenkommend, in einem Briefe an Julius gegen 50 biese Einmischung des Occidents in die Verhältniffe des Orients protesteren (es scheint
- hier an den Bo II, 26, 7 erwähnten Brief vom Jahre 340 gedacht zu sein, vgl. Socr. 2, 15, 5 u. 2, 17, 4. 7 u. Soz. 3, 8, 7 mit Athan., apol. c. Ar. 25, MSG 25, 289B); Konstantius aber schidt den Bräselten Philippus nach Konstantinopel, damit er Baulus
- vertreibe und Macedonius einsetze; Philippus bemächtigt sich hinterliftig des Paulus und 55 verbannt ihn offenbar der kaiserlichen Weisung gemäß nach Thessalonich, seiner Baterstadt, indem er ihm gestattet, den ihm angewiesenen Wohnsitz mit irgend einer anderen Stadt in Illprien [oder einer noch weftlicheren - fo Soz. 3, 9, 3] zu vertaufchen, Rudtehr in den Orient aber ihm unterfagt; danach fährt Philippus mit Macedonius zur Kirche, por ber Rirche tommt es zu einem gujammenftog zwijchen Bolt und Militär, viele Menfchen 80 (nach Socr. 2, 16, 13: 3150) werden niedergemacht oder erdrückt, dann wird Macedonius

Macedonius

geweiht (Socr. 2, 15 f.; Soz. 3, 8, 1—9, 4); d) Paulus entweicht von Theffalonich über Korinth nach Italien, Raifer Konstans fordert Rechenschaft von den Orientalen, fie senden Narciffus, Theodorus, Maris und Martus in den Occident mit einem neuen Betenntnis (gebacht ift bier an bie Bb II, 26, 38 erwähnte Gesandtichaft vom herbst 341, vgl. Athan. de syn. 25, MSG 26, 725 B) und nach 3 Jahren eine neue Gesandtschaft mit der Exveoic 5 µaxgoorizos (vom Jahre 344, vgl. Bb II, 28, 15 ff.); da auch erneutes Eintreten des Ronftans für Athanaftus und Paulus nichts fruchtet, tritt auf beren Betrieb im Jahre 347 (Socr. 2, 20, 4, Soz. 3, 12, 7; bgl. Bb II, 26. 56 f.) bie Spnobe in Sarbila zusammen; und hier setzen nach Sokrates die Occidentalen, wie den Athanasius und Marcell, jo auch ben Paulus wieder ein (2, 20, 12; Sozomenos nennt 3, 12 Paulus nicht und berichtet 10 3, 11, 7 ff. Genaueres über das Thun der Orientalen); auf die Synodalentscheidung von Sarbita gestützt, fordert dann Ronftans aufs neue von feinem Bruder die Restitution des Paulus und Athanafius, broht bann gar in einem [bei Socr. 2, 22, 5 mitgeteilten] Briefe mit Krieg, Konstantius giebt nun, wie dem Athanasius, so auch dem Baulus sein Bistum zurud, Macedonius ift auf Binkelgottesdienste in seiner Rirche beschränkt; boch, 15 als im vierten Jahre nachher, 350, Konftans getötet ift, ändert Konftantius feine haltung, Baulus wird erüliert und in Rutufus ftranguliert (Sozomenos will 4, 2, 2 nicht ent-scheiden, ob Baulus an einer Krankheit starb, oder, wie das Gerücht noch zu seiner Zeit sage, erdroffelt sei); Macedonius ist nun alleiniger Bischof (Socr. 2, 17, 12; 18—22; 23, 39. 43; 26, 6; 27, 1; Sozom. 3, 10, 3—12, 7; 20, 1; 24, 3. 4; 4, 2, 2. 3). 20 e) Macedonius, in sicherem Besty des Bistums, wird ein Verfolger ver Nicaer, auch der mit ihnen einigen Novatianer, fällt bei Konftantius in Ungnade, weil er bie Gebeine Ronftantins I. transferiert, nimmt an der Synode von Seleucia (Bd II, 36, 85 ff.) teil und wird auf der Synode von Konstantinopel (360; vgl. Bd II, 37,47, wo der geäußerte Zweifel unbegründet ist) abgesett (Socr. 2, 27, 37 f.; 39, 9 f.; 40, 3; 42, 3; Soz. 4, 2, 3; 4, 3; 25 4, 20 f.; 22, 3. 11; 24, 3); f) Nach seiner Absetung sagt sich Macedonius von den Alazianern los und gründet eine eigne Partei (Socr. 2, 45, 1-9; Soz. 4, 27). — Daß bie erften vier Alte diefer Bijchofsgeschichte fo fich nicht abgespielt haben, beweift ichon bie unmögliche Chronologie. Überdies ift, so gewiß auch in jener Zeit Aufstände und Parteitämpfe sich oft wiederholt haben (Soz. 3, 7, 5), bermoch offenbar, daß hier Dou= so bletten vorliegen: der erste und dritte Alt spielen nach der Chronologie der Berichterstatter zu der gleichen Zeit; die Reife des Paulus nach Rom im britten Afte scheint mit der des vierten identisch zu fein, weil die erwähnte Korrespondenz zwischen Julius und ben Drien= talen in die Jahre 340 und 341 gehört; endlich ift beachtenswert, daß Sokrates selbst gelegentlich (5, 9, 1) die Verbannung des Paulus durch Philippus mit feiner Erdroffe zs lung durch denselben Philippus aufs engste zusammennimmt, also den dritten und vierten Att zusammenfließen läßt. Lediglich mit ben Berichten bes Sofrates und Sozomenos ift nichts zu machen, und die von ihnen berichteten Greigniffe, wie es bisher zumeift geschehen ift, mehr ober weniger fämtlich irgendwie in den nach ficheren Quellen berichtigten hifto= rischen Rahmen einzufügen, ist unmethodisch. Nur das kann verwendet werden, was sich, 40 ungezwungen, als ausführlichere Tradition über sonst ficher feststehende Greignisse auffassen läßt. — An zuverläffigeren Quellen haben wir die Spnodalbriefe von Sardika, die Berichte bes Athanafius (hist. Ar. 7, MSG 25, 701 f. und apol. de fupa 3, ib. 648 f.) und bie Angaben bes Hieronymus. Athanafius weiß Folgendes: a) Paulus ift schon von Ronstantin einmal verbannt nach Pontus (hist. ar. 7 p. 701B; daß Korotartivov as zu lesen ist, zeigt das nachsolgende rd de deúregor naga Korotartivo),  $\beta$ ) Paulus ift aber, ehe Eusebius - spätestens Ende 338 (Bb V, 620, 8) - auf den Stuhl von Konstantinopel erhoben ward, einige Zeit Bischof der Hauptstadt gewesen: Macedonius, ber ihn einst in Gegenwart des Uthanasius verklagt hatte, stand nachher als sein Presbyter mit ihm in Rirchengemeinschaft (l. c. p. 701 A, vgl. not. 45).  $\gamma$ ) Als Euseb sein so Auge auf das Bistum Konstantinopel warf, lebte die Anklage wieder auf (l. c.), d) Ron= stantius hat den Paulus in Retten ins Exil nach Singara in Mesopotamien bringen laffen, von bort ift er nach Emefa transportiert, von da — das auffällige réragror zählt die Grilsorte — nach Rutusus, wo seine Verfolger ihn [fanden (de fuga 3) und] mit Hilfe des Präfekten Philippus erdroffelten, obgleich sie aussprengten, er sei an einer Krank- so heit gestorben (l. c. p. 710 BC und de suga 3). e) Philippus sei noch vor Jahresfrist nach dieser Schandthat schimpflich seines Umtes entsest, dann gestorben (hist. Ar. 7 p. 701 f.). Nach Hieronohmus ist Paulus () 342 burch Hermogenes, ber damals vom Bolke zu Tode geschleift ward, vertrieben und durch den Brokatweber Macedonius ersetzt ad ann. Abr. 2358), n) im nächsten Sabre crudelitate Philippi stranguliert (ann. eq

## Macedonius

Abr. 2359). — Die ältesten Rachrichten ergeben oder behaupten folgendes: 3) die Occi= hor. 2003). — Die untgen Stadyndicht eigeben ober begunptet forgendes. Of die Octi-bentalen von Sarbila haben des Paulus fich nicht angenommen; ihr Synobalbrief (Ath. ap. c. Ar. 40—50, MSG 25, 323 f.) spricht nur von Athanasius, Marcell und Astlepas; bie Drientalen aber machen geltend i) Paulus habe früher der Berurteilung des Athana-5 stus zugestimmt (ep. Sard. Or., Hil. fragm. 3, 13, MSL 10, 667 A), x) Paulus fei lange vor 343 verurteilt (olim, c. 27 p. 675 A), und zwar unter Bustimmung des Protogenes von Sardita und zugleich mit Marcell (c. 20 p. 670 B und c. 27 p. 674 A), 1) Baulus habe bann, wie Athanafius, Marcell und Lucius, fich in externs regiones begeben und bie Bischöfe dort gebeten, jur Restitution ihm behilflich ju fein (c. 11 p. 666 B), 10 µ) Maximinus v. Trier habe zuerft mit ihm Kirchengemeinschaft geschlossen, habe ihn nach Konstantinopel zurückgerufen und sei so Urheber ver vielen Morbthaten geworden, die nach ber Rücklehr bes Paulus um seinetwillen verüht wären (c. 27 p. 675A, vgl. 674A u. c. 9 p. 665 A), v) auch Astlepas von Gaza fei nach Ronftantinopel gekommen und perjönlich bei jenen mille homicidia media in ecclesia beteiligt gewelen (c. 20 p. 670 C), 15 0) Astlepas ftebe auch noch 343 in Gemeinschaft mit Baulus, burch ihn auch Protogenes, Hofius u. a.: fie wechselten Briefe mit ihm; Baulus ift also nicht in Sarbita, aber auch nicht Bischof von Konstantinopel, also anscheinend im Exil (c. 20 p. 670 C, vgl. quondam opiscopo, c. 9 p. 665A). - Sicher retonstruierbar ift nach bem allen bie Geichichte nicht mehr; boch läßt einiges fich feststellen (vgl. ichon Bb II, 24, 55 ff. und bazu 20 V, 620, 8 ff.). Von entscheidender Bebeutung ist zunächst das oben S. 43, 44 unter a) u. oben 3. 4 ff. unter 1) Bemertte. Man tann bem nicht gerecht werben, wenn Alexander erft 336 ftarb (wie auch Bd II, 22, 20 angenommen ift); es ift Seect (3RG 17, 30) Recht zu geben, wenn er ben Tod Alexanders vor 335 ansetzt. Es fällt dann freilich die Legende über sein Gebet vor der Rezeption des Arius (Ath. in den Bd II, 22, 28 angeführten 25 Stellen); aber daß auch Athanafius Frriges, das gute Erinnerung ihm als irrig hätte erweisen müssen, geglaubt hat, ift nicht wunderbar, zumal deshalb nicht, weil Alexander 330 (vgl. Bd II, 20, 33 ff.) gegen die Wiederaufnahme des Arius gesprochen haben kann. Paulus wird vor der Synode von Tyrus Bischof geworden sein, in Tyrus der Abserkung des Athanasius zugestimmt haben. Die Anklagen des Macedonius gegen ihn kann Atha-80 nafius bann Ende 335 (Bb II, 21, 25 ff.) gehört haben. Im Jahre 336 wird Paulus bann zugleich mit Marcell (vgl. Bb II, 21, 89 f.) durch eine Synode abgeset und nach Pontus exiliert fein. Der Lod Konftantins mag auch ihm eine Rudtehr ermöglicht haben. Macedonius hat wohl nun als Presbyter mit ihm Rirchengemeinschaft gehalten. Aber seine Anklagen lebten 338 wieder auf: Konstantius mag persönlich, als er im Herbst 338 von 85 Pannonien nach Antiochien reiste (Bb II, 22, 57 und 60), den Eusebius eingesethaben. Run muß Paulus — vielleicht über Theffalonich und Rorinth (val. oben S. 43, 1 d) — fich in den Occident begeben haben. Dort fand er Unterstützung, namentlich bei Maximin von Trier, und der Tod Eusebs (etwa Ende 341) gab ihm die Möglichkeit einer Rückkehr in seine Bischofsstadt. Die Mordthaten, zu denen diese Rückkehr des Paulus nach der 40 Aussage der Orientalen von Sardika die Veranlassung wurde, sind offenbar diejenigen, welche nach Sokrates und Sozomenos infolge des Kommens des Philippus der Weihe des Macedonius vorangingen (vgl. oben S. 42, 60 c), während die Rudtehr felbst diejenige ift, welcher nach Sofrates und Sozomenos 342 bie Ermorbung bes hermogenes und bie Vertreibung bes Paulus burch Ronftantius folgte (oben S. 42, 37 b). Db Sotrates und Sozo= 45 menos irren, wenn fie bieje zwischen bem Lobe Eusebs und ber Synobe von Sardita fich abspielenden Ereigniffe in zwei durch eine abermalige Bertreibung und Rücktehr bes Paulus geschiedene Alte (S. 42 b und c) zerlegen — das habe ich Bb II, 25, 5 und 26, 29 f. angenommen, und biefe Annahme bat an dem Bericht des Hieronhmus (oben S. 43, 58 () eine Stüpe, - ober ob (was mir jest wahrscheinlicher erscheint) unter halber Anlehnung so an ihren Bericht anzunehmen ift, Paulus fei 342 durch Hermogenes (schwerlich durch Ron= ftantius felbst, vgl. Hieronymus) vertrieben, aber alsbald zurückgetehrt und erst 343 (vgl. ben Bericht bes Hieronymus oben S. 43, con und Socr. 5, 9, 1 oben S. 43, 35) burch Phi= lippus definitiv verbannt und durch Macedonius erfest : das ift m. E. nicht zu entscheiden. Jebenfalls ist für eine neue Reise des Baulus nach Rom zwischen der Ermordung des 55 Hermogenes und den von Sokrates und Sozomenos bei c) berichteten Mordthaten und ber Einsetzung bes Macedonius tein Raum, und was Sofrates und Sozomenos als vierten Alt (oben S. 43,1 d) erzählen, ift ganz beiseit zu lassen, benn nach Athanasius (oben S. 43, 51 δ, vgl. auch Socr. 5, 9, 1 und Hieron. oben S. 43, 60 η) ift anzunehmen, daß Baulus nach der durch Hermogenes (342) oder durch Philippus (343) über ihn verhängten 60 Verbannung, in der er zur Zeit des Konzils von Sardika fich befand, nicht wieder zurflickMacedonins

tehrte, vielmehr von dem ersten Verbannungsort Singara nach einem zweiten (Emeja) und von diefem nach einem dritten (Rutulus) geschleppt wurde und an letzterem Orte starb. Daß er erdroffelt ist, nahm nicht einmal Sozomenos als sicher an; wir dürsen's vollends bezweiseln. Um so gewagter ist es, aus der oben S. 43, 56 e) erwähnten Notiz und der Opronologie des Sokrates und Sozomenos (vgl. oben S. 43, 16) zu erschließen, daß der Tod 5 des Paulus erst 351 eingetreten sei, weil Philippus 350 noch Präselt war (Ath. hist. Ar. 51, MSG 25, 756 B; Gwatkin S. 280). Den Szählungen de mortibus persecutorum ist setz zu rauen, und die Chronologie des Sokrates und Sozomenos ist hier wertlos. Möglich ist, daß Paulus erst damals oder gar noch später starb, denn der Eintrag des Hieronymus zum Jahre 343 (oben S. 43, 60  $\eta$ ) ist ein durchschiefer Irrtum, 10 und Athan. de suga 3 kann in die Zeit nach 350 weisen; aber auszumachen ist hier nichts.

2 b) Jebenfalls war Macebonius feit 342 ober 343 alleiniger Bischof von Konstantinovel. Der Bericht des Sofrates und Sozomenos über M.s Bifchofszeit fest erft 8 Jahre fpäter ein. Doch gehört zweifellos in die Zeit gleich nach 342, was Sozomenos (4, 3) von der gins richtung zweier Hausgenoffen des Paulus berichtet: als bei der Ermordung des Hermogenes 15 beteiligt, wurden fie von Macedonius dem Bräfelten ausgeliefert und als Verbrecher ge-Daß biefe beiben zu Heiligen wurden, bie Bunder thaten (Soz. a. a. D.), belöpft. leuchtet einmal grell, mit welch gewaltigen Geschichtsentstellungen man im vierten Jahrh. teichter einmal greu, mit weich gewaltigen Geschriftellungen man im vierten Jappi. ju rechnen hat! — Vermutlich waren die beiden weder gemeine Verbrecher, noch Heilige, fondern fanatische Parteimenschen. — Aus der Zeit nach 351 erzählen Sokrates und Sozo- 20 menos von grausamen Verfolgungen der Orthodogen durch Macedonius (Socr. 2, 27; 38, 1—33; Soz. 4, 20—21, 2). Wie viel an diesen Verichten wahr ist, kann niemand feistellen. Daß Macedonius auf die seinem Einsluß zugänglichen Bischörssitze seine Ge-sinnungsgenossen erhob, so u. a. den Eleussius in Cozicus, den Marathonius in Niko-medien einsetze (Socr. 2, 38, 4; Soz. 4, 20, 2), ist gewiß glaublich. Interessant ist, 26 daß die orthodog denkenden Rovatianer in Konskantinopel und Umgegend das Schickal ber Katholisen teilten (Socr. 2, 38: Soz. 4, 20, 4 ft). Prechtung verdient auch die ber Ratholiken teilten (Socr. 2, 38; Soz. 4, 20, 4 ff.). Beachtung verbient auch bie Rotiz, baß Macedonius ungetaufte Frauen und Rinder mit Gewalt zur Taufe genötigt habe (Soz. 4, 20, 3); benn dies war offenbar nicht eine anti-orthodore, sondern eine antiheidnische Maßregel, die ein dem Macedonius freundlicher Historiker des vierten Jahr= 20 hunderts zu einer Heldenthat des Glaubens gemacht haben würde. Thatfache ift gewiß auch, daß Macedonius den Sarg Ronftantins aus der verfallenden Kirche, in der er ftand, b. i. ber Apostellinche (Euseb., vita Const. 4, 70), in eine andere, die des Märtprers Acacius, bringen ließ (Socr. 2, 38, 33ff.; Soz. 4, 21, 3ff.). Daß ein Tumult dabei entstand, ist gleichfalls sehr glaublich; doch, wie die Frage des δμοούσιος dabei beteiligt 25 fein konnte, ist um so weniger einzusehen, je unwahrscheinlicher es ist, daß es der Hereitigt se sein konnte, ist um so weniger einzusehen, je unwahrscheinlicher es ist, daß es der Homou-sianer damals viele in Konstantinopel gab. Auch das ist getviß nicht richtig, daß seit die ser Zeit eine Spannung zwischen Konstantius und Macedonius datierte. Wie Konstan-tius zu der Translationsfrage gestanden hat, könnte nur große Naivetät nach Sokrates und Sozomenos sekstellen wollen; die Spannung zwischen Konstantius und Macedonius, so die 360 schließlich zur Absetzung des Macedonius führte, hatte gewiß andere, kirchenpoli-tische Gründe. Sokrates und Sozomenos meinen zwar, Macedonius habe es dis 360 wit der Macedonius (2005) auch des die States von Konstanting habe es dis 360 mit den Alazianern, der Hofpartei (bgl. 8b II, 36, 47 ff.), gehalten (Socr. 2, 45, 1 == Soz. 4, 27, 1; anders Soz. 4, 24, 4 nach befferer Quelle!); aber fie irren. Nicht nur Philostorgius (4, 9; vgl. 8, 17) berichtet, daß Basilius von Ancyra (vgl. den A. Bd II, 40 435 f. und II, 34, 15 ff.) ihn für sich gewann, auch Sabinus v. Heraklea hat den Mace-bonius zu den Homoiusianern gerechnet (Soz. 4, 22, 8 ff.); ebenso nennt ihn Epiphanius als Parteigenossen bes Basilius (haer. 73, 23. 27, ed. Petav. 870 D und 875 C), und der Bd VI, 540, 16 erwähnte, u. a. an Macedonius adressierte Brief des Georg v. Laodicea vom Jahre 358 (Soz. 4, 13, 2) beweift, daß Macedonius von Anfang an zu den Ho- 50 moiufianern gehörte. Mit den homoiufianern stand Macedonius an der Seite des Basis lius in Seleucia 359 (Bb II, 36, 35 ff.) ben Atazianern gegenüber (vgl. Soz. 4, 22, 3 ff.), als Homoiufianer ist er auf der Konstantinopolitaner Synobe von 360 (Bb II, 37, 47 ff.) zugleich mit Eleusius v. Cyzitus, Eustathius v. Sebaste u. a., bezw. etwas vor ihnen (Loofs, Eustath. S. 7), abgesett worden (Socr. 2, 42, 3; Soz. 4, 24, 3; Philost. 5, 1; 65 Hieron. chron. ann. Abr. 2375). Rach Sozomenos (4, 26, 1) zog sich Macedonius nach seiner Absesung auf einen Ort in der Rähe Ronstantinopels zurüch und starb bort. Daß bies lettere balb nach feiner Absezung geschehen fein muß, folgt daraus, daß Macebonius bei den Altionen feiner Parteigenoffen feit 364 (vgl. 28 V, 629, 20 ff.) nicht mehr beteiligt war (vgl. auch Soz. 8, 1, 7).

3. Zu einer eigenen Parteigründung hat also Macedonius nach 360 in biefem Leben wahrscheinlich gar keine Zeit mehr gehabt. Und was Sokrates (2, 45) und Sozomenos (4, 27, 1. 2) als feine neue Überzeugung angeben, entsprach feinem Denken mindeftens feit 358; er war seit langem ein Gesinnungsgenoffe des Eustathius von Sebaste (vgl. 5 Bb V, 627 ff.), war auch ebenso wie sein Freund Marathonius, ber ein Btochotrophium gründete (Soz. 4, 27, 4), und andere seiner Barteigänger (Soz. 4, 27, 3; Gregor. Naz. or. 41, 8, MSG 36, 440 C) gleich Eustathius (Bb V, 630, 10 ff.) ein Freund des Mönchtums (Soz. 4, 2, 3). Auch seine "pneumatomachischen" Anschauungen waren nichts Befonderes : alle homoiufianer teilten fie (Epiph. haer. 73, 1, ed. Petav. 845 D); benn 10 die "pneumatomachische" Meinung, daß der hl. Geist ein *rioµa* sei, war gar kein neues Fündlein, es war die alte origenistische Tradition, und das Nicänum hatte vom hl. Geiste gar nichts ausgefagt. Überdies ift, worauf schonton, und dus Ruthum gatte vom 64. Seeste gar nichts ausgesagt. Überdies ist, worauf schon Merenda (MSL 13, 199) mit Recht ausmerksam gemacht hat, bis über das Jahr 367 hinaus über diese Frage im Gebiet von Konstantinopel und Rleinasien gar nicht bebattiert: die Majorität der homoiussianer vollzog 15 in dieser Zeit in Bezug auf die Christologie ihren Übergang zum Nicänum (vgl. Bb V, 629, 89-40), sie waren die den Eudorianern (Bd V, 580, ssf.) gegenüberstehenden Ber-treter der Orthodoxie (vgl. den Rachtlang des Richtigen dei Soz. 7, 2, 2 und 8, 1, 7). Wie schot den Guber den Schotzer schutzen 2 Bie find fie, bezw. ein Teil von ihnen, Reper geworden? - Die Entwidelung fest ein in Alexandrien. Babrend feines britten Exils (356-362) hörte Athanafius burch ben 20 ihm befreundeten Bischof Serapion v. Thmuis von Leuten, welche in Bezug auf die Chriftologie ben Arianismus aufgegeben hätten, den Geist aber für ein xrloua, ja für einen ber bienenben Geister hielten, welche Hbr 1, 14 genannt sind, also für einen Engel (Athan. ad Serap. 1, 1, MSG 26, 531A). Athanasius hat bemgegenüber in seinen vier Briefen an den Serapion (MSG 26, 530-676) die Homoussie des Geistes als die 25 allein richtige Lehre entwickelt (bgl. 3. B. op. 1, 27 p. 594C) und hat nach feiner Rudtehr nach Alexandria auf der Synode von Alexandria (vgl. 36 II, 39, 54 ff.) die Wieder= aufnahme von früher Rompromittierten davon abhängig gemacht, daß sie das Nicanum acceptierten und die These von der Rreatürlichkeit des Geistes verwürfen (tom. ad Ant. 3, MSG 26, 800 A). Dem Athanafius, ber lange im Drient geweilt hatte, wo feit Ter-20 tullian die Homoussie des Geistes ebenso wie die Annahme der Homoussie (vgl. das sog. Sar-dioense, Hahn' § 157) feststand, konnte die Annahme der Homoussie des Geistes desto weniger schwer fallen, je sicherer ihm die Einheit in der Trinität war (vgl. Bd II, 204, 26). Beit schwieriger war es für bie aus dem Kreise ber Homoiufianer stammenden und in 85 der origenistischen Tradition stehenden Jungnicaner, bier mitzugehen. Daber bie Zurückhaltung des Basilius von Cäsarea (Bd II, 438, 89 ff.), der noch 371 in einer Festpredigt aus Rlugheit von der Gottheit des hl. Geistes schwieg und deshalb von Gregor v. Nazianz fich verteidigen und tadeln laffen mußte (Greg. Naz. ep. 58, MSG 37, 114; Loofs Eustath. S. 68; über B.s dogmatische Gedanten f. Schermann S. 89—145)! Daher 10 die gewinnende Liebenstwürdigkeit und die gespreizte Vorsicht, die Gregor v. Razianz gelegentlich entwidelt, wenn er bie Gottheit des hl. Geistes vertritt (vgl. Bb VII, 145, 20 ff. und or. 41, 8, MSG 36, 440; über G.s dogmatische Gebanken f. Schermann S. 145 bis 167)! Daher die Objektivität, mit welcher derfelbe Gregor einmal die bunte Menge ber Meinungen charakterisiert, die in der Christenheit noch um 381 in Bezug auf den bL 45 Geist vorhanden war, wenn er sagt: "Bon den Beisen unter uns halten die einen den bl. Geist für eine Rraft (evégyeia), die anderen für ein Geschöpf, andere für Gott, noch andere (wie 3. B. Euftathius, f. Bb V, 629, 50) wollen sich nicht entscheiden aus Ehr-furcht, wie sie sagen, vor der Schrift, die sich nicht beutlich barüber ausspreche deshalb wollen sie ihm weber göttliche Verehrung geben, noch sie ihm absprechen, nehmen also 50 eine unklare, in der That aber sehr schlimme, Stellung ein. Bon denen aber, die ihn für Bott halten, behalten die einen diefen frommen Glauben für fich, die anderen wagen es, ihn auch auszusprechen. Andere, die noch flüger fein wollen, meffen gewiffermaßen die Gottheit, indem sie gleich uns die Dreiheit annehmen, aber einen solchen Abstand behaupten, daß das eine nach Wesen und Macht unendlich, das zweite nach der Macht, aber 55 nicht nach bem Wefen, das britte in keiner ber beiden Beziehungen unendlich sei, indem fie auf ihre Beise ausbrücken, was andere mit dem Unterschied des Schöpfers, des Helfers und des Dieners sagen" (or. 31, theol. 5, 5, MSG 36, 137 CD). — Die Frage, wie es zwischen biefen vorsichtigen Anwälten ber Homousie bes Geistes und ihren einft homois ufianischen Gesinnungsgenoffen, welche bie Gottheit des bl. Geiftes nicht annehmen wollten, 60 zu dem Bruch gekommen ift, der die letzteren als "Bneumatomachen" in die Rolle ber

Reper drängte, ift nicht mehr sicher zu beantworten. Die Autorität des Athanasius, die Forderung bes alerandrinischen Konzils und das frühe Eingehen des Meletius v. Antiochien auf bieje Forderung (vgl. Bb V, 629, sa ff.) - dies Dreifache ift vielleicht bas Entscheibende gewesen. Und ber anscheinend mehr burch bies Dreifache, als burch bie vorgeschobenen Gründe, bedingte Bruch zwischen Basilius v. Cäsarea und Eustathius von Sebaste im 5 Jahre 373 (Bd V, 629, 50 ff.) scheint nicht nur für Basilius einen Wendepunkt bezeichnet ju haben: Eustathius wurde der πρωτοστάτης της των πνευματομάχων algéoews (Basil. ep. 263, 3 ed. Bon. III, 406 C, anni 377). Bei benjenigen Jungnicanern, welche bie Homoufie bes Geistes annahmen, ward ihre homöusianische Vergangenheit vergeffen : fie find, wie die drei großen Rappadozier (Bafilius und die beiden Gregore), gar 10 große äylol *narkoes* geworden; bei denen aber, welche vor diesem Schritte sich scheuten, tonstatierte man ein Wiederburchkommen der arianischen Grundfarbe (Basil. op. 130, 1, p. 222 CD): als Huagiarol (so hießen bei den Homoussianern die Homoiussianer) Hrov Ilvevuaroudaroi sind sie 381 in Konstantinopel verurteilt worden (can. 1 Mansi III, 557 f.). Und doch ist es mehr als zweiselhaft, ob irgend einer der Bneumatomachen in 15 Bezug auf die Christologie heterodor gedacht hat. Es mag zwar an der Nachricht des Sozonnenos (7, 2, 3; weniger bestimmt Socr. 5, 4, 3), die Bneumatomachen hätten auf einer im Jahre 378 zu Antiochia in Karien gehaltenen Synode beschlossen, vous zum duocovocoz zurüczukehren, etwas Wahres sein; denn schon Basilius (ep. 244, 9 p. 382 A) warf dem Euftathius vor, daß er einer in Chaitus 376 vereinbarten Formel 20 jugestimmt habe, welche das succession nicht erwähne, aber das successions nard nárra behaupte, und der Verfasser der sermones Arianorum (vgl. oben S. 41, 52) sagt: Macedoniani dicunt filium similem per omnia et in omnibus patri (fragm. 6, MSL 13, 610 C). Allein, so wenig Eustathius, wenn er aus kirchenpolitischen Gründen eine Rücklehr zu dem δμοιος κατά πάντα (vgl. Bd II, 35, 24 ff.) für zweckmäßig hielt, damit 25 vom Nicanum, bas er acceptiert patte, jurudjutreten beabsichtigte (vgl. Loofs, Eustath. S. 69 Anm. 3 und S. 77 Anm. 2), fo entschieden widersetten fich bie Macedonianer, an welche bie sermones Arianorum fich wenden, allen denen, qui dicunt esse differentiam inter lumen natum et non natum (fragm. 9, p. 613B, bgl. 6 p. 610 C): als aequales honore und aequales virtute galten Bater und Sohn dem [uns unbefannten] so Soziphanes, ber damals ihr princeps war (ib. 9 p. 613 C). Der Arianer sagt beshalb von Macedonianern und Orthodoren: de patre et filio convenit eis, et de spiritu sancto dissentiunt (fragm. 6 p. 614 A). Entscheidend ift, daß Gregor v. Nazianz in einer 381 in Ronstantinopel gehaltenen Pfingstpredigt die Pneumatomachen als neol rov vidr by calvorres anrebet (or. 41, 8, MSG 36, 440 B; bgl. theol. 5, 24 ib. p. 160 C: 85 έξ ήμισείας εύγνώμονες und S. 147 not. 82 und 83). Wir hören auch, daß man auf dem Ronzil von Ronstantinopel die 36 Pneumatomachen, die unter Führung des Eleufus v. Chaicus und Marcianus v. Lampfacus erschienen waren (Bb II, 43, 48 f.), in gewinnender Weise an ihre Zustimmung zum Nicänum und an die frühere Rirchengemein= schaft erinnert habe (Socr. 5, 8, 7), und Gregor v. Razianz wirdt in der erwähnten 40 gleichzeitigen Predigt um fie, wie er felbst fagt, "nicht wie einer, ber einen Sieg davon= tragen will, fondern, um Brüder zu gewinnen, durch deren Trennung wir zerriffen werden" (or. 41, 8 p. 440 B). Da die Pneumatomachen einer Einigung durch ihren Weggang vom Konzil auswichen (Socr. 5, 8, 10), wurden sie verurteilt (vgl. oben Zeile 13) und verfielen, nachdem auch die gütlichen Verhandlungen im Juni 383 (vgl. Bd V, 600, 7 f.), 45 bei benen wiederum Eleusius sie vertrat (Socr. 5, 10, 24), resultatlos verlausen waren, ben Repergejegen bes Theodofius (vgl. oben G. 41, 37). Doch verfichert Sofrates (5, 20, 4 f.) ausdrücklich, daß keine der diffentierenden Gruppen außer den Eunomianern verfolgt und in ihren Gottesdiensten gestört sei. Erst Nestorius hat in Konstantinopel und Cyzicus die Begnahme "macedonianischer" Rirchen veranlaßt und dadurch einzelne dieser Bneumato= 50 machen in die orthodoge Rirche hineingenötigt (Socr. 7, 31). Die übrigen werden ausgestorben sein.

Racedonius hat für diese ganze Entwidelung seit 360 nichts gethan. Daß man in der Zeit um 380-87 die Pneumatomachen in Konstantinopel nach ihm nannte, erklärt sich wohl daraus, daß seine von den in Ronstantinopel herrschenden Homöern sich getrennt so haltenden Anhänger seit seinem Tode einen Bischof sich zu bestellen nicht vermochten (Soz. 8, 1, 7), daher noch nach dem genannt wurden, dessen Abseug ihre Trennung von den Homöern inauguriert hatte. Selten ist ein Mann so unschuldigerweise zum "Härestarchen" geworden! — Eine monographische Bearbeitung des in diesem Artikel behandelten Stoffes würde sich lohnen. Ihre Resultate habe ich hier nicht antecipieren wollen 60 und können; diefer Artikel ist nicht mehr als eine Momentaufnahme des mir Überseh= baren. Loofs.

Mährifche Brüder f. Bb III S. 445ff.

Märtische Roufessionen, b. h. Ronfession, giltig unter ben beutschen Reformierten ber Mart Brandenburg find 1. bie Confessio Sigismundi, worüber s. ben Art. Sigismund Johann, Rurfurst von Brandenburg; 2. das Leipziger Rolloquium vom Jahre 1631, b. h. bie Erklärungen der reformierten Theologen, die daran teilnahmen, s. ben Art. Bb XI S. 363; 3. die declaratio Thorunensis, nämlich die generalis professio doctrinae ecclesiarum reformatarum in regno Poloniae etc. und die specialis 10 declaratio, welche die Reformierten bei dem Religionsgespräch zu Thorn 1645 übergaben. S. ben Art. Thorn, Religionsgespräch. Der Tert der brei Symbole bei Niemeyer, Collectio confessionum in eccles, reform. public. 1840 p. 642 sq.; Augusti, Corpus libror. symbolic. 1827, p. 369 sq.

Märtyrer und Betenner. — Egl. die Litteratur Bd I 141 ff. u. VII, 554 ff. Ferner 15 Dodmell, De paucitate martyrum in beffen Dissert. Cyprianic. Oxf. 1684; Sagittarius, De natalitiis martyrum in primitiva ecclesia und De martyrum cruciatibus in primitiva ecclesia, beide ed. J. A. Schmid 1696; Bingham, Origines etc., IX, S. 132 ff.; Gaß, Das christiftiche Märtyrertum und beffen Jbee, 86Xh 1859; A. Ehrhard, Die Legendenfammlung des Symeon Metaphrasites und ihr ursprünglicher Bestand, in der Fessichritzum 20 1100 jährigen Jubildum des beutichen Campo Santo in Rom, Freib. 1897; Forschungen zur Hagiographie der griechischen Kirche, RDS 11 (1897); Die vornicänische Litteratur. Straßb. Theol. Studien, 1. Supplementde, Freib. 1900, S. 539ff. (hier noch weitere Litteratur); H. Delehaye, L'Amphitheatre Flavien et ses environs dans le textes hagiographiques, Anal. Bolland. 16 (1897) und Brüsser Anal. Boll. und selbstiständig: Maelineau, Les actes des martyres de l'église copte, Bar. 1900; S. Adelis, Die Martyrologien, thre Geich. u. ihr Wert, AGG 1900; Knopf, Ausgemählte Märtyreratten, Freib. 1902; Acta martyrum selecta von D. v. Gebhardt, Berlin 1902; M. Urbain, Ein Martyrologium der drifft. Gem. zu Rom, TU RF VI, 3; A. Deißmann, Ein Originaldofument aus der bioflet. 20 Christenverfolgung, Tüb. u. Lyz. 1902.

Märtyrer heißen die Zeugen der chriftlichen Bahrheit unter Berfolgungen. Werden im NI (1961, bef. Zahn, NII. Einl.\* II, 15) die Augenzeugen des irdischen Bandels Jesu und seiner Auserstehung so genannt, so doch auch schon die, welche mit ührem Blute dies Zeugnis beträftigt haben (AG 22, 20; Apt 2, 13, 17, 6, bgl. 6, 9, 20, 4 rör Be dogazuksvar reft. nerekenauksvar die the gerr seinen Jüngern vorherverländigt (Nt 5, 10ff. 10, 17 ff. 23, 34, 24, 9, 21 f.; Mc 13, 19 f.; Le 11, 49, 12, 4; Jo 15, 18 ff. 16, 2 ff.). Die Bezeugung seines wällen hatte der Herr seinen Jüngern vorherverländigt (Nt 5, 10 ff. 10, 17 ff. 23, 34, 24, 9, 21 f.; Mc 13, 19 f.; Le 11, 49, 12, 4; Jo 15, 18 ff. 16, 2 ff.). Die Bezeugung seines Ramens ift mit Berfolgungsleiden ungertrennlich verbunden (MG 9, 16, 14, 22.; 2 II 3, 12; 1 Kt 2, 21), aber eben deshald sind biese ein Ruhmestitel für 20 den Christen (MG 5, 41; Mö 5, 3; 2 Ko 4, 8 f. 12, 10; 1 Kt 2, 19 f. 4, 13). An solchen Beaugen unter Berfolgungen bat es daher nicht geschlt seit der Geißelung der Apostel, der Eteinigung des Stephanus, der Hinrichtung des Jalobus, den Geiben eines Betrus und Baulus (Jo 21, 19; MG 5, 40, 7, 56, 12, 14, 19, Rap. 21 ff.; 2 Ko 11, 23 ff.; 2 Ii 4, 16 ff.). Im Gegensta zu der Annahme ungezählter Scharen von Märtyrern, von 25 benen die Legende und zahlreiche Märtyreraften und Martyrologien (siehe über diefe Bb I, 140 ff.) berüchten, oder auf die man aus dem Befund der Katatomben (i. d. A. Blutgläser Bb III, 266 ff.) geschlosse in mersta im Berhältnis zur Gesantzahl der Christen getötteten ogodoga edagisuptro, aber offenbar im Berhältnis zur Gesantzahl der Christen gelegentliche. Bon den Märtyrern in der von Tacitus, Annal. 15, 44 geschlicherten neronitgen Barty, Märtyrer ganz geschlt" (I. Bb III, 824, 45). Unser Runde ift nur eine gelegentliche. Bon den Märtyrern in ber von Tacitus, Annal. 15, 44 geschlicherten neronitgen Barty. Märtyrer ganz geschlt" in bei von Tacitus, Annal. 15, 44 geschlicherten neronitgen Barty. Bartyrer ganz geschlt" in be von Tacitu

Berfolgung zur Berleugnung zwingen zu laffen. Die Briefe des Ignatius (über den nacheusebianischen Ursprung ber Alten seines Marthriums vgl. gahn, Ignatius S. 25 ff. nacheusebianischen Ursprung ber Alten seines Marthriums vol. Jahn, Janatius S. 25 ff. und Lightspots Ausgabe; zuletz Funk, KGI. Abhandl. u. Unters. II) zeigen ebenso sein glühendes Verlangen nach dem Marthrium (Ad Rom.), wie die dem Märthrer überall entgegengebrachte Verehrung (Ad Eph. 1. 2. Magn. 2. 6. Trall. 1. Sm. 9). Wie charalterissischer Verehrung ist und seiner die des Marthrium Volklards für die Bertschätzung des Marthriums um 155 ist, habe ich Bd III, 554, 47 ff. ausgeführt. Zugleich wird dawor gewarnt, sich freiwillig zum Marthrium herzuzudrängen (4 [Cus. IV, 15, 8]: odx éxauroux rods xoooineras éxoooines). Es ist auch eine andere Stimmung, wenn die Märthrer, von benen Justin, Apol. II, 2 erzählt, und Justin selbst 10 (vol. die Alten seines Marthriums 5, 6: di edzifs éxouer ... rumwonderres owdifval) ebenso die feillitanischen Märthrer um 180 (Pass. 15), ihre Verurteilung freudig begrüßen, wie wenn die stätlich martigilich beeinschlute Lassathonike. in den Märther des Rarvus, Ravulus wenn die fichtlich montanistisch beeinflußte Agathonike, in den Akten des Rarpus, Papplus und ihres eigenen Martyriums 42 ff., von der Todesfreudigkeit des Karpus begeistert und das himmlische Mahl schauend, mit Frohloden zu jenem auf dem Holzstoß springt (III 15 III, 2, 451 f.). Ob die Schar, die sich in der Verfolgung des Arrius Antoninus in Kleinafien freitvillig als Chriften befannte (Tertull., Ad Scap. 5), bies aus ichtwärmerischer Begeisterung that, bleibt unentschieden. Während die Gnosis geneigt war, eine unlautere Umgehung bes Martyriums zu empfehlen (vgl. Tertullians Scorpiace. Clem. Aler. Str. IV, 13 ff.), die Marcioniten nicht wenige Märtyrer in ihren Reihen zählten (Euf. 20 RG IV, 15, 46; V, 16, 21), verwarfen die Aussprüche der "neuen Prophetie" die Flucht in der Berfolgung und forderten zu freiwilligem Martbrium auf (Tert., De fuga 9. 11; De anima 55). - Der ergreifende Bericht über die Berfolgung zu Lyon (Euf. RG V, 1-3) giebt zugleich einen Einblick in die Beurteilung des Martpriums von seiten der Kirche. Gott verleiht den Märtprern die Kraft, leidet in ihnen und besiegt durch sie Wider= 25 facher (V, 1); an ihnen, Chrifti Athleten und feiner geschmtickten Braut, glaubt man einen Wohlgeruch wie von irdischer Salbe wahrzunehmen (V, 1, 35; vgl. IV, 15, 37). Einen Betveis ihres bemütigen Sinnes sieht man barin, daß sie noch nicht als "Märtyrer" gelten wollen, sondern nur als "Betenner", bie der "Gnade der Bollendung" noch bedürfen (V, 2, 2 f.); ebenso aber auch darin, daß sie Fürbitte für die Gesallenen einlegen (V, 2, 5 f.). so Dies Recht der Fürsprache pflegte auch sonst geübt zu werden (vgl. Eus. V, 18, 7; Tert, Ad mart. 1: quam pacem quidam in ecclesia non habentes a martyribus in carcere exorare consueverunt; Acta Pionii 12); als Montanist hat Tertullian aufs herbste darüber gespottet, dem Märtyrer möge genügen die eigenen Sünden zu tilgen (De pud. 22). Übertrieben aber offendar im Anschluß an wirkliche Vorgänge 25 folibert Lucian, De morte Peregrini 12 (er fagt auch Exórtes abrods Erudidoacir of rollol) bie Verehrung und Fürsorge, die den Märtprern zu teil wurde. Auch Tertullian tadelt als Montanist die übermäßige Versorgung der Märthrer; infolge desse habe ein solcher auf der Folter mit Verbauen beschäftigt (digessit nicht discessit mit den Ausgaben ist zu lesen) nicht zu bekennen vermocht und somit verleugnet (De ieiun. 20 12). Entgegengesets hatte Tertullian früher selbst Ad mart. 1. 2 (per curameter siae et agapen fratrum) geurteilt. Zwar Bionius, deffen Marthrium freilich tros Eus. RG IV, 15, 47 wohl erst unter Decius fällt, weist Darbringungen zurück (Pass. Pion. 11). Aber auch eine Berpetua erkennt dankbar die ihr durch Diakonen verschaffte Erleichterung an (Pass. Perp. 3, vgl. auch 9). In diefer Passio erscheint es als ein Vorrecht 45 der Märtprer Offenbarungen zu erbitten (4), als ihre Aufgabe der Kirche Frieden zu vermitteln (13); so sehr leidet Christus mit seiner Kraft in ihnen, daß ihnen selbst die Em-pfindung des Schmerzes erspart bleiden tann (9. 15. 20); bgl. auch Bd VII, 555, 4ff. Ueber die göttliche Machterweisung im Martyrium f. auch Tert., De fuga 9.; Hipp., In Dan. II, 38, 4. Als Prärogative der Märtyrer bezeichnet es Tertullian, unmittelbar so burch ben Tod zur Berherrlichung zu gelangen (De resurr. c. 43; De an. 55), und ebenso Hippolyt (In Dan. II, 37, 4 ούτος γαο ουκέτι ουδέ κοίνεται, αλλά κοινεϊ, μέρος ίδιον έν τη πρώτη αναστάσει έχων). Beide sind sich boch zugleich bewußt, baß auch ein Märtyrer (Tert., De praeser. 3: si episcopus, si diaconus, si vidua, si virgo, si doctor, si etiam martyr) in Häresse ober in schwere Sünden geraten ss könne (Hipp., In Dan. II, 37, 2, vgl. dazu II, NF I, 2 S. 71). Von Callist be-richtet Hippolyt Philos. IX, 12, daß er um Märtyrer zu werden, den jüdischen Gottes-dienst gestört habe; dasur in die Bergwerke Sardiniens verschidt, aber unter den durch Marcia Befreiten zur Freiheit gelangt, gilt er fortan als Confessor (und wird schließ= lich römischer Bischof; vor ihm unter den römischen Bischöfen nur Telesphorus Märtyrer). so Real=Enchtlopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. X11. 4

Nach den Kanones Hipp. 45 f. hat der Märtprer Anspruch auf die Aufnahme in das Breschterium; vgl. dazu Tert., Adv. Val. 4 und nach Hipp. (?) bei Eus. KG V, 28 den Märtprerbischof Natalis. Das Geschich der Märtprer in jenen Tagen zeigt Hippolyts lebensvolle Schilderung ber antichriftlichen Verfolgung, wo allgemein geschehen werde, was to jest  $\mu e \rho u c \sigma_{S}$  (In Dan. IV, 50 f.) Im Übrigen stehen bei Tertullian (3. B. Apol. 30) noch die gleichen Todesarten: wilde Tiere, Feuer, Schwert, Kreuz in Aussicht, wie schon bei Ignatius (Ad Rom. 5; Sm. 4, 2), daneben die Berschütung auf die Inseln und in die Bergwerke (Apol. 39). Über die Berurteilung von Christinnen ad lenonem statt ad leonem bgl. Apol. 50. De pud. 1, auch Pass. Pion. 7. Euf. S. VIII, 14, 14; bazu 10 Mommfen, Strafr. S. 955. Richt obne Grund hat Clemens Aler. fo eingebend Stromm. IV, 13—104 vom Martyrium gehandelt; er verwirft zwar die freiwillige Selbstangabe, beurteilt jede christliche Lebensführung als ein Martyrium, aber erblickt doch im Märtyrertod ben einzigen Weg zur Bolltommenheit (S. 596 f. 623). Drigenes hat nach Euf. RG VI, 1 ff. als Jungling, am freiwilligen Martyrium gehindert, boch um so eifriger seinen 15 Vater zum Ausharren ermutigt und die Märtyrer selbst zur Richtstätte geleitet. Später preist er in einem Eis µágrugas ngoroentusds lóyos, wohl um 235, das Martyrium als die innigste Vereinigung mit Christus (10), als die einzige äguidalente Gabe an Gott (28); vielleicht, daß manche durch das Blut der Märtyrer ertauft werden (50). Rethodius, Symp. S. 156 preist boch auch die Jungfräulichkeit als Martprium. Eine 20 Uebersicht über die Martprien von 180-249 giebt Neumann S. 283 ff. Eine ungleich größere Zahl von Märthrern und Betennern, freilich auch von Ber= leugnenden, wurde durch die spitematischen Verfolgungen in der Mitte des 3. Jahrhunderts geschaffen. Jetzt ward daher sowohl die Frage nach der Wiederannahme der Gefallenen (j. b. A. lapsi Bd XI, 283 ff.), wie die nach der den Confessionen dabei einzuräumenden 25 Mitwirtung eine brennende. Cyprians Briefe zeigen den Anfpruch der Confessoren, von sich aus die Aufnahme Gefallener zu verfügen (op. 15. 22, 2. 23. 27 2c.), und er muß ihnen entgegenkommen und sich zu Kompromissen mit ihnen herbeilassen (op. 18ff.). Die Flucht in der Verfolgung ist immer noch mit einem gewissen Makel behaftet, wie 3. B. die Selbstrechtfertigung bes Dionpfius von Alexandrien und die Stellungnahme ber 3. 5. ote Seibirtergefertigung des Dongluts von Alegandrich und die Stellungnagme der so römischen Pressyster zu Cyprians Flucht zeigen. Cyprian aber bezeichnet eine solche Flucht unter Preisgebung seines Besiches als ein Bekenntnis zweiten Grades (De laps. 3), wie er anderwärts die Todesverachtung in der Pflege Bestranker dem Martyrium an die Seite stellt (De mortalitate 17). Er hat selbst ein ruhmvolles Martyrium erduldet, wie auch mehrere römische Bischöfe. Von manchen Märtyrern dieser Zeit im Orient sind so noch echte Alten erhalten (Ruinart ed. Ratisd. S. 185 fl.). Biel zahlreicher sind Eusen beitesting his Märtwerzer konge der dieser Aussellen Gerade and Geradien werden werden werden der Stellt under sons der Geradien en Bertwerzer sons der Dieser Bertwerten der Gerade aussellten Gerade Geradien der Stellten erhalten (Ruinart ed. Ratisd. S. 185 fl.). Biel zahlreicher sind Euseken gerade Geradien werden werden der Stellten erhalten Gerade Geradien der Stellten der Geradien Gerade Geradien der Geradien der Bertwerten der Geradien Gerade Geradien der Geradien der Geradien der Geradien der Geradien der Geradien der Gerade Geradien der bie Märtprerakten aus der diokletianischen Verfolgung. Die Mitteilungen des Eusebius in der RG und in der Schrift über die Märtprer Palästinas, der Bericht des Laktanz, des Theophilus über sprische Märtprer u. a. geben bier zuverlässige Runde. Andererseits hat eine Sichtung bes Echten vom Unechten und Verunechteten in den erhaltenen Aften so noch nicht stattgefunden. Aber es ist Aussicht, daß der Umfang unserer Kenntnis der Marthrien dieser Zeit sich noch beträchtlich erweitern wird. Ehrhards Forschungen haben gezeigt, daß neben den Bearbeitungen der Marthrien durch Symeon Metaphrastes sich auch noch bie älteren Gestaltungen berfelben erhalten haben, und eine vergleichende Unterfuchung barf hoffen noch wertvolle Ergebniffe über ben ursprünglichen Bestand zu zeitigen. 45 Ebenso läßt eine Erforschung der lateinischen Martyrien erkennen, daß dieselben oder ihre Grundlagen teilweife in recht fruhe Beit zurudreichen. Auch burfen biejenigen freilich tnappen Passionen des Martyrologium Hieronymianum, die dem Nilomedischen Kalender entstammen und den Märtprerakten der Bibliothek zu Rikomedien entnommen find, einen hohen Wert beanspruchen (Achelis S. 190). Der ursprüngliche Bestand an 50 Märtyrernamen in jenem Martprologium ist namentlich durch Ausscheidung der Dubletten annähernd festzustellen, (ebendaf. 193 ff.), ein Ergebnis, das besonders ber Kenntnis ber Märtprer in diefer Berfolgung zu gute tommt. Die Gegenfase in betreff ber Berpflichtung zum Marthrium haben jest das meletianische und das donatistische Schisma bervorgerufen. Betrus von Alexandrien hat burch fein späteres Martyrium fein früheres Ber-55 halten wieder ausgeglichen; bennoch spielt das meletianische Schisma noch in die aria-nischen Streitigkeiten hinein. Den Anlaß zu der donatistischen Spaltung (f. d. A. Bd IV, 789 f.) bot das rücksche Vorgehen Cäcilians gegen die für die Pflicht des Martyriums eifernde Bartei und gegen die den tarthagischen Märtyrern erwiesene Versorgung und Verehrung (bgl. die vonatistische Passio des Saturninus und feiner Genoffen MSL 8 60 Sp. 688 ff.). Durch die Forberung der Auslieferung der biblischen Schriften war in

ŧ

biefer Verfolgung die Frage nach der Bekenntnispflicht eine besonders komplizierte geworden; daher traten gerade an ihr die zubor latenten Gegensätze besonders deutlich zu Tage. Die seit der Versolgung der Donatisten unter Konstans mit diesen verbundenen Enrumcellionen (s. Bd IV, 793, 42 ff.) aber erwählten nicht selten den freiwilligen Tod, um Märthrer zu werden. Schon von ihren Vorläufern ersahren wir durch Augustin 5 ep. 185, 3, 12 und C. Gaudent. I, 28, 12, daß sie bei heidnischen Söttersseichen das Martyrium zu erlangen suchten (vgl. auch die Erscheinungen, deren Clem. Aler. Str. IV, S. 571 gedenkt). Auf die Zeugnisse für die nunmehr den Märtyrern genidmete sperzig Märtyrer" ist ichon Bd VII, 555, 16 ff. verwiesen, sowie darauf, daß gerade der 10 Versig der Gedeine dieser Vierzig auf vielen Seiten behauptet wurde, und die gerade der 10 Versig der Gedeine dieser Vierzig auf vielen Seiten kehauptet wurde, und dieser von burch in die Stellung von Schutzgöttern kamen, selbst in den Augen eines Basilius und Gregor.

Als lavacrum sanguinis ift bas Marthrium stets bezeichnet worden (Tert., De bapt. 16; De pat. 13; Scorp. 6. 12 sordes quidem baptismate abluuntur, ma- 15 culae vero martyrio candidantur. Drig. 1. c. 30); Epprian schülbert es Ad Fortunatum pr. 4 als baptisma in gratia maius, in potestate sublimius, in honore pretiosius etc. Bon bes Methodius Schrift De martyr. wissen wir nur, daß er das Marthrium burch Christi eigenes Leiden geweicht sch. Bi 66, 10 ist ihm von den Märthrern geredet, die den wahren Olympischen Kampf siegreich bestehen, und denen er selbst 20 juggsählt zu werden begehrt (De res. I, 56). Vorsägliche Vorbilder für das Marthrium erblichte man in den drei Jünglingen Da 3 (Hipp., In Dan. II, 18 f.; Drig. 1. c. 33; Meth., De res. I, 56, 8), in Daniel, Eleazar 2 Mat 6, in der Mutter mit den 7 Söhnen 2 Mat 7 (vgl. Hipp. 1. c. III, 22 f.; Drig. 1. c. 22-27. 33; Meth. 1. c. I, 56). In den Todestagen der Märtyrer als ühren Geduristagen, deren Heiter ichon das Mart. 25 Polyc. 17 gedenst, werden bereits nach Tert., De cor. 3 Dilationen dargebracht, und Suprian schäft zu ührem Gedächnis schutischnen damit soluce et sacrificia ob commemorationes eorum). Man erholfte bavon bespriner Segnungen 12, 2; bgl. sacrificia pro eis semper . offerimus, quotiens martyrum passiones et 80 dies anniversaria commemoratione celebramus ep. 39, 3).

Als mit der Aufrichtung der Reichskirche das Martyrium der Bergangenheit angehörte, andererseits jeht heidnische Superstition ungehemmt in die Kirche einströmte, steigerte sich von selbst die Berehrung der Märtyrer ins Ungemeffene. Zwar besaß man noch Herven der Tugend, die man ihnen annäherte, in den Größen des Mönchtums, aber die 35 eigentlichen Heiligen blieben die Märtyrer. Prudentius und Fortunatus haben sie jeht dichterisch befungen. War die dahin die Berehrung der Märtyrer eine zumeist lokal beschränkte, so vollzog sich jeht ein gegenseitiger Austaussch. Der Hervenkult ward jeht zum Märtyrerkult, die Opfermahlzeiten der Parentalia zu denen der Natalitien der Märtyrer, die Reden auf die Herrichtet, man vertraut auf ihre Fürsprache bei Gott; doch hat schon ein Jovinian gegen die Uberschäung der Märtyrer und ein Bigilantius gegen die Verlerung ihrer Reliquien geeifert, Herven., Adv. Jov. II, 20. Adv. Vigil. 1 (das Rähere s.

An Märthrern hat es freilich auch in späteren Zeiten ber Kirche nicht geschlt. In 45 Persien, Armenien, Arabien 2c. wurden die Christen gerade seit der Aufrichtung der Reichsfirche Gegenstand der heidnischen Verschlung, nicht minder anderwärts von seiten der arianischen Germanen, zum Teil auch der Anhänger Mohammeds, wie sie selbst auch ihrerseits die Reper aufs blutigste versolgen ließ. Schon die Donatisten haben dies letztere als Merkmal, daß die katholische Kirche nicht die rechte sei, geltend gemacht. Für das 50 Rittelalter braucht nur an die zahlreichen Märtyrer unter den Baldensenn, strengen Franzistanern, Apostelbrüdern, Lollarden, an das Martyrium eines huß Unlaß sein Märtyrerlied zu dichten. Ihre zahlreichen Märtyrer liede als dus Malaß sein Märtyrerlied zu dichten. Ihre zahlreichen Märtyrerlieder sind ein Zeugnis wie von ben erduldeten Berfolgungen so von ber Martyriumsfreudigkeit der Täufer. Uberall wo Rom vorüber- 55 gehend oder dauernd über die Märty verschieder staufer. Uberall wo Rom vorüber- 55 gehend oder dauernd über die Märty verschieften wart zu werden. Beite Märtyrerslied zu dichten. Juste zahlreichen Märtyrerlieder sind zu einer eigentlichen Märtyrersterfolgungen so von ber Martyriumsfreudigkeit der Täufer. Uberall wo Rom vorüber- 55 gehend oder dauernd über die Märty verschiefter staufer. Auf über Märtyrers lirche. Aus über Märtyren Airche Frankreichs ward zu einer eigentlichen Märtyrerstressen Ausschlichen Alle Schonders in Japan und China, bestiegelten auch nicht wenige Christen der römischen Kirche ihr Betenntnis mit dem Tod und sind zum Teil heilig gesprochen worden. Das Blut der Märtyrer hat sich auf den evangelischen Missions-60

4\*

gebieten in Madagastar (wo jedoch die Zahl der wirklichen Märthrer lange sehr überschätzt wurde) und in Uganda aufs Neue als Saat des Ebangeliums bewiesen. In den entsetzlichen Versolgungen der Christen Armeniens und Chinas haben nicht wenige den Tod und das größte Elend statt der Verleugnung erwählt, ohne daß freilich die Christen= 5 heit unserer Tage den ersteren jene schuldige Teilnahme zugewandt hätte, die in der Rinche früherer Zeiten selbstwerständlich war. — Die aus der nordafritanischen Kirche betannte Erscheinung, daß manche den freiwilligen Flammentod erwählten, um Märttyrer zu werden, hat sich bei den "Altgläubigen" Ruglands wiederholt.

Die ebangelische Kirche freiert keine Märthrer. Ihr ist es nicht minder groß, Christo 10 zu leben als für ihn zu sterben. Aber auch ihr ist das Gedächtnis derer wert, die auch im buchstäblichen Sinn ihrem Herrn Treue bis in den Tod bewährt haben. Benwetsch.

Märtyrer, bie vierzig. — ASB t. II Mart. p. 12—19. Ruinart, Acta primorum Martyrum sincera, Amstel. 1713, p. 521 sq. (ed. Ratisb. 1859, p. 543 sq.). Frz. Görres, Krit. Unterj. über die Licinianifche Cyriftenversolgung, Jena 1875, S. 104 ff. Derj. in ZwLy 15 1878, 64—70. Nath. Bonwetich, Das Lestament der 40 Märtyrer zu Sebaste, NtZ 1892, 705—726. J. Haufleiter, Zu dem Test. der 40 Märtyrer, ebd. S. 978—988. Bonwetich, Das Lestament der 40 Märtyrer, neue griech. Leztausg. mit Erläuterungen, in den Studien z. Gesch. der Theol. u. Kirche I, 1, Leipzig 1897.

Das am 9. ober 10. März gefeierte Martprium der sog. 40 Ritter — richtiger der 20 40 Märthrer von Sebaste (in Kleinarmenien) — gehört zu den bestbezeugten Thatsachen ber altdriftlichen Märtprergeschichte (f. ben Art. Acta Martyrum I, 143, 8-5). Schon Bafilius b. Gr. (Hom. de XL martt., in MSG t. 31, p. 508 sq.; vgl. Ruinart l.c., p. 545) weiß über das wohl ins J. 320, zu Anfang der Licinischen Christenverfolgung, fallende Ereignis Genaueres zu berichten. Die gegenüber den Locungen und Drohungen 25 bes heidnischen Befehlshabers standhaft bei ihrem Betenntnis verbliebenen 40 Christen werden nadt auf der gefrorenen Eisdede eines Teiches eine ganze Nacht hindurch der ärgsten Wintertälte ausgesetzt. Sie alle bis auf einen erleiden standhaft den Lod des Erfrierens; der eine Abgefallene stirbt bei Empfang des heißen Bades, das ihm zur Siche-rung seiner Wiederherstellung verordnet worden war. Als der heidnische Wärter Zeuge so hiervon wird, bekennt auch er den Christenglauben und gesellt fich freiwillig ben Erfrierenden hinzu, fo bag bie Bahl Bierzig ber den Beugentob Erleidenden boch voll wird. Die Leichen ber Getöteten werben verbrannt und ihre Afche ins Baffer geschüttet, wodurch (wie Bafilius im Schlußtapitel feiner gomilie bemerkt) "bie auf ber Erbe zuvörderft Bepeinigten und dann in ber Luft Erstarrten folieflich burch Feuer und 20 affer hindurch= ss geführt wurden", zu buchfäcklicher Erfüllung des Bjalmworts Bj 66, 12. — Schon des Basilius Zeitgenoffen Ephräm (Opp. gr. t. II, Rom. 1743, p. 341 sq.) und Gregor v. Nyfja (in MSG 46, 749 sq.), sowie zu Anfang des 5. Jahrhunderts Gaubentius v. Brescia (MSL 20, 946) bezeugen dieselbe Legende. In den aus späterer Zeit als diese Bäter herrührenden Acta martyrii (f. ASB l. c., p. 19-21) werden auch die Namen 40 ber 40 Getöteten genannt, und kehren die einzelnen Züge der Paffion wieder, bereichert mit Ausschmuckungen, welche eine spätere Gestalt der Überlieferung zu erkennen geben. Daß jedoch ber wesentliche Inhalt biefes Berichtes, namentlich auch bie 40 Ramen, auf thatsächlichem Grunde ruhen, hat die neuerdings durch Bonwetich vorgenommene genauere Unterfuctung einer Διαθήκη τῶν άγίων τοῦ Χριστοῦ τεσσεράκοντα μαρτύρων gezeigt —

- 45 eines in griechischem Terte zu Wien und Paris, in altslavischer Übersesung im Troisto-Sergiewschen Kloster bei Mostau erhaltenen Schriftstudes, welches durch gewichtige innere Indicien, besonders auch durch die Wiedertehr der 40 Namen in seiner Unterschrift, durch die damit verbundenen Grußbestellungen 2c., sich als echte Urtunde zu ertennen giebt, die dem Verfasser Passener Balsion wohl ichon vorlag. S. den griechischen Tert nach der Biener 50 hl somt einer Verbeutschung der Ulan Version in der erten some - unter Pas-
- 50 Hol. samt einer Verbeutschung der flav. Version in der ersten, sowie dann unter Kollation auch der Bariser Hol. noch sorgsältiger wiedergegeben — in der zweiten der oben genannten Abhandlungen von Bonwetsch und vgl., was die Echtheitsindizien betrifft, besonders auch Haußleiter a. a. D. Bödler.

Mäßigfeitsvereine f. Enthaltfamteit Bb V G. 396, 31.

55 **Wagarita, Magarites.** Bei einigen Schriftftellern des Mittelalters Benennung für die Apostaten von der christlichen Religion, namentlich für diejenigen, die zum Islam übertraten. Woher die Benennung rührt, ist unbekannt. S. Du Cange s. v. **Derzog** †• Magdalena f. Maria Magdalena.

Ragdalenerinnen. — Helhot, Gesch. aller Kloster- und Ritterorden III, 426-455. Giucci, Iconografia storica etc., VIII, 122-126. Fehr, Mönchsorden I, 419 ff.. II, 317 ff. Uhlhorn, Christl. Liebesthätigkeit II, 298-303, 500. Heimbucher, Orden u. Kongr. I, 528-533; II, 311, 350.

Ueber Magdalenenasyle im Protestantismus f. bes. C. Herbst, Die Magdalenensache mit bes. Rückficht auf Holland und die Asyle vom Rhein, Elberseld 1867; Uhlhorn III, 390. 398. 404; Th. Schäfer, D. weibl. Diatonie 2c., Hamburg 1880, II, 89 ff.; ders., Art. "Helbring" in d. Enc. VII, 613—615. Bgl. A Riemann, Art. "Unsittlichteit und beren Betämpfung" in Schäfers Evang. Boltslexiton, Bielefeld 1900, S. 775—778 (hier am Schlusse reichliche Mit- 10 teilungen über die neueste Litteratur).

Ein einheitlicher Ursprung der verschiedenen, seit den letzten Jahrhunderten des Mittel= alters unter biefem Namen entstandenen Genoffenschaften zur Bflege und Rettung gefallener Frauen dürfte schwer nachzuweisen sein; die verschiedenen Kongregationen des Namens scheinen polygenistisch, d. b. von einander unabhängig an verschiedenen Orten, ins Dasein 15 getreten zu sein. Als älteste Bereine von Büßerinnen unter dem Patronat der h. Maria Magdalena gelten mehrere auf deutschem Boden entstandene Institute dieser Art, 3. B. der Magdalenerinnenkondent zu Met, welcher (getwiß übertreidend) seine Existenz sogar bis auf das Jahr 1005 zurückzuführen suchte; das Reuerinnenfloster zu Trier, das um 1148 gegründet sein soll (nach Marr, Gesch. v. Trier IV, 401, bessen Angabe aber ausreichender 20 Belege entbehrt). Bestimmtere Nachrichten liegen vor über mehrere zu Ansang des 13. Jahrhunderts, wohl im Jusammenhang mit der vom hl. Franz ausgehenden Erwedung, erfolgte Gründungen berartiger Institute, nämlich zuerst über ein Büßerinnenkloster auf dem Frankenberge zu Goslar (gestistet gegen 1215, laut einem Erlaß des Kardinals Otto von 1220 im Chronicon coenobii montis Francorum Goslariae [Frantfurt 1698], p. 8); 25 sodann über die von einem Priester Rudolf zwischen 1220 und 1230 zu Worms und Straßburg gestifteten Klöster ber hl. Maria Magdalena; desgleichen über ein um dieselbe Zeit entstandenes Haus zur Aufnahme gesallener Frauen in Speier (Uhlhorn II, 299. 500). Bestätigungsbullen zu gunften der Privilegien deutscher Frauenvereine unter diefem Namen erließen die Bäpfte Gregor IX. und Innocenz IV. zwischen 1227 und 1251 (vgl. die Re= 20 gesten darüber bei Grotefend, Beiträge zur Gesch. der Stadt Frankfurt, 1881). Die in ben betr. Klöftern wohnenden Schweftern folgten der Regel Augustins und wurden von Bröpften, die ein dem ganzen Orben vorgesetzer Generalpropit bestätigte, beauffichtigt. Alöster diefer Art befanden sich um 1250 auch u. a. zu Erfurt, Prenzlau, Malchow, Wien, Regensburg 2c., und zwar angeschlossen bald an diesen bald an jenen größeren Orden — 85 wie denn die Infassinnen solcher Magdalenenhäuser ihre Regel häusig wechselten (Uhlh. II, 301). — Die letten mittelalterlichen Jahrhunderte brachten weitere Gründungen in beträchtlicher Zahl. Johann Milicz, der böhmische Vorläufer Huffens, ließ um 1372 in Prag ein großes Haus für büßende Gefallene herrichten, in dessen der hl. Magdalena ge= weihten Rapelle tägliche Bredigten für bie Neubekehrten gehalten wurden; bie in bem vorher 40 fehr verrufenen Stadtteil "Alein-Venedig" (Benatky) gegründete Stiftung erhielt den Bei-namen "Alein-Jerusalem" (Neander, AG. 11, 769). Schon vor diesem Prager Magdalenum follen ähnliche Häufer in Marfeille (durch ben "fel. Bertrand", 1272) fowie in Reapel (1324, burch Rönigin Sancia von Aragonien) entstanben sein. Das erste bestimmtere Hervortreten der Magdalenerinnen von Met fällt ins Jahr 1432. In Paris trat 1492 45 unter Bischof Johann Simon V. ein Konvent solcher Frauen ins Dasein, verfaßt nach der Nonnenregel Augustins, mit einem Artikel in den Statuten, welcher ausdrucklich nur gefallenen Frauenspersonen und zwar solchen von jüngerem Alter (noch unter 35 Jahren) die Aufnahme gestattete. In Rom stellte Leo X. 1520 eine berartige, gleichfalls nach Augustinerregel versaste Genossenschaft von Madalenotten unter die Aufsicht einer Erzz 50. bruderschaft barmherziger Brüder, räumte ihr ein Gebäude ein und beschenkte sie reichlich. 1550 entstand in Sevilla ein ähnlicher Konvent, 1618 besgleichen in Rouen und Bor= deaux u. f. f. — So ftrenge bie den meisten diefer Bußerinnenvereine vorgeschriebenen Rafteiungen waren — für jenen Parifer Verein 3. B. allfreitägliche Geißelung, sowie während ber Karwoche sogar tägliche Geißelung 2c. — geriet doch die Disziplin bald sehr 55 in Berfall, wozu auch der Umstand beitrug, daß man, entgegen der ursprünglichen Be-ftimmung und Richtung des Ordens, vielsach nur Nichtgefallenen die Aufnahme gewährte. Für Baris erfolgte daher während der Jahre 1637—40 unter Mitwirkung des hl. Bincenz von Baula (vgl. Helpot III, 449 f.) eine Reuordnung der Einrichtungen des dortigen

5

Drbens, die dann auch in Bordeaur, Rouen und anderen Madelonettenhäusern eingeführt wurde. Nach dieser 1640 kirchlich bestätigten Reform soll der ganze Orden drei Klassen oder Grade von Mitgliedern umfassen: 1. Die Kongregation der hl. Maria Magdalena (im engeren Sinne), mit ziemlich strengen Gelübben, die nach zweijähriger Brobezeit ab-5 gelegt werden und bei deren Ubernahme die Brostentinnen mit einem schwarzen Leichentuche überdeckt, dann von allen Schwestern mit Weihwasser besprengt, endlich mit einer Dornentrone geschmucht werden; verpflichtet sind diese Magdalenerinnen des obersten oder

- ftrengsten Grades zum Tragen eines dunkelgrauen Rocks und Scapuliers mit weißem Gürtel, zum Fasten an allen Freitagen sowie in der ganzen Adventszeit, zu mehrsachen retraites 10 spirituelles von 1—3 Tagen Dauer u. s. f.; 2. die Kongregation der hl. Martha, ohne strengere Gelübde und Scapulier, bloß zum Tragen eines weißen Schleiers verpflichtet, mit der Erlaubnis im Falle hinreichender Besserung das Kloster wieder zu verlassen und zu heiraten; 3. Kongregation des hl. Lazarus, aus den der Anstalt unfreiwillig behufs ihrer
- heilung vom Laster ber Wollust Überwiesenen bestehend. Der Magdalenensache widmen sich übrigens auch mehrere jener neueren katholischen Frauenkongregationen, über welche in Bb VI S. 236 ff. gehandelt wurde. So der Orden Notre Dame de Resuge der Elisabeth de la Croix zu Nanch († 1649); die Schwesserdes hl. Joseph mit ihrem Hause der Einsankeit Magdalenas zu Montauban (seit 1821); der seit 1828 von Angers aus über ganz Frankreich berbreitete neuere Frauenorden "Bom Router Markenscher Bescherter Bescher Bergensteren Bescheren Bescher Bescher Bescher Bescheren Bescher Bescheren Bescheren Bescheren Bescher Bescher Bescheren Bescheren
- 20 guten Hirten" 2c. (Näheres bei Heimbucher I, 530-583). Einige ben Namen Magba= lenen führende kath. Bereine haben mit dem Rettungswerk an gefallenen Frauen über= haupt nichts zu thun; so die zu Air 1633 von Marie Madeleine Martin de la Trinits gestissteren und zutweilen nach berselben benannten Soeurs de la Missericorde (Heimb. I, 534 f.) und das 1808 von der Gräfin Maddalena v. Canoffa gegründete Institut der
- 25 "Mägbe ber Armen" ober Canoffanerinnen (ebb. II, 452). Für die hierher gehörigen ebangelischen Bestrebungen und Leistungen hat das Wirken Th. Fliedners in Kaiserswerth (seit 1833) die erste Anregung gegeben (s. Bd VI, S. 109, 3), worauf dann die reichgesegneten Arbeiten Heldrings in Steended seit 1848 und anderer folgten. S. die oben angegebene Litteratur.
- Magdeburg, Erzbistum. G.A. v. Mülverstebt, Regesta archiepiscopatus Magdeburgensis, 4 Thle, Magdeburg 1876—1899; Gesta archiepiscoporum Magdeb. MG SS XIV, S. 361 ff.; Annal. Magdeb. SS XVI, S. 105 ff.; Catalogi ae. Magdeb. SS XIV S. 484 und XXV S. 486; Die Magdeb. Schöppenchronit, herausgegeb. v. B. Janide in den Chrosniten d. deutschen Städte, Bd VII, Leipzig 1869; R. Uhlirz, Gesch. des EB. Magdeburg unter 85 den Kaisern aus stächsigem Hause, Magdeb. 1887; Haud, KG Deutschlands 3. u. 4. Bd, Leipzig 1896 u. 1902; Eudel, Hierarchia cathol. m. ac., 2 Bde, Münster 1898 u. 1901.

Magbeburg war einer ber ältesten Stapelplätze für den beutschen Handel mit den Benden. Als solcher wird es schon in der Zeit Karls d. Gr. genannt, Cap. 44, 7 S. 123; Karl schütze ihn, indem er am Oftufer der Elbe eine Beschläung anlegen ließ, Ann. regni <sup>40</sup> Franc. 3, 806 S. 121; chr. Moiss. 3, d. J. S. 308. Im Zusammenhang hiermit mag der älteste Kirchenbau in Magbeburg stehen, der der Zeit Karls zugeschrieben wird. Es ist vochrichenhau in Magbeburg stehen, der der Zeit Karls zugeschrieben wird. Es ist vochrichenhau in Magbeburg stehen, der der Zeit Karls zugeschrieben wird. Es ist vochrichen im Magbeburg etwähnt, MG Dipl. I, S. 123 Nr. 37 v. 941. Die Stadt gehörte zum Bistum Halberlaut. Bon Michtigkeit stür die Zukunst wurde die Gründung des Benechtlinerflosters St. Beter, Moris und Innocenz durch Otto I. am 21. Sept. 937, Stistungsturt. Ottos a. a. D. I, S. 101 Nr. 14. Otto hat seine Schäuung ungehöhnlich reich ausgestattet : er übertrug ihr schon bei der Stistung den Königshof in Magbeburg mit allen dazu gehörigen Orten in den Gauen Norbibüringen und Belrem, 50 den Zehnten vom Zins und bon den Berlaufsabgaben in den wendischen Gauen Morazeni, Liezizi und hevellum und das Recht des Holzschung des Königsschuses und ber Zmmunität, Berleibung des Rechts, den Abt und Rogt frei zu wählen, und die Unterstellung 55 unter ben päpslichen Schust, a. a. D. E. 101 fr. 14-16. S. 123 Nr. 37, murde die rechtliche Lage der Abtei in jeder Hint und Rogt frei zu wählen, und bie Unterstellung 55 unter ben päpslichen Schust, a. a. D. E. 101 fr. 14-16. S. 123 Nr. 37, murde die rechtliche Lage der Abtei in jeder Hint und Rogt frei zu wählen, und bie Unterstellung 56 unter ben päpslichen Schust, a. a. D. E. 101 fr. 14-16. S. 123 Nr. 37, murde die rechtliche Lage der Abtei in jeder Hintenmisson zu schaffen ; bern der Grundbefits, den er bem Rlofter übertrug, Iag ausnahmslos auf der beutschen, nicht auf ber wendischen Seite der Elbe. Dagegen faßte er schuschamisson auf der beutschen, nicht auf ber wendischen Seite der Elbe. Dageg nach Magdeburg zu verlegen, ihm das Klofter zu inkorporieren und das Bistum zu einem Erzbistum für das Bendenland zu erheben, Bf. Wilhs v. Mainz an Agapet, ep. Mog. 18 S. 348 f. Durch den Abt Hadamar von Julda versicherte er sich im Sommer 955 ber Zustimmung des Rapites Agapet. Aber die Ausstührung des Planes scheiterte am Wideripruch des Erzd. Wilhelm von Mainz, der sich weigerte auf die Didcese Halter am Wideripruch des Erzd. Wilhelm von Mainz, der sich weigerte auf die Didcese Halter auf verzichten, a. a. D. Es war wie es scheint Wilhelm, der statt dessen den Gebanken in Verzichten, a. a. D. Es war wie es scheint Wilhelm, der statt dessen und ihm einen neuen Sprengel im Bendenland zu bilden, RG Deutschlands III, S. 121. So ist der Plan ausgeschicht worden. Auf der römischen Synode vom 12. Februar 962 wurde dem Bunsche des Kaisers gemäß die Gründung eines Erzbistums in Magdeburg und die Unter- 10 ordnung der im Bendenland zu errichtenden Bistümer unter dasselbe bescholfen, Jasse 3690. Nun erhod zwar Bischer der schulter unter dasselbe bescholfen, Jasse Beschigte dies Schubernis gegen den Laiserlichen Plan, der inzwischen durch die Synode Johanns XIII. in St. Severus zu Classe von Salberstadt Einsprache gegen die Bernleigebilligt und genauer gesch tworben war, Jasse 8715. Die abschlies durch die Synode Inden im Ottober 968 in Ravenna statt. Dort gab Erzd. Jatto II. von Mainz, der Rachfolger des am 2. März 968 gestorbenen Bülkelm, seine Justimmung zur Errichtung bes EB. Magebeurg und entließ zugleich Havelberg und Brandenburg aus seinem Diöcefanverband, ood. dipl. Brand. II, S. 436 Nr. 2; Bischof Hütmarde von Halts tat 20 einen Keinen Teil seiner Diöces, etwa die Hälfte des Norbürtinggaues, behuß Ertlabt trat 20 einen Meinen Eil geiner Diöces, etwa die Hälfte des Norbürtinggaues, behuß Ertlabt trat 20 einen Keinen Zeil seiner Diöces, etwa die Häufte des Rorbürting uns hen Häht Malbert von Weissenburg im Elf. zum ersten Erzbischof. Die Benebittiner von St. Morig waren schon worker in das Johanniskloste

Die Diöcefe Magdeburg war nur unbedeutend; außer dem oben erwähnten Teil des Nordthüringgaues gehörten nur die kleinen flavischen Gaue Serimunt, Nudizi, Neletici und Nizizi zu ihr, s. Uhlirz S. 61. Um so größer war der erzbischöfliche Sprengel; er wurde gebildet aus den schon bestehenden Bistümern in Brandenburg und Habelberg, und aus den neugegründeten Merseburg, Meißen und Zeitz; er umfaßte also den größten Teil des 20 Slavenlandes zwischen der Saale und Elbe im Westen und der Ober im Osten.

Erzbifdöfe: Abalbert 968-981; Gifiler 981-1004; Tagino 1004-1012; Baltharb 1012; Gero 1012-1023; Hunfrib 1023-1051; Engelharb 1051-1063; Berinhar 1063-1078; Hartwig 1079-1102; Heinrich von Asloe 1102-1106 ober 1107; Abelgoz 1106 ober 1107-1119; Notger 1119-1125; Norbert 1126-1134; Konrad 85 1134-1142; Friedrich 1142-1152; Michmann 1152-1192; Lubolf 1192-1205; Albert 1205-1232; Burcharb 1234-1235; Milbrand 1235-1253; Nobulf 1254-1260; Mubert von Manöfeld 1260-1266; Konrad v. Sternberg 1266-1277; Erich v. Brandenburg 1283-1295; Burchard v. Blankenburg 1296-1305; Hitov v. Anhalt 1306-1307; Burthard v. Strapelau 1308-1325; Heidenrich v. Sters?; Otto von Heilt 1306-1307; Burthard v. Strapelau 1308-1325; Heidenrich v. Sters?; Mitor 1371-1381; Otetrich Ragelweit 1361-1367; Albert v. Sternberg 1368-1371; Heter Gelyto 1371-1381; Subwig v. Reißen 1381-1382; Friedrich v. Hords 1382; Albert v. Querfurt 1383-1403; Günther v. Schwarzburg 1403-1445; Friedrich v. Beichlingen 1445-1464; Johann, Pfalgaraf 1465-1475; Ernft v. Sachjen 1479-1513; Albrecht v. Branbenry 1513 bis 1545.

## Magdeburger Centurien f. d. A. Flacius Bb VI S. 89, 48 ff.

Magier, Magie. — I. Begriff, Wefen und Ursprung. Mart. Ant. Delrio, Disquisitionum magicarum libri VI, Mainz 1593; Löwen 1599 u. ö. (s. darüber hurter, Nomencl. lit.<sup>3</sup>, I, 193, und Graf Hoensbrocch, Sapstum I, 441 ff.); Bened. Bererius, Adversus fallaces et superstitiosas artes, i. e. De magica, de observatione somniorum et de 50 divinatione astrologica, U. III, Ingolstadt 1591; Lyon 1592 u. ö., Cöln 1612; Billiam Razwell, Medicina magnetica, Francof. 1679 (auch deutschieft: daß. 1687); (J. F. Kleuter), Magiton oder daß geheime System einer Gesellschaft unbefannter Billosophen, 2 Tle, 1784; Carl v. Edartshausen, Ausschluft: gur Magie aus geprüften Erfahrungen über verborgene philos. Wischen der deheimnisse urschaft. 1820; berjelbe, Zauberbibliother, 6 Bde, Frankf. und Mainz, 1821-26 (samt ber ergänzenden Monographie: Deuterostopie, 1830); Joseph v. Görres, Die christil. Mystit, 5 Bde, Regensburg 1836-42 (untritische ultramontan=romant. Tendenzicht); Justinnes Rerner,

Magiton: Archiv f. Beobachtungen auf dem Gebiet der Geiftertunde und des magnet. und mag. Lebens, 5 Bde, Stuttgart 1842 ff.; Joseph Ennemoser, Der Magnetismus im Verhält-nis zur Natur und Religion, Stuttg. 1842; ders. Geschichte der Magie, Leipzig 1844. (Wegen der älteren Litt. vgl. überhaupt Erässe, Bibliographie der wichtigsten ins Gebiet des Zauber=,

- 5 Bunder:, Geifter. und fonftigen Aberglaubens einfchl. Berte, Spå. 1843).
  8 Reuere Litteratur (feit Mitte bes 19. Jahrhunderts). Alfr. Maury, La magie et l'astrologie dans l'antiquité et au moyen âge, Baris 1860; M. Chriftian, Histoire de la magie, du monde surnaturel et de la fatalité à travers les temps et les peuples, Baris 1870;
- du monde surnaturel et de la fatalité a travers les temps et les peuples, Paris 1870; Mar. Berty, Die mystiichen Erscheinungen ber menschl. Ratur (1861), 2. Aufl. in 2 Bben, 10 heidelberg 1872; A. F. C. Bilmar, Kirche und Belt, Gütersloh 1872, I. S. 246 ff.; O. Pflei-berer, Theorie des Aberglaubens (Samml. gemeinverst. w. Bortr., Ser. VII, H. 167), Berlin 1872; R. Meyer, Der Aberglaube des MA und der nächtstog. Jahrhunderte, Basel 1884; Ernst Mühe, Der Aberglaube. Eine biblische Beleuchtung der finsteren Gebiete der Sympa-thie, Zauberei. Geisterbeichwörung 2c. 2. Aufl., Lyz. 1886; Carl Kiesewetter, Geschichte des 15 neueren Occulismus, 2 Bbe. Leipzig 1891-95; derl., Der Occulitsmus des Altertums, 2 Bbe (Bd II nach dem Lode des Berjasser ergänzt durch L. Kulenbect), Leipzig 1895; Alfred Lehmann (Kopenhagen), Aberglaube und Zaubrei von den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart. Aus d. Dan. durch Veterlen, Stuttgart 1898; Ferbinand Frir, von Andrian.
- Ulfteb Legmann (Ropengagen), zweigunde und Jauverei von ven untepen geiten om zur Gegenwart. Aus d. Dän. durch Veterfen, Stuttgart 1898: Ferdinand Frhr. von Andrian, Elementar- und Völkergedanke; Beitrag z. Entwicklungsgesch, der Ethnologie (Vortrag beim 20 deutschen Anthropologenkongreß 1898) in J. Rankes Archiv f. Anthropol. 1899, S. 166-179); Ernst Ruhnert, Zauberweien im Altert. und in der Gegenwart: Nord und Süd 1900; Th. Achelis, Abergl. und Zauberei (Referat über A. Lehmanns Schrift): ebd. II, 222ff.; Rauf Schwarzei und Rauberweie in religionsleich und huchel Proklem : Thomas
- b. Encycl. Brit. XV, p. 199-206, fowie: "Magic white", von J. Algernon Clarke, ebb., p. 207-211. Ferner F. B. Jevons, Introduction to the Hist. of Religion, Lond. 1896; J. G. Frazer, The Golden Bough: a Study in Magic and Religion, 2 edit., 3 vols, Lond. 1900; A. Lang, Magic and Religion, Lond. 1901 (ausführt. fcharfe Kritif bes in bem 30 Frazerichen Berte vorliegenden Berjuchs einer herleitung aller Religion aus magischem Aber-glauben; vgl. Starr im Am. J. f. Theol. 1902, I, 107 f. und Marwid in Exp. Times 1901, 1903.
- June, p. 401 sq.)

Bgl. noch die Art. "Zauberei" von P. Schanz: RL<sup>12</sup> XII, Sp. 1870—1883, sowie den gleichnamigen von C. Burger in PRE<sup>3</sup> XVII, 417—423; auch Art. "Aberglaube" von Rud. 85 hofmann: \$\$ \$\$ 6 I, 77-83.

Unter Magie (µayeĩa, ars magica, magice [baher engl. magic]) versteht man im allgemeinen das Streben oder die angebliche Runft, mittelft verborgener Kräfte über= natürliche Wirtungen hervorzubringen. Im weiteften Sinn genommen würde "Magie" auch die Mantit oder übernatürliche Zutunftsschau (Divination) mit in sich begreifen, also 40 überhaupt mit "Geheimwissenchaft" (scientia s. ars occulta, Occultismus) zusammen-

- Doch soll bier unter Ausscheidung biefer auf die Zutunftserforschung ober fallen. Wahrsagerei bezüglichen Seite des magischen Strebens, sowie ferner unter Aufsparung der experimentierenden Geistertunde ober des Spiritismus für einen besonderen Artikel — ledig= lich die Magie im engeren Sinne behandelt werden. Darunter versteht man die
- 45 (angebliche) Runft des Herborbringens von Wunderwirtungen durch Antwendung gewiffer geheimwiffenschaftlich überlieferter Beschwörungstünfte ober Baubersprüche (incantationes), mittelst beren entweder Gutes ober Glückbringendes (beneficium) ober Schlimmes, bas Wohl bes Rächsten Schädigendes (maleficium) gewirkt wird. Das magische Können und Lehren in biefer bestimmteren Faffung bedt fich großenteils mit ber gauberei (vgl. b. A.);
- so boch greift es badurch über beren Gebiet hinaus, daß ihm einerseits eine mehr wiffenschaftliche Tendenz eignet, andererseits ein gemeinschaftsbildender Trieb, der auf einheitliche Regelung der magischen Verrichtungen durch Geheimtraditionen abzielt. — Je nach den beim magischen Thun zur Anwendung kommenden Mitteln unterscheidet man dämonistische
- (mit Hilfe von Geistern wirkende), religiöse (priesterlich-tultisch geregelte) und natürliche 55 Magie; die letztgenannte sucht, statt durch Geister= oder Götterbilse, nur durch verborgene Naturträfte Bunderbares zu wirken. Auf dem Gegensate zwischen statanisch bösen oder guten und gottgemäßen Hilfsträften, beren sich ber Magier bedienen tann, beruht ber Unterschied zwischen "schwarzer" und "weißer" Magie (vgl. unten III).
- Die Magic ift ein bas empirisch gegebene Religionswesen aller Bölker und Zeiten eo konkomitierendes Element, sie gehört gleich ber Askefe, dem Opferwesen, den Reinigungs= bräuchen 2c. zu den beständigen, überall wiederkehrenden, ja unausrottbaren Faktoren des religiösssittlichen Gemeinschaftslebens ber Menschheit. Sie spielt eine hauptrolle in bem, was das Leben der Naturvöller an Spuren oder Überreften von Religion aufweift, und

fie befict inmitten der böchscheilisserten Kreise unsrer christlichen Rulturwelt noch Tausende von Liebhabern. Bei nicht wenigen wilden Stämmen scheint fast bas Ganze ihrer reli= gidfen Vorstellungen und Aktionen im Zauberwefen aufzugehen, Religion und Magie also fich wefentlich zu decken. Und doch würde die Annahme einer ausnahmslofen Ursprüng= lichteit der magischen Religionselemente oder m. a. 28. eines Hervorgegangenseins aller 5 Religion aus Zauberwefen und Magie ein großer Irrtum fein. nicht wenige ber neueren Ethnologen und Religionsforscher hulbigen diefer Annahme, sei es nun, daß sie dabei von ber Hypotheje eines fetischistischen Ursprungs ber Religion ober von ber etwas rationelleren Animismus-Theorie ausgeben. Außer verschiedenen Vertretern des modernen englischen Raturalismus (wie Tylor in dem oben angef. Artikel und schon in seiner Early History 10 of Mankind und Primitive Culture; besgl. Jevons und bef. Frazer [f. oben]) stehen auch beutsche und niederländische Gelehrte wie Abf. Bastian (Die Rechtsverhältnisse versch. Bölkern, Berlin 1872, S. 242), Riefewetter (Dccultismus b. Altert. I, S. 190), 5. Oldenberg (Die Religion des Beda 1894, S. 58ff.), C. B. Tiele (Rompendium der Religionsgesch., 2. A. 1887; Gesch. der Relig. im Altertum, I, 1895 u. s. f. f.), dieser 15 Anficht mehr ober weniger nabe. Wie benn überhaupt ba, wo die Urgestalt ber Religion als eine polytheistische ober polybämonistische gebacht und ber Glaube an Eine Gottheit für ein Entwidelungsprodukt vorgerückterer Zeiten angesehen wird, die genannte Auffassung einen fruchtbaren Boben findet. Aber es sprechen entscheidende Gründe gegen sie. Die Frage nach dem Alter und Ursprung der Magie in ihrem Verhältnisse zur Religion ist 20 im Sinne nicht einer naturalistischen Entwickelungstheorie, sondern gemäß ber Annahme eines Herabsinkens der Menschheit von relativ reinerer zu zunehmend getrübterer und ent= arteter Religiosität zu beantworten.

Für eine nicht einseitig evolutionistische, sondern im wesentlichen degradationistische Sösung des in Rede stehenden Broblems spricht 1. im allgemeinen die Unzulässischeit jener 25 Betrachtungsweise, welche den heutigen religiösssittlichen Justand der Naturvöller als Maßstad für die Feststellung dessen, was die älteste Menschheit in religiöser Hinscheit gedacht oder gethan, zu gebrauchen sucht. Es wird dabei verlannt, daß der für einen langsamen Berfall und ein allmähliches Herabsinken der Religionen von ihrer ursprünglichen Reinheit zeugenden Symptome weit zahlreichere im Böllerleben der älteren wie der neueren Mensche heit vorliegen als der Zeugnisse für die gegenteilige Annahme (vgl. Max Müller, Borll. über Ursprung und Entwickl. der Relig., Straßburg 1880, S. 74), sowie desgleichen, daß nicht wenige der jetzt entweder zu seischen oder zu sich auch einseltlichen Beutschen herabgesumenen Stämme immitten der Absurditten und Zauberfünste ihrer Rultusssitte bod auch Spuren des Glaubens an eine höhere gessties Hauder bewahrt haben (Br. Lindner, ss Grundzüge der allg. Religionswissienscher, die Raturvöller [Paberborn 1885], III, 259. 269 ff. 347. 389 ff.; vgl. Lang und Starr gegenüber Frazer [s. o. b. Litt.]).

2. Einen ferneren Gegengrund gegen die Behauptung eines Hervorgegangenseins aller Religion aus ursprünglichem Magismus und Zauberaberglauben bildet die Thatsache, daß eo ein Emporsteigen wilder Stämme von ihrem entweder fetischistischen oder animistischen Naturdienste zur Stufe einer höheren Religiosität noch nie beobachtet worden ist. Wie in kultureller, so auch in religiöser Heigischitt fehlt den Völkern, deren Religionswesen ganz und aar nur in Fetischenft oder polydämonistischem Aberglauben aufgeht, jegliche Entwickelungsfähigseit. Beide Fragen sind gleichsehr berechtigt: "Warum bringen diese Wilden aus teine höhere Rultur hervor, wenn doch alle Rulturarbeit von diesem ihrem rohen Zustand ausgegangen ist?" und die andere: "Warum sein so bei Fetischreigionen teine höheren hervorgehen, wenn doch alle höheren Religionen aus Fetischenerei hervorgegangen jein sollen?" (s. d. Orelli, Religionsgesch., S. 842).

fein sollen?" (s. b. Orelli, Religionsgesch., S. 842). 3. Auch für die Kulturnationen der alten Welt, deren Geschichte dis in die graueste so Vorzeit zurückreicht, ist Magiertum und Zauberwesen keineswegs als die Urgestalt ihrer Religionen disher nachgewiesen worden. Weder Agyptens noch Babyloniens Religionsentwickelung giebt polydämonistischen Magismus als den Ausgangspunkt für ihre mythologischen Gebilde und ihr Kultuswesen zu erkennen. So frühzeitig dei beiden Völkern die Ausbildung magischer Riten und Beschwörungskünste begonnen haben mag: als die 55 Duelle, woraus ihre Gottesvorstellungen und das System ihrer religiösen Sazungen ursprünglich entschiefen, können dieselben nicht gelten (s. unten II).

4. Das hervortreten der Magie ist überhaupt, wie die Geschichte der meisten, ja wesentlich aller Rulturvöller lehrt, ein Somptom nicht aufblühender, sondern alternder und dem Versall entgegengehender Religiosität. Abnlich dem Bildertult, mit dem sie vielsach 60

## Magier, Magie

verflochten zu sein pflegt, gehört fie nicht ben früheften, sondern erft den späteren Stadien ber Religionsentwidelung an. Sie ift ein Probutt beginnender Entartung und Zerfesung bes religiösssittlichen Lebens ber Böller; wo fie relativ frühe auftritt, pflegt fie nicht eignes Entwidelungsprobukt bes betreffenden Volkes zu sein, sondern ein Eindringling fremden 5 Urfprungs, ein von gesunkenen Nachbarnationen herübergekommener Anstechungsstoff. Der im folgenden zu bietende Uberblid über die wichtigeren Erscheinungsformen ber Magie älterer wie neuerer Zeit wird bestätigende Beispiele hierfür in hinreichender Zahl erbringen.

II. Die Magie bei den Bölkern der alten Geschichte. — Babylonier und Affyrer. François Lenormant, Die Magie und Bagrfagetunft der Chaldäer, Jena 10 1878; Baul haupt, Attabische und sumerische Reilschrifterte, Leipz. 1881 (bef. S. 75-106: Beschwörungstafeln); A. H. Sayce in den Records of the Past, I. III. V; F. Hommel, Beigumortungstafein); M. D. Sanjer in den Records of the Fast, I. III. V; F. Dominel, Die femit. Böller und Sprachen, I, 1883, S. 356 ff.; S. Bimmern, Gerenbeidmörungen bei ben Babyloniern: Beil. 3. MIg. Btg. 1891, Nr. 337; berjeibe, Beiträge zur Renntnis ber babylonisch-affpr. Religion, 3 Heite, Leing. 1896-1901 (bef. S. II: Ritualtafein f. Beidmörer 15 und Sänger, und S. III: besgl. f. b. Exortiften); M. Laurent, La magie et la divination chez les Chaldéo-Assyriens, Baris 1894 (Rompilation geringeren Bertes); Reonard Ring, Babylonian magic and sorcery: being the prayers of the lining of the hand, Lond. 1896; Morris Jaftrow, The religion of Babylonia and Assyria, Bolton 1898 (bef. p. 253-293: Magical texts); R. E. Thompfon, Reports of the magicians and astrologers of Nineveh and abylon, in British Museum original texts. - - with translation, notes etc. 2 vola 20 and Babylon, in British Museum original texts, - - with translation, notes etc. 2 vols. London 1900.

London 1900. Megypter. B. Le Page-Renouf, (Hibbert-) Lectures on the origin and growth of the religion as illustrated by the rel. of ancient Egypt., Lond. 1880 (auch deutsch: Leipz. 1882); S. Brugich, Relig. und Rythologie der alten Megypter, 2 Tle, Leipz. 1884-88; 25 Ndolf Erman, Megypten und ägyptisches Leben im Allertum, Tübingen 1885-87; Richard Rietschmann, Der äg. Setischismus und Götterglaube: B. f. Ethnol. X. S. 153 ff.; S. E. Beffely, Die Pariser Papyri des Fundes von El-Fahum, Wien 1890; B. v. Strauf, Der altägypt. Götterglaube. 2 Bde, Heibelberg 1889 f. (bef. Bd II: Entstehung und Geich. des altäg. G., 1890); M. Biedemann, D. Religion der alten Megypter, Rünster 1890; G. Mas-80 péro, Etudes de mythologie et d'archéologie égyptienne, 2 vols, Paris 1893 (= Biblio-thèque égyptiann I. II); E. Ballis Budge, Egyptian religion, 2 vols., Lond. 1899 (bef. vol. II: Egyptian magic). Debrder. B. Scholz, Gögendienst und Rauberweien bei den alten Bebräern und deren

vol. 11: Egyptian magic). He för a er. B. Scholz, Gögendienst und Zauberwesen bei den alten Hebrötern und beren Nachbarvöltern, Regensburg 1877; R. Smend, Alttestamentl. Religionsgeschichte, Freib. 1893 85 (bes. S. 278 ff.); Rieinert, Art. "Zauberei" in Riehns Howb. d. bibl. Altert.<sup>3</sup>, II; T. B. Davies, Magic, divination and demonology among the Hebrews and their neighbours, Lond. 1898; L. Blau, Das altjüdische Zauberwesen, Straßburg 1899; F. C. Conybeare, The Testament of Salomon (Jewish Quart. Rev. XI, 1-45; Grünelsen, Der Ahnentult und die Wertlichen Starals, Solla, 1900 Urreligion Israels, Halle 1900.

Urreitgion Jøraels, halle 1900.
Ar if che Böller bes Altertums. F. Spiegel, Eranische Altertumskunde, 3 Bbe, Leipz. 1871-78; F. Jufti, Gesch. bes alten Persien, Berlin 1879 (bes. S. 70f. 84ff.); Riesewetter, D. Occultismus b. Altertums, I, S. 67-181; B. Lindner im Hob. der th. Biffensch. III, 619-627; H. Bimmer, Altindische Leben, Berl. 1879; H. Oleenberg, Die Religion des Beda, Leipz. 1894; B. Deußen, Das System der Bedanta, 1883, und: Allg. Gesch. der Bhilos., 184; E. B. footins, The religions of India, Boston 1895; Riesewetter I. c. (S. 187 bis 262); B. Caland, Altindische Zauberritual; Brobe einer Ueberl. der wichtigten Leile des Rausita Suita. Amsterdam 1900; Joh. Areyher, Darstellung und Aritit der Bedanta-Lehre (in Schlatter-Gremers Beiträgen z. Förderung dr. Theologie, V), Gütersloh 1901. (Begen des Bauberwesens bei den buddhistischen Söllern sowihl Indiens wie Chinas, der Mongo16 12 2. f. die unten im Text angeg. Litt.). — Jal. Grimm, Deutische Ruthurvöller in ihrem geschicht. Urfprung, Berl. 1881 (einjeitig antimistich, Balde- und Feldulte ber alten Germanen, 2 Tie, Berlin 1875 (I, 508ff.); B. Mannhardt, Balde- und Feldulte ber alten Germanen, 2 Tie, Berlin 1875–77; Jul. Lippert, Die Heilgionen ber europäichen Ruthurvöller in ihrem geschicht. Urfprung, Berl. 1884; Rugs, (Hibbert-) Lectures on — Ochtic Heathen-

55 Mythologie celtique, Paris 1884; Rhys, (Hibbert-) Lectures on -dom, Lonbon 1888; Riefewetter 1. c. II, 857-966. - Celtic Heathen-Griechen. Die ältere Litteratur (Nägelsbach, Belder, Breller, Müller 2c.) fiebe bei

Br. Lindner 1. c., G. 634f. ; R. Bötticher, Baumfultus ber Sellenen, 1857; 28. Mannhardt, a. a. D.; Erwin Rhobe, Bjuche, Seelentult und Unsterblichteitsglaube der Griechen, 2. Aufi. 60 Freiburg 1898 (bef. II, 23. 38. 75. 86 ff); Heim, Incantamenta magica graeca latina: 38 f. tlaff. Bb., Suppl. XIX, 1893; M. J. Evans, The Mycenaean Tree- and Pillar Cult, Lond. 1901.

Römer. Döllinger, heidentum und Judentum, Vorhalle 3. Gefch. des Christentums, Regensburg 1857 (S. 448 ff. 662 ff.); Preller, Röm. Mythol.<sup>3</sup>, Berlin 1881; Marquardt, 85 Röm. Staatsverwaltung, Bd III: Das Satralwefen, 2. Aufl. (v. Biffowa), Leipz. 1885;

Bouche-Leclerc, Hist. de la divination, IV, Paris 1882 (p. 80 sq.; 102—115); Klejewetter II, 619—689; J. Néville, Die Religion in Rom unter den Severern (deutsch durch G. Kräger), Leipz. 1888; Bilh. Kroll, Antiker Aberglaube, hamburg 1897, Bortr. in Birchow-Holkend. Samml., Ser. XII, Nr. 278.

Die Frage, bei welchem ber alten Bölker bie Magie im engeren Sinne, b. h. der s mit dem Namen MAG (Magia) bezeichnete Zauberaberglaube zuerft aufgetreten sei, wird jest in der Regel zu Gunften der Babylonier beantwortet. Und zwar dies wohl mit Recht, sofern nämlich nicht das spätere, semitische Babyloniervolt der beiden letzten vorchriftlichen Jahrtausende, sondern deffen nichtsemitischer Vorgänger: das protochalbäische Bolt ber Mabo-Sumerier, als Urbeber ber ben Magismus konstituierenden Ueberlieferungen 10 jowie auch des betr. Namens angenommen wird. Zwer der burch Jeremia überlieferte Amtsname »?, enthalten in dem Kompositum "", "Obermagier" (Jer 39, 3. 13), ge= währt keinen hinreichend sicheren Aufschluß, denn dieses mäg läßt sich ebensogut auf eine semitische Wurzel zurückführen (etwa im-ga = "der [an Macht und Ansehen, oder an Ein-sicht] Tiefe", bgl. hebr. ?", wie auf ein etweiges arisches Schammwort mach oder maghu 15 (vgl. föhr. maha, althers. maz "groß", griech.  $\mu \epsilon \gamma a \varsigma$  rc.) ober endlich auf eine sume-rifche Radig wie JM (= "Machtfülle, Erhabenheit", oder auch "Furcht") — s. das Nähere bei Schrader, D. Keilschr. u. d. AT<sup>2</sup>, S. 417-421. (liber die abweichende Deutung von Binches [Rab-Mag = Oberarat] f. unten.) Auch icheinen griechisch überlieferte alte Nachrichten ftatt auf Babylonien, vielmehr auf beffen Nachbarland Medien als Heimat= 20 land des Magiertums hinzutweisen (Herod. III, 30 ff. 70. 74. 79 in den Berichten über das bei den Persern gefeierte Fest der *mayogovia* [vgl. Ktesias Persica 10—12; Aga= thias II, 25], auch derfelbe in den Angaben über die µáyot als einen Stamm der Meder: I, 101. 120. 128; VII, 19. 37 [vgl. Plin. h. n. V, 29 und Agathias II, 26; auch Justi, Gefd. Persiens, S. 70 ff.]). Allein viel weiter als das arische Volt der Meder 25 reichen bie femitischen Babylonier und zumal beren wabricheinlich nichtsemitische Borganger, bie Sumerier, in entlegenes Altertum jurud. Erft infolge ber vorübergebend von ihnen geübten herrichaft über Babylonien tann ben ersteren Befanntichaft mit magischem Bauberwefen und Ausübung desselben erwachsen fein. Gleich ihrem perfischen Brudervolke waren bie Meder von Haus aus der gendreligion Zoroafters ergeben, welche eine nicht nur so magiefreie, fondern geradezu magierfeindliche galtung bethätigte und, folange fie Staatsreligion des perfischen Größreichs war, die vom babylonischen Nachbarvolke (ober eventuell von Indien, bezw. von Agypten) her andringenden Zauberprieftersitten beharrlich abwehrte. Wie denn die alten mazdeischen Religionsschriften ftrenge Verbote gegen Beschwörungsklinste und bgl. enthalten und eine Erwähnung der Magier im Abefta überhaupt nicht vorkommt 25 (Spiegel, Abefta 291; Roth in Baulys Encyll. VI, 2893; - vgl. Schanz, ThDS 1901, S. 24 — wo bie Angabe Augustins: "Zoroaster magicarum artium fuisse perhibetur inventor" [De Civ. Dei XXI, 14] gewiß mit Recht aus der irrtümlichen Überlieferung späterer Zeiten erklärt wirb). Weber den Perfern noch den Medern kann der geschichtliche Ursprung jener magischen Künste, die von den Ländern des Orients aus später auch in co Hellas und Rom eindrangen, zugeschrieben werden. Vielmehr hat als eigentliche Urheberin berfelben die protobabylonische Priesterschaft des Euphratreichs zu gelten, deren in sumerischer Sprache abgefaßten Zauberterte die mutmaßlich älteste schriftliche Aufzeichnuna ber hier in Rebe stehenden Uberlieferungen bilden. Als die Nationalität, der diese (von Rawlinfon in den Cuneiform inscriptions of Asia 1866 zunächt nur teilweife, sodann es vollständiger von Lenormant 1. c., sowie neuerdings von Thompson und Zimmern bekannt gemachten) Terte entstammen, hat wahrscheinlich jene turanische Völlerschicht zu gelten, die von ihrem centralassischen Urste aus wiederholt Verstöße in südwesstlicher Richtung machte und sich sowohl mit den arischen Stämmen stüdlich vom Kaspisee, insdes den Me-dern, wie mit den semitischen Euchratvöllern vermische Wittel und Wirter und Sterieber der Elemente so und ber Elementargeister, bem die turanischen Bölter Mittel- und Nordassiens huldigen, brang so in das Religionswesen auch des Südwestens ein und übte eine fortbildende Einwirfung auf dasselbe im Sinne einer Verstärfung und Vermannigfaltigung feiner abergläubigen Faktoren aus. In ben älteren magischen Terten, bie uns in Gestalt zahlreicher Thontafelchen aus Asurbanibals Bibliothet aufbewahrt find, trägt die Zauberpraris noch 55 überwiegend den Charakter eines gegen die Wirkungen böser Dämonen gerichteten Be-schwörungsverfahrens. Aufgefunden wurden bisher (f. bes. Jastrow, p. 254 ff.) 16 Täfelchen mit Beschwörungsformeln (incantamenta) gegen allerlei fcklimme Geifter überhaupt, ferner 9 mit Formeln gegen Ropf= ober girnfrankheiten, fowie 17 mit ben Berbrennungsformeln Surpu und Maklu, d. b. mit Sprüchen, die bei den diese Namen führenden Riten 60

bes feierlichen Berbrennens von Bildern schädlicher Zauberer zu rezitieren waren (vgl. Jensen, De incantamentorum . . . serie, quae dicitur Surpu: Zeitschr. für Keilforschung I, 279ff., und Tallquist, Die assure Beichwörungsserie Maklu, Leipz. 1894). Gegenüber ben mit vielerlei charafteristischen Namen belegten Dämonen, die es abzuwehren gilt, werden s verschiedene Gottheiten, besonders Ea, Marcluk, der Feuergott Gibil-Nusku, der Mondgott Sin, als Schutzmächte angerusen (Jastrow 260 ff. 275 ff.). Das ganze Berfahren zielt wesentlich auf Beseitigung physischer Übel und Bannung schädblicher Arantheitsgeister ab (s. die von Lenormant S. 4 f. mitgeteilten Beschwörungssprüche gegen allerlei Geschwülste, gegen "böses Antlitz, bösen Blick, bösen Mund, böse Zunge, böse Lippe, schädeliches Gist, 2...; es ergiebt also reichliche Barallelen zu den Klinsten schanzischer Redizimmänner und könnte einen Gesamtnamen wie mugi = "Mat", "Heilfünstler" für die Ausüber der betr. Prazis wohl begreissich erschen lassen Lasse [bei Orelli, Religionsgesch, 556], ber jenen Titel Rab-Mag vurch "Oberarzt, Archiater" gedeutet wissen will ; auch Chantepie, Religionsgesch.<sup>2</sup>, II, 155 ff.). Aber nur die ältere, noch überwiegend vom fürsten Urvolke her beteinstliche Ragie der Babylonier scheist bauptächlich und Einsten Livolke her beteinstliche Ragie der Babylonier scheist bauptächlich und Einsten Genten Gesten und Kange der Babylonier scheist bauptächlich

auf Heindsein unborte ver beenfutzte Dtagte ver Sabylishter indem vieles sauptrachtig auf Heindseinheit im 2. vorchr. Jahrtausend an beginnt die medizinische Tendenz ver magischen Praxis mehr zurückzutreten, während allerlei Methoden der Bahrsagerei und Bulunstsersorschung als hauptzweige der Magie im Ubung kommen. Die Magie Jung=

- 20 babyloniens tritt vorherrschend in Gestalt mantischer Operationen auf. Man "schüttelt bie Pfeile, befragt die Teraphim, beschaut die Leber", sagt darüber der Prophet (Ez 21, 26). Und eifriger noch als diese Künste der Belomantie, Netwomantie (Totenbefragung) und Ertispizin wird die Aftrologie betrieben, das Weissagen aus dem Stand der Gestürne (vgl. Diod. Sic. II, 29 sq.), das von Chaldäa aus allgemach über die Länder des Westens
- 25 sich verbreitete und um dessen willen die Namen Chaldaei und Astrologi bei den Römern seit Barro und Cicero sast gleichbedeutend wurden (vgl. Drelli, S. 199 f.; Schanz, ThOS S. 18 f.).

Wenn neben Babylonien auch Ägypten als ein Hauptherd altorientalischer Magie genannt wird, so handelt es süch, was die frühere Entwickelung unseres Gegenstandes beim 20 Nilvolk betrifft, um ein dem altbabylonischen wesentlich gleichartiges, zum Teil auch wohl

20 Vilbolt betrifft, um ein dem altbabhlonischen wesentlich gleichartiges, zum Teil auch wohl von ihm herstammendes Gebiet von Erscheinungen. Dagegen läßt ein späteres Obsiegen der mantischen (astrologischen) Form des Magismus über die dämonistisch-exortistische Urform sich dier nicht nachweisen. Die Magie der Agypter trägt von Ansang an einen vorwiegend medizinisch-exortistischen, durch priesterliche Zauberärzte gepflegten, auf Sympa-

- 85 thiekuren, Beschwörung giftiger Naturpotenzen, Krankheitsbannung durch Amulette u. bgl. abzielenden Charakter, und sie bleibt diesem Grundgepräge bis in die Jahrhunderte der christlichen Zeit hinein treu. Die durch Papyri in London, Paris, Turin, Leiden 20. zu unserer Kenntnis gebrachte magisch-medizinische Litteratur des neuen Reichs enthält Beschwörungsformeln gegen Krokobile und andere schöbliche Tiere, besonders gegen Schlangen
- 10 (die weithin berühmte Runst der lybischen Schlangenbändiger oder *Vóllo.*, Strab. XIII, 588; Paus. IX, 28; vgl. die Chartummim in Er 7—9, sowie Ps 58, 6; Jer 8, 17; Sir 12, 13); desgleichen gegen die Schädigung durch allerhand Dämonen, gegen das Ubel des "bösen Blicks", gegen Krankheiten verschiedenster Art. Medizin und magische Beschwörungs= oder Besprechungskunst becken sich hier vollständig! Selbst für die Verad-
- 45 folgung von Brechmitteln erscheinen bestimmte Zaubersprüche vorgeschrieben, wie jene von Tylor p. 201 A angeführte Formel: "D Dämon, der du hausest im Magen des M..., Sohnes des N..., du deß Bater "Kopfabschlager" heißt und deß Name "Tod" ist, deß Name etwig verslucht ist", u. s. Uber die besondere Zaubertraft der barbarisch klingenden Namen, unter welchen man in Ngypten die Dämonen anzurufen pflegte, weiß noch
- 50 im 2. chr. Jahrhundert der Ahllosoph Celsus Merkwürdiges zu berichten (Orig. c. Cels. VIII, 58), und daß ein Teil dieser rätselhaften Kraftwörter babyl.-affprischen Ursprungs sei, bezeugt das unter Jamblichos' Namen gehende Mysterienbuch, worin die älteren magischmedizinischen Traditionen der Aghyter mit neuplatonischer Spekulation verquidt erscheinen (val. unten. III). Es fehlt nicht an Angaden bei den Alten, wonach auch aftrologische
- (vgl. unten, III). Es fehlt nicht an Angahen bei den Alten, wonach auch aftrologische 55 Beisheit und mantische Künste von den Agyptern geübt wurden (Her. II, 38; Diod. Sic. I, 73; Vorphyr. b. Eus. Praep. ev. V, 10). Doch lautet die weit überwiegende Bahl der Zeugnisse zu Sunsten des Vorherichens medizinisch-magischer Praxis bei ihnen. Daß die alten Hebräer, umgeben und vielsach beeinflußt von zwei in magischen Künsten excellierenden Rachbarnationen, auch ihrerseits sich mehrsach mit solchen Kunsten

so abgaben, konnte durch die Strenge der Verbote im Gesetz (Er 22, 18; Dt 18, 10) nicht

verhindert werden und erscheint im AT reichlich bezeugt; bgl. außer den schon angeführten hinweisen auf Schlangenbeschwörungskünste noch Mi 5, 11; Jes 3, 18. 20; 57, 3, sowie besonders 2 Kö 21, 6 und 2 Chr 33, 6 (Manasse). Beide, die wahrsagerische Magie des Euchtratvolks und die erorkskungskunste des Nilvolks schenen ungefähr gleich start ihre versührende Einwirkung auf Jörael bethätigt zu haben (Näheres s. bei Kleinert, 1. c.). 5 Und im späteren Entwicklungsstadium des vordristlichen Judenvolks nimmt die Neigung für solche verbotene Klinste nicht etwa ab, sondern eher noch zu. Zeugnisse dassung neherere der alttestamentlichen Apostryphen und Pseudepigraphen, besonders Todit. R. 3 und 6 (der Dämon Asmodäus), Henoch R. 69 (der Engeldämon Kasclosk als Lehrmeister von Zauberlünsten); die Testamenta XII patriarcharum (p. 258); das spätjüdische 10 "Testament Salomos"; verschieden andere unter dem Namen Salomos erdichtete und zugleich an die überlieferung von der Königin (Belkis) von Sada 1 Kö 10, 1 ff. antnüchstende und Beichwörungsformeln (Exwodal), beren bereits Josephus gedentt (Antt. VIII, 2 und 6; vgl. Orig. ad Matth. 26, 63); auch allerlei hierauf bezügliche Sagen in den Midrachim (z. 20. Jalqut Melachim, p. 195). Bal. außer den obigen Littets rahrangaden noch Zötler, Apost. und Pseudepigra. b. 2013; aus 2013, Rommentar, IX], S. 424 f. u. Bäthgen, Salomo in d. jüd Sage, Beil. 3. Allg. Zeitg. 1892, Nr. 151. hält man Umschau bei den die flüctwestagienschen Kulturvöller nach Often und Norden

zu umgebenden Gliedern der arischen und der turanischen Bölkersamilie, so gewinnt man immer wesentlich das gleiche Bild. Die magischen Künfte treten in den betr. Religionen 20 zwar nicht uranfänglich, aber doch verhältnismäßig frühzeitig hervor. Und fie verlieren fich nicht etwa beim Vorrücken der Bölker in Bildung und Biffenschaft, erfahren vielmehr auch ihrerseits eine Steigerung zu immer uppigeren Formen und zu raffinierterer Ausbildung, — so daß sie im allgemeinen nicht so sehr als Rindertrankheiten denn als Alterssymptome und Verfallsericheinungen auftreten. — So bei den Indern, deren älteste 25 Religionsperiode, das Zeitalter der Bedas, noch das Gepräge eines schlichten und reinen Naturkultus ohne üppiges magisches Beiwerk trägt, während mit dem Austommen der brahmanischen Briesterreligion ein äußerlicher Formalismus mit theurgischer Tendenz. d. b. bem Streben nach Ausübung einer Macht über die Götter mittelft des forretten Bollzugs ber vorgeschriebenen Opfer, Gebets- und Wunschformeln, Play greift. Der Atharvaveda so bietet eine Fülle von Proben der bei solchen theurgischen Zauberatten zu gebrauchenden Sprüche, Gebete, Beschwörungs- und Verwünschungsformeln. Noch weiter fortgeschritten in der Richtung auf abergläubigen hieratischen Formalismus erscheint die Litteratur der Sutras, b. b. ber Ritualkompendien für die Kultusfunktionen der Brahmanen (jo bas Srauta-Sutra, das jüngst durch Caland teilweise herausgegebene Rausika-Sutra 2c.). Auch 25 in bie Lehren ber ficher erft ber chriftl.=mittelalt. Zeit entstammenden Bedanta=Bhilosophie pielt der ältere magisch-abergläubische Hintergrund noch vielfach hinein (f. bei Rrepher a. a. D. bej. S. 98. 104. 153 ff.). Und ebensowenig wie diese auf künstliche Spiritualisierung ber altinbischen Religionsideen abzielende Spetulation hat die astetische Reform Buddha-Gautamas die alten zauberischen Grundlagen zu verdrängen vermocht. Vielmehr 20 ift gerade im buddhistischen Stadium der dortigen Religionsentwicklung die abergläubige Bolkstradition von einem den Erd=, Baum=, Berg=, Feld=, Hausgeitbrattening vie ubergatunge Rultus (bestehend in Beschwörungen, Gebetstiltaneien, im Gebrauch von Zauberschalen, Zauberzuwelen, Zauberärten, Zaubertrommeln u. dgl.) aufs üppigste emporgeblüht. — Vom indischen Buddhismus gilt dies nicht allein, sondern mehr salt noch von dem der 45 mongolijch=tatarischen Nachbarnationen ber Inder, insbesondere ber Chinefen und ber bem Schamanendienst hulbigenden mittel- und nordasiatischen Boller mongolisch er Raffe. Im beutigen China wetteifern buddbistische Bonzen mit den Brieftern der entarteten Tao= Im heutigen China wetterfern duoopijtige vonzen mu den priesten der einerten zus-Religion Laotjes in der Ausübung trügerijcher Zauber- und Wahrfagekünfte behufs der Abwehr schlimmer Teufelsgeister, der Enthüllung einer glücklichen Zukunft 2c. Auch so noch in die Borerbewegung der letzten Jahre hat dieser Teufelsaberglaube mit seinen Be-sessistenstellungen, Beschwörungskünsten u. dgl. vielsach hineingespielt (Schanz S. 11 bis 14; bgl. Eptel, Handbook of Chinese Buddhism; Edins, Folklore of China (Dieselschen im Swiegel ihrer brei Religionen, Basel (p. 65 f.), M. Schaub, Geistesleben der Chinesen im Spiegel ihrer drei Religionen, Basel 1898; Rhys Davids, Der Buddhismus, deutsch durch Bfungst, Lyz. 1899 2c.).

Bas die arischen Böller des Westens angeht, so wurde betreffs der Perser veries tonstatiert, daß erst ein vorgerückteres Stadium ihrer Religionsentwicklung magisch-adergläubige Trübungen in die anfänglich magierfreie Gestalt ihres Mazdeismus eindringen ließ. Gegen das teils von Turan teils von Babylonien her vordringende zauberische Treiben der Lätus oder der "Feinde Zorogsters" schritt die alte Avesta-Religion noch mit 60

ftrengen Strafen ein. Erst gegen Enbe ber Achämenibenzeit, sowie bann unter ben Arsaciden, begann das dämoniftisch=abergläubige Element die Bolksreligion und -fitte in dem Maße zu überwuchern, daß gerade für Persiens Priesterschaft fortan ber Name "Magier" weit und breit üblich wurde (vgl. ichon Herod. 1, 132, u. ö., Xenophon, sowie für die 5 spätere Zeit 3. B. Apulejus, Apol. p. 290: Persarum lingua Magus est, qui nostra sacerdos) und auch die Bemühungen der Safaniden um Wiederherstellung des älteren, vor-magischen Religionspiftems nur vorübergehenden Erfolg hatten (vgl. Agathias II, 26; Ammian. Marc. 17, 5; 23, 25 2c.). Soweit diefer spätere persische ober parthische Maz-gismus überwiegend astrologisch-mantische Gestalt trug, scheint er als von semitischen Nach= 10 barvöllern, namentlich den Babyloniern her eingedrungenes Element gelten zu müssen, während seine im engeren Sinne magische, auf beschwörendes Formelwesen, Amulettgebrauch u. bgl. hinauslaufenden Faktoren, wohl mehr von den turanischen (bezw. stychischen) Rachs barn im Norden herrührten (vgl. die treffenden Bemerkungen hierüber bei M. A. Gasquet, Le culte de Mithra: RdM. 1899, 1. Avr., p. 530 sq.). — Bei ben alten Ger-15 manen und Standinaviern spielte ein mit Zauberprägis verbundener Rultus von Feld- und Baldgöttern ichon frühzeitig eine bedeutsame Rolle. Doch ging erst gegen bie Beit, wo ihre nationale Selbstiftändigkeit bem erobernben Eingreifen driftlicher Herricher erlag, has Ganze ihrer angestammten Bolksreligion in folchen abergläubigen Traditionen auf. Uhnlich bei den Kelten, deren mit magischen Elementen start durchtränktes Reli= 20 gionswesen anstatt bes naiv-volkstumlichen Charakters ber alt-germanischen und -nordischen Magie eine etwas verfeinerte und kompliziertere Gestalt seiner magischen und mantischen Aberlieferungen zeigt, was sich vom Einflusse ihrer ordensartig organisierten Briesterschaft berschreibt. Uber die Weisheit dieser Druiden, die besonders auf dem Gebiete magischer Heilfunst (mittelst allerlei Kräutern u. bgl., namentlich der "allheilenden" Mistelpflanze, 25 die sie bei Mondlicht mit goldner Sichel von Eichen herabschnitten und womit sie Ge-schwülfte, Kröpfe, Geschwüre 2c. bei Menschen, auch Klauenfäule beim Bieb heilten, Wirtungen ber Gifte vertrieben u. f. f.) sich auszeichnete, stautenspine venn Zury stauten, Zur-tungen ber Gifte vertrieben u. f. f.) sich auszeichnete, s. die oben genannte französ, und engl. Litteratur, auch Riefewetter 1. c. und Drelli, Relig.=Gesch., S. 697. Bei den Griech en spielen allerlei Zauberkunste schon in den Götter= und Helden=

80 sagen ber homerischen und nächsten nachhomerischen Zeit eine wichtige Rolle; so Medea in der Argonautensage, Kirke in der Obyssee, die unter allerlei Namen (wie Towdires, Tol-μοσφος, Τοικέφαλος) nächtlicherweile angerusene Zaubergöttin Helate, der schutzgotikende Götterherold und Traumspender Hermes, und noch allerlei andere Schutzgotikeiten (deol arorgóracoi, alexiexacoi, lúsicoi, xadágsicoi); vgl. Lobect, Aglaoph. 1231; Maak,

- drorgóraw, ådefleazoi, dúvioi, zavágowi); val. Lobed, Aglaoph. 1231; Maaß,
  Drpheus 2c. Für ben einheimischen, nicht etwa vom Orient her importierten Charafter biefer älteren hellenischen Zaubertraditionen liegen zahlreiche Zeugnisse von, namentlich solche, bie teils auf Thrakien teils auf Theffalien als hauptherbe derselben hinweisen (s. Maaß und Rohde 1. c.; vgl. schon K. Fr. Hermann, Gottesdienstliche Altertümer der Griechen, 2. Aufl. 1858, S. 274 f.). Aber frühzeitig drang sowohl aus Ägypten wie aus Baby-
- 40 lonien ober (laut ber politisch-geographischen Ausdrucksweiße ber Griechen seit bem 6. Jahrbundert): aus "Persien" — auch fremdländisches Zauberwesen in Hellas ein. Der höhere Bildungsgrad der Hellenen verhinderte es nicht, daß die magischen Künste der "Barbaren" des Orients aufs wärmste bewilltommt und aufs vielsachte nachgeahmt wurden. Die ägyptische Zaubermedizin mit ihren Theorien von dämonistischer Krankeitserregung 45 und von magischem Heilverscheren mittelst Besprechung, Entzauberung, Incubation (Tempel-
- 45 und von magischem Heilberfahren mittelst Besprechung, Entzauberung, Incubation (Tempelschlaf) 2c. fand unbeschränkten Eingang (vgl. einerseits *Jaoxalveuv*, andererseits *Iepanzeveuv* in magisch-abergläubigem Sinne auch bei den besten Klassskern. Weder die rationellere Rosologie und Therapie der Hippokratiker, noch die Spöttereien Lukians vermochten der je länger je reichlicher vom Ril herüberslutenden Afterweisheit der Goöten und Zauberdok-50 toren Einhalt zu thun. Und entsprechende Erfolge erzielte die mehr mantisch geartete
- 50 toren Einhalt zu thun. Und entsprechende Erfolge erzielte die mehr mantisch geartete Bauberprazis babylonisch-persischen Ursprungs. Allerlei Methoden von Wahrsagerei durch Sterndeutung, Totenbeschwörung, Götter- und Geistercitieren (evocatio deorum, bgl. Plin. h. n. XII, 12; XXI, 11; XXIV, 17), Schlüffel- und Wassferweissgaung (Strad. XVI, 2), Wahrsagen aus Bechern, aus menschlichen Eingeweiden (nach Athenäus)
- 55 u. f. f. gingen im Schwange. Gerade das apologetische Eintreten einzelner helleren Röpfe für die "perschächen" Magier als priesterlicher Weisen, die keine verbotenen Zauberfünste trieben (so Aristoteles bei Diog. Last, pr. 8; Dio Chrusoft, orat. 36; Apulejus Apol. s. Oratio de magia; auch Celsus bei Orig. VI, 30, VIII, 60) zeugt für das hohe Anschen und ben mächtigen Einsluß dieser Abepten orientalischer Geheimweischeit bei so den Griechen der Diadochen- und röm. Kaiserzeit.

Auch Rom bejaß seine einheimische Zaubertradition magischer wie mantischer Art, beren Anfänge bis in die Königszeit zurückgingen und bei den mittelitalischen Nachbar-stämmen des Tibervolks zu Hause waren. Von den Etruskern ist der Kult der Dil Averrunci, das Beobachten der prodigia, die Haruspicin und das Augurium in die römische Staatsreligion übergegangen (Cic. de div. I, 41 sq.; II, 23. 35; vgl. Bouché-Leclerc 5 und Riefewetter a. a. D.). Aber auch fühlicher wohnende Rachbarftämme, wie bie Marfen in Samnium, beren Meisterschaft im Schlangenbeschwören Cicero rühmte (l. c. 11, 33; bgl. Augustin De Gon. ad lit. XI, 28), haben auf bie Pflege folcher Rünste im älteren Rom Einwirtung geubt. Dem Eindringen orientalisch-magischer Lehren und Runste hat dann die Gesetgebung zum Schutze der Staatsreligion verschiedentlich, noch bis ins 2., ja 10 3. Jahrhundert der Kaiserzeit hinein, strenge Verbote und Strasen entgegengesetzt; so die unter Sulla erlaffene Lex Cornelia de sicariis et veneficis, bie man öfters auch gegen Magier ober "Mathematici" (= Chaldaei) anwendete, (vgl. Instit. IV, 18, 5: Eadem lege et damnantur, qui sururris magicis homines occiderunt); so die Raiser Augustus, Tiberius und Claudius in ihren Erlassen de mathematicis et magis ex- 15 pellendis; so bie noch unter Caracalla neu eingeschärften Bestrafungen von Zauberern allerlei Art durch lebendige Verbrennung ober damnatio ad bestias (Paull. V, 23; Ulpian. in coll. XV). Aber im Verein mit griechischer Bildung strömte auch die oktul-tistischer Verein eines Tacitus gegen die superstitiones magicae ober eines Plinius gegen magica mendacia (h. n. XXVI, 4; 20 XXX, 1. 2; bgl. Tac. Ann. II, 17; IV, 21. 29 u. 5.) konnte die zunehmende De-pravation der altrömischen Sittenstrenge durch die abergläubigen Modethorheiten des Zeitalters anfhalten. Gerade von den taiferlichen häuptern des Staats baben mehrere bas Umsichgreifen des Unfugs direkt gefördert. Nero ließ sich zu magischen Mahlzeiten einladen und Dtho galt als entichiedener Gönner der Magie. Bespasian, Harf Aurel 25 waren wenigstens tolerant gegen sie; unter dem letzteren standen die Goöten Arnuphis und Alerander von Abonoteichos zeitweilig in hohem Ansehen. Alerander Severus war den Chaldäern so zugeneigt, daß er ihnen sogar Staatsgehalte aussetzte und sie zu öffentlichen Borträgen verpflichtete. Unter ihm, wie schon unter seinen Anverwandten und letten Vorgängern, erstieg der Einfluß orientalisch-syntretistischer Religionsmengerei, und damit 20 magischer Theurgen und Thaumaturgen, ben böchsten Gipfel (f. Rebille-Rrüger, bes. S. 127 f. 135 ff.). Das beschränkende und bestrafende Einschreiten Diokletians bagegen und zu Gunften der altrömischen Augurenprazis (wie fie damals der Harusper Tages vertrat : Lact., De mortt. 10) war nur von ganz vorübergehendem Erfolge, zumal da einige feiner jüngeren Mittaifer, bef. Mazentius, Anhänger und Förderer der von ihm verbotenen Künste waren. 26 Erst dem christlich gewordenen Nom ift, wenn nicht die Ausrottung, doch die allmähliche Eindämmung des Ubels gelungen.

III. Die Magie in der chriftlichen Geschichte. — Aeltere Beit (Gnoftis III. Die Magie in der christlichen Geschichte. — Aeltere Zeit (Gnostiz ter und Rirchenväter). J. Bacherot, L'école l'Alexandria, Paris 1846, II, 11589.; J. Burdhardt, D. Zeitalter Konstantins, 2. U., 1853; U. Dieterich, Abraras; Studien zur 40 Religionsgeschichte des späteren Altertums, Lyz. 1891; auch desselben: Nethia; Beiträge zur Ertlärung der neu entbedten Petrusapolalypse, ibd 1893 (S. 194, 228 ff.); C. Schmidt, Gnostische Schriften aus dem Codex Bracianus überl. und bearb. (IU VIII), Leipz. 1892; E. Anrich, Das antile Mysterienwesen in seinem Einslusses (IU XVII), Leipz. 1892; B. Anz. Zur Frage nach dem Ursprung des Gnosticismus (IU XV, 4), 1896, S. 5ff.; 45 Frz. Dietamp, Suppolytos v. Theben, Münster 1898, S. 57-66; E. Bratte, Das jog. Re-ligionsgespräch am Hofe der Sasianden (IV, NF IV, 3), 1899, S. 129 ff.: Beinel, Die Birfungen des Gescher zu deister im nachapoli. Zeitalter bis auf Frendus, Freidurg 1899; B. Sollert, Raifer Aultans relia, und bolit. Uebratugung (in Schlatters Petirkourg 209; B. Sollert, Raifer Aultans relia, und bolit. Uebratugung (in Schlatters Petirkaen zc. III.

Birfungen des Geistes u. der Geister im nachapost. Zeitalter bis auf Frendus, Freiburg 1899; B. Bollert, Kaiser Julians relig. und polit. Ueberzeugung (in Schlatters Beiträgen 2c., III, 6. 1899), S. 18 ff.; B. Schanz, ThOS 1901, S. 28 ff. Mittelalter u. Reformationszeit. R. Meyer und Alfr. Lehmann a. a. O. (s. o. 1); Riejewetter, Geich, des neueren Occultismus, bes. I, 1—229 und II, 34 f. 300 ff.; J. Burd-bardt, Die Kultur der Renaiffance in Jtalien Bd II<sup>s</sup>, S. 279 ff.; L. Geiger, Renaiffance u. Jumanismus, Berlin 1882, S. 446 f. — Wegen des Serenweiens insdes, s. die kultur in 80 VIII, S. 30 f. (bes. Riezler, Hafen und A. D. Witte, The Warfare of Science). Magie und Occultismus neuefter Zeit. Riejewetter, Neu. Occ. I, 230—799; Edartshausen, Hypnotism and Electrobiology, 3. ed., Lond. 1852; M. Edw. Wachter, The Mysteries of Magie; a Digest of the Writings of Eliphas Levy Zahed (alias Alph. Louis Constant), London 1887; J. Algernon Clarte, Art. Magie, white, in Enc. Brit. XV, 60 207—211; Frz. Dartmann, Die weiße und die fawarze Ragie, oder das Geiets des Geiftes in der Ratur (beutsche Bearb. der engl. Schrift: Magic, white and black, 7. ed.), Leipz. 1894;

Gérard Encauffe (pfeudonum Papus), Traité élémentaire de Magie Pratique. Avec un appendice sur l'histoire et la bibliographie de l'évocation magique, Baris 1893; Sübbeschleiden, Sphinz: Monatsschrift f. Seelen= und Geistesleben, Braunschweig, Schweischles Schleiden, Sphinz: Monatsschrift f. Seelen= und Geistesleben, Braunschweig, Schweischles Verlag (seit 1886); Zerd. Maad, Wissensch. Zeitschrift für Occultismus, hamburg 1896 ff. 5 (seit 1899 unter dem Namen: "Wissensch. Z. für Lenologie"); Karl du Prel, Studien über Geheimwissenschaften, 2 Bde, Leipz. 1890 f.; ders., Die Magie als Naturwissenschaft. I.: Die magische Physit; II. Die mag. Phychologie, Jena 1899; ders., Die unbekannte Naturwissen-ichaft, in "Nord und Süd", Fedr. 1897, S. 227 ff. — ein Versich, im Mesmerichen tierischen Monationus kann is die mag. Bischleichen Obweichungen der Versichen Berguch, im Mesmerichen tierischen Monationus kann is die versichen Obweichungen der Versichen Berguch, der Mesmerichen Uster Martissung kann is die und Bischleichen Obweichungen der Versichen Berguch, der Mesmerichen Unter Mesmerichen Berguch, der Berguch, Dagnetismus, bezw. in dem mit diefem identifchen Dd Reichenbachs, den Schluffel gur Dagie 10 nachzuweisen und diese durch Zurückgehen auf die Odlehre des letzteren zur Höhe echter phy= fitalischer Biffensch, zu erheben. (Ueber du Brels frühere Arbeiten referiert ausführlich Riefe-wetter I, 749 ff.). R. A. hager, Rich. Bedel, J. A. Mordtmann, B. Bormann, Mag Sei-ling: Beiträge zur Grenzwiffenschaft, ihrem Chrenpräsibenten Rarl du Prel gewidmet von der Dünchener Gefellich. f. miffenich. Pjychologie, München (1898).

Das Christentum tritt der Magie nicht ausrottend gegenüber, sondern kritisch sichtend 15 und veredelnd, d. h. die in ihr beschloffenen Bahrheitselemente entwidelnd und zur Geltung bringend. Der Gegensatz zwischen der Religion des Glaubens an das Heil in Christo und zwischen ben verschiedenen Spitemen religiösen Aberglaubens ift zwar ein prinzipieller, aber boch tein folcher, ber ein mit Feuer und Schwert verfolgendes Einfchreiten gegen die letteren

- 20 rechtfertigen würde. Wo immer ein nach Perfer- ober Römerart feindselig verfolgendes und vertilgendes Auftreten des Chriftentums gegen die es tonkomitierenden Erscheinungsformen ber Magie stattgefunden hat oder heute noch vorkommt, da ist nicht echtes Christentum die Ursache solcher Konslikte, sondern ein verunreinigtes, — ein Christentum, das von außerchriftlich-magischen Elementen ein mehr ober weniger starkes Quantum in fich auf-
- 25 genommen und badurch eine Degeneration und Trübung seines eigentlichen Wefens erfahren Während der Jahrhunderte des Mittelalters hatte diefer entartete Zuftand sich zu bat. vollster Stärke entwidelt, weshalb mabrend biefer Zeiten ein bis zu barbarischer harte gesteigertes Büten der chriftlich=firchlichen Organe gegen die (angeblichen oder wirklichen) Träger und Förderer magischer Bestrebungen stattfand und ebendarum auch die Aussonderung
- 20 und veredelnde Ausbildung jener in den älteren magischen Traditionen enthaltenen Wahrheitselemente gehemmt, verlangfamt, bezw. unmöglich gemacht wurde. Erst in dem Raße wie in nachreformatorischer Zeit die düsteren Schatten dieses zeitweiligen Rückfalls in vor= chriftlich-beidnische Zustände durch das Licht evangelischer Wahrheit verscheucht wurden, hat einerfeits bie Schärfe jenes Ronflikts eine bem wahren Wefen ber Religion Christi ent-
- sprechende Milberung erfahren, andererseits die Herausbildung echter Wiffenschaften aus 85 bem bunklen Mutterschoße beidnisch= ober jubisch=gnostifierender Geheimtraditionen ihren ungehemmten Verlauf zu nehmen vermocht.

Bährend ber alt driftlichen Zeit treten Symptome eines friedlichen Nebeneinander= bestehens vorchriftlicher Magie und chriftlich-firchlicher Ertenntnisbestrebungen und Lebens-

- 40 regungen vereinzelt zu Tage; in überwiegendem Maße freilich erscheint das Verhalten beider als ein gegenseitig sich abstoßendes. Schon im NT tritt dieser gegensätliche Sachverhalt auf charakteriskische Weise hervor. Es ist prophetisch bedeutsam, daß "Magier aus dem Morgenlande" als Erftlinge ber geidenwelt dem Jefustinde in Bethlehem ihre Huldigung darbringen (Mt 2, 1-12). Diese  $\mu \dot{a} \gamma o \dot{a} \pi \dot{o} \dot{a} \nu a \tau o \lambda \tilde{\omega} \nu$  stehen einerseits in
- 45 erfüllungsgeschichtlicher Beziehung zu alttestamentlichen Meffiasweissagungen von höchstem Belang (Jef 60, 1 ff.; Bf 72, 10. 15 2c.), andererseits weisen sie vorwärts auf die erst während der letzten Jahrhunderte zum Vollzug gelangte Erhebung und Verklärung der Magie zur Stufe echter Wissenschaftlichkeit (vgl. unten) und damit auf ihren Eintritt in bie Reihe ber im Dienste bes Christentums fruchtbringenden edelsten Funktionen bes Geistes-
- 50 ftrebens und schaffens der Menschheit. Eine ahnende Erkenntnis von dieser tieferen Bebeutung der Magier-Episobe des evangelischen Geschichtschllus verraten manche der in beining ver Dinger Spiele des von geriften althriftlicher Eyrik (z. B. bei Brudentius Cathem. XII, hymn. de Epiph.) enthaltenen Aussprüche von Kirchendätern — mögen bieselben nun Arabien (Justin, Tert., Epiphan.) oder Chaldäa (Orig., Betr. Chrysol, 55 Marim. v. Turin) oder Bersien (Clem. v. Aler., Diod. v. Tari., Chrysolt., Cyrill v. Aler., Juvencus, auch Brud. 1. c.) als spezielles Heimatland ber "aus Anatolien" gekommenen udyou benken (Näheres j. bei Diekamp, S. 63 f.). Auch abgesehen von dem durch biefes
- Moment der Kindheitsgeschichte Jesu gebotenen besonderen Anlaß bietet die altchristliche Litteratur hie und da wohlwollende Bezugnahmen auf das Gebiet der scientize occul-
- 60 tae bes Altertums dar. Zumal über aftrologisches Forschen und Können wird mehrfach nicht ungünstig geurteilt; fo von Origenes in feinem Genefistommentar, wo anläglich ber

1

Gestimsschung des 4. mosaischen Schöpfungstags zwischen einer gottgemäßen und einer bämonisch-widergöttlichen Sterndeutungstumft unterschieden wird (Eus. Praep. ev. VI, p. 11, 115 sq.), auch von demselben in seinen Verhandlungen mit Celsus über das Können magischer Hellunstler, dem eine gewisse Realität und Berechtigung zuzugestehen sei (c. Cels. I, 24 f. 36; IV, 33; V, 45). Überhaupt sind es die christlichen Allegandriner, bei welchen s berartige Außerungen zumeist begegnen. Wie denn einerseits schon jüdisch-hellenistliche Vorgänger dieser Schule Vertreter einer relativ anerkennehen Denk- und Lehrweise in dieser hinsch gewesen waren (bes Philo, z. B. De spec. legg. 792; Quod omnis prob. 876), andererseits der Neuplatonismus, insbesondere der spätere sein beiter stragen näher tretenden 10 driftlichen Autoren blieb. Alls eins der jüngsten hierher gehörigen Zeugnisse schnelse. fundige weisen des 5. oder 6. Jahrhunderts; neuerdings herausgeg. von Kroll und Viereck, Leipzig, Teubner, 1895) gelten zu bürfen. Der verwerfenden Urteile über die Magie sind freilich im NT und sodann bei den 15

älteften Bätern weit zahlreichere erhalten als der anerkennenden oder relativ günftigen. Die Apostelgeschichte charakterisiert ben Samariter Simon mit seinen payesas als einen falichen Propheten (R. 8, 9), ebenso später den Elymas ober Barjesu auf Cypern (13, 6ff.); ihn schilt Baulus wegen seiner "List und Schalkheit" (hadiovoyia) sogar einen "Teufels-sohn" (vids diasodov, V. 10); vgl. auch Apt 9, 20 f. Das Büchlein von den "Zwei 20 Wegen" zu Anfang der Didache und am Schlusse des Barnabasdriefs warnt nachdrücklich vor *µayeia*, die es neben *vaoµazeia*, eldwlolaroia und anderen Untugenden des Wegs des Böfen nennt (Did. 5, 1; Barn. 20, 1); vgl. Did. 3, 4, wo auch olwvooxonia, sowie 2, 2, wo allerlei Hurereisunden nebst Kindermord als Annera der Magie genannt find. Aehnliches lieft man in Mand. XI bei Hermas (bef. § 2 u. 4), wo vom gottlojen 25 Treiben der Bjeudopropheten die Rebe ift. — Als Vertreter verabscheuenswerter magischer Rünfte gelten ben Bätern feit Mitte bes 2. Jahrhunderts im allgemeinen alle Gnoftiter; wie denn Jrenäus (I, 16) die gefamte häretische Gnosis auf den Magier Simon zurück-führt. Nicht nur die Simonianer beschuldigt verselbe des Umgehens mit gottlosen Bez-schwörungskünsten (ebb.), sondern auch den Menander (I, 17), die Karpotratianer (I, 19), so die Martosianer (I, 20). Bei Hippolytos wird dieselbe Antlage gegen die Elkefaiten gez richtet (Philos. IX, 3, 14). Origenes läßt die Sekte der Ophiten ihre Archontennamen Jaldabaoth, Aftaphaeus, Horaeus aus der Magie entlehnen (c. Cels. VI, 32). Tertullian wirft allen Häretikern insgesamt vor, sie unterhielten commercia cum magis quampluribus, cum circulatoribus, cum astrologis, cum philosophis scilicet curio- 35 sitati deditis (De praescr. haer. 43). Tiefe Blick in das ebenso konfuse wie unheim-liche Treiben der Bistis-Sophia-Gnostiker und ihrer näheren Verwandten haben die durch C. Schmidt bekannt gemachten koptischen Zauberbücher eröffnet (s. o. die Lit.). Sowohl diese erst jüngst erschloffenen Quellen ägyptischen Ursprungs, wie das durch Repler und Brandt über die magischen Geheimlehren der Mandäer zu Tag gesörderte Material (Brandt, 40 Die mandäer. Religion, 1889, S. 133 ff., Keßler, A. "Mandäer" in d. Enc. Bd XII), dazu die vor turzem durch R. Wünsch erbrachten Aufschlüffe über die noch zu Anfang des 6. Jahrhunderts in Rom gebrauchten Verwünschungsformeln ber Sethianersette (Bünsch, Sethianische Verfluchungstafeln aus Rom, Leipzig 1898), alles dies giebt die aus vor= driftlich=heidnischer Zeit stammenden oktultistischen Lehren und Rünfte der häretischen Gnofis 45 als ebensowohl weit verbreitet wie schwer ausrottbar und tief eingewurzelt im Leben der beteiligten Kreise zu erkennen (vgl. Anz a. a. D., bes. S. 6 ff.). — Neben diesem Magismus criftlicher Gnostiker behauptet sich aber bis zum Schluß ber abendländisch=römischen Raiser= geschichte, ja teilweife noch über biefe Grenze hinaus, auch der antik-heidnische Aberglaube an die Kraft magischer Zaubertunst. Einflußreiche Häupter der Neuplatonikerschule suchten 50 seit Anfang des 4. Jahrhunderts beiderlei Formen dieses Aberglaubens, die theurgische wie die mantische, angelegentlichst zu verbreiten; ja während der Regierung ihres 3ög= lings Julianus wurden jogar bie Mittel taiferlicher Macht zur Einleitung einer Reform ber römischen Reichsreligion gemäß ben Grundsäten biefes magisch-superstitiosen Neoplatonismus aufgeboten (Vollert a. a. D., S. 18ff. 42 ff.; vgl. Glover, Life and letters in the 55 fourth Century, Cambridge 1901, p. 56 ff. 63 ff.). Die durch chriftliche Raifer wie Ronstantius, Valentinian I., Valens, Theodosius I. 2c. gegen magische Lebren und Bräuche erlaffenen Berbote (Cod. Theod. IX, 16, 4. 8. 12) bewirkten zwar vorübergehende Burudbrängung, aber nicht Vertilgung ber alten Prazis. Bur Runft tostanischer Magier hat man in den Jahrhunderten der Barbarenkämpfe immer wiederholt sich flüchten zu 60 Real=Encyflopäbte für Theologie und Rirche. 3. 21. XII.

müffen gemeint, mährend ber Gotenbelagerung Roms burch Alarich nicht allein (Zofim. V, 41; bgl. Gozom. h. e. IX, 6), fondern noch unter Juftinian I. (Brotop, Bell. Goth. IV, 21; — bgl. B. Schulze, Unterg. des griech.eröm. heident. I, 370 f.; S. Dill, Roman Society in the last Century of the Western Empire, London 1898, p. 41 f.; 5 Bouché-Leclerc, Hist. de la divin. IV, 115). Daher benn der patriftifchen Zeuge niffe gegen diefe altheidnischen Zauberfümste als teuslische Berführungen nicht wenige vorliegen. Bgl. einerfeits die Bredigten von Ephräm De magis (dei Lamy, S. Ephraemi hymni et sermones II, 393 sq.), von Isaat von Antiochia (Serm. XXXIV ed. Bidell, 531 sq.), von Christoftomus (Hom. III in 1 Th und Hom. VIII in 2 Ti; f. 10 die Mitteilungen baraus bei Scharz, S. 34 und bei Burtitt, S. Ephraim's Quotations from the Gospel, Cambridge 1901, p. 82); andererfeits Augustins häufige Ausfälle gegen die "aftrologischen plani, quos mathematicos vocant (Conf. IV, 3), gegen die deliramenta genethliacorum (De doctr. chr. II, 29), gegen die miracula magorum, quae doctrinis fiunt et operibus daemonum (De Civ. Dei VIII, 19), 15 XXI, 6), gegen die incantationes et carmina nefariae curiositatis arte composita, quam vel magiam vel detestabiliore nomine goëtiam vel honorabiliore theurgiam vocant (ib. X, 9), fowie aus späterer Zeit ähnliches bei Gregor b. Gr. (Epp. XI, 53 u. 5.) und Jibor (Etym. 1. VIII, c. 9: de magis). In das Mittelalter hinein und burch dasselbe findurch verent fich beides: bie

In das Mittelalter hinem und durch dasselbe hindurch bererbt sich beides: die 20 magische Geheimtradition in vielerlei Formen und Verkleidungen, und die endlose Reihe der wider sie einschreitenden kirchlichen Zensuren und Dekrete. Die Litteratur der Drakelbücher und der an allerlei berühmte alte oder neuere Namen (Zoroasster, Daniel, Methodius, Raiser Leo d. Weise 2c.) sich anlehnenden Apokrypha schwillt besonders im Orient mächtig an (j. Krumbacher, Byz. Lit. 2 627-631). Um die Kommentation dieser rätselbollen 25 Geheimschriften mühen nicht bloß die Paradorographen der dunkleren Zeiten sich ab, wie

- Mich. Bsellos d. Jüngere (Exprynois els ra Xaldaüxa lógia u. a.; s. Krumbacher, S. 436), Roger Baco, Albertus Magnus u. a. als Zauberer verrufene Gelehrte, sondern auch manche Vorkämpfer der Renaissance seit dem 14. Jahrhundert, wie Plethon, Ficinus 2c. (vgl. die von Joh. Obsopöus [Paris 1607] herausgegebene Sammelschrift: Oracula
- so magica Zoroastris, cum scholiis Plethonis et Pselli, und dagu Kiefewetter, Occ. b. Alt. I, 163 ff.). Auch aus jüdisch-tabbalistischen Quellen erfährt der bunkle Strom diefer Geheimweisheit reichliche Zufuhr. Ihnen entstammt, was dis in die neueren Zeiten hinein über die dämonenverscheuchende Kraft des Pentagramma und über die Bunderwirtungen des Schem hammephorasch gesabelt worden, desgleichen die Traditionen über
- 85 die Zaubermacht bes Worts Agla (b. b.: "bu bift ein mächtiger Gott für etwig!"), über die noch wirksamere Kraft der hebräisch-griechischen Mischformel "Hel Heloym Sother Emmanuel Sabaoth Agla Tetragrammaton Agyros Otheos Ischyros Athanatos Jehova Va Adonay Saday Homousion Messias Eschereyeye", u. bgl. m. (vgl. Tylor in Enc. Brit. XV, 202). — Eine fast unüberschbare Reihe tirchlicher Verbore
- 40 tritt bem Unwesen entgegen, ohne es beseitigen zu können. Die im Altertum noch mehr vereinzelten Akte der Synodalgesetgebung (z. B. Conc. Illib. c. 6; Ancyr. c. 14; Brag. v. 563, c. 8) leitet fürs Mittelalter ein der Can. 61 des Trull. II mit seinen gegen Wahrsagerei, Schichsalsbeutung, Nativitätöstellen, Amulettverteilen, Wolkenbeschwören u. dgl. gerichteten Verboten. Jedes Jahrzehnt, ja saft jedes Jahr bringt neue Sentenzen dieser 45 Art (Hinschut, Richenr. VI, 397 ff.). Die im früheren Mittelalter hie und da noch
- 45 Urt (hinschus, Richenr. VI, 397 ff.). Die im früheren Mittelalter hie und ba noch vorkommenden milderen und erleuchteteren Urteile über die Magie als einen nicht positiv bösen oder diabolischen, sondern nur absurden Aberglauben (so bei Agobard, Contra insulsam vulgi opinionem de grandine et tonitruis [ca. 814] und in dem Can. Pseudo-Ancyranus des Decr. Gratiani c. 26. au. 5 [val. 35 VIII. 32, 18 ff. b.
- Pseudo-Ancyranus des Decr. Gratiani c. 26, qu. 5 [vgl. Bd VIII, 32, 18 ff. d. 50 Enc.]) werden seit der Zeit der Rreuzzüge mehr und mehr durch Sentenzen verdrängt, welche auf den Voraussjetzungen eines traffen Teufels- und Hernaberglaubens sußen. Seitdem der hl. Thomas gegenüber jener liberaleren, noch dämonistischen Theorie das dämonische Verursachtsein des Zauber- und Hernwesens ausdrücklich als die allein rechtgläubige Annahme bezeichnet hat ("Fides catholica vult, quod daemones sint aliquid et
- Verursachten bes Zauber- und Herenweiens ausdrücklich als die allein rechtgläubige Annahme bezeichnet hat ("Fides catholica vult, quod daemones sint aliquid et 55 possint nocere" etc., s. Summ. th. 11, 2, qu. 92 sq.; Quodl. XI, 10), unterliegt bie Anwendung der altrömisch-barbarischen Strafjustig für den Kampf gegen die Magie firchlicherseits keinen Bedenken mehr. Damit ist denn der Weg gebahnt zu päpstlichen Kundgebungen wie die Herenbulle Innocens' VIII. von 1484; wie die in gleichem Sinne gehaltenen Erlasse sien nächsten Nachfolger (s. M. "Heren und Herenburgessensensensensen so S. 32-34); wie noch im 17. Jahrhundert die Konstitution "Omnipotentis" Gregors XV.

1

1

vom J. 1623, worin Magie und Sortilegium, falls der Tod einer Person dadurch bewirkt worden, mit peinlicher Bestrasung durchs weltliche Gericht bedroht, auch magisch verursachter Schaden am Eheleben, an Tieren, Saaten, Früchten 2c. mit lebenslänglicher Gesängnisstrasse belegt wird, u. s. f. (Hinschus RR. V, 694 ff.). Nur mühlam kämpft seit dem Reform ationszeitalter eine lichtere Denk- und 5

Nur mühlam kämpft feit dem Reformationszeitalter eine lichtere Denk- und 5 Lehrweise sich empor, die dem Teufels- und Dämonenaberglauben allmählich seinen Boden entzicht und aus dem konfusen Wörterschwall und Formelkram der scientiae occultas in langsamem Werdeprozets eine Reihe rationeller Wissenschaften sich entwickeln läst: aus der magischen Zauberheillunst und dem Paracelsismus die Medizin und Chirurgie, aus der Astrologie die Astronomie, aus der Alchymie und hermetischen Kunst die moderne 10 Chemie und Experimentalphysik. Eine genauere Schilderung dieses Prozesses, sowie der ihn durchziehenden und bald hemmenden bald ablenkenden Gegenwirkungen von kirchlicher Seite (NB. vielsach auch im Protestantismus!) würde mit einer Gesamtgeschichte ber neueren Raturwissenschen sich wehr oder weniger beden (vgl. das Whitesche Werk über den "Siegeszug der Wissenschaft", sowie Zöckler, Gesch. der Beziehungen zwischen Les betr. Entwiedelungsprozesses zu handeln, an welchen der Begriff und Name des Magischen am längsten gehaftet hat oder gegenwärtig noch haftet — und zwar dies mit Ausschluß ber sonst noch in dies der gegenwärtig noch haftet — und zwar dies mit Ausschluß ber sonst noch in dies Tenc. (in den Artikeln "Heren" 2c., "Spiritismus" und "Zauberei") behandelten Materien.

1. Schwarze Magie ober Schwarztunst (maloficium) nannte man, besonders im Zeitalter bes Humanismus und der Reformation, die Anwendung und Ausübung derjenigen Geheimwissenschaften, wobei angeblich böse Geister zu Hilfe gerufen ober gar ein Bund mit dem Teufel zu Grunde gelegt wurde. Die Sache gehört wefentlich in das Rapitel vom Herenwahn und ist dort schon teilweise mit behandelt worden (Bd VIII, 25 S. 33 ff.). Unter dem Vorwurf des Beteiligtseins an satansdienerischer schwarzer Kunst haben Gelehrte jener Zeit vielsach unschuldigerweise zu leiden gehabt; so Abt Trithemius v. Sponheim, den u. a. auch Luther in seinen Tischreden (EA, Bd 60, S. 43) als einen "Zauberer und Schwarzkundiger" bezeichnet, welcher dem Kaiser Maximilian einst "durch des Teufels Gespütnis" (b. h. mittelft netromantischer Runft, gleich ber here ju Endor) alle so verstorbenen Raifer und großen Helden vorgezaubert habe. Der Glaube an die Realität und weite Berbreitung ichwarzkünftlerischer, also diabolischer Magie begegnet überhaupt mehrfach in den Schriften der Reformatoren, z. B. auch bei Melanchthon, bei Joach. Camerarius, bei H. Bullinger (in der um 1570 verfaßten und 1586 im Theatrum de veneficis [Frankf. a. M.] gedruckten Schrift "Wider die Schwarzzkunft, abergläubiges 25 Segnen, unwahrhaftes Wahrfagen und andere dergleichen verbotene Künfte"). Einzelne Charlatane diefer Zeit scheinen sich des Bundnisses mit dem Bösen und der dadurch er= langten fchwarztünftlerischen Birtuosität geradezu gerühmt zu haben, um damit Retlame für ihr Gewerbe zu machen ; so namentlich das echte Original des Goetheschen Faust, Dr. Gg. Fauft aus Knittlingen, geft. 1539 (vgl. K. du Brel, Das Fauftproblem, Beil. 3. Allg. 40 Ztg. 1894, Nr. 96; G. Wittowski, Der hiftorische Fauft, in D3G 1896, IV, S. 323 ff.). — Mit der allmählichen Verscheuchung des Herenaberglaubens seit dem 18. Jahrhundert ift auch dieses Wahngebilde einer angeblich durch Eingehen eines Patts mit dem Teufel zu erlangenden höheren Zauberkunst ziemlich allerorten entschwunden. Selbst im ultramon= tanen Lager sind die das Problem der Realität einer teufelsdienerischen Magie erörternden 45 Stimmen gegenwärtig geteilt. Der in Befolgung von J. Görres' Borgang bie älteren Borftellungen ohne wesentliche Einschränkung repristinierenden Lehrweise der jesuitischen Reuscholastiker schließen Oswald (Angelologie<sup>2</sup>, 1889) und Heinrich (Dogm. Theol. X, 1884, S. 817) fich rudhaltlos an, während andere (wie Scheeben, Kathol. Dogm. II, 680 f.; 29. Schneider, Der neuere Geisterglaube, 2. Aufl. 1885, S. 66 ff.) vorsichtiger ur= 50 teilen, und P. Schanz die Möglichkeit des Teufelsbunds und Teufelskults überhaupt bezweifelt, da statt irgend welcher Thatsachen "nichts als bloße Geständnisse und Phantasien für ihn vorliegen" (IhOS 1901, S. 41).

2. Beiße Magie (auch wohl niebere M., magia naturalis) nannte man bie besonders im 16. Jahrhundert von nicht wenigen Gelehrten geübte Kunst des Hervor= 55 bringens von Wunderaffelten, wozu entweder die Hilfe von guten Geistern oder auch nur eigne Gaben und Kräfte des Menschengeists besähigen sollten. Es ist das jene harmlosere magische Wissenschaft, in welcher Trithemius nach dem Zeugnis seiner Schüler Agrippa von Nettesheim (s. Bd I S. 257) und Theophrastus Paraceljus sich ausgezeichnet haben soll und welche sie felher lehrten und mehreren Generationen von Schülern überlieferten. Bei so

5\*

Agrippa, beffen magisches Hauptwert "De occulta philosophia" (geschrieben schon um 1510 und angeblich von Trithemius gebilligt) überhaupt dreierlei Arten geheimer Weisheit fennen lehrt: 1. magia naturalis, 2. m. coelestis, b. i. Aftrologie und Runft bes Nativitätsstellens; 3. m. ceremonialis s. religiosa, b. i. fromme Kontemplation und schuttentieligung, erscheint der Inbegriff der Aräfte, welche schon durch die erste dieser werden, als ein gewaltiger. Vermöge der "natürlichen" Magie, die auf Kenntnis des alldurchdringenden Weltgeists oder der quinta essentia beruht, wird der menschliche Geift zum Inhaber jener viros occultae, durch die er "zuweilen über die Natur gebieten, auch bewirken tann, daß die abgeschiedenen Seelen gehorchen, 10 daß Gestirne gestört, Geister bezwungen und die Elemente dienstbar gemacht werden". Phänomene wie Levitation (magisches Emporschweben des Körpers), Gedankenübertragung, Fascination burch Blict 2c. gehören mit zu den Wirkungen diefer verborgenen Kräfte. — Ausgehend von der nämlichen Theorie von der quinta essentia oder dem alldurch= bringenden Aftralgeist (Matrotosmos) entwickelte eben damals Baracelius die Lebre von 15 ber mystischen Sympathie aller Dinge als Grundlage seiner sympathischen Heiltunft. Einige Ernüchterung zeigt die natürlich-magische Tradition dieser Schule schule schule siehen ne Neapolitaner J. B. Porta (gest. 1615), wenigstens in der zu 20 Büchern erweiterten zw eiten Bearbeitung seiner Magia naturalis (Neapel 1589 u. ö.), worin manche der von den Vorgängern übernommenen sabulosen Elemente, welche die erste Ausslage 20 (in 4 Bben, erschienen 1561) noch darbot, ausgeschieden erscheinen und zum Teil gute Naturbeobachtungen mitgeteilt werden, verbunden mit Proben einer gefunden Experi= mentalphysit, insbesondere auf dem Gebiete ber Ratoptrit (Camera obscura etc.).

An die Lehren dieses Abhysikers und seiner Zeitgenoffen, der Italiener Bruno und Cam= panella einerseits und des Niederländers J. Bapt. von Helmont (gest. 1644) anderer= 25 feits, hat die zur Stufe der Wissenichtlichkeit allgemach emporstrebende chemisch-physi-talische Forschung der Folgezeit angetnüpft. Freilich nicht ohne noch dis ins 18. Jahr-hundert hinein manchen Hemmungen und zeitweiligen Abirrungen vom richtigen Ziele zu unterliegen.

3. Die sogen. weiße ober natürliche Magie neuester Zeit hat jeden Reft so abergläubisch-supranaturaler und mystischer Lehrweisen abgestreift und erhebt eben deshalb Ansprüche barauf, als erakt experimentierende Wissenschaft zu gelten. Sie ist die Wissen= schaft der Taschenspieler und Preftidigitateurs erften Ranges, deren optische, aluftische und elektromagnetische Runftftude ben böchsten Gipfel bes von physitalischer Experimentierfunst bisher Erreichten darftellen. Sie ift die Arena für die Erringung folcher auch se petuniär einträglicher Trophäen, wie sie seit Anfang des letzten Jahrhunderts durch Ro-bertsons Bhantastop, durch Tobins und Peppers "Radinet des Proteus" (1865), durch die mit allerlei Spiegelstellungstünften bewirkten Geisterapparitions-Julufionen ber Philppsthal, Stodare, Sylvester, Dirks 2c., durch die musikipielenden Automaten von Maelzel, van Deckelen, Maskelyne 2c., durch Robert Houdins Temple de Magie in Paris (1845), wo burch dessellen Runstiftuäre der suspension éthérique (1849), durch Mastelynes auto= matisch schreibende Buppenfiguren Zoe und Psiycho (seit 1877), durch L. Döblers Rebel= bilder (seit ca. 1850) u. a. derartige Ersindungen erstritten worden (vgl. J. A. Clarte 1. c.; auch F. J. Pisko, Licht und Farbe: eine gemeinschaftliche Darstellung ber Optik [München 1869]), S. 153 ff., sowie überhaupt die illustrierten Lehrbücher der Optik und 25 Experimentalphysik.

4. Die Anhänger bes modernen Occultismus ober ber Geheimwiffen= daft im engeren und strengeren Sinne des Worts protestieren dagegen, daß eine natürliche Magie von der eben beschriebenen Art fämtliche Vorkommnisse und Bhänomene der altehrwürdigen magisch-mystischen Tradition follte erklären können. Sie wollen nicht

- 50 alles dahin Gehörige an eine mechanische Theorie ausgeliefert wissen; den Kunststücken ber "antispiritistischen" Prestidigitation und Taschenspielerei foll nicht das ganze Gebiet deffen, was man magisch nennt, eingeräumt werden. Aber auch nicht als Vertreter des gemeinen, volkstümlich-naiven Aberglaubens wollen sie betrachtet sein. Jenen vom alten germanischen Heidentum ber übrig gebliebenen Volksaberglauben, wie er in den Schriften von Rocholz,
- 55 Buttle, Mannhardt 2c. beschrieben wird, jene Magie der Naturvöller, womit die folklo= riftischen Gesellschaften und die Schriftsteller auf ethnologischem und völkerpspechologischem Gebiet fich beschäftigen, weisen fie von fich als nur nebenfachlicherweise bem Bereiche ihres Forschens angehörig. Die Geheimwissenschaft, wie sie von ihnen aufgefaßt und gepflegt wird, soll nicht mit dem Brandmal der Rückftändigkeit oder des Dilettantismus gezeichnet, so fie foll ben übrigen Wiffenschaften ber Jetztzeit ebenbürtig fein. Ein ansehnliches Quantum

mystischer Phänomene und Thatsachen soll dem Kreise der ordinären, überall mit mechanischen Kräften rechnenden Naturforschung entzogen bleiden und dieser jest erst im Berden begriffenen Geisteswissenschut der Jukunft überwiesen werden. Was geniale Denker und Dichter selbst in den Zeiten der Aufklärung zu Gunsten des guten Rechts einer solchen Wissenschutzers (in dem über animalischen Magnetismus und Magie handelnden Kapitel der Schrift "über den Willen in der Natur [Bd IV der Sämtl. Werke, Leipzig 1874]) sowie den ähnlichen Forderungen des Philosophen des Unbetwußten soll Rechnung getragen und demnach dieser jüngste und interessantes (wellen keine Sologisch-anthropologischen Forschens mit allem Ernst kultiviert werden (vgl. 10 Riesewetter, Neu. Dcc. I, 626 ff.; 787 f., und bes. Du Prel in vielen seiner Schriften und Aufsähe).

Das Streben nach Verwirklichung einer solchen höheren Magie ober occultistischen Wiffenschaft der Butunft mag als ein berechtigtes anzuerkennen sein; es fehlt aber noch viel baran, daß man in den beteiligten Kreisen über die Prinzipien und die Methode 15 biefer Biffenschaft fich auch nur einigermaßen geeinigt hätte. Selbst über ben ihr zukommenden Nam en wird feit länger als 100 Jahren gestritten, und ein Ende diese Streits ist noch nicht abzusehen. Je nachdem der Kreis der zu behandelnden Erscheinungen in die schwer kontrolierbaren Gebiete des Jenseits und der Geisterwelt hinein ausgedehnt oder ganz nur innerhalb der menschlichen Seelenkunde gezogen wird, bilden sich die beiden 20 Reihen der von spiritistischen und der von nicht-spiritiskischen Voraussetzungen ausgebenden Theorien samt den entsprechenden Namenbildungen. Lassen wir die erstere Reibe bier außer Betracht, fo bleibt immer noch eine stattliche Babl von Namen und Methoden für die auf rein anthropologischer Basis operierende occultistische Forschung zu registrieren. "Tierischer Magnetismus" ober auch "Mesmerismus" war eine um ben Anfang bes 25 19. Jahrhunderts vor anderen beliebte Benennung; "Elektrobiologie" lautete das von James Braid (gest. 1860) für denselben Gegenstand in Vorschlag gebrachte Synonymum. Als "Somnambulismus" bezeichnete man die Sache besonders gern zur Zeit und unter dem Einfluß J. Rerners (gest. 1862), und "Nachtseite des Naturlebens" war ein sowohl in diesem Kreis wie bei den Verehrern des frommen G. H. v. Schubert üblicher Name 20 für wefentlich dasselbe Gebiet (val. noch G. Th. Fechners Monographie : "Die Tagesansicht gegenüber der nachtanficht", 1879). "Pfpchifche Rraft", auch wohl "Pfpchismus", ift der burch ben englischen Spiritismustrititer Edw. William Cor (geft. 1879) empfohlene name, bem in Deutschland insbesonbere Gr. Const. Wittig durch seine "Phydischen Statter" (seit 1874) Verbreitung verschaffte. Zu einer "Transscendentalphysit" (und gleichnamigen ss "Rhysiologie") versuchte der Leipziger Astrophysiter F. Zöllner (1878ff.), unter Zustim-mung der Philosophen Ulrici, J. Huttigde Magie" oder Geheimwissensteit fortzwielden (ogl. PRE<sup>2</sup> XVIII, 281 f.). Für "praktigte Magie" oder Geheimwissensteit (= "Occultis-mus", auch wohl "Experimental-Occultismus") als bestgeeigneter Namen ist hauptsächlich K. du Prel in München (gest. 1900) eingetreten. Alls "Grenzwissenschaft" (= wohl hat ein ein Berein von Schüllern bes letteren ben Gegenftand bezeichnet (f. o. b. Lit.), unter Zuftimmung bes Hamburger Gelehrten Ferdinand Maack, ber feine feit 1896 herausgegebene "Bissenschaftliche Zeitschrift für Occultismus" drei Jahre später in eine "W. 3. f. Xeno= logie" umtaufte (s. ebd.). Es sind hiermit keineswegs alle die Namen erschöpft, womit bie Baradogologie unferer Tage ihre viel erörterte und viel umftrittene Butunftsweisheit 45 ju befinieren verfucht hat. Selbst Ausdrücke wie "Arpptologie", "Akrologie", "Abelos logie" (von Adnlos), Horologie (von doos) find gelegentlich in Vorschlag gebracht worden. Db die Emporhebung der mehr oder weniger noch unbekannten Größe X zur Stufe heller Wiffenschaftlichkeit überhaupt jemals gelingen wird, läßt sich einstweilen noch ernftlich bezweifeln. 50

Auf die verschiedenen Unterabteilungen oder Zweigdisziplinen der natürlichen Magie näher einzugehen, z. B. auf den Hypnotismus und bessen Verwendbarkeit teils für psycologische Forschung teils für praktische Chirurgie, auf die Runst der Gedantenlefung und Gedantensuggestion 2c., kann nicht dieses Orts sein. Alls eine der jüngsten und abenteuerlichsten dieser Spezialformen des neueren Magismus sei nur noch die "Christian siche Bissensus für Uchristian Science) der Nordamerikanerin Mary Eddy hier hervorgehoben, eine seit ca. 1880 von Boston aus hauptsächlich durch weibliche Emissione verbreitete und jest Hunderttaussende von Anhängern zählende Sekte, die ein eigentümliches Heilungsverfahren ohne Anwendung medizinischer Mittel, nur durch Gebet und eine Art neuer "Metaphysik" (bestehend hauptsächlich in Lehrjächn, welche alles Kranksein als un= 60 wirklich, b. h. als Produkt bloßer Einbildung zu erweisen suchen) und an die Stelle ver als materialistisch bekämpften modernen Medizin zu seinen sucht. Die neuerdings auch in einigen Großstädten Deutschlands (Berlin, Hannover, Dresden 2c.) mit einigem Erfolg missionierende Sekte bestreitet zwar eifrig ihre Zugehörigkeit zur Klasse ver occultiftischen 5 Richtungen und Lehrweisen, hat auch mit Mesmerschem Heilenden Formeln und Gebetsvorschriften thatsächlich eine magische Wirtsamkeit bei und vergöttert das grundlegende Werk ihrer Stifterin (Sciene and Health, zuerst erschienen 1875) gleich einer neuen Bibel. Bgl. den Aufsach: Die Stellung der Chr. Science zum Magnetismus und 10 Spiritualismus, in "D. chr. Welt" 1901, Nr. 28; auch die Abhandlungen vom Unterzeichneten und Schwabedissen, Die Christliche Wissenstein (Chr. Science) und Glaubensheilung, Berlin 1901.

Magister sacri palatii. — Hontana, O. Pr., Syllabus Magistrorum s. Palatii 15 apostolici, Romae 1663. Duétif und Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, (Paris. 1721), t. II, p. XXI und Helyot, Geschichte aller Kloster: und Ritterorden, III, 252—262. Joseph Catalanus, De magistro s. Palatii apostolici II. II, Rom. 1751, Frz. Ant. Zaccaria, La Corte di Roma, 1774, t. II.; Phillips, Rirchenrecht, Regensburg 1845ff., VI, 545. F. Heusch, Der Inder verbotener Bücher, passim., bes. I, 544. 552; II, 3. 6. 236ff. 20 445 f. S. Denifie, Ouellen zur Gelehrtengeschichte des Bredigerordens im 13. u. 14. Jahrh. im ALREN II, 167—248.

Der erste Inhaber dieses einflußreichen päpftlichen Hofamtes, das die Funktionen eines Oberhofpredigers und theologischen Konsultors des Papstes in sich vereinigt und ftets von Dominitanern bekleidet wird, foll der bl. Dominitus felbst gewelen sein. Honorius III. 25 hatte demselben das Kloster S. Sabina samt einem Teile des päpftlichen Balastes als Wohnung für seine Religiosen eingeräumt. Da Dominikus hier wahrnahm, wie die Dienerschaft der Kardinäle und anderer päpstlicher Beamten während der Abwesenheit ihrer herren ihre Zeit mit Spielen und allerhand unnutzem Treiben hinzubringen pfleate, ihrer Herren ihre Zeit mit Spielen und allerhand unnützem Treiben hinzubringen pflegte, erteilte er dem Papste den Rat, jemanden zur Unterweisung der Leute im Verständnis 20 der hl. Schrift und in der christlichen Lehre zu bestellen. Da ihm selbst nun der Austrag hierzu wurde und er mit seiner Auslegung der paulinischen Briefe gute Erfolge erzielte, soll schneisten und er mit seiner Auslegung der paulinischen "Balastmeisters" zur religiösen Unterweisung des päpstlichen Hossen förmlich gestister haben, und zwar als stets mit einem Religiosen vom Orden des bl. Dominitus zu besetzende Stelle. Das Legendarische voller Nachricht erhellt daraus, daß erst Bartholomäus de Bragantis als Indaber der Stelle unter Papst Gregor IX., ca. 1236 durch einigermaßen zwerlässige Beugnisse ber glaubigt ist (s. unten u. vgl. Grützunder, M. "Dominitus": IV, 771, 34-36). – Zur Unterrichtserteilung durch Predigtvorträge u. dgl. traten für ben Indaber des Amst nach und nach eine Reibe sonstier Oblicaenbeiten binu: Brühung ber in der Kadelle des Babstes und nach eine Reihe fonftiger Obliegenheiten binzu: Prüfung der in der Rapelle des Bapftes eo zu haltenden Predigten, sowie Erteilung der Genehmigung zur Promotion theologischer Dottoren in der Stadt Rom (seit Eugen IV., 1436); Ernennung der Prediger für den Gottesbienst in der päpftlichen Rapelle, sowie öffentliche Rüge derselben im Falle unstatt= hafter Vorkommnisse in ihren Reben (jeit Calirt III., 1456); Ausübung einer Bücher-zensur für Rom und feinen Stadtbezirt, und zwar in Gemeinschaft mit dem Kardinal-25 vilar, der zusammen mit dem Balastmeister barüber entscheidet, welche Bücher und Schriften zu bruden seinen ober nicht (seit Leo X., 1515); Ausdehnung bieser Zensurberugnis über alle Bewohner des Kirchenstaats, sodaß keiner derselben ohne Erlaubnis des Mag. s. palatii etwas bruden lassen darf, auch nicht im Ausland (seit Urban VIII., 1625); Beauffichtigung von Aus- und Einfuhr, Rauf und Verlauf aller Bucher und Rupferstiche so im römischen Gebiete; Affistenz bei den Sitzungen der Inderkongregation; Ernennung feines Stellvertreters für den Fall einer längeren Reife von Rom weg, sowie Ernennung ber bei seinen Zensurgeschäften fungierenden Gehilfen, die gleich ihm selber alle dem Predigerorden anzugehören haben u. dal. m. Diefen vielerlei Verrichtungen haben fich allgemach verschiedene bobe Auszeichnungen des Balaftmeisters binzugefellt. Eine Bulle 55 Eugens IV. von 1436 weift ihm in der päpftlichen Rapelle seinen Platz unmittelbar nach bem Dechanten der Auditoren der Rota an. Der Kongregation des hl. Offiziums (der Inquisition) sowie derjenigen de ritibus wird er als geborenes Mitglied zugezählt. Desgleichen hat er, wie schon erwähnt, ben Sitzungen ber Inberkongregation beizuwohnen. Er führt den Titel Reverendissimus und hat, laut der Neuordnung des Ceremoniells burch

ł

ł

Alexander VII. von 1655 seinen Rang zwar nach den Auditoren der Rota, aber noch vor den Alerikern der Camera apostolica, die gleichfalls des Bapstes Finanzräte sind. — Behufs seiner Dotation verordnete Pius V. 1570, daß er als "Theologal" ein Ranonikat von St. Peter genießen sollte; Sirtus V. dagegen zog diese Pfründe 1586 zurüc und ftattete ben Maeftro bi S. Palazzo vielmehr mit einem aus ber Abtei S. Maria bi Terreto 5 im Neapolitanischen fließenden Jahrgeld von 300 Scudi, sowie mit Abgabenfreiheit, Ge-währung einer päpstlichen Hoffutsche 2c. aus. — Vieles von diesen Vorrechten sowie von währung einer pähflichen Hoftutsche 2c. aus. — Vieles von diesen Vorrechten sowie von ben Funktionen des Maestro di S. P. ist nachgerade obsolet geworden und selbst seine Stellung als Bücherzensor fürs pähfliche Gebiet hat seit der faktischen Ausschein von Die Inhaber des Amts seit den Herrichaft des Papsies ühre einstige Bedeutung verloren. — 10 Die Inhaber des Amts seit den Zeiten des hl. Dominikus dezw. seit jenem Barth, de Bragantiis, sührt Echard (l. e. t. II) in vollständiger Lifte vor. Zu den namhastesten aus mittelalterlicher Zeit gehören: angeblich auch Alberto M., Rom. 1847, p. 86 sq.); Hannibaldus de Hannische Besten des b. Alberto M., Rom. 1847, p. 86 sq.); Hannibaldus de Hannischer Amtscheines des hl. Alberto M., Rom. 1847, p. 86 sq.); Hannibaldus de Hannischer Amtscheines des hl. Alberto M., Rom. 1847, p. 86 sq.); Hannibaldus de Hannischer Amtscheines des hl. Alberto M., Rom. 1847, p. 86 sq.); Hannibaldus de Hannischer Amtscheines des hl. Alberto M., Rom. 1847, p. 86 sq.); Hannibaldus de Hannischer Amtscheines des hl. Alberto M., Rom. 1847, p. 2003; Hannibaldus de Hannischer Amtscheines des hl. Alberto M., Rom. 1847, p. 2003; Hannibaldus de Hannischer Amtscheines des hl. Sahre hindurch, 1262–683; hierauf der berühmte Ranzelredner Amtscheines Cansedonius (1269–75); später Durandus de S. Porciano; Guilielmus de Lauduno, späterer Erzbischof von Toulousse (1310–21); Raimund Durandi (1336–1342); Johannes de Lurrecremata, der spätere Rardinal (1432–39); Heinrich Ralteisen aus Roblenz (vgl. Hurter, Nomencl. litt. IV, 747 und 20 Pastor, Die Pähfte seit Ende des MU.S. I, 187). Die Reihe der ber neueren Kirchen-und Theologiegeschichte angehörigen Paalastmeister eröffnet Silvester Mazolini de Prierio (Brierias, 1515–23), der durch seinen migglüchten Angriff auf Luthers Thesen (vgl. (Brierias, 1515—23), der durch seinen mißglückten Angriff auf Luthers Thesen (bgl. Lutheri Opp. ad Reformationis historiam spectantia, Francos. 1865, T, I, p. 341 sqq.) und seine schwerfällig gelehrte Apologie des Herenaberglaubens (f. Bd VIII, 25 33, 58 f.) zu traurigem Ruhm gelangte Zeitgenoffe Leos X. (Inhaber des Amts 1515 bis 1523). Unter seinen Nachfolgern verdienen Hervorhebung: Bartholom. Sping (1542-46, gleichfalls als Verteidiger des Herenwahns berühmt (f. VIII, 33, 60 f.); Agibius Fos-carari, als Erzbischof v. Modena Mitarbeiter am Catechimus Romanus (1547-50); Hieron. Mazarellus (1550—53); Thomas Manriquez (1565—73); aus dem 17. Jahr= 80 hundert befonders der gelehrte Raimund Capisucchi, defien fast über drei Jahrzehnte sich erftredende Verwaltung der Stelle (1654—81) während der JJ. 1663—73 durch eine ihn verdrängende jesuitische Gegenpartei unterbrochen wurde, worauf dann unter Clemens X. ihn berbrängende jesutische Gegenpartet unterordogen wurde, worauf vann unter Eitenens A. jeine mit glänzenden Ehrungen verbundene Reftitution und später seine Ernennung zum Kardinal folgte (gest. 1691; vgl. Echard, II, 729; Reusch, Inder, II, 445; Hurter, 85 Nomencl. II, 329). — Von den als Sekretäre der Inderkongregation noch im letzten Jahrhundert zu Ansehen gelangten Balastmeistern mag Pater Modena hier genannt werden. Er war es, der für Döllinger eine Ausschweizer des Verbots der Lesung häretischer Bücher auf Lebensdauer vermittelte (1861), später jedoch, gelegentlich einer Berhandlung über Frohlschammers Rechtgläubigkeit, demjelben eingestehen mußte, daß er trob seines Funk- 40 tionierens als Zensor auch beutscher Schriften, kein Wort Deutsch verstebe (Friedrich, Ign. v. Döllinger, III, 178—182). Auch unter ben Vorgängern dieses B. Modena, schon von Ende des 17. Jahrhunderts an, begegnet man nur wenigen Gelehrten von Bedeutuna. Rödler.

Magnifikat (vgl. die Artikel: Antiphon, Bb I S. 597; Brevier, Bb III S. 393; 45 Rinchenmusik, Bb X S. 443; Pjalmodie; Beiper). — Litteratur: Fr. Jacobé (A. Loihy?), L'origine du Magnificat, in Revue d'histoire et de littérature réligieuse II (1897) S. 424 bis 432; A. Durand, S. J., L'origine du Magnificat, in Revue Biblique VII (1898) S. 74—77; Ab. Harnad, Das Magnificat der Elisabet (Luc. 1, 46—56) . . . , in den Sizungsberichten der Atademie der Wiffenschaften zu Berlin, XXVII. Sizung b. philol.-bistor. 50 Abt. S. 538—556 (1900); D. Bardenhemer, Ift Elisabeth die Sängerin des Magnificat? In beffen "Biblischen Studien" VI (1901), H. 1 u. 2, S. 189—200. — Bur Textfritt f. Tischenborf, Novum Testamentum graece, ed. oct. critica major, I (1872), 420. — Bgl. die belannten Commentare zum Ev. Luc. von Meher II<sup>6</sup>; Blummer, auch Holymann, Hanbbuch zum NX, 2. A. (1892) S. 34 ff. 55

Ueber die liturgische Stellung und musikalische Ausstattung s. katholischerseits: B. Thalhofer, Handbuch der kath. Liturgik, Freiburg i. B. 1883—1890 II S. 478; Fluck, Kathol. Liturgik, Regensburg 1855 II S. 181. 477; J. G. Mettenleiter, Enchiridion chorale, Regensburg 1853, S. 86—92 und 112—745; evangelischerseits: G. Rietschel, Lehrbuch der Liturgik, Berlin 1899, S. 345. 443; Schöberlein und Riegel, Schatz des liturg. Chor= und Gemeinde= 60

## Magnifikat

gesangs... Göttingen 1865 ff. I. S. 664 ff.; S. Kümmerle, Enchklopädie der evangelischen Kirchenmusiit, Güterstoh 1888—95, II (1890) S. 124—127 und 180—186; Ph. Spitta, J. S. Bach, Leipzig 1873/80 II (1880) S. 204 ff.; Proste, Musica divina, Berlin 1853—1864, T. III (1859) S. 225—344; Beder, Die Lonwerte des XVI. und XVII. Jahrhunderts 5 S. 79—84; J. S. Bachs Magnificat in der Ausgabe der Bach-Gesellschaft, Jahrgang XI Lief. 1.

Magnifikat ist die herkömmliche liturgische und mussikalische Bezeichnung des Lobgesanges Lc 1, 46—55 nach deffen Anfangswort in der lateinischen Übersetzung (Magnificat anima mea Dominum . .). Er heißt "der Lobgesang der Maria (Canticum 10 beatae Mariae virginis) gemäß der Überlieferung, die ihn auf Grund der von sämtlichen griechischen Codd., der Mehrzahl der lateinischen Handschriften und unzähligen alten Beugen, vorab dem Frenäus (Adv. haer. L. III, 10, 2) und Tertullian, De anima

- c. 26 bezeugten Lesart "xal elner Maquᵓ in B. 46 ber Mutter des Herrn in den Mund legt, die damit auf die Begrüßung durch Elisabeth 43-45 antwortet. Die Be-15 rechtigung dieser Bezeichnung (in dem Sinne, daß Maria die Sängerin, nicht vielmehr die Angesungene sei) ist neuerdings durch G. Morin anläßlich der durch ihn erfolgten Neuherausgabe des Traktates De Psalmodiae dono, der dem um die Wende des 4. Jahrhunderts anzusechen Bischof Nicetas von Remessiana in Dacien zugeschrieben wird und an zwei Stellen zweisellos Elisabeth als die Sängerin des M. voraussetz (..., Nec
- 20 Elisabeth diu sterilis edito de repromissione filio de ipsa anima magnificare cessavit"..., Cum Elisabeth Dominum anima nostra magnificat") zur Distussion (Revue Bénédictine, T. XIV (1897) S. 385—397), von Fr. Jatobé a. a. D. auf Grund hiervon, wie auf Grund der übrigen Zeugnisse für die Lesart "*Elusáβer*" in B. 46, und aus inneren, dem Lextzusammenhang entnommenen Gründen ernstlich in Frage 25 gestellt, unabhängig von diesen beiden von A. Harnad a. a. D. mit voller Entschiedenheit
- 25 geftellt, unabhängig von diesen beiben von A. Harnack a. a. D. mit voller Entschiedenheit bestritten worden, während für die Überlieferung A. Durand gegenüber Jacobs a. a. D. und D. Bardenhewer gegenüber Harnack a. a. D. eintreten. Die gegen die Überlieferung geltend gemachten Instanzen sind im wesentlichen: 1. drei vorhieronymianische lateinische Svangelienterte, codd. Vercellensis (IV. saec.),
- 20 Veronensis. (V. saec.) und Rhediger. Vratislaw. (VII. saec.) schreiden in B. 46 "et ait Elisabeth." Daß diese Lesart und die ihr entsprechende Aussaling des Magnificat als Lobgesanges der Elisabeth auf abendländischem Boden bekannt und kirchlich nicht abgewiesen war, beweist der oben angesührte Traktat De Psalmodiae bono, sowie eine Stelle in der von Hieronymus übersetzen 7. Homilie des Origines zu Lucas, wo es heißt:
- 35 "Invenitur beata Maria, sicut in aliquantis exemplaribus reperimus, prophetare; non enim ignoramus quod secundum alios codices et haec verba Elisabeth vaticinetur" (lestere Bemerlung ist bem Hieronhuus zuzuweisen, ba Origenes jelbst bas M. als "παρθενική προφητεία" bezeichnet, also ber Maria beilegt.
- Die Worte des Gesanges passen weit besser in den Mund der Elisabeth. Sie, 40 nicht Maria, hat eine Heilserfahrung gemacht, welche an die der Mutter Samuels erinnert, deren Worte (1 Sa 2, 1. 7; 1, 11) deutlich anklingen (B. 47; 53; 48).
   Die Liturgie der Mette in der griechischen Rirche führt das Magnisikat mit den

3. Die Liturgie der Mette in der griechischen Kirche führt das Magnifikat mit den Worten ein: "Lasset uns hoch erheben mit Lobliedern die Gottesgebärerin, und die Mutter des Lichts!" und singt nach jedem Vers die Untiphon: "Dich, Geehrtere über die Cheru-

- 45 bim ... preisen wir" (vgl. Rajewsky, Euchologion ber orthodoren Kirche, Wien 1861—62, I, S. 51. 121), richtet also das M. an Maria, schließt sich lobpreisend mit den Worten der Elisabeth zusammen, die mit den Worten Lc 1, 45 die Gottesgebärerin begrüßt und dann von dem ihr (ihnen beiden) widersahrenen Großen lobpreisend redet, setzt also Elisabeth als das Gubjelt des Gesanges voraus. In der Form der liturgischen Verwendung dürfte 50 sich, wie so manchesmal, die ursprüngliche Meinung und Uussalten haben.
- 4. Das Auffahmen ber Lesart "et alt Elisabeth" läßt fich nicht gut erflären, wenn Lutas ursprünglich "xal elπer Magiaµ" geschrieben hat. Das Einbringen der letteren Lesart und Auffassung läßt sich eher verstehen aus der zunehmenden Berehrung der Maria als Θεοτόκος, vollends, wenn man mit harnad annimmt, Lutas habe ursprünglich nur 55 die Morte "xal elπer" aciett, die dann ein Micharieber durch ben Zufas "Elaaáßer".

55 die Worte "nai elner" gesett, die dann ein Abschreiber durch den Zusatz "Elioaßer", ein anderer mißverständlich durch den von "Maquau" ergänzt habe.

Hiegegen wird eingewendet 1. die Einstimmigkeit gerade der griechischen codd. in Überlieferung der Lesart "Maquᵓ; 2. der Zusammenklang der Worte V. 48 (rypraneirwoir the double over aneirwoir the double over mit dem Worte der Maria an den Engel V. 38 einerseites, 60 die Bezugnahme des "manaquovour ..." V. 48 auf V. 45 ("manaquía f nuorevoaca ..." andererfeits, wonach B. 46-55 recht eigentlich als Respons, nicht als Fortsesung zu B. 43-45 sich gebe; 3. die Worte U. 48<sup>b</sup> "*māsau al yeveal*", die im Munde der Elisabeth eine unverständliche Hyperbel wären. Dagegen kann gesagt werden, daß poetische Redetwendungen nicht gepreßt und dogmatische beurteilt werden dürfen; daß der Jusammenkang von 48 und 38 ein zufälliger, die Wendung "*r. raneur. röß docklag sow*" durch 5 die Beziehung auf das alttestamentliche Vorbild 1 Sa 1, 11 herbeigesschutzt ist, nicht durch 8. 38, daß von einer "*raneirwoss*", auch nicht einmal im Sinne der Mt 1, 19 st. angedeuteten, bei Lucas keine Spur sich sinder gerade dieses Wort stütt Maria nicht paßt, wohl aber für Elisabeth vol. 1, 26; daß die Einstimmigkeit der Lesart Maguau im Orient, bezw. die Versängung der anderen durch sie, sich eber erklären lasse Gewicht man den aus bem Rontez entnommenen inneren Gründen beimessen. Die Versicht man den aus bem Rontez entnommenen inneren Gründen beimessen. Die Versicht man den aus bem Rontez entnommenen inneren Gründen beimessen. Die Versich werden Verstendung von 4. 46 vorausgesein zu wer Lesart Elusäher und zu der noch heute üblichen Verwendung des 16 Sesanges in der Nette der griechischer und zu der noch heute üblichen Verwendung des 15 Sesanges in der Nette der griechischer und zu der noch heute üblichen Verwendung des 15 Sesanges in der Nette der griechischer und zu der noch heute üblichen Verwendung des 15 Sesanges in der Wette der griechischer und zu der noch beute üblichen Verwendung des 15 sesanges in der Wette der griechischer Lusäher hat sommen kein der Lesart Maguau Bes 15 sesanges in der Wette der griechischer Aussägeses zu der richtigen Mussaber nicht, wenigstens nicht stringent, die burchgängige Verbrängung der richtigen Ausssterendung der der Schriftern sicht schrifter auf bestenstung suführen ist, hat größte Wahrscherlichteit für sich, ist aber dies jest sichtigen Aussuführen ist, hat größte Wahrscheinlichteit sich sis jest nicht erwiefen und 20 wohl auch kaum zu

wohl auch kaum zu erweisen. Das Magnifikat bildet — auch dies spricht für die Zueignung an Elisabeth — die Parallele zu dem Lobgesange des Zacharias, dem sog. Benedictus Lc 1, 68—79. Gleich diesem ist es als Dichtung des Lucas anzusehen, der darin "ein Stück geschäften hat, das jeden Griechen mit dem Zauber der altteskamentlichen Sprache bestricken mußte, ohne durch 25 zu starke Barbarismen oder Solöcismen abzustoßen" (Harnack a. a. D. S. 10), ein typisches Beispiel der urchristlichen Pfalmdichtung, die, genährt an der Gedankentwelt des Pfalters, die aus diesem der bickterischen Phantasie zuströmenden Wendungen und Elemente pietätwoll, aber frei und selbststrächen Ist die in 4 Strophen: I. 46—48; II. 49. 50; III. 51. 52. 20 53; IV. 54. 55. Was der Sängerin persönlich zu teil getworden, ist nur Aussluß und Beleg des göttlichen Waltens überhaupt, der überragenden Wundermacht und Güte (II), die alle menschliche Mattens überhaupt, der überragenden Wundermacht und Güte (II), bie alle menschliche Mattens überhaupt, der überragenden Bundermacht und Güte (II), bie alle menschliche Mattens überhaupt, der überragenden Bundermacht und Gute (II), serfüllung seiner Verheitung, des Andruchs der Heilszeit (IV). so

Das M. gehört zu ben Cantica (Adal) b. i. den der hl. Schrift entnommenen gottes= bienftlichen Gefängen, und zwar mit dem Benedictus Lc 1, 68—79, dem Nunc dimittis Lc 2, 29—32, und dem Gloria in excelsis Lc 2, 14 zu den neuteftamentlichen, den psalmi majores (Pfalmen im höheren Chor) im Unterschied von den alttestamentlichen Pfalmen und cantica (Er 15; Deut. 32; 1 Sa 2, 1—10; Jef 26, 1—10; Jej 38, 10—20; 40 Jon 3; Hab 3; Gebet Afariä, Gebet Manasse) als den psalmi minores.

Der Gebrauch bes M. im Gottesbienste reicht in die ersten Jahrhunderte zurück. In der orientalisch-griechischen Kirche bildet es einen Bestandteil der Mette (Rajewsky, Euchologion der orth. Kirche, Wien 1861/62, I, S. 51. 121). Der Gesang, während deffen der Diakon "um den heiligen Tisch und in dem ganzen Altar räuchert" ist (s. 0.) an 45 Maria gerichtet.

In der Liturgie der abendländischen Kirche erscheint das M. sicher schon vor 600 (2. gall. Lit.); die Einstührung in dieselbe wird von Bingham (Orig. XIV, 2,  $\S$  7) auf Gäsarius von Arles († 543 [2]) zurückgesührt. Der "Lobgesang Maria" ist seit Gregor M., bezw. dem hl. Benedikt hier der Liturgie der Besper zugewiesen, die "als abendliches Lob= 50 und Dankopfer" in ihm als dem "geistlichen odor suavitatis xar'  $\xi_{0,\gamma\gamma\nu}$  culminiert" (Ihalhosfer a. a. D. II, S. 478), was darin zum Ausdruck kommt, daß während dieses Gesanges der Altar inzensiert wird. Es entspricht in der Besper dem Benedictus in der Matutin. Mährend dieses die kommende Erlösung anlündigt, preist das M. am Abend die eingetretene Erstüllung der Verheitzung. Das dem Gesang angeschlössen die sich wird ihr zufammenschließt. Zugleich legt sich sit von Barnagebet der Kirche, die sich mit ihr zufammenschließt. Zugleich legt sich sich von Betenden in den Lobgesang der Dank schendere Bute, für das der Einzelne am Abend des Tages persönlich zu danken hat. Dies bringt die einzelne einzelne am Abend des Tages persönlich zu danken hat. Dies bringt bie ben Lobgesang einfassen, nach der Rirchenzeit wechselnde Antiphon, die für das M. so besonders umfangreich und schön gewählt ist (f. Bd I S. 598), zum Ausbruck. Sie lenkt die Andacht auf die Heilsthatsache hin, welche der Betende sich jedesmal zu vergegenwär= tigen hat, giebt dem Lobgesang das Gepräge de tempore und individualisiert ihn.

- Die evangelische Kirche behielt mit der Besper (f. d. A.) auch das M. bei, "bietweil 5 es ein trefflicher Lobgesang ist" (so die Braunschw.=Lüneb. RD. von 1544). Neben das in lateinischer Sprache vorgetragene, dem Thor zugewiesene Magnifikat, bezw. auch an dessen Stelle, trat hier sehr frühe gemäß dem ebangelischen Prinzip der Gemeindebethätigung im Gottesdienst bas beutsche, wie die Wittenberger KD. von 1533 bestimmt : "vor einem fonderlichen fest nach der (Rachmittags-)predigt foll man mitten in der tirch mit dem volct
- 10 fingen das deutsich Magnifikat wie gewonlich, mit einem deutsichen Verfikel", und zwar zunächst das einfach ins Deutsche übertragene, genau ber Melodie des lateinischen ange= schloffene, dann das in die Form des deutschen Liedes umgegoffene, das Magnifikatlied, ober beide zusammen in der Weise, daß je auf einen Vers des lateinischen, bezw. deutsch= lateinischen, Magnifikat als "Tert" eine deutsche Liedstrophe als "Erklärung" folgt (vgl.
- 15 die Anweisung, bie das Brüder-Ges.B. von 1566 zu dem "Lobgesang Mariä" giebt: . welchen man von altersber, wenn die Christen am abend zum gebet zusammenkommen sind, hat pflegen zu singen. Gestelt das er von zween Choren mag gesungen werden: von einem der tert, vom anderen die erklerung" (d. h. die entsprechende Strophe des Liedes "Soch hebt mein Geel das etwig Heil"). Beispiele für das deutsch-lateinische D. f. im sog.
- 20 Eichhornschen G.B. 1569 f. 5, in Seth Calvifius, Harm. cant. Eccl., Rirchengesenge, und Geistliche Lieber D. Lutheri . . Leipzig 1597, Nr. XXXV. Beispiele von Magni-
- 1565 Bl. 139 f. Bahn a. a. D. III, Nr. 5855 S. 556); "Mein Seel' erhebt zu diefer
- 1565 Bl. 139 1. Jahn a. a. D. 111, 9(r. 5855 S. 556); "Diem Seel' erhebt zu biefer Frist" (Heidelberg 1573); "Hoch hebt mein Seel' das ewig Heil" (Böhm. Br. G.B. 1566. 80 1580 ff. f. Zahn a. a. D. IV, Nr. 7372); "Den Herren meine Seel' erhebt" von Jos-hann Herrmann; "Meine Seele will ihr Leben" von Christ. Keimann (in Hammerschmidts "Fest-, Buß- und Dankliedern" 1658); "Mein Herr und Seel (Sinn) den Herren hoch erhebet" von David Denide (Hann. G.B., 1652); "Mein Gott, sei hoch gepreiset" von Joh. Rist; "Nun meine Seel erhebet den Herrn . . . von Phil. Harborfer (1649); "Nun, 85 mein Geit foll Gott erheben" von Laurentius Laurentii (1700) u. a. m.
- Auch in der tathol. Rirche fand das deutsche Magnifikatlied in der Besper Eingang (Dillinger G.B. 1576 Vorrede), Beispiele f. bei Bäumker, Das kathol. deutsche Kirchenlieb . . ., Freiburg 1883/86, II, S. 117: "Dein' Seele macht ben Herren groß" von
- Raspar Querhamer, in Behe's G.B. 1537; "Mein seel, mach groß machen ben Herren mein" 60 von Edingius, Cölner G.B. 1572; "Mein Seel, mach groß ben Herren" im Münsterschen G.B. 1677 (mit einer Melodie des reformierten Pfalters!). Der De tempore-Charalter, bie Individualisierung bes Lobgesanges nach der Kirchenzeit wird auch in der evangelischen Rirche zunächst im Anschluß an die Überlieferung durch die zugehörige Antiphon, sei es durch bie antiphona propria (hier "Christum, unsern Heiland, ewigen Gott, Marien Sohn,
- 45 preisen wir in Ewigkeit, Amen"), sei es durch die Antiphonen "de dominica vel de festo" bie hier bem "Ebangelium" entnommen fein follen, hergestellt, bald auch burch bie Einlage paffender Strophen von Rirchenliedern, die den von dem betreffenden Bers des M. angefchlagenen Ton festhalten und vertiefen, dem darin ausgesprochenen Gebanten bie Beziehung
- auf die Gegenwart und die Perfon geben. So fügt J. S. Bach am Beihnachtstag dem 50 M. die Gefänge ein: 1. "Vom Himmel hoch" V. 1; 2. "Freut euch und jubilieret"; 3. "Ehre fei Gott in der Höhe"; 4. "Virga Jesse floruit . ." (Ph. Spitta a. a. D. S. 204).

Bas den liturgischen, bezw. musikalischen Vortrag des M. betrifft, so wird es in der katholischen Rirche nach allen Pfalmtönen, als neutestamentliches canticum etwas höher 55 und langfamer, gesungen, mit festiber Intonation für jeden einzelnen Bers (f. Herold, Vesperale, 2. 21., Süterstoh, I. 1883, S. 41; II. 1893, S. 11; Schöberlein u. Riegel a. a. D. S. 664 ff.). Dem schließt sich die evangelische Kirche bezüglich des lateinischen M. an; für das M. in deutscher Sprache wird hier der 9. Psalmton (tonus peregrinus) die Regel (vgl. b. Art. Pfalmodie). Für das Magnifikatlied wird die entsprechende Liedweife 60 genommen, balb werben auch eigene Melodien geschaffen (f. Kümmerle a. a. D. S. 182 ff.).

Das M. bilbet in der Besperliturgie den Höche- und wegen der damit verbundenen Incensation einen Ruhepunkt. Hier kann und soll der Gesang sich ausbreiten. Daher wurde es schon in der fatholischen Rirche mit Vorliebe zum Gegenstand künstlerischer Bearbeitung gemacht, und die Meister aller Stile der Rirchenmusst haben ihre Runst daran gewendet, von Lassus, Palestrina, Durante, Anerio, Marenzio, Lotti u. a. dis auf die 5 Gegenwart. Auch in der evangelischen Rirche bildet das M. den Einsappunkt für die Entsaltung und Ausbreitung der kirchenbuch v. 1714. Wo Orgeln sind, das foll der Organiss E. Beisensteitung der Kirchenbuch v. 1714. Bo Orgeln sind, das foll der Organiss "in dem Magnisicat ein Vers um den andern schlagen und singen", schreibt die Oldenburgsche R.O. von 1573 vor. Aus dieser Sitte, zwischen die einzelnen Verse Orgel- 10 zwischensteitung der Suchenbuch v. 1714. Bo Orgeln sind, das einsellen vorsellitteratur "in dem Magnisicat ein Vers um den andern schlagen und singen", schreibt die Oldenburgsche R.O. von 1573 vor. Aus dieser Sitte, zwischen die einzelnen Verse Orgel- 10 zwischenspiele einzuschieden ("Versetten"), ertwuchs ein besonderer Zweig der Orgellitteratur (s. d. Art. Orgel). Die Romposition des Tertes selbst nud Schlarten berselben auf von der geschlösen Kirchenmusst teil und weist alle Formen und Stilarten berselben auf von ver geschlösen Motette für den Chor (so Dietrich, die beiden Prätorius, Hach in den von 34. Em. Bach herausgegebenen 4ftimmigen Choralgesängen von 1784 Nr. 120 u. 357) die (so Eccard, Gesstl. Lieder auf den Choral, 1597, Nr. 22; J. S. Bach in den von 34. Em. Bach herausgegebenen Aftimmigen Choralgesängen von 1784 Nr. 120 u. 357) dis zu der entwicklen, alle Formen von Bernhard Klein, Neukomm, Felig 20 Rendelsichen-Austenlich u. a. L. D. Mit, Rirchenmusst zu einem mannigfaltig gegliederten Rumstwerf zusammenschließenden Cantate (Johann Sebastian Backs Stimmiges Magnistlat 5. Spitta a. a. D., S. 204; neuere Rompositionen von Bernhard Klein, Neuko

Mendelsjohn-Bartholdy u. a., s. d. Art. Rirchenmussik Bd X S. 455). Das mag ein Wint sein für die auf reichlichere Verwendung der in der Gemeinde vorhandenen mussikalischen Kräfte und auf breitere, freiere Entsaltung des Aunstgesanges im Gottesdienst gerichteten Bestrebungen der Gegenwart (vol. Köstlin, Zur Evangelisfierung altliturgischer Stücke. In Monatsschrift für Gottesdienst und kirchliche Runst, 25 7. Jahrgang (Göttingen 1802) S. 119 ff.). Das M. dietet vermöge der Stellung, die es in der Liturgie der Besper einnimmt, wie vermöge der Mannigsaltigkeit der mussikalischen Ausstattung und Ausgestaltung, die es im Laufe der Zeit erfahren hat, einen natürlichen Anstnüchungs- und Einschpunkt ebenso für den Mechselsgeiang einsachter Art zwischen dem (liturgischen) Chor und der Gemeinde, wie für einen Wechselshumus im 20 großen Stil, der alle zur Verfügung stehenden Gaben und Aräfte, den Solos und Chors, den liturgischen und ben Gemeindegesang, das farbenprächtige Orchefter und die vielstimmige Orgel zu einer christlichen Epopöe vereinigt. Nur darf das fünstlerische Solotes bienstlies jegen, wie dies im 18. und 19. Jahrhundert sich nicht an die Stelle schon einmal geschehren ist. **5. A. Röftin.** 

Maguns, Heiligenname. — Litteratur: An die kritische Erörterung des Wertes ber Vita a. Magni (Acta Sanctorum, Septemb., Bd II, S. 735 ff.) schließt sich die Beurteilung ber Geschichte des Heiligen an. Rach Madillon, in den Acta Sanctorum Ordinis s. Benedicti, 80 II, S. 505 ff., verwarf Rettberg, Kirchengeschichte Deutschlands, 80 II, S. 147 ff., die 40 ganze Legende (anders Friedrich, Kirchengeschichte Deutschlands, 80 II, S. 654 ff.). Die Ausscheidung eines glaubwürdigen Teiles führten Steichele, Bistum Augsburg, 80 IV, S. 338 ff., Baumann, Geschichte des Allgdus, 80 I, S. 93 ff., aus, und Battenbach, Deutschlands Geschichtsquellen, 6. Aufl., 80 I, S. 284, schleß sich im weientlichen dieser Auffassung an, während Haud, Kirchengeschichte Deutschlands, 80 I, 2. Aufl., S. 328, R. 3, sich dagegen ausspricht. 45

Zwei auf schwäbischem Boben, ber eine im 7. und ber zweite im 8. Jahrhundert genannte Heilige, beide mit Klöstern verbunden, der erste mit St. Gallen, der zweite mit Jüßen am Lech — doch ist er wohl von St. Gallen ausgegangen —, erscheinen in der Legendenlitteratur durch nachherige gewaltsame, in der mittelalterlichen Litteratur der Gattung nicht ungewöhnliche Kunstgriffe verquickt. — Ein Maginold und ein Theodo begleis so teten, von ihrem Lehrer, dem Priester Willimar zu Arbon, dem heiligen Gallus beigegeben, den irischen Mönch 613 in die Mildens an der Steinach hinauf, wie die Lebensbescherbeitung desselben erzählt. Auch nach des Meisters Tode blieden diesen die der Zelle, und Maginold wird etwa die Mitte des 7. Jahrhunderts erlebt haben. Die Führener Legende dagegen nennt einen Mönch Magnus, der seinem Namen nach wohl romanischer Eegende bagegen meint ein Deutscher, wie Maginold gewesen — und der ein Zeitgenosse steten historisch seichten Augsburger Bischofs Michaels eines Bistums bekeren, am Aussster Bischof wollte einen letzten heidunschert, gegen Mitte des 8. Jahrhunderts, ist.

St. Gallen, das nun als förmliches Rlofter wohlgeordnet war und weithin in gutem Rufe stand, auch wohl auf die umberliegenden Landschaften über dem Bodensee schon ein= wirkte. Eben Magnus und mit ihm ein Theodo ober Dieto --- bas war eine Analogie mit dem älteren Maginold, daß beidemale ein Dieto ober, wie die Biographen schreiben, 5 Theodor dabei war — gingen in den Allgau hinaus. Theodo blieb in Kempten, wo ihn hernach Berathgoz, ein im Leben Otmars gut bezeugter Name, ablöste; Magnus aber wirkte in der Lechgegend und gründete in Füßen eine Zelle, wo er etwa in der Mitte des 8. Jahrhunderts starb. Ein Jahrhundert später löste sich diese Zelle von St. Gallen und Füßen wurde durch die Bischöse von Augsburg um die Mitte des 9. Jahrhunderts in eine Bischöse von Augsburg um die Mitte des 9. Jahrhunderts 10 ein eigenes Rlofter. — Das dürfte der Rern der allerdings in wunderlicher Umbüllung gebrachten Legende bes Magnus fein; benn als etwa 851 ber Augsburger Bischof Lanto bes Heiligen Gebeine erhob, wollte man für die Reliquien eine Bita haben, und so wurde das neu geschaffene Werk in die durchsichtige Erfindung eingekleidet, daß unter dem Haupte der Leiche eine ganz vermoderte Schrift, des Magnus Vita, durch dessen Gesährten Theodor 15 verfaßt, aufgefunden und durch Lanto einem Ellwanger Mönche, Ermenrich, zur Abschrift übergeben worden sei. Diese sogenannte Abschrift ist nun eben die Schicht der Füßner Nachrichten in der vorliegenden Legende. Hier liegt Tradition vor, aber allerdings erft über ein Jahrhundert nach der Zeit der zu schildernden Persönlichkeit aufgezeichnet und beswegen sagenhaft umgebildet, so daß Magnus zum Drachentöter wird. Die Erzählung 20 wurde in absichtlicher Filtion einem Gefährten aus dem 8. Jahrhundert, eben jenem Dieto, falsch Theodor genannt, zugeschrieben, die Fabel von der Auffindung ersonnen. Daß der betannte Ermenrich von Ellwangen die Vita im 9. Jahrhundert versaßt habe, scheint, ob= schon Dummler — Forschungen zur deutschen Geschichte, Bd XIII, S. 475 — die Rög= lichkeit nicht völlig ausschließen wollte, nicht der Fall zu sein, da deffen eigentlimliches 25 Gepräge nicht vorhanden ist. Aber etwa vier Jahrzehnte darauf, im letzten Jahrzehnt des 9. Jahrbunderts, errichtete der Abtbischof Salomon III., wie Ettehart IV. jagt, die St. Magnuskirche zu St. Gallen und erhielt vom Augsburger Bischof Abalbero Reliquien bes Heiligen aus Füßen. Damals muß auch die auf Lantos Befehl geschriebene Bita nach St. Gallen gekommen sein, und nun verschmolz man in St. Gallen den St. Galler-Bo Füßner Magnus des 8. Jahrhunderts mit dem Arboner-St. Galler Maginold des 7. Jahr-hunderts, indem ganz wörtlich aus den Lebensbeschreidungen Columbans und Gallus' eine Geschichte Maginolbs ausgeschrieben und berjenigen des Magnus vorangestellt wurde (wahr= scheinlich war eben die Nennung eines Theodor als Genosse an beiden Orten eine Unterftützung des Frrtums oder aber der Täuschung). — Diese in St. Gallen zurecht gemachte, 85 verschmolzene, zwei Persönlichkeiten getrennter Jahrhunderte in eine einzige Bita vermengende Arbeit fteht im St. Galler Rober Nr. 565, ohne Einteilung in zwei Bücher, aus der Goldaft dann diefelbe kurzweg als Werk des bekannten Ermenrich herausgab. Eine neue Rebaktion mit wertlofen Erweiterungen machte noch um 1070 Otloh von St. Emmeram auf Bitte des Fügner Abtes Adalhelm. Meyer von Ruonan.

40

Magog j. b. A. Gog und Magog Bb VI S. 761.

Mahlzeiten bei den gebräern. — Litteratur: Bgl. die Bibelwörterbücher von Schenkel, Biner, Riehm und die Archäologien von de Wette, Reil, Nowac, Benzinger.

 Die Fellachen Spriens und Ägyptens, wie überhaupt die Orientalen haben nicht wie wir Europäer so streng regelmäßig eingehaltene Zeiten für das Essen. Biel mehr als swir find sie gewöhnt, zu essen sie hunger haben, und vor allem, wenn sie etwas zu essen der Bauer steat sich sein Brot und seine Früchte, was er gerade hat, in den Bausch seines Setwandes an der Bruft und iht den gangen Tag über, so lange sein Borrat reicht. Immerhin läßt sich auch bei ihm von regelmäßigen Mahlzeiten reden. Der Fellache Spriens iht morgens, ehe er aufs Feld geht, sein Brot, vielleicht mit etwas ruhe. Werder Sprießeit. Um die Mittagszeit auf dem Felde brauhen nimmt er abermals eine kleine Mahlzeit ein, Brot und Früchte, und hält seine Mittagsruhe. Weder morgens noch mittags kocht er sich etwas Warmes. Ebenso machen es die Bauern Agyptens (vgl. Lane, Manners and customes, übers, von Zenter I, 151). Erst abends, wenn des Tages Arbeit beendet ist, gegen Sonnenuntergang sindet die Haupt so mahlzeit flatt, wobei gewöhnlich etwas Warmes gegessen wird, und wenn es auch nur eine Zwiebelsauce ober dersleichen wäre. Auch von ben Betwehnen bes auch nur eine Zwiebelsauce ober dergleichen wäre. Auch von ben Betwehnern Omans berichtet, daß nur die Reichen und Wohlhabenden ein Mittagsmahl einnehmen, die geringeren Leute sich mit dem Frühftück und Abendessen begnügen. Diese Sitten sind im Klima begründet. Die Hitz des Mittags macht diese Zeit für die Hauptmahlzeit ganz ungeeignet, sie benimmt den Appetit.

Mir dürfen deshalb diesen Brauch als den für jene Länder naturgemäßen ruhig in 5 bie alte Zeit übertragen. Die oft wiederholte Behauptung (vgl. 3. B. Winer u. a.), daß für ein aderbautreidendes Boll die Mittagszeit die einzig geginzte für die Hauptmahlzeit jei, hat dem gegenüber wenig Wert. Im Alten Testament selbst hören wir nur sehr wenig darüber, wann die gewöhnlichen Mahlzeiten stattfanden. Denn die meisten Stellen, die man gewöhnlich hierfür anführt, sagen uns, genau genommen, nichts darüber. Wenn dem de Stoll in der Büsste wongens und abends Fleisch und Brot bringen (1 Kg 17, 6), oder wenn das Boll in der Wisste morgens Brot und abends Fleisch bekommt (Kr 16, 12), so kann man daraus nicht ichtiegen, daß die alten Jöraeliten nur zweimal des Tags gegessen haben. Höchstens kann nan sagen, daß lettere Stelle darauf hindeutet, daß die Stutt anzu- 15 führen, geht deswegen nicht gut, weil diefes Fest im Unterschied von ben anderen Festen überhaupt ein abends zu seiendes Heit war. Der Prediger aber (5, 11) benkt schwerzich das daren nach sein auf Gen 31, 54 verweissen, wo das Opfermahl, das Jatob veranstatt, am Abend sauf seinen ich ober auf Ruth 3, 3. 7, wonach die Hauptassteit 20 bes Boas abends vor dem Schlafengehen ist. Schwerzies und Schlafengehen als de Karovov, bie Hauptnahlzeit, wei Schlafengehen ist. Das Mittagessein wirte dem Karovov, bie Hauptmahlzeit, wei zu schwahlzeit, wei ein Gleichnis Jeiu das dezwovo, bie Hauptmahlzeit, wei zu sim fommt, Joseph giebt jeinen Brübern mittags ein Gastmahlzeit nur aufgeschlächschlächer Schlafengehen als die Jauptmahlzeit anzuführen pflegt (Gen 18, 1 fl.; 43, 16. 25; 1 Kg 20, 16), beweisen beshalb nichts, weil es sich zu er zu ihm fommt, Joseph giebt jeinen Brübern mittags ein Gastmahl, und Benhadab veranstattet zur Mittagszeit ein Gelage mit seinen heerführern. Das alles hat mit der Frage nach den gewöhnliche Schlenhelt zur Austam bewirtet den Gast zus obes zue zusten Schlafengehen im Buhamenhang mit den oben angeführten Schlen, um die Hauptmahlzeit am Aben bac

2. Noch heute sitzen die Orientalen, soweit sie nicht von europäischer Kultur beledt find, beim Essen meist auf dem Boden auf Matten oder Teppichen mit untergeschlagenen Beinen um einen niedrigen Tisch, auf dem eine Metallplatte oder eine runde Matte aus 25 Flechtwerk, sufra genannt, liegt. Je größer die Blatte, desto größer die Gastlichteit des Bestigers; einen großen Aufsat dieser Art zu haben (bis zu 2 m Durchmeffer) gilt deshalb bei Bauern und Beduinen für ehrenvoll.

Auch der althebräische Tisch ist nicht anders gewesen. Das Wort TIE bezeichnet ursprünglich das "Ausgebreitete", das runde Leder der Beduinen, das zum Effen als Tisch 40 auf dem Boden ausgebreitet wurde, und nach dem Gebrauch durch eine Schnur, die durch Ringe am Rand lief, zusammengezogen und wie ein Beutel am Kamclösattel aufgehängt wurde. Um diese Platte herum saß man auf dem Boden herum (Gen 27, 19; 1 Sa 20, 24 f.; 1 Kg 13, 20; Spr 23, 1). Bald nach der Anstiedlung wird es wohl auch Sitte geworden sein, die Platte auf einen niedrigen Tisch, oder bessen um Ausstüssung alte Zeit zurück, wie 2 Kg 4, 10 zeigt. Immerhin handelt es sich dort um Ausstüssung eines Zimmers sür einen ganz besonders geehrten Gast, nicht um das Hausgerät eines gewöhnlichen Mannes, und ob Tisch und Stuhl in diesem Falle zur Einnahme der Mahlzeiten dienten, ist auch fraglich. Aus Ez 23, 41 ersahren wir, das man in jener Zeit die mittah, das Ruhe= 50 bett, auch als Six beim Essen Eiste und einen Tisch davor stellte.

Beil es und jour den angelige enter und einer zugen jeun. Beil es und jour den auf stücken den auf den geiten etwa und in welchem Umfang die Sitte, auf Stücken dei Tisch zu stücken, herrichend war, so ersahren wir aus einer gelegentlichen Bemertung des Propheten Amos, daß zu seiner Zeit die Sitte auflam, beim Mahl zu liegen. Er tadelt diese neue Mode, die wahrscheinlich von Osten her ein= 55 gedrungen ist (Am 6, 4; 2, 8). Aber nichtsdestoweniger hat sie sich die Serrichaft er= rungen und erscheint schon in vorchristlicher Zeit als die allgemein verbreitete (Sir 41, 19; Est 1, 6; Jud 12, 15; To 2, 1). Im Neuen Testament wird sie überall als die ge= wöhnliche vorausgeset (Mt 9, 10; 14, 19; 26, 7. 10; Mc 2, 15; 6, 22; 14, 3. 18; Ec 5, 29; 7, 36 f.; 13, 2. 9; 14, 10; 17, 7; 24, 30; Jo 11, 23; 12, 2; 13, 23; 60

1 Ro 8, 10). Dieje Divane, auf benen man sich ausstreckte, waren bei ben Reichen mit kolo (7, 10). Debedt (Spr 7, 16 f.; Ez 23, 41; Joseph. Ant. XV, 9, 3). Sie waren gewöhnlich für 3 ober 5 Personen eingerichtet. Man lag auf denselben in der Weise, daß man die Füße nach hinten ausstreckte (Lc 7, 38) und sich auf den linken Arm 5 stützte. Die rechte Hand blieb frei, um damit auf den Tisch zu langen und zu elsen. So ruhte je der rechts liegende mit seinem Hinterhaupt an der Brust seines linken Rachbars (vgl. Jo 13, 23; 21, 20). Was bei den Römern als Gebot des Anstandes galt, daß die Frauen beim Essen nicht lagen, sondern saßen, dürfen wir wenigstens für die griechisch= römische Zeit auch bei den Israeliten voraussetzen. Die jetzt im Orient übliche Absperrung 10 der Frauen war in alter Zeit unbekannt, und diese bewegten sich viel freier (vgl. d. A. Fa=

milie und Ehe bei den Hebräern Bb V S. 738); sie nehmen auch im allgemeinen an den Mahlzeiten teil (1 Sa 1, 8; Dt 16, 11. 14; Job 1. 4; Ruth 2, 14). 3. Messer, Gabel, Löffel kannte man beim Essen Bauchte man sie wie im heutigen Orient beim Bauern. Nur in der Rüche zum Kochen brauchte man sie. Auf den Tisch 15 kam alles ichon jo zugerichtet, daß man keine Meffer 2c. nötig hatte. Das Fleisch, gekocht ober gebraten, wurde in kleine Stücke zerschnitten aufgetragen (vgl. Ez 24, 4). In ber großen Speiseschüffel wurde Fleisch, Brühe, gekochtes Gemüse 2c. auf den Tisch gestellt; jeder Tischgenosse hatte seine Brotkladen. Mit den Stücken dieser Fladen wurde die Brühe, die wir uns aber nicht als dünne Suppe vorstellen dürfen (vgl. Ri 6, 19 ff.; Jer 65, 4), 20 aus ber gemeinfamen Schüffel berausgelöffelt, die Fleischbiffen wurden mit ben Fingern herausgefischt, ober man legte das Gemüße aus der Schüssel mit der Hand auf den Brot= fladen wie auf einen Teller (vgl. Ruth 2, 14; Spr 19, 24; 26, 15; Nt 26, 23). Einem

- Bast legte wohl auch der hausvater, um ihn zu ehren, die Portionen vor, wie er auch etwa das Brot brach und verteilte (1 Sa 1, 4; 9, 23 f.; Mt 26, 26; Jo 13, 26). Unter 25 diesen Umständen begreift sich leicht, daß großes Gewicht darauf gelegt wurde, daß man vor der Mahlzeit die Hände wusch; ebenso nach dem Essen. Die spätere Zeit machte daraus eine religiöse Satzung (vgl. Mt 15, 2. 20; Lc 11, 38). Noch heute im Orient ist das
  - ftrenge Sitte.

4. Der Brauch, die Mablzeit mit einem Segensspruch oder Tischgebet zu beginnen 30 ober zu schließen, ist im Alten Lestament nicht bezeugt. Wenn Samuel vor dem Effen bas Opfermahl segnet (1 Sa 9, 13), so handelt es sich hier um eine besondere Beranlafjung; ber Seher foll überhaupt das Opfer als foldes fegnen. Bann die Sittle, vor Lifch nach dem Händewaschen zu beten, aufgekommen ist, wilsen wir nicht; im Neuen Testa-ment begegnet sie uns als ganz allgemein in Ubung, wenigstens spricht Christus immer 85 eine Dantsagung (הַרֶרָה), eddoyia, edgagioria Mt 14, 19; 15, 36; 26, 26; 20 9, 16; Jo 6, 11) und ebenso halten es die Jünger (US 27, 35 vgl. 1 Ti 4, 3 ff.). Ebenso wurde von halten in immer die die Christian wie Scher wie Bart

- wurde nach dem Effen in jener Zeit ein Gebet gesprochen, worauf die Rabbinen viel Bert legen. Bgl. Ruinöl, De precum ante et post cibum apud Judaeos et Christianos antiquitate, Lips. 1764. Die rabbinischen Satzungen über das Tischgebet f. Berachot 40 6-8; bgl. Art. Gebet Bb VI G. 386.
- 5. Das Effen, bas auf den Tisch kam, war bei dem gewöhnlichen Mann in alter Beit sehr einsach. Brot bildete die Grundlage seiner Nahrung, vol. Art. Brot Bb III S. 420. Dazu kam Milch und was daraus bereitet wurde: Butter und Käse. Als drittes ebenso unentbehrliches Stud find dazu noch die Früchte und Gemüse hinzuzufügen, die die Butoft
- 45 zum Brot bilden und roh oder gekocht gegeffen werden. Aus diefen brei Studen beftand bie Kost bes gemeinen Mannes im alten Israel und besteht noch heute die des Fellachen und Beduinen Spriens. Fleisch gab und giebt es nur ausnahmsweise als Festugsspreis, wenn geopfert wird, oder wenn geehrte Gäste kommen, oder wenn ein Familienseft u. dgl. gefeiert wird. Die Reichen freilich effen ihren Braten werktäglich und schwelgen auch bei

50 ben Jöraeliten in ben Genüffen ber Tafel; die Bropheten haben dagegen immer wieder 31 eifern (bgl. 3. B. Am 4, 1; 6, 4 f.; Ho 7, 5 u. a.). Auch wenn man Gäste hatte, änderte sich in alter Zeit hierin nicht diel, außer eben, daß man den Gast durch das Schlachten eines Tieres der Herbe ehrte. Sonst zeichnete man in alter Zeit ihn nicht sowohl durch bie besondere Gute der Gerichte aus, als viel-55 mehr burch besondere Größe ber Vortionen: Benjamin bekommt als besondere Auszeich= nung fünfmal so viel als die anderen vorgelegt (Gen 43, 34; vgl. 1 Sa 9, 24 u. a.).

Benzinger.

Mai, Angelo, Karbinal, geb. 1782, gest. 1854. — Mai ist einer der bedeutendsten Gelehrten der tatholischen Kirche im 19. Jahrhundert, der fich besonders durch Auffindung,

ł

Entzifferung und Herausgabe alter Handschriften aus dem Gebiete der Klassischen und patriftifchen Litteratur große Verbienfte erworben bat. Er wurde am 7. Mary 1782 ju Schilpario in der Provinz Bergamo geboren und erhielt seinen ersten wissenschaftlichen Unterricht im bischöflichen Seminar ju Bergamo, besonders burch den Er-Jesuiten Alopfius Mitternigt im ohgopitigen Seminat zu Vergamo, verpinders duch den Se-Semine Ansymus Mozzi, dem er später nach Colorno im Parmesanischen folgte. Im Jahre 1799 trat er 5 in den Jesuitenorden und kam unter Leitung des Joseph Bignatelli, mit welchem er 1804 nach Reapel beordert wurde, um im dortigen Jesuitenkollegium klassische Studien zu lehren. Als die Jesuiten dort von Joseph Napoleon vertrieben wurden, fand Mai im Collegium romanum zu Rom Aussachen. Durch den Bischof J. B. Lambruschini von Orvieto borthin berufen und zum Priefter geweiht, legte er fich unter Leitung zweier alter 10 Drbieto dorthin verufen und zum priester gewein, legte er sich unter verung zweiter unter wie spanischer Jesuiten, Monero und Menchaca, auf paläographische Studien und beschäftigte sich namentlich mit Entzifferung von Palimpsesten. Im Jahre 1813 wurde er als Rusios der ambrosianischen Bibliother in Mailand angestellt und fing nun an, eine Reihe von ihm aufgesundener alter Handschriften herauszugeben. Eine Rebe vos Johrates, Frag-mente einer gotischen Ubersetzung der paulinischen Briefe, mehrere Schriften des Juden 15 Philo, eine des Philosophen Vorphyrius, die römischen Antiquitäten des Dionysius von Halilarnaß, eine Schrift des Cornelius Fronto, Briefe des Antoninus Bius, Marc Aurel u. a., mehrere Bücher ber Oracula sibyllina u. a. wurde von ihm entbedt und herausgegeben. Die Berühmtheit, die er erlangte, verschaffte ihm die Stelle eines ersten Bibliothetars ber Baticana, wozu er im Jahre 1819 von Bapft Bius VII. ernannt wurde, nachdem er ihn 20 feiner Gelubbe entbunden hatte. Eine Reihe von Ehrenstellen fielen ihm zu, er wurde Ranonitus des Batilan, römischer Prälat, apostolischer Protonotar, Setretär der Rongregation ber Propaganda, und am 12. Februar 1838 von Gregor XVI. zum Kardinal er= nannt. Neben seinen vielfältigen litterarischen Arbeiten versäumte er seine bibliothetarischen Obliegenheiten nicht; so ordnete und tatalogisierte er die Manuskripte der Baticana. Die 25 meiften ber von ihm berausgegebenen hanbidriften find in vier großen Sammelwerten vereinigt, die unter folgenden Titeln erschienen find: Veterum Scriptorum nova collectio, 10 Bbe, Nom 1825—1838; Classici auctores e codicibus vaticanis editi, 10 Bbe, Nom 1828—1838; Spicilegium romanum, 10 Bbe, Nom 1839—1844; SS. patrum nova bibliotheca, 6 Bbe, Rom 1844-1871; Appendix ad opera edita 80 ab A. M., Romae 1879.

Bis in fein hohes Alter setzte er mit rastlosem Fleiß seine gelehrte Thätigkeit fort, bis er im Spätsommer 1854 von einem Brustleiden befallen und dann in Albano, wohin er sich zur Erholung begeben hatte, von einer Entzündungökrankheit ergriffen, am 9. September, 72 Jahre alt, starb. **Rüpfel + (Benrath)**. 85

## Maiandachten f. d. A. Maria.

Maimbourg, Louis, geft. 13. August 1686. — Bayle, Dictionnaire; Camet, Bibliothèque lorraine, Nancy 1751; Du Pin, Bibliothèque de tous les auteurs eccl.. contenant l'hist. de leur vie, la critique et la chronologie de leurs Ouvrages etc., Naris 1686 u. f. in zweiter Auflage Histoire de l'Eglise et des auteurs ecclésiastiques, 58 Bbe in 8° 40 vollendet 1704.

Louis Maimbourg (geboren in Nancy im Jahre 1610) trat in seinem sechzehnten Jahre in den zesuitenorden ein und wurde, nach in Nom vollendeten theologischen Studien, zum Prosesson vollendeten theologischen Studien, seine Prosesson vollendeten theologischen Studien, als Prediger, obschon er ein Kanzelredner von sehr untergeordnetem Range war, denn er as scheute kein Mittel (persönliche Anzüglichkeiten, gemeinen Wisch, um sich die Volksgunst zu erwerden, und es geschah einst, daß seine Predigt schallendes Gelächter hervorries. Auch hätte sein Rus als Prediger nimmermehr genügt, um seinen Namen der Nachwelt zu erhalten, wäre er nicht als Kirchenhistoriker bekanntnis war eine sehr oberstächsliche; so seinen Berten gebricht es durchaus an Gediegenheit; sie winmeln von Unrichtigleiten; es ist in denselden weder Gerechtigkeitssinn noch Unparteilichkeit zu finden; sie benen ihm zur Wasse, um seine Gegner zu besämpfen und als Mittel die Gunst seinen Schilder um seine Gegner zu besämpfen und als Mittel die sonst seinen schilder um seine Seine Berdigteitssinn noch Unparteilichkeit zu finden; sie dienen schilderungen sind lebhaft und anziehend. Das einzige reale Berdigtes jedrieben und seine Schilderungen sind lebhaft und anziehend. Das einzige reale Berdigtes von Sees zesurten gebricht das er indirette Urheber des vortrefflichen Geschichswertes von Sees zesurten ist. Diesem Werte allein verdantt seine Histoire de Lutheranisme, Baris 1680 4°, daß sie heute noch nicht in Vergessien geraten ist. — In seiner Histoire de l'Arianisme verleumdet und verlegt Maimbourg durch seine Anzüglichskeiten bie Jansenisten von Port-Noyal; in seiner Histoire de l'hörésie des Iconoclastes, Paris 1674, 1679 in -4°., sucht er die Gunst des Königs Lubwigs XIV. zu gewinnen, indem er dessen Rechte gegen den römischen Stuhl behauptet; den Papst Innocenz XII. 5 beschwichtigt er einigermaßen durch seine Histoire du Schisme des Grecs; jedoch trat er, dald hernach, obschon er ein Jesuite war, wiederum sür Ludwig XIV. gegen den Papst ein, so daß er seinen Orden verlassen wurdt, wurde aber dassur vom Könige zum Histoiregraphen ernannt und bezog einen reichen Gehalt. Ludwig XIV. gebrauchte sodann seine gewandte Feder, um die Hugenotten zu verleumden und anzugreisen und die nahe bevor-10 stehenden Gewaltmaßregeln vorzubereiten. Maimbourg schrieb gegen sie seine Histoire du Calvinisme, Paris 1682, 4°, die jedoch durch Bayle (Critique generale de l'Histoire du Calvinisme) und durch Jurieu (Histoire du Calvinisme et du Papisme) gehörig gezüchtigt wurde. Auch verloren gar bald die Schriften Maimbourgs alles Unschen, so das Boltaire sogar stagt: "Maimbourg sei während seines Lebens zu Berte verdienen taum der Erwähnung und es möchte schwier seine zahlreichen Werte verdienen kaum der Erwähnung und es möchte schuster, bie Ligue, die Päpiste berselben zu sinder zu sein Kreuzzüge, die Wäcksteiten, die Lägue, die Päpiste Berte berdienen kaum der Erwähnung und es möchte schuster, die Ligue, die Päpiste Berte verdienen kaum der Erwähnung und es möchte schuster, die Ligue, die Päpiste Berte verdienen kaum der Erwähnung und es möchte schuster, die Ligue, die Päpister Berte verdienen kaum der Erwähnung und es möchte schuster, die Ligue, die Päpiste Berte verdienen kaum der Erwähnung und es möchte schuster, die Ligue, die Päpister Berte verdienen kaum der Erwähnung und es möchte schuster, die Ligue, die Päpister

Gregor b. Gr., Leo b. Gr. u. j. to.
Maimonides, M. o ješ, geft. 1204. — Quellen: A. Geiger, Moješ ben Raimon, 1850;
G. 5. Beig, Toledöth gedöle Jisräël I, 1881; D. Jellin, Rabbenu Rojde ben Raimon, 1898;
M. Joh, Geid. b. Jubent. II, 428 ff.; G. Ath, Geid. b. Juben, VI. 287 ff.; C. S. S. Gdiller-Gaineffy, Mrt. Maimonides in Encycl. Britannica XV (1883), 295 ff.; C. 5. Beig, Dör dör wedöreschäw IV (1887), 291 ff.; J. Gamburger, Real-Encyll. b. Jubent. III, Suppl. V. 1900, 115 ff.; Suppl. VI. 1901, 86 ff.; M. Eister, Borlefungen über bei gibijden Byliojophen beš
Mittelalters II, 1870; M. Joel, Die Religionsphilojophie bes Maimon, 1859; M. Raminta, Die rabbin. Litteratur ber panidje-arabijden Schulen, in Binter und Büinde, Die jüb. Stiteratur II, 1894, 381 ff.; Bb. Blod, Die jübijde Religionsphilojophe, ebenda 750 ff.; D. Raufmann, Geididte ber Attributenlehre, 1877, 363 ff.; G. B. Edgert, Das phydologiide Syltem bes Maim., 1845; D. Rojn, Die Guit bes Raim., 1876; G. Marr, 20 Die Tötung Ingläubiger nach talm.-rabbin. Recht, 1865; B. Bader, Die Bibelergeget Roješ Maimani's, 1897; M. Joel, Berkdätinis Ubert bes Gr. 20 Moi. Raim., 2 Musg., 1876; G. Audino zum Jubentum und zur jüb. Qitt. (Nvicefora u. Maim.), 1891. Musgab en: Rommentar zur Mijdana, in bebr. Ueberlepung in vielen Mijdane und Zalmudausgaben, 85 guerft Neapel 1492; im arab. Driginal mit bebr. Ueberlepung nur eingelne Zeile: E. Bieli, Beradoth, 1891; D. Geraog, Bea, 1894; S. Shoi, Demai, 1891; Gal. Sambreger, Kilajim, 1891; Sel. Bamberger, Ghalla, 1895; S. Detterms, Megilla. 1901; R. Beisk; Gangebrin I.-III, 1893; S. Golger, Eint. 3. Ubelet, 1901; S. Barth, Mattoth, 1881; M. 60 Beermann, Eduijoth I, 1897; S. Buiener, Misda ana 1895; M. Bolff, Eint. 30 Mischae Tors, eriter Drud o. O. u. S., dann Sonnio 1490, viele Musgaben. Ed. Meberge. Ret. Ueberjepung (nach bem Ochr.) v. G. Surenhuys, in feiner Mijdma, 1683–1703. Mischae Tors, eriter Drud o. O. u. S., dann Sonnio 1490, Siepher ha-Mizwöth, hebr. Heberjepung ere v. Moje ibn Tibbon, zuerft Benedig 1550, mit deutscher Ueberf. v. D. S. Neumann 1822. v. woje ton Livoon, zuerit Venedig 1550, mit deutscher Uebers. v. M. S. Neumann 1822. — Ma'amar ha-jichüd, hebr. Uebers. v. Iaaf ben Nathan, herausg. v. M. Steinschneider, 1846. — Ma'amar techijjath ha-mēthīm, hebr. Uebers. v. Samuel ibn Tibbon, zuerst Konstantinopel 55 1569. — Iggereth ha-schemād (oter Kiddūsch ha-Schēm), hebr. Uebers., herausg. von M. Geiger, 1850. — Iggereth tömān, hebr. Uebers. v. Nachum ha-mc'arābī, zuerst Amsters dam 1660, v. Samuel ibn Tibbon, herausg. v. D. Hollub, Bien 1873. Nesponsen, Send-schreiben und Briefe (aber auch die letztgenannten drei Schriften) in Köbez teschüböth ha-Rambam, herausg. v. A. Lichtenberg, 1859. Peräkīm bechochmath hā-rephūā, hebr. Uebers., o 1834. — Söpher Rephūöth, herausg. v. M. Größberg, 1900. — J. Friedländer, Der [ara-bische] Sprachgebrauch des Maimonides I, 1902.

1. Leben. Moje Maimuni, latinifiert Maimonides, akrostichisch Rambam (— Rabbi Mojche Ben Maimun), arab. Abu Amran Musa Obeidallah alkortobi, war der

Rachkomme einer spanisch=jübischen Familie von Cordova, welche in sechs Generationen bas Amt eines jübischen Richters (Dajjan) betleidet hatte und somit in jüdischer Rechtswiffenschaft beimisch fein mußte. Um 14. Nifan (30. Marz) 1135 wurde er geboren und erhielt im Hause seines Baters die erste Ausbildung in jüdischem und weltlichem Biffen, von Arabern lernte er Naturwiffenschaften und Philosophie, doch wohl mehr aus 5 Büchern, als aus persönlichem Verkehr. Als 1148 der Almohade Abdelmumen Cordova einnahm und das Bekenntnis zum Jubentum untersagte, wanderte die Familie Maimunis aus und scheint an verschiedenen Orten Spaniens gelebt zu haben, bis sie um 1159 sich in Fez niederließ. Da öffentliches Bekenntnis zur jübischen Religion auch hier verboten war, hat Maimunis Familie hier unter dem Schein der Annahme des Islams gelebt. 10 Die erste Schrift des jugendlichen Maimuni war eine Rechtfertigung dieser Stellung, benen gegenüber, welche forderten, daß der Jude für sein Bekenntnis sterben müffe. In der um 1162 arabisch abgefaßten Iggereth ha-schemad führte er aus, wie der Islam boch nicht Götzendienst, Mord ober Unzucht fordere, sondern Anerkennung Muhammeds als eines Propheten, welche im Grunde nur als eine Formalität betrachtet werde. Des= 15 halb brauche man nicht in den Tod zu gehen, wohl aber sei jedem zu raten, sobald als möglich ein Land mit freier Religionsübung aufzusuchen. Im April 1165 verließ dem= entsprechend Maimunis Familie Marollo und nahm nach kurzem Ausenthalt in Balästina ihren Bohnfits in Fostat (Altlairo) in Agppten, wo schon 1166 Maimunis Bater starb. Hier lebte Maimuni von da ab bis zu feinem Tod. 1168 vollendete er feinen Mischna= 20 tommentar und richtete um 1172 ein Sendschreiben an die Juden von Jemen, um sie zur Geduld in Leiden und zur Nüchternheit gegenüber messinnicher Schwärmerei zu mahnen. Zuerst ernährte er sich von Juwelenhandel, den besonders sein jüngerer Bruder David pslegte. Nach dem Tode desselben und dem Verlust seines Vermögens wandte er sich der ärztlichen Prazis zu. Erft nach längeren Jahren erlangte er indes als Arzt größeres An= 25 sehen, besonders durch die Gunst Alfackil's, des Westis von Sultan Saladin, der ihm um 1188 ein Jahresgehalt aussetzen ließ. Rach Saladins Tod war er turze Zeit Leibarzt feines Sohnes und Nachfolgers. Seine medizinischen Schriften sind indes ohne besondere Bedeutung. Nachdem Maimuni schon früher in das Rabbinats-Rollegium von Rairo ein= getreten war, ernannte ihn die Regierung — wohl um 1170 — zum Oberhaupt aller so jüdischen Gemeinden Ägyptens. Seit dem Abschluß seines großen Rechtstompendiums Mischne Thora i. J. 1180 war er rasch eine anerkannte Autorität für religionsgesetsliche Fragen geworden, von der man von weit her Gutachten einforderte. Eine eigentliche Schule hat er nicht geleitet. Um 1190 ließ er sein religionsphilosophilosophiches Hauptwerk, den Möre Nedöchim ausgehen, und bald darauf seine Abhandlung über die Toten= 85 auferstehung zur Verteidigung gegen Angriffe, beides in arabischer Sprache. Er ftarb in Fostat am 20. Lebet (13. Dezember) 1204 und wurde in Tiberias in Palästina beftattet. Ein Verehrer verfaßte in überschwänglichen Ausbrücken eine Grabinschrift, die indes wohl nie das Grab geschmückt hat. Sie lautet : "Ein Mensch, und doch kein Mensch, und wenn bu Mensch wareft, hat beine Mutter von den Engeln bes himmels empfangen, 40 ober ich sage zu Gott: ohne Weib und Mann, einen Engel ohne Weib und Mann fcufft du.

2. Schriften. Die Bedeutung Maimunis beruht auf seinen Schriften, sämtlich ausgezeichnet durch klare Erfassung und volle Durchdringung des Gegenstandes, durch ruhige und wohlgeordnete Darstellung und durch maßvolles und nüchternes Urteil, das freilich 45 dann stets getrücht erscheint, wenn er Andeutungen seiner religions-philosophischen Gedanken in den Aussagen von Bibel und Talmud nachzuweisen sucht. Nicht die Originalität seines Denkens, wohl aber die umsichtige Beherrschung des durchdachten Stoffes machte ihn zu einem geistigen Führer, dessen Bedeutung für die Entwickelung der jüdischen Religion noch immer nicht erloschen ist. Auch die christliche Scholastik hat er in nicht unbedeutendem 50 Maße beeinsslussen, weil sie bei ihm eine Verdindung von biblischer Offenbarung und aristotelicher Bhilosophie fand, die zum vergleichenden Studium reizte.

Die erste bebeutende Arbeit Maimunis war sein Rommentar zur Misch na (arab. Titel: Kitāb essirāg), leider von den hebräischen Übersetsern sehr mißhandelt, und auch nach den neuesten Bemühungen um den arabischen Tert einer hinreichenden Erläuterung 55 entbehrend. Vor M.s. Zeit gab es, abgesehen von den beiden Talmuden, nur glossatorische Auslegungen zur Mischna, welche einzelne schwierige Ausdrücke erklärten, aber den eigentlichen Inhalt des Wertes unerörtert ließen. Maimuni machte es sich zur Aufgabe, den religionsgesetslichen Stoff selbst zu klären und in der Auslegung zu reproduzieren, und zwar so das in der Mischna selbst nicht ausgesprochene Prinzip ihrer Einzelbestimmungen 60 Real-Eucytlopäde für Theologie und Rirche. 3. N. XII. Maimonides

erkannt wird. Da die Mischna es an prinzipiellen Zusammenfassungen sehlen läßt, er= setzen besondere Einleitungen zu einzelnen Teilen der Mischna den Mangel. Hierber ge= hört die Einleitung zu Söder Zeräsm, welche über das Gefes, seinen göttlichen Ur-sprung, den verschiedenen Charakter des Inhaltes der Tradition und ihre letzten Tradenten, 5 die Mischnalehrer, redet, weiter die Einleitung zum Traktat Aboth, in der ethische Regeln gegeben werden, die Einleitung zu Kapitel Chelek im Traktat Sanhedrin mit Entwicke-lung der Grundbogmen der jud. Religion, die Einleitungen zu Söder Rodsichtm, Trakt. Menächoth und Seber Tohoroth. Das philosophische Intereffe Maimunis tritt überall zu Tage. Vernunftgemäße Vorstellungen von Gott und feinem Verhältniffe zur Welt 10 sollen zur Grundlage der Gesestübung werben. Maimunis Versuch einer Dogmenbildung in der Einleitung zu Chelek war weniger veranlaßt durch die Nötigung, dem Islam und Chriftentum gegenüber bas Wefen des Judentums festzustellen, als durch den Bunsch, eine vernunftwidrige jüdische Glaubigkeit zu erschüttern und zugleich den jüdischen Zweiflern bie mahre Beisheit echten Judentums, wie er es verstand, vorzuführen. Die breizehn 15 Glaubensartikel Maimunis, welche in verkurzter Form später in bas Gebetsritual ber Juben aufgenommen wurden (in jedem Gebetbuch nachzulesen), lassen sich in brei Gruppen teilen. Artikel 1-5 reben von Gott, seinem Wesen und seinem Dienst. 1. Gott ift Ur= heber alles Seins außer ihm selbst (Abweisung der philosophischen Lehre von der Ewigkeit der Welt). 2. Gott ist eine Einheit in einem Sinne, welcher sowohl die Eristenz anderer 20 ähnlicher Befen als jede Teilbarkeit ausschließt (Abweisung der Trinitätslehre im Christen-tum). 3. Gott ist beschalb auch körperlos und gestaltlos (Abweisung der grobfinnlichen Borstellungen der philosophisch nicht gebildeten Juden). 4. Gott ist allein ewig (fiebe unter 1). 5. Diesem Gott gebührt Verehrung und Gehorsam, keinem ihm untergeordneten Wesen (Abweisung des Götzendienstes und des Christentums, da die göttliche Verehrung 25 Jeju von M. als Gözendienst betrachtet wird). Artikel 6—9 behandeln die göttliche Offenbarung. 6. Es giebt Prophetie, hervorgebracht durch die Befruchtung der Vernunft frommer Männer durch die "thätige Vernunft" von oben (f. weiter unten). 7. Mosis Prophetie steht höher als jede andere Prophetie, weil er die göttliche Offenbarung empfing Brohhetie iteht höher als jebe andere Prophene, weu er die gorunge Anendarung emping a) ohne Mittler, b) im wachen Zuftand, c) ohne zu erschrecken, d) ohne Unterbrechung 20 (Abweisung des Islam). 8. Der Pentateuch in seinem ganzen Umsang und Wortlaut — auch mit den Erzählungen — ist vollkommener Ausdruck der göttlichen Offenbarung an Mose und bedarf nur rechter Erklärung (Abweisung jüdischer Zweisler). 9. Das schrifte-liche wie das mündliche Gesetz ist keiner Veränderung fähig (Abweisung des Christentums und bes Islams). — Artikel 10-13 sprechen von der göttlichen Vergeltung. 10. Als 56 notwendige Voraussezung dassür wird die Allwissenen aus. 12. Die messanische geit ist noch au erwarten (gegen die Christen und Ungehorsame aus. 12. Die messanischen geit ist noch zu erwarten (gegen die Christen und ungläubige Juden). 13. Totenauferstehung muß geglaubt werden. Bei ben letten Urtikeln unterläßt M. jebe nähere Ausführung, muß gegtantor werden. Set den tegten Armein unterlaßt Dt. jede nahere Ausspürung, was damit zusammenhängen wird, daß er das Wesen der göttlichen Vergeltung und o die Stellung, welche Paradies, Hölle, Messiszeit und Totenauserstehung einnehmen, hier nicht erörtern wollte. Er hätte nach seinen anderweitigen Außerungen erklären müssen, daß Messiszeit und Totenauserstehung zwar wichtig seien, um vielen Israeliten bei irdischem Wohlsein vermehrte Möglichkeit zu geben, an der Ausbildung ihrer Vernunft zu arbeiten, daß Paradies und Hölle aber nur Bilder sind für den Glückstand des zur 25 Unsterblichkeit gelangten Geistes und ben Untergang der Menschensele, welche sich über die Beköre der Tierwehr wich wehr het des aus ver Steller im Diessliche im Diesslich im die Sphäre der Tierwelt nicht erhoben hat, daß Lohn und Strafe sich im Diesseits in der Weise vollziehen, daß der fromme Beise, deffen Vernunft auf Gott gerichtet ift, die gött= liche Vorsehung in entsprechendem Maße zu genießen bekommt, während der gottlose Thor dem Spiel der Naturfräfte überlaffen bleibt. M. will offenbar bier abweichende An= 50 schauungen offen lassen. Wenn er zum Schluß alle, welche die 13 Artikel nicht anerkennen, als Häretiker bezeichnet, bie der zukünftigen Welt verluftig geben, mußte bas vor allem als ein Bannstrahl gegen die "Gläubigen" empfunden werden, welche körperliche Bor-stellungen von Gott hegen. Ein wahrhaft monumentales Werk ist die um 1180 nach zehnjähriger Arbeit

so vollendete, herbäijch geschriebene Jusammenfassung des gesamten rabbinischen Rechtes, bem ber Verfasser die stroken Bezeichnung "Mischne Törä", d. b. "Deuteronomium" gegeben hat, während die Juden es später lieber wegen seiner 14 ("") Bücher ألم المراجع nannten. Nach dem Vorwort soll der Jude künftig nach dem schriftlichen Geseh nur M.s Wert zu lesen brauchen, um das gesamte mündliche Gesetz zu erlernen. So sollte das zeitraubende 60 Talmudstudium überslüssig werden und der Jude die Möglichkeit erhalten, sich eine höhere

Geistesbildung durch religionsphilosophische Studien anzueignen. M. hat zu diesem Ende aus dem gesamten geschichen Inhalt von Mischna, Tosephta, Mechilta, Siphra, Siphre und den beiden Talmuden die als rechtsgiltig zu betrachtenden Säpe ausgezogen (s. über die dabei von M. befolgten Grundsäpe und die oft nicht zu vermeidende Willfür ver Entscheidung Maleachi hatohen, Jad Mal<sup>\*</sup>āchī, Ausg. Przemyśl 1877, S. 182 ff.; 5 E. Heiß, Töledöth Gedöls Jisräel I S. 23 ff.), das jo gewonnene Material durch ben ihm bekannten jübischen Rechtsbrauch vervollständigt, und alles sachlich geordnet zu-sammengestellt. Dabei wurde absolute Vollständigkeit erstrebt, und deshalb sind auch jammengeneut. Dadet wurde absolute Isoujandigtett erstredt, und desgald jund auch alle außer Gebrauch gesetten Teile des Rechts, wie z. B. Königsrecht, Tempelrecht, mit aufgenommen worden. Niemals hatte man vor Maimuni ein ähnliches Wert unter= 10 nommen. Da es ein neues jüdisches Gesetzbuch außer dem Pentateuch nicht geben kann, ist indes auch M.s. Mischne Törä nicht als solches, sondern als bloßes Rechtstompendium eines hervorragenden Rechtsgelehrten zu betrachten, dessen Gelegenheit, der üblichen Uberichätzung der gesetslich gebotenen äußeren Handungen einen Damm entgegenzusesen 15 durch Automung der gesetslichen Wertes wahren Chatteserkenuties und einen zusenzusensten 15 burch Betonung bes unvergleichlichen Wertes wahrer Gotteserkenntnis und einer fittlichen Gefinnung. Das erste ber 14 Bücher ist beshalb bas "Buch ber Erkenntnis". Es beginnt mit dem Satz: "Der Urgrund und die Säule der Weisheiten ist die Erkenntnis eines ersten Wessens, welches die Eristenz alles Eristierenden veranlaßt", bezeichnet dann das Wessen Gottes als einig im absoluten Sinne, körperlos und ewig (wie in den 13 Glaubense 20 artikeln), und beschreibt bas Berhältnis Gottes jur Belt als ein burch eine Reihe von Zwischenftufen vermitteltes. Zuerft kommen die zehn Stufen der Wefen, welche nur Form, aber nicht Stoff find, in der hl. Schrift als Engel dargestellt, von M. sonst als Intelligenzen bezeichnet, dann, als von diefer Detabe hervorgebracht eine Zehnzahl von Wefen, welche aus Stoff und Form bestehen. Bon diefen find die ersten neun, die Sphären ber Gestirne, 25 unveränderlich, die zehnte und letzte ift dem Wechsel unterworfen, in ihr folgen aufein-ander die Körper des Feuers, der Luft, des Waffers und der Erde, aus deren Mischung alle Dinge dieser Erde entstehen. Die Seele aller lebenden Wesen ift die von Gott ihnen gegebene Form, die Menschenseele unterscheidet sich von allen anderen Seelen durch ihre Fähigkeit des abstrakten Denkens, d. h. durch ihre Vernunst, welche ihren Ursprung in 30 der "thätigen Vernunst" hat, d. h. in der zehnten der Intelligenzen (s. o.), welche der irdischen Welt vorgesetzt ist. Sie ist zunächst als bloge Anlage im Menschen vorhanden, aber bestimmt, sich ihrer Fähigkeit entsprechend zu entfalten, indem sie sich mit Anschauung und Erkenntnis der reinen Formen beschäftigt. Damit ist gegeben, daß ihre eigentliche Sphäre nicht die Körperwelt ist: sondern die Welt der körperlosen Geister, in welche sie so entschwebt, sobald sie im Tode den Körper verläßt. Unterbleidt aber die Entwickelung ber Vernunftanlage im Menschen, so ift nichts ben Tob Uberbauerndes in ihm vorhanden, ba bie Seele, welche Besitz aller Lebewesen ist, nur in Verbindung mit einem Körper eriftensfähig ift. Das fittliche Verhalten, ohne welches bas Streben nach mahrer Ertenntnis undentbar ift, befchreibt Maimuni als das Einhalten der goldenen Mittelftraße und 10 bie Vermeidung aller Extreme. In seiner Ethik, wie in Psychologie und Kosmologie, geht M. in den Bahnen griechischer Philosophie und verwendet aristotelische und neupla-tonische Gedanken, wie sie ihm besonders durch Ibn Sina vermittelt waren. Trozdem ist er überzeugt, das mitzuteilen, was die Raddinen der alten Zeit als Lehre vom "Thronwagen" und von der "Schöpfung" nur als Geheimnis einzelnen Schülern an= 45 vertrauten.

Das "Buch der Gesete" (arab. Titel nicht sicher bekannt) war ein Nachtrag zu bem großen Rechtsbuche. Es bezweckte, auf Grund der überlieferten Jahl der biblischen Gebote und Verbote mit Anwendung bestimmter Regeln sesten velche Gebote und Verbote dabei zu zählen seien, natürlich unter Voraussezung ihres rabbin. Verständnisses, so weshalb das Buch auch als bequeme Übersicht über rabbinische Gesesauslegung verwendbar ist.

Bisher hatte Maimuni nur gelegentlich und in thetischer Form seinen religions= philosophischen Gedanken Ausdruck verliehen. Sein drittes großes Werk, betitelt "Führer der Frrenden", arab. Dalälat elhäirin, sollte nicht nur die bisher schlenden Beweise 55 liefern, sondern vor allem geeignet sein, Lernwillige in wahres Denken von Gott einzuführen. Es besteht aus drei Büchern. Im ersten Buch beschäftigt sich M. mit den Schriftaussagen über Gott, welche bildlich zu verstehen seien, und zeigt, daß positive Attribute von dem einigen und unkörperlichen sotte nicht ausgesagt werden können. Das wahre Besen Gottes werde indes auf Grund einer atomistischen Weltanschauung nicht hin= 60 6\* reichend bebuziert. Im zweiten Buch entwickelt M. zuerst seine eigene Weltanschauung, erklärt die ersten 4 Kapitel der Genefis in Einklang mit seinen kosmologischen Anschauungen und redet von dem Wessen der Brophetie. Im britten Buch bespricht er den Ihronnwagen Ezechiels als ebenfalls seinen Aufftellungen von den Beziehungen Gottes zur Welt ent-5 sprechend und behandelt dann eine Reihe von Fragen mit praktischer Bedeutung; die Natur des übels in der Welt als nicht von Gott gesandt, den Zweich er Bett als sür ver Menschen unerkennbar, die göttliche Vorsehung und Allwissenkeiten gemeint seinen ehreichen und verkennbar, die göttliche Borschung und Allwissenkeiten gemeint seinen schilterung der göttlichen Gebote, welche als Erziehungsmittel zur Besterung der physiken wordlichen und intellettuellen Lage der Jöraelten gemeint seinen. Mit einer 10 Schilderung der verschiedenen Grade menschlicher Bollkommenheit schlieft das Wert. — Die wichtigten Bunkte der religionsphilosophischen Anschauungen M.s wurden schon früher etwähnt. Hier werde nur auf die noch immer interessanderschung gehabt als wirksames Gegen-316 mittel gegen ein Versinen des Judentungs in Aberglauben und gebantenlosen schon schwarz was aber auch als Stützunt für rationalissen und als Stützung schwarz und als Stützung wurd als Stützung et Schleeinen Erschertenntnis, dem Philosophischener Art. Da es furze Zeit nach seinem Erscheren in das Lateinische übersetz wurde, hat es auch die chieften wus aber auch als Stützunt für rationalissen wurde, werde verschlichen Freuß verscheren zurt. Da es furze Zeit nach seinem Schleen her Gotteserlenntnis, dem Philosophischen Erweis ber 20 Schöpfung aus Nichts, dem Zueben wir der Arteilamentlichen Gebote bem Mayninaten bebeutigne hande hem Mesen ber altestramentlichen Scholastift zum Lobe nachgesagt werden, das her Mesen wir der Arteilamentlichen Scholastift aum Lobe nachgesagt werden, das für einemals in dem Mass wer der Scholastift aum Lobe nachgesagt werden, das für einenals in dem Mass wie der Geschalten fu

Mainz, Erzbistum. — J. Fr. Böhmer, Regesta archiepiscoporum Maguntinensium, bearbeitet und herausgegeben von E. Bill, 2 Bde, Innsbrud 1877 u. 1886; B. F. de Gudenus, 20 Codex diplom. anecdotorum res Moguntinas illustrant. 5 Tle, Göttingen, Frankf. u. Leipzig 1743—1758; G. Chr. Joannis, Rerum Moguntiac. libri, 3 Bde, Frankf. 1722—27; S. A. Bürdtwein, Dioecesis Moguntina in archidiaconatus divisa 4 Bde, Mannheim 1769: Monumenta Moguntina ed. Bh. Jaffé, Berlin 1866. Series ae. Moguntinorum MG SS XIII, S. 308 ff.; C. Eubel, Hierarchia cath., 2 Bde, Münfter 1898 u. 1901. Man vgl. die A. 25 Bonifatius, Lulus, Fradan und die dort angegebene Litteratur.

In kirchlicher Hinschund von Mainz Jahrhunderte lang die wichtigste Stadt Deutschlands. Aber der Ursprung der christlichen Kirche dasselbst liegt völlig im Dunkel. Wenn Jrenäus I, 10, 2 von christlichen Gemeinden in den germanischen Provinzen spricht, so machen seine Worte wahrscheinlich, daß vor dem Ende des 2. Jahrhunderts eine Opristenso gemeinde in Mainz vorhanden war; aber die wahrscheinliche Annahme läßt sich nicht beweisen. Altchristliche Inschriften aus der Stadt fehlen ganz oder fast ganz; erst durch Ammianus Marcellinus hören wir, daß im Jahre 368 ein großer Teil der Bevölkerung christlich war, XXVII, 10. Bei der Eroberung von Mainz durch die Germanen im Anfang des 5. Jahrkunderts wurden nach Hieronhmus viele tausende von Menschen in as der Kirche erschlagen, ep. 123, 16. Er nimmt also eine weiträumige Kirche in der Stadt an. Die von ihm erwähnte Berwüsstung hat die Blüte der Stadt gefnicht, sie aber nicht bernichtet; um die Mitte des 5. Jahrhunderts stadt fanden noch alte christliche Kirchen, Venant. Fort. Carm. IX, 9 ed. Leo. Auch die christliche Gemeinde ist also nicht untergegangen; aber sie war inzwischen beutsch geworden. Denn während der erste Mainzer Bischof, der so siche bezeugt ist, bei Ven. Fort. a. a. D., einen lateinischen Namen hatte, Sidonius, so ber zweite einen beutschen: Lupoald; er unterschrieb das Brotofoll einer Rheimser Synode

von 627—630, MG Conc. I S. 203. Auch die nächsten sicheren Namen: Richobert, Gerold, Gewilip sind beutsch. Hatte somit das Bistum mindestens seit 550 eine gesicherte Existenz, so kam das

soute sonnt ous Distant innochens feit 350 eine gescherte Schriften, so tant das 55 Chriftentum in Mainz doch nicht zur Blüte: vielmehr wurde die bortige Rirche in den Rerfall der fränkischen Rirche mit hinabgerissen, der in der letzten Zeit der Merovingerherrschaft zeigen die Nachrichten, die wir über die Bischöfe Gerold und Gewilip bee siel im Kampfe gegen die Sachsen, der letztere, sein Sohn, nahm Blut-Lod des Baters (Passio Bonif. S. 471 f., Othlo vita Bonif. S. 495). Die ł

ł

hebung beginnt erst, seithem Bonifatius im Jahre 745 oder 746 das Mainzer Bistum erhielt, s. Bb III S. 305, 36. Mit seiner Verwaltung hängt wahrscheinlich der spätere Umsang des bischöflichen Sprengels von Mainz zusammen. Ursprünglich kann nur das fränkische Gebiet am Rhein und Main dazu gehört haben. Denn für das hessische und thüringische Missionsgebiet wurden im Jahre 741 eigene Bistümer in Buraburg und Er= 5 furt gegründet, s. KG. Deutschlands I S. 497. Aber die beiden Bistümer verschwinden alsbald wieder und ihr Gebiet erscheint als ein Bestandteil der Mainzer Diöcese. Die Annahme ist also undermeidlich, daß sie beim Tod der ersten Inhaber nicht wieder besetzt, sondern direkt unter die Leitung des Bonisatius gestellt wurden. Dadurch erhielt die Mainzer Diöcese eine Ausdehnung wie keine andere in Deutschland. Sie reichte vom 10 Donnersberg im Süden die an den harz im Norden, im Often berührte sie den Oberlauf der Saale, im Westen fand sie erst jensets der Nahe ihre Grenze.

Erzbistum wurde Mainz dadurch nicht, daß der deutsche Erzdischof dieses Bistum zur Leitung erhielt. Denn des Bonisatius Nachfolger Lul war zunächst nicht Erzbischof sondern einsacher Bischof. Erst durch seine Erhebung zum Erzbischof zwischen 780 und 782 wurde 15 Mainz Metropole. Der erzbischöliche Sprengel war ebenfalls von ungewöhnlicher Ausbehnung; denn zu ihm gehörten 1. die fränkischen Bistümer in Oftsanken und am Mittelrhein: Würzdurg, Eichstätt, Worms, Speier, 2. die schwächischen Bistümer: Augeburg, Ronstanz, Straßburg, Chur, 3. seit der Organisation der sächlichen Bistümer Baderborn, Höllesheim, Halberstadt, Berden, 4. das 1008 gegründete B. Bamberg, 5. das 20 966 gegründete B. Prag, und das 1063 gegründete B. Olmütz. Angehörige von vier beutschen Stämmen und die Tschechen waren also in diesem Erzbistum vereinigt. Doch wurde Bamberg schon 1047 von Mainz getrennt und dirett unter die Rurie gestellt, und seit der Erhebung Prags zum Erzbistum 1343 gingen auch die tschechischen Bistümer verloren.

Bildo f šli fte. Bildofe von Mainz: Creicens?; Marinus?; Suffronius?; Bobarbus?; Ruodharius?; Aureus?; Marinus?; Sidonius um 550; Sigimund?; Leobegarius?; Bezelin?; Landivald?; Lupoald um 630; Richobert; Gerold gefallen vor 741; Getvilip abgejett 745; Bonifatius geft. 755. Credictoff geft. 826; Dtgar 20 geft. 847; Harbier 1745; Bonifatius geft. 755. Credictoff geft. 826; Dtgar 20 geft. 847; Harbier 1856-863; Lutbert 863-889; Sundarold gefallen 891; Harto I. geft. 913; Heriger 913-927; Hilbiert 927-937; Friedrich 937-954; Bildofn 1060-1084; Mernher 1084-1088; Ruthard 1089-1109; Abalbert I. 25 1109-1137; Abalbert II. 968-970; Ruobbert 970-975; Billigis 975-1011; Greinibald 1011-1021; Aribo 1021-1031; Bardo 1031-1051; Luthold 1051 bis 1059; Sigfrid 1060-1084; Mernher 1084-1088; Ruthard 1089-1109; Abalbert I. 25 1109-1137; Abalbert II. 1138-1141; Martolf 1141-1142; Heinrich I. 1142-1153; Arnold von Selenhofen 1153-1160; Konrad I. von Wittelsbach 1161-1165; Chriftian 1165-1183; Konrad I. 2. Creiflopat 1183-1200; Sigfrid II. von Expensitein 1200 bis 1230; Sigfrid III. von Expensitein 1230-1249; Chriftian II. von Steitgenau 1249-1251; Gerhard Bildgraf 1251-1259; Berner von Expensitein 1259-1284; Heinrich von Jösn 40 1286-1288; Gerhard von Expensitein 1289-1305; Beter Nichpalt 1306-1320; Matthias von Bucheef 1321-1328; Heinrich von Naffau 1346-1371; Johann von Eugenburg 1371-1373; Ludwig von Meifen 1374-1379; Moolf von Naffau 1379 bis 1390; Konrad von Meinsberg 1391-1396; Johann von Naffau 1397-1419; Konrad 45 von Daun 1419-1434; Dietrich von Expensite 127-1479; Moolf von Naffau 1379 bis 1390; Konrad von Meinsberg 1391-1396; Johann von Naffau 1397-1419; Konrad 45 von Saafjen 1482-1484; Berthold von Heinsberg 1484-1504; Jalob von Stanbenburg 1514-1508; Uriel von Gemmingen 1508-1514; Albrecht von Stanbenburg 1514-1545.

Dajeftätsbrief f. b. A. Ferdinand II. Bb VI S. 39, 56 ff.

Majolus f. d. A. Cluni Bb IV S. 182, 18 ff.

Major, Georg, geft. 1574, und ber majoristische Streit. — Litteratur über Rajor: Autobiographisches in Album Acad. Witeb. II, 19 f. Seine Opera in 3 Tomi Fol. Witeb. 1569/70 (I: Enarrationes Epistolarum S. Pauli [1552/65]; Commonefactio 55 historica nebst ber Confessio postrema [1567]. II: Homeliae in epistolas dierum dominicorum et Festorum [1563]. III: Homeliae in Evangelia [1562]. Es jehlen also fehr viele

feiner Schriften). Briefwechsel: OR II, VI, VII, X; im Briefwechsel des J. Jonas; bei Joh. Boigt, Briefwechsel ber berühmteften Gelehrten mit Herzog Albrecht S. 424 ff.; bei Andr. Schumacher, Gelehrter Männer Briefe an die Könige in Dänemark, II, 99—247. Underes ift noch ungebrudt. Eine nennenswerte Biographie fehlt noch. — Majoriftischer 5 Strelt: Conr. Schlüffelburg, Catalogus Haereticorum, Lib. VII, Francof. 1599; Chrift. Bertett: Cont. Schliftendig, Satasogus Haereucorum, Luc. VII, Francot. 1959; Certif. Aug. Salig, Bollitändige Hitorie der Augipurgischen Confession, Halle 1730. I. 637 ff. III, 38ff.; G. 3. Bland, Gesch. der Entstehung ... unsers proseft. Lehrbegriffs, IV, Leipz. 1796, S. 469ff.; W. Preger, M. Flacius I, 356 ff.; G. L. Schmidt, Justus Menius II, 184 ff.; Fr. H. R. Frant, Theologie der Concordiensormel, II, 148 ff.; G. Wolf, Bur Geschöchte der 10 deutschen Protestanten 1555-59, Berlin 1888; Loofs, Dogmengesch.<sup>2</sup>, Salle 1893, S. 438ff. Georg Major (Maier), geb. am 25. April 1502 in Rurnberg, wo sein Bater Obst-meffer war (Strobel, Neue Beiträge III, 2, 157), kam als 9jähriger Knabe nach Wittenberg, wo er am Balmsonntag 1511 immatrikuliert und "auf Befehl und Kosten" Friedrichs b. 28. bei Hofe "inter adolescentes symphoniacos" erzogen wurde (Album Viteb. 15 I 40; Opp. I 1199. III 1). 1521 begann er sein eigentliches Studium an der Universität, wurde am 31. März 1522 Baccalaureus und war vermutlich unter den im Oltober 1523 zu Magistern Promovierten (vgl. J. Röstlin, Die Baccalaurei und Magistri, 2. Heft, Halle 1888, S. 13 und 18). Luther verwendete sich im Frühjahr 1523 für ihn um ein Stipendium aus seiner Vaterstadt (Enders IV 141); daß ihm von dort her 20 manche Unterstützung zu teil geworden, hat er selber später dansbar bezeugt (Widmung zum Rommentar zu den Rorintherbriefen). Auf Antrieb Melanchthons veröffentlichte er 1526 eine gloffierte Tertausgabe von Justini ex Trogo Pompejo historia, die viele Auflagen erlebte (CR I 836). 1528 verheiratete er sich mit Margarete von Mochau (gest. 10. Oktober 1577), er nahm Studierende in fein haus in Penfion und zur speziellen 25 Ausbildung. Auf Luthers Empfehlung übernahm er, als Cruciger nach Wittenberg zurückgekehrt war, das Rektorat der blühenden Johannisschule in Magdeburg (1529). Aus feiner Schularbeit stammt eine interessante lateinisch-plattdeutsche Ausgabe des Kleinen Rate= chismus 1531; ferner eine Sentenzenfammlung aus 24 lateinischen Dichtern (Sententiae veterum poetarum, Magd. 1534), und bie oft aufgelegten Quaestiones rhetoricae 10 (1535) aus Cicero, Quintilian und Melanchthon. Mit Joachim Greff zusammen verfaßte er das Drama von Jakob und seinen Söhnen, das er 1534 aufführen ließ, wie er denn ein eifriger Förberer und Berteidiger der Schüleraufführungen war; der Brief de Wette V 553 de actionibus sacrarum historiarum hat ihn, nicht Luther, zum Verfasser, und auch der Dramendichter Valentin Voith rühmt ihn als den Förderer seiner Arbeiten 85 (bal. 5. Holftein, Die Reformation im Spiegelbilde ber bramatischen Litteratur, Halle 1886, S. 24. 81. 108). Von seiner Thätigkeit als Rektor giebt sein Brief CR II 712 (1534) Beugnis, ber aber auch ichon ben Bunich nach einer anderen Stellung burchblicken Dftern 1537 erhielt er eine Anstellung als Schlofprediger in Wittenberg; am läßt. 7. Ditober b. J. ordinierte ihn Luther. Daneben erzog er die Söhne bes öfterreichischen 40 Ebelmanns Jörger von Tollet (vgl. Widmung feiner "Troftpredigt" 1542). Jrrig ift die häufig wiederholte Angabe, daß er 1535 oder 36 Bastor oder gar Superintendent in Eisleben gewesen sei. Die theologischen Lektionen des definitiv nach Halle entlassenen Jonas sielen ihm zu. Am 18. Dezember 1544 wurde er D. theol. und trat Trinit. 1545 als Professor in die theol. Fatultät ein (Lib. Decan. p. 33). Auf Luthers Bitte 45 und zu seiner lebhaften Freude bearbeitete er "in usum ministrorum verbi" die alt= berühmten Vitae Patrum (Vitemb. 1544; bgl. Opp. var. arg. VII 568. 572. Crl. Ausg. 7<sup>3</sup>, 20). Wie sehr sein Ansehen in Wittenberg wuchs, erhellt daraus, daß ihn ber Kurfürst 1546 an Melanchthons Stelle nach Regensburg zum Religionsgespräch ent= fendete, wo er fonell von Bugers Berjönlichkeit gewonnen wurde. Er veröffentlichte beim= 50 gekehrt einen "turgen und warhafftigen" Bericht über dieses Colloquium. (Bgl. H. b. Caem= merer, Das Regensburger Religionsgespräch, Berlin 1901.) Die Acht des Kaifers gegen Johann Friedrich und den Landgrafen beantwortete er mit einer scharfen "Deklaration" Gottes gegen Raifer und Papft (Rapebergers handschriftl. Geschichte S. 148). Vor ber Ratastrophe des schmalkaldischen Krieges flüchtete er gleich Melanchthon - und fand "mit 55 10 lebendigen Kindern" Aufnahme in Magdeburg (Schumacher II 105), wo er am 1. Februar 1547 fein Psalterium Davidis iuxta translationem veterem repurgatum Christian III. von Dänemart widmete. (Über bie weiteren Geschicke dieses verbreiteten Schulbuches f. Mitteil. d. Gefellich. f. deutsche Erziehungs= und Schulgeschichte XI 276 ff.) Im Sommer tehrte er nach Wittenberg zurück; aber ichon im Mai hatte ihn Herzog Auguft so zum Nachfolger bes ichwertranten Stiftsjuperintenbenten Anton Muja in Merfeburg erfeben; im August siedelte er dorthin über, half dem Fürsten Georg von Anhalt dort nach Kräften

in der kichlichen Verwaltung, kehrte aber schon im Februar 1548 an die Wittenberger Universität zurück (CR VI 777; Alb. Fraustadt, Einsührung der:Reformation im Hochstift Nerseburg, Leipzig 1843. S. 202 ff.). Eine Berufung nach Kopenhagen an die Univer-sität lehnte er ab (Schumacher II 111 ff.). In den Interimsverhandlungen steht er ganz an Melanchthons Seite, gleich diefem anfangs widerstrebend, dann nachgebend (CR 5 VI 795. 858. 874 f. 912. 942. VII 45. 98. 298: Quae Lipsiae concessa sunt, coram aequis et doctis judicibus, facile excusari possunt; Boigt S. 432 ff.). Dies sein Berhalten zog ihm die Feindschaft der Interimsgegner zu, und diese richtete sich gegen ihn mit besonderer Schärfe, als man bemerkte, daß er in der 2. Ausgabe seines Psalterium scharfe gegen Moritz zielende Stellen getilgt (vgl. Admonitio M. Alberti 10 Christiani 1551 Bl. A 8), daß er ferner Moritz um ein Verbot der von Magdeburg ausgehenden Streitschriften gebeten und die Torgauer Prediger, die wegen Opposition gegen bas Interim in Wittenberg gefangen saßen, "eraminiert und verdammt" hatte (Amsdorf, Ein turper onterricht auff D. G. Maiors antwort. 1552 Bl. Ciij). Auch beschuldigte man ein intger omeringi ung D. G. Bunders untidet. 1862 S. Onj, And schutzbei man ihn, von Moritz cum magno argenti pondere belohnt worden zu sein. So prägte jett 15 Flacius den Scheltnamen "D. Geiz Major" für ihn. Daß er bei der Wittenberger Luther= ausgabe jett eifrig mitarbeitete, konnte seinem Ruf nicht aushelssen, da diese in den (un= gerechten) Verdacht geriet, Luthers Lehre durch Auslassigungen zu fällschen. 1550 erschien seine Schrift De origine et autoritate verbi Dela sin erster Versunglassister Durchter verbien verbieden verbieden verbieden verbieden schrift de origine et autoritate verbieden der hl. Schrift bogmatisch näher zu entwickeln (Inspiration, Irrtumslosigkeit, Dunkelheiten 20 find entweder Folge von Fehlern der Abschreiber, oder Folge unseres mangelhaften Ver-ständniffes; das donum interpretationis ift nur bei den Wiedergeborenen; Schrift ift burch Schrift zu erklären, die dunkeln Stellen aus den hellen; dabei ist, um sicher zu gehen, das Zeugnis der alten Rirche forgfältig zu beachten). 1551 fertigte er die deutsche Aus-gabe der Repetitio Confessionis Saxonicae (gedruckt 1555, CR XXVIII, 1, 471 ff.). 25 Nach Joh. Spangenbergs Lode (13. Juni 1550) war die Eislebener Superintendentur einige Zeit unbesetzt geblieben; dann wurde M. von dem interimsfreundlichen Grafen Hans Georg auf Melchior Klings Empfehlung, zunächst auf ein Jahr, dorthin berufen; im Dezember 1552 trat er das Amt an, gerade als ihn Moritz mit Melanchthon nach Trient entsenden wollte (CR VII 868 f.), daher dann andere diesen begleichen mußten. 20 Aber den mansfeldischen Geistlichen war M. schon als Interimist und Adiaphorist höchst verbächtig, — hatte boch Amsborf ihn soeben als einen, der Argernis verschuldet habe, angegriffen (Breger I 360). Daber suchte M. sich in öffentlicher Gegenrebe zu verteibigen. Aber eben feine Rechtfertigungsschrift entzündete ben "majoristischen" Streit (f. unten). Der zu Weihnachten 1552 aus der Gefangenschaft heimgekehrte alte Graf Albrecht ver= 85 trieb ihn unverhört, und in fluchtartiger Eile entwich er nach Wittenberg; Erasmus Sarcerius übernahm seinen Bosten in Eisleben. Eine Berufung als Superintendent nach Schleswig 1552 zerschlug sich (Schumacher II 165); so trat er wieder in seine Pro= fessur und in seine Thätigkeit am Wittenberger Konsistorium ein, aus denen er nur beur= laubt gewesen war. Er ist fortan ein wichtiges und thätiges Glied im Kreise ber Witten= 40 berger Philippisten. Seit Bugenhagens Tobe verwaltete er von 1558—74 andauernd das Dekanat der theologischen Fakultät; mehrfach war er Rektor der Universität. Neben ben Streitschriften, zu benen ihn ber Fortgang des Streites über bie guten Werke veran= laßte, sind seine großen eregetischen Arbeiten zu den Briefen Bauli und seine umfänglichen Homilien über beide Berikopenreihen hervorzuheben (in den Opp. I—III). Ein höchst 45 charafteriftisches Dotument der Mittenberger Theologie, wie sie unter Melanchthons Einfluß sich gestaltet hatte, ift seine Commonefactio ad ecclesiam catholicam, orthodoxam, de fugiendis . . blasphemiis Samosatencis, Viteb. 1569, gerichtet nach Giebenbürgen aus Anlaß bes bort sich regenden Antitrinitarismus. Christus hat die Trinitätslehre Adam geossenbart; sie ist durch das A und NT (auch durch den Pluralis 50 Elohim und durch 1 Jo 5, 8) klar verkündigt, durch die Konzilien der alten Kirche be-zeugt, durch Reichsgesetze geschirmt, durch Bunder und Strafgerichte an ihren Leugnern die mache artistisch das durch aller Diskussen. Die Kehrleite der Mierntharie mit als wahr erwiesen, daher außerhalb aller Distuffion. Die Kehrseite der Blerophorie, mit der dieses Lehrstüch der occlesia catholica bekannt wird, bildet der Mangel nicht nur jeber spetulativen Aneignung, sondern auch jeder tieferen religiösen Wertung dieses Dogmas. 55 Beim Rektoratswechfel 1567 gab er einen geschichtlichen Überblick über die Bedeutung und Entwidelung ber Reformation : bis zu Luthers Tode bestand die größte Einigkeit, dann aber erhob sich der Friedenstörer, "erro incertae originis, patriae, religionis et fidei", — Flacius; in tiefer Erregung redet er von dessen "verbrecherischer" Störung des Wormser Kolloquium. Der andere unversöhnliche Feind der Wittenberger ist der ab= 60

Major

trünnige Staphylus. Damit verband M. noch einmal ein Bekenntnis de doctrina justificationis et bonorum operum: nie sei ihm in den Sinn gekommen, die Werke als eine causa justificationis zu betrachten, und auch dem Ausbruck, daß sie notwendig feien ad salutem, habe er propter ambiguitatem entfagt: fo folle man ihn nun in 5 Frieden lassen. Er erlebte noch den ersten Sturz des Rryptocalvinismus in Rursachsen, und sein Schwiegersohn Baul Crell unterschrieb noch für ihn im Mai 1574 in Torgau bie Artikel, die den Calvinismus verwarfen und sich zur Einheit Luthers und Melanch= thons bekannten; er selbst war vabei anwesend, obgleich er seit 2 Jahren schon durch Krankheit heimgesucht war (Lib. Docan. p. 55). Am 28. Nov. d. J. starb er (Lib. 10 Decan. p. 57). Von seiner zahlreichen Familie waren 6 Söhne vor ihm gestorben; die Ersten für steue und sie Starbeit war beite Starbeite und Starbeit er seiter sie steue er steue schleren und steue steue steue steue schleren schleren ihr gestorben ihren steue schleren sc Sorge für ihre Erziehung und für die Ausstattung der Töchter hatten ihn immer wieder in Gelbsorgen verwickelt; biese brachten ihn auch noch nach den Interimstagen in den üblen Ruf der *pilagyvgla* (vgl. darüber besonders J. Voigt S. 376ff.). Der majoristische Streit. Die Conf. Aug. hatte in Art. VI gelehrt, quod 16 fides illa de beat bonos fructus parere et quod oporteat opera mandata a Deo facere propter voluntatem Dei. Melanchthon hatte sobann in seinen Loci 1535 geschrieben: bona opera necessaria sunt ad vitam aeternam, quia sequi reconciliationem necessario debent (CR XXI 429). Damit war nicht irgend welchem Ber-bienst ber Werte Raum gegeben, sondern nur der notwendige Zusammenhang zwischen 20 Glaube und Werken zum Ausdruck gebracht. Auch Major hatte in seinem Bericht vom Regensburger Rolloquium 1546 unzweideutig das sola fide und sola gratia gelehrt und ben gegnerischen Satz, daß die Gerechten durch Werke als sola inde und sola gracia grecht und ben gegnerischen Satz, daß die Gerechten durch Werke das Gesetz erfüllen und das etwige Leben verdienen könnten, scharf bekämpft. Nun war aber im Leipziger Interim zwar jedes Verdienst der Werke zur Rechtfertigung abgewiesen, aber doch auch der Ausdruck 25 sola fide umgangen worden, und nicht nur die Notwendigkeit der Werke kaste kaste kaste aus-Gebotes gelehrt, sondern auch die Notwendigkeit christlicher Tugenden "zur Seligkeit" aus-gesterschen und daren und bei getwendigkeit christlicher Tugenden "zur Seligkeit" ausgesprochen und darauf hingewiesen, daß gute Werte Belohnung in diesem und im ewigen Leben fraft göttlicher Verheißung verdienen — freilich nicht um ihrer eigenen Würdigkeit willen, benn der Glaube sieht immer nur unsere eigene Schwachheit, aber um Christi Verso dienste und Berheißung willen. Als nun Major sein Amt in Eisleben antreten wollte, erschien (Nov. 1551) Amsdorfs Schrift "Daß D. Pommer und D. Major Ärgernis und erigien (900. 1551) Amssorfs Schrift "Dag D. 350mmer und D. Dagor Argernis und Berwirrung angerichtet", in der er letsterem vorwarf, er solle einmal geschrieben haben, er wolle über das Sola nicht streiten, und gesagt haben: "der Glaube mache fürnehmlich seligs" und "gute Werke sein nötig zur Seligkeit". Major bestritt in ehrerbietigem Tone 35 feinem "lieben Bater und Präzeptor" Amsdorf in seiner Gegenschrift "Auf des ehrwürz-bigen Herrn R. v. A. Schrift Antwort", Wittenb. 1552, jemals das Sola in Zweifel gezogen zu haben, besannte aber zugleich, er werde stets lehren: "gute Werke sind zur Seligkeit nötig; niemand wird durch böse Werke selig, niemand ohne gute Werke selig — wer anders lehrt, der sei verstucht!" Dagegen riesen nun Amsdorf, Flacius und Gallus, a jehr in helonderer Schrift (alle 3 Naciel d. h. Magabehurg 1552) die ganze luther Kirche 40 jeber in besonderer Schrift (alle 3 Basel, b. h. Magdeburg, 1552), die ganze luther. Kirche unter die Waffen. Die Mansfelder Geistlichen, die ihren neuen Superintendenten schon mit Argwohn aufgenommen, stellten ihn sofort zur Rebe. Er suchte sich in einer Predigt zu rechtfertigen, die er in Wittenberg veröffentlichen wollte. Melanchthon riet ihm bringend ab; das fei nur  $\pi \tilde{v} \varrho \ \tilde{e} \pi i \ \pi \tilde{v} \varrho$ . Nec dissidia tantum, sed etiam odia talibus cer-ts taminibus augentur (CR VII 1061); auch Wigand bat ihn, ne ecclesiam perturbaret (Schlüffelburg VII 294 ff.). Nachdem ihn aber Graf Albrecht (f. o.) aus Eisleben unverhört verjagt hatte, gab er fie (Sermon von Pauli Bekehrung) in Leipzig 1553 in Druck. Inzwischen erschienen bie Censuren der niedersächs. Geistlichen, der Hamburger, Lünes burger, Lübecker und Magdeburger, von Flacius gemeinsam veröffentlicht (neugedruckt bei 50 Schlüssfelburg VII 561 ff.): Sententia ministrorum Christi in ecclesia Lubecensi etc. Magd. 1553. Nun haite M. aber versucht, den Anstrop, den man nahm, durch nähere Begrenzung seines Lehrsapes zu heben. Er wolle ja nur betonen, daß wie die Sonne nicht ohne Glanz, so der Glaube nicht ohne Werke sein könne; nicht als Verdienst, son= dern als schuldiger Gehorsam würden die Werke erfordert; sie seien nötig nicht um die 55 Seligkeit zu erlangen, sondern um sie zu behalten und nicht wieder zu verlieren : wo sie ausblieben, da sei es ein gewisses Zeichen, daß der Glaube tot sei. Aber die Gegner waren damit nicht zufrieden. Amsdorf blieb dabei, er meine doch die nevessitas meriti und ein gemeinschaftliches Birten von Glauben und Berten jur Gerechtigkeit und Selig= keit, er fei also boch Papist. Flacius sette ihm mit dem Einwand zu, daß dann eine Be-50 kehrung auf dem Sterbebette unmöglich werde; Glosse und Text stünden jest bei M. im ł

Ì

Biderspruch — da müsse man sich an den Text halten. Wo bleibe ferner die Seligkeit fleiner Kinder? Da ferner Seligkeit und Sündenvergebung identisch seinen, so lehre er offendar auch die Abhängigkeit der Sündenvergebung von vorangehenden guten Werken! Zutreffender kämpste Gallus nur gegen den Satz, daß die Seligkeit durch gute Werke er-halten werden müsse; mit Recht wies er nach, wie missderschlich auch in dieser Fassung 5 M.s Lehre blieb, aber ohne boch anzuerkennen, daß, was er bekämpfte, nicht falsche Lehre, sondern nur ungeschickter Ausbruck für einen richtigen Gedanken war. Einsichtiger erfannten die Mansfelder in ihrem, wohl von Wigand verfaßten "Bedenken" (Magb. 1553) jest an, daß er nichts Anstößiges meine, und begnügten sich nachzuweisen, daß aus vielen Gründen diefe Redetweise als bedenklich zu vermeiden sei. Nur einer von ihnen, der 10 jüngere Stephan Aaricola in Helbra versuchte in seinen "Schlußsprüchen" 1553 — recht ungeschicht — für M.s Satz einzutreten; er erhielt dafür in "Der Prediger in der Herrschaft Mansfeld Antwort" eine sehr derbe Abfertigung. Eine Synode, die der neue Superintendent Sarcerius am 13. Februar 1554 in Eisleben abhielt, versuchte ihn und seinen Gefinnungsgenoffen, ben Rettor ber Lateinschule in Eisleben, Martin Heling, zum Widerruf 15 zu bewegen; da beide sich weigerten, wurden sie abgeseten, Rattin Hernig, zum Webertul is zu bewegen; da beide sich weigerten, wurden sie abgeset. Agricola ging hierauf zu Bischof Helding nach Merseburg und konvertierte hernach. M. selbst suchte in seinen weiteren Beröffentlichungen seine Meinung immer vorsichtiger gegen Misbeutungen zu schützen, wollte aber doch das gute Recht seines richtig aufgesätten Satzes noch nicht preise geben (vgl. Kommentar zum Philipperbrief 1554 und sein Bekenntnis von dem Artikel 20 von der Justifistation 1559). Da aber die Anschulbe Articulie des Innicht verstummten (bgl. Sententia et confessio de corruptela articuli de Justificatione contra D. Majorem ber Mansfeldischen Prediger 1560, Schluffelburg VII 223ff.), so erklärte er in ber Vorrebe zu seinen Homeliae in Evangelia 1562, er sei bereit, ben so viel mißdeuteten Sat fahren zu laffen, machte aber zugleich feinem Herzen über das Treiben 25 des Flacius und seines Anhanges Luft und lodte damit neue Angriffe hervor. Appellierte er gegen die fortgesetten Verdächtigungen feiner Rechtgläubigkeit 1567 (f. oben S. 87, 56 ff.) und 1570 in feinem "Testament" an das gerechte Gericht bes gergenskundigers, fo fcwiegen auch jetzt die Gegner nicht (die Braunschweiger 1568, J. Wigand, Lübect 1568; die Jenenser und Flacius 1570), indem man konsequent die Aufrichtigkeit seiner Versicherungen 20 in Zweifel zog und Gott um feine Bekehrung bat - ober wohl auch den Bunsch ausfprach, daß Gott bald diefer Schlange ben Ropf zertreten wolle.

Nur Einer von den angesehenen Theologen trat öffentlich für den Angegriffenen ein, bekam aber gleichfalls dafür schwere Anfechtung zu leiden: Juftus Menius. Amsdorf hatte 1554 als Visitator Thüringens ein Ausschreiben aufgesett, das unter anderm auch 85 bor Majors Schriften warnte. Aber Menius, sein Mitvisitator, verweigerte die Unter= schrift, da er Major nicht für einen Ketzer halten könne. In einem Auffat De quae-stione, an vona opera sint necessaria ad salutem (Nov. 1554) suchte er Majors angesochtenem Satze einen unanstößigen Sinn abzugewinnen. Amsdorf, Schnepf und Stolz verklagten barauf Menius als Majoristen bei Johann Friedrich dem Mittleren, der ihm 40 in hellem Zorn und ohne ihm die Beröffentlichung feiner Verteidigungsschrift zu gestatten, feine majoristische Lehrweise verbot und ihn zugleich eidlich bestrickte, sein Land nicht zu verlaffen. Menius entwich in der ersten Erregung über Halle nach Wittenberg, wo er sich mit Melanchthon besprach, kehrte aber sofort nach Gotha zurück, als ihm vom Hofe gemeldet wurde, daß er ungefährdet sein Amt wieder aufnehmen könne. Da sich bei 45 sorgfältiger Musterung der Handschrift seiner Verteidigungsschrift kein Anklagematerial finden ließ, so mußte man ihn einftweilen in Ruhe lassen. Aber 1556 bot seine Schrift "Bon ber Bereitung zum seligen Sterben" und eine Predigt von ber Seligkeit neue, wenn auch recht schwache Handbaben. Den Anfang neuen Lebens, den der bl. Geist in den Bläubigen wirke, hatte er für "notwendig zur Seligkeit" erklärt und gejagt, daß die 50 Seligkeit burch Sünden verlierbar fei, daher in reinem Bergen, gutem Gewiffen und ungefärbtem Glauben erhalten werden muffe. Alsbald wies Flacius auf Menius als auf einen hin, der Majors Jrrtum erneuern wolle; Amsdorf erreichte abermals ein amtliches Einschreiten gegen ihn. Er wurde suspendiert, nach Eisenach citiert und dort von Vic-torin Strigel verhört: Amsdorf und Schnepf traten als Rläger wider ihn auf. Aber 55 er verteidigte feine Rechtgläubigkeit mit Nachbrud. Majors Satz von ber Notwendigkeit ber guten Werte jur Scligkeit fei unftatthaft und bebenklich, weil er, wie Luther ichon gezeigt habe, richtig und falsch verstanden werden könne; er habe ihn stets vermieden, ob-gleich er in doctrina legis nicht zu verwerfen sei. Dagegen wußte man nichts ein= zuwenden; aber in der Besorgnis, daß er durch zweideutige Rede zu entschlüpfen suche, 60

Major

brangen Amsborf und sein Anhang (Maximilian Mörlin in Roburg und Hügel in Jena) auf Unterschrift von 7 Sätzen, die als ein von ihm geleisteter Widerruf gedeutet werden konnten. Aber Menius unterschrieb zu ihrer Uberraschung mit der Erklärung : das sei die Lehre, die er stets versochten habe; da aber manche Leute einen Sat in seiner Predigt s von ber Seligkeit falich beuteten, jo wolle er ihn ändern und vor jedem Anftog fichern. Die Flacianer kolportierten nun zwar biefe seine Erklärung als seinen "Widerruf" : aber erreicht hatten fie nur, was fich bald gegen fie selbst richten sollte, ein scharfes Censurgebot für alle Geistliche. Flacius sucht gesten sie einer neuen Schrift (Discrimen sen-tentiae Saxonum etc. 1557) zu beweisen, daß auch jest noch ein großer Unterschied 10 zwischen der orthodoren Lehre und der des Major und Dienius bestebe. Amsdorf aber, mit bem Ausgang des Eisenacher Rolloquium höchft unzufrieden, focht jetzt den ersten der 7 Sätze an (Etsi haec oratio: "Bona opera sunt necessaria ad salutem" in doctrina legis, abstractive et de idea tolerari potest —): hier seien Strigel und Schnepf selbst von Menius verführt worden. Er erbat sich das Urteil der Erfurter Geistlichen 15 über diefen Say. Aber das Responsum des Erfurter Ministeriums hielt sich vorsichtig zurück und verurteilte Major und Menius nur als solche, welche die Werke mit dem Glauben vermischten. Nur Andreas Poach lieferte ihm die gewünschte direkte Verwerfung jenes ihm anstößigen Sates. Hier wurde aber Amsdorf fast auf der ganzen Linie im Stich gelassen : Flacius und Wigand, die Hamburger, die Braunschweiger (Chemnits) traten 20 auf die Seite der Eisenacher Thesis. Nur Anton. Otho in Nordhausen setundierte Poach. Hier bog der majoristische Streit in einen neuen antinomistischen Streit de tertio usu legis (Bb I 590 f.) um. Amsborf aber verschärfte feine 1554 aufgestellte Thefis bona opera non sunt necessaria ad salutem zu der paradoren Antitheje: gute Berke feien zur Seligkeit schäblich, und verteidigte diese 1559 in besonderer Schrift (Bd I 466). Daß 25 bie Flacianerpartei ihn bafür nicht auch zum Reper stempelte, war wohl nicht nur Schonung ihres ältesten Bortämpfers, sondern vor allem Tattit ben Bittenbergern gegenüber, benen man diefen Triumph nicht gönnte. Menius aber ging neuen Widerwärtigkeiten aus dem Wege, indem er den Dienst in Thuringen aufgab (s. den A. Menius). Melanchthon hatte sich in dem Streit vorsichtig zurückgehalten. Als aber die 20 Weimarer Theologen in ihrem verhängnisvollen Protest in Worms 20. September 1557 auch Major wegen seiner "gefährlichen und ärgerlichen" Rede, die er noch dazu "hals= ftarriglich verteidige", öffentlich anklagten (CR IX 292), ba erwiderte er: Majors Sat fei veranlaßt burch die Antinomisten, die rechtfertigenden Glauben und Sundenleben für vereinbar hielten; gegenüber Männern wie Amsborf, J. Agricola und Otho müffe der

28 Satz verfochten werden: nova obedientia est necessaria, und zwar notwendig "nach göttlicher Ordnung" und "wegen der Folge causae et effectus". Gleichwohl vermeide man den Zusatz ad salutem, weil er auf das meritum gedeutet werde. Amsdorfs Antithese aber sei eine "unflätige" Rede (CR IX 405 ff.). Sachlich gleich lauten seine Ertlärungen im Votum de synodo Evangelicorum 4. März 1558 (CR IX 473 ff.) 40 und im Frankfurter Vergleich (ebd. 496 ff.).

Ein Nachspiel ersuhr der majoristische Streit in der Mark Brandenburg in den Jahren 1558—1563 zwischen J. Agricola und Andr. Musculus auf der einen Seite, dem Propft Buchholzer in Berlin und Professor Abdias Prätorius in Frankfurt andererseits; es wurde zum Kampf wider den Einfluß des Philippismus in der Mark und auf Joachim II., und 45 endete mit der Niederlage der Anhänger Melanchthons (j. das Nähere in G. Kawerau,

J. Agricola S. 314 ff. und oben Bd I S. 253). Sieht der majoristische Streit wie ein häßliches Gezänk der durchs Interim mit den Wittenbergern in Konflikt geratenen Theologen aus, die hier die Gelegenheit ergriffen hätten, einen der verhaßten Adiaphoristen nun auch in der Centrallehre der Reformation

so als Abtrünnigen zu erweisen, so darf doch nicht übersehen werden, wie empfindlich man durch die Nöte, die man durchlebt hatte, gegen jede auch nur scheinbare Konzession an die katholische Doktrin geworden war, und das Major als ein durchaus unsystematischer Kopf in der Verteidigung und Interpretation seiner Thesis sich wenig geschicht gezeigt hatte. Aber es war auch entsetzlich wenig guter Wille vorhanden, die gute Absicht und das prakst tisch Berechtigte in Majors Auftreten anzuerkennen.

Die Konkordenen hat in Art. IV die Entscheidung zwischen Major und Amsdorf gefällt. Majors wie Amsdorfs Thesen wurden verworfen (590, 16; 591, 17). Doch erhält Major die Ehrenerklärung, daß sein Sat von rechtgläubigen Lehrern oft in unanftößigem Sinne ausgesprochen worden sei (707, 36). Dabei wird die necessitas der so guten Werke seine in dem Sinne, daß sides nunquam est sola (692), denn sie ist (nach Luther) das lebendige, geschäftige Ding, ita ut fieri non possit, quin semper bona operetur (701). Die Werke gehören zum Glauben wie Wärme und Licht zum Feuer. Die Werke find die Zeugniffe, daß der hl. Geift gegenwärtig ist und in uns wohnt, daher der Gläubige an ihnen sogar schlittellen kann (?), daß er Glauben besitzt (693). Die Werke find also non perniciosa, sondern in credentibus indicia aeternae 5 salutis (708). Sie kommen als deditum in Betracht nicht kraft einer coactio externa, sondern es ist der liber et spontaneus spiritus, der sie erzeugt (590). Zugleich aber wird auch Melanchthons Satz von dem immutabilis et aeternus ordo divinus, der ben neuen Gehorsam fordert, mit aufgenommen (699).

## Maiftre, J. be f. b. A. Ultramontanismus.

Matarius. — 1. M. b. Große ob. b. Negypter. Macarii Aeg. Homiliae 50 ed. J. G. Pritius, Lips. 1698. Macarii Opp. in MSL t. 34 p. 409-822; beutschiften bes hl. Mat. b. Gr. übers. v. M. Jocham, Sulzbach 1839, 2 Bbe (auch in Thalhosers "Bibl. ber ABS.", Rempten 1878). H. Jocham, Sulzbach 1839, 2 Bbe (auch in Thalhosers "Bibl. ber ABS.", Rempten 1878). H. J. Floss, Macarii Aegyptii Epistolae, Homiliarum loci, preces, prim. edid. Colon. 1850. Ders, Zwei Fragmente bes h. Matarius (Bonner Brogr. 15 1866. Wegen ber an biese Veröffentlichung sich frührende Kontroverse zwischen Floss und Gildemeister f. u.). Bgl. Br. Lindner, Symbolae hist. theol. mysticae: de Macario, Lips. 1846; Th. Förster, Mat. v. Neg., JDT, 1873, 439-501; R. Löbe, Mat. v. Neg., Kirchl. Jahrb. f. Sachj.-Altenburg 1900, S. 37-78.

1300. wegen der an dieje veroffentlichung uch tnupfende Kontroverje zwijchen Floss und Gildemeister f. u.). Lagl. Br. Lindner, Symbolae hist. theol. mysticae: de Macario, Lips. 1846; Th. Förster, Mat. v. Neg., JbTh 1873, 439-501; R. Löbe, Mat. v. Neg., Kirchl. Jahrb. f. Sachj.-Altenburg 1900, S. 37-78. 2. M. der Alexandriner. Die ihm beigelegte Reg. monastica (vgl. Holften-Brodie, 20 Codex regularum I, 1889.), sowie die homilie *Iegi e50800 wvzifs dixalwr x. augrwläw* und drei Apophthegmen s. in Galland. Bibl. Patr VII, bezw. bei Migne l. c. p. 263). Bgl. Floss a. a. O.; Bödler, Alteje und Mönchum, Frankfurt 1897, S. 226 f. 247. 335. 375. 387; Bardenhemer, Batrologie<sup>3</sup>, 232 f. 3. M. der Magnetis quae supersunt. Paris 1876, L. Duckene. De Mac. Magnete et scriptis.

3. M. ber Magnefier. C. Blondel, Maxaqlov Máyrytos Άποχριτικός ή Moroyevýc. 25 Macarii Magnetis quae supersunt, Paris 1876. L. Duchesne, De Mac. Magnete et scriptis, eius, Paris 1877. B. Möller, ZhLB 1877, Nr. 19. Bagenmann in JdEh 1878, S. 288. Th. Zahn in ZRG III, 450-459. C. J. Raumann, Scriptorum graecor. qui chr. impugnaverant religionem quae supersunt, fasc. III, Lips. 1880. Barbenhemer<sup>3</sup>, 331 f. 1. Der bedeutenhöfte ber diefen Namen führenden Kirchendäter hat die Beinamen 20

"ber Agypter", "ber Altere" ober "ber Große". Er war Mönch in der flethischen Bufte, und zwar Schüler des Antonius, welcher ihn, einen Sohn Oberägyptens (geb. um 300), und zwart Schuler des Antonnus, weicher ihn, einen Sohn Oberagyptens (geb. um 300), in ziemlich jungen Jahren für die einfiedlerische Lebensweise gewonnen haben soll. Wegen seiner asketischen Strenge erhielt er frühzeitig den Beinamen des "Anabengreises" (nacda-owehow). Etwa 30 Jahre alt, wurde er Mönch in der stethischen Wüste; als 40jähriger so erhielt er die Priefterweihe und soll von da an ein volles halbes Jahrhundert, dis zu seinem im 90. Jahre erfolgten Tode (391), Vorsteher der Mönchsgenossensschen siener Wüste gewesen seiner Kurzere Verbannungszeit, über ihn verhängt durch Kaiser Balens (der ihn und etliche andere Bekenner des nichtigen Glaubens nach einer Nilnisk vollen und etliche andere Verbannungszeit, wie Slaubens nach einer Nilnisk erilieren ließ), foll jenes lange Verweilen und Wirken in Stethis unterbrochen haben. 40 Natürlich fehlt demfelben der Wunderglanz frühzeitig entstandener Legenden nicht, die ihn besonders als groß in Bekämpfung des Teufels, Dämonenaustreibungen, Krankenheilungen und Totenbefragungen darstellen; vgl. Balladius in der H. Laus. c. 19; Sofrat. H. E. IV, 23; Sozom. III, 14 etc. — Als Gedenktag des Malarius wird im Abendlande ber 15., im Morgenlande der 19. Januar gefeiert. Einige Klöfter der lichtschen Wüste 45 tragen noch feinen Namen; die sie umgebende Gegend heißt die Malariuswüste; sie scheint laut dem arabischen Ramen eines der Klöster: 28styth (vgl. Skethis, Skiathis) mit der alten flethischen Bufte identisch ju fein. Zahlreiche Trümmer verfallener Klöfter in ihr scheinen die nationale Sage, daß der Malariusklöfter einft so viele gewesen seien als Tage im Jahre, fast zu bestätigen (Tischendorf, Reise in den Orient, I, S. 110 ff.). — Obschon 50 Gennadius lediglich eine Spistel an die jüngeren Mönche als schriftstellerisches Denkmal des Matarius tennen will (De viris ill. c. 11), liegt doch tein Grund vor, die von alters ber bemfelben beigelegten 50 Homilien ihm abzusprechen. Auch bie mit biefen Homilien edierten Apophthegmata möchten wohl echt fein; dagegen find bie fieben fog. Opuscula ascetica, welche 1683 durch Boffinus unter feinem Namen berausgegeben 55 wurden, nichts als spätere Kompilationen aus den Homilien, zusammengestellt burch Simeon den Logotheten, mit dem wohl Simeon der Metaphrast, † 950, identisch ist (vgl. Gallandii Bibl. Patr. VII, 161). Statt diefer als unecht erwiefenen astetischen Traktate bat 5. 3. Floss (Mac. Aegyptii epistolae, homiliarum loci, preces: Colon. 1850) auf Grund einer vatikanischen, einer Wiener Holdr., sowie einiger sonstiger Rodices 60

91

reichend bebuziert. Im zweiten Buch entwickelt M. zuerft feine eigene Weltanschauung, erklärt die ersten 4 Rapitel ber Genesis in Einklang mit seinen tosmologischen Anschauungen und redet von dem Wefen der Prophetie. Im britten Buch bespricht er den Thronwagen Ezechiels als ebenfalls feinen Aufftellungen von den Beziehungen Gottes zur Welt ent= 5 sprechend und behandelt dann eine Reihe von Fragen mit praktischer Bedeutung ; die Ratur des Ubels in der Welt als nicht von Gott gesandt, den Zweck ver Belt als für ben Menschen unerkennbar, die göttliche Vorsehung und Allwissenkeit, endlich den ver-nünftigen Zweck der göttlichen Gebote, welche als Erziehungsmittel zur Bessenung der phylischen, moralischen und intellektuellen Lage der Israeliten gemeint seien. Mit einer 10 Schilderung der verschiedenen Grade menschlicher Vollkommenheit schließt das Werk. Die wichtigsten Bunkte der religionsphilosophischen Anschauungen D.s wurden ichon früher erwähnt. hier werbe nur auf bie noch immer intereffante Auseinandersepung über ben Zweck fämtlicher Gesetzgebote aufmerkam gemacht. Dies britte Hauptwerk M.s hat bis in die neueste Zeit eine besondere geschichtliche Bedeutung gehabt als wirtsames Gegen= 15 mittel gegen ein Versinken des Judentums in Aberglauben und gedankenlosen Formalis-mus aber auch als Stützpunkt für rationalisierende Reformbersuche verschiedener Art. Da es turze Beit nach feinem Erscheinen in bas Lateinische überset murbe, hat es auch die christ= liche Scholastik in nicht unwesentlichen Bunkten beeinflußt. "Rabbi Moyses" hat 3. B. in den Fragen nach dem Wesen der Gotteserkenntnis, dem philosophischen Erweis der 20 Schöpfung aus Nichts, dem Zweet der altteftamentlichen Gebote dem Aquinaten bebeutfame Handreichung gethan. Indes muß der christlichen Scholastik zum Lobe nach-gesagt werden, daß sie niemals in dem Maße wie die ihr vorangehende judische Scholastik, beren hervorragendster Bertreter Maimuni war, ben Gehalt der Offenbarung zu Gunsten ber "Bernunst" verslüchtigt hat. Die Bannstrahlen französischer Rabbiner gegen das 25 Studium des "Führers" und die Verbrennung desselben durch die Inquisition auf Grund ihrer Denunziation im Jahre 1293 waren zwar thöricht und wirkungslos, aber nicht ohne Beranlassung in den rationalissierenden Anschauungen des Verfassers. G. Dalman.

Mainz, Erzbistum. — J. Fr. Böhmer, Regesta archiepiscoporum Maguntinensium, bearbeitet und herausgegeben von C. Bill, 2 Bbe, Innsbrud 1877 u. 1886; B. F. de Gudenus, 30 Codex diplom. anecdotorum res Moguntinas illustrant. 5 Tle, Göttingen, Frankf. u. Leipzig 1743—1758; G. Chr. Joannis, Rerum Moguntiac. libri, 3 Bde, Frankf. 1722—27; S. M. Bürdtwein, Dioecesis Moguntina in archidiaconatus divisa 4 Bde, Mannheim 1769: Monu-menta Moguntina ed. Bh. Jaffé, Berlin 1866. Series ae. Moguntinorum MG SS XIII, S. 308 ff.; C. Eubel, Hierarchia cath., 2 Bde, Münfter 1898 u. 1901. Man vgl. die M. 85 Bonifatius, Lullus, Hraban und die dort angegebene Litteratur.

In kirchlicher Hinsicht war Mainz Jahrhunderte lang die wichtigste Stadt Deutsch= lands. Aber der Ursprung der christlichen Kirche daselbst liegt völlig im Dunkel. Wenn Irenäus I, 10, 2 von christlichen Gemeinden in den germanischen Provinzen spricht, so machen seine Worte wahrscheinlich, daß vor dem Ende des 2. Jahrhunderts eine Christen= 40 gemeinde in Mainz vorhanden war; aber die wahrscheinliche Annahme lätt sich nicht be= weisen. Altchriftliche Inschriften aus der Stadt sehlen ganz ober fast ganz; erft durch Am-mianus Marcellinus hören wir, daß im Jahre 368 ein großer Leil der Bewölkerung chriftlich war, XXVII, 10. Bei der Eroberung von Mainz durch die Germanen im Anfang des 5. Jahrhunderts wurden nach Hieronhmus viele tausende von Menschen in es ber Kirche erschlagen, ep. 123, 16. Er nimmt also eine weiträumige Kirche in der Stadt an. Die von ihm erwähnte Verwüftung hat die Blüte der Stadt getnicht, fie aber nicht vernichtet ; um die Mitte des 5. Jahrhunderts standen noch alte chriftliche Kirchen, Venant. Fort. Carm. IX, 9 ed. Leo. Auch die chriftliche Gemeinde ist also nicht untergegangen ; aber sie war inzwischen deutsch geworden. Denn während der erste Mainzer Bischof, der 50 sicher bezeugt ist, bei Ven. Fort. a. a. D., einen lateinischen Ramen hatte, Sidonius, so ber zweite einen deutschen: Lupoald; er unterschrieb das Protokoll einer Rheimser Synode von 627-630, MG Conc. I S. 203. Auch die nächsten sicheren Namen: Richobert,

Gerold, Gewilip find deutsch.

Hatte somit das Bistum mindestens seit 550 eine gesicherte Eristenz, so tam das 55 Christentum in Mainz boch nicht zur Blüte: vielmehr wurde die dortige Rirche in den Verfall ber fräntischen Rirche mit hinabgeriffen, ber in ber letten Zeit ber Merovingerherrschaft eintrat. Das zeigen die Nachrichten, die wir über die Bischöfe Gerold und Gewilip befitzen: der erste fiel im Rampfe gegen die Sachsen, der letztere, sein Sohn, nahm Blut-rache für den Tod des Baters (Passio Bonif. S. 471 f., Othlo vita Bonif. S. 495). Die Hebung beginnt erst, seitdem Bonifatius im Jahre 745 ober 746 das Mainzer Bistum erhielt, s. Bb III S. 305, 36. Mit seiner Verwaltung hängt wahrscheinlich der spätere Umsang des dischen Sprengels von Mainz zusammen. Ursprünglich kann nur das fränkische Gediet am Rhein und Main dazu gehört haben. Denn für das hessische und thüringische Missionsgebiet wurden im Jahre 741 eigene Bistümer in Buraburg und Er= 5 furt gegründet, s. K. Deutschlands I S. 497. Aber die beiden Bistümer verschwinden alsdald wieder und ihr Gediet erscheint als ein Bestandteil der Mainzer Diöcese. Die Annahme ist also undermeidlich, daß sie beim Tod der ersten Inhaber nicht wieder besetzt, sondern direkt unter die Leitung des Bonisatius gestellt wurden. Dadurch erhielt die Mainzer Diöcese eine Ausdehnung wie keine andere in Deutschland. Sie reichte vom 10 Donnersberg im Süden dis an den Harz im Norden, im Osten berührte sie den Oberlauf der Saale, im Westen fand sie erst jensets der Nahe ihre Grenze.

Erzbistum wurde Mainz dadurch nicht, daß der deutsche Erzdischof dieses Bistum zur Leitung erhielt. Denn des Bonisatius Nachsolger Lul war zunächst nicht Erzdischof sondern einfacher Bischof. Erst durch seine Erhebung zum Erzdischof zwischen 780 und 782 wurde 15 Mainz Metropole. Der erzdischöftliche Sprengel war ebenfalls von ungewöhnlicher Ausdehnung; venn zu ihm gehörten 1. die fränklichen Bistümer in Oftfranken und am Mittelrein: Würzburg, Eichstätt, Worms, Speier, 2. die schwälichen Bistümer: Augsburg, Ronstanz, Straßburg, Chur, 3. seit der Organisation der sächlichen Rirche die Bistümer Paderborn, Hildesheim, Halberstadt, Verben, 4. das 1008 gegründete B. Bamberg, 5. das 20 966 gegründete B. Prag, und das 1063 gegründete B. Olmitz. Angehörige von vier beutschen Stämmen und die Ischechen waren also in diesem Erzbistum vereinigt. Doch wurde Bamberg schon 1047 von Mainz getrennt und diese Kurie gestellt, und seit der Erhebung Brags zum Erzbistum 1343 gingen auch die tschechen Bistumer verloren.

Bifch of slifte. Bilchöfe von Mainz: Crescens?; Marinus?; Suffronius?; Bobarbus?; Ruobharius?; Aureus?; Marinus?; Sidonius um 550; Sigimund?; Leobegarius?; Bezelin?; Landiwald?; Lupoald um 630; Richobert; Gerold gefallen vor 741; Gewilip abgejett 745; Bonifatius geft. 755. Crybilchöfe von Mainz: Lul 755 Bilchof, 780-782 Crybilchof, geft. 786; Riculf geft. 813; Heiftolf geft. 826; Digar 20 geft. 847; Haraus?; Sandiwald?; Subord and Science 20 geft. 847; Haraus?; Barle 356-863; Lutbert 863-889; Sundarold gefallen 891; Hatto I. geft. 913; Heifton 193-927; Hilbibert 927-937; Friedrich 937-954; Bilchelm 954-968; Hatto II. 968-970; Ruobhert 970-975; Billigis 975-1011; Gradindald 1011-1021; Aribo 1021-1031; Barbo 1031-1051; Luthold 1051 bis 1059; Sigfrid 1060-1084; Mernher 1084-1088; Ruthard 1089-1109; Abalbert I. 25 1109-1137; Adalbert II. 1138-1141; Marfolf 1141-1142; Heinrich I. 1142-1153; Arnold von Selenhofen 1153-1160; Konrad I. von Wittelsback 1161-1165; Chriftian 1165-1183; Ronrad I. 2. Criftopat 1183-1200; Sigfrid II. von Eppenflein 1200 bis 1230; Sigfrid III. von Eppenflein 1230-1249; Chriftian II. von Meiffenau 1249-1251; Gerbard Bildgraf 1251-1259; Werner von Eppenflein 1259-1284; Heinrich von Jösny 40 1286-1288; Gerbard von Eppenflein 1289-1305; Beter Nichpalt 1306-1320; Matthias von Buchef 1321-1328; Heinrich von Naffau 1346-1371; Johann von Luremburg 1371-1373; Ludwig von Meißen 1374-1379; Molf von Naffau 1379 bis 1390; Ronrad von Meinsberg 1391-1396; Johann von Naffau 1397-1419; Konrad 45 von Daun 1419-1434; Diettich von French 1434-1459; Diether von Jienburg 1460; Molf von Naffau 1461-1475; Diether von Jienburg 2. Epilfopat 1476-1482; Ilbert von Sachjen 1482-1484; Berthold von Heineburg 1484-1504; Jalob bon Liebenitein 1504-1508; Uriel von Gemmingen 1508-1514; Albreckt von Branchenburg 1514-1545.

Majeftätsbrief f. d. A. Ferdinand II. Bb VI S. 39, 56 ff.

Majolus f. d. A. Cluni 38b IV S. 182, 18 ff.

Rajor, Georg, gest. 1574, und der majoristische Streit. — Litteratur über Rajor: Autobiographisches in Album Acad. Witeb. II, 19 f. Seine Opera in 3 Tomi Fol. Witeb. 1569/70 (I: Enarrationes Epistolarum S. Pauli [1552/65]; Commonefactio 55 historica nebst der Confessio postrema [1567]. II: Homeliae in epistolas dierum dominicorum et Festorum [1563]. III: Homeliae in Evangelia [1562]. Es schlen also schr

das ihr Bruder Gregor von ihr gezeichnet hat, entbehrt der legendarischen Färbung nicht (p. 961 B, 989 B u. 996 C sqq.), wird auch, wenngleich nicht in dem Maße wie die Lobrede des Nazianzeners auf Bafilius, entstellt durch allerlei rhetorische Überschwenglichkeiten. ist aber sonst überaus wertvoll als eine Schilderung flösterlichen Frauenlebens aus den 5 Anfangszeiten des Mönchtums und gelegentlich auch als Beitrag zur Erkenntnis ber Laien= frömmigkeit der Zeit (vgl. über Matrinas Kreuzamulett und ihren Ring mit Holz vom Kreuze Jesu p. 989 C). Das Leben dieser Astetin ist begreisslicherweise einförmig. Zwölf= jährig wurde sie von ihrem Bater einem jungen Juristen aus vornehmer Familie zur Ebe bestimmt; boch starb dieser ihr zukünstiger Verlobter sehr plöglich (p. 964). Wenn nun 10 die Matrina, "der ihres Baters Plan nicht unbekannt geblieben war", nach Gregors Be= richt (p. 964 C) bem Verstorbenen die Treue wahren wollte, so ist da jede romantische Vorstellung fernzuhalten. Wenn der Bericht zuverlässig und vollständig ist, so war m. E. der Tod des zukünftigen Verlobten nur ein Vorwand, der Gelassbleichen erleichterte. 200 des gatanstigen Sethovien nut ein Soribind, der Geburt des Cherosotenen einenherter. Makrina lebte als treue Gehilfin ihrer gleich nach der Geburt des Betrus verwittweten 15 Mutter, dis sie bald nach der Zeit, da Basilius von seinen Studienreisen zurücklehrte, also ca. 358 (vgl. Bd II, 437, 4), mit ihr sich aus dem weltlichen Leben zurückzog und auf einem der Familie gehörigen Gut am Fris mit ihren Dienerinnen und Sklabinnen, die nun zu gleichberechtigten "Schwestern" wurden, ein flösterlich-gemeinsames Leben zu führen begann (p. 965 D u. 969 BC). Dieje Siedelei am Fris ist ihren Brübern, vornehmlich 20 bem jungsten, bem späteren Bischof Petrus v. Sebaste, die hohe Schule ernsten, d. h. im bein fangten, bein puttern Sigoj perinds b. Sebahe, bie hobe Schute ernften, b. g. in Sinne der Zeit: asketischen, Christentums geworden (p. 972 B); auch Gregor v. Nazianz hat dort Anregungen erhalten (op. 5 MSG 37, 28 f.), und auch Eustathius v. Sebaste hat bort vertehrt (Basil. op. 223, 5 p. 339 D; vgl. Loofs, Custathius E. 54). Nach dem Tode der Emmelia (nicht lange vor 370, vgl. Greg. Nyss. vita Macr. p. 973 AB),
25 wenn nicht schort, war Matrina die Leiterin der klösterlichen Gemeinichaft. Aber schon Ende 379 (vgl. ibid. p. 973 ff.) ist sie, etwa 50jährig, gestorben. Ihr Bruder Gregor sam eben in dieser Zeit, sie zu besuchen (Bd VII, 150, 38), und ward Zeuge ihres erbaulichen Endes. Daß in Gregors Schrift *negl yvzijs zal drastasews* (Bd VII, 151, 41), erbaultchen Endes. Daß in Gregors Schrift negl worns zal avastasews (200 v 11, 101, 41), bie nach der litterarischen Einkleidung als ein Gespräch zwischen Gregor und Makrina aus 20 bieser ihrer letzten Zeit sich giebt, der Eindruck dieses Sterbens sich wiederspiegelt, wird man annehmen dürsen, auch wenn man, was Makrina in diesem Dialog als "Lehrerin" ihres Bruders sagt, direkt ihr irgendwie zuzuschreiben Bedenken tragen muß. Daß Ma-krina in der ersten Jugendzeit, obwohl zur "Bildung" bestimmt, nicht an den heidnischen Dichtern, sondern an der hl. Schrift (ver Weiskeit und den Pfalmen) gebildet wurde 35 (vita p. 961 D), schließt übrigens nicht aus, daß sie später die Bildung sich erwarb, welche bie didáoxalos in ben Maxolvia auszeichnet. Loofs.

Maladjiaš, eigentlid, Maol-Maobhog ober Maelmaebhog D'Morgair, irijder Bijdof und päpfilider Legat, geit. 1148. — Quetlen: Bernhard von Clairvaur, De vita et rebus gestis s. Malachiae, Opp. ed. Mabillon I, 658 ff. = MSL 182, 1073-1118; berjelbe, 40 Epistolae nr. 341, 356, 357, 374 ebd. t. I = MSL 182; berjelbe, 2 sermones in transitu s. Malachiae ebd. t. II = MSL 183, 481 ff.; Annals of the Kingdom of Ireland by the Four Masters edited by O'Donovan, Dublin 1851, v. 2; Annales Inisfallenses, Annales Ultonienser etc. O'Conor in Rerum Hibernicarum Scriptores, Buckinghamiae 1814, 2 vol. Archdall Mewyn, Monasticon Hibernicum ed. by Moran, Dublin 1873; L. Janauscheck, 45 Orig. Cisterc. t. I, p. 70, 92, 113-115. — Litteratur: Giov. Germano, Vita, gesti e predittioni del padre san Malachia, Napoli 1670, 2 vol.; D. G. Moller, Dissert. historica de Malachia propheta pontificio, Altorfii 1706; James Ware, The History of the Bishops of Ireland, Whole Works concerning Ireland edited by Harris, Dublin 1739 vol. 1; John Lanigan, Ecclesiastical History of Ireland<sup>3</sup>, Dublin 1829, IV, 60 ff.; Killen, Ecclesiastical 50 History of Ireland 1875, I, 187 ff.; George T. Stokes, Ireland aud the Celtic Church, a History from St. Patrick to the English Conquest in 1172, London 1886; Belle\$\u00efbetm. Maing 1890, I, 351 ff.; O'Hanlon, Life of Malachi O'Morgair, Dublin 1859; Vacandard in Revue des questions historiques 52 (8), p. 1-57; berjelbe, Vie de Saint Bernard, Abbé de Clairvaux, Paris 1895, II, 348-377; Hamilton in Dictionnary 55 of National Biography XXXV, 392-394. Ueber bie Prophetia vgl. [peziell: Cl. Fr. Menêtrier, Réfutation des prophéties faussement attribuées à St. Mal., Paris 1689, bann beutjdy von Chr. Magner, Leipzig 1691; Weingarten in Th©t\$ 1857, 555-573; Sarnad in 3869 III, 315-324.

Seit der Eroberung Englands durch die Normannen regt sich auch in Irland immer 60 stärker der Wunsch nach Anschluß an Nom und die römischen Gewohnheiten. Die Dänen= Malachias

stadt Dublin tritt in dauernde Berbindung mit Canterbury. Die Erzdischöfe von Canterbury bemühen sich angelegentlich, die großen irischen Häuptlinge für eine Kirchenreform zu gewinnen, und auch unter den eingeborenen irischen Geistlichen und Mönchen entsteht eine romfreundliche Richtung, als deren angeschenste Vertreter zu Beginn des 12. Jahrhunderts der Bischof Gilbert von Limeric, der erste päpstliche Legat für Irland, und der Bischo wer Bischof Gilbert von Limeric, der erste päpstliche Legat für Irland, und der Bischof 5 Malchus von Waterford erscheinen. Jum Siege ist aber diese Richtung, in Nordrikland speziell, erst gelangt durch den hl. Malachias. — Maol-Maddhog oder Maelmaedhog D'Morgair (d. i. Tonsurierter des hl. Malachias. — Maol-Maddhog oder Maelmaedhog D'Morgair (d. i. Tonsurierter des hl. Malachias. — Maol-Maddhog oder Maelmaedhog D'Morgair (d. i. Tonsurierter des hl. Malachias. — Maol-Maddhog oder Maelmaedhog D'Morgair (d. i. Tonsurierter des hl. Malachias. — Maol-Maddhog oder Maelmaedhog D'Morgair (d. i. Tonsurierter des hl. Malachias. — Maslensteichen Speziell, erst gelangt zum Schutzpatron des Kindes wählten) wurde zwischen 1093—1095 zu Armagh in Nordvirland geboren. Seine Eltern waren beide vornehmer Hertunft. Der 10 Bater ist wahrscheinlich zu identifizieren mit Mughron D'Morgair, dem berühmten Ferzleighinn oder Lettor der Kirche Armagh, der im Jahre 1102 starb ('Armachiae et totius occidentalis Europae lector primarius', Four. Masters). Jedenfalls lag die Erziehung Maelmaeddogs zunächst in den Händen der frommen Mutter. Alls Sprößling einer geistlichen Familie — auch sein Bruder Gillechrift wurde später Geistlicher — machte 18 der in einer Zelle bei der Kirche zu Armagh lebte. Diese Belanntschaft ward entscheada an, der in einer Zelle bei der Kirche zu Armagh lebte. Diese Belanntschaft ward entscheada an, der in einer Zelle bei der Kirche zu Armagh lebte. Diese Belanntschaft ward entscheada einer geistlichen Mat er 1134 sein Leben bescholofien — er hat auch seinen Jünger 20 ganz für se

Roch vor 1119 ward M. zum Diakonen, um 1119, also vor dem kanonischen Alter, zum Priester und kurz danach zum Bischof geweiht. Gleichzeitig beauftragte ihn der da= malige Coarb des hl. Patrick, Rellach ober Celsus, mit der Wahrnehmung der bischöflichen 25 Funktionen im Gebiete von Armagh. In dieser Stellung schon zeigte sich M. ernstlich bemüht, die römischen Gewohnheiten in Nordirland einzuführen. Aber er fühlte bald das Bedürfnis, sich über dieselben genauer zu informieren und zugleich mit seinen Gesinnungs-genossen in Südirland in Verbindung zu treten. Daher begab er sich für einige Zeit zu Bischof Malchus nach Lismore in Munster. Nach Armagh zurückgetehrt, übernahm er 80 auf Jomhars Rat die Wiederherstellung und Leitung des Klosters Bangor. Aber kaum hatte er sein neues Amt angetreten, als er 1124 von den Leuten von Connor in Ulster zum Bischof gewählt wurde. Nur widerstrebend leistete er diesem Rufe Folge. Denn die zum Sichof gewählt wurde. Jur mustrintvend teiner er otejem sulfe Folge. Denn die Zuftände in Connor waren wenig verlockend. Es galt hier erst wieder die Grundlage zur Reuordnung der kirchlichen Verhältniffe zu schaffen. Aber es war M. auch hier nicht so beschieden, die Früchte seiner Müchen zu ernten. Connor wurde 1126 von einem der nord-irischen Fürsten zerftört und M. samt seinen "Klerikern" und Mönchen vertrieben. Er suchte und fand zunächst eine Jussucht bei dem schürtichen Höurtling Cormac Mac Carthy. Dieser seite ihn in den Stand, zu Ibrach, Grassfchaft Kerry, mit seinen Leidensgefährten ein Kloster zu gründen. Aber auch hier war seines Bleidens nicht lange. Denn schon im 40 Jahre 1129 befignierte ihn Rellach von Armagh auf bem Totenbette zu seinem Nachfolger als Coarb des hl. Patrid. Dieje Defignation war thatsächlich ein Rechtsbruch, ein revolutionärer Alt der römischen Partei, der auch Kellach angehörte. Die altirische Partei Nordirlands erkannte sie daher auch nicht an. Vor allem erhob die nach altirischem Rechte zu der Coarbschaft allein berechtigte Sippe des Kellach Einspruch: eines ihrer Mitglieder, 45 Murtogh oder Muircheatach D'Domhnal, bemächtigte sich sogleich, ohne in Armagh auf Widerstand zu stoßen, der erledigten Würde, und weder M. noch seine Gefinnungsgenossen wagten zunächst, bieselbe ihm streitig zu machen. Erst im Jahre 1132 ermannten sich ber päpstliche Legat Gilbert von Limeric und Malchus von Lismore zu einem zweiten revolutionären Schritt: fie wählten M. feierlich zum "Erzbischof" von Armagh und bewirkten, so baß M. nunmehr endlich nach Nordirland zog, um seinen Rivalen zu vertreiben. Aber es gelang ihm nur, in dem Gebiet um Armagh sich festzuseten. In Armagh selbst be-hauptete sich Murtogh unangesochten bis an seinen Tod am 17. September 1134. Nach seinem Tode aber bemächtigte sich sofort ein anderes Mitglied der hl. Sippe, Niell, ein Bruder des Kellach, der Coarbschaft. Aber jetzt scheute die römische Bartei vor offener 55 Gewaltthat nicht mehr zurück. Ihre vornehmsten Gönner, die beiden stüdirischen Fürsten Cormac Mac Carthy von Desmond und Conor D'Brian von Munster, eroberten Armagh und vertrieben Riell. Allein Riell nahm die Insignien der Coarbichaft mit, den Jejusstab und das Evangeliar des hl. Batrick. Solange M. nicht im Befize diefer Reliquien war, war er in Armagh feiner Stellung, ja feines Lebens nicht ficher. Die römische Bartei 60

machte daher förmlich Jagd auf den flüchtigen Coarb. Es gelang ihr in der That bald, ihn in die Enge zu treiben. Er verstand sich zwar nicht eigentlich zur Unterwerfung, aber zu einem für ihn und M. gleich wenig ehrenvollen Handel. "Am 7. Juli 1135", berichten die vier Meister, "taufte Maelmaedhog ben Jefusstab und nahm ihn aus feiner 5 Söhle". — Damit fab fich bie römische Partei am Biele ihrer Bunsche: burch Rechtsbruch, offene Gewaltthat und Simonie hatte fie jest endlich auch in Nordirland eine ganz fefte Stellung erobert. Im Jahre 1136 war die neue Ordnung dach in sobolaund einer gang sele Stellung erobert. Im Jahre 1136 war die neue Ordnung der Dinge bereits so gefestigt, daß M. den Mönch Gelasius zu seinem Nachfolger auf dem neuen Erzstuhl von Armagh salben und selber seinem Bunsche entsprechend das von dem Sprengel von Connor ab= 10 getrennte Bistum Down in Ulster übernehmen konnte, woselbst die kirchlichen Verhältnisse war vingend einer Reform bedurften. Aber die neue Organisation der irischen Kirche war noch keineswegs vollendet. Vor allem scheint jest in Sudirland die längft geplante Er= richtung eines felbstftändigen führischen Erzbistums in Cashel lebhaft betrieben worden zu fein. In Armagh konnte man nach der Haltung des Südens in den Jahren 1132—1135 15 biefem Bunide fich nicht wohl verfagen. Sonach begab fich M. im Jahre 1139 über Schottland, England, Frankreich, wo er Clairvaur einen Besuch abstattete, nach Rom, um für zwei irische Erzbischöfe das Pallium zu erbitten. Allein er fand kein Gehör. Papst Innocenz II. ernannte ihn an Stelle Gilberts von Limerick zum päpstlichen Legaten für Frland und bestätigte auch angeblich die Erhebung Cashels zum Erzbistum. Aber die Pallien erklärte 20 er erft dann gewähren zu können, "wenn ein allgemeines Konzil der Bischöfe, Geistlichen und Vornehmen Frlands dafür sich ausgesprochen habe und einstimmig darum nachjuche". So lehrte M. unberrichteter Sache 1140 zurück. Auf dem Heimwege berührte er wiederum Clairvaur und ließ daselbst vier von seinen Begleitern zur Ausbildung zurück. Denn er plante, ba er felber auf Befehl bes Papstes in Clairvaur nicht die Rutte nehmen durfte, 25 im Berein mit dem hl. Bernhard die Einführung der Ciftercienser in Irland. Hier, in Irland, vollendete er zunächst die Restauration des Klosters Bangor: auch eine steinerne Kirche in französischem Stile — die erste ihrer Art in Irland — baute er bei dieser Gelegenheit, erregte aber dadurch in Nordirland nicht bloß Staunen, sondern geradezu eine feindselige Erhebung. Alsdann durchzog er unermüdlich als päpstlicher Legat zu Fuße 20 ganz Frland, hielt überall Versammlungen, Predigten, seste Bischöfe ein, baute und er= neuerte Rirchen und Rlöster und sorgte für die Einführung der römischen Gewohnheiten. Seine anspruchslose, echt mönchische Erscheinung wirkte überall zauberhaft auf das leicht erregbare Volk. Unglaubliche Wunderthaten wurden bald von ihm berichtet. Nichts, meinte man, fei ihm unmöglich. Er hat felber gutgläubig, wie es scheint, fich für einen Bunder= 85 thäter gehalten. Sicher hat er durch diese angeblichen Wunder nicht zum wenigsten jest auch "moralisch" Irland für Rom erobert. — Im Jahre 1148 war er endlich so weit, daß er auf einem Konzil zu Inis Patrict den Antrag stellen konnte, nunmehr endlich für bie Erzbischöfe von Armagh und Cashel um bas Pallium zu bitten und badurch ber neuen Drganisation ber irischen Kirche die papstliche Sanktion zu verschaffen. Das Ronzil stimmte 40 zu. In feinem Auftrage begab sich M. wiederum über Schöttland und England nach Frankreich, wo er jedoch Eugen III. nicht mehr, wie er gehofft hatte, antraf. Auf dem Wege nach Italien erkrankte er in Clairdaux am Fieber. 14 Tage darauf, in der Nacht vom 2. auf den 3. November, starb er. Um Abende des dritten ward er in der neuen Ubteilirche beigesetst. Bernhard hielt ihm, wie es scheint, bei dieser Gelegenheit eine Ge-45 dächtnistede (sermo 1 in transitu s. Malachiae, anders Bacandard a. a. D.S. 369 Nr. 2). — M. hat für Irland eine ähnliche Bedeutung erlangt, wie Bonifaz für Deutschland. Er hat die irische Rirche resormiert, neu organisiert und ihre Unterwerfung unter Rom vorbereitet. Der Berlust an Selbstftändigkeit, den ein "romfreies" Bolt badurch erlitt, wurde auch in diesem Falle reichlich aufgewogen durch den Gewinn an Ordnung, Zucht, 50 höherer Kultur. Mit Bonifaz hat M. auch gemein den Eifer für die Reform und Ausbreitung des Mönchtums. Er hat nicht nur Bangor wiederhergestellt, sondern auch zu Ibrach und, wie es heißt, zu Sabhall = Patrick, jetzt Saul in Ulfter, neue Klöster und angeblich zu Down = Patrick ebendasselbst ein Augustinerchorherrnstift gegründet. Vor allem aber gebührt ihm der Ruhm, die Ciftercienser nach Irland verpflanzt zu haben. 55 Mellifont, die erste Lochter Clairbaurs auf der grünen Infel, darf ihn als feinen Stifter verehren (1142). Sonst find freilich der irische Reformator und der angeljächfische Miffionar sehr verschiedene Männer. Nur das Ziel und der Ertrag ihres Lebens, nicht ihr Charakter, läßt sie als verwandte Persönlichkeiten erscheinen. — Bernhard von Clairvaur hat dem hochverehrten Freunde, deffen Tunika er bis an sein Lebensende ständig auf dem Leibe so trug, wie einst Athanasius den Rock des Antonius, noch vor 1152 in seiner Schrift de

vita s. Malachiae ein Denkmal gesetzt: sie ist eines der vollendetsten Werke des größten mittelalterlichen Stilisten und hat zweisellos viel dazu beigetragen, daß M. bereits am 6. Juli 1190 von Clemens III. kanonisiert wurde.

Bernhard weiß nichts von nachgelassenen Werten Maelmaedhogs. Erst in späterer Zeit find M. folgende Schriften zugeschrieben worden: 1. Constitutionum communium 5 liber; 2. De legibus caelidatus liber 1; 3. De traditionidus; 4. Vita s. Cuthberti; 5. De peccatis et remediis liber 1; 6. Conciones plures; 7. Ein irisches Gedicht (vgl. D'Hanlon S. 158); 8. Prophetia de futuris pontificidus Romanis. Bon diesen Schriften rührt nachweislich keine von unser mM. her. Einige der unter 1—7 genannten haben wohl den irischen Franziskaner Malachias, der um 1390 in Orford 10 nachweiskar ist, zum Verfasser. Die Prophetia wurde zuerst im Jahre 1595 von dem Benediktiner Wion veröffentlicht. Sie besteht aus 111 kurzen, oratelhasten Sinnsprüchen auf die 111 Pählte, die von Gölestin II. die zum Untergang der Welt regieren sollen. Seit ihrer Beröffentlichung ist über diese Sprüche eine ganze Litteratur entstanden: sie in= tereissen welchen und Ungelehrte mehr, als der hl. Maelmaedbog selber. Jest ist er= 15 wiesen, daß sie "präzis aus der Zeit zwischen dem 16. September und 4. Dezember 1590 stammen" (Harnach), und daß sie gesällcht sind, um die Mahl des Kardinal Simoncelli zum Papste zu unterstützen. Der Fällcher ist unbekannt. Wion ist nach Harnack Darzlegungen nur als der Veröffentlicher anzusehen.

Unter bem Namen des Johannes Malalas (Malálas [nicht Malalãs], Malélys) ist eine griechisch geschriebene Weltchronik (xooroyoaqla) überliesert, die in ihrer jetzigen 25 Gestalt bis zum Jahre 563 reicht, ursprünglich aber vielleicht bis 573 fortgeführt war, wenn anders die in dem sog. Chronicon Palatinum (Cod. Vatic. Pal. 277) erhaltenen Schlußnotizen ber barin benutzten Malalaschronik auf M. zurückgehen. Uber bie Lebens-verhältniffe bes M. läßt fich nichts weiter fagen, als daß er ein Zeitgenoffe ber Kaifer Anaftafius, Justin I. und Justinian I. gewesen seine und in Antiochien, das wenigstens 40 in den Museichnungen der orten 17 Miller der Geniunt beschlicht (1990) in den Aufzeichnungen der erften 17 Bucher ben Horizont beherricht (f. u.), gelebt haben muß. Der Beiname (malal =  $\delta\eta\tau\omega\varrho$ ) läßt auf einen gräzisierten Sprer schließen und beutet wohl eher auf den Advokatenberuf (s. die Zeugnisse bei Haury 337 ff.) als darauf, daß M. Aleriker (Krumbacher: Brediger) war. Die von Haury versuchte Gleichsetzung mit bem Patriarchen Johannes Scholastikos von Konstantinopel (s. b. Art. Bb IX S. 319) ift 45 nicht genügend begründet, dagegen dürfte die ältere Annahme, daß Johannes M. und ber von Evagrius (f. d. Art. Bd V S. 650) als Quelle mehrfach citierte und noch öfter benutzte Johannes Rhetor (f. auch Liberatus, Breviar. 18) ein und dieselbe Persönlichkeit find, durch neuere Forschung ausreichend beglaubigt sein. Allerdings läßt diese Forschung (val. besonders die Arbeiten von Gleve) das Malalasproblem viel verwickelter erscheinen 50 als es früher der Fall war. Db das aus 18 Büchern bestehende Werk, wie es vorliegt, auf einen Verfasser zurückgeführt werden tann, ift zweifelhaft. Die ersten 17 und der Anfang des 18. Buches sind wohl schon vor 540 geschrieden und herausgegeben, während der größere Teil des 18. Buches, der sich von dem Vorhergehenden deutlich dadurch ab= hebt, daß Antiochien (s. o.) durch Konstantinopel als Mittelpunkt abgelöst erscheint, erst 55 nach dem Tode Justinians abgeschloffen und mit den übrigen Büchern vereinigt wurde. Die Annahme, daß M. selbst nach einer Übersiedelung nach der Reichshauptstadt das 18. Buch ausgearbeitet habe, scheint zu einfach zu sein. Es find deutliche Anzeichen vorhanden, daß diefes letzte Buch nicht von dem Verfasser der ersten 17 Bücher herrührt. Es find aber weiter auch Anzeichen davon vorhanden, daß die ersten 17 Bücher einen Monophysiten 60 Real-Enchtlopädie für Theologie und Rirche. 3. 9. XII. 7

zum Verfasser hatten, beffen Spuren ein orthodoger Bearbeiter zu verwischen versuchte; oder aber umgekehrt, daß die urfprünglich in orthodogem Geiste ausgearbeiteten Bücher in monophyssitischem Sinne umgearbeitet worden sind. Das 18. Buch rührt jedensalls von einem Orthodogen her. Ob eine kritische Ausgabe diese Fragen zu einer alle Forscher be= 5 friedigenden Lösung führen wird, bleibt abzuwarten.

Die Bedeutung des M. ruht darin, daß uns in ihm zum erstenmal der Topus der driftlich-byzantinischen Mönchschronik, jener Gattung von Schriftwerken, die später eine so überaus reiche Pflege fand, begegnet. "Überall tritt", wie Krumbacher es sormuliert, "die Abssicht hervor, eine der ungedildeten Menge zusgende, weder Thron noch Altar 10 verletzende und doch pikante, anziehende und verständliche Lektüre zu gewähren." Das Schwergewicht für den Kirchenhistoriker liegt in den vier letzten Büchern, die für die Erzeignissie der Negierungen der oben genannten Kaiser eine trots aller Kindlichkeit der Aufzfassung und Beschränktheit des Horizontes, trotz der Unglaubhaftigkeit mancher Angaben und des Mangels an Unterscheidungsgabe wertwolle Quelle bilden. Die als Bolksbuch bes Wangels an Unterscheidungsgabe wertwolle Quelle bilden. Die als Bolksbuch bes worden Schrönken und in einer einzigen Haufzahlten blieb, so erklärt sich das baraus, das ihm schließlich modernere Chronographen, wie Theophanes, Georgios Monachos, Bonaras u. a., die den Borzug hatten, die Erzählung bis auf die Gegenwart herabuzführen, den Rang abgelausschen Alls das erste größere Denkmal der volkstümlichen 20 Gräzität verdient das Malalaswert besondere Beachtung.

Malan, Heinrich Abraham Cäsar, gest. 1864. — Bu den Duellen seiner Biographie gehören außer ben im Text zu erwähnenden Schriften der herren von der Gols, Oftertag und C. Ralan Sohn (welchem wir mehrere besondere Rachrichten verdanken) noch: The late Rev. Dr. Cesar Malan of Geneva. Biographical sketch (Auszug aus der Zeitung "The Record"), London 1864. Sermons translated from the French of Cesar Malan, London 1819. Histoire véritable des momiers de Genève (von einem fatbolitchen Beriafier).

London 1819. Histoire véritable des mômiers de Genève (von einem fatholischen Berfaffer), Paris 1824.

H. A. C. Malan, am 7. Juli 1787 in Genf geboren, war ber Sohn einer Familie, bie schnn im 12. Jahrhundert zu Merindol in der Dauphins ansässig war. Durch die so Aufhebung des Edikts von Nantes aus Frankreich vertrieden, ließ sich Beter Malan im Jahre 1722 in Genf nieder. — Jakob Imbert Malan, Cäsars Vater, hatte eine de Prestreau aus Nimes geheiratet, die auch aus einer geslüchteten Familie herstammte und deren große Frömmigkeit den glücklichsten Einsluß auf ihren Sohn ausübte.

Schon frühe ließ sich bei Cäsar ein Hang zum Studium erkennen. Seine Eltern 25 hielten ihn durch ihr Beispiel zur Arbeit an und lehrten ihn die Hösslichkeit und das ausgezeichnete Benehmen, das später seine Versönlichkeit mit einem so großen Reiz umgab. Sein natürliches Kunstgefühl, sein lebhaster Sinn für die Schönheiten der Natur wurden auf einsichtsvolle Weise entwickelt, auch unterrichtete man ihn in verschiedenen Handarbeiten, wobei er sich bald sehr geschicht erwies. Noch in seinen hohen Alter war es ihm Cr-

20 holung, nach geistigen Arbeiten sich einige Stunden in seiner Drechsler= und Schreiner= werkstätte zu beschäftigen. Seine Familie hatte sich als Ziel der Erziehung gesetzt, einen Mann aus ihm zu machen, und wir dürfen hinzufügen, daß es ihr vollständig gelungen ist. Der Verfasser bieser Zeilen, der in seiner Jugend das Vorrecht genoß, den Christen zu kennen, welchem er hier ein achtungsvolles Andenken widmen möchte, sieht noch dieses

45 zugleich liebenswürdige und Achtung einflößende Gesicht vor sich, das von der Golt so treffend geschildert hat: "Sein Außeres war einnehmend und würdig; er dichtete, somponierte mit Erfolg, er sang und malte schön und vereinigte die mannigsachten praktischen Talente. Mit einer reichen und fruchtbaren Eindildungskraft verband er ein scharfes, logisches Denken, eine hinreißende Beredsamkeit und eine feurige Energie des so Charatters." (Die reformierte Kirche Genfs im neunzehnten Jahrhundert, Basel und Genf

1862.)

Im Alter von siebzehn Jahren brachte Malan in Marseille eine kurze Lehrzeit in einem Handlungshause zu; jedoch lag hier nicht seine Bahn. Nach Berlauf eines Jahres kam er nach Genf zurück und begann sogleich seine theologischen Studien. Er genoß da= 25 mals den Ruf eines jungen Mannes von untadelhaften Sitten und man hielt ihn für

55 mals den Juy eines jungen Mannes von untadelhaften Sitten und man hielt ihn für fehr gottesfürchtig, was er in der That auch war, aber es war nur eine Gottesfurcht der Bhantasie. Der theologische Unterricht, welcher in der Stadt Calvins gegeben wurde, war sicherlich nicht dazu gemacht, sein Herz zu rühren. Die Bibel wurde fast vollständig beiseite gelassen; die Grundlehren des Evangeliums kamen, um so zu sagen, dabei nicht mehr zum Vorschein. — Alles dieses verhinderte indessen Malan nicht, seine Prüsungen gut zu bestehen und im Jahre 1810 die Weihung zu empfangen, nachdem er seit dem vorhergehenden Jahre eine Stelle als Lehrer in der fünften Klasse ber lateinischen Schule in Genf erhalten hatte, wo er sich bald als ausgezeichneter Pädagog bewährte.

Im Jahre 1811 heiratete Malan Fräulein Jenny Schönenberg, Lochter eines Rauf= mannes aus Glarus, der sich in Genf niedergelassen hatte. Diese Heirs kulls eine Quelle reichen Segens werden. Seine Gattin, die ihm zwölf Kinder gebar, war für seinen Glauben eine Stütze vom höchsten Wert. Jedoch war zu dieser Zeit sein Glaube noch sehr wenig erleuchtet. Die Zusammenkunste von Studenten der Theologie, 10 welche der junge Empeytaz leitete, hatten keine große Anziehungstraft für ihn. Er liebte das Studium mehr als die Bibel, und die Lehre von der Gottheit Christi war ihm für ben Augenblick durchaus fremd. Einige aufrichtig evangelische Predigten, die er bie und ba borte, Unterredungen mit wahrhaft Gläubigen, ber Einflug einer Gefellschaft, "bie Freunde" genannt, die sich an die Trümmer ber Brüdergemeinde anschloß, die Bingendorf 15 in Genf gegründet hatte, waren die Mittel, deren sich Gott bediente, um ihn zur Wahr-heit zu führen. Sobald Malan sie ergriffen hatte, nahm sein neuer Glaube den entichiedenen Charafter und bie beftimmte Geftalt an, die nie bis zu feinem letten Seufzer verwischt werden sollte und wodurch er ein wesentlich bogmatischer Mensch wurde. — Wir müffen zugeben, daß das in mancher Hinsicht bei ihm ein Element der Schwäche war. 20 Es wurde ihm schwer, die Einwendungen zu verstehen, die man ihm machte; er stellte fich nicht leicht und nur ungern auf ben Standpunkt von Anfichten, bie den feinigen entgegengesetst waren. Er verstand es beffer zu zernichten, als zu überzeugen. Doch würde es durchaus ungerecht sein, wenn wir die Größe des Dienstes vertennen wollten, den dieser felbe Dogmatismus damals Genf erwies. In einer Beit, wo die wesentlichsten Prinzipien 25 bes Christentums dis zum Außersten bekämpft wurden, oder wo man, was noch schlimmer ist, sich gar nicht auf sie einlassen wollte, bedurste man eines Mannes von dem Schlage Malans, um sie wieder zu Ansehen zu bringen. Nicht durch Nachgeben konnte das Licht wieder auf den Leuchter gestellt werden, das im Begriff war zu erlöschen. "Man muß bestätigen," sagt sein Biograph mit vollem Recht, "das er der Mann der Bewegung, des 80 Fortschritts war, der Mann des geistlichen Ledens, der Vertreter einer mutigen Treue gegen eine boch anerkannte, aber außer Acht gelassene Macht, mit einem Worte der Borkämpfer der bl. Rechte des Gewissens und der Aufrichtigkeit in dem Bekenntnis." (La vie et les travaux de César Malan par un de ses fils p. 251).

Ran kann die Bekehrung Malans auf das Jahr 1816 festjezen. Sie wurde im 25 folgenden Jahre durch den Beluch der Brüder Haldane in Genf besestigt. Diese frommen Schotten hatten auf das religiöse Erwachen des Kontinents einen tiefgehenden Einfluß, der zu bekannt ift, als daß wir nötig hätten, hier dabei zu verweilen. Malan verdankte ihnen noch mehr Entschiedenheit in seinem Glauben, auch trat er nun freier mit der Darlegung desselben, zu der er sich verpflichtet sühlte, hervor. Seine beiden denkwürdigen 20 Predigten vom 5. und 6. Mai 1817 über die Rechtfertigung durch den Glauben allein legen Zeugnis davon ab. Diese mutige Verstündigung der christlichen Mahrbeit erregte in den gesschlichen Areisen großes Ärgernis. Zuerst wurden Malan die Kanzeln in der Stadt verboten und nach und nach auch die meisten auf dem Lande. Die berüchtigte Verschung vom 3. Mai, die noch heute unbegreiflich ist, spannte die Lage der Dinge 25 bis zum Außersten. Die Vereinigung der Art, wie die Gnade wirkt; 4. von der Versherbeigten zu lehren: 1. von der Vereinigung der Anturen in ber Person zein Verbesten und etwas unbestimmter Versprechungen, die Imala wirkt vorder verschung, ziegte er zo ein Jahr petre Linder, sich versprechungen, die ihm gemacht wurden, zeigter zu verbestimmung. Malan verweigerte, sich zu fügen; indesse wirkt; 4. von der Vorherbestimmung. Malan verweigerte, sich zu fügen; indesse wirkt; 4. von der Vorverbestimmung. Malan verweigerte, sich zu fügen; indesse wirkt; wurden, zeigte er zo ein Jahr später seine Unterwerfung schriftlich an, worauf man ihm wieder erlaubte, zu predigen. Aber das duserte nicht lange; benn nach zwei Predigten, worin von Neuem mit großer Kühnheit Lehrstellange; benn nach zwei Predigten, worin von Neuem mit großer Kühnheit Lehrjäse ausgestellt wurden, die Versigten.

Dies war ja noch nicht alles. Er hatte noch feine Stelle als Lehrer an der latei= 55 nischen Schule, wo sein Unterricht sehr geschätzt wurde. Jeder unparteiische Besucher seiner Alasse konnte sich nicht enthalten, sie als ein Muster darzustellen. Wahr ist, daß Malan verpflichtet zu sein glaubte, christliche Brinzipien hier einzusschlichen und sich nicht allein an den amtlichen Katechismus zu halten, den die Behörde für gestiltliche Angelegenheiten ge= nehmigt hatte. Dies genügte, um ihn verdächtig zu machen. Mit Abseug bedroht, 60

Malan

aufgefordert, sein System zu ändern, erklärte er, daß es ihm unmöglich sei, und infolgebessen wurde er seines Amtes entsetzt. Der Staatsrat war schwach genug, einen Ausspruch zu bestätigen, der sich allein aus der theologischen Eifersucht erklärte. Mit einer Familie von vier Kindern war Malan nun ohne gesicherten Verdienst. Sein Glaube 5 wurde nicht erschüttert, aber Gott hatte, wie es scheint, beschlossen, ihn den Becher der Enttäuschung und Bitterkeit bis auf die Hefe leeren zu lassen. Da er dem Predigen nicht

- Entläuschung und Bitterkeit bis auf die Hete leeren zu lassen. Da er dem Predigen nicht entsagen wollte, so fing er an, Versammlungen in seinem Hause zu halten, und als dies selben zahlreicher besucht wurden, baute er auf seinem Eigentume und auf seine Rosten (jedoch durch großmütige Gaben aus der Fremde unterstützt) eine Rapelle, wohin er Sonn=
- 10 tags und mehreremal in der Woche die Gläubigen zusämmenrief. Wohl darf hier erwähnt werden, daß später Malan die Summen zurückgab, die ihm zu diesem Zwerke waren gegeben worden, und die er als Anlehnen ansah! Der Bau der Kapelle wurde als ein Alt der Widerschlichkeit angeschen und Malan seiner geistlichen Funktionen entshoben. Nun schrieb er dem Staatsrat, daß er aus der protestantischen Kirche des Kantons, 15 so wie sie damals bestand, ausscheide, worauf ihm am 18. September 1828 seine Ents-
- laffung als Pfarrer mitgeteilt wurde.

Diefe heftigen Maßregeln bestimmten indessen Malan nicht, eine Trennung in der Rirche herbeizuspühren. Er fing an, das Abendmahl nicht mehr in seiner Kirche auszuteilen; in den Tempeln der Nationalkirche ging er zum Tisch des Herrn, und hier ließ er

- teilen; in den Tempeln der Nationalkirche ging er zum Tisch des Herrn, und hier ließ er 20 auch seine Rinder taufen. Er schloß sich auch nicht an die damals gegründete Rirche du Bourg de kour an, deren streng separatistische Vrinzipien ihm nicht gestellen und deren zu sentimentale Frömmigkeit ihm auch nicht zusagte. Seine gesstliche Thätigkeit erstreckte sich unterdessen immer weiter. Ob er es wollte oder nicht, unmöglich war es, daß die "Zeugnis-Rapelle", so hatte er sein Gotteshaus genannt, sich nicht nach und nach zu einer
- 25 Kirche ausbildete. Unmöglich war es von da an auch, daß die Meinungsverschiedenheiten, die ihn von der Kirche du Bourg de four trennten, nicht von Jahr zu Jahr schärfer hervortraten. Und das war in der That der Fall. Wir glauben behaupten zu können, daß er den Bruch nicht suchte, aber dieser drängte sich ihm infolge der Ehrenhaftigkeit seines Dogmatismus gewissernaßen auf. Er fand im Jahre 1830 statt. Ein Drittel 20 der Mitglieder der Gemeinde Malans verließ ihn.
- "Der eble Mann," sagt hierüber Dr. Oftertag in seinem trefflichen Aussa, ben er Malan widmete, "war tief erschüttert, aber in der Uberzeugung von der Schriftmäßigkeit seiner Lehre und von der Heilfamkeit seiner Amtsführung ließ er sich keinen Augenblick irre machen. Er suhr mit derselben Freudigkeit und Geistesfrische fort, an den wenigen, 26 die ihm treu blieben, zu arbeiten, wie zuvor an den vielen" (Edang. Missions-Magazin, März 1867; Bibelblätter Nr. 1 u. 2, S. 9).

Man könnte meinen, bieses Greignis hätte seine Thätigkeit im Dienste Gottes beschräften müssen vor die sollten und vor her seine State seine Richtel, bessen solltes solltes beschräften müssen vor sollten und vor sollten sollte

lichsten Gastfreundschaft begnügte; er war ein geborener Wanderprediger. Gelegenheit, 55 dies zu zeigen, fehlte ihm nicht auf seinen zahlreichen Rundreisen in Frankreich, Belgien, 50 lland, in einigen Teilen der Schweiz und Deutschlands, sowie in den Thälern der Waldenser in Viemont. Nicht nur von der Kanzel verfündete er das Evangelium, auch auf der Reise selbst, in den Voltwagen, auf Fußreisen, auf den Dampsschiffen, an der Wirtstafel; jede Gelegenheit war ihm erwünscht, um das Evangelium zu verfünden, dessen eo einfacher und treuer Bekenner er nur sein wollte. Niemand verstand es bestjer wie er, ben günstigsten Augenblick zu benutzen ober ihn herbeizuführen. Nie war er babei pedantisch oder unfreundlich; sein herzliches Benehmen gewann ihm leicht Vertrauen, doch wollte er von alltäglichem Gespräch nichts wissen, die Zeit schien ihm zu kostbar dazu. Sein Losungsvort war, was er einst Ostertag ins Ohr slütterte : "Verbreitet das Evangelium, stoßt in die Trompete" (Bibelblätter a. a. D. S. 22). In allen seinen Gesprächen, wie in seinen Predigten, zeigte sich der dogmatische Eharatter des Mannes. In seiner Methode macht sich das Verstandesmäßige etwas zu viel gestunde verschieden und sich das Verstandesmäßige etwas zu

In allen seinen Gesprächen, wie in seinen Predigten, zeigte sich der dogmatische Charakter des Mannes. In seiner Methode macht sich das Verstandesmäßige etwas zu viel geltend; die Erlösung wird zuweilen beinahe zu einem Vernunstschluß herabgedrückt. Seine Auffassung des Heils schien im ersten Augenblicke nicht aus dem Vereich des Gedankens herauszutreten. Er hielt an den schroffften Formeln des Calvinismus sest, und 10 doch war sein Herz so warm, liebte er die Seelen so heiß, daß sein Wohlwollen oft bei denen den Sieg davontrug, die zuerst durch seine Iversen am meisten verletzt worden waren. — Man hat ihm sein barches Verensenen bei seinen Fragen vorgeworfen und bezeichnete es als Mangel an guter Ledenskat, wenn er Underannte anredete und sie geradezu tragte: "Wie steht es mit Ihrem Seelenheil? Sind Sie ein Austrwählter Gottes?" 15 Diese Anreden mögen wohl zuweilen dieseingen verbroßen haben, an welche sie geradezu Watter, aber es steht undestreitbar selt, Malan hat mit seiner, vielleicht ein wenig seltsamen Methode bem Heiland unendlich mehr Seelen zugeführt, als wir heutzutage mit unserem tadellosen und atademischen Bertagtern.

Was Malan durch das Wort gethan hat, das that er auch sein ganzes Leben durch 20 die Feder. Er war ein unermüblicher Schreiber, und wir müssen darauf verzichten, auf dem kleinen Raume, über welchen wir verstügen, eine vollständige Liste von Allem zu geben, was er geschrieden hat. Wir wollen nur zwei Arbeiten von höchster Wichtigkeit erwähnen, welche er seit 1830 erscheinen ließ und die ziemlich genau die beiden Richtungen bezeichnen, die damals seine Polemik einschlug. Im Jahre 1831 veröffentlichte er als 25 Antwort auf ein Schreiben des Professons Chenevière, der offen die Gottheit Jesu Ehrissi leugnete: "Jesus Christiks ist der ewige im Fleisch geoffenbarte Gott." Dieses Buch machte einen tiesen Eindruck. Biele frühere Gegner Malans wurden ihm Dank, daß er mit solcher Energie in die Schranken getreten war, und waren auch seines Lobes voll, als er sechs Jahre später gegen den Abbe Baudvis schriebt: "Könnte ich je in die römische Rirche ein= 20 treten?" (1837). Seitdem nahm der Glaubenssstreit mit Rom einen ziemlich großen Plats in seinen Arbeiten ein und lenkte die Aufmerkamkeit in Genf wie in der Fremde auf ihn. Wir müssen hönzufügen, daß, was er schrieb, nie diesen Streit verbitterte. Er war lebhast, aber hösslich, weil er nicht einen Augenblict aufhörte, die Ehre Sottes zu suchen, und beshalb finden wir in seinen Zugenblict aufhörte, die Ehre Gottes zu suchen, und beshalb schlen wir in seinen Zugenblict aufhörte, die Ehre Sottes zu suchen, und beshalb schlen wir in seinen Tone nichts von Verachtung oder Verbrehung 85 der Uberzeugungen seiner Gegner.

Seine religiösen Traktate, verschieden in Form und Inhalt, haben oft das Höchste in volkstümlicher Art erreicht. Bewunderungswürdig ist es, wie Malan das Volk und die Kinder kannte; er liebte sie und konnte mit ihnen in ihrer Sprache reden, ohne sich den Anschein zu geden, sich zu ihnen heradzulassen. Auf der Kanzel oft abstrakt, ist er es 40 selten in seinen Traktaten, von denen manche ihren Wert dis heute erhalten haben, obwohl mehr als ein halbes Jahrhundert seit ihrer Entstehung verslossen ist. "Der arme Uhrmacher" z. B. und die "Walliserin" verdienen, wie uns dünkt, den Namen von Meisterworken.

Als Dichter und auch als Musiker hat Malan nicht nur geistliche Lieber verfaßt und as komponiert, sondern auch, nach Vinets Ausdruck, den Gemeinden französischer Sprache "das Rirchenlied zurückgegeben". Diesen Zug hatte er mit seinem Freunde Bost gemein (s. A. Bd III, S. 342); jedoch hat dieser nur einige wenige Lieder gedichtet und komponiert, Malan dagegen mehr als tausend, wovon einige Gemeingut aller christlichen Kirchen geworden sind. Von seinen Sionsliedern, die 300 Nummern umfassen, ist im Jahre 50 1855 die letzte Auflage erschienen. In diesem Augenblicke wird eine holländische Ausgabe veröffentlicht, von welcher uns der Herausgeber schreibt, daß sie für seine Mitbürger ein wahres Stärkungsmittel sei. Aber das eigentliche Kirchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen Arbeiter nicht. Als großer Freund der Kinchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen Arbeiter nicht. Als großer Freund der Kinchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen Arbeiter nicht. Mis großer Freund der Kinchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen Arbeiter nicht. Mis großer Freund der Kinchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen Arbeiter nicht. Mis großer Freund der Kinchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen Arbeiter nicht. Mis großer Freund der Kinchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen Arbeiter nicht. Mis großer Freund der Kinchenlied allein genügte einem so un= ermüblichen hellt ein frommer Ton wieder.

Diefe schöne, ganz dem Dienste Gottes geweichte Wirksamkeit dauerte viele Jahre hin= burch. 1861 feierte Malan seine fünfzigjährige Hochzeit; nur eines seiner Kinder hatte er nach einer langen und sehr schmerzhaften Krankheit verloren. Im Jahre 1863 kam 80

Malan

das Leiden auch zu ihm und brachte ihm ungefähr sechs Monate des Ringens und manch= mal des Todestampfes, aber fein Glaube murbe nicht erschüttert. Einem feiner Sobne, ber ihn fragte, ob er irgendwelche Bangigkeit ber Secke empfinde, antwortete er: "Rein, an meinem Himmel find keine Wolken !" Sonntag ben 18. Mai 1864 entschlief er. Das 5 Ende war friedlich, ein Strahl von Oben verklärte das Gesicht des tapferen Rämpfers, zu

- bem der herr sagte: "Es ift genug, gehe ein zu Deines herrn Freude." Einige Worte genügen, um die Entwidelung Malans turz zusammenzufassen und die hauptpunkte feiner Theologie zu bezeichnen.
- Strenger Anhänger des Worts der Bibel, hat er gewiffermaßen der Heiligen Schrift 10 nur zurückgezahlt, was er ihr schulbig war. Seine Seele war bereits erschüttert, aber noch nicht vollftändig gewonnen, als er in feiner Schulklaffe bas fünfte Rapitel ber Epiftel an die Römer las und sich plözlich ganz verwandelt fühlte. "Mein Buch," fagte er nach-her, "wurde gleichfam leuchtend. Ich ging in den Schulhof, der gerade einfam war, und wandelte mit großen Schritten auf und ab, indem ich laut fagte: Ich din gerettet! Ich 15 bin gerettet!" Von diesem Augenblicke an läßt sich nicht die leissette Spur eines Zweisels im Mauben Malans erfennen. wird laub nicht die leissette Spur eines Zweisels
- im Glauben Malans ertennen: wir glauben nicht, daß er ihn je gelannt hat. "Jesus," sagte er selbst, "hat mich ohne Zweifel und ohne Kämpfe zu Sich geführt, wie eine Mutter, die ihr Kind durch einen Ruß wedt."
- Von solchen Anfängen ausgehend, und weil er bei den anderen die Rämpfe nicht 20 begriff, die er selbst nicht hatte bestehen müssen, faßte er das Dogma Calvins in seinem ganzen Umfange, benn er fand hierin, was feine Seele besonders bedurfte: die Lebre gegründet auf das Zeugnis der hl. Schrift. Die weitgehendsten Schlußfolgerungen erschreckten ihn nicht. Er predigte die Borherbestimmung, ohne auch nur die schärfften Spipen diefer
- Lehre umzubiegen; aber er predigte sie ganz und gar mit der Einfalt eines Rindes und 25 der Freude eines Siegers. Weder von Gefühlen noch von Hoffnungen durfte man ihm sprechen, denn dies alles war in seinen Augen nur Flugsand. In Glaubenssachen tannte er nur die Gewißheit, und diese Gewißheit beruhte für ihn auf dem unerschütterlichen Felfen des Wortes Gottes.
- In firchlichen Dingen wollte Malan niemals die Trennung der Kirche um der 80 Trennung willen. Nur mit heftigen Schmerzen hat er sich von der Staatstirche seines Baterlandes losgerissen und verlagen Schneizen dat et sub von der Statistichte feines Baterlandes losgerissen und war stets bereit, wieder einzutreten, sobald sie die freie Ber-fündigung des Evangeliums in ihrem Schoße gestatten würde. Zu verschiedenenmalen, und noch zwei Jahre vor seinem Tode, hat er Schritte gethan, um wieder unter die Geistlichkeit Genss aufgenommen zu werden, und es ist gewiß zu bedauern, daß seine 85 Versuche ihr Ziel nicht erreicht haben. Das Bedürfnis, sich an eine Kirche anzuschließen,
- war übrigens fo lebhaft bei dem Paftor der "Zeugnis-Rapelle", daß, sobald er feines Amtes entfett war, er sich an die schottische Rirche, eine Lochter ber Genfer, mit der Bitte um Aufnahme wandte. Formschwierigkeiten stellten sich biesem Gesuche entgegen, aber nach ber ersten "Disruption" wurde er als Mitglied ber getrennten Rirche anerkannt und erhielt 40 an demjelben Tage, wie Chalmers, von der Universität Glasgow den Titel als Dottor
  - der Theologie.

Genève 1854.

60

Es ist nicht mehr als gerecht, ihm vom Jahre 1830 ab einen gesegneten und dauerns ben Einfluß auf die religiöse Bewegung in den Ländern französischer Sprache und felbft in Holland beizumeffen. Biele Baftoren, und unter diejen gerade die ausgezeichnetften, 45 verbanken seinen Predigten und den Gesprächen mit ihm Befestigung ihres Glaubens.

Wenn die religiöse Erweckung fich nicht in Gefühlsschwärmerei verloren hat, jo verbanten wir das zum guten Teil Malan. — Er glaubte, darum redete er. Diefes Bort umfaßt fein Leben. Folgende, mir von dem betreffenden Sohne erzählte Geschichte, scheint diefes Leben zusammenzufassen: "Höre", — sagte er einmal seinem Sohne Cäsar — "höre! Als so ich jung war, so war ich ein Stück Eisen, das Gott auf der Straße fand. Dies Stück hat Er geschmiedet und damit Steine zersprengt. — Jest aber, schmiedet Er mich vom

Neuen zu seinem himmlischen Reiche."

Von den Werken Malans nennen wir hier einige, die am besten geeignet find, den Reichtum feiner Gaben vor Augen zu führen: Quatre-vingts jours d'un missionaire, 55 ou simple récit des divers travaux d'un des ouvriers de la grande moisson, Genève 1842. Le véritable ami des enfants, 4° édition en 4 vol., Genève 1844. Etes-vous heureux, mais pleinement heureux? Sincères aveux de quelques amis, Genève 1851. Vingt tableaux suisses, tous esquissés d'après nature,

1

I

**Maldonatus**, Johannes, geft. 1583. — Ein Ordensgenoffe des Maldonatus, J. D. Prot, hat in feinem umfänglichen und forgfältig gearbeiteten Buche: "Maldonat et l'Université de Paris au XVI sidele, Paris 1856" eine Biographie feines helben geliefert, die, was die Sammlung des Materials anlangt, für erschöpfend gelten fann; aber in ein-feitiger Bewunderung der Bäter der Gesuft zesu verteilt sie Licht und Schatten zwischen 5 Maldonatus und feinen antijesuitischen Gegnern nicht gerecht. Unter den angehängten Pièces justificatives p. 523 sqq. sind neben einzelnen Briefen und Attensfücken die wertvollsten die Discours inschits du P. Maldonat. Egl. außer den einschlagenden Stellen aus Bulaeus, Histor, univers. Par. Tom. VI, 1673, noch Bayle, Dictionn. den Artitel Maldonat; Du Kin, Nouv. Biblioth. des aut ecclés., Tom. XVI, Amsterdan 1710, p. 125 sqq.; R. Simon, 10 Hist. crit. des princ. comment. du N. T. Rotterd. 1693, p. 618—632; endlich Herle, Rezension der Musgabe der Commentarii Maldonati in quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarii Maldonati in Quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarii Maldonati in Quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarii Maldonati in Quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarii Maldonati in Quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarii Maldonati in Quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarii Maldonati in Quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarii Maldonati in Quat. Evang. von C. Martin in: The Batter Sourd Commentarie Martine Batter Sourd Comp. de Jés. V S. 403 ff. ThÙS 1855, S. 121 ff.; de Bader Sommervogel, Bibl. de la Comp. de Jés. V S. 403 ff. 3. Maldonatus (Maldonata), einer ber befferen katholischen Gregeten, wurde zu Las Casas de la Reina in der spanischen Provinz Estremadura im Jahre 1534 geboren. 15 In seinem 13. Lebensjahre bezog er die hohe Schule von Salamanta, welche seit dem Ende des 14. Jahrhunderts durch glückliche Reformen des Unterrichts in den klassischen Sprachen und in der Theologie zu dauernder Blüte gelangt war. In einem sechssichtigen Aurfus trieb er, geistig hoch begabt und von eisernem Fleiße und darum mit reichen Erfolgen gesegnet, zunächst das Studium der alten Sprachen und der schönen Biffenschaften; 20 dann wollte er, den Traditionen und den Wünschen seiner vornehmen Familie folgend, fich ber Rechtswiffenschaft zuwenden, um sich den Zugang zu hohen Staatsämtern zu er-schließen. Uber in einer Zeit, in welcher die religiöse Frage edle Geister in ihren Tiefen erregte, wurde er, ergriffen von dem weltflüchtenden Zuge katholischer Frömmigkeit, durch eigenen Trieb und Zureden eines gleichgesinnten Studiengenossen, jehr bald dazu bestimmt, 25 bas Studium der Rechte aufzugeben und das der Theologie zu ergreifen; die Beschäftigung mit ihr sollte ihn davor schützen, sich in die Händel dieser Welt zu verlieren, in welche ihn eine juristische Laufbahn mit Notwendigkeit mitten hineingeführt haben würde; selbst mit dem Gedanken, die volle Weltentsagung des Mönchslebens auf sich zu nehmen, scheint er fich schon damals getragen zu haben. Indes mit Rücksicht auf feine Angehörigen be- 20 gnügte er fich zunächst damit, vier Sahre lang, 1552-1556, bie volle Hingebung frommen Eifers und eindringenden Verständniffes daran zu seten, sich volle Theologie seiner Kirche ihrem ganzen Umfange nach auch mit Hilfe erneuter philosophischer Studien zu eigen zu machen. Seine Lehrer, benen er am meisten verdankte, waren in der Theologie Domi= nitus Soto, Dominikaner und gelehrter Thomist, der seine, durch Gründlichkeit des Wiffens 25 und Deutlichkeit ber Methode erfolgreiche Lehrthätigkeit in Salamanka, bom Raifer zum Tridentiner Konzil deputiert, zwar für einige Zeit unterbrochen, aber gerade im Jahre 1552 mit der Vertagung des Konzils wieder aufgenommen hatte; in der Philosophie der jugendliche Franz Toletus, nur ein Jahr älter als Maldonatus, ein glänzendes Talent, damals noch Weltgeistlicher, der dann in die Gesellschaft Jesu eintrat und als Kardinal 20 seine Laufbahn beendete. Im Jahre 1556 brachte Maldonatus seine Studien mit dem theologischen Doktorat so glänzend zum Abschluß, daß ihn die Universität Salamanka so= fort in ihren Lehrkörper aufnahm; nachdem er kurze Zeit die durch Tolets Abgang er= ledigte Professur der Bhilosophie bekleidet hatte, wurde ihm die Lehrkanzel der Theologie andertraut, auf der er reiche Erfolge erzielte. Aber gerade diese Grfolge erschreckten ihn: 45 umgeben von einer großen Schar von Betvunderern, fühlte er sich in die Welt verstrickt, ber er burch seine Beschäftigung mit der Theologie hatte absagen wollen, und so glaubte er einen Weg gehen zu sollen, der ihm schon in seinen letzten Studienjahren gezeigt war. Der Jesuitenorden, eine spanische Schöpfung, hatte etwa seit der Mitte der fümfziger Jahre bie nationalen Sympathien der Spanier gefangen genommen; wie eine Erwedung war es so über die theologische Jugend Spaniens getommen, als um diese Zeit der Pater Ramirez, ber erste spanische Jesuitenprediger, in Salamanka in glühenden Miffionspredigten zur Beltentsfagung aufforderte. Ein Franz Rodriguez, ein Toletus, ein Suarez hatten diesem Rufe gehorcht und waren in die Gesellschaft Jesu eingetreten; eine große Zahl von Zöglingen der Universität folgte solchen Beispielen; da ließ es auch Maldonatus nicht länger 55 Ruhe. Im Jahre 1562 verzichtete er auf seine Professur, eilte nach Italien, löste sich so aus jeder Berbindung mit seiner Familie und der Universität, um jedem Widerspruch gegen seinen Entschluß aus dem Wege zu geben, und trat den 10. August dieses Jahres in Rom als Novize in den Jesuitenorden. Schon nach Verlauf eines Jahres empfing er die Briefterweihe und wurde von seinem Orden mit einem Lehramt am Collegium Ro- 60 manum betraut. Diejes Amt bekleidete er aber nur furze Reit. Noch im Jahre 1563

ging er nach Paris; bei ben Schwierigkeiten, welche die Jesuiten in Paris fanden, ge-reichte es dem Maldonatus zur besonderen Ehre, daß er, der sich schon in Salamanka und am Collegium Romanum als Lehrer bewährt hatte, ju ben erften feiner Drbensund um Oulegium komanum als zeprer vervahrt hatte, zu den ersten seiner Ordens-genossen gehörte, die Lahnez nach Paris sandte. Er kam im Herbst 1563 im Kollegium 5 von Elermont an; indes erst im Ansange des Jahres 1564 — so lange wußten die Gegner der Jesuiten deren Lehrthätigkeit in Paris noch zu hintertreiden — konnte er seine Vorlesungen beginnen. Zunächst war Maldonatus mit dem Unterricht in der Philosophie beauftragt; er erstiftnete seinen Kursus mit einer Erklärung von Aristoteles Schrift de anima in Vorträgen, welche wesentlich auch darauf gerichtet waren, die Unsterblichkeit der O Seele philosophisch zu ertneisen Sie kommelten warman des siellensteren verschieft und 10 Seele philosophisch ju erweisen. Sie fammelten vermöge bes einschneidenden praktischen Intereffes, bem fie burch bie Runft lichtvoller Gruppierung bes Stoffes und faglicher Beweisführung in ausgezeichneter Weise bienten, bald zahlreiche Juhörer um Maldonatus, bie ihm auch für seine weiteren philosophischen Vorlefungen treu blieben. Aber, einmal auf dem Wege zur Anerkennung in der Pariser Gesellschaft, wollten die Väter der Gesell= 15 schaft Jesu, der Zwecke ihres Ordens eingedenk, auch den theologischen Unterricht neben ber Sorbonne und zum Teil auch wider diefelbe, beren Gallikanismus und Mangel an Energie gegen den Calvinismus den Jefuiten ein Greuel war, in die Hand nehmen. untigte gegen ven Sawinismus ven zejutten ein Greuel war, in die Hand nehmen. Schon im Oktober des Jahres 1565 wurde im Kollegium von Clermont eine Lehrlanzel für Theologie errichtet und Maldonatus mit der Vertretung des Faches betraut. Auch in 20 biefer Stellung versammelte er bald ein unglaublich zahlreiches Auchtorium um sein Ratheder und gewann die Söhne der besten katholischen Frankreiches für den Unterricht des Kollegiums von Clermont. Er verstand es auch, sie und ihre Bäter dem Kollegium treu zu erhalten, und zwar nicht bloß durch seinen klaren Bortrag, durch seine umfassende Gelehrsamkeit und seine schlagsertige Bolemik, mehr noch dadurch, daß er es unsalte kormochte leinen hennenden Eiter für die ketholischen Contention der Schlags 25 zugleich vermochte, feinen brennenden Gifer für die tatholischen Intereffen den Jünglingen, bie sich seiner Führung anvertrauten, wie von selbst einzuhauchen. Willig ließen fich feine Jünger, umgeben von der leichtfertigen Ungebundenheit des Parifer Studentenlebens, für astetische Ibeale begeiftern; mit nachhaltigem Ernst gingen die eifrigsten berselben mit ihrem Meister eine Verbindung zur regelmäßigen Beteiligung an der Feier des Abend= 20 mahls ein; und wenn Malbonatus allsonntäglich in volksmäßigem Vortrag den Katechis= mus bes Sefuiten Canifius erklärte, bann fehlten auch bie Bubörer feiner wiffenschaftlichen Vorlesungen nicht in der zahlreichen Versammlung. Es scheint geradezu Modesache in Paris geworden zu sein, Maldonatus zu hören; oft mußte er im Hofe des Jesuiten= Kollegiums feine Rollegien lefen, weil das haus die Menge der Buborer nicht faßte; felbst 25 Calvinisten sollen in großer Zahl seine Vorlesungen besucht haben, um sich mit der Taktik des gefeierten Theologen in der Behandlung der Kontroversen vertraut zu machen. Diese ftauneswerten Erfolge des Zesuitenpaters werden nicht bloß durch die entomiastischen Berichte seiner Ordensbrücer bezeugt; ein unversängliches Zeugnis für dieselben legt der wachsende Zorn der Sorbonne ab, welche sie mit einer leidigen Tröstung daraus zu er= to flären versuchte, daß die Jesuiten durch die Ordensregel verpflichtet waren, ihren Unter-richt unentgeltlich zu erteilen. Alls mit dem Jahre 1570 durch den Frieden von St. Germain eine furze Bause in den blutigen Sugenottentriegen eintrat und die tatholische Rirche Frankreichs auf geistige Mittel zur Bekehrung der Protestanten angewiesen war, unterbrach Malbonatus für einige Zeit feine Thätigkeit im Kollegium von Clermont. Auf Betreiben 45 bes Karbinals von Guise wurde er nämlich mit neun anderen Jesuiten nach Poitiers geschidt, um hier ein Ordenshaus zu gründen und burch Predigten in der Landessprache und Unterricht der Jugend den Calvinisten entgegenzuwirken. Er fand aber das angewiesene Arbeitsfeld zu ungünstig; nachdem die Ordensleitung deshalb selbst dieses Brojett wieder aufgegeben hatte, machte er noch eine Missionsreise durch das Poitou, die hie und da 50 Konversionen, überall aber obrigkeitliche Berationen ber Calvinisten im Gefolge hatte, und kehrte nach Paris zurück, wo er den 10. Oktober 1570 seine theologischen Vorlesungen wieder aufnahm. Seinen zweiten Aufenthalt in Paris unterbrach Malbonatus nur gegen wieder aufnähm. Seinen zweiten Zuferligalt in zarts unteroracy Maloonaus nur gegen Ende des Jahres 1572 durch eine Reise nach Sedan, auf der er, im Sinne seines Ordens missionierend, auch einige Wochen in Lothringen verweilte. Im Auftrage des Herzogs 55 von Montpensier sollte er dessen Tochter, die Herzogin von Bouillon, welche ihr Gemahl, Henri-Robert de la Marck, Herzog von Bouillon und Krinz von Sedan, bewogen hatte, zum Caldinismus überzutreten, durch gründliche Belehrung in den Schöß der tatholischen Rirche zurückführen. Dies gelang ihm jedoch nicht auf den von den Herzogen ware den Triumthem ihres Ordens ersten Conternant war Schorn und Eringen wirder wirder von Schorn von Schor ben Triumphen ihres Orbens gefeierten Konferenzen von Sedan, und schon banach er-60 scheint es als eine nichtige Prablerei, daß Maldonatus vor den Augen der Herzogin

Maldonatus

Ì

zwanzig reformierte Prediger mundtot gemacht und zwei von ihnen zum wahren Glauben zurückgebracht haben soll. Dagegen war Maldonatus Lehrthätigkeit am Kollegium von Clermont in diefer Periode feiner Birkfamkeit vom Oktober 1570 bis August 1576 von immer zunehmenden Erfolgen begleitet, die freilich die Eifersucht der Sorbonne immer von neuem dazu reizten, dem gefährlichen Konkurrenten verdrießliche Händel zu bereiten. Zwar 5 von der Beschuldigung, mit der er bei feiner Rudktehr von Sedan in Paris empfangen wurde, den Bräsidenten von Saint-Andrs auf dem Totenbette zu einem Testament zu Gunsten der Gesellschaft Jesu beredet zu haben, wurde er durch ein freisprechendes Urteil des Barlaments glänzend gereinigt; üblere Folgen für ihn hatte aber ein anderer Prozes. Er hatte zwar nicht birekt bie thomistische Ansicht über bie Empfängnis ber Jungfrau 10 Maria vorgetragen, aber boch behauptet, die Annahme ber unbefleckten Empfängnis ber hl. Jungfrau sei noch ein Problem, über das sich streiten lasse, weil die Kirche dis dahin nicht endgiltig über diese Lehre entschieden habe. In dieser Behauptung hielt sich Maldo= natus vollständig an die Bestimmungen des Tridentinums (Sess. V. decret. de pecc. origin. 5), aber die Sorbonne, welche schon 1497 auf Grund einer Entscheidung des 15 Basler Ronzils das Dogma von der unbesteckten Empfängnis in ihren Eid aufgenommen hatte, wollte eine solche Abweichung von ihren Grundsäten nicht bulden. Mit großer hatte, wollte eine solche Abweichung von ihren Grundlagen nicht dulden. Ditt großer Leidenschaftlichkleit, die auch die ftudierende Jugend zu heftigen Auftritten mit fortriß, schleuberte sie im Jahre 1574 ben Vorwurf der Häresse gegen Maldonatus und ver-langte vom Erzbischof von Paris, Pierre von Gondy, daß er Maldonatus, als einem 20 Rezer, die Besugnis, Theologie zu lehren, entziehen möge; indes der Erzbischof gab sich nicht zum Diener eines nur schlecht hinter dem Eisfer für die Ehre der Jungfrau ver-hehlten Hasse her; er sprach auf Grund des Tridentinums den 17. Januar 1575 Mal-donatus hon der Insteac auf Scruth in fein und versteinsteinen verschles hon der Insteace auf Berger donatus von der Anklage auf Härefie frei und verwies seine Gegner zur Rube. Aber Ruhe hatte er seinem Schützling damit doch nicht verschafft. Dieser hatte etwa 6 Jahre 25 vorher in einer Borlefung über das Fegfeuer unter aller Referve, daß es fich dabei um eine bloke Vermutung handele, auch den Sat ausgesprochen, daß wohl niemand länger als 10 Jahre jur Ausgleichung aller feiner noch nicht vollftändig im Leben abgebüßten Tobsünden im Fegefeuer bleiben müffe, während nach der gewöhnlichen Ansicht für jede im Diessfeits noch nicht abgebüßte Todsünde nach Maßgabe der üblichen Dauer der so Kirchenstrafen 7 Jahre Fegefeuer angesett zu werden pflegten. Das griff die Universität in einer am 3. Juni 1575 gehaltenen Generalversammlung auf, formulierte aus der nur als Vermutung eingeführten Anficht bes Malbonatus einen bestimmten Lehrfatz und denunzierte diefen Say beim Parlament als tegerisch. Maldonatus und sein Orden proteftierten zwar gegen die Zuständigkeit dieses Forums; allein das Parlament hielt sich für 85 tompetent, konnte bas auch mit vollem Rechte nach ben Grundfätzen und Gepflogenheiten bes Gallitanismus und nahm die Klage an. Da nun der Angeklagte die zum Austrage des Streites das theologische Katheder nicht betreten wollte, so erreichte die Universität, welche diesmal abschlich den Erzbischof umgangen hatte, wenigstens so viel, daß ihr Haupt-gegner zum Schweigen gebracht war. Lange und mit leidenschaftlicher Erditterung wurde 40 der Rampf geführt; da mischte sich der Facht Gregor XIII., von beiden Seiten angerufen, in den Streit und lieb durch der Grabilitat und Universität Schweiten Steiten angerufen, in ben Streit und ließ durch ben Erzbischof von Paris in feinem Auftrag Malbonatus in den beiden von der Sorbonne nacheinander angefochtenen Lehrmeinungen besselben für firchlich forrett erklären. Um dem Publikum gegenüber dies papfiliche Urteil zur Renntnis und Anerkennung zu bringen, nahm beshalb Malbonatus ben 6. Mai 1576 feine 45 Lehrthätigkeit wieder, und wieder mit dem glänzendsten Erfolge, auf; aber sein dringender Wunsch, den er der Ordensleitung auch mitteilte, ging dahin, Paris, das ihm so viele Stumden der Anfechtung bereitet hatte, verlassen zu dürfen. Und da nun auch Gregor XIII. eine Ausjöhnung zwischen der Universität und dem Kollegium von Clermont versuchen wollte, ein Versuch, der an der Anwesenheit des Maldonatus im Kollegium leicht hätte 50 scheitern können, fo willfahrte ber Ordensgeneral bem Bunfche Maldonatus und verfette ihn in das Rollegium von Bourges, wohin er sich mit Freuden zurückzog, nachdem er den 13. August 1576 zum lettenmal bie Ranzel bes Rollegiums von Clermont betreten hatte. In Bourges fand Maldonatus Muße, neben feinen theologischen Borlefungen seine schrift= ftellerische Hangt geplante Arbeit ichritt doch nur langjam vor; benn Ordensgeschäfte wichtiger Art beschränkten ihn bald wieder in der freien Verfügung über seine Zeit. Schon gegen Ende des Jahres 1578 wurde er von der Ordensleitung zum Bistator der Gesellschaft Jefu in der Provinz Frantreich bestellt. In diefer Eigenschaft wandte er seine nächste Fürforge ber Universität in Bont-a-Mouffon zu, welche 1573 vom Kardinal Guise, Herzog 60

#### Maldonatus

von Lothringen, gestiftet und statutenmäßig der Leitung der Gesellschaft gefu unterstellt war; Malbonatus hatte hier also nicht bloß im Kollegium seines Ordens, sondern im ganzen Unterrichtswesen ber Universität auch in Beziehung auf ihre ber Gesellichaft Stefu nicht angehörigen Lehrer reformatorische Magregeln einzuleiten. Dann besuchte er bie s übrigen Niederlassungen feines Ordens in Frankreich, zulest das Kollegium von Clermont, ben Schauplatz seiner glänzenden Wirkfamkeit, um von da aus wieder in die Ruhe von Bourges zurüczukehren. Durch die aufreibenden Arbeiten und Kämpfe seines Lebens körperlich erschöpft und schon seit längerer Zeit unterleidsleidend geworden, bedurfte er dringend dieser Ruhe; dennoch blieb sie ihm nicht lange getrährt. Der vierte General des 10 Orbens, Everard Mercurien, starb ben 1. August 1580; bie Neuwahl wurde auf April 1581 nach Rom anberaumt, und die Provinz Frankreich beputierte Maldonatus, bei diefer Wahl ihre Stimme zu führen. Mit diefer Miffion ging er Ende 1580 nach Rom, leitete, burch das Vertrauen feiner Ordensbrüber zu biefem Ehrenamte ausersehen, am 19. Februar 1581 die Wahlhandlung, proklamierte seinen Landsmann, den Spanier Aquaviva, als 15 neuerwählten General der Gefellschaft Jesu und dachte, nachdem die Ordensgeschäfte er-ledigt, sich wieder nach Bourges zurückzuziehen. Indes Aquaviva hielt ihn in Rom im Collegium Romanum fest, um ihm baburch größere Muße und bie beften litterarischen Hilfsmittel zur Bollendung feines Kommentars zu schaffen. Zugleich ernannte ihn ber Papft Gregor XIII. zum Mitglied der Kommission, die er mit der Revision des Septua-20 ginta=Textes betraut hatte. So wurde Malbonatus noch eine Reihe von friedlichen, arbeits= reichen, wenn auch nicht felten von Krankheitsanfällen beimgesuchten Tagen im Collegium Romanum zu teil; bie Frucht biefer Tage war bie Bollendung seines Kommentars zu ben vier Ebangelien; am 21. Dezember 1582 überreichte er Aquaviva bie revidierte Riederschrift seiner Auslegung des Matthäusevangeliums; bem Reft seiner Arbeit konnte er aber 25 eine solche Revision nicht mehr angebeihen lassen, schon am 5. Januar 1583 erlag er ganz unerwartet einem heftigen Anfall feines Leidens. Von Malbonatus' Schriften find brei unter der Autorität der Gesellschaft Jefu berausgegeben: feine Commentarii in quatuor evangelia, T. I, II, Mussiponti 1596, 97, Fol., feine Commentarii in Prophetas IV, Jeremiam, Baruch, Ezechielem so et Danielem. Accessit expositio Psalmi CIX et Epistola de collatione Sedanensi cum Calvinianis, Turoni 1611, 4°, endlich sein Tractatus de caeri-moniis missae, am besten ediert in: B. Zaccaria, Bibliotheca ritualis, Tom. III. Rom. 1781. Außerdem haben zwei Doktoren der Sorbonne, Dubois und Zaure, Maldonati opera varia theologica, tribus tomis comprehensa, Paris 1677, erscheinen laffen 35 (Tom. I: De sacramentis; Tom. II: De libero arbitrio; De gratia. De peccato originali, De providentia, De justitia, De justificatione; Tom. III: Epistolae IX, Orationes IV [zu verschiedenen Zeiten gehaltene Eröffnungsvorlefungen], Epistola de collatione Sedanensi). Daneben eriftieren noch Drude von eregetischen und bog= matischen Arbeiten des Maldonatus, benen nicht immer zuverlässige Riederschriften seiner zu Grunde liegen, während eine Reihe von Originalmanustripten desselben Autors,

3. B. ein Kommentar zum Römerbrief, aus dem Archiv des Kollegiums von Clermont verloren gegangen ift, als diese jesuitische Niederlassung in Paris durch Urteil des Parlaments am 8. Januar 1595 geschlossen wurde und dis zur Wiedereröffnung des Kollegiums im Jahre 1606 verwaist stand. Von hervorragender Bedeutung und deshalb von bleiden-

- 45 bem Intereffe auch für uns find doch nur seine Commentarii in quatuor evangelia. Seit der editio princeps von Bont-à-Musson, deren Text auf Grund einer Revision der Handschrift des Maldonatus im wesentlichen so festgestellt ist, daß überall der Bulgata= text nach der clementinischen Ausgabe desselben vom Jahre 1593 geändert ist, daß die patristischen und sonstigen Citate ausgedruckt bezw. berichtigt sind, und daß man in frommer
- 50 Barbarei die von Maldonatus in der vatikanischen Bibliothet gesammelten und bei= geschriedenen Varianten des griechischen Textes des NTs beseitigt hat, — seit dieser Ausgabe folgen dis zum Jahre 1606 zahlreiche Drucke dieser commentarii, welche den Text von Pont-d-Moussion einfach wiederholen. Die späteren Ausgaben, namentlich die, welche dem Typus der Pariser Ausgabe von 1617 folgen, sind mannigsach geändert und viel-
- bem Typus der Parifer Ausgabe von 1617 folgen, sind mannigsach geändert und viel-25 fach inforrett. Erst Fr. Sausen hat den Text der editio princeps wieder in einer bequemen Handausgabe (Mainz 1840, 5 Bände 8°) abbrucken lassen. Aus dieser Ausgabe hat Ronrad Martin, damals Brofesson in Bonn, dann Bischof von Baderborn, durch Streichung der Polemik, soweit diese den Zeitgenossen keiner keiner bietet und durch unterbrückung veralteter philosophischer und antiquarischer Notizen einen Auszug in zwei 60 Oktavbänden hergestellt, welche zu Rutz und Frommen der Studierenden ebenfalls in

Mainz zuerst 1850, zulett 1874 in einer 4. von J. M. Raich besorgten Auflage erschienen sind. Zwar steht die Exegese des Maldonatus im Dienst und unter dem Bann einer sallschen und engherzigen Harmonistik; auch wagt sie es nicht, zu anderen Resultaten zu kommen, als das Tridentinum sie vorschreibt; ebenso geht sie auf den Text der Bulgata zurück. Allein der gewandte Rommentator, dem inhaltreiche Rürze des Ausdruckes zu 5 Gebote steht, verdindet umfassenen takt, daß er meist den Ausslegungen des Chrylostomus vor den Meinungen der übrigen Bäter den Vorzug giebt, und scheut sich endlich nicht, mit sicherer philologischer Derterität den Text der Bulgata nach dem Grundtert zu emendieren. Ein Hauptvorzug seines Rommentars liegt aber darin, daß er die Rontroversen zwischen 10 Ratholiten und Brotestanten sehr kurz und präzis behandelt, wobei nur zu rügen ist, dig seine Polemit gegen Beza und Calvin oft derb und leidenschaftlich ist. Unter den tatholischen Eregeten des NTS wird Maldonatus immer einen ehrenvollen Blat behaupten. **Mangolb** +.

Maleachi, Brophet. — Litteratur: Ed. Bocod, Comm. on Malachi, Orford 15 1677; Salomo van Til, Malachias illustr., Lugd. Bat. 1701; Benema, Comm. ad librum Malachiae, Leovardiae 1763; Reinte, der Br. M. Gießen 1856; die Kommentare zu den nachezilischen fleinen Propheten von A. Röhler (Erlangen 1860 ff.); B. Breffel (Gotha 1870) nachegilischen Reichen Propheten von A. Rogler (Erlangen 1800), j. 28. Presseller (Gotha 1870) und zu sämtl. kleinen Propheten, sowie die Einleitt. in das AT. Ferner: Rägelsbachs Aus-jührungen in der 2. A. d. Encyklopädie; F. W. Fararr, The minor prophets, their lives 20 and times, London 1890; Bitringa, Observationes sacrae VI; hengstenberg, Christologie III, 1, 585 ff.; Ewald, Gesch. III, 216; Caspari, Micha der Morasthie 27 ff.; Sänger, M., eine ereget. Studie über die Eigentümlichteit seiner Redeweise (1867); Hofmann, Beiss. und Erf. I, 359 ff.; Schriftbew. II, 2, 399; Delisich, Messian. Beissage. 155 ff.; Ochler, Theol. d. ATS II, 124. 126. 154; Stade, Gesch. des Boltes Jør. II, 133; Böhme, 25 JatB 1887, 210 ff. Apotryphisches über M. dei Pjeudo-Spiph. De vitis prophet. II, XXII. Jarrs 1887, 210 pf. Aporryphijages uber 9c. det pieudo-Epiph. De vius prophet. 11, XXII. 1. Wenn die in dem dadexangoogntov die letzte Stelle einnehmende Schrift die überschrift trägt: "Ausspruch des Wortes Jahwes an Israel durch Maleachi", so wird es sich vor allem um die Beantwortung der Frage handeln, ob wir in dem 7752 einen Personennamen oder einen Amtsnamen oder einen spwolischen Ramen vor 80 uns haben. Für die Ansicht, daß der Name Maleachi nicht der Eigenname des Pro-pheten, sondern ein idealer sei, beruft sich Hengstenberg 1. darauf, daß die Überschrift gar teine nähere Personalbezeichnung enthalte, was nur noch bei Obadia der Fall sei; 2. daß üch virgende in der Such die Ansie Anter Schulter Weinheren Beinder wir sich virgende vor Schulter wir sinder auch die fich nirgends in den ältesten Quellen eine Erwähnung des Propheten M. finde, auch die ältefte jüdische Tradition von einem Propheten Maleachi nichts gewußt zu haben scheine, 85 alleste suchtige Tradition von einem proporten Maleagi nugus gewußt zu quorn portie, so 3. daß "Sacht Bersonname sein könne. Dieses Wort bedeute "mein Bote" mit ausdrücklicher Beziehung auf das Indogie sein 3, 1. Da nun aber eine solche Namen-gebung durch Menschen ohne Analogie sei, so müsse das Wort entweder in dem Sinne: der bei dem das "mein Bote" (3, 1) Rern und Stern der Weissagung ist oder aber ideal gesätzt werden: derjenige, welchen der Herr selbst als geinen Boten bezeichnet 40 hat. Von diesen der Argumenten können wir über das erste, als über das, wie Hit Bon einer felbst zugesteht, ichwächste von allen, ohne weitere Bemerkung hinweggehen. Was das zweite betrifft, so hetweist die Ubersehung des Targum von Ma 1, 1: allerdings das Vorhandensein von Zweiseln darüber, ob M. der wirkliche name bes Propheten gewesen fei; aber übrigens ift die Be= 45 Überschrift nicht durch äyyelos pov ober äyyelos autov (deov), ja nicht einmal durch Malaxí, sondern durch Andaxías überseten, so haben sie an einen wirklichen Personen= namen gedacht. Jenes er zeigl dryklov adrov ader wird sich (j. Köhler a. a. D. IV, 7) 55 am einsachsten daraus erklären, daß sie hier איז געריים selesen haben: eine Ber= wechslung des Suffixes der 3. und der 1. Person Sing., die bei ihnen häusig ist. Sollte freilich געריים ג. "mein Bote" oder "mein Engel" sein, so burste die Deutung als Personenname berechtigten Bedenken unterliegen. Aber läßt sich die Form des Worts nicht auf andere Weise erklären? Dasür, das dasselbe aus בילאָרָיים (d. i. Bote Jahwes) der= 60

fürzt sein kann, spricht das 2 Kg 18, 2 sich sindende אביה = אביה 2 Ehr 29, 1 un= leugbar. Den Einwand von Simonis, daß dann 🖓 votalifiert fein müßte, hat Caspari burch die richtige Bemertung zurückgewiesen, daß durch Abwerfung bes 🏹 das 🖏 gerade twie bas א שלאה בילאה ובילאה in בילאה. unmittelbar vor bem Tone zu stehen kam und beshalb ז in א verlängert werden konnte. Auf die Verkurzung von בילאה aus בילאה weist auch das oben erwähnte Malazias der Alexandriner hin. Berhält es sich nun so mit der Etymologie des Namens, so kann derselbe in seinem Zusammenhalt mit 3, 1 nicht als Beweis gegen die Geschichtlichkeit der Person dienen. Das aber die Weissagung 3, 1 ("ich will meinen Boten fenden") betrifft, beren gaffung unwillfürlich an ben namen bes 10 Propheten erinnert, so würde hier der Prophet auf seinen Namen anspielen, indem er in bemfelben "gleichsam eine wie auf göttlicher Fügung beruhende Hindeutung auf feinen Beruf und die ihm zu teil gewordene Aufgabe, den Vorläufer des kommenden Jahwe anzu= tündigen, erblidt": eine Erscheinung, bie in ähnlicher Weise conniette Stander Unge-fündigen, erblidt": eine Erscheinung, bie in ähnlicher Weise auch sonst, wie z. B. Jes 8, 18; Mi 7, 18 begegnet. So Casspari, E. Nägelsbach, Reil, Röhler, Orelli u. a., während 15 Ruenen, Reuß, Rautzich das בְּלָאָרִ 1, 1 wie Hengstenberg durch "mein Bote" beuten und barin ein aus 3, 1 entnommenes Stichwort sehen. In dem Fred durch in der Bertichtrift bezeichnet der Genetiv 🖓 בָּלָאָר דוֹ לָיָבָי גָּרָאָר גָּרָאָר גָּרָאָר ist aus beitet der Genetiv גָּרָאָר דוֹ גָּרָאָר גָרָאָר גָּרָאָר גָּרָאָר גָּרָאָר גָּרָאָר גָּרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָרָאָר גָאָרָאָר גָרָאָר גָרָאָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָרָאָר גָרָאָר גָרָאָרָאָר גָרָאָר גָאָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָר גָרָאָאָר גָרָאָר גָרָאָאָר גָרָאָר גָרָאָרָאָר גָאָר גָרָאָר גָרָאָאָר גָרָאָר גָרָאָאָר גָרָאָר גָרָאָ ift ein Wort Jahwes, bas zur Ausfage kommt, und zwar burch ben vermittelnden Dienft (FIF) Maleachis. Man sagt, diese Uberschrift sei, wie die ähnlichen Sach 9, 1 u. 12, 1, 20 von derfelben Hand geprägt. Mag dem fo fein: jedenfalls fest auch der, von dem fie ftammt, mit feinem "fclichten" רַבַר boraus, daß בַרָלְאָרִי ein wirkliches Nomen proprium und der Träger diefes Namens den Lefern bekannt ift. 2. Bas den Zeitpunkt betrifft, dem das Weissagungswort Maleachis angehört, so find neuerdings Stade a. a. D., Cornill (Einl. 201 f.), Raussch (Abris der Gesch. des 25 altteft. Schrifttums 94) für Ansegung besselben in der Zeit vor Esra eingetreten. Allein bie Ermahnung 3, 22, des Gesetzes Moses zu gedenken, sowie der ganze auf den An-ordnungen des Gesetzes ruhende Inhalt des Buchs (1, 7. 8; 2, 4. 7. 8. 11. 15; 3, 8) weift uns in eine Zeit, in der Esra bereits für die Beobachtung des mosafchen Gesetzes eingetreten war. Die Gründe, die Stade für seine Datierung geltend macht, daß das so Buch M. keine Rücksicht nehme 1. auf die Maßnahmen Esras gegen die Mischehen, 2. auf eine erfolgte Publikation des Gesetzes, und daß es 3. von den Priestern als Leviten und von einem Bunde Gottes mit Levi rede, werden, wie Köhler (Lehrb. d. bill. Gesch. ATs II, 2, 593 f.) richtig bemerkt, burch Neh 13 als nicht stächaltig erwiesen, sofern Neh 13, 23-27 auf die bereits vordem von Esra gegen die Mischehen unternommenen Be-mithumeen ehenste aus Witcht wird als och Arts and Arts a ss mühungen ebenfalls keine Rückficht nimmt, wie Neh 13, 10—21 keine Rückficht auf die Publikation des Gesetzes und die Verpflichtung des Volkes darauf, und Neh 13, 28—29 in der Mischen zwischen einem Angehörigen des hohepriesterlichen Geschlechts und einer Samariterin eine Befledung ber bem Brieftertum und bem Stamm Lebi obliegenden Berpflichtung sieht; vgl. bei dem Chronisten auch die Bezeichnung der Leviten als der Brüder 40 der Priester 2 Chr 29, 34; 35, 15; Esr 6, 20. Man übersche auch nicht, daß das, was Esr 9, 3 von Esras Bestürzung anlählich der ihm zukommenden Kunde über das Borkommen von Mischen erzählt wird, nicht wohl erklärlich ist, wenn das Buch M. bereits einer früheren Zeit angehörte. Ebensowenig aber als vor Esra, kann Maleachi jur Beit Esras geweissagt haben, ba er in diefem Falle von bem Verfaffer ber Bucher 45 Esra-Nehemia bei der Schilderung der Thätigkeit Esras ebenso hätte erwähnt werden müffen, wie Esr 5, 1; 6, 14 bie Propheten Haggai und Sacharja bei ber Geschichte des Tempelbaus. Der gleiche Grund seiner Nichterwähnung in dem ganzen Buch Nehemia spricht gegen die Annahme seines Auftretens und Wirkens während der ersten oder ber zweiten Anwesenheit Nehemias in Jerufalem. Somit bleibt nur übrig, daß, wie Nägels-50 bach, Köhler, Orelli und auch Reuß (AT II, 569) annehmen, die Wirksamkeit Maleachis in bie Zwischenzeit zwischen Nehemias erster und zweiter Anwesenheit in Serusalem (Neh 13) fällt. Daraus erklärt sich 1. am füglichsten das 1,8. Denn wenn dabei einerseits nicht an Nehemia gedacht werden kann — man vgl. mit dieser Stelle Neh 5, 8. 10. 14—18 —, andererfeits doch ein Abweichen von beffen Zeit nicht wöglich ift, so vereinigt 55 sich Beides ganz vortrefflich, wenn wir unter jenem TTT den verstehen, der während Rehemias Abwesenheit das Statthalteramt versch. 2. stimmt zu jener Zwischenzeit der Inhalt des Buches Maleachi. Drei Punkte sind es vornehmlich, zu deren genauer Eins-haltung Israel Neh 10, 28 ff. sich verpflichtet: keine ausländischen Weiber zu nehmen, ben Sabbat zu beobachten und bie Tempelabgaben richtig zu leisten. Gerade wegen Nicht= so erfüllung diefer drei Nunkte aber wird das Volk Neh 13 fo scharf getadelt. Reh 13 siebt

sweifellos auf Neh 10 surüct. Maleachi fümmt nun mit Neh 13 überein. Wie Neh 13, 23 ff., so tadelt Ma 2, 11 das Eingehen von Shen mit heidnischen Weidern; und wie Neh 13, 11—13, so rügt Maleachi 3, 8—10 die Vorentifaltung der Utgaben an das haus Jahwes. Lettere Mige weist, worauf Nägelsback (. Encyll.' IX, 178) mit Mecht aufmertsam macht, auf eine Zeit bin, wo die herbeischaftung der Opfer und die s Entrichtung bes Zehnten den Jöraeliten oblag. Zur Zeit des Esra aber war, wie wir aus den Sehnten den Jöraeliten oblag. Zur Zeit des Esra aber war, wie wir aus den Ebilten der persischen den Jöraeliten oblag. Zur Zeit des Esra aber war, wie wir aus den Ebilten der persischen den Jöraeliten aus und Artagerzes Longimanus wiffen (Edr 6, 9 f.; 7, 20—23), für alle Bedürfniffe. Es wird dies ausreichend von Staatswegen geforgt. Später unter Nehemia (10, 32 ff.) übernahmen die Jöraeliten seine Buftung der vom Gefet geroterten Bedürfniffe. Es wird dies erzählt in engem Aufammenhang 10 mit der dung ersta erfolgten Einichärlung des Gefetse und von offenbar eine Mittung bavon. Denn das Gefetz gebietet ja dem Bolle Jörael, daß es Jahwe opfere. Ein Opfer aber ist wird dies Differ, wenn es der Mensch von jeinem Eigenen darstringt. Augerdem ist es Diff n<sup>1277</sup> 2 Sa 24, 24. Mar nun Jörael ist dernahmen also beichoffung berfelden länger ben heidnischen Zur Zeit ver eine Mittung, die her eine Steinten Beiten ist der schemen auf die einferne Signenen also beicheffung berfelden länger ben heidnischen Zur Zeit ver eine die unthunlich, die her ein schemen also beicheffung berfelden länger ben geinn barbringen Ionnte, so har es unthunlich, die her eine Steinter Matten der Steinter Matten der Steinter Matten der Steinter Steinte

wart und Bukunft. Von ber Vergangenheit geht er aus, indem er dem Volke die ihm in der Erwählung seines Stammbaters Jatob im Gegensatz zu der Verwerfung Esaus zu so teil gewordene göttliche Liebe vor Augen stellt (1, 1-5). Dieser von alters her erfahrenen Liebe seines Gottes stellt er nun gegenüber das Verhalten des Volkes in der Gegenwart. Boll und Priefter versündigen sich an dem Herrn, indem sie durch Darbringung mangel-hafter Opfer und durch betrügerische Schmälerung der schuldigen Tempelabgaden, sowie endlich durch Eingehen von Ehen mit heidnischen Weibern und durch Verstopung der ist 25 raelitischen seinen Namen verunehren (1, 6-2, 16). Dafür weissagt ihnen nun ber Prophet in bie Zukunft schauend das Gericht. Er thut es in der Weise, daß er zuerst bas Rommen eines großen außerordentlichen Boten vorausfagt (3, 1), den Jahme feinen Boten (מַלָאָכי) κατ' έξοχήν nennt, ber aber nur ber Borläufer ift eines noch größeren, einen das, wenn auch unbeabsichtigte, Berlangen nach bem anderen in sich schließt. Näher bestimmt bann ber Prophet bas vom Borboten Geweisfagte babin, bag er fagt, biefer Borbote werde ber Prophet Elia fein, der ba erscheine, um jung und alt zu bekehren. Denn ber herr kommt ju feinem Seiligtum, um ben großen und furchtbaren Tag bes 50 Gerichts herbeizuführen. Das Gericht hat aber zwei Seiten. Es ist einerseits Bernichtung ber Gottlofen, andererseits Läuterung und Reinigung der Frommen, damit ihnen, die seinen Namen fürchten, aufgehe "die Sonne der Gerechtigkeit und Heilung durch ihre Hügel" (2, 17-3, 24). Dies find die Grundgedanken der Weissagung Maleachis. In bem, was biefer lette Prophet von Elia fagt, weift er auf einen Vorläufer des feinem ss Bolt in bem in einen Bortaufer des feinem so fich offenbarenden Gottes hin, welcher mehr ift als ein Prophet,

weil sein Erscheinen selbst schon zum Anbruch bes Tages Jahwes gehört (Mt 11, 9—10). Es könnte befremblich erscheinen, daß sich Maleachis Strafrede so sehört (Mt 11, 9—10). Dingen der Gesetsbeobachtung beschäftigt. Allein wenn er zuletzt alles zusammensaßt in die Nahnung: "Bleibt eingedent des Gesetzes, das Gott durch Mose gegeben auf dem so Berge Horeb", und diese Mahnung durch den Hintweis auf den Tag Jahwes verschärft, fo sieht man, daß ihm das Einzelne, was er hinsichtlich des gottesdienstlichen Verhaltens seines Volkes, wie hinsichtlich seines süttlichen Thuns rügt, eben nur beispielsweise dienen soll, um zu einem dieser gegenwärtigen Zeit überhaupt entsprechenden Verhalten zu ers mahnen. Israels Aufgabe — dies lehrt Maleachis Mahnwort — ist die zur schließlichen Erfüllung der Verheißung keine andere als die, daß es sein Leben, das des einzelnen wie das Gesamtleben, gewissen durch das Gese bestimmt sein lächt.

Nan hat Maleachi bei feiner Vorliebe für das Opfer in Gegensch zu den früheren Propheten gestellt, die das Opfer überhaupt verworfen hätten. Aber man wird, um seine 10 Stellung zum Opfer richtig zu beurteilen, nicht bloß Stellen, wie 1, 11 u. 3, 3 f., welche zeigen, wie hohen Wert er auf das Opfer legt, sondern auch solle, wie 1, 10 herbeiziehen müssen. Wenn es an letzterer Stelle heißt: "Ich habe leine Lust an euch und die Opfergabe gesällt mir nicht aus eurer Hand", so ist die dasselbe, wie jenes Wort Ich 1, 10 ff., burch das der Opfertultus, mit dem das Volk Gott zu ehren meint, als etwas ihm Fremdes 15 und Widerwärtiges zurückgewiesen wird. Ein Opfer, bei dem die rechte Gesinnung sehlt, einen äußeren Kultus ohne die Voraussezung wahrer Gottessurcht will Gott nicht dies ist der Wertschne des Opfers sich seinen Zerade Maleachi bei seinem "Levitismus", bei seiner Wertschaung des Opfers sich seinen Zerade Maleachi bei schin äußert, das Gott bei den herrschenen Umständen ihre Opfer nicht wolle, so zigt sich's, wie voreilig 20 man handelt, wenn man aus ähnlich lautenden Stellen bei den älteren Propheten sofort

20 man handet, wenn man alls abnitht taltenden Stellen der den alteren propheten soldt ben Schluß zieht, daß fie das Opfer überhaupt verwerfen und eine Opferthora nicht gekannt haben könnten. Maleachis Außerungen über das Opfer beweisen mit Evidenz, wie dassjelbe — bei fehlender rechter Gesinnung — verworfen und doch gleichzeitig boch gewertet werden kann.

Die Haltung des Buches Maleachis ist dialogisch, indem immer auf eine Behauptung, auf einen Vorwurf des Propheten eine Selbstentschuldigung des Volkes folgt, die dann in kürzerer oder längerer Rede widerlegt wird (1, 2, 6, 7; 2, 14, 17; 3, 7, 8, 13–15). Eine Einwirkung des Schulvortrags auf den prophetischen ist unverkenndar. Maleachis Sprache zeigt eine in jener späten Zeit auffallende Reinheit sowohl der Wortsügung als 20 des Sprachschazes.

Malerei. — Boltmann und Boermann, Geschichte ber Malerei, Leipzig 1878 ff., 3 Bbe; E. Franz, Geschichte ber christlichen Malerei, 2 Teile, Freiburg 1887 ff. (tatholisch); Künstler-Monographien, in Verbindung mit a. her. von H. Anachuk, Bielefeld, Leipzig (dis Januar 1902 57 Nummern); H. Janitichet, Geschichte ber deutschen Malerei, Berlin 1890; B. Lübte, 25 Geschichte der italienischen Malerei vom 4.—16. Jahrh., 2 Bde, Stuttgart 1878; Crowe und Cavalcasselle, Geschichte ber italienischen Malerei, deutschen Malerei, Berlin 1890; B. Lübte, 26 Geschichte der italienischen Malerei vom 4.—16. Jahrh., 2 Bde, Stuttgart 1878; Crowe und Cavalcasselle, Geschichte ber italienischen Malerei, deutsche Bee, Leipzig 1869 ff. — Die all= gemeinen Runstgeschichten von Springer, Lübte-Semrau, F. X. Kraus u. a. Wertvolles Quellenmaterial bieten auf deutschem Boden die in neuer Zeit immer weiter schlebenen= den Beröffentlichungen der Aunstehnmäler. Jlustrationswerte: "Klassficher Bilderschaps". 20 München, Brudmann, und besonders "Das Museum" Berlin u. Stuttgart, Spemann. Ein guter tunsthischen Runstarchäologie des beutschen Mittelalters, 5. Must. 2 Bde, Leipzig 1883 ff.; für das ganze Gebiet orientiert vortrefflich Friedr. Göler von Ravensberg, Grundrig ber Runstgeschichte, 2. Must., Berlin 1900 f.; volt. auch F. X. Kraus, Suchronistischen ber Runstgeschichte, Freiburg 1880. Ergängende Litteratur unten am gegebenen Orte.

Unter ben bildenden Künsten versägt die Malerei über die reichsten Darstellungsmittel. Wenn die Körperlichkeit und greifbare Wirklichkeit ihrem Können versagt ist, so besigt sie anderersseits in der freien Gestaltung des Raumes und der Behrrichung des Lichts vermittelst der Farbe die Fähigkeit, die ganze Mannigsaltigkeit der Natur und Geschichte in so dem Scheine voller Wahrheit zu ersassen. Weite Gebiete sind ihr ausschließlich vorbehalten; aber auch Objekte, die sie mit der Plastik gemeinsam hat, der Mensch und sein Leben, werden erst durch sie zu vollkommener Ausprägung ihres geistigen und selicken mittelst dagestacht. Vor allem bewährt sich ihr übergewicht auf religiösem Gebiete. Den reich abgestacht. Vor allem bewährt sich ihr übergewicht auf religiösem Gebiete. Den reich abgestimmten, wechselvollen Stimmungen einer frommen Seele, insbesondere dem stiefen Inhalte und den lebendigen Erweisungen christlicher Frömmigkeit vermag nur sie nabe zu kommen. Daher auch haben die alte, die frühchristliche und die mittelalterliche Runst zu wirkungsvoller Bollenbung plassisse Runstischer sie in Anspruch genommen. Aus biesem Stunde ist die Malerei die Beilvorzet Runstisch bes Christentums geworden. Die alte Rirche hat die Bildnerei nebensächlich behandelt, und das Mittelalter 60 ist ihr darin gesolat; erst die Reinsstaate burgbrach, inder aufson ihr dar alte Sticke hat die Bildnerei nebensächlich behandelt, und das Mittelalter 60 ist ihr darin gesolat; erst die Reinsstaate burgbrach, inder weinstellter schloß, diese Überlieferung, doch auch sie hat ihre erhabendsten religiösen Werke als Malerei ausgeführt. Auch die kirchliche Baukunst bleibt, wie groß immerhin ihre Geschichte verläuft, hinter der Malerei zurück. Im Mittelalter vorwiegend als Wandmalerei und Buchmalerei gepflegt und dadurch in einer gewissen Einschränkung gehalten, gewinnt sie im Berlaufe der Renaissance als Taselmalerei die weiteste Ausdehnung. Jugleich treten als 5 selbstständige Formen der Holzschnitt und der Kupferstich ihr zur Seite.

1. Das criftliche Altertum. — R. Garrucci, Storia della arte cristiana, 6 Bde, Prato 1873 ff.; (zur Beurteilung d. Abdild. Bilpert, Die Katafombengemälde und ihre alten Kopien. Freiburg 1891); G. B. de Rossi, Roma sotterranea cristiana, 3 Bde, Rom 1864—1877 (eine Fortsegung vordereitet von anderer Hand); Bullettino di archeologia cristiana, Rom 1863 ff. 10 (zur Zuverlässignet der de Rossingen Ubbildungen vgl. Bilpert, Die Malereien der Satramentstapellen in S. Callisto, Freiburg 1897); F. A. Araus, Real-Encyflopädie der christlichen Altertümer, 2 Bde, Freiburg 1882—1886; Bictor Schulze, Archäologie der altchristlichen Kunft. München 1895.

١

Die vorkonstantinische christliche Malerei ist uns nur in einem verhältnismäßig kleinen 15 Ausschnitte bekannt, nämlich in ihrer Anwendung in den Gradsstätten. Die Ansänge dieser cömeterialen Malerei sehen nach unserer jezigen Kenntnis gegen Ende des 1. Jahrhunderts oder am Ansange des 2. Jahrhunderts ein (Deckengemälde in der Ratakombe des bl. Januarius in Neapel, vyl. Vict. Schulze, Archäologie der altchristl. Kunst S. 164 f.); sie begleitet dann die Katakomben in ihrer ganzen Geschichte dis zum Abschluß derselben 20 im 4. oder 5. Jahrhundert je nach den örtlichen Verhältnissen von S. Gennaro dei Poeri in Neapel, Jena 1877 und Garrucci Laf. 90-105\*) und Syrakus (Joseph Führer, Forschungen zur Sicilia Sotterranea, München 1897); Einzelheiten in Fünstsuchen (Vict. Schulze, Die Ratakomben, Leipzig 1882, S. 634 ff.), Kyrene (Garr. Laf. 105°), Albano 25 und sonst.

Technik und Auffassung vieser Malereien entsprechen durchaus der zeitgenössischen Beise. Es ist antike Kunst mit einem christlichen Inhalte, der die Fortdauer antiker Stoffe neben sich in einem gewissen Umfange duldet. Die Entwickelung verläuft so, daß auf der Basis angeeigneter heidnischer Kunst eine christliche sich allmählich aufbaut, die um 150 so weit gediehen ist, daß sie den Ausschlag giebt, um dann im 3. Jahrhundert ihren größten Reichtum zu entsalten. Die spätere Zeit hat wohl Einzelheiten hinzugessügt, aber dassun nicht die Vollziehung einer künstlerischen Aufgabe, son vornherein zu beachten, daß nicht die Vollziehung einer künstlerischen Aufgabe, son vornherein zu beachten, daß nicht die Vollziehung einer künstlerischen Aufgabe, son vornherein das Ziel war; auch die zo strischen Schwierigkeiten wollen in Betracht gezogen sein. Die Ausspührung war eine handwerksmäßige, die sich nur selten zu künstlerischer Hob.

Den Stoff lieferten Altes und Neues Testament unmittelbar ober auf dem Wege einer Ableitung (Fisch), das kirchliche (Taufe) und weltliche (Berufsätbung) Leben und die Antike in einfacher Herübernahme (Personifikationen, Orpheus, Ornamentik u. f. w.) oder 40 in Umdeutung des Inhaltes (Eros und Phyche, Psau, Aranz u. f. w.). Doch verdindet diese Mannigsaltigkeit mit wenigen Ausnahmen die einheitliche Beziehung auf Tod und Auferstehung. Daher werden die Toten in betender Haltung (Oranten) oder als Genoffen des häuslichen Mahles (H. Matthäi, Die Totenmahldarstellungen in der altchristlichen Kunst, Magdeburg 1899, Erlanger Differtation) oder in beruflichen Berrichtungen (Vict. Schulze, Archäol. d. altchristl. Runst E. 369 ff.) oder in engster Verlächung mit biblichen Figuren und Scenen hineingenommen. Die biblichen Stoffe selbig sind nach dem Geschütze (Vict. Schulze, Archäolog. Studien, Wien 1880, S. 1 ff.), darin vor allem das Lieblingsdild ber alten Christenheit der gute Hirt, als herr und Belchützer so ber Toten. Auch in den fortgeführten antiken Stücken (Eros und Psiche, bacchicher und Rereiden-Schlus, Psau, Meduschut u. f. w.) ist diefer Gedanke bereits verhanden. (Vict. Schulze, Archäol. Studien S. 8 ff.; Archäol. d. altchristliche Malter in dustrichtiche Eräberichmud, Breuchen-Schlus, Psau, Meduschen S. 8 ff.; Archäol. d. altchristliche Balerei und altfirchliche Eräberichmud, Braunschweig 1886; Edg. Henneke, Altchristliche Malerei und altfirchliche Litteratur, ss Leizugi 1896, und die römicheratoricher Altchristliche Malerei und altfirchliche Litteratur, ss Leizugi 1896, und die römicheratolicher Auschen Logen weichtlich eine Beteinschultung weientlich eine Geheinschrift der latholischen Dogmatit und Ethil stehl. An diefen spire weientlich eine Beteinschrift der latholischen Dogmatit und Ethil stehl. An diefen spire weientlich eine Beteinschrift der latholischen Dogmatit und Ethilf schulze Magier); doch weischniche Betrand haben son den Beronenbarftellungen, (3. B. Juldigung der Magier); doch wird dami b

### Malerei

Wenn, wie bemerkt, die vorkonstantinisch christliche Malerei nur in diesem Ausschnitte vorliegt, so darf daraus auf eine Anwendung im privaten und gottesdienstlichen Leben geschlossen ; man muß annehmen, daß fie dort, wo sie ihre natürlichere Stätte hatte, sich reicher entsaltet hat. Dasür liegen nicht nur litterarische Andeutungen vor (vgl. 5 ben Artikel Rirche und Runst Bd X S. 175 ff.), sondern es läßt uns auch ein auf dem Cälius entdedtes vornehmes christliches Privathaus mit seinem echt antiken Wandschmuck unmittelbar in die Wirklicheit sehen (Römische Quartalschrift 1888. 1891, dazu Germano di S. Stanislao, La casa celimontana dei s.s. martiri Giovanni e Paolo, Rom 1894).

- 10 Wie das christliche Altertum in der Bemalung der Grabstätten antiker Sitte folgte, so auch in der Buchmalerei (Miniaturmalerei). Der Gesichtspunkt praktischer Beranschaulichung des Inhaltes des Textes oder das Bemühen um eine vornehme, dem Lurusbedürfnis entgegenkommende Ausstattung hatten auf griechischem wie auf römischem Boden die farbige Alustrierung des geschriebenen Wortes weithin verbreitet. Die Mailänder
- bedürfnis entgegenkommende Ausstattung hatten auf griechischen wie auf römischen Boden bie farbige Illustrierung des geschriebenen Wortes weithin verbreitet. Die Mailänder 15 Ilias, der vatikanische Birgil und die Kalenderbilder des Chronographen von 354 sind späte Nachlänge davon. Anwendung auf die heiligen Schriften mag diese Kunstthätigkeit ichon im 3. Jahrhundert gesunden haben. Mit Sicherheit gehandhabt, tritt sie uns jedenfalls gleich bei Beginn des 4. Jahrhunderts in den alttestamentlichen Miniaturen der Quedlindurger Italafragmente vor die Augen (Die Quedlindurger Itala-Miniaturen der
- Queblinburger Italafragmente vor bie Augen (Die Queblinburger Itala-Miniaturen ber 20 Königl. Bibliothef in Berlin, herausgeg. von Victor Schultze, München 1898). Wenn in ihnen Geist und Können abenbländischer Kunst redet, so kommt etwa ein Jahrhundert später in den reizvollen Illustrationen der Wiener Genesis (Ausgabe von F. Widthoff, Wien 1895) die bewegliche, phantassevolle Art des Griechentums zur Anschauung. Beide Erzeugnisse atmen ganz antiken Geist, der nicht nur die Ausschlung, sondern oft auch den
- 25 Inhalt bestimmt, in den Wiener Bildern mächtiger als in den Berlinern. Diese Zu= fammenhänge hält auch in ihrer Weise die künstlerisch niedriger stehende illustrierte Josua= rolle in der Baticana sest (Garr. 157—167; eine genauere Beröffentlichung steht in Ausssicht). Doch ermatten im 5. Jahrhundert die antiken Nachwirtungen zusehends, und in demselben Maße arbeitet sich eine offendar schon früher vorhandene kirchliche, wenn man
- 80 so fagen darf, Richtung durch, als beren ältester Repräsentant der Evangelienkoder in Rossanensis, Berlin, Leipzig 1898) gelten kann. Eine religiöse und kirchliche Feierlichkeit und Gebundenheit tötet die frische Unmittelbarkeit ober gestattet ihr nur noch in Nebendingen Recht. Un die Stelle der freien künstlerischen Gestaltung tritt das Schema. Vor allem geht von dem Christusbilde ein Druck nach
- 25 allen Seiten hin aus. Der sprische Evangelienkober des Rabbula aus dem ausgehenden 6. Jahrhundert in der Laurentiana bewegt sich in denselben Bahnen, zeigt aber daneben doch noch ein erfreuliches Verständnis für die Wirklickleit (Garr. Taf. 128—140). Jum letztenmal zeigt den Kampf der alten und der neuen Richtung die illustrierte "Christliche Topographie" des Kosmas Indikopleusstes, ein hervorragendes Wert der justimianischen 40 Zeit (Garr. Taf. 142—153). Die antile Schulung wirkt noch fort, aber sie steht im
- 20 Zeit (Garr. Taf. 142—153). Die antike Schulung wirkt noch fort, aber fie steht im Dienste des Kirchenstills. "Diese seinat an den Apsichen Gestalten, welche in langer Reibe aufeinanderfolgen, haben ihre Heimat an den Apsichen der großen Kirchen des vierten bis sechsten Jahrhunderts." Die letzen Ausklänge der altchristlichen Buchmalerei können wir in dem Cambridger lateinischen Evangeliarium aus dem 7. Jahrhundert und in den etwa
- 45 gleichzeitigen Miniaturen des Ashburnham-Bentateuch finden (Ausg. von D. v. Gebhardt, London 1883; für eine jüdische Vorlage ist neuerdings eingetreten Joseph Strzygowski, Orient oder Rom, Leipzig 1901, S. 32 ff.).

In allen diesen Schöpfungen fallen Schrift und Bild auseinander. Das Bild ist ein in sich abgeschlossener Einsatz in den Text. Doch hat es an Versuchen einer engeren 50 Kombination nicht geschlt.

Eine größere Aufgabe als in der Miniaturmalerei stellte die Kirche in der Ausschmuckung der seit Konstantin d. Gr. neu erstehenden zahlreichen Gotteshäuser. Sowenig bezweifelt werden darf, daß schon vorher der Dienst der Malerei dasur in Anspruch genommen wurde (vgl. Kan. 36 der Synode zu Elvira), so wurde mit dem wachsenden

55 Selbstbetvußtsein und den größeren Aufgaben der Kirche dieses Bedürfnis dringender empfunden. Es galt auch um den Wetteiser mit den reich und kostbar geschmuckten Heilig= tümern der bestiegten Religion. Plastik und Malerei wurden beide zu dieser Aufgabe gerufen, doch diese in erster Linie. An dem Hinweise auf vorhandene Malereien und an den ausführlichen Schilderungen ihres Inhaltes (vgl. die Quellensammlung bei Augusti, 50 Beiträge zur christlichen Kunstgeschichte und Liturgik I, Leipzig 1841, S. 131 ff.; II, 1846, ł

S. 81 ff.; das Material läßt sich leicht vermehren) entbedt man die Freude daran und die weite Verbreitung.

Als besonders wirtungsvoll empfahl sich für diese Zwecke die Mosaitmalerei, die ihre Bilder durch Zusammenstügung farbiger Würfel, gewöhnlich aus Glas, schafft (Gers-pach, La mosaique, Paris 1891). Sie erfreute sich im klassischen Altertum einer großen 5 Beliebtheit, doch vorwiegend in der Anwendung auf das Pawiment. Als Wandschmuck verwertete fie in weitem Umfange erst die chriftliche Runft. Die Ausgänge liegen auch hier in der Antike. Der nicht reiche, jest nur noch in Fragmenten vorhandene Mofaitschmuck in dem Mausoleum der Lochter Ronstantins d. Gr., Ronstantina, an der Bia Romentana vor Rom (jest S.Costanza; Garr. Taf. 204—206; be Rossi, Musaici cri- 10 stiani . delle chiese di Roma, Rom 1873 ff., Heft 17. 18) erscheinen mit ihren heitern Spiel von Eroten, Psychen, Vögeln und anderen Tieren, in ihrem leichten Blumen= schmuck wie ein Ausschnitt aus der Antike, eine Thatsache, welche die bestrickende Gewalt berfelben noch in einer Beit feststellt, wo ein eigener chriftlicher Bildertreis längft vor= handen war. Weniger bedeutet, daß im Paviment die alten Mufter weiterlebten (Abbil= 15 bungen: Bict. Schultze, Archäologie S. 201. 67). Die Entwickelung nimmt denselben Berlauf wie in der cometerialen Malerei. Das antike Gebiet wird in zunehmendem Maße eingeschränkt. Im Baptisterium zu Neapel (5. Jahrh.; Garr. Taf. 269), im Ora-torium S. Giovanni Evangelista neben dem Lateran (5. Jahrh.; Garr. 238; de Rossi, Hassischer Und um den nur wenig jüngeren Lateranbaptisterium (de Rossi, 6) ist das 20 klassische Ornament nur noch Umrahmung, allerdings noch von wesentlicher Bedeutung; auch im Mausoleum der Galla Placidia und im orthodogen Baptisterium in Ravenna (Garr. 229-233; 226-227) bewährt es noch feine Wirtung, aber in den monumentalen Mosaitbildern ber großen Basiliten schwindet fast überall die fröhliche Unbefangenheit und frische Auffassung des antiken Stils. Dabin brängten die Umstände. Diesen Malereien 25 war die Aufgabe gestellt, die himmlische Welt, das jenseitige Jerusalem mit seinen heiligen Gestalten der versammelten Gemeinde vorzusuchen. Der thronende Heiland, umgeben von Aposteln und Heiligen inmitten der Paradiesesauen, wo hohe Palmen stehen, liebliche Blumen wachsen und die vier Ströme sich ergießen, im Hintergrunde die Mauern der hl. Stadt und in der Umrahmung Engel oder die spiedolischen Gestalten der vier Evange= 30 liften — bieje Belt breitete sich an der Wölbung ber Apsis aus, erfaßt in dem Ernste und ber Erhabenheit bes Jenseits. An den Arkadenwänden reihten fich biblijche Scenen in ernster (S. Apollinare Nuovo in Ravenna) ober in unbefangener (S. Maria Maggiore in Rom) Erzählung aneinander, oder heilige Männer und Frauen bewegen sich in feierlicher Prozeffion nach dem Apfisbilde bin (S. Apollinare Ruovo). Die Gegenwart tritt 25 nur ausnahmsweise in biefen Kreis ein, am pomphastesten in den Doppelbildern in S. Bitale, beren eines den Kaiser Justinian mit weltlicher und geistlicher Umgebung, das andere die Kaiserin Theodora mit den Damen und Beamten ihres Hossitaates zeigt. Wenn freilich auf biefem Bege notwendigerweise ber Inhalt ein anderer wurde, fo ist bamit doch der Zusammenhang mit Geist und Auffassung der Antike nicht aufgegeben. Das war ja 20 geradezu eine Existenzbedingung der christlichen Mosaitmalerei. Daher beobachten wir in den biblijchen Borgängen und in dem wirkungsvollen thronenden Christus in S. Bitale genau so ben Finger der Antike wie in der fröhlichen Formenwelt von S. Costanza. Zu glänzendster und vollendetster Entfaltung kam die musivische Runst im christlichen Altertum in der durch Justinian erbauten hagia Sophia, wie sich aus den Schilderungen der Beit= 45 genoffen und den wenigen erhaltenen Resten erschließen läßt (213. R. Lethaby und Har. Swainfon, The church of Sancta Sophia, Lond., Newport 1894). Überhaupt ftand, wie in seinem ganzen künftlerischen Rönnen, so auch in der Mosaikmalerei der Often voran; fräftiger lebten dort die klassischen Traditionen fort, und unbefangener überließ man fich ibnen.

Neben bem Mosaik bestand selbstwerständlich die eigentliche Wand malerei. Kleinere und mittlere Kirchen vor allem werden von ihr Gebrauch gemacht haben. Nur geringe Refte sind auf uns gekommen oder wenigstens disher bekannt, zumeist in Äghpten (W. be **Boct, Matériaux pour servir à l'archéologie de lÉgypte chrétienne**, Betersburg 1901). Wir sinden darin einerseits den kirchlichen Mosaikstill wieder (Taf. 30-32; bgl. 55 auch Tas. 13-15 und die Mosaiken der Baptisterien in Ravenna), andererseits eine auffallend ungebundene, ja unordentliche Art (Tas. 9-12), die durchaus an Ilustrationen ägyptischer Pappri erinnert.

Bliden wir auf den geschichtlichen Gang der altchriftlichen Malerei zurück, fo ift uns überall die Thatsache entgegengetreten, daß ihre Anfänge aufs engste mit der Antike ver= 60 Real-Encyttopäble für Theologie und Rirche. 3. A. XII.

#### Malerei

tnüpft find. Ja auch der Abschluß bezeichnet nur einen äußerlichen Sieg. In dem Ringen der kirchlichen Vorstellungswelt mit der antiken künstlerischen Auffassung hat jene am Ende sich entweder gar nicht oder nur mit starken Abzügen durchgesett. Die altchriftliche Malerei ist in ihrem ganzen Verlause innerhalb des christlichen Altertums antike Runst mit antiker 5 Technik und Empfindung und mit einem Inhalte, in dem Antikes und Christliches zufammengehen, allerdings je länger desto mehr in ungleicher Verteilung zu Ungunsten der übernommenen Stoffe. In der zweiten Hälte des 5. Jahrhunderts vollzieht sich in der Buchmalerei und im Mosaik eine entschiedene Abkehr von der Antike und entwickelt sich ein kirchliches Betwuchtsein der Kunst, doch ist es nicht gelungen, die Zusammenhänge völlig 10 zu zerreißen. Die cömeteriale Malerei hat schon im 3. Jahrhundert dies Wendung genommen; ihre beschänkten Aufgaben erleichterten ihr die Emanzipation.

Die karolingisch=ottonische Beriode. — J. O. Bestwood, The miniatures of Anglo-Saxon and Irish Manuscripts, London 1869; Leitschu, Geschichte der karolingischen Malerei, Berlin 1894; Die Trierer Ada-Handschrift, bearbeitet und herausgegeben von Nenzel, 15 Corssen, Janitschelt u. a., Leipzig 1889; F. X. Kraus, Die Ninlaturen des Coder Egberti, Freiburg 1884; B. Böge, Eine deutsche Balerschule um die Bende d. 1. Jahrtausends, Trier 1891; Der Pslatter Erzbischof Egberts von Trier in Cividale, herausg. von H. S. Sauerland u. A. Haller, Lieft, Treiburg 1884; B. Böge, Eine deutsche Von Trier in Cividale, herausg. von H. Sauerland u. A. Haller, Trier 1901; F. X. Kraus, Die Bandgemälbe der St. Georgstirche zu Oberzell auf der Reichenau, aufgenommen von Franz Bär, Freiburg 1884; F. X. Kraus, Die Bands-20 gemälbe von S. Augelo in Formis, Berlin 1893 (Separat-Ubbrud aus dem Jahrbuch der Rgl. preuß. Runstiammlungen XIV).

Die abendländischen Bölker, welche in der großen Bewegung der Bölkerwanderung ben Boben des römischen Weltreichs betraten ober vorber ober nachber in irgend welchen allgemeinen Beziehungen zu demfelben standen, befaßen eine einheimische Runft, die sich 25 wefentlich in einem Ornament erschöpfte, das aus der volkstümlichen Flecht= und Webe= technik und aus der Metallarbeit (Spirale) feinen Inhalt nahm. Erft in einer weiteren Entwickelung trat das Tierbild, doch nur als Ornament aufgefaßt und gestaltet, hinzu. Ein wichtiger Zeuge dieser Technik ist die Buchmalerei, und in ihr wiederum spielen bie irischen Handschriften (Ebangeliar von Lindisfarne, Book of Kells, Cathachpsalter 20 u. f. w.), die durch die irischen Missionare auch auf das Festland tamen und zur Nachahmung anregten (F. Keller, Bilder und Schriftzüge in den irischen Manustripten der schweizerischen Bibliotheken, Zürich 1851) die Eigenart am deutlichsten wieder. Die Auf= gabe wurde als eine rein talligraphische gefaßt, daher bas hervortreten ber Initiale und die rücksichtslose Umbilbung auch der Tier= und Menschengestalten ins Ornamentale. Die ste enaflöstele Etwististung diefer Schöpfungen liegt in dem phantafievollen Ausbau des Drnaments und in der feinen Farbenstimmung. Mit einigen Einschräntungen bewegt sich die angelsächsiche Miniaturmalerei in denselben Bahnen, während die fränkliche gewisse Beziehungen zur altchriftlichen Weise aufweist. Erst in der Karolingerzeit erfolgt eine stärkere und erfolgreichere Einwirkung der antik-christlichen Buchmalerei; die volkstümlichen 40 Elemente werden von ihren Auswüchsen befreit, geordnet, geglättet, zugleich aber wird in Anknüpfung an die klassische Uberlieferung das Bild hineingenommen. Unter Karl d. Gr. laffen fich die ersten Spuren diefer Wandelung beobachten (Evangeliar des Godescalc in Paris, Codex aureus — sog. Uba-Handschrift — in Trier, Evangeliarium Rarls d. Gr. in Bien). Zur Zeit Ludwigs des Frommen erstarkt die neue Richtung mächtig (Alkuin= 25 bibeln), angeregt und bereichert durch sprische Einslüffe, und erreicht unter seinen Söhnen ihren Höhepunkt (Bibel Karls des Kahlen in Paris). Originalität und Schwung der Auf= fassung, prachtvolle Farbenwirkung und phantassiene Verfnühsung von Bild und Ornament, von Malerei und Ralligraphie zeichnen Diefe Schöpfungen einer Schule aus, welche in gludlicher Beise bie volkstümlichen und bie antiken Elemente zu verschmelzen verso stand. Durch das ganze Reich hindurch gingen die Bflegstätten diefer Kunst; Tours, Metz, Rheims stehen voran. Der Hof selbst beteiligte sich durch die Schola palatina unmittelbar baran. Die Gesamterscheinung ist trot gewisser Abstände eine einheitliche. Dagegen kommt an ferner gelegenen Vunkten eine gewisse Schulmäßige verschwindet und ein Bemühen um die Natur sich bemerkbar 55 macht, so besonders in St. Gallen (Foldarbysalter, Plalterium aureum; 191. Rahn, Das

55 macht, so besonders in St. Gallen (Folchardpsalter, Psalterium aureum; vgl. Rahn, Das Bsalt. aur. in St. Gallen, St. Gallen 1878), dann in Fulda und in Corvey. Die Auflösung des karolingischen Reiches unterbrach nicht die Fortwirkung seiner wesentlich von der Kirche getragenen Kultur, ja diese gewann jetzt erst die volle Möglichkeit

freier nationaler Entwidelung. Auch für die Buchmalerei fielen die Schranken, welche ihr 60 der Charakter als fränkische Hofkunst zog; im Schutze und in der Gunst des jungen ł

Ì

beutschen Königtums entfaltet sie sich in ottonischer Zeit breit und glanzvoll weit über die Höchenlinie der vorhergehenden Beriode hinaus, um unter Otto III. und Heinrich II. den höchsten Stand zu erreichen. Trier, wo der Erzbischof Egbert (977—993) ein reiches Rumfüleben schuft (Echternacher Evangeliar in Gotha), Köln (Aachener Ottonenhandschrift), Echternach, vorzüglich aber die Reichenau (Coder Egberti in Trier, Pfalterium Egberti in 5 Cividale), Regensburg (Evangeliar der Abtissin und ein München) erscheinen als Brenn= punkte dieser bedeutsamen Schule, welche in der Geschichte der abendländischen Malerei die zweite Blütezeit repräsentiert.

Die Technik ift die altchriftliche. Nach einer Vorzeichnung mit meist hellrötlicher Farbe wurde der Lokalton mit Deckfarbe über die Fläche ausgebreitet und dann auf ihn 10 Licht und Schatten gesetzt. Feinere Übergänge sehlen oft. Selten ist daneben von der einfachen farblosen oder der angetuschten Federzeichnung Gebrauch gemacht.

Litterarijche Quellen bezeugen eine reiche Anwendung der Mandung ler ein biejen Berioden in Einzelfiguren und in chlischen Darftellungen. Doch ift aus karolingischer Zeit nichts, aus der ottonischen und nächstfolgenden Zeit nur Weniges davon erhalten. 16 Zu diefem Wenigen gehören die wertvollen Wandmalereien, die in der St. Georgskirche zu Oberzell auf der Reichenau entstanden, wahrscheinlich unter Abt Witigowo (985—997). Ihren Inhalt bilden Wunder Christi, die Areuzigung und das Weltgericht. Die Gewandung und Auffassung der Figuren — Christus ist bartlos gebildet —, der Hintergrund halten den Zusammenhang mit der antilen Aunst durchaus fest; die ganze Erscheinung 20 diefer Bilderreihe mutet wie eine Erinnerung an jene zurückliegenden Jahrhunderte an. Damit versnützich ist die beisem Werke eine kunstgeschichtliche Bedeutung verleiht, der jud im frühen Mittelalter nichts an die Seite stellen läst. Wohl ift auch bei den zweiten wichtigen Zeugen diefer Zeit, den Wandgemälden in S. Angelo in Formis dei Capua, 28 der beherrichende Grundton altchristlich, aber, wie besonsen and er Scharatterissering Christie Gebundenheit hineingetragen. So gehen über das ganze Gebiet der karolingisch-Schundenheit hineingetragen. So gehen über das ganze Gebiet der karolingisch-Malerei die träftigen Wellenschläge antil-christlicher Runst; bald in Gegenwirkung, bald in Mitteinfläße Mellenschläge antil-christlicher Runst; bald in Gegenwirkung, bald in Mitteinflägen Mellenschläge antil-christlicher Runst; bald in Gegenwirkung, bald in Mitteinfläße Runst, die genaue Abspiegelung der driftlich-germanischen Kulturwelt.

3. Die byzantinische Malerei. — N. Kondatoff, Histoire de l'art byzantin consideré principalement dans les miniatures, 2 Bde, Paris 1886–1891; Bayet, L'art byzantin, Paris o. J.; J. Strzygowsti, Die byzantinische Kunst (Byzantinische Zeitschrift 1892, S. 61 ff.); dersetbe, Orient oder Rom, Leipzig 1901; dersetbe, Der Bildertreis des griechilden so Physiologus, des Rosmas Inditopleustes u. Ottateuch, Leipzig 1899; H. Brochaus, Die Runst in den Athostiöstern, Leipzig 1891; B. Salzenberg, Altchriftl. Baudentmale von Konstantinopel, Lert und Atlas, Berlin 1854; E gunyreia röz Cwygaquæsiz. Das handbuch der Ralerei vom Berge Athos, überl, u. f. w. von Godeh. Schäfer, Trier 1855; Byzantinische Beitschrift, her. von Krumbacher, München.

Während die lateinische Kultur im Gange der Bölkerwanderung und mit der Zertrümmerung des abendländischen Raisertums ihre Einheit und Ursprünglichkeit mehr und mehr verlor und nur in Abzügen und Umbildungen, vorzüglich mit Hilfe der Kirche, zu= nächst sich behauptete, hielt das oströmische Reich die Kontinuität der Antike aufrecht. Damit ift auch die mittelalterlich byzantinische Runft im Unterschiede von der abendlän= 45 bischen gekennzeichnet. Wenn schon seit der Gründung Ronstantinopels und bann vor allem unter Juftinian aus dem weiten Reiche künftlerische Auffassungen und Kräfte sich in der glanzvollen Hauptstadt am Bosporus sammelten, um hier zu einer wirtungsvollen Einheit zusammenzufließen, so hat diese Kunst dadurch wohl ein panhellenistisches Gepräge erhalten, ist aber dadei durchaus auf dem Boden christlicher und hellenistischer Antike ver= 50 blieben. Dieje imposante Zusammenfassung verschiedener Stimmungen und Fähigkeiten gab der byzantinischen Kunst eine sichere Srundlage für die Zukunst, so daß sie die Grichutterungen des Bilderstreites (726-842) nicht nur überstehen, sondern auch unter der matedonischen Dynastie (seit 867) eine wunderbare Renaissance aus der Antike beraus erleben fonnte. Bu derfelben Zeit, wo im Abendlande nationale Elemente die antike Aberliefe= 55 rung abschleifen und neben ihr und in ihr Recht verlangen und gewinnen, erfährt hier bie Antike nochmals eine glänzende Biedergeburt. Beugen dafür find vor allem eine Anzahl prächtiger Diniaturen, barunter besonders der dem 10. Jahrhundert zugeschriebene illustrierte Pfalter ber Barifer Nationalbibliothet (Gr. n. 139), wo bie Bergegen= wärtigung der Antike eine so unmittelbare ist, daß man darin direkte Nachbildungen hat sehen 🚥

8\*

### Malerei

wollen (3. B. David als Hirt mit der personisizierten Melodia, Jesaias zwischen den Fi-guren der Nacht und der Morgenröte, David mit Sophia und Prophetia, Abbild. u. a. bei Rraus I, S. 454. 455. 569). Nahe liegt diefem Werke die ältere Handschrift von Predigten Gregors von Nazianz ebendafelbft (Gr. n. 510), geschrieben für den erften Mate-

- s donier Basilius (867-886), wo sich vornehme Auffassung mit meisterhafter Erzählung verbindet (Proben: Knackup und Zimmermann, Allgemeine Kunstgeschichte I, Bielefeld, Leipzig 1897, S. 381. 382). Die Bethätigung war eine lebhaste, und überall traten als ihre Eigentumlichkeiten hervor frische Erfassung der Situation, sorgfältige Ausstührung des Einzelnen, glänzendes Kolorit und in allem die Autorität der Antike. Nur in der sche-
- 10 matischen Anlage der Gewandung verrät sich am deutlichsten das Epigonentum. So reiht sich der in Justinian gipfelnden ersten klassischen Beriode byzantinischer Malerei diese aweite an.

Gegen Ende des 11. Jahrhunderts tritt eine Ermattung ein, obwohl die straffe Schu= lung die Leistungen noch länger auf einer gewiffen Höhe hält, wozu 3. B. die Freude an

- 15 ber Wiedergabe ber Wirklichteit, auch in unbedeutenden Einzelheiten, gehört. Die Gestalten behnen sich in die Länge, die Gesichter verlieren das Ebenmaß, Figuren und Vorgänge schematisieren sich, die Natürlichkeit weicht einer erhabenen Feierlichkeit. Trothem ift im allgemeinen auch in dieser Zeit des Verfalls dis zur Auflösung mit der Eroberung Ron-stantinopels durch die Kreuzsahrer der antike Gedanke noch eine Macht gewesen. Die by=
- 20 zantinische Kunst hört auf, ohne je grundsätzlich und thatsächlich mit der Uassischen Bergangenheit gebrochen zu haben. Wandmalereien aus diefer Zeit fehlen uns heute. Für das 16. Jahrhundert

treten die Malereien auf dem Athos ein, die uns die Festlegung der Formen und des Inhaltes der chriftlichen Malerei bezeugen, eine Thatfache, die auch heute noch die Runft 25 in der anatolischen Kirche charakterisiert.

Gering ift die Zahl der Mofaiken, obwohl neuere Forschungen unsere Kenntnis erweitert haben. Fast die Gesamtheit der Mosaikmalereien in der Hagia Sophia, die jetzt fast alle wieder unter der deckenden Farbe ruhen, gehören wohl der frühen makedonischen Zeit an; in der Klosterlirche Daphni bei Athen haben wir musivische Werke des 12. Jahr-

- In dem reichen Mosaitschmuck endlich in der Rlostertirche Chora in Konstan-80 hunderts. tinopel aus bem Ende des 13. Jahrhunderts rebet noch einmal eindrucksvoll ein erhabener, von dem hauche der Antike noch berührter Stil zu uns. Die ganze Entwickelung der byzantinischen Kunst ift überhaupt ein Protest gegen einen weitverbreiteten Sprachgebrauch, ber mit "byzantinisch" die Vorstellung eines toten Schematismus verbindet.
- Mit der letten Phafe des Byzantinismus steht in enger Beziehung bas Malerbuch vom 85 Berge Athos (Equyvela rijs (avyqaquenjs), welches nicht nur über bie Technik, sondern auch über Inhalt und Darstellung ber heiligen Malerei Austunft und Anweisung giebt. Der jedenfalls nach 1500 (vgl. Brockhaus S. 151 ff.) lebende Verfasser, der Mönch und Maler Dionhfios, hat ohne Zweifel ältere Materialien benutzt, aber feine Schrift barf nicht 40 als kanonifches Handbuch kirchlicher Malerei angesehen werden, vielmehr mischen sich in
- ihm ältere und jüngere Tradition mit Zufälligkeiten und persönlichen Liebhabereien. Ein Einfluß ber byzantinischen Aunft auf das Abendland hat nur in beschränktem Umfange stattgefunden. Die ältere gegenteilige Annahme ist jest mit Recht aufgegeben (vgl. über diese Frage die lehrreichen Aussührungen bei Kraus II, S. 77 ff.). Die abend= 15 ländische Kunst ist eine selbsstländige Erscheinung. Fälle byzantinischer Einwirkung sinden ich naturgemäß besonders in Italien (Mosailen in der Capella Palatina zu Palermo, in der die die die State die Gescheinung im State und die State die State die State und die State ich naturgemäß besonders in Italien (Mosailen in der Capella Palatina zu Palermo, in
- ber Rathebrale zu Cefalu, im Dom zu Balermo, in S. Marco zu Benedig, auch einzelne Buchillustrationen), doch bleiben sie auch hier Ausnahmen.

4. Das abendländische Mittelalter. — 3. O. Bestwood, Palaeographia 50 sacra pictoria, London 1845; Beiffel, Batikanische Miniaturen, Freiburg 1893; Alph. Labitte. Les manuscrits et l'art de les orner, Paris 1893; L. v. Robell, Kunstvolle Miniaturen und Initialen aus handichriften bes 4. bis 16. Jahrh., München 1890; E. aus'm Berth, Bandgemälde des chriftlichen Mittelalters in den Rheinlanden, Leipzig 1880; Borrmann, Auf-nahme mittelalterlicher Band= u. Decenmalereien in Deutschland, Berlin 1897 ff.; G. Zimmer-265 mann, Giotto und die Kunst Italiens im Mittelalter 1899 ff.; B. Backernagel, Die deutsche Glasmalerei, Leipzig 1855.

Bis weit über die Höhe des Mittelalters hinaus war im Abendlande die Kunst nicht Boltstunft, sondern höfisch und geistlich. Ihre Jünger gehörten dem Alerus oder den Orden an, und wo Laien mitschafften, geschad es unter geistlicher Leitung. Daber der bes so schränkte Inhalt der Bildwerke; weltliche Stoffe erhielten nur ausnahmsweise Zugang. Andererseits bestimmte das religiöse Lebensübeal, in welchem das Irdische minderwertig galt, die Auffassung. Die frischen Impulse von der antik-christlichen Kunst her ließen, wie wir sahen, diese Gesahren und Mängel lange nicht hervortreten. Unter Heinrich II. finden wir die hier zunächst in Vetracht zu ziehende Miniaturmalerei in voller Blüte. Dann erfolgt um die Mitte des 11. Jahrhunderts ein ziemlich rascher Absturz, der nicht 5 burch einen Umschwung äußerer Verhältnisse, sowen diesen Kunst seinen Ausgammenbruch herbeigessührt wird, der in dem nachahmenden Charakter vleier Kunst seine Erklärung findet, mostern die Fühlung mit den Vorlagen und ühren tragenden Krästen verloren ging. "Alles anatomische Verschücht, jede Proportionalität scheint aufzuhören; kein Jongleur vermöchte die umatürlichen Viegungen und Bindungen zu frande zu bringen, die 10 den Körpern, sobald es sich um den Ausdornat eines Affekts handelt, zugennutet werden; ganz in Vergessicht scheit scheint es gekommen zu sein, daß dem Körper ein Anochengerüft zu Grunde liege, daß Musseln und Schnen die Betwegungen ermöglichen und regeln" (Janitscher). Auch die Technik verscheit scheiter scheit zu scheit scheit zu man ganz auf die Decksterung ist vorherzeichnung ausreichend. Alls ein anschenigen mahl bei Arnus II, S. 236), wo in der Unzulänglichkeit der Form große Züge allerdiges nucht ganz scheite Antischen zu Scheit schungen zu Stüge wir eichem Schende mahl beier Versellen. Ein befanntes Beispiel der Federzeichnung-Lechni stür schauch auch archäologisch benertenswerte Antiphonar im Stift St. Peter zu Calzburg mit reichem Schmud 20 von Bildern und Intibionar im Stift St. Peter zu Calzburg mit reichem Schmud 20 von Bildern und Intibionar im Stift St. Peter zu Calzburg mit reichem Schmud 20 von Bildern und Antiphonar im Stift St. Peter zu Calzburg mit reichem Schmud 20 von Bildern und Schwid ans ber ersten hälfte bes 12. Jahrb. (Ausgabe von Lind und

Doch um die Mitte dieses Jahrhunderts sett der bedeutungsvolle Rulturaufschwung ein, deffen Wirkungen das Mittelalter dis zu seinem Ausgange durchdringen und beftimmen. Rittertum und Bürgertum erheben sich zu freiem und kräftigem Mithandeln in 25 der dis dahin wesenlich geistlich gearteten Welt. Die Bildung wurde in steigendem Maße weltlich. So auch die Runst. Wie die Dichter jetzt weltliche Stoffe behandeln, greifen auch die Maler zu dem reichen Indalt weltlichen Lebens in Vergangenheit und Gegenwart. Die Runst beginnt Volkstunst zu werden. Zugleich stellt die verseinerte Rultur höhere Ansprüche an die äußere Erscheinung des Menschen. Dementsprechend werden jetz die Figuren schlanker, zierlicher, proportionierter; die inneren Vorgänge gelangen unmittelbarer zum Ausbruck. Jur Durchsführung dieser neuen Ziele eignete sich die lavierte Federzeichnung weit bessen zu Verschaften num weit sich die berkömmliche 25 Weise Richtung vorwaltend hierin zum Vorschein kommt, während die lavierte Federzeichnung weit bessen zu werben zum Verschein kommliche 25 Weise in der anderen Zechnist noch länger sortlebt.

Der treueste Ausbruck bieses Umschwunges sind die Illustrationen des 1870 bei ber Belagerung Straßburgs untergegangenen Hortus deliciarum, abgeschlössen rund 1175. Geistliches und Weltliches sammeln sich, dem Inhalte entsprechend, darin. Während in jenem noch eine gewisse Bindung vorhanden ist, ist der weltliche Stoff, als neu und 40 frisch auftretend, in scharfer Beobachtung und individueller Auffassung behandelt. Überhaupt werden jetzt auch nichtgesstliche Stoffe illuminiert, wie Heinrichs von Beldeke Eneidt, Tristan, Bagantenlieder, Rechtsbücher. Die Ersahrungen, die man hierbei machte, mußten heilsam auf die religiöse Malerei zurückwirten und zu seldsschliches Geschlich geschliche Bersonen die 45 Buchmalerei ausschließlich betrieben, so nehmen jetzt zünftige Meisten geschliche gleichzfalls in die Hand, Leute, die von vornherein, auch bei geringem Können, der Tradition gegenüber unabhängiger standen. So kommt ein frisches Leben in die beutsche Miniaturzmalerei hinein.

Die gotische Zeit nimmt diese Entwicklung auf und fördert sie weiter. Die Vers 50 weltlichung der Buchmalerei erreicht eine weite Ausdehnung. Chroniken und erbauliche Schriften, welche am tiesten das Interesse volles erstehten, wurden die bevorzugtesten Gegenstände dieser volkstümlichen Malerei, welche anfängliche Schwierigkeiten der Technik je länger desto mehr glücklich überwand. In diesem auf realistische Darstellung gerichteten Areise liegen die son Volkstümlichen nach typologischen Geschriften zur religiösen Unterweisung des niederen Bolks (Biblia pauperum, nach dem Original in der Opeumsbibliothet zu Konstanz herausgeg. von Laib und Schwarz, Zürich 1867, neuer Abbruck Bürzburg 1892). Daneben geht, angeregt und beeinsschugt durch die schwarz, eine hössischen Krieften geschliche Rausger Aussign könnten geht, angeregt und beeinsschust, eine hössischen Beschwarz, so Malerei

welche den geistigen und geistlichen Interessen der gebildeten Kreise dient und daher ihre Thätigkeit vorwiegend auf die Herstellung kostbarer Gebetbücher und illustrierten Gedicht-sammlungen richtet (Weingartner und Manessechenbschrift, voll. F. X. Kraus, Die Miniaturen der Manessechen Liederhandschrift, Straßburg 1887). In Abweichung 5 von der Federzeichnung wird in diesen Bildern nach französigtem Vorbilde eine plassiche in Brag. Eigentümlich, aber verständlich aus französischen Einflusse Schule die Umrahmung der Initialfigur ober Initialscene durch reiches, von ernsten und heitern Gestalten durchjestes Rankenwerk. In Wien, Trier und sonst fand dies Richtung 10 gleichfalls Pflege. Indes, wie groß auch die Unterschiede im einzelnen waren, seit dem Be-ginn des 15. Jahrh. zeigt die deutsche Buchmalerei ein Nachlassen, welches bald zu völliger Unflösung führte. Die aufblühende romanische Architektur stellte der Wandmalerei große und dankbare Aufgaben. Die geringen Reste, aus benen wir ein Urteil gewinnen können, lassen auf 15 ber einen Seite eine Loslösung von der Geschloffenheit und Geordnetheit der karolinaischottonischen Runft und als Folge davon eine gewiffe Unsicherheit, aber auf der anderen Seite eine wachsende individuelle Behandlung und ein schärferes Sehen erlennen. Der Chklus weitet sich, u. a. dadurch, daß er den Schatz der Legende reicher ausschöpft. Die wechselnde Raumgestalt regte die Phantasie in formaler und inhaltlicher Beziehung an. 20 So halten sich Gewinn und Verluft in der Schwebe. Die Wandmalereien in der Unterfirche zu Schwarztheindorf bei Bonn 1151—1156 mit reicher Illustrierung des Ezechiels buches (Aus'm Werth a. a. D.), die einige Jahrzehnte jüngeren Deckenbilder im Kapitels saal zu Brauweiler mit der eigenartigen Behandlung des 11. Rapitels des Hebräerbriefes. ber alten Märtprerperikope (a. a. D.), der mannigfaltige, aber in straffer heilsgeschichtlicher 26 Einheit gehaltene Wandschmuck im Dome zu Braunschweig (A. Effentwein, Die Wands-gemälde im Dome zu Braunschweig, Nürnberg 1881), die Gemälde endlich im Nonnenchor des Doms zu Gurk in Kärnten (eine Probe bei Lübke-Semrau, Grundriß der Kunst-geschichte II, Stuttgart 1901, S. 248) find die bervorragendsten Beispiele dieses Stils. Eine bemerkenswerte Probe eines romanischen Gemäldes an der Holzberde einer Pfeiler-80 bassulika bietet die Michaeliskirche in Hillesbeim (ch. 1186). Die Gotik brachte diese aufwärtes der schlichte und Auflichten der Stillesbeim (ch. 1186). Die Gotik brachte diese aufwärtes der ftrebende Entwickelung zum Stillstand und Absterben, ba fie mit ihrer, auf Auflöfung ber Maffen abzielenden Architektur die Wandflächen und vor allem die Gewölbeflächen zer= schnitt. Sie brauchte schließlich die Malerei in der Regel nur noch als Deforation der Bauglieder. Daher bilden eigentliche Wandmalereien in diefer Zeit eine Ausnahme. (Apfis 25 der Kirche zu Brauweiler; Ramersdorf im Siebengebirge bei Aus'm Werth a. a. D.; Krypta des Bafeler Münsters.) Neu treten in diefer Zeit in den Chtlus ein die Totentänze, mittelbar und unmittelbar angeregt burch die verheerenden Seuchen des 14. Jahr-hunderts und gedacht als Memento mori (Basel, Berlin, Lübect und sonst; vgl. das Verzeichnis bei Otte, Handbuch der kirchlichen Runst-Archäologie des deutschen Mittelalters I. 40 S. 504 f.). Der Gegenstand stellte ben Maler vor eine ganz neue Aufgabe, in beren Durchführung er seine Individualität frei walten lassen konnte.

In Frankreich stehen in der romanischen Beriode Buchmalerei und Bandmalerei hinter ben beutschen Schöpfungen zurück. Dagegen erreicht jene in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts eine Bollendung, in welcher die schönsten Berke der Buchmalerei über-15 haupt entstanden, wie die beiden Rfalter (les petites heures und les grandes heures)

- as haupt entstanden, wie die beiden Pfalter (les petites heures und les grandes heures) des Herzogs von Berri. Hier ift die Ausbildung eines wirklich malerischen Stils erreicht. England zeigt sich abhängig von Frankreich. Eigene Wege geht Italien, die in dem folgenden Abschnitte zu zeichnen sind.
- Un monumentaler Entfaltung gehindert durch die gotische Architektur, fand die Malerei 50 auf zwei anderen Begen Gelegenheit der Bethätigung: in dem Tafelbilde und in dem Glasmosaik. Das Tafeldild tritt schon in der romanischen Zeit vereinzelt hervor, z. B. als Antependium oder als Altaraussacht (die drei schönen Soester Antependien bei Geeremann v. Zupdwoht, Die älteste Tafelmalerei Bestistalens, Münster 1882), doch erst im ausgehenden Mittelalter beginnt ihre zusunstweiche Geschächte. In Deutschland erscheinen 55 Prag, Nürnberg und Köln als Brennpunkte der Taselmalerei. In Prag set eine blühende
- 56 Prag, Nürnberg und Köln als Brennpunkte ber Tafelmalerei. In Prag fest eine blübende Entwickelung unter Karl IV. ein, in Nürnberg entstand zwischen 1418 und 1422 ber herrliche Imhoffiche Altar, in dessen Bildern tiefe stimmungsvolle Andacht mit seiner Charakteristik sich vereinigt (H. Thode, Die Malerschule von Nürnberg im 14. und 15. Jahrbundert, Franks. a/M. 1891). Vor allem aber ist Köln die Heimstätte einer ebenso durch so friedevolle Innigkeit wie durch einzigartige Farbenpracht ausgezeichneten Malerschule, in

ber die Namen der Meister Wilhelm (14. Jahrh.) und Stephan Lochner (15. Jahrh.) hervorleuchten. Mit und nach ber "Madonna mit ber Bohnenblüte", der "Madonna im Rosenhag" und dem berühmten Dombilde des Meisters Stephan sammelt sich hier eine Reihe von fleißig und fein ausgeführten Bildern, die zwar der Rraft und Altion entbehren, aber durch ihre stimmungsvolle Harmonie den Beschauer unmittelbar ergreifen. Aus ihnen 5 redet die stille, in dem Besitze göttlichen Friedens ruhende Frömmigkeit der Mystik zu uns. Daher begreift sich die reizvolle idpllische Auffassung der Jungfrau, die in lieblicher Er= scheinung auf blumiger Wiese oder unter blühenden Rosen sich zeigt und auch da, wo

scheinung auf blumiger Wiese oder unter blühenden Rosen sich zeigt und auch da, wo buldigende Gestalten sie umgeben, ihre Holdsligsleit nicht verliert (L. Scheibler und E. Albenhoven, Geschickte der Kölner Malerschule. 100 Lichtbrucktasseln, Lübert 1894). 10 Eine verwandte Richtung finden wir in Soeft, wo in der ersten Hälfte des 15. Jahrb. Meister Konrad eine auch in die Ferne gehende lebhattsflachtet Thätigseit entsfaltete. Die Verwertung farbigen Glasse wird für Deutschland (Legernsee) und Frankreich (St. Remy) in der zweiten Hälfte des 10. Jahrb. sath gleichzeitig bezeugt, so daß über die Priorität sich nichts Sicheres entschehen läßt, wenn auch die größere Wahrscheinlichkeit 15 für Deutschland spricht. Das Glasgemälde, richtiger Glasmosait, will ursprünglich nichts anderes als Ersat des bunten Teppichs sein, der früher zur Deforierung der Wände und als schmudreicher Fenstervorhang diente. Deshalb wird in der Sechnung der Teppich-charakter durchaus aufrecht erhalten. Die ältesten auf uns gesommenen Glasgemälde charakter durchaus aufrecht erhalten. Die ältesten auf uns gekommenen Glasgemälbe biefer Art, fünf Einzelfiguren im Dom zu Augsburg etwa aus dem Jahre 1000 find in 20 diefem Sinne in ganz einfacher Technik ausgeführt. Die einzelnen farbigen Glasstude find mit Blei zusammengefügt und haben durch Schwarzloth eine einfache Zeichnung und Modellierung erhalten (Ih. Herberger, Die älteften Glasgemälde im Dom zu Augsburg, Augsburg 1850). Die Figur hat wohl schon früh als höchstes Ziel gegolten. Welche Fülle von Ornamenten jedoch andererseits die künstlerische Phantasie zu schaffen wußte, 25 tann man an den älteren Glasmalereien im Cisterzienserstift Rremsmünster aus dem 12. Jahrh. lernen, wo im Gehorfam gegen bie durch Drbensbeschluß geforderte Vermeidung von Farben ein ungefärbtes grünliches Glas das Material für ein ungemein reiches, mit Schwarzloth, Braun und Bleistreifen ausgeführtes Ornamentenspiel abgegeben hat (Camefina, Glasgemälde aus dem 12. Jahrh. in Heiligentreuz, Wien 1859). Die Bedürfniffe des gotischen Rirchenbaues mit seinen mächtigen Fenstern gaben ber

Glasmalerei im 13. Jahrh. (Straßburg, Freiburg) und noch mehr im 14. Jahrh. (Regens-burg, Oppenheim, Dom zu Köln) einen hohen Aufschwung. Durch Vervolltommnung der Technit, vorzüglich durch Erfindung des Überfangglases und Erweiterung der Farbenstala, fteigert sie ihre Fähigleit. Doch beginnt bereits gegen Ende des lettgenannten Jahr- 25 hunderts ein Abweichen von dem eigentlichen Zwecke, insofern unter dem Einflusse und im Wettbetverb mit der Malerei eine Aneignung der Art und der Wirkung dieser erstrebt wird. Das Mosaik setz Linkter eine antegnung ote alle und der Alle und ihr 15. Jahrh. ist wird. Das Mosaik setz sich mehr und mehr in das Gemälde um. Im 15. Jahrh. ist der ursprüngliche Charakter fast ganz aufgegeben. Die schönsten Beispiele diefer letzten Phase sind bie Glasmalereien in St. Sebald und St. Lorenz (Tucherfenster) in Nürnberg. 40 Frankreich (Chartres, Le Mans, Bourges) kann gleich hohe Leistungen aufweisen; auch ist hier die Entwidelung benselben Weg gegangen. Dagegen steht Italien zurück.

Bährend in der romanischen Zeit die Einzelfigur vorwaltet, entfaltet die gotische

Glasmalerei gern reiche, bewegte Scenen, beren Inhalt sie aus der hl. Schrift und aus der Heiligengeschichte entnahm. Beliebt ist bie typologische Zusammenstellung. In Italien erhielt sich, wenn auch in bescheidenem Umsange, die mussische Malerei, ja sie erlebte im 12. und 13. Jahrb. in Rom eine Steigerung, die sich in Anlehnung an die vorhandenen altchriftlichen Mosaiten vollzieht (S. Clemente, S. Maria in Trastevere; vgl. de Roffi, Musaici).

Die Stoffe, aus benen bie mittelalterliche Malerei schöpfte, waren selbstwerständlich in 50 erster Linie biblische. Doch ist die Kenntnis der bl. Schrift in den meisten Fällen feine unmittelbare, sondern auf bem Bege ber gottesbienstlichen Lefungen, ber Gebetbucher, ber Predigt und auf andere indirekte Beise zugeführt. Dadurch wurde eine originale Er= faffung bes Gegenstandes natürlicherweise erschwert ober gar ganz ausgeschloffen, und ber Zwang des Anschlusses an die Tradition auferlegt. Die seit alters angenommenen typo= 55 logischen Zusammenhänge des Alten und Neuen Testaments ersuhren im Verlause des Mittelalters eine immer genauere Spezialisierung bis zu bem Schema ante legem, sub lege, sub gratia (3. B. Gaben Melchiseders, Manna, Abendmahl, vgl. Kraus II, S. 270 ff.). Ein bezeichnender Niederschlag davon sind die sog. Armenbideln (s. o.). Der blühende Marienkultus verschaffte sich gleichfalls Eingang in der Typologie und Allegorie 60

## Malerei

ber mittelalterlichen Runst, wobei besonders das Hohelied Dienste leistete. Die Legende, bie Liturgie, die kirchliche, der wundersame antik-christliche Physiologus (Lauchert, Geschichte bes Physiologus, Straßburg 1889; Strzygowski s. oben unter Nr. 3), Boltsvorstellungen, gelehrte Spitssindigkeiten u. a. flossen hier zusammen, um eine reiche, bewegliche Man= 5 nigsaltigkeit zu schaften (A. Springer, Uber die Quellen der Kunstworstellungen im Mittelalter ASG phil.-hist. Al. XXXI, Leipzig 1879).

5. Die neue Zeit. — Jak. Burchhardt, Die Kultur ber Renaissance in Italien, 4. Aufl., 2 Bde, Leipzig 1885; derselbe, Der Cicerone. Anleitung zum Genuß der Kunstwerte Italiens, 5. Aufl., 2 Bde, Leipzig 1884; H. Bölfflin, Die tlassischer Kunstewerte Italiens, 5. Aufl., 2 Bde, Leipzig 1884; H. Bölfflin, Die tlassischer Kunstebarstellungen, Leipzig 1897 ff.; Künstler-Monographien (f. oben eingangs); Knackliche Einzelbarstellungen, Leipzig 1897 ff.; Künstler-Monographien (f. oben eingangs); Knackliche Einzelbarstellungen, Ulgemeine Kunstegeschichte II, Leipzig 1900: Zimmermann, Das Zeitalter der Renaissone (in Verbindung mit Michaelson, Schottmüller, Brindmann); F. X. Kraus, Gesch. der christlichen Kunst, II, 2, 1, Freib. 1900; Dehio, Die Kunst bes 17. und 18. Jahrh., Leipz. 15 1900; Rosenwart, 2. Ausg., 3 Bde, Leipz. 1893 ff.; Muther, Gesch. der Malerei im 19. Jahrh., 3 Bde, München 1893 ff.

Die mittelalterliche Kunft ruht in der Tradition. Im Wechsel der Stile, im Aufgang und Niedergang des Könnens wird immer wieder die feste Verknüpfung sichtbar, 20 welche die Gegenwart in dem Zusammenhange mit der Vergangenheit hält. Wohl treten gegen Ende des Mittelalters überall Ansätze zu individueller und naturalistischer Gestaltung hervor, aber die ganze Art des mittelalterlichen Menschen und der mittelalterlichen Welchseit; ein Neues konnte nur auf dem Wege der Umwälzung oder des Bruches 25 kommen. Und so kam es auch. Im 14. Jahrhundert nämlich gelangt in Italien eine

Möglichkeit; ein Neues konnte nur auf dem Wege der Umivälzung oder des Bruches 25 kommen. Und so kam es auch. Im 14. Jahrhundert nämlich gelangt in Italien eine Weltanschauung zur Erscheinung und in raschem Siegeslaufe zur Herrichaft, beren Eigenart der Individualismus, die freie Durchsetzung der Berjönlichkeit ist. Sie proklamiert die Freiheit des Ich gegenüber dem Denken und der Sitte der Gesamtheit. In der Antoendung auf die Bolitik, die Wissenschaft, das allgemeine Kulturleben führte sie notwendig und einer robielen Michelen und Geschauft und Sitte der State der State eine

20 zu einer radikalen Abkehr von dem Bestehenden und Giltigen. Nirgends aber tritt ihre Birkung umfaffender, tiefer und glänzender hervor als in der Kunst. Sie löste diese von dem beengenden Herlommen, zerbrach die Schranken und wies dieselbe dahin, wohin sie gehört, in die künsulerische Phantasie. Aber diese Bhantasie war nicht gleich Willkür, sondern nahm ihre Erkenntnisse und Maßstäde aus der Natur. Natur und Individualis-26 mus, diese beiden Mächte walten jest in dem neu eroberten freien Gebiete künstlerischen

Schaffens. Die Führung hat die glanzvolle Republik Florenz. Bereits Giotto (geb. wahrscheinlich um 1266 — Wandgemälde in Affisi und Padua) kündet in seinem Streben nach schlichter Wahrheit und Wahrhaftigkeit die neue Zeit an, ja steht schon in ihr (Thode in Künstler-

Bahrheit und Bahrhaftigkeit die neue Zeit an, ja steht schon in ihr (Thode in Kümstler= 10 Monographien 1899); in Masaccio (gest. 1428) und Masolino (gest. um 1447) erscheint sie bereits in vollem Anzuge; der farbenfrohe frühere Mönch Filippo Lippi (gest. 1469) sührt die heilige Geschickte auf weltlichen Boden, ohne jedoch ihre Gestalten den Zauber religiöser Poesie verlieren zu lassen. Seine Schüler, sein Sohn Filippino Lippi (gest. 1504) und der ernstere, später ganz in den Banntreis Sabonarolas gekommene Sandro Boti-

- 45 celli (geft. 1510), gehen in seinen Spuren. Mit dem von einem großen monumentalen Buge beherrschten Domenico Ghirlandajo (geft. 1494) schließt die Frührenaissance in Florenz. In diesem inhaltreichen Leben und Streben kommt noch einmal, aber nicht ungebrochen, die Überlieferung zum Worte, in dem frommen Klosterbruder Giovanni da Fiesole, kurzweg Fra Angelico genannt (gest. 1455). An gewissenhafter Sorgfalt, in der
- jole, kurzweg Fra Angelico genannt (gest. 1455). An gewissenbafter Sorgfalt, in der fole, kurzweg Fra Angelico genannt (gest. 1455). An gewissenbafter Sorgfalt, in der 50 Gabe, die feinsten Schwingungen der Seele zum Ausdruck zu bringen, und in dem Verftändnis, frommen Sinn und Herzensreinheit im Bilde wiederzugeben, überholt ihn niemand. Doch hat auch die neue Zeit je länger, desto mächtiger auf ihn gewirkt. Er blickt rückwärts und vorwärts (Beissell, Fra Angelico da Fiseole, Freiburg 1895). Das Kloster S. Marco in Florenz enthält eine Summe seiner Wandmalereien (Vict. Schulze, Das 55 Kloster S. Marco in Florenz, Leipzig 1888).

In die neue Strömung geht auch Umbrien ein, doch mit einer gewiffen provinzialen Referve. Länger wirken hier mittelalterliche Empfindungen nach. Einflußreich steht hier Biero dei Franceschi (gest. 1492), dessen bedeutender Schüler der große Dramatiker Luca Signorelli ist (gest. 1523 — die eschatologischen Malereien zu Orvieto). Während jedoch 60 bei diesem noch die Florentiner nachtlingen, ist Bietro Verugino (gest. 1524), bekannt als Lehrer Raphaels, ein echter Repräsentant der umbrischen Schule, deren Eigentümlichkeit er in seinen älteren, warm empfundenen und sein abgemessenen Darstellungen zum Ausdruck brachte. Oberitalien fand in Andrea Mantegna (gest. 1506) einen Meister von tiefem Verständnis für die Antike und lebensvoller, dramatischer Charakteristik dis zu derbem Realismus (Pietä in Mailand), und in Venedig entsaltete Giovanni Bellini (gest. 1516) 5 in seinen Gemälden einen unübertrossenen Zauber von Licht- und Farbenwirkung. In seinen Werken bewährten sich die Vorzüge, welche die damals durch Antonello da Messian in Istalien eingeführte niederländische Ölfarbenmalerei gewährte.

Auf diesem neubearbeiteten Boben erhebt sich die Hockrenaissance. Florenz verliert seine Vorherrschaft in der Aunst an Rom. Aus der freien, mannigfaltigen und erfolge 10 reichen Bewährung im Zusammenhandeln von Ersahrung der Wirklichteit und künstlerischem Empfinden erwächst eine auf das Monumentale, Erhabene und Vornehme gerichtete Stimmung, welche mehr als vorher der Erreichung der Schönheit und zwar vor Allem der Schönheit des menschlichen Körpers zustrebt. Die vollendete Romposition, die ungehinderte Ausprägung der Bewegung erscheinen jetzt wertvoller als der Reiz der Farbe. Die höchsten 15 Aufgaben werden gedacht und ausgeführt. Die Künstler empfinden sich als hohe Führer der Menschliche und geschliche Herren bewerben sich um sie. In diesen neuen zielen, welche die Gegenwart hoch über die Vergangenheit hob, in welcher sie doch tief wurzelte, sühlte man sich in Gesstevenandtschaft mit der Antile, erweckte sie und machte sich ihr zum Jünger, ohne die eigene Art dabei zu verlieren. In drei Männern gipfelt 20 biese Hockrenzissanze bar Lienardo da Binci (gest. 1519), Raphael Santi (gest. 1520) und Richelangelo Buonarroti (gest. 1564).

Lionarbo hat im Refektorium von S. Maria delle Grazie in Mailand dem hl. Abendmahl eine künstlerische Birklichkeit gegeben, die unerreicht ist (E. Franz, Das hl. Abendmahl des Lionardo da Binci, Freiburg 1885). Aus Raphaels unerschödpflicher Bhantassie 25 erstanden in langer Reihe wunderbare Schöpfungen, deren Inhalt Maria dald in jungfräulichem (Madonna del Granduca), dald in mütterlichem (Madonna della Sedia; Madonna Sistina in Dresden) Liebreiz, die hl. Geschichen in schöner Bahrheit (sog. Bibel Raphaels in den Loggien und die Teppiche), die weltbeherrichenden Mächte (Disputa, Schule von Athen, Poessen) Liebreiz, die hl. Geschichte in schöner Bahrheit (sog. Bibel Raphaels in den Loggien und die Teppiche), die weltbeherrichenden Mächte (Disputa, Schule von Athen, Poessen) Liebreiz, die hl. Geschichte der Phoche in der Farnessen veligiösen zahlreiche weltliche Gegenstände (Portraits, Geschichte der Phoche in der Farnessen) bilden, bis ste in der untvergleichlichen Verklärung Christi (Justi, Die Verklärung, Gemälde Raphaels, Leipzig 1870), in höherem Tone ausklangen. Der ganze Sturm und Drang der Renaissance, ein gigantisches, ein allen Hindernissen von gewachsenes Bagen und ein immer auf das Größte gerichteter Sinn charasterissen von gewachsenes Bagen und ein immer auf das Größte gerichteter Sinn charasteristieren den gewachsenes Magen und ein immer auf das Größte gerichteter Sinn charasteristieren den gewachsenes Magen und ein immer auf das Größte gerichteter Sinn charasteristieren ben gewachsenes Magen und ein immer auf das Größte gerichteter Sinn darasteristieren ben gewachsenes Magen und ein immer auf das Minerval. Jm Stile eines grandiosen Eposs malte er die Urgeschichte der Minerval. Jm Stile eines grandiosen Epos malte er die Urgeschichte der Minerval. Jm Stile eines grandiosen Epos malte er die Urgeschichte der Minerval. Jm Stile eines grandiosen Epos malte er die Urgeschichte der Minerval. Berlin 1890; A. Springer, Raffael und Michelangelo, 2 Bbe, 3. Aufl., Berlin 1895; Justi, Michel

Bon biefen Männern gingen, sei es in Einzelwirkung, sei es in Gesamtwirkung, 45 Einflüffe durch ganz Italien. Nur in Venedig verblieb man auf den Wegen, welche Bellini gewiesen. Die hohen Aunstübeale der Rlassiflichter der Nenaissance vermochten nicht die Venetianet aus dem engeren Areise der Wirklichteit herauszubrängen, aber es gelang ihnen, in dieser Selbstüchtigten und die Farbenwirkung zu einer Mannigfaltigkeit und Vollendung zu steigern, welche einen mächtigen Eindruck übte. Giorgione (gest. 1510), Palma so Vercchio (gest. 1528), vor allem aber der produktive Tizian (gest. 1576 — Zinsgroßen in Dresden) repräsentieren in aufsteigender Linie diese wirkungsvolle Vertuosität. Der letzte bedeutende Vertreter der venetianischen Schule ist Paolo Veronese (gest. 1588 — Gastunahl bei Simeon, Venedig). Abseits von dem Venetianer steht der große, der Schule von Ferrara-Bologna angehörende Correggio (gest. 1534).

Die Renaissance stellte den Künfilern monumentale Aufgabe auf dem Gebiete ber Frestomalerei. Ihre größten Schöpfungen liegen in diesem Kreise. Wenn hierin ein gewisser Jusammenhang mit dem Mittelalter besteht, so ist eine neue Erscheinung die weite Verbreitung der Tafelmalerei. Dafür ist die Renaissance bahnbrechend geworden.

Unabhängig von Italien entwickelte sich in den Niederlanden im Verlaufe des 60

15. Jahrbunderts auf einem, durch ein kräftiges, vorwärtsfirebendes Bürgertum frucht= baren Boden eine Malerei, die zwar an Formenschönheit hinter der italienischen Renaissance zurückbleibt, aber in scharfer Beobachtung und liebevoller Aufnahme der Mirklichkeit ihr gleichkommt und an Farbenschönheit sie weit überholt (Bauters, Die plämische Malerei, 5 beutsch Leipzig 1893). Die hier zuerst zu höherer Technik ausgebildete Olmalerei gewährte ein einzigartiges Mittel, dem Farbenverständnis zum Ausdruck zu verhellfen. Ohne daß wir über die ältere Geschichte dieser Malerei etwas Genaueres wiffen, tritt fie uns in den beiden Brüdern Hubert (gest. 1426) und Jan van Eyd (gest. 1440) aus Maaseyd bei Mastricht in glänzender Entfaltung entgegen. Der Genter Altar (Teile in Gent, Brüffel, 10 Berlin, vollendet 1432), an dem vorzüglich Hubert beteiligt ift, zeigt diefe Eigentümlich= keiten in vollendeter Ausprägung; die reiche Skala der Stimmungen, die in himmlische Freude und seeligen Frieden ausklingen, die Fülle der Gestalten, die alle in der Wirklich= teit wurzeln, ohne darin sich zu begrenzen, die lieblichen, in weite Fernen gezogenen Landschaftsbilder find in die herrlichste, in wunderbarem Reichtum fpielende Farbenharmonie 15 gefaßt (Dürer: "ein überlöftlich, hochverständig gemähl."). Diese flandrische Schule wurde nach dem Tode Jan van Epcks überholt durch die bradanter, welche der Franzose Roger van der Weiden (gest. 1464) zu Ansehen brachte, den gewisse Rüge mit den van Epcks verbinden, aber ein starkes Pathos und eine gewisse Herbigkeit andererseits von ihnen scheiden. Unter seinem Einflusse steht der Deutsche Hans Memling (gest. 1495 in 20 Brügge), der im Jüngsten Gericht zu Danzig eine hochdramatische Wirkung erzielte. Mit der Tafelmalerei erreichte in den Niederlanden die Miniaturmalerei durch saubere Technik, zierliche Ausführung und phantasievolle Ornamentik die höchste Stufe der Entwickelung. Im 16. Jahrhundert machen sich italienische Einflüsse in steigendem Maße geltend, neben welchen jedoch eine einheimische Schule (Quinten Maffps, Pieter Brueghel b. A., Lucas 25 van Leyden) die alten Überlieferungen würdig festhält. Der niederländische Einfluß brängte auch nach Deutschland vor und erreichte zunächst Köln. Auch in der in Kolmar fich sammelnden oberrheinischen Schule gewann er Boden,

boch ihr Haupt, Martin Schongauer (gest. 1491), befreite sich auf dem Wege liebevoller Versentung in die Natur aus der Abhängigkeit von Roger van der Weiden und bildete so sich eine durch Erfindung, Tiefe und Innigkeit charakterisierte wirkungsvolle Eigenart aus. Die schwäbische Schule fand in dem Ulmer Bartholme Zeitblom (gest. nach 1517) einen schlichten, wahren und vornehmen Künstler von großer Wirkung und gar in dem Augs=

burger Hans Holbein d. A. (gest. 1524) einen zwar nicht tiefen, aber dramatischen, Wahr= heit und Schönheit vereinigenden, in seiner späteren Entwickelung von der italienischen 85 Renaiffance beherrschten Vorläufer einer neuen Zeit beutscher Runft, wie in seinem Zeit= genoffen und Landsmanne Hans Burgkmair (gest. 1531). Die fränkliche Schule mit Mirn= berg als Mittelpunkt nimmt zwar in der Bildnerei den ersten, in der Malerei dagegen nur einen mittleren Rang ein (Michel Wolgemut, gest. 1519).

In der ersten hälfte des 16. Jahrhunderts entfaltet sich die deutsche Malerei zur so höchsten Blüte, und zwar wesentlich aus eigener Kraft und ohne ihre Eigenart aufzugeben. In den Vordergrund treten jetzt der Rupferstich, eine deutsche Erfindung (Friedr. Lippmann, Der Rupferstich, Berlin 1893) und ber Holzschnitt (C. v. Lüzow, Geschichte des deutschen Rupferstiches und Holzschnittes, Berlin 1891); fie ftellen fich gleichwertig neben die Malerei. Hier set epochemachend Albrecht Dürer ein. Geboren am 21. Mai 1471 in Rürnberg 45 als Sohn eines Goldschmiedes, erhielt er in ber Berkhätte Bolgemuts die erfte Ausbildung in der Malkunft (1486-89), ging dann auf die Wanderschaft, die ihn westlich nach dem Elsaß, süblich bis Basel führte (1490—1494), und suchte dann, nachdem er sich inzwischen mit Agnes Frey einen Hausstand gegründet, Venedig auf (1494/95). Diese

- Reife gab ihm mächtige landschaftliche Anregungen, durch die er ber eigentliche Schöpfer 50 des bis dahin nur accefforisch und schematisch behandelten Landschaftsbildes wurde, während bie Einwirkungen italienischer Runft geringfügig waren. Sein erstes großes Bert, 15 Holzschnittblätter zur "heimlichen Offenbarung Johannis" 1498 (darin als ein Hauptblatt bie "Apotalpptischen Reiter") stellten sein auf gludliche Erfassung ber Wirklichkeit
- und dramatische Gestaltung gerichtete Meisterschaft zuerst heraus. Die seit 1504 auss 55 gegebenen 20 Bilder des "Marienlebens" (darunter Geburt der Maria, Ruhe in Ägppten und Abschied Jesu von feiner Mutter) zeigen seine einzigartige Gabe poesievoller, tief empfindender Kleinmalerei in Verbindung mit ganzem Verständnis für große Vorgänge. Dazwischen fallen die Anfänge der Paffionsholzschnittfolgen. Das Leiden Christi beschäftigte seine kunstlerische Phantasie fortbauernd, weil es ihm ein wertvolles Stud seines eo religiöfen Besitzes war. In der "Großen Bassion" (12 Holzschnitte, abgeschlossen 1511)

Malerei

1

۱

wird die durch die populäre Auffaffung und die geiftlichen Schauspiele veranlaßte Derb= beit der vollen Würdigung hinderlich, auch ist die Zeichnung des Künstlers durch den Holz= schneider oft verborben, dennoch erweist sich ver gengenning obs stanstatte vatur ven Hors' fcneider oft verborben, dennoch erweist sich der mächtige bramatische Zug, der das Ganze trägt, äußerst wirkungsvoll. Die "Kleine Bassion" (37 Schnitte in kleinem Format, ab-geschlossen und erstrebt schlichte Erzählung. Die "Rupferstückpassion" (16 kleine Blätter, 1507—1513) bemüht sich erfolgreich um harmonische, milde Abstimmung. Die "Grüne Passion", 12 mit Feder und Vinsel in Helldunkel auf grünem Grunde ausgeführte Zeich= nungen (1504, Albertina in Wien) geht in derselben Richtung. Eine fünste, auf der niederländischen Reise begonnene Serie tam nicht zum Abschluß. Das unausgesetzte Ringen Dürers, 10 für die von ihm in der Tiefe feines religiöfen Empfindens erfaßte Passion die entsprechende Form zu finden, führt ihn zu immer vollendeter Gestaltung dieses Stoffes. Mit diesen Holzschnittwerken abelte er zugleich die Technik des Holzschnittes, der bis dahin nur für niedere Dienste in Anspruch genommen und auf die Ergänzung durch die Farbe angewiefen war. Jest gewann er volle Selbstiftändigkeit. Dasselbe gilt vom Rupferstich, für 15 den der Umstand vorteilhaft wurde, daß Zeichner und Stecher hier eine Berson waren. In der Abtönung von Licht und Schatten in Verbindung mit lebenswahrer Erfassung von Licht und Schatten Zu der Berbindung mit lebenswahrer Erfassung zählen : Wirklichkeit erzielte Dürer die höchsten Eindrücke. Zu den hervorragenderen Stücken zählen : ber verlorene Sohn, Madonna mit der Meerlage, der hl. Eustachius, Adam und Eva, Christus am Rreuze (1508), ferner die drei Meisterstiche (1513/14) Ritter, Tod und Teusel 20 (der miles christianus), Hieronymus im Gehäufe, unübertroffen durch die Lichtwirtung, und Melancholie (bie forschende Wiffenschaft); endlich der hl. Antonius in Andacht. Auch hat Dürer das Rupferstichportrait geschaffen. Seine gestochenen und gemalten Bildniffe zeichnen fich burch Bahrheit und Sorgfalt aus (Melanchthon, Birtheimer, Albrecht von Mainz, Friedrich d. Weise, Holzschuber, Jatob Muffel, Selbstportraits). Damit find auch 25 seine Gemälde (Adam und Eba in Madrid, Allerheiligenbild in Wien, Anbetung der Rönige in Florenz) charakterisiert, vor allem sein lettes großes Bild: die sog. vier Temperamente ober bie vier Apostel, nämlich Baulus, Johannes, Martus, Betrus, in welchem er zugleich seine ebangelische Gesinnung offen bezeugte. Denn wie er bas Auftreten Luthers freudig begrüßte und in Melanchthon einen persönlichen Freund fand, so ist er bis zuletzt 20 auf seiten der Reformation verblieben. Ein zweiter Aufenthalt in Benedig (1505 bis 1507) hat nicht vermocht, seine deutsche Art zu trüben, ebensorvenig eine niederländische Reise (1520—1521). Rach kurzer Krankbeit starb er am 6. April 1528 in einem Alter

von 57 Jahren. In Dürer sind der Künstler und der Mensch eins. Wie man von seiner Persönlich= 205 teit den vollen Eindruck der Aufrichtigkeit und Bahrhaftigkeit empsängt, so war auch seine Runst Wirklichkeit und Bahrheit. Sie dazu zu machen, mußte ihm um so leichter werden, da in ihm das tiefste Verständnis für die bunte Mannigsaltigkeit der Erscheinungswelt lebte. Das Moment der Schönheit stand bei ihm hinter der Bahrheit zurück, daher schlt seinen Schöpfungen das unmittelbar Gewinnende der Italiener. Doch ist seinen Empsihung. Ein hervortretender Jug seines künstlersichen Schäffens ist der untermübliche Drang sich weiter zu bilden. Er kennt kein Musruhen. Er satte seinen Runst als einen gottgelesten Beruf. Daher kann er als Rünstler nicht verstanden werden in Absehen von seiner Religiosität. Die aus dem elterlichen Hauft verstanden werden in Absehen von seiner Steingen bestourtretender gum Relektieren über Runsttweiten und Geheimnissen Schöpting weiter gewisse und schloß satte seinen getigtesten Beruf. Daher kann er als Künstler nicht verstanden werden in Absehen von seiner Religiosität. Die aus dem elterlichen Hauft gewesen, an der wir satte schönget uns bewusster Bestig und sollte schafter über Runsttheorien und Geheimnissen Berugelium auf. Eine gewissen weissen weit und tief dem neu vertündigten Evangelium auf. Eine gewissen weissen weissenssen, an ber wir satt den Brögten im so Gebiete ver können wie die Zeitgenossen, an der wir satt den Größten im so Gebiete ver Runst zur Seite gestellt werden (Mar Thaussing, Dürer, 2. Aufl., Leipig 1884, grundlegend; Ant. Springer, Allbrecht Dürer, Berlin 1892; besonders M. Juder, Allbrecht Dürer, Halle 1900 in den Schriften des Verlin 1892; besonders M. Juder, Allbrecht Dürer, Salle 1900 in den Schriften des Verlin 1892; besonders M. Juder, Allbrecht Dürer, Balle 1900 in den Schriften des Verlin 1892; besonders M. Juder, Allbrecht Dürer, Salle 1900 in den Schriften des Verlin 1892; besonders M. Juder, Allbrecht Dürer, Balle 1900 in den Schrifte

Von Dürer gehen aus, entfernen sich aber von ihm durch Vorliebe für derbe Stoffe 55 und volkstümliche Gestalten die in die anabaptistische Bewegung verwickelten "drei gottlosen Maler" Georg Pencz, Hans Sebald Beham und dessen jüngerer Bruder Barthel Beham, alle drei wichtig für die Geschichte des Rupserstiches (Lippmann a. a. D. S. 88 st.). Auch in der oberrheinischen Schule sind Dürersche Sinstümer, so in Matthias Grünewald (gest. um 1529), der aber andererseits durch seinen rücksichsen Realismus, 60

feine Richtung auf leidenschaftlichen Ausdruck und den vorwaltend malerischen Charakter seiner Runst ("ber beutsche Correggio") eine selbstständige Erscheinung darstellt. Ihm nahe ver-wandt ist Hans Baldung, gen. Grien (gest. 1545), dessen Eigenart besonders in seinen Holzschnitten (die drei Heren, Christus am Rreuze) heraustritt. Mit Dürrer sowohl wie 5 mit Grünewald steht in Zusammenhange Albrecht Altborfer, das Haupt der Regensburger Schule (gest. 1538), der Vertreter einer "liebenswürdigen Romantit".

Die Richtung der schwäbischen Schule auf Berührung mit der italienischen Renaissance und die Erhebung überhaupt der beutschen Runst zu einer deutschen Renaissance vollendet sich in Hans Holbein d. J. Geboren 1497 in Augsburg als Sohn des obengenannten 10 Hans Holbein und in dem Atelier des Baters ausgebildet, schuf er sich zuerst in Basel eine Stätte seiner Wirksamkeit, weilte darauf zwei Jahre (1526-1528), ausschließlich mit Bildnismalerei beschäftigt, in England, kehrte dann nach Basel zurück, um ach kurzer Zeit (1529) wirdersonen England, kehrte dann ach Basel zurück, um ach kurzer Zeit (1532) wiederum England aufzusuchen, wo eine Fulle von Aufträgen an ihn tam. Er ftarb 1543 in London an der Peft. Sein fittliches Leben zeigt dunkele Fleden; er war 15 ein internationaler Abenteurer, fubl, von tieferen Empfindungen unberührt. Sein Runftideal entbehrte des ethijchen Inhaltes. Dem gegenüber aber steht die unübertreffliche Befähigung, bie Dinge in ihrer wirklichen Erscheinung aufzufassen. Daber seine Bedeutung als Bildnismalerei (Erasmus, Bonifazius Amerbach, Erzbischof Warham, Georg Gisze, seine Familie); er suchte nur die Berson selbst in ungebrochener, von keinem Gebanken des Dar= 20 ftellenden berührten Birklichkeit. Dazu kommt seine auf deutschem Boden einzigartige koloristische Begabung. In der "Madonna des Bürgermeisters Meher" (1525—1526) schuf er ein Meisterwerk, das ebenbürtig neben den "Vier Aposteln" Dürers steht. In jeinen Passionsdarstellungen andererseits schreitet er weit über die "Große Passion" dis zum abstoßendsten Naturalismus fort; es fehlt jeder Kontakt zwischen dem Stoffe und 25 ben religiös ziemlich indifferenten, obschon protestantisch bestimmten Künstler (Christus im 28 ben teigws zieming invisjerenten, volgon procenaning verummten schnitter (Eytifus im Grabe, Basel). Dagegen trifft er mit feinen 94 Jllustrationen zum AT in schlichter Erzäh-lung vortrefflich den epischen Ton. Auf seite der Reformation stehend, hat er hiermit, ferner in Einzelholzschnitten wie "Der Ablasträmer" und "Christus das wahre Licht", dann in der satierischen Bassion, in welcher Mönche und Pfassen als Richter und Senter Christis so auftreten, den neuen religiösen Iveen Förderung verchasste. In gewissem Sinne gehören hierher auch seine Totentanzbilder (45 Blätter, entstanden gegen 1525, veröffentlicht Lyon 1529) walche die Net Verschut und verschut im generatischer 1538), welche bie Allgewalt des Tobes mit erschredenber Babrheit in großer bramatifcher, abgerundeter Gestaltung zum Ausbruck bringen, nicht ohne bestimmte Tendenz gegen die berrichende Rirche und bie oberen Gefellichaftstreise (Ausgabe von Lippmann, Berlin 1878;

85 Hirth, München 1884). Auch mit tunftgemerblichen Arbeiten beschäftigte fich Holbein, wie überhaupt seine künstlerische Dätigkeit in die Weite ging. Wenn Dürer noch Zusammens-hänge mit der Uberlieferung aufrecht erhält, so hat Holbein gänzlich damit gebrochen und in einer Verbindung des Deutschtums mit dem Geiste der italienischen Renaissance eine neue Epoche eingeleitet. Un Farbe und Formenschönheit überholt er Dürer, steht aber

neue spowe eingeretter. an garoe und gormenjagongett uverhott er Durer, steht aber 60 an Tiefe, Ivengehalt und Volkstümlichleit hinter ihm zurück (U. Woltmann, Holbein und feine Zeit, 2. Aufl., 2 Bbe, Leipzig 1874 ff.). Ein Vermittler oberdeutscher Kunst nach den sächsischen Ländern war Lukas Cras-nach d. A. aus Kronach in Oberfranken, den Friedrich d. W. 1505 als Hofmaler nach Wittenberg berief, wo er in angeschener Stellung — er war zweimal Bürgermeister — 45 lebte. Ein treuer Anhänger der Reformation und des kurfürstlichen Hauses, hat er durch Portraits der Reformatoren und fürstlicher Herren edangelischer Gesinnung, durch biblische Richer und furstlicher Serren edangelischer werdenschaften der Schlicher Ausschlassen und fürstlicher Serren edangelischer und kurch biblische

- Bilder und sonstige Darstellungen von bestimmter religiöser und kirchlicher Tendenz (die Rreuzigung Chrifti in ber Stadtfirche zu Weimar, Geseh und Evangelium in Schneeberg,
- Bassionale Christi und Antichristi, Bapstesel) sein kunstlerisches Können in den Dienst ber 50 Richenerneuerung gestellt. Seine älteren Arbeiten sind frisch und farbenwirksam und strablen oft eine tiefe Empfindung aus, später ist er durch ein Ubermaß von Aufträgen und anderweitige Beschäftigungen zu handwertsmäßigem Betrieb mit Gehilfen übergegangen. "Tüchtiges leistete er im Bildnis; wohl darf er auch hier nicht mit Dürer ober Holbein verglichen werden, da sein Auge weder den Tiefblick Durers noch die malerische Empfäng=
- ss lichkeit Holbeins hatte, aber seine schlichte Auffassung, seine sichere Hand waren recht dazu angethan, einsache, ungebrochene Raturen in echter Treue wiederzugeben" (Janitschet). Die Unterschiede find im einzelnen jedoch groß. Das Meiste unter den zahllosen Portraits ift handwertsmäßige Maffenarbeit. Seine weiblichen Bildniffe entbebren fast immer ber Individualität. Cranach ftarb 1553 in Weimar (Lindau, L. C., ein Lebensbild aus dem 50 Zeitalter der Reformation, Leipzig 1883; L. Grote, L. C., der Maler der Reformation,

Dresden 1883). In den späteren Geleisen seines Baters wandelt sein Sohn Lukas Granach d. J. (gest. 1586).

3m 17. Jahrhundert tritt infolge des wirtschaftlichen Niederganges in der Gesamt-3m 17. Jahrpundert tritt inplige des wirspagitugen steverganges in der Geganti-entwickelung Deutschlands überhaupt ein starker Rückgang der Malerei ein, der sich bis gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts fortjetzt. In Daniel Chodowiedti (1726—1801) 5 fand sich wieder ein scharssiehender, humorbollen Rünstler, der zwar großen Aufgaden nicht gewachsen war, indes in der Kleinmalerei des bürgerlichen Lebens eine glückliche Hand hatte. Der in der Litteratur und in der Runstforschung (Windelmann) in der zweiten Hälfte des Sabrhunderts erwachende Rlafficismus (Raphael Mengs, Angelika Rauffmann, Bilhelm Tifchbein, Jatob Asmus Carftens) behauptete fich bis tief in bas folgende Jahr= 10 hundert hinein und erzielte besonders in der Landschaft Erfolge (Joseph Roch gest. 1839; Karl Rottmann gest. 1850, Friedrich Preller gest. 1878), aber der Umschlag der Stim-mung, die in Goethe ihren Haupthalt hatte, wurde ihr verhängnisvoll. Aus der Romantik erwuchs ihr als Gegner eine Auffaffung und Malweise, die im Mittelalter ihre Ideale suchte und mit Vorliebe an die vorraphaelische Malerei anknüpfte. Diese sog. Nazarener 15 (der Konvertit Friedrich Overbeck, geft. 1869, Phil. Beit, geft. 1878, Joseph Führich, geft. 1876, Eduard Steinle, geft. 1886), unter deren Einwirfungen auch die eigentlich protestantischen Maler Karl Gottfried Pfannschmidt (geft. 1887), Bernhard Plockborft (geb. 1825), Heinrich Hofmann (geb. 1824) stehen, während Beter Cornelius (gest. 1867 — Kartons für den Campolanto in Berlin) und Julius Schnorr von Carolsfeld (geft. 1872 — Bilderbibel) 20 und 2B. Steinhaufen nur lofe bamit zusammenhängen, haben eine vertiefte Ausprägung des religiösen Innenlebens oft gludlich erreicht, aber im allgemeinen ist ihre Auffassung der heiligen Geschichte und ber religiösen Stoffe überhaupt schwächlich, sentimental und unwahr. Eine gesunde, allerdings zuweilen in das Extrem überspringende Gegenwirtung, welche auf geschichtliche Wahrheit ausging, ist neuerdings erfolgreich bervorgetreten und 25 hat u. a. in Ebuard von Gebhardt in Düffeldorf (geb. 1838, vgl. Schaarschmidt, Ed. v. Gebhardt, München 1899) und in hervorragender Weise in Fritz v. Uhde in München (geb. 1848) Geltung erlangt. Sie bildet aber nur einen Ausschnitt aus einer mächtigen Vorwärtsbewegung der Malerei überhaupt, deren hohe Bedeutung durch einzelne Verirrungen nicht geschmälert werden tann. 80

Im Gegensatz zu Deutschand hielt sich in Italien im 17. und 18. Jahrhundert die Malerei auf einer gewissen Söke. Ivealismus (Guido Reni gest. 1642: Aurora in Balazzo Rospigliosi zu Rom, Eccehomo in Dresden; Carlo Dolci gest. 1686: hl. Cäcilie in Dresden) und Realismus (Carabaggio gest. 1609; Spagnoletto gest. 1656) gehen nebeneinander oder treuzen sich. Dagegen erreicht in Spanien die Malerei im 17. Jahrhundert überhaupt so erst die volle Entsaltung ihrer klassissen Verständnis bestimmt wird, eine erstaunliche Technis und ein außergetwöhnliches toloristischen Sigenart, welche durch eine erstaunliche Technis und ein außergetwöhnliches toloristischen Sigenart, welche durch eine erstaunliche Technis und ein außergetwöhnliches toloristischen Sienners im Bildnis entsaltet, steht sein jüngerer Belasquez (gest. 1660), dessen Talent sich besonders im Bildnis entsaltet, steht sein jüngerer Beitgenosse, der für schwärmerisch religiöse Stoffe empfängliche, von echt spanisch-tatholischer glühender Religiosität erstüllte Murillo (gest. 1682) ebenbürtig zur Seite (Bissonen, Ron= 20 zeptionen, Heissen, Madonnen). Auch die französsen, im Geiste bes Klassissus ichassen Bertreter, von dem die Landschassaltige Impulse empfängt, um bald darauf in Ilaude Lorrain (gest. 1682), dem Klassisse Impulse empfängt, um bald barauf in Slaude Lorrain (gest. 1682), dem Klassisse Impulse empfängt, um bald barauf in Slaude Lorrain (gest. 1682), dem Klassisse Impulse entes fandichast, sich Antoine Batteau (gest. 1721).

In den Niederlanden überholte die Malerei im 17. Jahrhundert mit einer ganzen Reihe großer Künftler nicht nur ihre eigene Bergangenheit, sondern gewann zugleich auch eine hervorragende Stellung in der Geschichte der Runst überhaupt. Die vlämische Schule (Belgien) hat als lulturelle Unterlage die Mischung germanischen und romanischen Volks= 60 tums und einen pruntvollen, sinnenfälligen, spanisch-jesuitischen Ratholicismus. Darin ruht die Eigenart ihres großen Meisters Peter Paul Rubens (geb. 1577 aus einer konvertierten reformierten Familie und in einem Jesuitenkolleg erzogen, gest. 1640 in Antwerpen). Er zählt zu den größten Roloristen; mit einem hohen Schönheitsgeschuhl verbindet sich gern ein Zug ins Sinnliche, ja Fleischliche bis zum Gemeinen ein. Seine zahlreichen religiösen Darftellungen (am betanntesten die Bis zum Gemeinen ein. Seine zuknieden religiösen Darftellungen ausgezeichneter Schüler ist Antonius van Dyck (gest. 1641 in London), in seinen religiösen Weisten weich und stimmungsvoll. Mit Borliebe ber 60 wegen sich in ben unteren Bolksschichten, besonders in bäuerlichem Kreise, Dab. Teniers ber Jüngere (gest. 1690) und Abrian Brouwer (gest. 1638).

Demgegenüber wurzelt die durch eine andere Geschichte gesührte holländische Malerei in Germanentum und Brotestantismus mit einem durch die nationale und reformierte 5 Eigenart verursachten Einschlag von Nüchternheit. Die Freude an der Natur besähigt sie vorzüglich für das Portrait und die Genre- und Landschaftsmalerei. Die religiöse Geschichte wird gern in die Gegenwart hineingenommen und verliert dann wohl an Hoheit. Diese naturalistische Neigung findet ein glückliches Gegengewicht in dem zur höchsten Ausbildung geschrten Helbunkel, welches einen poesievollen überirdischen Schimmer ausbreitet. Für die

- 10 religiöfe Malerei kommt im Grunde nur in Betracht Rembrandt Harmensz van Reijn (geb. 1606 zu Leiden, geft. 1669 zu Amfterdam), in dem die holländische Kunst gipfelt. Seine zahlreichen biblischen Darstellungen sind in schlichter Lebenswahrheit erfaßt und durch Umsetzung der Vergangenheit in Land und Leute seiner Zeit dem Verständnis unmittelbar nahe gebracht. Allerdings gerät er auf diesem Wege zuweilen ins Alltägliche und Getwöhn=
- nahe gebracht. Allerdings gerät er auf die er aus bielem Wege zuweilen ins Alltägliche und Getwöhn-15 liche, aber in der Regel versteht er, den höheren Indalt festzuhalten und mit mächtiger malerischer Wirtung vorzusühren (Jesus in Emaus, Paris; Rückehr des verlorenen Sohnes, Betersdurg). Neben biblischen Stoffen beschäftigte ihn in erster Linie die Bildnismalerei (die Anatomie, die Nachtwache, die Staalmeesters), in der seine Größe noch unmittelbarer sich ausspricht. In der Raditwache er Unerreichtes. Mit den Jahren vertieft und
- 20 İlárt fich seine Kunst zu Ernst und Ruhe. Auf die mächtigen Nachwirkungen Rembrandts im 18. Jahrhundert solgte am Anfange des 19. Jahrhunderts der französchiche Klassicismus, der neuerdings, wie auch sonst, durch eine geschichtliche Auffassung abgelöst ist.
- In England beginnen erst gegen Ausgang des 18. Jahrhunderts die ersten beachtens-25 werten Versuche einer einheimischen Malerei (William Hogarth, gest. 1764; Josua Repnolds, gest. 1792). In der Folge erreichte die Landschaftsmalerei eine ansehnliche Ausbildung (Turner gest. 1851). Eine den Nazarenern verwandte Erscheinung stellen die sog. Präraffaeliten vor, welche jedoch ihre Ausgabe tiefer erfassen als jene, indem sie vor allen Wahrheit und Schlichtheit sich als Ziel stellen (Rosetti, Millais, Burne-Jones). Daneben 20 gehen andere Strömungen.

Überhaupt hat der moderne erleichterte Verkehr die nationalen Eigentümlichkeiten und die scharfen Gruppierungen in der Malerei start verwischt und neben träftigen internationalen Strömungen den Eklekticismus breit entfaltet. Wir stehen zur Zeit vor einem unruhigen, von den mannigsaltigsten Kräften und Zielen bewegten Werden, in dem zwar 25 underlierbare Gewinne bereits erzielt sind, dessen letzte Ausgänge aber noch im Dunkel

liegen. Die religiöse Malerei ist in diesen Prozes durchaus beschlossen und an die Wechsel= fälle desselben gebunden. Wo man versucht hat, sie herauszulösen und als eine eigene Größe selbstständig zu behandeln, ist es ihr nicht zum Segen, sondern zum Unsegen geworden. Bictor Schulze.

 Mallet, Friedrich Ludwig, geft. 1865. — Litteratur: D. herm. hupfeld, Prof. in Halle: Friedrich Ludwig Mallet. Ein Bild zur Erinnerung, 1865. B. Heurer, Paftor in Rinteln: Zur Erinnerung an Friedr. Ludw. Mallet. Eine biographische Charatteristik 1866. C. A. Wilkens, D. der Theologie und Dr. der Philosophie, ref. Pfarrer zu Wien: Friedrich Mallet, der Zeuge der Bahrheit, 1872. — Dazu viele Erwähnungen in damaligen und späteren 45 Schriften.

F. L. Mallet, D. ber Theologie und Pastor zu Bremen, ein hochbegabter, gefeierter Prediger und geist- und gemütvoller Schriftsteller. Er war geboren am 4. August 1793 zu Braunfels bei Wetslar und entstammte väterlicherseits einer französischen Familie aus ber Aubergne, die während des österreichischen Erbfolgekrieges in der Verson seines Großso vaters nach Deutschland gekommen war. Mallets Bater belleidete das Amt eines Kammersekretärs beim Fürsten von Solms-Braunfels, seine Mutter war aus deutschem Blute. Die Jugend siel in die damaligen Kämpfe mit Frankreich, doch wurde er ihnen zunächst entzogen, da sein Bater früh starb und der dortige Prediger, hermann Müller aus Bremen, bei seiner Wahl nach der Heimat den 16jährigen Jüngling mit dahin nahm. Hier wurde sihm ein neues und dauerndes Daheim. Er vollendete seine Schulzeit und bezog 1811 die Universität, zuerst das heimatliche Herborn, dann Tübingen, auf welchem noch der Segen des alten Hietismus ruhte. Mallet stavo abbringen können. In seine Studienzeit

fiel bie beutsche Erhebung. Er machte als Freiwilliger unter ben Naffauern ben Feldzug

Mallet

nach Frankreich mit und kehrte im Frühling 1814 nach Tübingen zurüct. Noch einmal rief ihn 1815 Napoleons Rückkehr zu den Waffen, aber die baldige Bestegung des Erbfeindes ließ es nur für kurze Zeit sein. Der Jüngling vollendete seine Studien und kam in demselden Sommer nach Bremen, wo er examiniert wurde. Seine erste Stelle erhielt er als Hilfsprediger dasselbst bei dem altersschwachen Bastor Buch an der vorstädtischen 5 St. Michaeliskurch (13. Dezember 1815), nach dessen Bastor Buch an der vorstädtischen 5 St. Michaeliskurch (13. Dezember 1815), nach dessen ubermählte. Zehn Jahre später wählte ihn die große St. Stephani-Gemeinde in der Stadt zu ihrem dritten Prediger an die Seite seines Pflegevaters, Pastor Hermann Müller, und des Pastor Dr. Pletzer. An dieser Rirche ist Mallet dis zu seinem Lebenstende geblieben. Nach dem Tode der beiden Kollegen 10 wurde er erster Prediger und erhielt neben sich seinen keichen und ernstwirtsamen Pflegebruder, Pastor Lubwig Müller, des vorigen Neffen. Beide haben in seltener Herzlichkeit und sich ergänzend viele Jahrzehnte musterhaft neben und miteinander gewirkt. 1862 wurde Mallets Sohn ebenfalls sein Kollege, 1864 starb Müller, und am 5. Mai 1865 legte Mallet sein heuten zur ewigen Ruche nieder.

Mallets vorzüglichste Bedeutung war die des Predigers. Hierzu befag er eminente Gaben : eine Fulle von Gedanken, flaren Berftand, blubende Abantafie. Dazu tamen eine gute äußere Gestalt, "ein idealifierter Luthertopf" (wie F. U. Krummacher von ihm fagt), eine hinreißende Begeisterung für alles Hohe und Große, insbesondere aber für das Eban= gelium Jesu und für das deutsche Baterland, sowie eine seltene Freundlichkeit und Liebe 20 gegen alle. Daber waren seine Reben stets wie ein frischer Trunt aus dem Felsenborn. Neberall begehrte man ihn ju hören, und wie oft hat er großen kirchlichen Bersammlungen sowohl in als außerhalb Bremens, sowie kleineren Festwereinigungen burch sein Wort die Beihe gegeben! Sogar fein in Norddeutschland fremd Uingender Heimatsdialett, den er nie abgelegt, verlieh seinen Reden einen eigenen Reiz. Wichern, der ihn 1837 zuerst hörte, 25 schreidt von ihm: "Solche Verkündigung habe ich in der That nie gehört; sie wurzelt mit allen Fasern in Gottes Wort und erhebt sich mit Geist und Feuer ins Reich der Herrlichkeit, wie sie fraft ihres inneren Lebens alle Berhältniffe der Erlösten und Unerlösten burchbringt, gleichfam mit Lebensfeuer burchfprüht" (Briefe und Tagebuchblätter D. Johann Heinob der Menschen nichts gewonnen hat, ift gewiß" (Pred. und Reden 1867, S. 224). Überhaupt hat Mallet seine glänzenden Gaben nie benutzt, um der Menge oder der berr= 85 schenden Zeitströmung ju gefallen; er tannte teine andere Bahrheit, als die des einfachen Bibelglaubens, und suchte nur darin seinen Ruhm, diesen in seiner ganzen Kraft und mit allen Konsequenzen geltend zu machen, mochte er auch bamit oft in ein Wespennets stechen. Damals wurde in Bremen unter bem Vorgange von G. Menten (1802—1831 als Prediger wirksam) und bem Eindrucke der Befreiungskriege von vielen Kanzeln wieder das 40 alte Evangelium verkündet, unter anderen von G. G. Treviranus (seit 1814), den zwei genannten Müllers, von F. A. Rrummacher (feit 1824), auch von beffen Rollegen B. Dräfete (1814-1832 in Bremen), wenn auch von diesem mehr in ber äfthetischen Beise bes Beitalters. Mit Mallet tam bieje einfache Christuspredigt zum Durchbruch. Hatte Menten auf einen auserwählten Kreis gewirkt, fo war Mallet für jedermann; Menken bewegte sich 45 in der vollen Waffenrüftung eines wohldurchbachten biblischen Spftems, Mallet mit leichter Schleuder und Riefelfteinen vom Bache'; Menten jeste biblifche Renntniffe voraus und regte zu ihrer Sammlung an, Mallet riß unmittelbar mit fort und erbaute auch Andersdenkende, und während Menten immer ernft und gedankentief blieb, zeigte Mallet sich geistsprüchend 50

und vielseitig, ja, wo es geeignet war, auch von köstlichstem Humor übersprudelnd. Meisterstücke solcher Beredsamkeit und auch als gedruckt noch immer packend sind: 1. Der Beruf des christlichen Predigers. Antrittspredigt an St. Stephani 1827. 2. Das hat Gott gethan ! Predigt nach dem Hamburger Brand 1842. 3. Predigt bei Eröffnung des Kirchentages zu Bremen 1852. 4. Gustad Adolf. Rede beim Standbilde Gustad Adolfs 1856. 5. Im Hafen. Improdisiertes Abscheide zu Bremen. 3. Eben-Ezer, ein Denkmal ber Hilfe. Rach der Einnahme der Dannewirke 1864. — Außer diesen siehen siele andere gedruckt und zum Teil nachber in Sammlungen herausgegeben, die oft von gleicher Borzüglichkeit sind; zahllose verhalten zwar in der Kirche, waren aber vielsach von gleich hinreigendem und belebendem Eindruck für die Gemüter. Mallet

Eine wohl nicht geringere Begabung besag Mallet als Schriftsteller. Bhantafie, Gebankenfulle und vielseitiges Interesse tamen ihm auch bier gludlich ju ftatten, und burch ernste Lefture suchte er seine Renntnisse zu vermehren. So wurde er zwar tein Bucher= schreiber, aber ein Gelegenheitsschriftsteller. Bunächst gründete er in Bremen mit Rrum-5 macher, Dräfele, Treviranus u. a. den "Bremer Kirchenboten" 1832, anfangs ein Monats-, bann ein Sonntagsblatt, das dis 1847 bestand. Es war mehr für Gebildete bestimmt, benen es die christliche Heilswahrheit näher bringen sollte, und brachte viele vorzügliche Auffätze über theologische, kirchliche und politische Fragen, vor allem aus Mallets Feder. Der "Bote" wurde übrigens nicht blog in Bremen, sondern auch im benachbarten Dlben= 10 burgischen und Hannoverschen vielfach gelesen und hat dort nicht wenig zur Belebung des Glaubens beigetragen. Nach seinem Eingehen gab Mallet den "Bremer Schlüssel" in zwanglosen Heraus (1848—1850) und schließlich noch für einige Zeit (1856—1860) bie gemütliche "Bremer Post", welche meistens Reisebriefe von ihm enthält. Außer biesen Zeitschriften hat er noch manch anderes zu Tage gefördert. Wir erinnern an die vielen 15 von ihm herausgegebenen Einzelpredigten und weisen im Voraus auf die gleich zu er= wähnenden polemischen Sachen hin. Sodann ließ er 1853 die "Weisen aus dem Morgen= lande" als eine "Weihnachtsgabe" erscheinen, ein Bücklein voll sinnigen, anregenden Be= trachtungen. 1859 gab er auf vieler Bitten einen Band "Paffionse und Festpredigten" heraus. 1864 veranlaßte ihn ein Bremer Verleger "Altes und Neues" herauszugeben, 20 worin sich teilweise Stücke aus der Bremer Post, teilweise neue Sachen finden; es entbält: Erzählungen eines Großvaters, Familienbriefe, Reife- und andere Briefe; dann zur Grbauung: Bethanien u. f. w. Mallet beabsichtigte, wie er im Vorworte schreibt, balb einen 2. Band unter dem Titel: "Neues und Altes" folgen zu lassen. Sein naher Tod verhinderte ihn daran, aber sein Sohn, welcher 1867 zuerst eine Sammlung "Predigten 25 und Reben" seines Baters erscheinen ließ, bewertstelligte 1868 auch die geplante Ausgabe. In diefer finden sich ebenfalls töstliche Sachen, nach denselben Rubriken geordnet, vermehrt burch Freundesbriefe (an Treviranus) und burch die bamals vergriffenen Beijen aus bem Morgenlande. Beide Bucher bilden mit den Predigtsammlungen einen wahren Schatz ernfter, schwungvoller Reden, gemutvoller Erzählungen, erquidlicher, lehrreicher Briefe und 20 geistwoller Reflexionen über irdische und himmlische Fragen, wie ihn die deutsche Litteratur feit Luther nur selten wieder bietet. Von hervorragender Bedeutung war bei Mallet ferner die polemische Thätigkeit. Trop seines liebenswürdigen und weitherzigen Wesens verstand er auch, wenn sein Heiligstes angetastet ward, gewaltig das Schwert des Geistes zu schwingen, wie in der Jugend das

- 25 wirkliche Schwert wider die Franzofen. 1842 brachte ihn eine Außerung im Kirchenboten mit den Ratholiken in Streit und rief seine mächtige Broschüre: "Ueber den Heiligen= und Bilderdienst in der römischen Kirche" ins Leben. 1856 erhielt er wegen einer Predigt= bemerkung über den Mariendienst einen anonymen Drohbrief, worauf er die Predigt herausgab. Mehr aber als dies bewegten ihn die Schäden in der eigenen evangelischen
- w Kirche. Hier konnten ihn schon kirchliches Formenwesen und Konfessionalismus zu heftigstem Widerspruch reizen. Nicht als Reformierter wollte er den Lutheranern widerstehen; pflegte er doch mit Hengstenberg, Harleß, Sartorius, Rudelbach und andern treueen Anhängern Luthers die herzlichste Gemeinschaft. Aber die konfessionelle Spaltung, die Betonung der Kirche statt des Reiches Gottes, des Bekenntnisses statt der Schrift, des Kirchenschmuckes
- 45 statt des lebendigen Schmuckes einer zahlreich versammelten Gemeinde u. f. w. vermochten seinen freien, nur auf die Hauptsache gerichteten Sinn zu ernsten Entgegnungen und Warnungen zu reizen, während er, wo es darauf ankam, auch das Bekenntnis einer Gemeinde zu verteidigen verstand. Im größten Gegensat aber stand er zum neueren Rationalismus wie zum modernen Heidentum. Hiervon zeugten geharnischte Artikel gegen verkehrte Preso digerwahlen und bedenkliche Maßnahmen von Kirchenregierungen in verschiedenen deutschen
- 50 digerivahlen und bedenkliche Maßnahmen von Kirchenregierungen in verschiedenen deutschen Landen. Als er sodann 1842 beim Hamburger Brande die erwähnte Bußpredigt gehalten und in Druck gegeben, erhob sich viel wüstes Geschrei, und besonders der Schriftsteller Abolf Stahr in Oldenburg stellte Mallet darüber zur Rede im Namen der Humanität. Dieser sertigte ihn ernst und gründlich ab in der Schrift: "Du sollst kein falsch Zeugnis
- Diefer fertigte ihn ernst und gründlich ab in der Schrift: "Du sollst kein falsch Zeugnis 55 reden wider den Nächsten." 1844 erklärte, nach einer in Bremen gehaltenen Naturforscherversammlung, der Bremer Pastor Nagel in einem Tageblatt, es sei nun dewiesen, daß weder Himmel noch Hölle eristierten. Mallet protestierte dawider im Ministerium der Stadtprediger, Nagel wich ihm aus und berief sich auf den Senat, bei dem er auch, unter der Ligide von Bürgermeister Smidt, Schutz fand. Der Streit war mittlerweile litterarisch 60 fortgegangen. Auch diesnal datte sich Abolf Stadt eingemisch, und außerdem ein andererer

ł

Oldenburger, Theodor von Robbe. Mallet schrieb gegen diese bie beißende Satire: "Die Oldenburger in Bremen, eine Denkschrift von Jokofus Bremanus" (1845), in welcher er mit unübertrefflichem Humor den einen als Jean qui rit und den anderen als Jean qui pleure lächerlich machte. Um aber auch bem Ernst ber Sache zu dienen, gab er jest mehrere Hefte "Zeugniffe" heraus, in denen er ausführte, daß "nicht die Wiffen= 5 schaften, sondern die Leidenschaften wider den Glauben" seien. Gegen Nagel, der trop Protestes des Ministeriums vom Senate in dieser Korporation gehalten wurde und nun mit neuen Erklärungen hervortrat, schrieb Mallet sein ernstes "Geständnis" (1845), und als ein Dritter, Bastor Baniel zu St. Ansgarii, such unerwarteterweise für Nagel in die Schranken warf und dabei Altenstücke des Streites veröffentlichte, fertigte jener ihn mit 10 ber geift- und wissprühenden Schrift ab : "Der Eble und sein Hund — von Melancholitus Bremanus" (1846). Damals fühlte er sich auch gedrungen, gegen das immer rücksichtslofer auftretende Lichtfreundentum Zeugnis abzulegen; er that es zuerst im Kirchenboten, dann in der Schrift: "Memoiren eines Weltmannes" (1847), welcher das ganze seichte, auf irdischen Genuß gerichtete Treiben diesen neuen Wahrheit unübertrefflich persissierte. — 15 Durch alles dies wurde Mallet beim großen Haufen keineswegs populär; vielmehr mußte er sich manchen Hohn, nicht seiten die gemeinsten Verleumdungen gesallen lassen, ja es tam bahin, baß er in biefen vierziger Jahren einmal im "Urbild des Tartuffe" von Guts-tow auf dem Bremer Theater deutlich in Rleidung, Sprache und Manieren nachgemacht und vom Bublikum laut bejubelt wurde. Der ernfteste Rampf aber begann für ihn mit 20 dem Jahre 1848, als in Bremen die politische Verfassung umgestürzt und von der U. L. Frauengemeinde Rudolf Dulon zum Prediger gewählt wurde. Letzterer war ein Mann von pantheistischer Grundanschauung und revolutionärer Gesinnung, ber von seiner Ranzel mächtige Blipftrahle gegen alle Fürsten und Besitzenben schleuberte und mit feiner "Lägeschronil" und seinem "Weder" Stadt und Umgegend in Bewegung sette. Mallet 25 schrieb gegen ihn zuerst die Schrift: "Trommelwirbel von Hermannus Lismannus, Extambour der Bremer Bürgerwehr" (1848), und gab dann den (bereits erwähnten) "Bre-mer Schlüffel" heraus (1848—50), worin er die brennenden Fragen, insbesondere die Schulfrage, beleuchtete. Als Dulon auch auf Mallets Gemeinde einzuwirken suchte, schrieb biefer die fräftigen Broschüren: "Hütet euch vor den Abgöttern" (1850), "Für St. Ste= 80 phani-Gemeinde Abwehr und Angriff" (1851) und andere gegen ihn. Auch verfaßte er in dieser Zeit im Namen und Auftrag der Bremer Geisilichteit einen herrlichen Trostesbrief an den vielangefochtenen König Friedrich Wilhelm IV. von Preußen. Doch war ihm Dulons Gebahren im Ministerium so zuwider, daß er seinen Austritt aus demselben er-Der Senat nahm dieje Erklärung nicht an, und das Ende der Revolution (März 35 Härte. 1852), bie Absetung Dulons (Sommer 1852) liegen fie hinfällig werben. Mallet veranlaßte nun noch eine Eingabe bes Ministeriums an den Senat zur fünftigen Sicherftellung der bremischen Rirche vor solchen Eindringlingen, die indeffen an der Gleichgiltigteit ber Regierenden scheiterte.

Damit ist bereits Mallets bauende Thätigkeit zum Teil besprochen. Sie bedarf aber 40 noch einiger Ergänzung. Mallet war ganz burchbrungen von ber Notwendigkeit chriftlicher Bereinsarbeit und äußerer wie innerer Miffion in unferen Tagen. "Derfelbe Glaube", fagt er, "ber burch fo viele Zeugniffe ben Laut bes göttlichen Wortes in alle Lande getragen, ber so viele Rirchen und Schulen gebaut, ist jest mit einem Blütenfranz herrlicher Werte umgeben, der auf seinen erhabenen Ursprung und auf seine fortwährende Gemein= 45 schaft mit der Sonne des Lichts, mit der Quelle des Lebens hinweist." So beteiligte er sich eifrig an Vereinsgründungen: 1819 des ersten Bremer Missionsvereins, 1834 des Vereins jur Verbreitung fleiner chriftlicher Schriften; 1834 entstand burch ihn der erste Jünglings= verein in Deutschland; 1841 war er bei ber Stiftung des christlichen Hauses Ronkordia und ber bes Männervereins; auch bem 1843 gegründeten Mäßigkeits= und bem 1844 ent= 50 ftehenden Guftav-Adolfs-Berein lieh er seine volle Kraft und Hingabe. Bohl besaß er kein organisatorisches Talent, wie sein Freund Treviranus, aber sein Beitritt war immer von höchstem Werte, da er alles durch sein Wort zu heben wußte. Namentlich der Heidenmission, die zuerst (1836) zu einer großen norddeutschen Mission erweitert, dann aber aus konfessionellen Bedenken zerspalten war und für deren Rest Bremen die Führung über= 55 nahm, hat er die wesentlichsten Dienste geleistet. - Ganz besonders aber baute Mallet an seiner Gemeinde St. Stephani. Hier gelang es, in der Revolutionszeit ein festes Be-tenntnis (den apostolischen Glauben, die Augustana und den Heidelberger Ratechismus) aufzurichten und vom Senat deffen Anerkennung zu erringen (1850—1852). Sobann wurde, analog bem Berein für innere Miffion in ganz Breinen (1849), ein folder speziell für 60 Real-Euchflopäbie für Theologie und Rirche. 8. A. XII. 9

St. Stephani gegründet (1851) und durch benselben außerordentlich viel für die Gemeinde gethan. 1856 baute man den vor 100 Jahren eingestürzten Zurm dieser Rirche wieder auf und ein neues großes Schulhaus, 1859 aber das geräumige St. Stephani-Gemeindehaus, eine Zierde der Stadt, ein Mittelpunkt der Gemeinde für zahllofe ernfte und gefellige 5 Bereinigungen. Alles das tonnte nur entstehen durch das Zufammenwirken von drei so feltenen Männern, dem feurig begeisterten Mallet, dem ruhig und tiefwirkenden Kollegen Müller und dem thatfräftigen Bauherrn Karl Bietor, sowie einer reichen und aufopferungs= willigen Gemeinde.

- Sollen wir schließlich noch Mallet charakterisieren, so begegnet uns in ihm eine frische, 10 liebenswürdige, vom Evangelium verklärte Perfönlichkeit, ohne Falich und Arg, voll kind= licher Unbefangenheit sich ben Menschen hingebend, ernft nur gegen die Sunde und gegen die Feinde des Glaubens. Wichern jagt von ihm noch: "Mallet ift der Mann, in welchem alle Lebensbewegungen bier ju neuer Kraft für bie Gemeinde werben." "Der ganze Mann wurzelt in der Liebe Christi, die ihn erfullt; er ift ihm ergeben mit Leib, Seele und Geift,
- <sup>15</sup> babei heiter, fröhlich, voll Witz und Geist, so daß von ihm aus sich der Geist der Freude und Heiterkeit über alle verbreitet, die in seine Nähe kommen" (a. a. D. S. 217 u. 225). Begeistert für alles Hohe, insbesondere fürs Evangelium und fürs Vaterland wirkte er mächtig als christlicher Patriot auf seine Zeitgenossen, als Prophet einer besseren Zukunft Deutschlands, die klar vor seinem Geistesauge stand und deren Morgengrauen er noch 20 erleben durfte. Das deutsche Volk steht ihm nach Gottes Willen über allen anderen. "Gott
- hat es wie kein anderes in den Dienst seines heiligen Reiches und seines ewigen Rates gestellt", und zwar darum vor allem (so führt er aus), weil es schon mehreremal bie wider= göttlichen Weltreiche zerschlagen. Aber auch sonst bat Mallet als Prediger, Redner und Schriftsteller in tausendsach anregender Weise gewirkt, wofür ihn 1856 die Haller Fakultät 25 mit dem theologischen Dottor ehrte. Die wütenden Angriffe seiner Gegner, das Geschrei über seinen Obsturantismus, Röhlerglauben und seine Streitsucht hat er nicht verdient.
- 3. Fr. 3ten, Baftor in Bremen.

# Malleus maleficarum f. d. A. Segen Bb VIII S. 33,4 ff.

Malfteine bei ben alten Hebräern (Mazzeben). — Joh. Spencer, De legibus 20 Hebraeorum ritualibus earumque rationibus, 1685 (Zübing. 1732 1. II c. 28, S. 514–522: De lege qua columna quaevis ab altari removetur); Spelling, Dissertatio de baetiliis veterum, De lege qua columna quaevis ab attari removetur); Dorting, Dissertatio de bactins veterum, Groningen 1715, Leipz. und Bremen 1724; Falconnet, Dissertation sur les Baetyles, in den Mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, Bb VI, 1729, S. 513-532; J. G. Bibermann, De lapidum cultu divino, Freiberg 1749; Jof. Joad. Bellermann, Ueber 35 bie alte Sitte Steine zu falben, u. deren Urfprung, Criurt 1793; Georgius Zoega, De origine et usu obeliscorum, Romae 1797, S. 193 ff. (De monumentorum instituto); Fr. Münter, Ueber die vom Simmel gefallenen Steine der Ulten, Bäthylien genannt, Ropenb. u. Leipzig 1805; Fr. v. Dalberg, Ueber den Meteor-Cultus der Milten, Spelet. 1811; C. M. Böttiger, Orden vur fermite Metholagie Bb II 1826 S. heret bie vom ginnner gefunenen Steine Seine Seine Seine Seinen, Suchstein genannt, Ropent, a. Seinger, Been zur Kunft-Mythologie, Bo II, 1836, S. 15-19: "Kronos und die Bätylien": Gefesto nius, Scripturae linguaeque Phoeniciae monumenta, 1837, S. 387; J. Grimmel, De lapidum cultu apud patriarchas quaesito, Marb. 1853; G. Baur, Gefdichte ber alttestamentl. Beisfagung, Bd I, 1861, S. 128-131; be Wette, herditich, 1864, S. 18-32; h. Bietigament. 1864, S. 264 f.; Doyn, Die Föraliten zu Metta, 1864, S. 18-32; h. Bietigatumen van Jehovah te Dan en te Bethel voor Jerobeam I, in: Theologisch Tijdschrift, Bd I, 1867, S. 285-306); Ewald, Alterthümer des Boltes Jørael<sup>3</sup>, 1866, S. 158 f.; Fr. Lenormant, Le culte des bétyles chez les Chaldéens in ben Comptes rendus der Académie des Inscriptions et Belles-Lettres vom J. 1868, S. 318-322; berjelbe, Les bétyles in der Revue de l'histoire des religions, Bd III, 1881, S. 31-53; be Bogüé, So Syrie Centrale, Inscriptions Sémitiques, Baris 1868-1877, S. 84 f. 104. 121; Ruenen, Godsdienst van Israël, Bd I, Bieligde Archdologie<sup>3</sup>, 1875, S. 54; R. haberland, Die Silter bes Geltemerfens und ber Bilbung von Steinhaufen, in: 2801erphytelogie und Syria in 1881 and 1882, London 1883, S. 190-267 (Rude stone monuments, Syria domens); Stade, Geldichte bes Boltes Jørael, Bd Maa, S. 510-267, Rude stone monuments, Syria domens); Stade, Geldichte bes Boltes Jørael, Bd I, 1881, S. 456-461; Baethauerfen, Beiträge zur jemitijden Religionsgejchichte, 1888, S. 215-218; Bietjonann, Ge-gdichte der Belta and 1889, S. 205-213; Dheelal(d-Richter, Rupros, Die Bibel und Somer, 1990). fcicite der Phonizier, 1889, S. 205-213; Dhnefalich-Richter, Rypros, Die Bibel und homer, 1893, S. 176 ff. 239, dazu die reichhaltige, leider ungeordnete Sammlung von Mazzeben und 60 Afcheren auf Tasel LXIX; Benzinger, Hebräische Archäologie, 1894, S. 56—59. 375—380; Rowad, Lehrbuch der hebräischen Archäologie, 1894, Bd I, S. 90—93, Bd II, S. 17—21;

über einen zu Antibes (Antipolis) gefundenen heiligen Stein im Rultus der Aphrodite siehe \$6. Berger, Terpon-Therapon, Baris 1897 (Extrait de la Revue d'Assyriologie et d'Archéologie orientale, Bd IV, 1897), ber den Ramen in der Inschrift des Steines Téonow mit dem hebräischen Teraphim zusammenstellt: A. S. Balmer, Studies on Biblical subjects No. II, Jacob at Bethel: The vision — The etone — The anointing, An Essay in comparative 5 Jacob at Bethel: The vision — The stone — The anointing, An Essay in comparative 5 religion, London 1899 (mit ausgedehnter Belefenheit, nicht immer mit Afrikie, noch öfter ohne Kritif); W. Robertson Smith, Die Religion der Semiten, deutsche Ueberjezung von Stübe, 1899, S. 152—161: "Altäre und heilige Steine", "Heilige Steine und ber Heilich-cultus", "Der Ursprung der heiligen Steine", "Die angebliche Bedeutung der heiligen Piciler und Säulen als Phallussymbole"; Lorge, Ascher und Astarte, 1902 (Greisswalder 10 Differtation), S. 29—35: "Die Massen" (1848); Rostoff, A. "Steine" in Schentels BL. V. 1875; Riehm, M. "Dentmal" in 1. Hun. 3. Lieferung 1875; 2. M. 80 I, 1893 und 80 II, 1894 M. "Salbsteine"; Whitehouse, M. Pillar in Haltings' Dictionary of the Bible, 30 III, 1900. Egl. auch die Kommentare von Delizich, Dillmann, Guntel zu Gen 28, 18.

1. Die heiligen Mazzeben. a) Die heiligen Steine der Hebräer und ihre Ramen. In den alttestamentlichen Erzählungen werden, wie es in der einen oder andern Beise bei allen Böllern geschah, Dentmäler errichtet zur Erinnerung an eine Be-Bundschließung zwölf Denksteine aufstellen (Er 24, 4). Bur Erinnerung an bas Gefet 25 follen nach Dt 27, 2 ff. die Israeliten große getünchte und mit den Worten der Tora beschriebene Steine auf dem Ebal errichten. Zwölf Steine werden aufgestellt zum Gedächtnis an den Durchzug durch den Jordan zu Gilgal (von bedeutsamen Steinen hat der Drt wahrscheinlich seinen Namen "Steintreis", s. Guthe, Schalensteine in Palästina, 3dPV XIII, 1890, S. 129) und (bei einem zweiten Erzähler) zwölf andere im Strombett 20 (Jos 4, 3 ff. 20 ff.). Ein großer Stein wird durch Josua zu Sichem aufgestellt zur Er-innerung an die erneute Bundschließung dasselbst (Jos 24, 26 f.; vol. Ri 9, 6), von Samuel bei Mizpa zum Gebächtnis an die Gotteshilfe im Kriege (Eben-ha'ezer 1 Sa 7, 12). Ein Siegesdenkmal errichtet auch Saul (1 Sa 15, 12). [2 Sa 8, 13 ift nicht von einem Denkmal zu verstehen, s. Thenius z. d. St.]. — Auch der Stein, welchen der Patriarch 25 Jakob zu Betel errichtet (als eine (2022)), gilt in der vorliegenden Darstellung als ein Zeichen der Erinnerung, nämlich derjenigen an eine außerordentliche Gottesoffen-barung (Gen 28, 18; 35, 14); es ist aber aus einzelnen Angaben der Erzählung noch wurdich versichtlich das biefem Stein untweinschlich eine andersordentliche Beiten und deutlich ersichtlich, daß biefem Stein ursprünglich eine andersartige Bedeutung beigelegt wurde.

Ein solcher Dent- oder Malstein heißt im AT massedah (2 Sa 18, 18 massedet) 40 vom Stamme בצב, eigentlich "bas Aufgestellte, Aufgerichtete", eine auch im Bhönizischen in der Form ruzz vorkommende Bezeichnung. Einmal, Ri 9, 6, wird ein Malstein, nämlich der heilige Stein von Sichem (Jos 24, 26 f.) als rie bezeichnet, eine andere Form oder eher, da auch das Fehlen des Artikels auffällt (so Moore, Budde, Nowac

Ju b. St.), eine Korrektur für ha-massebäh. In phönizischen Inschriften wird das Wort nutur indt felten gebraucht für Grab-stelen (s. unten § 4). Mir ist nur eine Inschrift bekannt, in welcher es sicher nicht eine Grabftele bezeichnet, eine Inschrift vom Biraus (Athen. IX, 5 f., s. Soffmann, Ueber einige phönikliche Inschriften, AUG XXXVI, 1890, S. 3ift.): hier ist die Rede von einer Mazzebet, bie im Tempel (bes "Baal von Sidon"?) aufgestellt werden foll mit einer 50 Inschrift über die Kranzspende an einen Mann, welcher sich um den Tempel der sidoni= schen Gemeinde in Athen Verdienste erworben habe. Außerdem bezeichnet das Wort in einer cyprischen Inforift (Corpus Inscriptionum Semiticarum, I n. 44) vielleicht eine Botivstele, vielleicht aber auch hier eine Grabstele. Statt rung i fommt in Inschriften, bie auf punischem Boden, auf Malta und Sardinien gefunden worden sind, die Bezeich= 55 nung der Stele mit und sin (Corpus I. S., I n. 123a. 123b. 147. 194. 380; bgl. das. zu n. 123a und Ph. Berger, Note sur les pierres sacrées appelées en phénicien neçib malac-baal im Journal Asiatique, VII. Série, 30 VIII, 1876, E. 253—270; Pietschmann S. 212). Das Wort wird auszusprechen sein wie das hebräische Ξ<sup>3</sup>, Säule" Gen 19, 26 (vgl. 1 Sa 10, 5; 13, 3 f. [?]; bei Stephanus 60 Byz. 8. v. Nioιβις: nach Philo Bybl. Náoιβις, nach Uranios Néoιβις = στηλαι).

Malfteine

Merkwürdigerweise sind die meisten bisher gefundenen Stelen, die das Wort '3 aufweisen, in ihren Infcriften bezeichnet als nesib malk-ba'al, obgleich ihre Botivinschriften zum Teil dem Baal-Chamman und zugleich und zwar vor ihm der Göttin Tanit gelten. Die komponierte Bezeichnung nösstd malk-dasal dient also als technischer Ausdruck für 5 die Rultusstele überhaupt. Eine Ausnahme bildet die Stele nesst b malk- osir auf Malta (n. 123 b), die aber als Ergänzung zu einem entsprechenden nesst b malk-ba'al (n. 123 a) zu gehören scheint. Außerdem kommt der Plural cu⊂i ohne jenen Zusatz vor in einer Inschrift von der Falkeninsel bei Sardinien (Corp. I. S. n. 139): es handelt sich um eine Beibung an den Baalschamem. (In einer karthagischen Inschrift [Corp. I. S. 10 n. 198, 4] scheint und eine andere Bedeutung zu haben: praesectus?). In Balmpra ist eine kleine als und stat. emph.) bezeichnete rechtedige Stele ge-

funden worden, dem "guten Gott" Schadrapa (WTTAN) zu Ehren errichtet (f. D. H. Müller, Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Bd VIII, 1894, S. 11 ff). Auch im Aramäischen tommt die Form und zwar zur Bezeichnung einer Statue, 15 jo in den Inschriften aus Sendschirli von der Habad-Statue und von der des Fürsten

Banammu: im zweiten Falle handelt es fich vielleicht um eine Grabstatue (s. Königl. Museen zu Berlin, Mt aus den orientalischen Sammlungen, Heft XI, 1893, S. 69).

Bei ben alten Arabern hießen die beiligen Steine mansab, nusb, nusub, Blur. angab (Bellhaufen, Reste arabischen Heibentums?, 1897 S. 101). In südarabischen In= 20 schriften kommt IVI vor, wie es scheint von der Grabstele (s. unten § 4).

Unter ber Mazzeba ift, im Unterschied von ber Afchera=Säule, Die aus Holz war, ein Steintegel ober eine Steinfäule ju verstehen. Während bie Afcheren gerbrochen, gefällt 

30 der Aschera" nicht zu billigen.

Jene bedeutsamen Steine der alttestamentlichen Erzählungen werden großenteils, wahr= scheinlicher alle, eine kultische Bedeutung gehabt haben. Die mit Namen genannten Orte, wo die Steine errichtet werden, sind sämtlich als Kultusorte bekannt (j. A. Höhendienst Bb VIII, S. 182, 55 ff. 187, 23 ff.). Den Stein, welchen der Patriarch Jakob zu Betel 25 errichtet als eine Mazzeba, nennt er ein "Gotteshaus" (Gen 28, 22); er salbt ihn (v. 18; 18 gl. c. 31, 13) und bringt eine Libation auf ihm dar (c. 35, 14). Auch Gen 33, 20 war ursprünglich von der Errichtung einer heiligen Mazzeba (Wellhaufen, Composition 1, S. 438), nicht eines Altars, burch Jatob zu Schalem bie Rebe, ba man von einem Altar nicht and gebraucht und nicht dem Altar, wohl aber bem heiligen Stein als der Gottes-40 wohnung der Name "El, Gott Israels" beigelegt werden konnte. Ein heiliger Stein war wohl auch der "große Stein" (17%), der sich an dem Kultusort Gibeon befand (2 Sa 20, 8). Adonja ferner brachte Opfer dar bei dem Schlangenstein vor Jerusalem (1 Kg Bu Betschemesch (nach dem Namen ein Drt alten Sonnendienstes, beffen Bedeu-1, 9). tung als Rultusort sich noch darin zeigt, daß er Jos 21, 16 unter den Levitenstählten auf= 45 geführt wird) befand sich ein "großer Stein", bei welchem nach 1 Sa 6, 14 in bestimmter Veranlassung ein Opfer dargebracht wurde. In Wirklichkeit wird der Stein eine ständige Rultusstätte gewesen sein (Stade S. 457; über den Text s. H. Smith z. d. St.: die Bariante ber LXX scheint mir eine spätere Erläuterung zu geben und ursprünglich ber altheilige Stein, der immer da gewesen war, nur legitimiert zu werden durch den Auf= 50 enthalt der heiligen Lade). Ebenso waren vielleicht ständige Kultusstätten der Fels zu Ophra, auf welchem Gibeon ein Opfer barbringt (Ri 6, 21), und der Fels zu Zorea in Dan, auf welchem Manoah opfert, vom Erzähler als "Altar" bezeichnet (Ri 13, 19f.). In der Nähe des heutigen Sar'a, des alten Zorea, ift ein aus dem lebendigen Felfen gehauener Mitar mit Stutchen gehauchten (K. Schler und Gutche Obling & 1406 Altar mit Stufen gefunden worden (f. Schick und Guthe, 3bBB X, 1887, S. 140f. 157 f.). Auch der "große Stein", den nach 1 Sa 14, 33 Saul aufgerichtet haben foll ьь 157 f.). zur Darbringung eines Opfers, hat wohl nicht nur momentan dem Rultus gedient. Die Mazzeba, welche nach 2 Sa 18, 18 Absalom zum Gedächtnis für sich selbst aufgestellt haben foll, mag eine kultische Bebeutung gehabt haben, die ihr durch jene Erzählung be-

nommen werden sollte (Löhr 3. d. St.). Höchst wahrscheinlich hatte der Fels in der Omar-Moschee zu Jerusalem an der Stätte 60

bes jüdischen Tempels schon in ältester Zeit die Bedeutung eines Heiligtums; er war vermutlich auf der Tenne Arawnas der Opferstein und bezeichnet vielleicht die Stelle des Brandopferaltars im Tempel. Er ist mit Aushöhlungen verschen wie andere Steine, die vermutlich Opfersteine waren. Solche Höhlungen oder Schalen dienten vielleicht zur Aufnahme der Libationen oder auch zur Ableitung des Opferblutes; für die bei manchen dieser 5 Steine nicht oben sondern an den Seitenwänden angebrachten Schalen schalen scheint mir die Bestimmung für Libationen nicht ausgeschlossen zu sein.

Bestimmung für Libationen nicht ausgeschlossen zu sein. Als ein Reft der alten Sitte, die Gottheit der Hehraum in Steinhaufen zu verehren, wird anzusehen sein die in einer Bestimmung des ältesten unter den alttestamentlichen Gesetzbüchern aufgestellte Forderung, die Altäre Jahwes aus unbehauenen 10 Steinen zu erbauen (Er 20, 25; vgl. Dt 27, 5 f.; Jos 8, 31). Diese Forderung steht in Gegensatz zu dem ehernen Altar des Salomonischen Tempels (vgl. Stade S. 465). Das Verbot jenes Gesetzes, "das Eisen zu schwingen" über den Steinen des Altars, d. h. sie zu dearbeiten, beruht noch auf der Vorstellung von dem unmittelbaren gusammenhang zwischen Stein und Gottheit: die Vearbeitung würde das Numen aus dem 15 Steine vertreiden, ihn, wie jene Bestimmung sagt, "entweichen" (Benzinger S. 379). Noch von Elia wird erzählt, daß er einen Altar aus Steinen errichtete, ohne sie zu behauen (1 Rg 18, 31 f.), und für den nacherzlissen schweichen" (Lies zusels alte Gesetz wieder auf : unter Judas Matsatäus erbaute man den neuen Brandopferaltar des Tempels nach der Entweichung des altern aus unbehauenen Steinen (Missatzapea) gleich dem frühern 20 "gemäß dem Geset" (1 Mat 4, 47).

"vernich vernicht Seine Statt E. 21). überhaupt hat sich, zum Teil jedenfalls, aus den heiligen Einzelsteinen, daneben vielleicht noch aus andern Vorstellungen, der von mehreren Steinen gebildete Altar entwidelt, zunächt in der Form der Dolmen, d. h. dreier zu einem Tische zusammengelegter großer Steine. Auf altisraelitischem Volmen, d. h. dreier zu einem Tische zusammengelegter großer Steine. Auf altisraelitischem Volmen, d. h. dreier zu einem Liche zusammengelegter großer Steine. Auf altisraelitischem Volmen, d. h. dreier zu einem Bischen worden, 25 aber nicht in großer Jahl, und zwar einige auf galiläischem Boden, einige auch im nördlichen Grenzgebiet zubas. Sie sind teils Dolmen-Steine, die zuweilen aus behauenen Blöcken gebildet subas. Sie sind teils Dolmen-Steine, die zuweilen aus behauenen Blöcken gebildet subas. Sie sind is dem lebendigen Felsen herausgearbeitet. Mehrfach tweisen dies Altäre jene schon erwähnten schalenartigen Vertiefungen in den Steinen oder Felswänden auf (l. A. Höhendienst Bb VIII, S. 185, 27 ff.). So hat Conder (S. 230) 80 ungefähr in der Mitte der obern Fläche des heiligen Felsenkaur von Sars a hat mehrere Gruben. Die auf palästinischem Voden und in dessennte Felsaltar von Sars a hat mehrere Gruben. Die auf palästinischem Boden und in dessenntes, sodas sich nicht sagen läßt, ob sie aus israelitischer oder vorisraelitischer Zeit stammen. 85

Die Annahme Stade's u. a., in der heiligen Lade der Hebräer hätten sich ursprünglich heilige Steine befunden und daraus sei die Anschauung entstanden, daß die Lade die beiden steinernen Taseln des Gesetzes enthalten habe, entbehrt des sichern Anhaltspunktes. Eher war die heilige Lade ursprünglich leer. Sie galt vielleicht eigentlich als der Thronsfessel bes unsichtbaren Gottes (vgl. meine Einleitung in die Bücher des AT, 1901, S. 66 f. 40 — ein von Meinhold in einer mir damals noch nicht vorliegenden Schrift näher begrünbeter Gedanke). Die Vorstellung von dem Thronen Jahwes in der Cella des Tempels hat schon Jesaja (c. 6, 1). Ober vielleicht wurde die Lade in noch früherer Zeit angesehen als das Haus der Gottheit, die in dem Kasten wohnend gedacht wurde wie anderwärts in einer Mazzeba.

Die hebräischen Mazzeben hatten wohl in späterer Zeit, wo man sich kaum mehr mit unbearbeiteten Steinen begnügte (Ho 10, 1), eine ähnliche Form wie die Mazzeben der Phönizier. Eine rucch ist ausdrücklich in ihrer Inschrift als solche bezeichnet wird, ist bei Larnala auf Oppern gesunden worden. Es ist aber fraglich, ob dies eine (dem Gott Esmun geweihte) Kultusstele ist oder nicht vielmehr, nach anderer Wortabteilung, eine so Grabstele. Die aus Marmor gesertigte obeliskartige Säule hat eine breitere Basis mit der Inschrift und eine pyramidale Spitze; die ganze Höhe bes fast intalt erhaltenen Denkmals beträgt ungesähr zwei Meter (s. ZomG XXXIV, 1880, S. 679 und dazu die Tasel; Corp. I. S., I n. 44, dazu Tasel VIII). Ein ähnlicher, aber niedrigerer Stein, vielleicht mit einer Weihe-Inschrift für Esmun, vielleicht indessen son karnala gesunden worden (de Voglie, Melanges d'archéologie orientale, Paris 1868, S. 34f. mit Abbildung; Corp. I. S. 42, Tasel VIII). Viele ähnliche Stelen mit Weihe-Inschrift und man auf punischem Boden zu Tage gesordert (Pietschmann S. 208 und die Ubbildungen im Taselband des Corp. I. S., I S., I S. 11. Sein 1).

- tempel beziehen. Im Phönizischen Cathen. IX, 2ff. bei Hoffmann am oben a. D.) bezeichnet Der Kempel.
- b) Die Verbreitung der heiligen Steine bei den semitischen Böltern. Bu der Annahme Grimmels u. a., die Bätplien sein als von Natur heilige Steine (Meteorsteine) oder "Fetische" zu unterscheiden von den durch Menschen geweihten Salbsteinen, liegt eine Veranlassung kaum vor. Zum Teil mögen die heiligen Steine allerdings Meteorsteine gewesen sein. Daß gerade diese als ein von der himmlichen Gott-20 heit gesandtes Zeichen verehrt wurden, ist leicht verständlich. Der Versich des Philo mittlich Mitaute beie um Gimmel gesellemen Stern (decourses darfog) gesunden
- 20 heit gesandtes Zeichen verehrt wurden, ist leicht verständlich. Der Bericht des Philo Byblius, Aftarte habe einen vom Himmel gesallenen Stern (*degonerŋ doréga*) gesunden und auf der heiligen Insel Tyros zu einem Heiligtum gemacht (Fragmenta historicorum Graecorum ed. C. Müller, Bd III, S. 569 fr. 2, 24), will offenbar einen hei= ligen Stein in Tyrus, vielleicht eine der beiden Säulen des Herakles, als einen Meteor=
- 25 stein erklären. Auch ber heilige Stein im Tempel des Sonnengottes Elagabal zu Emesa galt als vom Himmel gefallen (Herodian V, 3, 5). Plinius (Nat. hist. XXXVII, 51, 135) nennt nach Sotacus als daetuli heilige runde und schwarze "Gemmen" mit Wunder= traft, die zu denjenigen Steinen von der Art ceraunia gehören, welche similes securibus seinen, und neben ihnen eine andere Steinart, die gefunden werde in loco fulmine
- 20 icto. Vielleicht handelt es sich hier nicht um wirkliche Meteorsteine sondern um Wertzeuge der vorhistorischen Steinzeit (Lenormant, Revue etc., S. 48). Weil man meinte, daß diese durch den Blitz vom Himmel geschleudert seien, galten sie als heilig. Indeffen die wirklichen und auch diese vermeintlichen Meteorsteine sind selten. Deshalb können nicht die vielen heiligen Steine alle Meteorsteine gewesen sein. 35 Andere waren deutlich Abbild eines heiligen Berges und repräsentierten die auf ihm
- 35 Andere waren deutlich Abdild eines heiligen Berges und repräsentierten die auf ihm wohnende Gottheit. Aber auch diese Bedeutung der fultischen Steine läßt sich bei den Semiten und anderwärts nur vereinzelt nachweisen. Der Gott des ägyptischen oder des syriichen Berges Kasios wurde in einem Steine verehrt (s. Baudissin, Studien zur semitischen Religionsgeschichte II, 1878, S. 242), und vielleicht ist der Stein des Gottes Clagadal
- 40 von Emefa ebenso zu verstehen, wenn nämlich der Name bedeuten sollte "Gott des Berges" (s. A. Höhendienst Bd VIII, S. 181, 51ff. und meine Studien II, S. 246 f.). Heilige Steine aber gab es nicht nur vereinzelt, sondern sie waren, wie bei vielen andern Bölkern auf der ganzen Ausdehnung der Erde (für die Griechen vgl. Welcher, Griechische Götter= lehre, Bd I, 1857, S. 220 f.), so auch auf westsemitischem Boden und bei den Arabern
- 45 eines der am meisten verbreiteten und der ältesten kultischen Zeichen. Also können jene beiden Deutungen der Steine, diejenige als Meteorsteine und die andere als Abbilder der heiligen Berge, schwerlich für die Gesamtheit der beiligen Steine ausreichen. Die im ausgehenden Altertum allerdings weit verbreitete Erklärung als Meteorsteine ist wohl erft von den Spätern, welche die Bedeutung der heiligen Steine nicht mehr verstanden, gene= 50 ralisiert worden.

Wie festgewurzelt die Sitte der Verehrung von Steinen bei den Arabern von alten Zeiten her ist, zeigt die Herübernahme der Heiligkeit des Steines der Raaba und des Steines der Omar-Moschee in den Islam (f. über heiligke Steine oder Säulen der Araber Wellhausen, Reste<sup>\*</sup>, S. 43. 45. 49. 59 f. 101 f.). Nicht ebenso deutlich wie in den so Bräuchen und der Litteratur des im engern Sinn arabischen Sprachgebietes sind auf südarabischem Boden, in den sabäschen Inschriften, heilige Steine nachzuweisen. In einer südarabischen Inschrift ist vielleicht die Rede von der Weihung zweier Säulen (n. In einer suchen Edulen" Corp. I. S., IV n. 66). Auch mit dem in sabäsischen Inschriften vorsommenden Worte von den Weihe-Stele bezeichnet sein (Corp. I. S., IV zu so n. 99, 10). Biel öfter ist in diesen Inschriften von der Weihung einer Statue (2000) die Rede. In ober vor den phönizischen Tempeln befanden sich nach Abbildungen auf Münzen und Dentmälern mehrfach, vielleicht in der Regel, zwei oder auch (s. Bietschmann S. 205 f.) mehr heilige Steinsäulen. Die berühmtesten sind die beiden Säulen des Mellart-Herakles, die nach herodot (II, 44) in seinem Tempel zu Tyrus standen. Mit der Ausbreitung des Mellart-Kultus nach Westen vurden "Säulen des herakles" auch in sernen Ländern 5 errichtet, und ihr Name diente zur Bezeichnung des äußersten Bestens. Nach dem Vorbild der phönizischen Tempel, wohl seziechnung des äußersten Bestens. Nach dem Vorbild der phönizischen Tempel, wohl sweichnung des äußersten Bestens. Nach dem Vorbild der phönizischen Tempel, wohl speziel des Tempels von Tyrus, hatte auch der Salosmonische zwei Säulen; diese waren von Erz. Philo von Byblos (S. 566, fr. 2, 8) läßt in der Urzeit den mythischen Usos dem Feuer und dem Windes zwei Säulen ( $\sigma r \gamma'_{-\lambda a_s}$ ) errichten und diesen Blut des erlegten Wildes darberingen. Nach der großen 10 Renge kleiner Botivstelen für die Söttin Tanit und den Baal-Chamman, die auf dem Boden des alten Karthagos aufgesunden worden sind, muß es Sitte gewesen sein, die gesligtunten außter mit den großen Tempelsäulen noch mit kleinern in unbeschräfter Jahl auszulkatten (Bietschmann S. 208 f.). — In Palmyra sabrigerte man kleine konischer Terratotter, die wohl von Pilgern als Erinnerung an die heilige Stätte mitgenommen 18 wurden (eine soluk von Pilgern als Erinnerung an die heilige Stätte mitgenommen 18 wurden (eine soluk wir der Inschrift der Inschrifter Sahl

Rifibis in Mejopotamien hatte wahrscheinlich von einer heiligen Steinsäule seinen Ramen (Nácisci =  $\sigma r \eta \lambda ai$ , Crc L and Bhilo Byblius bei Stephanus Byz. [Müller n. 8, S. 571], vgl.  $\neg r \eta \lambda ai$ , crc L and Bhilo Byblius bei Stephanus Byz. [Müller n. 8, S. 571], vgl.  $\neg r \eta \lambda ai$ , crc L and Rhilo Byblius bei Stephanus Byz. [Müller n. 8, S. 571], vgl.  $\neg r \eta \lambda ai$ , crc L and Rhilo Byblius bei stephanus Byz. [Müller n. 8, S. 571], vgl.  $\neg r \eta \lambda ai$ , crc L and  $r \eta \lambda ai$  1. Alfemani, Bibliotheca orientalis, Bb I, Rom 1719, S. 27) erhaltene Name des von Jovinian zertrümmerten Jools zu Nistidis "Abn11" mag bedeuten "Stein des (Gottes) El" (10 R. Smith S. 159 Anmlg. 309). — Offendar sind sedeuten "Stein des (Gottes) El" (10 R. Smith S. 159 Anmlg. 309). — Offendar sind sedeuten "Stein des (Gottes) El" (20 R. Smith S. 159 Anmlg. 309). — Offendar sind sedeuten "Stein des (Gottes) El" (20 R. Smith S. 159 Anmlg. 309). — Offendar sind sedeuten "Stein des (Gottes) El" (20 R. Smith S. 159 Anmlg. 309). — Offendar sind sedeuten "Stein des (Gottes) El" (20 R. Smith S. 159 Anmlg. 309). — Offendar sind (Heliog. 7, 5) der Raiser Heliogabal ex proprio templo herbeischaffen wollte (oder: welche herbeizuschaffen ihm 25 gestel). Der Ort dies Tempels wird allerdings nicht genannt (1 Heliog. 7, 5) der Raiser gestel). Der Ort dies Tempels wird allerdings nicht genannt (1 Heliog. Rult die Rede. Daß bei dem gleich nacher genannten Bilde der Diana Laodicia an das schrifte Gaodicea am Meere zu denten sei, wage ich wegen der Rombination dies Bildes mit Orest nicht anzunehmen. Aber mit den Borten ex proprio templo kann doch wohl so nur der Tempel des Heliogabal gemeint sein, d. h. der Tempel des Gottes Elagabal zu Emesa, an welchem Heliogabal Briefter gewesen war. Die Münzen des Raisers stellen freilich nur einen einzigen lonischen Stein dar, und auch Heriogen lonischen Stein, den Sonnentempel zu Emesa nur einen einzigen sein schreiter, benso Steintighe, Dolmen-Steine, elingeln stede gr

Einzeln stehende große Steinpfeiler, Menhir-Steine, ebenso Steintische, Dolmen-Steine, alle ohne Inschrift oder Ornament, sind auf moaditischem Boden gesunden worden (Schick, 3dPB II, 1879, S. 12 und dazu Tafel I; Conder S. 246 st.). Der obere Stein der Dolmen ist gewöhnlich ein Schalenstein (Conder S. 229, 259). Dolmen-Steine sinden sich auch weiter nördlich im ostjordanischen Lande bis Tel el-Radi (Conder S. 240 st.). so Ein einzeln stehender Menhir auf dem Plateau des Nordrandes des Wadi (Sonder S. 240 st.). so Ein einzeln stehender Menhir auf dem Plateau des Nordrandes des Wadi gerka Macin mit einer Schalenhöhlung an der einen Seite trägt bei den heutigen Beduinen den Namen hadsschar el-Manzuk "der Stein el-M."; die Namensform, die sonst nucht von den heiligen Steinen gebraucht wird, könnte etwa auf das alttestamentliche masseden zurückweisen (Conder 252 f.). Der Name Hadsschar el-Manzuk wird auch einem Monolithen beigelegt, 45 den Schumacher (Mt und Nachrichten des Deutschen Palästina-Bereins 1900, S. 57 mit Abbildung S. 68) in der Rähe des Wadi Zerla nicht won Dicherasch hat; er ist ebensalls ein Schalensschen.

Auch die Philister scheinen heilige Stelen aufgerichtet zu haben: 1 Sa 10, 5 ist die Rede von einem CLYC (so ist zu lesen statt CLAC LAR die Statt die Stelen aufgerichtet zu haben: 1 Sa 10, 5 ist die gleich Naoelβ, Naolβ, L Naoolβ) der Philister bei Gibea zur Zeit Sauls. Dieser gleich Naoelβ, Naolβ, L Naoolβ) der Philister bei Gibea zur Zeit Sauls. Dieser wurde nach 1 Sa 13, 3 f. von Jonatan "geschlagen" oder (? vgl. Am 6, 11; Er 9, 25. 31 f.) "zerschlagen", worauf die Istaeliten sich wider die Philister erhoben. Schwerlich ist 2 hier Bezeichnung einer militärischen Besaung (LXX L 13, 3 f. rd δraoteua) ober eines Bogtes: jene würde sich zur Wehr geset haben; diesen hätte man kaum einsam 55 unter den Hebräern zurückgelassen. Wahrscheinlich ist eine Dentsäule als Zeichen der Oberhoheit gemeint, und dann liegt es nach der Bezeichnung und der Sitte der umwohnenden Böller nabe, anzunehmen, daß diese Säule eine gottesdienstliche Bedeutung hatte.

Die Sitte, heilige Steine zu falben, hat auch bei ben Affprern bestanden. In der Inschrift ber Afarhaddon=Stele von Sendschirli wünscht der König, daß ein Künftiger so

## Malfteine

biefen Stein "mit Öl falbe" (Königl. Museen zu Berlin, Mt aus den orient. Samml., Heft XI, S. 40 f. 3. 58). Dieser Stein ist allerdings nicht eine gottesdienstliche Stele, sondern dient in seiner Abbildung und Inschrift der Verherrlichung Alarhaddons. Von den Göttersteinen wird die Sitte der Saldung auf die Königsstelen übertragen worden

- ben Göttersteinen wird die Sitte der Saldung auf die Königsstelen übertragen worden 5 sein; übrigens ist auch in der Inschrift Asarbaddons die Saldung des Steines mit lultischen Handlungen, Opferdarbringung und Lobpreisung Asurs, verbunden gedacht. — Auf dem Boden des alten Reiches Chaldia, dessen Rultur von Asspringen her beeinflußt wurde, ist neuerdungs dei Etschmiadzin eine Stele gesunden worden mit einer Inschrift in chaldischer Reilschrift aus dem siedenten vorchristlichen Jahrhundert. Nach der Inschrift batte die Stele 10 kultische Bedeutung. Sie besteht aus einer im Verhältnis zur Höhe schmalen Steinplatte,
- 10 kultische Bedeutung. Sie besteht aus einer im Verhältnis zur Höhe schmalen Steinplatte, die oben im Halbtreis abgerundet ist (s. E. Lehmann, Die neugefundene Steleninschrift Rusas' II. von Chaldia, Ivm LVI, 1902, S. 101 ff.). — Nach Lenormants Angaden (Comptes rendus a. a. D., S. 319) ist mehrsach wiederholt worden, daß in einem Fragment aus der Bibliothet Asurbanipals ein "Tempel der sieben schwarzen Steine" zu Uruf erwähnt
- 15 und in einem andern Fragment Uruk "die Stadt der sieben Steine" genannt werde. Nach einer freundlichen Mitteilung von B. Jensen ist vielmehr zu übersehen: "Tempel der sieben Beschler oder Beschlsübermittler", d. i. wohl der sieben Planeten, und heißt Uruk in dem andern Fragment "die Stadt der sieben Innenräume" und "die Stadt der sieben Außen= seiten", vermutlich weil sie Etbatana sieben Mauern hatte.
- 20 Einen Reft ber alten Sitte, heilige Steine zu salben, beobachtete um 1200 n. Chr. ber arabische Geograph Jakut: er sah bei Aleppo einen Stein, ber, angeblich bas Grabmal eines Propheten, von Muslimen, Christen und Juden beschütt und unter Ablegung von Gelübben mit Rosenwasser und andern Wohlgerüchen beschüttet wurde (Wüsstenseld, 3dmG XVIII, 1864, S. 452). Ein bestimmter Meilenstein in der Nähe von Sidon ist noch in
- 25 moderner Zeit durch Salbung mit Öl wie ein Bethl behandelt worden (Renan, Mission de Phénicie, Paris 1864, S. 399 f.). Am Ende des 18. Jahrhunderts hörte Carften Niebuhr von einem großen Steine, welchem die Schamsijeh, d. h. Sonnenandeter, die sich zu der Gemeinde der Jakobiten in Mesopotamien hielten, große Ehrerbietung bezeigten (bei Chwolson, Die Ssadier, 1856, Bd I, S. 153).
- c) Die Bedeutung der heiligen Steine. Die so allgemein verbreiteten heiligen Steine müssen in einer Weise erklärt werden, daß sie als allgemeines Gottheitszeichen passen. Das ist wohl nur dann möglich, wenn man sie als die Kennzeichnung einer geheiligten Stätte auffaßt. Steine wählte man zu dieser Kennzeichnung, weil sie Gewähr der längsten Dauer boten. Diese Steine hatten wahrscheinlich an sich keine bestimmte Be-
- 255 beutung, sondern sollten nur einen Blatz bemerkbar machen, welcher um irgendeiner dort geschauten Naturerscheinung oder erlebten Begebenheit willen als der Sitz eines Numens galt. Weil aber die Steine diesem Zweck dienten, erschienen sie selbst als heilig, als Repräsentanten der Gottheit, die man an der bestimmten Stätte und banach speziell in dem bestimmten Steine wohnend dachte. In diesem Sinne (vgl. dazu R. Smith S. 155 An-
- bestimmten Steine wohnend bachte. In die erinmitten Statut alle statut persett in bein womerkung 305) nannte man einen heiligen Stein ein Bet-El "Gotteshaus" und identifizierte ihn dann wohl auch geradezu mit der Gottheit (Jer 2, 27; vgl. c. 3, 9). Philo von Byblos (S. 567 fr. 2, 14) nennt einen Bairvlos unter den höchsten Gottheiten der Phönizier. Bielleicht ist auch der Personname in den alttestamentlichen Patriarchenerzählungen Durft, der zugleich als Name eines Ortes des Stammes Simeon vorkommt, as zurüczuführen auf den Namen Dame in der Nominativendung u am ersten Worte (s.
- 45 zurlickzuführen auf ben Namen Ameri der Nominativendung u am ersten Worte (f. über diese Endung im Phönizischen: Schröder, Phönizische Sprache, S. 177 ff.). Ift diese Erklärung des Namens Betuel statthaft, so erscheint auch hier der Stein personisiziert, in der vorliegenden Erzählung zu einem Menschen, der aber wie andere Gestalten der bebräischen Bätersage ursprünglich eine Gottheit gewesen sein mag. Nach Priscian (VII, 32;
- 50 bgl. die Lesarten V, 18) war abaddir Name des Steines, welchen Saturn verschlungen habe, gleichbedeutend mit βaírvlog. Das Wort scheint aus und wirder Saturn verschlungen "herrlicher Bater" oder auch aus wirder "berrlicher Stein" oder "Stein des Herrlichen" (vgl. oben Abnil von dem Jool zu Nisibis). Nach der ersten Erklärung wären auch in dieser Bezeichnung Stein und Gottheit als identisch gedacht.
- 55 Die Ibentifizierung von Stein und Gottheit scheint aber erst selundär zu sein; jebenfalls entspricht sie nicht der Bezeichnung des Steines als "Gotteshaus". Diese muß sehr alt sein, da schon der Erzähler in Gen c. 28 (der Elohist) sie nicht mehr recht verstanden hat: v. 17 ist der Ort ein Gotteshaus (vgl. v. 19, ebenso c. 35, 7 und vielleicht in einer andern Quelle c. 35, 15); dagegen v. 22 ist es der Stein, und c. 35, 7 baut Jakob wo nach demselben Erzähler an dem Ort einen Altar, der neben dem Stein als einem Gottes-

Malsteine

haus überflüffig ift. Der Name bet el für den heiligen Stein wird den Phöniziern, von benen ihn wahrscheinlich die Griechen entlehnten, mit den Hebräern gemeinsam gewesen sein, entweder aus ursemitischen Zusammenhängen oder wohl eher dadurch, daß die Hebräer ihn dei ihrer Einwanderung in Kanaan dort kennen lernten.

Eine Erinnerung an die alte Vorstellung von den heiligen Steinen als einer Wohn- 5 frätte der Gottheit ist ihre Bezeichnung bei Philo Byblius (S. 568 fr. 2, 19) als US00 Eµpvz01, wobei der Gedanke an das Wohnen eines Dämons in dem Steine zu Brunde liegt.

Beil die Gottheit in dem heiligen Steine wohnend gedacht wurde, brachte man diesem als dem sichtbaren Zeichen der Gotteszegenwart Verehrung dar. Man salbte ihn, wie 10 man es einem Menschen that, dem man Annehmlichkeit bereiten oder Ehre erweisen wollte. Mit dem Salden scheint nach schon oben angesührten Belegen ein Begießen des Steines gewechselt zu haben, das als Libation aufgesaßt wurde. Der Stein in der Nähe des Tempels zu Delphi, den Kronos statt seines Sohnes verschlungen haben sollte, wurde, so vernigstens nach der Darstellung des Pausanias (X, 24, 5), täglich nicht gesalbt sondern 15 mit Öl begossen. Sein 35, 14 ist nedeneinander von einer Libation und einem Ölausgießen auf der Mazzeda von Betel die Rede; die Ealbung ist hier als ein Ausgießen, b. h. als eine sonst übliche Öl-Libation, gedacht, sei es daß diese identisch sein nich der vorher ausdrücklich genannten Libation (PT) ist dann epergestisch), sei es daß die letztere als ein besonderer Alt gemeint ist, dann wohl als Beinspende. Die zweite An= 20 nachme wird nach dem Sassa vorzuziehen sein. Bielleicht aber hat erst ein Redaktor, der die Sitte der Salbung nicht wehr verstand, das Ausgießen von Öl trat an die Stelle der Salbung nicht wehr verstand, das Musgießen von Öl trat an die Stelle der Salbung, des Beschreichens mit Öl, als man die Gottheit nicht mehr in dem Steine selblich schaftens wird die stein die Steine schlegen das and die Stelle der Salbung, des Bescheftens mit Öl, als man die Gottheit nicht mehr in dem Steine selblicht schlauge, sa als einen Altar ansah.

Bilder ber Gottheit sind die Steine, welche diese repräsentieren, nicht. Herodian (V, 3, 5) berichtet allerdings, daß man den heiligen Stein von Emesa mit seinen kurzen aus der Regelgestalt herdortretenden Formen für ein von der Natur gestaltetes Bild des Helios hielt. Solche Auslegung konnte aber nur für einzelne der heiligen Steine zutreffend zo erschehen und gehört offendar einer spätern Zeit an, welche den heiligen Steine zutreffend zo erschehen verwochte, wenn er als Abdild die Gottheit darftelle. Auch nicht in der Weise songeschlagen hat, als phalliche Symbole, als Bilder der lebenzeugenden Gotteskraft ausgussaften wären. Für biese Deutung sehlt es auf westsentlichen und arabischem Boden an irgendwelchen alten zu Anhaltspunkten. Die heiligen Steinsjäulen sind die schweichen allen sc Anhaltspunkten. Die heiligen Steinsjäulen sind die schweichen alten zu wärts der Fall war, als phallisches Symbol verstanden worden. Auch die entsprechende Darstellung von yvrauxds aldoäa will man auf sprophönizischem und auf babylonischer (Syria dea § 28) erklärt die hohen Säulen, die in den Prophlän des Zempels von him depolis standen und ihm als von Dionplos errichtet galten, sit Phallen. Die von ihm bez richtete Sitte, das alljährlich zweinal ein Mann eine biefer Säulen bestieg und längere geit oben verweilte, um dort mit den Göttern in Verter zu treten, paßt indessen Such glauben beinen Bebeutung der Säulen. Die bon ihm bez richtete Sitte, das alljährlich zweimal ein Mann eine biefer Säulen bestieg und längere geit oben verweilte, um dort mit den Göttern in Verter zu treten, paßt indessen Stein offendar als ein Mittel, den himmlichen näher zu kommen, wie es Lucian selbst als 45 Bollöglauben berichtet. Auch biefer Glaube ift aber gewiß seltund ruch bie ganz hohen Säulen paşt, die eine spätere Steigerung der ursprünglichen niedern Stelen darftellen.

Für die Entstehung der heiligen Steinfäulen gentigt vollständig die oben vertretene Erklärung als Dentzeichen, die am eingehendsten von R. Smith geltend gemacht worden so ift. Es ist dann nur eine Modifikation ältester Auffassiveise, wenn Gen 28, 18; 35, 14 (vgl. c. 31, 13) der von Jakob zu Betel errichtete Salbstein als Erinnerungszeichen an eine Gottesoffendarung erklärt wird. Aus der Vorstellung von dem durch den Stein bezeichneten Ort als dem Wohnort der Gottheit ist hier die einem entwickeltern Gottesbegriff entsprechende Vorstellung von eben diesem Ort als der Stätte einer außerordent= 55 lichen Kundgebung der an den Ort nicht gebundenen Gottheit entstanden. — Die Gebanken, die man mit der Errichtung einer Mazzeba verband, waren aber schon in ihren Ursprüngen nicht so schreichen von dem in christlichen Ländern bestehenden Brauche, an der Stätte eines Unglückes ober auch einer wunderbaren Errettung ein Rreuz ober einen Bildstoff zu errichten, bei welchem der Vorsbergehende sich in Andacht zu der Gott- 60 Malfteine

heit wendet, die sich an diesem Orte durch ihr Eingreisen in das Menschenleben in beson= berer Weise als gegenwärtig erwiesen hat. — Die spätern alttestamentlichen Schriftsteller haben ihre, wie es scheint, in der Grundlage nicht gerade unrichtige Anschauung von den Mazzeben als Erinnerungszeichen in der Beise verwertet, daß fie den Steinen in den s meisten Fällen ihre religiöse Bedeutung benahmen und sie ausschließlich als Denksteine für

ein geschichtliches Ereignis auffaßten.

Der alte Zoega hat richtig gesehen, daß die heiligen Steine eigentlich Dentzeichen find; aber er tehrt boch wohl das richtige geschichtliche Verhältnis geradezu um, wenn er bie geiligkeit ber konischen Steinmale zum Teil baraus ableiten will, daß man zunächst

- 10 bie Grenzsteine, um ihre Unverletzbarkeit zu sichern, mit dem Charakter der Heiligkeit um-kleidet habe (S. 245: satis est si in eo non fallor, quod homines non raro a primaevorum monumentorum reverentia ad superstitiosum cultum transiisse putem, vgl. S. 209 f. über bieje monumenta als Grenzsteine u. bgl.). Bielmehr, weil ber Stein als fatrofankt galt, stellte man ihn an die Grenze, um diese seinem Schutze
- 15 zu empfehlen.

Bei den heidnischen Arabern war ein einzelner Fels oder Stein oder auch eine Zu= sammenstellung von mehreren Steinen Zeichen der Gottesstätte, ohne daß dabei die Mehr= heit der Steine immer auf eine Mehrheit der darin verehrten Gottheit verwiesen hätte (Wellhausen, Reste 3, S. 101 f.). Schon der älteste Beleg für heilige Steine bei den Ara= 20 bern, nämlich Herodots (III, 8) Angabe, daß bei Bundschließungen der Araber Blut aus

- den eingeschnittenen Händen ber Bundschließenden an sieben zwischen ihnen liegende Steine gestrichen worden fei, bezieht fich fcmerlich auf fieben verschiedene Gottheiten, welche burch die Steine bargestellt worben wären : nach herobot wurden bei biefem Aft nur Orotal und Alilat angerufen. — Ob auch die beiden Säulen des phönizischen Heralles, des Mel-
- 25 tart, ebenso zu beurteilen find, ift zweifelhaft : es tonnen bier die zwei Säulen ben Gott und daneben seine weibliche Barebros bezeichnet haben. Für die beiden Säulen des Sa= lomonischen Tempels, beren Inschriften sich allerdings gewiß ausschließlich auf den einen Jahwe beziehen, tann die etwa ein Götterpaar bezeichnende Zweiheit der phönizischen Tempelfäulen als Borbild gedient haben. Aber nach jener arabischen Art der Anwendung mehrerer

so Steine als Zeichen eines einzigen Gottes ist deutlich der heilige Stein nicht etwa als mit der Gottheit identisch anzusehen.

Aus der spätern Identifizierung von Stein und Gottheit ist dann die im AL noch nirgends bezeugte Umformung ber heiligen Steine hervorgegangen, welche fie ber Gestalt ber menschenartig gebachten Götter nachbildete. Diese Weiterentwickelung läßt fich am

- 85 beutlichsten bei den Griechen in der Form der Hermen beobachten. Die westfemitischen Böller haben neben den spätern Götterbildern immer die alten Mazzeben beibehalten. Die schon genannte palmprenische Mazzeba zeigt das Bild des Gottes Schadrapa nur als Relief auf der ursprünglichen Stelenform (f. die Tafel in der Wiener Zeitschrift für die Runde des Morgenlandes 1894 ju S. 16 und dazu D. H. Müller S. 13). Die alt=
- 40 aramäische Statue des Gottes Hadab aus Sendschirli wird in ihrer Inschrift mit dem alten Namen der heiligen Stele בב bezeichnet (s. oben), und in der steifen, geraden Form dieses Gottesbildes läßt sich die Entstehung aus der Säule noch unschwer heraussinden, ebenso in dem den König Panammu darstellenden 22:, soweit die Gestalt des Königs er= halten ift (f. die Abbildungen in : R. Mufeen zu Berlin, Oriental. Sammlungen, Heft XI,

45 S. 54 f. und Tafel VI).

2. Der Gottesname "Fels" (şûr) und die Ursprünge des Steindienstes ber Hebräer. — Die Borstellung von ber 3dentität bes Steines und ber Gottheit liegt nicht ober boch nicht notwendig der hebräischen Gottesbezeichnung ju Grunde. Dieje bedeutet allerdings in ihrer alttestamentlichen Verwendung zweifellos "Fels" (Pf 18, 3), 50 nicht "Bilb" — Triffic letzteres Windler, 3dm(G LIV, 1900, S. 418). Sollte etwa

bie alttestamentliche Auffaffung des namens in der Bedeutung "Fels" die Umbiegung einer andern, ursprünglichen Bebeutung fein, so wäre auch dann daraus zu ersehen, daß es ben Israeliten geläufig war, sich die Gottheit als einen Fellen vorzustellen. Obgleich 732 im AI geradezu als umfaffende Bezeichnung für Gott gebraucht wird (fo befonders Dt 32,

55 4. 31, vgl. v. 15. 18. 37), ist die Bedeutung "Stein" noch bei diefer Verwendung burchsichtig in der öftern Verbindung mit Ausdrücken, die auf die Stärke (Jef 17, 10) ober Vertrauenswürdigkeit der Gottheit (Dt 32, 15. 37) hinweisen, also auf die in dem Worte sur liegende Bedeutung der Festigkeit. Erst spätere jüdische Auslegung, die mit der Bedeutung "Fels" nichts anzusangen wußte, hat den Namen willkürlich in dem Sinne o von "Bildner" oder "Schöpfer" verstanden (U. Miegand, Der Gottesname عدات und feine

Deutung in dem Sinne Bildner oder Schöpfer in der alten jüdischen Litteratur, Zat2B X, 1890, S. 85 ff.).

Von den alttestamentlichen Belegen für diesen Gottesnamen ift, nur etwa mit Ausnahme von Sef 17, 10, keine mit Sicherheit vor habakut anzuseten, ber aber (c. 1, 12) ebenso wie das spätestens in der Zeit der Bedrohung durch die Chalbäer entstandene Lied 5 Dt c. 32 sur schon absolut in der Bedeutung "Gott" gebraucht, was längere Anwendung des Wortes als einer Gottesbezeichnung voraussest. Bei solcher Sachlage ließ sich, so lange wir dieje Gottesbezeichnung nur aus dem AT tannten, annehmen, daß fie auf hebraischem Boben und vielleicht verhältnismäßig spät in bildlichem Sinn entstanden sei (so Buchanan Grap, Studies in Hebrew proper names, London 1896, S. 196). Neuerdings aber 10 ift suri auch als Bestandteil eines Eigennamens in einer fabäischen Inschrift gefunden worden: Suri-faddana als Name einer Sklavin (j. Hommel, Die Altisraelitijche über-lieferung, 1897, S. 319—321), wozu mit Hommel zu vergleichen der alttestamentliche Name 777. Die Zeit der Inschrift, nach Hommel das 8. Jahrbunnert v. Chr. oder ein noch früheres, ist dis jest kaum zu bestimmen. Aber an Abhängigkeit des darin vorkom= 15 menben namens von ber alttestamentlichen Gottesbezeichnung wird in teinem Falle zu benten fein. Danach laffen, fich bie bebräifchen Eigennamen, welche sur, suri enthalten, Şûrî-'ēl, Şûrî-šaddaj, 'Elîşûr und Pedah-şûr, alle nur in ber Bentateuchquelle P vorkommend, nicht mehr als fünstlich gebildete ansehen (ebenso später auch B. Gray in den Expository Times 1897, S. 556) und hat die Annahme an Babricheinlichkeit gewonnen, 20 baß sür ein altsemitischer Gottesname ist. Er mag auch in dem Versonnamen z= Barşür einer altaramäischen Inschrift von Sendschrit enthalten sein (in der Vanammu= Inschrift 3. 1. 3. 20, s. Sachau in: K. Museen zu Verlin, Oriental. Sammlungen, Heft XI, S. 70). Sicher allerdings ist diese Annahme hier noch ebensowenig wie die Auffassung des midianitischen Eigennamens Sür im AT als entstanden aus dem Gottesnamen. Auch 25 in dem Namen des Ortes Bêt-sur auf dem Gebirge Juda ist sur nicht notwendig Gottesname.

War aber doch, wie es scheint, sür ein altsemitischer Gottesname, dann läßt es sich kaum anders denken, als daß er seit Alters so verstanden wurde, wie ihn alttestamentliche Schriftsteller offendar verstanden haben und wie es durch die uralte kultische Bedeutung so des Felsblockes nahe gelegt wird (vgl. Kerber, Die religionsgeschichtliche Bedeutung ber hebräischen Gigennamen des AL, 1897, S. 25—27). Die Aussage Gen 49, 24 kann allerdings dieser Annahme kaum zur Stütze dienen. Nach der masoretischen Junktation wäre hier Jahwe genannt "Hirt, Stein (1→3) Israels"; allein da 1×5 sonst nie als Benennung Jahwes vorkommt, ist fraglos zu lesen: "Hirt des Israelsteins" (Dillmann u. a.): 25 Jahwe ist so genannt als der in oder bei dem Stein Israels gegenwärtige Hüter seines Bolkes; mit dem Stein ist wahrscheinlich der von Israel oder Jakob zu Betel errichtete gemeint.

Eine ursprüngliche "fetischiltsch" gebachte Ibentifizierung von Gottheit und Stein ift burch şûr als alten Gottesnamen nicht erwiefen, sondern mit Deutlichkeit nur die ebenso 40 aus der Benennung der Bätylien erkennbaren Vorstellung, daß die Gottheit in dem heiligen Steine zu finden sei. Überhaupt ist mit der Verehrung der Gottheit in Steinen und mit der, wie es scheint, daraus hervorgegangenen Bezeichnung der Gottheit als Fels nichts über die Natur der Gottheit ausgesagt. Der alte Gewittergott der Herrärer konnte ebensogut wie jeder andere Gott in einem Steine verehrt werden als dem Zeichen einer Stätte, wo 45 er sich gegenwärtig erwiesen hatte. Trosdem hat man gemeint, daß der heilige Stein allerdings zweiselchaft erschetes ursprünglich fremd gewesen sein eine wohnend gedacht worden sei, da doch sein Bohnort die Wolften Drte wohnenden Numens sinder wir 50 auch sond seine neuen irdischen Orte wohnenden Numens sinder wir 50 auch sonsten sei, das doch sein werden ist der Seine Baal U. Baal Bb II, S. 328 ff.). Der Wierlerberuch zeigt, daß die Ulten die Gottheit nicht in dem Sein an einem bestimmten einzelnen Ort aufgehend dächten. Um wenigsten ist diese als ein Denkzeichen war. Jener schendere Wierlich stätte her Sous aus nichts anderes als ein Denkzeichen war. Jener scheinder Wierlich schung ich dauch auf dem Bege einer naturalistischen war. Jener scheindere Wierlichen hännelsgötter son nicht weinser sit wen Seintergott auflösen. Wo die himmlichen Heiligen Steues sols eine Seine steuttergott auflösen. Wo die himmlichen Keine schen heiler weitergott auflösen. Wo die himmlichen Rumina ihre Gaben, Licht oder Regen, auf die Grebe berniederfenten, da sind mit diesen siem sit weitergent. Bob der Blite einsschenstenten, da sind mit diesen siem sit weitergent aus beit Berberen schenstenten, da sind mit diesen siem sit weitergent aus beit Berberen schenstenten, ba sind mit diesen sieme sit weiter berabgesteresen. Bie Berberen berschenstenten da sinder sie seintlichen siemelsgötter sie die ber Regen, auf die Erbe be Malfteine

bestand. Aber wir bedürfen keiner tellurischen Gottheit, um den heiligen Stein zu verstehen. Er zeigt nur an, daß an dem bestimmten Orte die Gottheit zu finden ist; es ift nicht ausgeschlossen, daß dies ebenso von andern und ganz andersartigen Orten gilt. Der Mangel einer Beziehung des heiligen Steines auf das Wesen der Gottheit offenbart sich 5 barin, daß dies Gottheitszeichen sich lange Zeit noch in der Mosaischen Religion als ein unanstößiges erhalten hat. Man konnte den heiligen Stein dahin verstehen, daß er die Gegenwart der Gottheit nicht darbiete sondern nur andeute, wie die beilige Lade in der spätern alttestamentlichen Zeit ebenso verstanden worden ift.

Der Steinkult seht eine gewisse Sethaftigkeit der Lebensweise voraus, ba er auf das 10 immer wiederholte Besuchen bestimmter Lokalitäten gegründet ist. Ein derartig an feste Stätten gebundener Kultus ist indessen burch die Lebensweise der in der Sinai-Buste zeltenden alten Hebräerstämme nicht ausgeschlossen zu denken, wie auch nomadifierende Araber heilige Steine verehrt haben. Wenn wirklich sur bei den Sabäern Gottesbezeich= nung war, so liegt die Annahme nahe, daß die Hebräer diesen Gottesnamen und den 15 Steinkult bei der Einwanderung in Kanaan schon mitbrachten. Die Übereinstimmung des hebräischen Steindienstes mit dem der Araber dient dieser Annahme zur Verstärkung.

Andernfalls würde nichts der verschiedentlich geltend gemachten Anschauung entgegen= stehen, daß die Hebräer den Steinfult und was damit zusammenhängt auf den Bamot tennen lernten, welche fie von ben Kanaanitern übernahmen. Für bieje Anfchauung tonnte

- 20 sprechen, daß auf ephraimitischem Boden, wo man als sichtbares Zeichen Jahwes das alt-bebräische Stierbild hatte (J. A. Kalb Bb IX, S. 704 ff.), die Mazzeba in den uns überlieferten Nachrichten als Zeichen Jahwes hinter dem Stierbild an Bedeutung zurücktritt. Von der Mazzeba zu Betel ift nur in den Erinnerungen der Jakobsgeschichte die Rede. Db Ho 3, 4; 10, 1 f. an Mazzeben bes Jahwedienstes gebacht ift, tann zweifelhaft erscheinen. Deutlich
- 25 bagegen kommt die Mazzeba in Ephraim vor als das Zeichen des fremben Baaldienstes. 2 Rg 10, 27 ift von ber Mazzeba des Baal die Rede, nämlich berjenigen im Baaltempel ju Samarien (die Mazzeba hier nach Kittels Vermutung in einen Altar umzutvandeln, sebe ich keine Veranlassung; dagegen ist eben vorber v. 26 offenbar statt א עבור געבור u lesen M. Die Mazzeben (Plur. nach LXX) des Baal in 2 Rg 3, 2, die Abab errichtet,
- so Jehoram beseitigt haben foll, tommen weniger in Betracht, ba fie bem Bericht bes Rebaktors angehören; diefer hat aber doch gewiß Angaben einer Quellenschrift darüber vor-gefunden. Eben der deuteronomistische Redaktor des Königsbuches ist 2 Kg 17, 10 aller= bings ber Meinung, daß die Mazzeben wie die Afcheren in ganz Israel zählreich gewefen (ebenso 1 Kg 14, 23, beachte das "auch"), also nicht nur an bestimmten Orten des Baal= 25 tultus vorgekommen seien. Er mag aber hier seine späte Schilberung lediglich nach solchem, was ihm von den Kultusübungen speziell Judas bekannt war, entworfen haben.

Obgleich es an direkten Zeugnissen für die Verbreitung der Mazzeben im Jahwedienst bes Nordreiches fehlt, ift es wohl nur Schein, daß bie Mazzeben bier nicht ober boch nur vereinzelt im Jahwebienst vorgetommen wären. Neben ber Mazzeba von Betel, bie nach 40 ben Angaben in Gen. c. 28 und 35 eine hervorragende Bedeutung gehabt haben muß, befanden sich einzelne unter jenen bedeutsamen Steinen ber alttestamentlichen Erzählungen, in welchen wir oben (§ 1 a) alte Kultussteine erkannt haben, auf ephraimitischem Boden, so der "große Stein" zu Sichem und der Fels zu Ophra in Manasse. Gerade bei dem= jenigen Erzähler des Herateuchs, welcher deutlich dem Nordreich angehört, dem sogenannten

- 45 Elohisten (E), spielen die heiligen Steine eine große Rolle (s. unten § 3). Daß wir von ausdrudlich so bezeichneten "Mazzeben" für den Jahwedienst des Nordreiches weniger er= fahren, wird barauf beruhen, daß bis zum Untergang des Reiches Ephraim der Mazzeben= dienst unanstößig war und deshalb nicht besonders vermerkt wurde. Erst später haben in Juda Propheten und Priefter die Mazzeben verpönt. Nur infolge ihrer Polemit be=
- 50 fitzen wir reichlicheres Material über die Mazzeben des Jahwedienstes auf judäischem Boden. Es wird also burch ben vorliegenden Sachverhalt bie Annahme nicht verwehrt, daß bie Stämme Israels schon bei ber Einwanderung in Kanaan den Kultus heiliger Steine kannten und nach Ranaan übertrugen oder an den dort bereits vorgefundenen Stätten heiliger Steine fortfesten.
- 3. Das Berbot der Mazzeben. Die Mazzeben gelten in der spätern alts 55 testamentlichen Reit ausschließlich als Bestandteile bes abgöttischen Rultus. Sie werden im sogenannten Heiligkeitsgesetz (Le 26, 1) und im deuteronomischen Gesetz (Dt 16, 22) verboten. Sie erscheinen ben Ueberarbeitern bes Bundesbuches und des jogenannten zweiten Detalogs im jehovistischen Buche (Er 23, 24; 34, 13) als auszurottende Bestandteile des so Kultus der Kanaaniter (bgl. Dt 12, 3; 7, 5; mit den "stolzen Mazzeben" von Tyrus

Malsteine

Ez 26, 11 find gewiß die heiligen Säulen gemeint). Die hier vertretene Herleitung von ben Kanaanitern ift für nichthebräischen Ursprung bes Mazzebendienstes nicht maßgebend, ba die alttestamentlichen Gesetzgeber die Gewohnheit haben, alle ihnen migliebigen Kultusfitten ben Ranaanitern zuzuschieben. Sie tonnten bies bona fide thun, weil bieje Bräuche einer naturaliftischen Religionsauffaffung den Hebräern zumeist mit den Ranaanitern wirklich 5 gemeinsam waren. Eben beshalb suchte man sie nicht etwa einem vergeistigten Gottes-begriff entsprechend umzubeuten sonbern vielmehr auszurotten; benn die Ubereinstimmung mit kanaanitischen Rultusssitten führte zu bedenklichen Vermischungen auch der Gottes-vorstellung. Jene Gemeinsamkeiten beruhen aber zum Teil beutlich nicht auf Entlehnungen sonbern auf Zusammenhängen, welche vor der Einwanderung der Heilich insoferen in Kanaan zu 10 suchen sind. Die Herleitung der Mazzeben von den Kanaanitiern wird freilich insoferen sons eine als zusammenhängen. Bereichen von den kanaanitiern wird freilich insoferen sons eine sons die gerleitung der Mazzeben von den kanaanitern wird freilich insoferen ganz richtig fein, als es kaum einem Zweifel unterliegen kann, daß die Israeliten die Form der künftlichen Mazzeben (f. oben § 1 a) von den Phöniziern überkamen. Wahrfceinlich um die Mazzeben als einen Bestandteil des abgöttischen Dienstes zu bezeichnen, gebrauchen die spätern alttestamentlichen Schriftsteller für sie die Benennung Chammanim, 15 Die aus bem Namen bes Gottes Baal-Chamman gebildet zu fein scheint (j. A. Baal Bb II, S. 330 f.), so ber erilische Schlies Suches Jean-Schlinkung gerubet zu sein schlieften (s. 2. Such 20 f.), S. 330 f.), so ber erilische Schließabschnitt des Heiligkeitsgesetzes (Le 26, 30), Ezechiel (c. 6, 4. 6), die kleine Apokalopse des Buches Jesaja (c. 27, 9) und die Chronik (2 Chr 14, 4; 34, 4. 7). Auch Jes 17, 8 steht durch die Erwähnung der Chammanim wie noch aus andern Gründen in dem Verdacht, entweder ganz oder doch teilweise eine Interpolation 20 au sein.

Von dem König Josia wird glaubwürdig berichtet, daß er bei seiner Rultusreform (bem unter ihm aufgefundenen deuteronomischen Geset entsprechend) die Mazzeben habe

jerbrechen lassen (2 Kg 23, 14), und schon Histia soll es gethan haben (2 Kg 18, 4; vgl. 2 Chr 31, 1), nach 2 Chr 14, 2 sogar schon Alsa. Benn etwa Mi 5, 12 bem Propheten Micha angehört, so waren schon ihm, bem Zeitgenossen zwar mich beutlich als einen von ihm gebüligten Bestanbteil bes israelitischen Mazzeben zwar nicht beutlich als einen von ihm gebüligten Bestanbteil bes israelitischen Rultus, aber doch ebensowenig beutlich als einen verpönten. Anders liegt es Jes 19, 19. Hier ist mit unvertennbarer Billigung die Rede von einer Mazzeba für Jahwe, die so an Agyptens Grenze stehen wird, wann Agypten sich zu Jahwe betehrt. Es mag dabei gedacht sein an die ägyptische Sitte, der Gottheit Obelisken zu errichten (Jer 43, 13 werben mit CXZ⊆tra die heiligen Steine, b. i. die Obelisken, Aguptens bezeichnet). Aber auch bann zeigt ber Gebrauch des Wortes Mazzeba, daß dem Verfasser ber Stelle das, was dies Wort gewöhnlich bezeichnet, die in Paläftina gebräuchliche Stelc, nicht anstößig war. 85 Eben biefe Ausfage ift ein Argument gegen spät nachjesajanische Hertunft bes Busammenhangs, dem sie angehört.

Die Ausfagen des herateuchs über heilige oder doch bedeutsame Steine find alle, mit. Ausnahme etwa von Gen 35, 14, zweifellos Bestandteile des jehovistischen Buches, wahr-scheinlich alle der elohistischen Quellenschrift. Dieser sind also solche Steine noch nicht an- 20 ftößig gewesen (vgl. auch Gen 35, 20 E und dagu unten § 4). Nur die Aussjage von ber Mazzeba Jakobs Gen 35, 14 steht im Zusammenhang der priesterlichen Schrift, muß aber, da sie school durch die Erwähnung der Opferhandlung eines der Patriarchen ganz aus dem Nahmen der Schrift P heraussfällt, aus einer andern Quelle hierhergestellt sein. Cornill (Zat2B XI, 1891, S. 15 ff.) weist diesen wöglich, da E Errichtung und Salbung ber Mazzeba von Bete ichon Gien 28 18 erzählt hat. (Ther wird alle an Lau dersten ber Mazzeba von Betel ichon Gen 28, 18 erzählt hat. Eher wird also an J zu benten sein (Dillmann).

Aus 2 Kg 18, 4 ist es wahrscheinlich, daß mindestens bis auf Hiskia im jerusalemischn Tempel Mazzeben standen; benn die eine neben den Mazzeben genannte Aschera, 50 welche Hiskia entfernt haben soll, ist jedenfalls eine bestimmte und wahrscheinlich eine im Tempel stehende (vgl. 2 Kg 23, 6). Möglicherweise sind auch 2 Kg 23, 4 mit ben von Josia aus dem Tempel entfernten "Geräten, die gemacht waren für den Baal", Mazzeben gemeint. Nach 2 Kg 12, 10 LXX scheint zur Zeit des Königs Joas am Eingang des Tempels eine Mazzeba gestanden zu haben; die verschiedenen Bariationen einer Form 55 Aumalise (R Aumaleise) in einer Reihe von LXX-Handschriften (A Aumaosy) könnten ebenfogut ober befjer aus Taxe (Gtade, BatH V, 1885, S. 289 f. und Rittel z. d. St.; anders Klostermann und nach ihm Benzinger z. d. St.) als aus dem wahrscheinlich vers derbten schreichen Textes (L rd drogastylew) entstanden sein (vgl. aber zu LXX A Mal 2, 13 in dem Ego. der Hergenla:  $\mu a \sigma \beta \eta \eta = 12$ , j. Field, Ori- 60 genis Hexaplorum quae supersunt, Bb II, Oxford 1875 3. d. St., worauf mich Professon Kittel brieflich aufmerksam macht). Ein Altar hat an irgendeinem der Ein= gänge des Tempels keine Stelle, wohl aber die Mazzeba, die nach den Abbildungen phö= nizischer Tempel auf Münzen und nach der Analogie der beiden großen Säulen des Sa= 5 lomonischen Tempels vor dem Eingang des eigentlichen Tempelhauses zu stehen pflegte,

- neben dem Altar (Benzinger) wohl nur dann, wenn dieser im Freien errichtet war ohne Tempeldach (übrigens finde ich diese Aufstellung neben dem Altar nur für die Alfcheren bezeugt Ri 6, 28. 30). Es ist fraglich, ob die Mazzeba oder die Mazzeben des Tempels durch abgöttische Kulte in den Tempel gesommen waren; wahrscheinlicher ist, daß 10 sie Zeichen des Jahwedienstes waren, die zunächst unverfänglich erschienen und erst bei
- 10 sie Beichen des Jahwedienstes waren, die zunächst unverfänglich erschienen und erst bei den Spätern Anstoß erregten. Allerdings hat in dem Tempel, wie er zu Salomos Beit war, schwerlich eine Mazzeba gestanden, da die Tempelbeschreibung des Königsbuches sie faum ausgelassen, ihr vielmehr wahrscheinlich eine rein architektonische Bedeutung beigelegt haben würde, wie sie es mit den beiden großen Säulen vor dem Tempel gethan hat.
- 15 Eigentlich hat eine Mazzeba neben den beiden Säulen, die selbst aus Mazzeben entstanden find, keine Stelle. Aber das alte Gottheitszeichen des konischen Steines kann, in seiner ursprünglichen einfachen Form zu den nicht mehr als Mazzeben aufgefaßten beiden großen ehernen Säulen hinzukommend, später in den Tempel eingedrungen sein. Auch in den phönizischen Tempeln standen neben den großen Mazzeben kleinere (s. oben § 1 b).
- 20 Nicht nur der Stein felbst scheint fich im judäischen Jahwedienst verhältnismäßig lange als nicht beanstandetes Gottheitszeichen erhalten zu haben, sondern nach dem unbefangenen Bericht Gen 28, 18 von der Salbung des Betel-Steines durch Jakob auch der Aft der Salbung der Steine. Er galt fraglos ursprünglich als eine Huldigung, die dem Stein oder dem in ihm wohnenden Numen dargebracht wurde; aber er konnte als die Weihung 25 eines heiligen Gerätes gedeutet werden. Ebenso erklärte man später die in der ältern Zeit dem Steine dargebrachten Opfer dahin, daß sie auf dem Stein als auf einem Altar dargebracht worden schen (so Gen 35, 14 und sonst).

Bon heiligen Steinen, und zwar verbotenen, scheint zu verstehen zu sein die Stelle Jes 57, 6 (so nach vielen Alteren Delizsich, Dillmann, ähnlich auch Marti z. d. St.). 20 Sie wendet sich an die Abgöttischen unter den Israeliten Palästinas in der ersten nacherilischen Zeit: "an den Glatten ("PAII) des Baches (oder: Thales) ist dein Teil; sie, sie wendet lich an die Abgöttischen unter den Israeliten Palästinas in der ersten nacherilischen Zeit: "an den Glatten ("PAII) des Baches (oder: Thales) ist dein Teil; sie, sie wendet Boll. Von heiligen Steinen speziell in den Bächen oder auch in den Thälern wissen wir allerdings sonst nichts. Alls einzige alttestamentliche Analogie läßt sich etwa segletend machen Jos 7, 8 die Errichtung von zwölf Steinen aus dem Jordan oder nach v. 9 in dem Jordan durch Josua. Allein namentlich bei dem aus der Differenz der wertlich an Flußsteine, die zu Mazzeben genommen wären, zu denken ist. Bestand einmal die Anschauung, daß heilige Steine, deren Grrichtung man auf Josua zurückführte, an 60 ben Durchgang durch ben Jordan zu Mazzeben genommen wären, zu denken ist. Stußsteine anzuschen (anders Torge S. 29 f.). Auch außerhalb des MI ist nir von Flußsteinen als heilig= tümern nichts bekannt. Die großen vom Bassen und sie als Flußsteine als heilig= tümern nichts bekannt. Die großen vom Bassen gefunden Riefellsteine (60 Centimeter bis 1 Meter lang), die Ohnefalsc-Richter (a. a. D., S. 157, Figur 152-155, vgl. S. 178) 45 in den Grädern von Tamasson zu Supern gefunden hat und aus dem Bette des Flußses

- Bidias auf die Höhe geschleppt denkt, sind allerdings gewiß Grabdenkmäler gewesen, aber deshalb doch noch nicht gewohnheitsgemäße Zeichen mit kultischer Bedeutung. In der von Torge (a. a. D., S. 30 Anmig. 2) beigebrachten Stelle aus einem arabischen Märchen ist bei den Steinbildern an bestimmten Stellen des Meeres- oder Flußufers höchstwahrscheinlich
- 50 an Kultussteine zu denken, da sie auf die Fische eine magische Wirkung ausüben; aber die Stelle besagt nichts für eine besondere Verbindung der heiligen Steine mit den Gewässen, da es sich in dem Märchen um die Fische handelt und für diese unter den heiligen Steinen nur diejenigen in Betracht kommen, die gerade am Wasser stehen. Von heiligen Steinen in Bächen (Lenormant, Betyles, S. 43) redet auch nicht die den Namen Plutarchs
- 55 tragende Schrift De fluviis (XII, 2 ed. Hercher S. 63). Hier wird ein Stein genannt, den man in dem kleinasiatischen Flusse Sagaris finde und Autoglyphos nenne, weil er das Bild der Göttermutter zeige (τετυπωμένην έχων την μητέρα τ. 9.); von einer Ver= ehrung dieses Steines wird aber nichts gesagt.

Jedoch der Abschnitt in Jes c. 57, welchem der fragliche Vers angehört, redet auch sonst so von unbekannten Formen der Abgötterei. An irgendeinen abgöttischen Dienst ist für die fraglichen Worte nach dem Jusammenhang unbedingt zu denken. Die Erklärung von Steinen kann man gestücht sinden durch 1 Sa 17, 40, wo per gebraucht wird von "glatten Steinen aus dem Bache"; danach vermutet Cheyne (Saored Books of the Old Testament zu Jef 57, 6), daß auch Jef 57, 6 "Per zu lesen seinen erwählt worden; das Epitheton pas 5 gegen schent eine ständige Eigenschaft anzugeden. Eine Textverderbensis ist nicht anzunehmen, dar "eine ständige Eigenschaft anzugeden. Eine Textverderbensis ist nicht anzunehmen, dar "dar in Duhm z. d. Et. (dessen von Bassen verschaft wirden von des Wortspiel mit "dar des Bortspielen verschaft wirden verden, das bei heiligen Steinen erwählt worden; das Epitheton pas 5 gegen schent eine ständige Eigenschaft anzugeden. Eine Textverderbensis ist nicht anzunehmen, dar "dar mit Duhm z. d. St. (dessen verschaft geschäft wirde. Man muß wohl seiner segenstern Bedeutung suchen. Bielleicht darf daran gedacht werden, daß die heiligen Steine durch die Salbung glatt gemacht wurden. Die Bezeichnung mit per würde dann 10 der spätern als *litou luragol (litos dantlumevos* Lucian, Alexander § 30) entsprechen. An die Salbsteine zu benken, wird in Jef 57, 6 dadurch nabe gelegt, daß neben der Mincha von einer Libation für die "Test" die Kede ist. Die für den Steinfult sonst nicht bezeugte Lolalität eines Thales ist nicht auffallender als die Sum Ausbruch 15 gebracht: *exelwy oou spieclis*. Man könnte danach als das Ursprüngliche vermuten: "Test" vord badunt geschächt, daß auch v. 5. 7 f. die Lotalitäten des Kultus angegeben find: Test zuschnacht die Kede ist. Die Kede ist. Die Kede ist. Steinen das das das des kenter in Steinen das das das v. 5. 7 f. das das v. 5. 7 f. das kenter verden das angegeben find: "Test" wird badunt geschächt, das auch v. 5. 7 f. die Lotalitäten des Kultus angegeben find: Test werden aus geschen her Gelegen das v. 5. 7 f. das kenter das kenter verden aus das angegeben find: "Test verden aus Fellen, Bergen aus v. 5. 7 f. das kenter verden verden aus geschen find: "Test ver

Heilige Steine, Steg, Zuchefolein heilige Steine als Zeichen der Gottesnähe hat das spätere Jubentum im Jahwedienst 20 sicher nicht mehr gekannt. Uber die nacherilische Stelle Jes 56, 4 f. scheint Bekanntschaft zu zeigen mit Denkmälern, die im jerusalemischen Tempel errichtet wurden nach Urt der Gedenk- oder der Botwischelen in phönizischen Tempeln. Den Eunuchen, welche Jahwe dienen, wird hier verheißen, Gott werde ihnen "eine Hand" und einen Namen verschaften is feiner Gezählt werde ihnen "eine Hand" und einen Namen verschaften in seinem Haus und in seinen Mauern zu ewigem Gedächtnis. Die "Hand" ist hier wie 25 anderwärts ein Denkzeichen. Die karthagischen Botivstelen tragen häufig das Bild einer wirklichen Hand eingemeißelt, wobei freilich zweiselhaft ist, ob es auf das "Denk-zeichen" oder auch auf den Weihenden, d. h. mit der Hand Darbringenden, sich bezieht und nicht vielmehr irgendwelche ganz andersartige Bedeutung hat (f. dazu Eerdmans, Der Ursprung der Ceremonien des Hosein-Festes, in der Zeitschrift f. Asprivologie, Bd IX, 1894, so S. 295 ff.). Das "Dentzeichen" im Hause Gottes könnte gemeint sein von bleibender Erinnerung in der Gemeinde; aber die Hinzustügung der "Wauern" scheint boch darauf ju verweisen, daß bem Verfaffer irgendwelche Erinnerungsmale betannt waren, bie in bem eigentlichen Gotteshaus, dem Tempel, d. h. in seinem Bezirk, standen. Daß ber Verfaffer an die Denksteine heidnischer Tempel dachte, ist nicht wahrscheinlich, und noch weniger tann 35 er seine Verheißung erfunden haben ohne das Vorbild einer bestehenden Sitte. Das eine oder das andere scheint Duhm (3. d. St.) anzunehmen, der jud als ein Erinnerungsmal nach Art eines Grabmals versteht. Aber an ein Grabdenkmal im Tempelbezirk hat der Verfasser schwerlich gebacht, auch nicht an eines ohne ein wirkliches Grab; für phönizische Tempel find verartige Denkmäler meines Wiffens nicht nachzuweisen. Wohl aber ist zu vergleichen 40 bie Mazzebet aus einem phönizischen Tempel im Piräus mit der Inschrift zu Ehren des Sama da al (Athen. IX, s. oben § 1 a). Man könnte auch an Votivsstelen als Vorbild denten: wie die Botivstele die Nachwelt an den Stifter als Gottesverehrer erinnert, fo foll der Eunuchen als Verehrer Jahwes gedacht werden. An eine Ausführung der Verheißung für die Eunuchen wäre dann natürlich auch im Sinne des Verfassers nicht zu denken. 45 Aber für den jüdischen Tempel sind Votivstelen weniger wahrscheinlich als Ehrenstelen wie bie vom Biräus. Solche Stelen scheinen also allerdings im Tempel Serubabels gestanden zu haben.

Einem praktischen Zwerke diente es, wenn man, und zwar auch nach der Berpönung der Mazzeben, Steine ()\*\*, f. über das Wort unten § 4) wie auch Stangen 50 als Wegweiser aufrichtete (Jer 31, 21). Auch diese Zeichen haben allerdings bei andern Böllern ebenso wie die Grenzsteine die Bedeutung heiliger Denkmale. Im AT ist diese Wertung nicht zu belegen. Aber die Heiligkeit des Kreuzweges, die auch im AT hervortritt in der Darstellung Ez 21, 26, beruht doch wohl darauf, daß am Scheideweg Weg= steine standen, die als Zeichen der Gottesnähe galten. Freilich ist die Orakelbefragung 55 gerade am Scheideweg Ez 21, 26 durch den Zusammenhang auch noch andertweitig begründet.

4. Die Mazzeben und Steinhaufen auf Gräbern. Steine wurden ferner aufgerichtet auf Gräbern (Gen 35, 20; 2Kg 23, 17; vgl. 2Sa 18, 18). Gen 35, 20, wo von dem Grabe der Rahel die Rede ist, heißt ein solches Grabmal massebäh, da= 60 genis Hexaplorum quae supersunt, Bb II, Orford 1875 3. d. St., worauf mich Brofeffor Rittel brieflich aufmerksam macht). Ein Altar hat an irgendeinem der Eingänge des Tempels keine Stelle, wohl aber die Mazzeba, die nach den Abbildungen phönizischer Tempel auf Münzen und nach der Analogie der beiden großen Säulen des Sa-5 lomonischen Tempels vor dem Eingang des eigentlichen Tempelhausses zu stehen pflegte,

- 5 lomonischen Tempels vor dem Eingang des eigentlichen Tempelhausses zu stehen pflegte, neben dem Altar (Benzinger) wohl nur dann, wenn dieser im Freien errichtet war ohne Tempeldach (übrigens finde ich diese Aufstellung neben dem Altar nur für die Ascheren bezeugt Ri 6, 28. 30). Es ist fraglich, ob die Mazzeba oder die Mazzeben des Tempels durch abgöttische Kulte in den Tempel gesommen waren; wahrscheinlicher ist, daß
- 10 sie Zeichen des Jahwedienstes waren, die zunächt unverfänglich erschienen und erst bei den Spätern Anstoß erregten. Allerdings hat in dem Tempel, wie er zu Salomos Beit war, schwerlich eine Mazzeba gestanden, da die Tempelbeschreibung des Königsbuches sie kaum ausgelassen, ihr vielmehr wahrscheinlich eine rein architektonische Bedeutung beigelegt haben würde, wie sie es mit den beiden großen Säulen vor dem Tempel gethan hat.
- 15 Eigentlich hat eine Mazzeba neben den beiden Säulen, die felbst aus Mazzeben entstanden find, keine Stelle. Aber das alte Gottheitszeichen des konischen Steines kann, in seiner ursprünglichen einfachen Form zu den nicht mehr als Mazzeben aufgefaßten beiden großen ehernen Säulen hinzukommend, später in den Tempel eingedrungen sein. Auch in den phönizischen Tempeln standen neben den großen Mazzeben kleinere (s. oben § 1 b).
- 20 Nicht nur der Stein felbst scheint sich im judäischen Jahwedienst verhältnismäßig lange als nicht beanstandetes Gottheitszeichen erhalten zu haben, sondern nach dem unbefangenen Bericht Gen 28, 18 von der Salbung des Betel-Steines durch Jakob auch der Akt der Salbung der Steine. Er galt fraglos ursprünglich als eine Huldigung, die dem Stein oder dem in ihm wohnenden Numen dargebracht wurde; aber er konnte als die Weihung 25 eines heiligen Gerätes gedeutet werden. Ebenso erklärte man später die in der ältern Zeit dem Steine dargebrachten Opfer dahin, daß sie auf dem Stein als auf einem Altar
  - dargebracht worden seien (jo Gen 35, 14 und sonst).

Bon heiligen Steinen, und zwar verbotenen, scheint zu verstehen zu sein die Stelle Jef 57, 6 (so nach vielen Alteren Delitzich, Dillmann, ähnlich auch Marti z. d. St.). 30 Sie wendet sich an die Abgöttischen unter den Israeliten Palästinas in der ersten nacherilischen Zeit: "an den Glatten ("TEII) des Baches (ober: Ihales) ist dein Teil; sie, sie den koos". Angeredet ist mit dem femininischen Du das als ungetreues Weib gedachte Volk. Von heiligen Steinen speziell in den Bächen oder auch in den Ihälern wissen von heiligen Steinen schwarzen der schwarzen der Auch in den Ihälern wissen von heiligen Steinen schwarzen der schwarzen der auch in den Ihälern wissen von heiligen Steinen schwarzen der schwarzen der auch in den Ihälern wissen von heiligen Steinen schwarzen der schwarzen der schwarzen der schwarzen v. 9 in dem Jordan durch Josua. Allein namentlich bei dem aus dem Jordan oder nach v. 9 in dem Jordan durch Josua. Allein namentlich bei dem aus der Differenz der wirklich an Flußsteine, die zu Mazzeben genommen wären, zu denken ist. Bestand einmal die Anschauung, daß heilige Steine, deren Errichtung man auf Josua zurückführte, an 20 den Durchgang durch den Jordan erinnern sollten, dann lag es nahe, die Hertunft der Steine in eine direkte Beziehung zum Jordan zu sein und sie Klußsteine anzusehen (anders Lorge S. 29 f.). Auch außerhalb des AL ist mit von Flußsteinen als Heiligcinner wirklich Schwarzen werden Beitigen und sie Alussteinen als Heilige-

- (anders Torge S. 29 f.). Auch außerhalb des AL ift mir von Flußsteinen als Heiligtümern nichts befannt. Die großen vom Wasser abgeschliffenen Kieselsteine (60 Centimeter bis 1 Meter lang), die Ohnefalsch-Richter (a. a. D., S. 157, Figur 152–155, vgl. S. 178)
- 45 in den Gräbern von Tamaffos auf Cypern gefunden hat und aus dem Bette des Fluffes Pidias auf die Höhe geschleppt denkt, sind allerdings gewiß Grabdenkmäler gewesen, aber deshalb doch noch nicht gewohnheitsgemäße Zeichen mit kultischer Bedeutung. In der von Torge (a. a. D., S. 30 Anmig. 2) beigebrachten Stelle aus einem arabischen Märchen ist bei den Steinbildern an bestimmten Stellen des Meeres- oder Flußufers höchstwahrscheinlich
- 50 an Kultusssteine zu denken, da sie auf die Fische eine magische Wirkung ausüben; aber die Stelle besagt nichts für eine besondere Verbindung der heiligen Steine mit den Ge= wässen, da es sich in dem Märchen um die Fische handelt und für diese unter den heiligen Steinen nur diejenigen in Betracht kommen, die gerade am Wasser stehen. Von heiligen Steinen in Bächen (Lenormant, Bétyles, S. 43) redet auch nicht die den Namen Plutarchs
- 55 tragende Schrift De fluvils (XII, 2 ed. Hercher S. 63). Hier wird ein Stein genannt, ben man in dem kleinafiatischen Flusse Sagaris finde und Autoglyphos nenne, weil er das Bild der Göttermutter zeige (τετυπωμένην έχων την μητέga τ. 9.); von einer Ver= ehrung dieses Steines wird aber nichts gesagt.

Jeboch der Abschnitt in Jes c. 57, welchem der fragliche Vers angehört, redet auch sonst 50 von unbekannten Formen der Abgötterei. Un irgendeinen abgöttischen Dienst ist für die fraglichen Worte nach dem Jusammenhang unbedingt zu denken. Die Erklärung von Steinen kann man gestücht sinden durch 1 Sa 17, 40, wo per gebraucht wird von "glatten Steinen kann man gestücht sinden durch 1 Sa 17, 40, wo per gebraucht wird von "glatten Steinen aus dem Bache"; danach vermutet Cheyne (Saored Books of the Old Testament zu Jes 57, 6), daß auch Jes 57, 6 Per Ju zu lesen (Saored Books of the Old Testament wären jedenfalls nur gelegentlich zu beiligen Steinen erwählt worden; das Epitheton pon das gegen scheint eine ständige Eigenschaft anzugeden. Eine Tertverderbenis ist nicht anzunehmen, da vor das Wortspiel mit verschaft anzugeden. Eine Tertverderbenis ist nicht anzunehmen, da verschaft wird das Wortspiel mit verschaft verschaft wird. Man much wohl für per "glatt" mit Duhm z. d. St. (dessen vorschaft verschaft wirde das und einer speziellern Bedeutung suchen. Bielleicht darf daran gedacht werden, daß die heiligen Steine durch die Salbung glatt gemacht wurden. Die Bezeichnung mit pon würde dam 10 der spätern als Utoo urragol (Utoos dunkluuevos Lucian, Alexander § 30) entsprechen. An die Salbsteine zu verschaft wirde in Jes 57, 6 dadurch nache gelegt, daß neben der Mincha von einer Libation für die versch. LXX hat das Bort vorschung der Felöspalten v. 5 von der Lotalität eines Thales ist nicht auffallender als die Erwähnung der Felöspalten v. 5 von der Lotalität eines Thales ist nörte danach als das Urspringliche vermuten: sebracht: *deeing oon sh medic.* Man könnte danach als das Urspringliche vermuten: sebracht: dereine die Kerschaft auch v. 57 k. das auch v. 57 k. Dittographie aus Ausburd 15 ber und geschücht, daß auch v. 57 k. des auch v. 57 k. Dittographie aus Ausburd 15 bezinschen. Zuschen geschücht schaft das zuschen schult sangegeben sind c. Tord ver des aus der Schultz auch v. 57 k. Dittographie aus Ausburd 15 bezinschen zuschlicht eines Thales ist nicht beschult aus Ausburd 15 bezinschen zuschlicht eine Schultz auch v. 57 k. Dittographie aus Ausburd 16 bezinschen zuschen geschücht v. Dittogr

georaw: exern σου η μεοις. wan tonnte sanag als sas utiprungliche vermitten: contage als sas utiprunglichen vermitten: con bienen, wird hier verheißen, Gott werde ihnen "eine Hand" und einen Namen verschaffen in seinem Haus und in seinen Mauern zu ewigem Gedächtnis. Die "Hand" ist hier wie 25 anderwärts ein Dentzeichen. Die tarthagischen Botivstelen tragen häufig das Bild einer wirklichen Hand eingemeißelt, wobei freilich zweifelhaft ist, ob es auf das "Denk-zeichen" ober auch auf den Weihenden, d. h. mit der Hand Darbringenden, sich bezieht und nicht vielmehr irgendwelche ganz andersartige Bedeutung hat (f. dazu Eerdmans, Der Urfprung der Ceremonien des Hofein-Festes, in der Zeitschrift f. Affyriologie, Bd IX, 1894, so S. 295 ff.). Das "Dentzeichen" im Hause Gottes könnte gemeint sein von bleibender Erinnerung in der Gemeinde; aber die Hinzuspügung der "Mauern" scheint doch darauf ju verweisen, daß bem Verfasser irgendwelche Erinnerungsmale betannt waren, die in bem eigentlichen Gotteshaus, dem Tempel, d. h. in seinem Bezirk, standen. Daß der Verfasser an die Denksteine heidnischer Tempel bachte, ist nicht wahrscheinlich, und noch weniger tann 25 er feine Verheißung erfunden haben ohne das Vorbild einer bestehenden Sitte. Das eine ober das andere scheint Duhm (3. d. St.) anzunehmen, der jad als ein Erinnerungsmal nach Art eines Grabmals versteht. Aber an ein Grabdenkmal im Tempelbezirk hat der Versafifer schwerlich gedacht, auch nicht an eines ohne ein wirkliches Grab; für phönizische Tempel find berartige Denkmäler meines Wissens nicht nachzuweisen. Wohl aber ist zu vergleichen 40 bie Mazzebet aus einem phönizischen Tempel im Piräus mit der Inschrift zu Ehren des Sama ba'al (Athen. IX, f. oben § 1 a). Man könnte auch an Votivstelen als Vorbild benken: wie die Votivstele die Nachwelt an den Stifter als Gottesverehrer erinnert, so soll der Eunuchen als Berehrer Jahwes gedacht werden. An eine Ausführung der Berheißung für die Eunuchen wäre dann natürlich auch im Sinne des Verfassers nicht zu denken. 15 Aber für den jüdischen Tempel sind Votivstelen weniger wahrscheinlich als Ehrenstelen wie die vom Piräus. Solche Stelen scheinen also allerdings im Lempel Serubabels gestanden zu haben.

Einem praktischen Zwecke diente es, wenn man, und zwar auch nach der Verpönung der Mazzeben, Steine ("", f. über das Wort unten § 4) wie auch Stangen 50 als Wegweiser aufrichtete (Jer 31, 21). Auch diese Zeichen haben allerdings bei andern Völkern ebenso wie die Grenzsteine die Bedeutung heiliger Denkmale. Im AT ist diese Wertung nicht zu belegen. Aber die Heiligkeit des Kreuzweges, die auch im AT hervortritt in der Darstellung Ez 21, 26, beruht doch wohl darauf, daß am Scheidetweg Weg= steine standen, die als Zeichen der Gottesnähe galten. Freilich ist die Orakelbefragung 55 gerade am Scheidetweg Ez 21, 26 durch den Zusammenhang auch noch anderweitig begründet.

4. Die Mazzeben und Steinhaufen auf Gräbern. Steine wurden ferner aufgerichtet auf Gräbern (Gen 35, 20; 2Kg 23, 17; vgl. 2Sa 18, 18). Gen 35, 20, wo von dem Grabe der Rahel die Rede ist, heißt ein solches Grabmal masseduch, da= 60 wohl direkt zurück das palmprenische [8]. Auf jenem Brauche beruht die anscheinend auch ihrerseits sehr alte Vorstellung und Benennung der Gottheit als eines Steines oder Felsens. Wolf Baudissin.

Malteferorden f. b. A. Johanniter Bb IX, S. 333.

5 Malvenda, Thomas, geft. 1628. — Duétif und Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, II, 454 s. E. Du Vin, Nouvelle Biblioth. eccl. XVII, 86—93. hurter, Nomenclator rec. theol. cath.<sup>3</sup>, I, 312—314. Reujch, D. Inder verbot. Bücher, I, 554.

- Thomas Malvenda, unter ven Gelehrten des Predigerordens einer der hervorragendsten, wurde gedoren 1566 zu Lativa bei Balencia in Spanien. Auf Grund seiner glänzenden 10 Begadung, besonders fürs Erlernen alter Sprachen — sowohl das Griechische wie das hebräische sollter eine ungewöhnlich reichen Schatz gelehrter Renntnisse, die er besonders auf das Studium des Bibeltertes verwendete; doch arbeitete er mit Erfolg auch auf den Gebieten der Dogmatik und der Kirchenhissenie vornehmlich der Geschichte seines Dreines. 1600 15 richtete er an den Kardinal Baronius ein kritisches Sendschreiden über eine Angahl von Stellen in den Annales ecclesiastici und dem Martyrologium Romanum, die ihm unrichtig schienen auftrug; von ihm revidiert, erschienen die Bücker 1603. Die Ronlogiums des Indergeneral ihm die Korrektur des Brediers, des Missale und des Martyrologiums des Indergeneral ihm hierauf die von Martyrologium Romanum, die ihm unrichtig schiert über geine Gelehrsankeit erstaunt, berief ihn nach Rom, wo der Dominikanergeneral ihm bie Korrektur des Brediers, des Missale und des Marthrologiums des Ordens auftrug; von ihm revidiert, erschienen dies Bücker 1603. Die Kon-20 gregation des Inder übergad ihm hierauf die von Margarin de La Bigne herausgegebene Bibliotheca Patrum (zurft Paris 1575 f., 9 Bde Fol., dann 1589, 9 Bde Fol.) zur Durchssch; seine teilweise gründlichen kritischen Bemerkungen erschienen zu Rom 1607; später wurden sie den Ausgaben der Bibliotheca beigedruckt (Baris 1609 und 1624). Die Annales ordinis fratrum praedicatorum, die er zu dieser Zeit begann, vollendete 25 er nicht, er fam nicht über die breizig ersten Jahre hinaus; 1627 gab Gravina dieses Fragment in zwei Foliodänden zu Neapel heraus. 1610 wurde Malvenda and Semien zurückberufen; der Krösinquissen zu Neapel heraus. 1610 wurde Malvenda and Semien zurückberufen Index über die presigi gestien anderen Semissen and Semien zurückberufen zurder über zur verden gestietter Geschrücker werden ander Semien zurückberufen zurgen zurößen zu Neapel heraus.
- ben spanischen Index librorum prohibitorum anzufertigen. Sein Hauptwert, das seine letten Jahre in Anspruch nahm, war eine wörtliche Ubersetzung und Erklärung 20 ber Bücher des ALI (Commentaria in s. Scripturam una cum nova de verbo ad verbum ex Hebraeo translatione variisque lectionibus). Er starb am 7. Mai 1628, als er dis zum 16. Kapitel des Propheten Ezechiel gekommen war. Diefe umfängliche Arbeit wurde 1650 zu Lyon vom General des Dominitanerordens in 5 Bben Fol. herausgegeben. Die Ubersetzung ift, durch zu ängstliches Streben nach wörtlicher
- Fol. herausgegeben. Die Überfezung ift, durch zu ängstliches Etreben nach wörtlicher Fol. herausgegeben. Die Überfezung ift, durch zu ängstliches Etreben nach wörtlicher zogisch, mögen für Manchen damals nüzlich getweien sein, obschon auch unbegründete und seltsame Konjekturen mitunterlaufen (vgl. die scharfe Zensur Richard Simons, abgedruckt bei Hurter I, 313). Unter den zahlreichen übrigen Schriften Malvendas, deren Verzeichnis sich bei Echard, II, 454 sq., findet, sind noch zu nennen die 1604 zu Rom ergeichnis sich bei Echard, II, 454 sq., findet, so den kirchenvätern an durch das ganze Mittelalter hindurch über den Antichrift geschrieben worden) sowie der Traktat De
  - paradiso voluptatis, Rom. 1605 (vgl. über sie beide Du Pin, l. c.).

(C. Schmidt +) Bödler.

Malzeichen am Körper (Haarberschneiden, Selbstverwundungen, Stigmata) bei ben alten Hebräern. — Joh. Spencer, De legibus Hebraeorum ritualibus earumque rationibus, 1685 (Lübingen 1732 l. II, c. 18—20, S. 390—417: Lex qua tonsio capitis in rotundum interdicta est. Lex contra carnis incisuram lata. Lex stigmata prohibens hominum corporibus inuri solita); Drefig. Dissertatio de usu stigmatum apud veteres ad Galat. VI, 50 17, Leipzig 1733; Jo. Gottl. Bibermann, De ILZ (Lie Schultungen), h. e. characteribus corpori impressis ex Lev. XIX, 28, Freibergae (zwei Schultrogramme des Gymnafiums zu Freiberg i. S. vom J. 1755); J. D. Michaelis, Mosalides Recht, Bb IV, 1778, S. 356—359; Bliner, NB., A. "Maalzeichen" (1848); Ewald. Alterthümer des Boltes Jirael<sup>\*</sup>, 1866, S. 219 f.; Schentel, M. "Malzeichen" in BL IV, 1872; Riehm, M. "Mal, Malzeichen" in f. HBS., 55 10. Liefer. 1878; 2. M. Bb II, 1894; Stade, Getchicte des Boltes Jirael<sup>\*</sup>, 1887, S. 389 f.; Bietichmann, Getchicte der Phönizler, 1889, S. 104—196; Schwally, Das Leben nach den Borftellungen des alten Jörael, 1892, S. 16—18 ("Die Berfümmer-lungen"); Benzinger, Hebräiche Mrchäologie, 1894, S. 165—167; Nowad, Lehrbuch der

hebräischen Archäologie, 1894, Bb I, S. 1945.; Driver, Commentary on Deuteronomy, Ebinburgh 1895, zu Dt 14, 1; Marti, Geschichte der Jiraelitischen Religion, 1897, S. 35-37. 41 f.; Joh. Frey, Lod, Seelenglaube und Seelenkult im alten Istaal, 1898, S. 127-173: "Die Selbstverstümmelungen", "Der Opfercharalter der Selbstverstümmelungen"; W. Robertson Smith, Die Religion der Semiten, deutsche Uebersesung von Stübe, 1899, S. 246-259: 5 "Darbringungen des eignen Blutes", "Die Haaropfer", "Das Haaropfer im späteren Leben", "Das Haaropfer bei Gelübben", "Die Labus, welche bei Pilgerschrten und Gelübben eintreten"; M. R. S. Renneby, M. Cuttings in the flesh in Hastings' Dictionary of the Bible, Bb I, 1898; W. Ewing, M. Hair, ebend., Bb II, 1899; S. J. Ball, M. Cuttings of the flesh in Encyclopaedia Biblica, Bb I, 1899.

Roch einige ältere. mir nicht zugängliche Litteratur bei F. J. Grundt, Die Trauergebräuche der Hebräer (Leipziger Dottordiffertation), 1868, S. 37; überhaupt ist zu vergleichen bessen Cap. V: "Der Ausdruck der Trauer am Haupte" (S. 31-38). — Ferner zu versgleichen: Goldziher, Le sacrifice de la chevelure chez les Arabes in der Revue de l'histoire des religions, Bd XIV, 1886, S. 49-51; G. A. Bilten, lieber das Haaropfer und einige 15 andere Trauergebräuche bei den Böltern Indonesien's, in der Revue coloniale internationale, Bd III, 1886, S. 225-279, Bd IV, 1887, S. 345-426.

1. Das alttestamentliche Verbot bes Haarverschneidens und der Selbstverwundung. Im AI wie auch sonst wird die Sitte bezeugt, sich Malzeichen am Körper beizubringen und zwar vorzugstweise als Trauerzeichen. Die 20 körperlichen Male, von welchen im AI die Rede ist, bestanden zumeist in Einritzungen des Fleisches, namentlich der Hände, und in Verschneiden des Hausschlich bes Haupt-, seltener des Barthaares. Alls Trauerzeichen der Israeliten und anderer, ihnen benachbarter Völler, sei es bei Todessall, sei es in anderm großem Schmerze, wird beides zugleich (Jer 16, 6; 41, 5; 47, 5; 48, 37) oder das Abscheren der Haare allein (Jes 25 3, 24; 15, 2; 22, 12; Jer 7, 29; Ez 7, 18; 27, 31; Am 8, 10; Mi 1, 16; Hi 1, 20) erwähnt.

Die Entstehung dieser Trauerstitten ist verschieden erklärt worden. Beides, das Abscheren des Haares und das Einrigen in das Fleisch, kann Zeichen des unbändigen Schmerzes sein, wo man sich in der Leidenschaft die Haare austrauft und das Fleisch zer= 30 krast. Uberdies entspricht beides noch insofern dem Ausdruck der Trauer als durch das Abschneiden des Haares der Körper einer Zierde beraubt (Jes 3, 24; so Gesenius zu Jes 15, 2, ebenso Grundt) und durch das Einrigen entstellt wird (ze 3, 24; so Gesenius zu Jes bar bringt die daneben geübte Sitte, in der Trauer die Kleider zu zerreißen (2 Sa 3, 31 und sonst.), den Schmerz zum Ausdruck. Die Heraer müssen mit jenen Bornahmen 85 am eigenen Körper, nach der Art zu urteilen wie sie im Geset verboten werden, noch andere Borstellungen verbunden haben.

Le 19, 28 wird verboten, um eines Toten willen am eigenen Fleisch Einritzungen vorzunehmen. Dt 14, 1 untersagt ven Israeliten, sich im Trauersall zu ritzen oder eine Glatze zu scheren zwischen den Augen, d. b. am Vordertopf. Le 19, 27 verbietet allgemein, 40 nicht ausdrücklich als Trauerzeichen, die Eck des Haupt- oder Barthaares zu rasieren (zum Abschneiden nur eines Teiles des Haupthaares, vielleicht eine Abschwächung älterer Sitte das ganze Haupt lahl zu scheren, vgl. Mi 1, 16). Die Propheten dis auf Jeremia (1. die oben angesührten Stellen) drücken keine Missbilligung dieser Trauerzeichen aus und sehen sie an als in Israel allgemein üblich. Erst Ezechiel (c. 44, 20) verdietet das Rahlscheren 45 den Priestern (vgl. Smend z. d. St. und zu c. 24, 16f.), wie ebenso Le 21, 5 speziell ven Priestern als denjenigen, die vor den Laien sich seitig erweisen sollen, verboten wird, such zuch der die Eck des Knunes zu scheren als Trauerzebräuchen rebet, ohne sie zu tadeln, beweisst allerdings nicht, daß er die Verlicht das gescheren auf in Bereister auf die kannte, sonder nich zuch zuch zuch zuch des Geschiefteren aus Indern. Daß noch Jeremia (c. 16, 6) von dem Einrigen und Rahlscheren als Trauergebräuchen sebes, ohne sie zu tadeln, beweisst lannte, sondern beruht zunächst darauf, daß er solche Augerlichkleiten auf kultischem Gebiet hier wie auch sonst als indifferent oder boch mindertvertig ansach.

Schwerlich genügt zur Erklärung jener Verbote die Annahme, daß man bestimmte Außerungen der Verzweiflung für die Verehrer Jahwes unpassen fand, weil sie auch das 55 Schmerzliche mit Ergebung in den göttlichen Willen tragen sollten. Die alttestamentlichen Gejeggeber haben diese Trauerzeichen offenbar als etwas Abgöttisches beurteilt. Das Verbot Le 19, 27, das nicht oder doch nicht ausdrücklich von Trauerzeichen redet, mag sich auf ausländische Kultussitte beziehen. Dagegen kann das Verbot jener Trauerzeichen als solcher kaum darauf beruhen, das die Bräuche, wie man gemeint hat, aus heidnischen Ländern 60 importiert waren (Freh S. 138 f. 143 f.); bei ührer offenbar weiten Verbreitung in Israel

10\*

Malzeichen

läßt sich wohl nur an althebräische Sitte denken.

läßt sich wohl nur an althebräische Sutte denten. Ihre Verponung beruht sicher darauf, daß sie in Verbindung mit Totentultus vorlamen (Schwally). An solchem Kultus in Istael, und tit wicht streifeln (f. N. Keldaeister Bb VI. S. 7 ff.). Nur das kann krauftstael baß sie in Verbindung mu Lorentutus vortumen (Schwang). En poupem scuttus in Istael läßt sich nicht zweifeln (s. A. Feldgeister Bb VI, S. 7 ff.). Nur das tann fraglich etläßt sich nicht zweizeln (). 21. Felogenzer 200 VI, S. 7 11.). Nur das kann fraglich er scheinen, ob jene Bräuche utsprünglich lediglich Zeichen der Trauer waren oder an staglich er abschneidens und des Einrigens als eines Opfers: Dort, De doodenvercering des haar Israëliten, in Theologisch Tijdschrift XV, 1881, S. 356 f.).

10 fagen als heidnische Sitte bezeugt.

elliten, in Theologisch Lijuscheiner, 1997, C. 9997... 2. Rultischer Brauch des Haarberschneidens und der Selbstverwunz g. Die genannten Male am Körper sind durch alttestamentliche und andere Ause

10 sagen als heidnische Sitte bezeugt. Serodot III, 8 berichtet von den Arabern, daß sie zu Ehren ihres Gottes Orotal sich das Haar an den Schläfen schoren. Danach werden dies Araber Jer 9, 25; 25, 23; 49, 32 "Randgestutzte" (ART ART) genannt (l. Dillmann zu Le 19, 27, f.). Die Sitte hängt wohl damit zusammen, daß das Haar der Gottheit geopfert wurde (über Haur) 15 opfer bei den Arabern f. Wellhausen, Reste arab. heidentums 1897, S. 123 f. 182. 198 f.). Pucian (Syria dea § 53) berichtet von den Verebrern der sprischen Göttin, daß bei ihnen dog opfer bei den Aravern 1. 218eugaujen, steht und. getertungen 1087, S. 1237. 182. 1986.). Lucian (Syria dea § 53) berichtet von den Berehrern ver sprischen Göttin, daß bei ihnen das Lucian frauerfoll im eigenen Haus erst nach 30 Fagen von Tautor das Lucian (Syria dea 3 03) verigier von ven Settyrern ver perigen Gottin, daß bei ihnen das Gesetz gelte, bei einem Trauerfall im eigenen Haus erst nach 30 Tagen ben Tempel zu be-Gesetz gelte, bei einem Lrauersau un eigenen grund tit nut ob Lagen den Ecmpel zu be-treten und zwar mit geschorenem Haupte. Scheren bes Hauptes fand nach ihm (§ 6) zu

treten und zwar mit gesussentin gruppe. Byblos auch statt in den Trauerfeiern für den Abonis. Inwietveit bei dieser Trauersute 20 der Gedanke eines Opfers zu Grunde liegt, ist nicht zweifellos ersichtlich. Bei dieser Trauersute im Monisdienst scheint es der Kall zu sein, da die Reiher welche dem haars ber Gebanke eines Opfers zu Grunde uegt, in mar zweiseuss erstchtlich. Bei dem haar-scheren im Abonisdienst scher fall zu sein, da die Weiber, welche das haar-scheren nicht an sich vornehmen wollen, zum Ersatz sich den Fremden preis zu geben und den Lohn der Aphrodite zu opfern haben. Ferner berichtet Lucian (S 60), daß zu Herner berichtet und die Locken ihrer Kind-zeit berbringen (vol. zum Terte Wellbausen a. a. D., S. 198 Anmka.): das abgeschweiten

Hierapous die Jungunge ven einen 2000, die Numburge und die Locken ihrer Kind-25 heit darbringen (vgl. zum Texte Wellhaufen a. a. D., S. 198 Anmig.); das abgeschnittene Haar wurde in fülbernen oder goldenen Gesäßen im Tempel aufbewahrt, versehen mit dem ketroffenden Namen, wie es mit dem Haar des iungen Lucian selbst gelchak Baar wurde in justen vie es mit dem Haar des jungen Lucian selbst geschab.

betreffenden Namen, wir es mit orm gunt ors jungen auchnig jewig gejogag. Unter dem Personal des Alftartetempels von Rition werden in einer Inscriptionum semiticarum, etwa dem vierten vorchriftlichen Jahrhundert (Corpus Inscriptionum Semiticarum, och 19) aufaeführt Saaricherer (12222), die für den (beiligen) Dienst aufaritum. etwa dem vierten vorgergenigen Jugergenvert (Origus inscriptionum Semiticarum, 30 I n. 86 A, 12) aufgeführt "Haarscherer (Laz), die für den (heiligen) Dienst arbeiten". In farthagischen Inscherer her (Bätter" h h anttesdienstlicher Scherer (Origues Brädikat

In tarthagigtoen Inspectiven commt als ein mit einem Eigennamen verbundenes Prädikat vor Dur, Scherer der Götter", d. h. gottesdienstlicher Scherer (C. I. S. n. 257, 4; 258, 4-5; 259, 3). In welcher Weise und zu welchem Zweeke diese Gallabim ihr Amt aus-zurichten hatten, ist nicht zu ersehen. Jedenfalls handelt es sich um ein im Kultus er= 98) berichtet. das die Briester des aaditanischen Hercules, d. h. des Melkart gescharten und 28) berichtet, daß die Priester des gaditanischen Hercules, d. h. des Melkart, geschorenen Hauptes einhergingen. (Uber Haaropfer bei andern Völkern f. noch Tylor, Primitive

1 Rg 18, 28 rigen sich bie Baalspriefter bei ihrem Rufen zu dem Gott mit Meffern 1 Kg 18, 28 rigen na die Daaisprieper ver inten stufen zu vem Gott mit Meffern 40 und Lanzen "nach ihrem Brauche", bis ihr Blut fließt. [Dagegen scheint Sach 13, 6 nicht von den Malen des Gögendienstes zu reden, schizig z. d. St.] Hor 7, 14 ist nach ber bessern LXX ebenfalls von diesem Sichrigen als einer Gebetsceremonie die Mathematica d. St.) Die Aussiage hegiebt fich auf Vergeliten aber auf falle

Rebe (Wellhausen 3. b. St.). Die Aussage bezieht sich auf Israeliten, aber auf solche, Rebe (2Useuhausen z. o. Sr.). Die zussjage Deztert no auf Israeliten, aber auf solche, bie von Jahwe abtrünnig geworden sind. Nach Lucian (Syria dea § 50) verwundetert sollten und andere Geweihte zu Hierapolis sich an bestimmten Tagen die Arme und geißelten sich gegenseitig unter Mussif und Gesang der Umstehenden. Dagegen ist Jer 5, 7 gerpetten nur gegenzeing unter Drugt und Gefung der anglegenden. Dagegen ift Jer 5, 7 unter dem inkaufe der Hure, d. h. im Gögendienst, schwerlich Selbstwerwundung zu verstehen (C. J. Ball), sondern das Wort hat hier wohl die denominativ aus 2005

ju verstegen (G. J. 2001), jonoein ous 20011 gut giet wogt vie venominand aus 7775 entstandene Bedeutung "sich zusammenscharen" (gegenfählich zu viers) wie ebenso vie E to leicht auch Mi 4, 14 (wo freilich Wellhausen und Nowack, von den Worten viersten auf als ab=

Auch diefe Verwundung des eigenen Rörpers im Kultus ift zu verstehen als eine Nrt Opfer. Die Sitte der gottesdienstlichen Darbringung von Blut aus Einrigungen in den menschlichen Körper findet sich noch sonft bei andern Bölkern des Erdkreises (f. Ihlor menioningen storper puter put des jours des contents des contents (1. 292 DE 55 a. a. D., S. 364 f.), aber auch die Sitte der Selbstverwundung in der Trauer, obne daß a. a. U., S. 364 f.), aver auch die Suie der Setoploetwundung in der Ltauer, ohne daß dabei an eine Opfervorstellung zu benten wäre. Von den Armenierinnen erzählt Xenophort (Cyrop. III, 1, 13) einen Fall, wo sie sich zum Ausbruck der Trauer zertragen, obrec baß sich in dem bestimmten Falle, da der Betrauerte in dem Augenblick jener Vornahme

noch lebt, an eine Opferhandlung benten läßt. Das aus dem AT als Trauersitte **be=** 60 kannte Berreißen der Kleider, das Lenophon in eben jenem Falle von dem armenischert Königssohn berichtet, ist, wenn nicht von Haus aus lediglich Geftus der Berzweiflung, eine Abschwächung der Verwundung des eigenen Körpers, wobei von einer Opferhandlung nicht die Rede sein kann. Von den Weibern der "Affprer", d. i. Babylonier, erzählt an anderer Stelle Lenophon (Cyrop. III, 3, 67), daß sie sich zertratten und die Gewänder gerriffen in einer Situation, wo es sich überhaupt nicht um Trauer für Tote sondern nur 5 um einen auf anderes Unglück sich beziehenden Att der Verzweislung handeln kann. Inbessen eine Sitte, die sich ursprünglich speziell auf die Totentrauer bezog, kann in umgewandelter Bedeutung zum allgemeinen Ausbruch der Bertühnis geworden sein. Auch im MT kommt das Sichrigen und das Rahlscheren als Ausdruch der Trauer überhaupt, nicht nur verjenigen um einen Toten vor. In fanatischer Ausfrührung wird das Blutig= 10 rigen und Blutigschlagen des eigenen Körpers, verbunden mit Ausreißen der Haare, gestüht von den Schüten in Versien und Inderen Versien wird der Ursprung der Ceremonsien des Hossiens (Biolet, Das huffein-Fest am 29. April 1901, in: Der Christliche Drient 1902, E. 12). Reinenfalls liegt hier nur eine minisch-andertende Darstellung der an vielem 15 Feste beslagten Tötung Hufens, des Entels des Propheten, vor, sondern ein unabhängig von dieser geschächtlichen Erinnerung bestehender Trauergestus. Er könnte sehr wohl auf eine alte Opfersitte zurückgehen, da es nicht untvahricheinlich ist, das sich in dem Hules isten Religion semistik, sinder Bischer Brauche erhalten haben und zurücke, die die die Ibegenständen ebenfalls als Trauergitte. Hein Wölfer Bischer Brauches nicht erstährt dies Kinger Bischer Bischer Erstücken diese nicht erstähltich zu speist Bischer Röller einlichnt sein Diesen ein unabhängig von dieser geschächtlicher Bischer entlehnt sein mögen. — Un weit entlegener Stelle, die zo Indianern Nordamerikas, findet sich bescher Lassen und zwar solche, die die Ibegenständen ebenfalls als Trauergitte. Hein mögen. — Un weit entlegener Stelle, bei 20 Indianern Nordamerikas,

Eine Parallele der Selbstderwundung durch Einrizungen ift auf alttestamentlichem 25 Boden und anderwärts die Sitte der Selbstderstümmelung durch die Beschneidung. Dieser Ritus ist zweisellos unsprünglich eine Opferhandlung, d. 6. der abgeschnittene Teil eine Gabe, die der Gottheit dargebracht wird. Wie das bei der Selbstwertwundung hingegebene Blut als der Sit des Lebens gilt, so wird in der Beschneidung ein Teil des Gliedes geopfert, welches der Erzeugung neuen Lebens dient.

Daß 1 Kg 18, 28 das Blut der Baalspriefter nicht an den Altar kommt, entscheidet nicht gegen die ursprüngliche Bedeutung der Handlung als eines Opfers; sie ist dier aber schon verwischt. Da die Darbringung des eigenen Blutes als eine Selbstentäußerung erschien, trat hinter dieser Auffassung die Opferbedeutung zurück und kam die eigentliche Libation in Wegfall. Die Selbstpeinigung erschien als eine Verstärkung des an 85 die Gottheit gerichteten Bittens; bei den Baalspriestern ist sie parallel dem Rusen "mit lauter Stimme": die Ausserkamteit und das Mitleid der Gottheit soll erweckt werben.

Das Opfer des eigenen Blutes ift boch wohl zu erklären als ein Geschent des Blutes an die Gottheit. Dabei muß nicht gerade notwendig an einen Reft des Menschen= opfers gedacht werden. Das Blut gilt dem Hebräer und so wohl auch andern Böllern 40 als ber Sitz bes Lebens. Die Dahingabe biejes wichtigsten Teiles der eigenen Person tann für fich allein als bie Darbringung eines wertvollen Geschentes angesehen werden. Dieje Auffaffung der Sitte bes Blutigrigens verweist ihr Auftommen nicht notwendig erst in eine relativ späte Periode. Es ist kaum richtig, daß in der ältesten Zeit die Opfergade lediglich bezwerkt habe, dem Gott etwas zu schenken, was für ihn den Wert des 45 Nutsbaren hätte wie eben dieselbe Gabe für den Menschen. Allerdings gilt das Opfer in ältester Zeit zumeift als Speise der Gottheit. Daneben wurde der heilige Stein ge-falbt, wie die Menschen sich zu ihrer Annehmlichkeit salbten. Aber es wird doch nicht bie Meinung gewesen sein, daß die Gottheit der Speisung oder der Salbung von seiten ber Menschen bedürfe. Indem man ihr Gegenstände barbrachte, von benen man annahm, 50 daß sie bieselben nach Art der Menschen gebrauchen könne, wollte man ihr lediglich eine Sache von Wert schenken. Ebenso konnte man ihr etwas darbringen, was sich nicht nutzbar verwenden ließ sondern nur irgendwelchen persönlichen Wert für den dar-bringenden Menschen hatte. Man wollte damit die Verehrung zum Ausdruck bringen. Die Sitte der kultischen Blutdarbringung darf also in alter Zeit entstanden gedacht werden, 55 ohne daß man die Vorstellung eines Bluttrinkens ober ursprünglich eines Verzehrens von Menschensleisch seitens der Gottheit als zu Grunde liegend anzunehmen braucht. Die gottesdienfuliche Ceremonie ber Selbstverwundung mußte in ber That bei ben gebräern uralt fein, wenn wirklich , weten "ursprünglich bedeutet : "sich Riffe machen" (2Bell= baufen, Refte', S. 126 Anmia. 5). 60

### Malzeichen

Man hat aber von anderer Seite bei der Blutdarbringung an einen Ausdruck der Berbündung mit der Gottheit gedacht, indem nämlich als Ausgangspunkt eine Sitte der Bundschließenden angenommen wird, gegenseitig ihr Blut zu leden (Wellhausen, Refte<sup>\*</sup>, S. 125 f.; R. Smith S. 247 f.; vgl. auch Marti S. 35 ff., der aber vorsichtiger in der 5 Blutdarbringung den Gedanken an ein Geschent nur "zurücktretend" sindet). Mir scheint diese Bustammenstellung nicht zutreffend zu sein, da doch bei der Kultigken Blutdarbringung isterischen Kultigken Blutdarbringung

- einseitig der Gottheit Blut dargeboten wird, ohne daß sie von ihrer Seite jener Sitte der Bundschließung entspräche. Dazu kommt, daß die Sitte der kultischen Darbringung des eigenen Blutes gewiß in derselben Weise zu verstehen ist wie das Darbringen des eigenen
- 10 Haares, wenn es sich nämlich bei dem Haarabschneiden wirklich von Haus aus um ein Opfer handelt, was doch der Fall zu sein scheint (s. unten § 4). Bei dem Haarabschneiden ist sicher an eine Ceremonie der Bundschließung nicht zu denken, da hier nicht, wie es sür das Blutleden gedacht werden kann, die Vereinigung mit einem Andern vollzogen wird. Darbringung des Haares kann vielmehr wohl nur verstanden werden als das Geschenk
- 15 eines Teiles der eigenen Person und zwar auch hier eines besonders werwollen Teiles. Der Haarwuchs gilt im AT als ein Zeichen der Lebensfülle, wie das Blut der Sitz des Lebens ist.
- Auch dem Toten gegenüber ist das Sichritzen und das Haarschneiden ein Geschenk. Die ursprüngliche Sitte wird auf semitischem Boden die selbe getwesen sein, welche ander= 20 wärts vorkommt, daß man nämlich das Blut auf den Toten träuselte und das abgeschnittene Haar auf ihn legte (letzteres z. B. Ilas 23, 135). Beides soll nicht eine Bereinigung, wohl aber eine bleibende Verbindung mit dem Toten herstellen, die dadurch bewirkt wird, daß man ihm einen Teil des eigenen Körpers überläßt oder schenkt. Ebenso will jedes der Gottheit dargebrachte Opfer in der Form eines Geschenkes eine Verbindung 25 mit der Gottheit zu Wege bringen. Zum Verständnis dieses zieles ist das Ausgehen
- von einer Bundschließungsceremonie nicht erforderlich. Ich bezweifle auch für die wirklichen Bundschließungsceremonien, daß der Gedanke des Ineinanderübergehens der Bundschließenden zu Grunde liegt. Gen c. 15 und Jer 34, 18, wonach die Bundschließenden zwischen den Teilen mitten durchgeschnittener 20 Tiere hindurchgingen, scheinen mir den Gedanken einer Gabe nicht auszuschließen. Aller-
- 30 Tiere hindurchgingen, scheinen mir ben Gedanken einer Gabe nicht auszuschließen. Allerbings durch das Gindurchgehen durch die zerteilten und blutenden Tiere wird eine Gemeinschaft begründet, aber doch wohl kaum lediglich dadurch, daß in jenem Alt die Bundschließenden mit dem selben Tierblut in Berührung kommen. Die zerteilten Tiere sind offendar, wie die zugleich dargestellten aber nicht zerlegten Bögel, als ein Opfer ge-
- ss bacht; jeder der bundschließenden Parteien gilt eine Hälfte ein und dessellben Opfertiers. Was je nach dem besondern Falle dies Opfer zum Ausdruck bringen soll (nämlich, wie jedes Opfer, als eine Gabe an die Gottheit), beziehen die Bundschließenden durch die Halbierung und das Hindurchgehen auf sich und ihre gegenseitige Stellung. Eben denselben Gedanken sinde ich in der von Herodot (III, 8) beschriebenen Bundschließungsceremonie 40 der Araber: von dem Blut aus den angeschnittenen Händen der Bundschließungschen wird
- w ber Araber: von bem Blut aus den angeschnittenen Händen der Bundschließenden wird an die zwischen ihnen liegenden sieben Steine, die Repräsentanten der Gottheit, gestrichen. Was hier die Gewinnung des Opferblutes aus den bundschließenden Personen selbst zum Ausdruck bringt, das gemeinsame Hinzutreten vor die Gottheit, wird in dem alttestamentlichen Ritus dargestellt durch das (gemeinsame) Hindurchgeben durch die Opferhälften:
- lichen Ritus dargestellt durch das (gemeinsame) Hindurchgehen durch die Opferhälften: 25 das eigene Blut aber wird vergoffen oder das Tier geschlachtet, um eine Gabe an die Gottheit zu erlangen, und nicht um das Zusammensließen der Bundschließenden darzustellen. Die ohne eine Opferdarbringung vollzogene Bundschließungsceremonie des beiderseitigen Blutgenießens, die im AT nicht bezeugt wird, ist wohl, soweit nicht (was gewiß angenommen werden muß) eine ergänzende und erklärende Opferhandlung nur außer Brauch
- 50 gekommen ist, als eine gegenseitige Beschenkung zu verstehen, nämlich als eine Beschenkung mit bem wichtigsten Teile der eigenen Person und als An- und Aufnahme der Schenkung von der andern Seite. Ebenso wird der alttestamentliche Salzbund, d. h. das gemeinsame Essen von Salz, zu verstehen sein als Gabe und Annahme eines zum Leben unentbehrlichen Gegenstandes. Die Annahme findet in beiden Fällen statt in der denkbar intenswissen 55 Weise, durch Trinken und Essen, so viel ich seehen werbrüchert nicht das gemeinsame son sollt. Überall bei den Völkern, so viel ich sehe, seine der eine Teil als Burt, b. h. als her Gesende der andere als Gast d. h. als der Embenzenden werben
- als der Gebende, der andere als Gaft, d. h. als der Empfangende, angesehen werden kann. Der Gedanke der Gabe und ihrer Annahme liegt für die altteskamentlichen 20 Bundschließungsceremonien besonders deshalb nahe, weil auch sonst im hebräischen

ł

Altertum wie anderwärts durch das Geben und Rehmen von Geschenken Berträge seft aemacht werben.

In dem ungleichen Berhältnis des Menschen zur Gottheit genügt zur Berbündung die einseitige Darreichung von Blut an die Gottheit : indem diese das Blut als Geschent annimmt, geht sie auf den Bertrag mit dem Darbringenden, d. h. auf seine Bitte um 5 biesen Bertrag, ein. Sach 9, 7 spielt aber doch wohl an auf eine Sitte (es ist von den Philistern die Rede), wonach die das Opfer Darbringenden von dessen Blute tranken, wie fte von seinem Fleisch aßen. Sie nahmen also gewiffermaßen von der Gottheit, der das Opfer gehörte, wieder ihrerseits ein Geschent entgegen. Bielleicht ist dazu Bf 16, 4 zu schleichen. Es wäre aber immerhin möglich, daß Sach 9, 7 nur, ebenso wie Ez 33, 25, 10 das heidnische Opfer überhaupt bezeichnet werden soll als ein solches, das man, im Unterschied von dem alttestamentlichen geschlichen, blutig aß (so Wellhausen 3, d. St.). Überall, wo ein Vergießen von Blut im Kultus stattfindet, soll damit, wie mir scheint, ein Geschent dargebracht werden, so auch bei dem Blutigrigen. Das Geschent bezwecht zweisellos eine Verbindung mit der Gottheit; aber es ist m. E. nicht die Verz 15 inder und version werden.

bindung, noch weniger eine eigentliche Vereinigung, was in dem Ritus zum Ausdruck gebracht werden soll.

3. Kultische Stigmata. Verschieden von der Selbstverwundung zur Gewinnung des Blutes ist das Einrigen oder Einbrennen von Zeichen, welche durch ihre Form eine kultische Bedeutsamkeit haben. Bildliche Male am Körper kommen im Altertum vor nicht 20 nur als Kennzeichen des Sklaven sondern auch ohne irgendwelchen entehrenden Charakter als Ubzeichen des Soldaten oder des Dieners einer Gottheit. Lucian berichtet De dea Syria § 59, daß die Berehrer der sprischen Göttin sich sämtlich Stigmata an der Hand-wurzel oder am Nacken eintätowierten, und daß alle "Affprer", d. h. Sprer, Stigmata trugen. Nach 3 Mak 2, 29 ließ Ptolemäus Bhilopator die Juden Alexandriens durch Ein- 25 brennen eines Epheublattes ju Dienern bes Dionpfos stempeln. Philo (De monarchia, ed. Mangep II, S. 220 f.) rebet von jubijchen Apostaten, die ihre Rnechtichaft ben Göpenbildern gegenüber unwiderruflich machten, indem fie deren Zeichen ihrem Körper mit feurigem Eisen einbrennen ließen.

Auf solche Sitten scheint anzuspielen Jes 44, 5: "Dieser schreibt in feine Hand: bem 20 Auf solche Sitten scheint anzuspielen Jes 44, 5: "Dieser schreibt in seine Hand: bem so Jahwe" (anders Geseinus und Delitzich z. d. St.), ebenso die Rennzeichnung der Treu-gebliebenen an der Stirn Ez 9, 4. Auch das Bild in der Anrede Gottes an Zion: "Siehe, in die Hände habe ich dich eingezeichnet" Jes 49, 16 mag darauf beruhen. Ebenso scheinen die bildlich gemeinten gesetlichen Bestimmungen im AI, daß gewisse Gebräuche oder Gebote zum Zeichen auf der Hand und zum Gedächtnis oder zu Io- 26 tapbot zwischen den Augen sein sollen (Er 13, 9. 16; Dt 6, 8; 11, 18), darauf zursick-zugehen, daß man sich in alter Zeit an diesen Körperstellen Zeichen religiöser Bedeutung eintätowiert hatte (anders Dillmann zu Er 13, 16). Nach Anobel (zu Er 13, 16) be-beutet das Bort aus des Stigma, d. h. die Tätowierung, was für den Jusammen-hang, worin es vorlommt, passen beit würde, such aber etymologisch kaum nachweisen läckt 40 An Anobel schließt sich in der Auffassung bes Mortes totaphot unter Andern an G. Klein (Die Totaphot nach Bibel und Tradition, AwrId 1881, S. 666-689, besonders S. 673). (Die Totaphot nach Bibel und Tradition, JprTh 1881, S. 666-689, besonders S. 673). Er findet (anders als Anobel) in Er 13, 16 eine Anordnung der thatsächlichen Stigmatifierung (S. 674), eine Bestimmung, welche der vorausgehenden bezüglich der "Ver-brennung" der Erstgeburt parallel wäre. Das läßt aber der Zusammenhang nicht zu, 45 da es sich auch nach den von Klein in v. 11—16 vorgenommenen Ausscheidungen nicht um bestimmte einzelne Zeichen oder Wörter handelt, die zu Totaphot sein sollen, sondern barum, baß die Darbringung der Erstgeburt zu Totaphot fein foll, b. h. zu immer gegen= wärtigen Zeichen der Zugehörigkeit an Jahwe, der Jörael mit starker hand aus Agypten geführt hat. Der Ausdruck ist also zweisellos auch an dieser Stelle, nicht erst Dt 6, 8 und 50 11, 18 (jo Klein), bilblich gemeint. Die im nachbiblischen Hebräich vorliegende und ge-wöhnlich auf das AT übertragene Bebeutung "Bänder" für werder paßt schlecht zu etwas "zwischen den Augen" Befindlichem (Nöldete, 3dm(G XL, 1886, S. 723) und ist wohl nur geraten worden aus dem Parallelismus des "Bindens an die Hand" Ot 6, 8; 11, 16. Bgl. zu diesem Bilde, das wahrscheinlich aus einem andersartigen Brauche, dem Umbinden 855 wirderter Bilde, das wahrscheinlich aus einem andersartigen Brauche, dem Umbinden 855 aufgeschriebener Zaubersprüche, entlehnt ift, Pr 3, 3; 6, 21; 7, 3. Die wirkliche Aus-führung der alten Sitte der Tätowierung verbietet Le 19, 28. Hier wird untersagt, eingeätzte Schrift auf dem Körper anzubringen; dabei ist, da das Verbot in Verbindung mit der Untersagung abgöttischer Bräuche gegeben wird, sicher nicht an bedeutungslose Tätowierung sondern an das Einbrennen eines Gottheitszeichens zu benten. Stade (Das 100

## Malzeichen

Rainszeichen, BatW XIV, 1894, S. 250 ff.) hat wahrscheinlich zu machen versucht, daß auch das Rainszeichen Gen 4, 15 nichts anderes ist als ein Religions= und Stammes= zeichen und mit einer Rennzeichnung Rains um seiner Sünde willen nichts zu thun hat. In den Pfalmen Salomos ift 15, 8 die Rede von dem  $\sigma \eta \mu \epsilon \bar{\epsilon} \sigma v$   $\sigma \epsilon \sigma \bar{v}$  an den 5 Gerechten und v. 10 von dem  $\sigma \eta \mu \epsilon \bar{\epsilon} \sigma v$   $\tau \eta \bar{s} \dot{s} \sigma \omega \lambda \epsilon las an der Stirne derjenigen, welche$ gesetzlos handeln (worauf Deiffmann in der unten anzuführenden Abhandlung aufmertsam macht). Auch bas NT nimmt Bezug auf bie Sitte kultischer Malzeichen, so mit des Apostels Paulus Malzeichen Jefu (oriyuara rov Ingov Ga 6, 17), die von den Malen

feiner Verfolgungsleiden ju verftehen find (2 Ro 11, 23 ff.), noch deutlicher mit bem Beichen 10 (Siegel) auf der Stirne der Knechte Gottes (Apt 7, 3; 14, 1) und mit dem Malzeichen an ber rechten hand ober auf ber Stirne ber Anbeter bes Tieres (Apt 13, 16f.).

Die Stigmatisierung ift ein Zeichen der Zueigengebung, indem der Name oder das Symbol der Gottheit dem Körper aufgeprägt wird. Die Vornahme sollte wie zur Ehre ber Gottheit, so auch zum Schutze des mit dem Zeichen Verschenen dienen, gerade so wie 15 die den Namen, das Bild oder Symbol eines Gottes ausweisenden Amulete. Etwas ähnliches ist auch die Inschrift "Heilig dem Jahwe" auf dem Diadem des jüdischen Hohen=

- priefters (Er 28, 36) und, nach einer apolalyptischen Darftellung, auf ben Schellen ber Roffe im
- priesers (G 28, 56) und, nuch einer abdutigetigen Outsteaung, un den Suschen des Stoffe un endzeitlichen Juda (Sach 14, 20). Mit dem Namen oder Zeichen des Gottes ift dieser selbst den damit Verschenen gegenwärtig. Daß derjenige, welcher ein Stigma an sich trägt, dadurch 20 in den Schutz des Gottes oder der Verson gestellt ist, auf die das Zeichen hinweist, ist, wie Deissmann (Bibelstudien, 1895, S. 262–276: "Die großen Buchstaden und die Mal-zeichen Jesu Cal. 6") gezeigt hat, besonders deutlich in Ga 6, 17 zu erkennen, wo Paulus seichen Jesu Cal. 6") gezeigt hat, besonders deutlich in Ga 6, 17 zu erkennen, wo Paulus seichen "Stigmata Jesu" als einen Schutz ansieht gegen das zónovs nagézeiv von seiten der Menschen. Und die Beschneidung, die oben in Parallele gestellt wurde zu den Ein-ver von gester und die Beschneidung, die oben um Parallele gestellt wurde zu den Ein-
- 25 ritzungen in den eigenen Körper, ift auf alttestamentlichem Boden zum Zeichen bes Bundes zwischen Gott und Israel geworden, d. h. zum Zeichen, daß der Mann, an welchem diefe Handlung vollzogen worden ist, unter den Schutz des Gottes gestellt ist, in deffen Dienst bie Handlung geschah. In Er 4, 24 f. liegt boch wohl die Anschauung zu Grunde, baß Jahwe dem Unbeschnittenen seinen Schutz versagt. So legt die Beschneidung, die 80 offenbar ursprünglich als Opferhandlung gemeint war, die Annahme nahe, daß auch
- bie Stigmatifierung, die ebenfalls den Schutz der Gottheit erwirbt, aus einem Opferritus entstanden sei.

4. Die Bedeutung des verbotenen haarverschneidens und Blutig= ritens. Die Stigmatisierung ist von dem Blutigriten und dem Haarverschneiden der 35 Bedeutung nach verschieden und in ihrer vorliegenden Form nicht, wie ursprünglich jene Ubungen, als eine Art Opfer aufzufassen. Alle drei Alte aber haben gemeinsam eine willfürliche Beränderung des eigenen Körpers und alle kommen fie vor als gottesdienst= liche Leistung. Die Vermutung ist taum als unwahrscheinlich abzuweisen, daß die Sitte der Stigmatifierung entstanden ist aus der andern, das eigene Blut darzubringen. Bei 40 diefer Darbringung konnte es Brauch werden, die Einrigungen in einer bestimmten, an die verehrte Gottheit erinnernden Form vorzunehmen, und die Darbringung des Blutes

tonnte dann über dem Gewichtlegen auf das durch das Rigen bergeftellte Bild in Wegfall fommen.

Bei der ganzen Sachlage ist es höchst wahrscheinlich, daß auch als Trauerbrauch 45 das Abschneiden des Haares und das Einrigen des Körpers eine kultische Bedeutung batte. Es ist dann dabei an eine Art Totenopfer zu denken. Für das Einrigen liegt dies ganz besonders nahe, da durch 1 Kg 18, 28 diese Handlung als altsanaanitische Kultussitte bezeugt ist. Dagegen ist allerdings das Haarscheren auf semitischem Boden durch die von Herobot dem arabischen Brauche gegebene Auslegung noch nicht gerade sicher bezeugt als von

50 Haus aus in dem Sinn eines Opfers gemeint. Es wäre möglich, daß das Haarscheren in der Trauer "ursprünglich nur eine Milderung des Haarraufens in der Leidenschaft des Schmerzes" war und erst später den Charakter eines Opfers für den Toten erhielt (Well= haufen, Refte2, S. 182, bgl. jedoch S. 198). Auch außerhalb ber Trauersitte könnte bas gottesdienstliche Abschneiden des haares fatrifizielle Bedeutung erft erlangt haben aus einer

55 andern irgendwie praktischen und dem profanen Leben angehörenden. Aber der Parallelismus bes Haarscherens und bes Blutigrigens und bie boch einigermaßen ertennbare Bedeutung ber letztern Sitte als einer Opferhandlung, ebenso das Haaropfer in solchen Kulten anderer Bölker, wo es sich um einen Trauerakt nicht handelt, spricht bafur, daß auch bas Haar= abschneiden in der Trauer schon ursprünglich als ein Opfer gemeint war. Auch wenn 60 der bebräische Nafiräer am Ende seiner Gelübdezeit das abgeschnittene Haupthaar in das Feuer seines Schelamimopfers wirft (Nu 6, 18), so ist das doch wohl eigentlich eine Opfer= handlung.

Rotwendig ift es aber felbstverständlich für Haarabschneiden und Blutigrizen ebenso= wenig als für andere Bräuche ein und bieselbe Erscheinung in den verschiedenen Fällen ihres Vorkommens überall auf den gleichen Grundgedanken zurückzuführen, sondern s verschiedenartige Vorstellungen können die selbe Außerung hervorgebracht haben, welcher dann erst eine spätere Zeit eine einzige bestimmte Bedeutung als die überall geltende zusprach. Wolf Baudissin.

Mamerius f. Claudianus Mamertus Bb IV S. 132, 28.

### Mammäa f. d. A. Severus Alegander.

1

**Mammon.** — Litteratur: Burtorff, Lex. chald. talmud. et rabbin., s. v. 733; Lightfoot, Horae hebr. et talm., zu & 16. 9; Cremer, Bibl. theol. Börterbuch, s. v.  $Ma-\mu\omega\nu\bar{a}$ ; Bennett, Dictionary of the Bible III, 224.

Mammon, griech.  $\mu a \mu \omega r \tilde{a}_{S}$  Mt 6, 24; Lc 16, 9. 11. 13 (nur Minuskeln  $\mu a \mu$ -  $\mu \omega r \tilde{a}_{S}$ ), in der raddinischen Litteratur hebr. (2017), aram. (aber nicht (2017)), 15 hr. māmūnā, māmōnā, lat. mammon. Die Etymologie ift ungewiß. Franz Delizsch und J. Levh, Neuhebr. Wörterbuch, haden (2017) = (2017), "uteilen" als Wurzel vorgeichlagen, Barth, Etymol. Studien 41, erinnert an arad. mal "Vermögen", Jensen dei Brodelmann, Lex. Syr., vermutet mänmän "quidquid", Hofmann und Jaftrow, Diet. of the Targ. etc., (2017), "Hännen", 2017). Schlich mürde am nächten liegen die von Gesenius vertretene Herleitung von (2017). Schlich mürde am nächten liegen die von Gesenius vertretene Herleitung von (2017). Schlich mürde am nächten liegen bie von Gesenius vertretene Herleitung von (2017). Schlich mur einem m und langem Vola ber ersten Silde. De Lagarde, Mitteilungen I. 229, Ueberlicht 185, hat deshalb ein aus arab. madmün zu erschließendes aram. ma<sup>°</sup>mün (1707) zu Grunde legen wollen. Der Unterzeichnete hat es, Gramm. des jüd. pal. Aram. 135, glaubhafter gefunden, daß 25 die Aussprache mämön erst in aramäischem Munde entstanden sei, und zwar auf Grund irriger Etymologisierung, weil das Aramäische eine Wurzel von (2017), so das seinen (1. unten) berichtet punische Aussprache als mammon. Sprachlich ist indeh am empteblenstwerteiten die alte, ichon von Drusius vertretene Albeitung von (2018), so das so das man in Sickerbeit gebracht hat". Im Arad. ift ma<sup>°</sup>man ein "ficherer Blag" und amäne ein "Deposit". So wie (2017) "Geborgenes" bedeutet, wird hebr. und phönic. (2017), Was mas ein "Derschift". So wie (2017) "Geborgenes" bedeutet, wird hebr. und phönic. (2017), Was mas ein mämön icherbeit gebracht hat". Im Arad. ift ma<sup>°</sup>man ein "ficherer Blag" und amäne ein "Deposit". So wie (2017) "Geborgenes" bedeutet, wird hebr. und phönic. (2017), Was mat was mämön jchwierig bliebe.

Böllig zweifellos ift die Bedeutung von and ander in der Sprache der Juden in nachdriftlicher Zeit. Es besagt "Vermögen" oder "Geld" ohne jede üble Nedenbedeutung (jo richtig Eremer, Bibl.-theol. Mörterbuch). דְּרֵיֵ מְצַמוֹרֵיוֹן find in der Mijchna Brozeffe, bei denen zu Leiftungen aus dem Vermögen verurteilt wird, im Unterschiede von Triefe, bei denen zu Leiftungen aus dem Vermögen verurteilt wird, im Unterschiede von Triefe, bei denen zu Leiftungen aus dem Verwögen verurteilt wird, im Unterschiede von Triefe, bei denen denen der Verurteilte sein Leden verwirkt ("Civilprozeff" und "Strafprozeff" sind analoge, aber nicht ganz gleiche Kategorien). Es heißt davon Mijchna Sand. IV, 5 in einer Verwarnung an Zeugen: "Wisset, daß Verwögensprozeffe nicht wie Ledensprozeffe sind! Bei den ersteren giebt der Mensch [wenn er falsch gezeugt hat] Geld ("Cicit") und erhält dadurch Sühne, bei den letzteren hängt an ihm sein Blut und das Blut seiner (möglichen) Nach= 45 kommen dis an das Ende der Welt (weil falsches Zeugnis hier nur durch den Tod gesüchnt werden kann)." Triefer sich, fondern "Bestischädigungen", genauer "Schädigungen, welche der Bestis jemandes, z. B. sein Bieh, verurlacht". Das Ontelostargum hat zurief Er 21, 30 und Nu 35, 31 im Sinne von "Geldgewinn" für hebräss Mit bieser allgemeinen Bedeutung von "Geldgewinn" für hebr. Fiel. Mit bieser allgemeinen Bedeutung von "Geldgewinn" für hebr. Fiel, Mit bieser allgemeinen Bedeutung von "Geldgewinn" für hebr. Fiel, Beit, Das Ontelostargum hat Scitt" in monte 2, m am m on phönizisches Mort für "lucrum" gewesen ist. Somit muß µaµavas auch in den Borten Zeig wird. De Serm. Dom. in monte 2, m am m on pönizisches Mort für "lucrum" gewesen ist.

Somit muß μαμωνας auch in den Worten Jesu mit Besit, Vermögen oder Geld übersetzt werden. Für μαμωνας της άδιχίας bezw. άδιχος μαμωνας Lc 16, 9. 11 55 hat Lightsoot mit Recht erinnert an das targumische קבייון דיביק "Gewinn durch Trug" 1 Sa 8, 3; Jes 33, 15; Ez 22, 27; Hos 5, 11; Spr 15, 27. Verwandt sind die Ause

10

brücke schröft frein gestilofer Getwinn" Hab 2, 9 und schröft frein gestilt er fürst, "Getwinn burch Erpreflung" Ez 22, 13, — auch zohnara äduxa Si 5, 8, "Manmon ber Ungerechtigkeit" hen 62, 10. Dagegen bedeutet Schröft Schröft (leicht entichwinbender) Schatg" (LXX androyopos ayovarla, fyr. "To Schu 22, 9). In Jeju Wort 2c 16, 5 9 ff. ift schword gemeint, daß mit Sünde erwordenes Vermögen am besten durch Allmosen ausgegeben wird (jo Holtsmann), sondern der irbische Bestückt, ist doch ihr wahrer und rechtmäßiger Bestückt verlächt. Das "fremde" Gut foll man ausgeben, um ben wahren "eigenen" Bestitz zu gewinnen. Beides zusammen läßt sich nicht zum 10 Lebensziel machen. Ubrigens ist auch in Rechnung zu seisen, daß der Begriff des "unrechtmäßigen Sutes" zunächst dem Gleichnisse entstammte und ohne diese Beranlassung schwerlich gebraucht worden wäre. Den Gott *Illoviros* hier heranzuziehen, ist unberanlaßt. Einen Gott oder Dämon "Mamon", welcher nach B. Weiß zu 2: 16, 9 ben Ausgangspunkt best ganzen Begriffes gebildet haben soll, hat es nicht gegeben. G. Dalman.

## 15 Manaffe, Gebet des f. d. A. Apokryphen bes AT Bb I S. 640, s7.

Manaffe, König von Juba. — Litteratur: Stade, Gesch. des Bolles Jør. I, 624 ff.; Kittel, Gesch. d. Hebr. II, 314 ff.; Köhler, Bibl. Gesch. des AT II, 2, 271 ff. 450 ff.; Guthe, Gesch. Jør. 206 ff. Außerdem die Kommentare zum Königsbuch und zur Chronik (Benzinger und Kittel).

- 20 Manaffe ift ber Sohn Hiskias und folgt ihm in der Regierung, wahrscheinlich seit 686. Nach dem Königsbuche kam er 12 Jahre alt zur Regierung und regierte 55 Jahre. Es wird sich aber aus Gründen der Chronologie (s. Gesch. d. Hebr. § 53 \*) empfehlen, seine Regierungsdauer etwas fürzer anzuseten, so daß er etwa 686-641 regiert haben mag. Obwohl seine lange Regierung allem nach recht inhaltsreich war, berichtet das 25 Königsbuch nur sehr hurz über ihn (2. Ka 21, 1-18). Die Stronit (II. 83, 1-20)
- mag. Obwohl seine lange Regierung allem nach recht inhaltsreich war, berichtet das 25 Königsbuch nur sehr furz über ihn (2 Kg 21, 1—18). Die Chronik (II, 33, 1—20) trägt noch einiges Wesentliche nach. Von dem Berichte im Königsbuch gehört das meiste, wahrscheinlich V. 7—15 dem zweiten Redaktor dieses Werkes an, das übrige mit Ausnahme von V. 5 dem ersten, der aber, wie er ausdrücklich bezeugt, dabei die ältere schriftlich vorliegende Königsgeschichte benutze.
- 20 Um Manasses Regierung zu verstehen, muß man sich gegenwärtig halten, daß gegen Ende des Lebens seines Baters Histia jene tieseinschneidenden Ereignisse in Juda sich vollzogen hatten, die in dem Einsall Sanherids in Juda, der Bedrohung, wo nicht Belagerung Jerusalems und endlich in der wunderbaren Errettung dieser Stadt ihren Abschluß sanden. Natürlich hatte durch die Rettung Judas und Jerusalems auch der Glaube an Jahbe, wie 25 ihn allen voran der Prophet Jesaja eindringlich und unerschütterlich gepredigt hatte, einen neuen Sieg über die ihm entgegenstreben Mächte und Reise im Lande errungen. Um
- 255 ihn allen voran der Prophet Jesaja eindringlich und unerschütterlich gepredigt hatte, einen neuen Sieg über die ihm entgegenstrebenden Mächte und Kreise im Lande errungen. Um so befremdlicher kann es scheinen, daß mit Hiskias, nicht alkulange nach jenem Creignis eingetretenen Tode plözlich wieder eine Wendung nach der entgegengesetzten Richtung hin eintritt. Es wird von Manasse berichtet, daß er die durch Hiskias beseitigten Höhenheilig=
- to tümer wieder zugelaffen und sonst mancherlei heidnische oder halbheidnische gottesdienstliche Sitten in Juda teils neu eingerichtet, teils wieder eingebürgert habe. Im besonderen wird neben dem kanaanäischen Kinderopfer der assprische Gestirndienst namhaft gemacht. Ia wenn später (2 Kg 23, 7) Josia, sein Enkel, eine ganze Menge heidnischen Unrats aus Jerusalem und dem Tempel entfernte und die Hierodulen, die in unmittelbarer Näche to des Tempels ihr schmpsliches Wesen trieben, beseinigt, so darf man als sicher annehmen, des sein schwichten um Diesen kandelt die geweichten und schweichten und bes
- daß es sich auch hier um Dinge handelt, die ebenfalls, zum mindesten was das Maß ihrer Ausbreitung anlangt, der Regierung Manasses zur Last fallen (ogl. 2 Kg 23, 12). Es scheint also, daß nach dem glänzenden Sieg der prophetischen Richtung diese letztere zwar ihr Ansehen behauptete, solange Hiskia, der Männern wie Jesaja alles dankte,
- so regierte, daß aber nach Hiskias Tode die alte Volksreligion um so ungestümer sich wieder geltend machte. Es handelte sich um ihre Existenz, die durch Hiskias Reform aufs schwerste bedroht war. Weite Kreise des Volkes werden trotz allem, was man erlebt hatte, sich nur ungern von ihr losgesagt haben. Den frohen Naturdienst und das leichtlebige üppige Treiben an den Höhenaltären mochte man nicht gerne zu Gunsten des strengen und hei-
- 55 ligen Gottes der Propheten aufgeben. Daß der junge König und seine Ratgeber den niederen Instinkten der Menge mehr Gehör schenkten als dem Rate der kleineren Gruppe Ernstgesinnter, entspricht einer Ersahrung, welche die Weltgeschichte hier weder zum erstennoch zum letztenmal gemacht hat. Ebensowenig die Thatsache, daß der jugendliche

Thronerbe einen anderen Weg einzuschlagen beliebte als sein durchs Leben gereifter Vor= gänger.

Man wird nun aber, wenn man nach den Beweggründen des durch Manasse eingeleiteten Shstemwechsels fragt, jedenfalls noch einen weiteren Faktor mit in die Nechnung einstellen müssen, den politischen. Alsur hat in der Zeit nach Hiskia den Höchepunkt seiner 5 Macht erstiegen. Sanherids Sohn Alsarbaddon ist 681 auf den Thron gekommen, also ziemlich bald nach Manasses vermutlichem Regierungsantritte. Sein erstes Bestreben scheint gewesen zu sein, die verschein Machtstellung Alsurs in Sprien herzustellen. Allem nach ist ihm das auch glänzend gelungen. Er erobert die phönizischen hauptstädte, unternimmt einen Jug gegen Arabien und bringt Agypten die nach Theon hauptstädte, unternimmt einen Jug gegen Arabien und bringt Agypten die nach Theon unter affwrische Botmäßig= 10 keit. Und nach Alsarbaddons Tode hat sein Sohn Alsurbanipal (668—626) die assurgies herischeit die und in Sprien aufs neue besessen Alsarbeit unter diesen blieb höchst wahrz icheinlich Manasse zu einsten aufs neue besessen unter siesen umsten bei die höchst wahrz icheinlich Manasse zu einsten aufs neue besessen unter Stadget und sie vor, tros Zeigas ung in die Arme warf, ähnlich wie schon sein Großgate und sie vor, tros Jessars und solf getien werden Alsar, 15 wie es in der That der Fall gewessen zu sein Stadss zeitweiligem Erstegen auch durch eine Karle vorthin drängende Bollisstimmung getragen sein. Das Altertum mißt die Macht und Seltung der Götter vielsach an dem Manasses politische Erwägung auch durch eine ftarke vorthin drängende Bollisstimmung getragen sein. Das Altertum mißt die Macht und Seltung der Götter vielsach an dem Manasses zu seiness als ein Schlen und sie Schler wielsen zu Ration. Hatte Jahve sich auf die Dauer doch nicht mächtiger erwiessa als die Götter Alsure angehen is Bauer boch nicht mächtiger erwiessa als die Götter Alsure Abste ind von selbst das Richtige, ihm den Laufpaß zu geben und sich ben Göttern des Weltreichs anzuschließen?

So scheint benn alles auf die Entscheidung Manasses hingebrängt zu haben. Und so verstehen wir venn auch, wie es zu so schweren Gewaltakten kommen konnte, wie sie das 25 Rönigsbuch erwähnt. Der Erzähler berichtet, das Blut der Jahvetreuen sei damals in Jerusalem in Strömen geschssen (2 Kg 21, 9. 16). Man darf vermuten, daß die prophetische Partei, die besonders unter dem Einsluß, ansangs vielleicht noch unter der persönlichen Leitung des unerschrockenen Jesaja stand, jene durchgreisende Anderung aller gottesdienstlichen Berhältnisse nicht ohne Wierspruch hinnahm. Es ist soger nicht ausgeschlossen, daß es zum 20 offenen Wierstande kam, der nur mit den äußersten Gewaltmitteln unterbrückt werden konnte. Eine alte Sage weiß davon zu berichten, daß zesaja selbst bei diesem Anlaß den Märttyrertod erlitten habe. Ugl. auch Jer 2, 20. In diesen mit Gewalt zum Schweigen gebrachten Kreisen ist wahrscheinlich das Deuteronomium entstanden.

Ueber diese vom Königsbuch erzählte Geschichte Manasses hinaus berichtet nun die 25 Chronik noch von der Gesangenführung Manasses nach Babel und seiner späteren Befreiung 2 Chr 33, 10 ff. Man hat mehrfach gemeint, die Erzählung lediglich als Sage ansehen zu müssen der Bergeltungslehre seine verdiente Strasse zusommen zu lassen nach den Grundsäten der Bergeltungslehre seine verdiente Strasse zusommen zu lassen. Anderersseits hat man auch immer wieder mit Recht auf die Analogie hingewiesen, die 40 diese Erzählung in der Geschichte des Pharao Necho besitzt, der als Gesangener nach Ninive geschleppt, später aber wieder freigelassen wurde — natürlich nachdem man sich seiner Ergebenheit versichert hatte. Der Umstand, daß Manassen Babel, nicht mach Alfiur geschleppt wird, darf, wie Windler, Altteft. Unters. 122 f. mit Recht bemerkt, vielleicht baraus erklärt werden, daß Alfurbanipal in seiner späteren Zeit vielsach im Babylon 45 weilte. Es scheint in der That hier vie als unternommenen Ausschleich vom auch in ungenauer Wiebergabe, sich erhalten zu haben. Wahrscheinlich war Manassen auch in ungenauer Biebergabe, sich erhalten zu haben. Mahrscheinlich war Manassen um 650 von Babel aus unternommenen Ausschleich weiß die Chronik weißen verwickelt gewesen. Auch von einem Mauerbau Manasses weiß die Chronik — getwiß richtig — zu berichten.

**Mandåer.** — I. Quellen u. Originallitteratur. Das hauptquellenwert für die mandäische Religionsform ist der umsängliche heilige Coder der Mandäer, genannt Ginza (b. h. "Schah") oder Sidra rabba, d. h. "Großes Buch". Er liegt vor in der metallographierten, die mandäischen Originalcharattere verwendenden Ausgabe von H. Betermann, betitelt: Thesaurus s. Liber Magnus, vulgo "Liber Adami" appellatus, opus Mandaeorum summi 55 ponderis; descripsit et edidit H. Petermann. Enthält: Praefatio S. 2-6; dann: tom. I textum continens, zerfallend in die Pars 1 s. Dextra mit 395 SS. in 4. und den Var s. Sinistra mit 138 SS. in 4., Berolini 1867, metallo excudit Rud. Tietz. Dazu dann tom. II lectiones codd. additamenta et corrigenda continens, 233 SS. in 4 (Lipsiae, T. O. Betgel 1867). Diese Rusgabe, die noch feine wirflich fritigiche zu nennen ist, ist gemacht 60

#### Mandaer

nach 4 Barijer mand. Handschriften aus dem 16. und 17. Jahrhundert nach Chr.; f. Borrede zu t. I S. 2—4. Beim Drucke ist die gewohnte Einrichtung der mandäischen Handschriften wiedergegeben, in welchen der Teil links, für die Toten bestimmt, dem Teil rechts, für die Lebenden bestimmt, in umgefehrter Lage angefügt zu sein pflegt. — Bor dieser Ausgabe, 5 auf welche fich jebe quellenmäßige Forschung zu ftugen hat, lag bereits aus bem Anfange bes 19. Jahrhunderts eine folche vor von dem Schweden Matthäus Norberg: Codex Nasaraeus, liber Adami appellatus, syriace transscriptus latineque redditus. . . a Matth. Norberg tt. I. II. III Hafniae, apud Frider. Brummer (ohne Jahreszahl); t. IV lexidion codicis Nasa-raei (ebenfo); t. V onomasticon codicis Nasaraei, Londini Gothorum 1817. Dieje Aus-10 gabe, die für ihre Zeit ein Wert von imponierender Gelehrfamleit darstellt, ift für genaue wiffenschaftliche Forschung unbrauchbar wegen der ungenauen und willfürlichen Biedergabe des mandaischen Lextes, statt in der mandaischen Originalschrift, in sprischer; diese ist zwar an sich, ebenso wie jede andere semitische Schrift, 3. B. die hebräische, nicht ungeeignet zur Trans-stription, hat aber von Norberg mancherlei willfürliche, auf Misverständnis des Textes be-15 ruhende Aenderungen erfahren und ist durch Anwendung ber griechischen Botale entstellt; bazu ift die Ueberjepung an fowierigen Stellen febr frei und tann nur im allgemeinen über ben Ginn ber mandalichen Originalterte orientieren. Dagegen ist als ein treffliches, zuver-löffiges Ueberfezungs-Hilfsmittel beim mandaischen Quellenstudium zu rühmen und beshalb gleich hier zu nennen die Arbeit von B. Brandt: Mandaische Schriften aus der großen 20 Sammlung beiliger Bücher, genannt Genza oder Sidra Rabba, übersetzt u. erläutert von Dr. 39. Br., Göttingen 1893; deutsche Uebersetzung von etwa einem Verteil des Ginza mit gebiegenen fachlichen und fprachlichen Unmertungen und Erturfen (manicaifchen Barallelen u. f. m.). Siehe in diefer Schrift S. XIV ff. noch die vereinzelten fürzeren, älteren Proben von Ueber-fesungen maudäischer Stücke (von Lychjen, Lorsbach u. f. w.) verzeichnet. Das Ginzs ift fein einheitliches Wert, sondern eine bunt zusammengewürfelte Samm-25 lung von Schriftstüden verschiebensten Umfanges, aus verschiebenen Zeiten und von verschiebenen Berichter, barunter sind höchft wahrschielt auch solche, welche eigentlich von anderen ben Mandaern verwandten babylonischen und syrischen Religionsparteien, von den "Rantäern" und namentlich auch von den Ranichäern, als Stücke aus den verlorenen manich. Original-30 schriften, herstammen und im Laufe der Beit von den sammelfreudigen mandäischen Schriftgelehrten ihrem religiösen Schriftbesite einverleibt und in dem weiten Rahmen des "großen Buches" aufgenommen sind. Augerlich angesehen zerfällt der rechte Teil der Ginzs (hier von jest an als GD zu eitieren) in 61 zum Teil große und wnfängliche Traktate; der Celles (GS eitlert) ist ein Konglomerat von der Zahl nach fast 100 Meineren Stüden; die Titel 25 aller Traktate findet man turz aufgeführt bei B. Brandt, Die mandäliche Religion, ihre Entwidelung u. f. w., Leipzig 1889, S. 207-209. Indefien diese in den Texten selbst beigegebenen Titel (Ueberschriften) der einzelnen Traktate sind nur selten wirkliche Bezeich-nungen des Inhalts, öfter nichtssiggend, und finden sich versichen Der latte arche arbitate und um einwehre im Antere aus Gelutte der schlieften Der latte arche arbitate arbitate arche der zwar entweder im Anfang oder am Schluffe berfelben. Der lette große Abschnitt des GD 40 ift betitelt sefar malache b. i. Königsbuch (bei Betermann I, S. 373—395), mit wichtigen hiftorijchen Ressern aus der Geschichte ber Mandker.

Außer bem Ginzâ giebt es noch folgende mandäische Religionsschriften: 1. Das Kolastâ (b. i. das entlehnte arab. Wort huläsat "Quintessen, summa, mit der mand. Endung - A) oder Gesänge und Lehren von der Tause und dem Ausgang der Seele (mand. 'enjänd údð-45 råsé dö masdúthá wömasektá). Herausgegeben unter diesem Titel: Qolasta oder Gesänge u. s. als mandöischer Text mit sämtlichen Barianten nach Kariser und Londoner Manustripten . . autographiert und herausgegeben von Dr. J. Euting. Stistsbibliothefar in Tübingen, Stuttgart 1867. Ein Prachtwert in 74 doppelten Größfoliofeiten, links der Text, rechts in mehreren Parallelfolumnen die Barianten (1a 1b u. s. m); äußerlich in 103 Ab-50 schnitte zerfallend. Das Wert dient liturgichen Zwecken, der Indalt ift eben dem entspredend mannigfaltig: Gesänge, Gebete, Rituale, Hochzies und Laustiiurgien, Gebrauchsanweisungen 2c. In Eutings Ausgabe sind die wichtigeren und älteren Texte, wie die Hymnen und Ebete, in größerer Schrift, die jüngeren und minder heiligen (Gebrauchanweisungen u. dgl.) in Heinerer Schrift gebrucht. — Eine vollständig leberspung schlub is jest; einzelne Anweisungen an den Priefter betreffs Bollzehung der Tausteremonien. Rol 9 (p. 5a Eut.) teilweise überses bes Rol. ist Bertrautheit mit dem Ginza. — 2. Das "Buch des Johannes", nömlich des Rol. ist Bertrautheit mit dem Ginza. — 2. Das "Buch des Johannes", dörläch der Mande. Diefes Buch ist fachon recht jung, vielleicht (mit Brandt) jünger als die jüngsten Teile des Ginzâ. Das Gange ist noch nicht publiziert, nur eine furze Inhaltsüberschut der Trastate und Ueberseung eines Stüds, das eine Unterredung Jeiu mit Johannes dem Aussen Mande. Diefes Buch ist Gestach mit hebrälicher Transftription des Textes gegeben in C. Eichbulins Beiträgen zur Philosophie u. Geschücht u. f.w. Bb V, 65 (1799) S. 1.—44. Handschult and Beträgen zur Philosophie u. Geschücht u. f.w. Bb V, 65 (1799) S. 1.—44. Handschult in Paris und in Ligtorb. — 3. Der Jogemannte Diwan, eine Darftellung des von den Frieftern treises", Asfar malwäse, ein aftrologisches Wert mit zum Teil sehr jungen Bestandteilen, enthaltend Anleitung zum Stellen des Horostops und Mitteilungen über alles was die Planeten und die Zodiatalzeichen den Menschen an Glück und Unglück bringen; vorliegend 11. a. in einer Berliner aftrologischen Handschrift, einem Sammelwert von Stücken, die zum Teil auch aus dem Arablischen und Persischen übersetzt sind, aus verschiedenen Zeiten.

Ju diefen Buchterten, auf benen das eigentliche gelehrte Studium des mand. Glaubens beruht, kommen nun jest seit kurzem eine Anzahl von neu aufgefundenen mandäischen Inschriften, die einen interessanten Einblick in den Boltsglauben und Aberglauben des nieberen Mandäers eröffnen, nämlich die mandäischen Inschriften auf Zauberschalen, bei Hawähder am unteren Euchrat in großer Zahl aufgefunden, in deren Innerem in stüchtigem 10 Kursiv die Inschriften zur Abwendung von Zauber und Fluch angebracht sind. 31 solcher Inschriften sind einen in Ausgeschalt und Fluch angebracht sind. 31 solcher Inschriften sind einer in mand. Originalschrift mit Ueberseung und Kommentar, von dem aelehrten französsischen Konsul in Aleppo H. Bognon in dem Werte : Inscriptions mandaites des coupes de Khouadir. Texte, trad. et comment. philol. avec quatre appendices etc. par H. P. t. I. II, Karis, H. Belter, 1898 und 99; vgl. die aussührlichen Recensson die Subgarski in der THIS 1899. Zu den Bognonschen Inschriften sind 253 ff. und von M. Lidzdarski in der THIS 1899. Zu den Bognonschen Inschriften sind als inhaltlich nahe verwandt zu vergleichen die jüblichen und babylonichen Ausschriften auf Thomgessisch beschabelt von Bohlichen die jübliche Zubertezte, Salle 1895. Auch ist zu dvon M. Stügdarski Inder THIS 2000 schubertezte, Salle 1895. Auch ist zu dvon M. Stügdarski zubertesse de la Société linguist. de Paris t. VIII, Paris 1892. — Andere mandäische Memoires de la Société linguist. de Paris t. VIII, Baris 1892. — Andere mandäische Inschriften ähnlicher Mrt aus Thomschalen des Berliner Mussens, des Louvre und des Britisch Musseum teilt in hebrässer Schrift transftribiert und mit deutscher Ueberseung mit Mart Bibgarski in feiner Ephemeris für semissiribiert und mit deutscher Ueberseung mit Mart Stügdarski in feiner Ephemeris für semissiribiert und mit deutscher Ueberseung mit Mart Bibgarski in feiner Ephemeris für semissiribiert und mit deutscher Ueberseung mit Mart Bibgarski in feiner Ephemeris für semissiribiert und mit deutscher

Bon erheblichem Interefje ist endlich ein gleichfalls von Pognon in demfelden Werte zuerst veröffentlichter sprischer Text über die Mandäer, der u. a. über ihren angeblichen Bitter Abo bis dahin völlig Unbekanntes mitteilt, nämlich der Abschnitt des Restorianers Theodoros bar Okoni in seinem Ende des 8. Jahrh. geschriedenen großen Werte 'Eskolion (d. i.  $\Sigma_{\chi o}$ - 80  $\lambda \omega v$  sc.  $\beta \iota \beta \lambda c_{\rm S}$ ) Buch XI, herausgeg, von Pognon l. c. S. 154 u. 155, übersets 5. 224–227; Theod. nennt die W. "Häreise der Dostäse", der Dostäse", wossur en achher als andere Namen Mandäse und Nasorsse, also die üblichen, ansührt. Der Text ist wertvoll, denn er verrät deutlich wörtliche Kenntnis der mand. Originalschriften, ist aber stellenweise schwer verständlich und wohl auch verderbt.

Auf die "Dostacer" gehen wohl auch die kurzen arabischen Notizen im Fihrift (ed. Flüegel, Roediger und Müller 1871), S. 340 Beile 13—17 und S. 341 J. 16—18, da dort für

uit Röldete (in der Biener Beitschrift f. Runde des Morgeni. Bo XII 1898, الرشيبين

S. 357) herzustellen sein wirb الكنتتييين.

Für die Renntnis ber heutigen Mandäer, des fümmerlichen Restes ber einst viel größeren Genoffenschaft, haben einen Wert ersten Ranges zwei auf Autopsie beruhende neuere Berke, nämlich das unten zu nennende Reisewert von H. J. Petermann Bd 2, 1861 (mit dessenten Arbeiten über dasselbe Thema), und das Wert des früheren franz. Bizetonjuls in Mojul M. N. Sciouffi: Etudes sur la religion des Soubbas ou Sabéens, leurs dogmes, 45 leurs moeurs, Paris, Ernest Leroux, Imprimerie Nationale 1880. Beibe Arbeiten zeigen uns, daß eine gründliche gelehrte Tradition bei den mand. Prieftern nicht mehr vorhanden ift, sind aber unschäpbar als Schilderungen des heutigen religiöjen Lebens der Sette.

II. Lit teratur: Außer ben im Borstehenden genannten Quellenwerten und Terten und unter Absehn von den Notizen in den älteren Reisebeichreibungen aus dem 17. u. 18. Jahr- 60 hundert (f. unten) sind folgende auf Quellenstudien beruhende Arbeiten über die Mandder bervorzuheben. H. J. Betermann, Reisen im Orient, Bd 2, Leipzig 1861, S. 82-137 und ber Mnchang in Anm. 46, S. 447-465 (Pet. beschäte Januar dis Nai 1854 die Mandder in dem Orte am unteren Euchrat Sak essissal. Dazu von demselben die Abhandl. in der Deutsch. Beitschr. f. christl. Bissenschaft u. christl. Leben 1854 Nr. 23 u. 1856 Nr. 42 und bessen unter gründliches Quellenstudien von dem gelehrten kolland. In der Deutsch. Frandker" in der 1. Ausl. der RE. In neuester Zeit ist die mandäliche Religion durch gründliches Quellenstudium der gedruckten Texte eingehend, zwertässig und zum größen Teil grundlegend erforsche von dem gelehrten holland. Theologen Dr. A. J. S. Bilhelm Brandt, Bros, der Theol. in Amsterdam. Seine Arbeiten sind: Die mandäliche Reliz gion, ihre Entwicklung und geschichtliche Bedeutung. Erforscht, dargestellt und beleuchtet 60 von Dr. W. Br., Leipzig, J. C. hinrichssche Buchhandl. 1889. Br.s Hauptverbienst in biesem Buche bleibt, daß er zuerst es war, der die berichtenen Entwicklungsschusen keiligion analytisch ichaft und klar geschieden und charatterijiert hat, nur leidet durch sein Gruppierung des Gtosses und die breite tritische Diskussien etwas die Ueberschichteit ber Darftellung. Ferner: Randäliche Echristliche Bissussen bie Ueberschichteit ber Darftellung. Ferner: Mandäliche Echristen, aus der größen Samulung heil, Bücker 65

40

genannt Genzá ober SR. überjeşt u. erläutert v. Dr. 28. Br., Götting. 1893; über bieje Arbeit oben unter "Ouellen". Endlich: Das Schicklaf der Seele nach dem Lode nach manddischen und parfischen Darftellungen von Dr. theol. 28. Brandt in JyrZh, herausgeg. von Lipfius, Bischerer und Schrader, Jahrg. XVIII, 1892, S. 405-438 und S. 575-603. 8 Jahre 5 vor Brandt erschien Art. Mandder des Unterzeichneten (R. R.) in der zweiten Musi. der ME 1881 S. 205-222. Diejer Art. beablichtigt nicht, durch litterarisch-friicher Musie ber mand. Quellemwerte bie zeitlich verschiedenen und bager untereinander sich wie Brandt thut, sondern wollte und that dies zum erstenmal, vor allem endlich einmal das religionsgeschichtliche Fundament, 10 wie des "Snoffs" überhaupt, so speech Randbismus nachweilen, in der alten, durch die Reilfcrischaupt, son allem endlich einmal das religion Babyloniens, und sit damit wohl durchgebrungen, indem u. a. auch Brandt (bef. in feinem Werte von 1888 S. 177 ff.) ich biefer Auffalfung im weientlichen burchaus anischließt. Eine englische Bearbeitung diefes Artitels mit enligen Anaberungen ist ferner zu vgl. von demj. des 5. internationalen Drientalistenongreffes zu Berlin" 25, II (jemit. Settion) 1, dülfte, S. 288-305, Berlin 1882; - W. Ma, Jur Frage nach dem Ursprung des Ginstienen Mission B. 205. Settim 1882; - W. Ma, Jur Frage nach dem Ursprung bes Ginstein, bie freilich arab. Lebre von ber Auffahrt ber adgeschiedenen Missio bes Ginza von Storeg Beruhen: B. Gesenius in der Jenais ein fürgente Missio bes Ginza von W. Norberg beruhen: B. Gesenius in der Jenaisten im Brochefte zur Hig. Enryflogable von Storeg Musgabe und berjelbe Mrt. Zabier im Brochefte zur Hig. Enryflogable von Storeg Bruhen: B. 304-422; S. E. Murtfahrt, Les Nazoréens on Mandai-Jahja (disciples de Jean), Thèse de theologie historique, Strasbourg 1840 (113 S. S. ), eine für Jung Bruhert in Storeg Burbergs geschichtlicher Spinstur, Beb I (1856, St. Betresburg), S. 100-138; S. W. Chevalier Bydiama. 20 Voyages en Russie . . . dans la Més

Philologische Hilfsmittel zum Studium des Mandäischen. Eine vortreffliche umfassende so stichhaltige Luellenstudium der Mandderschriften verdanken wir Th. Röldeke: Mandäische Grammatik von Th. N., Halle 1875; vorher bereits, ebe Betermanns Ausgade eristierte, von demjelben die Abhandlung: Ueber die Mundart der Mandäer, UGOB 1862. Ein zuverlässige Glosse verschen, ihr beigegeben dem oben eitierten Werte von Helegen aus dem Ginza verschen, ihr beigegeben dem oben eitierten Werte von Hegen, unschlasse die do coupes etc., S. 257-308. Ein umfassendes mandäisches Legidon 1817 noch unbrauchbarer ist barsti erwarten. Es ist ein Bedürfnis, da Norbergs Legidon 1817 noch unbrauchbarer ist

als sein Text.

Von ber großen Zahl der gnostischen Sekten, in deren Bestreitung sich die Rirchenbäter von Justinus dem Märtprer an ergehen, sind die Originale ihrer h. Schriften in extenso nicht Bu ben Ausnahmen, die barum für die chriftliche Rirchen- und Dogmengeschichte 45 erhalten. boppelt wichtig find, gehören die fehr umfänglichen Schriften der merkwürdigen Religionsgenoffenschaft, welche unter bem namen ber Danbäer (fo zu fcbreiben, nicht Mendaer ober gar Mendaiten) noch heute in spärlichen Resten in Subbabylonien und hier und da in dem angrenzenden Teile von Persien fortvegetiert. Schon dieses ihr Bestehen bis auf 50 ben heutigen Lag, welches diese in hohes Altertum hinaufreichende Sette allein mit den Samaritanern unter ben Feinden der alten Rirche teilt, muß das Intereffe des Rirchen= bistorikers auf siehen. 3m allgemeinen ber Rategorie ber älteften Form ber Gnosis, ber ophitischen, zugehörig, hat diese Religionsform viele heterogene Clemente aus bem Jubentum, mehr noch aus dem ältesten Christentum und am meisten aus dem sasa= 55 nidischen Barsismus in vielfach ausgearteter Gestalt auf der ursprünglichen (babylonischen und altaramäischen) Unterlage fich anlagern laffen und steht baburch unter ben gnofisartigen Gebilden einzig ba. Soviel aber steht auch gegenüber diefer jest so buntschedigen Gestalt bes Mandaismus fest, daß die Erforschung keines gnostischen Systemes die wahre Abkunft bes ganzen Gnosticismus so beutlich lehrt wie bie des mandaischen, nämlich bic Abstam= 50 mung aus der jest durch die Erforschung ber Keilschriftlitteratur immer genauer wieder bekannt werdenden einstigen hochausgebildeten semitischen Landesreligion von Babylonien

und Affprien, ber Religion des Sarbanapal und des Nebuladnezar.

Das christlich-theologische Interesse an den Mandäern, von dem allgemein religionsgeschichtlichen einmal abgesehen, beruht schon darauf, daß man in ihnen, und zwar nicht

ł

ganz mit Unrecht, Berwandte der alten Jünger von Johannes dem Täufer, die sich später häretisch gestaltet hätten, geschen hat. Dazu kommt noch ein anderes Interesse, nämlich ein gewisser Julammenhang der M. mit der Urgeschichte des Islams, der Relizion Ruhammeds, der doch auch in der christlichen Kirchengeschichte wegen ihrer Entzlehnungen aus dem Judentum und dem orientalischen Christentum eine Stelle gebührt. 5 Im Koran nennt nämlich Ruhammed Sure 5, 73; 2, 59; 22, 17 neben den Juden und den Christen als dem Auch in der als Bertreter dulbarer Religionsformen. Der Rame "Sadier" bedeutet ganz unzweiselschaft "Täufer"  $\beta arrtoral$  und ist die arabissische Form eines aramäischen Ramens aus einem Dialette, der wegen der in dem Ramen sich zeigenden charatteristischen Schwächung des 'Ajin zum quiesscierenden 'Alef ein süddady= 10 lonischer mit dem mandäischen nächt vervandter oder identischen gewesen schwesen sollt.

ובטוידים aus אָבָאיָא ober (manb.) אָבַיָא für אָבָדי bon אָבָאיָא für אָבַי "taufen".

Geschichtlich Genaueres über diese dem arabischen Propheten zeitgenössischen Sabier-Täufer, bie er den Juden und den Christen als unterschiedene Religionsform so selbsteftändig und ebenbürtig an die Seite stellt, wissen wir leider weder aus islamischen noch aus griechische 15 römischen Quellen und werden wir wohl nie erfahre. Soviel aber steht fest, daß sie die Repräsentanten einer einst und noch zu Muhammeds Zeiten weit verbreiteten theurgische mystischen Richtung gewesen sein müssen, von der ein kummerliches überdleichsel in der Gegenwart eben diese süchabylonischepersischen Mandäer sind.

In ihrem heiligen Grundcoder, bem Ginza, heißen bie D. gewöhnlich Nasoraje 20 Dies bedeutet "Nazarener" und dies ift bekanntlich die alte umfassende Be-כאצרראייא zeichnung für "Christen" überhaupt, die noch in der Sprache des Islams herrscht, wo arabifo an Naşara النصارى (Singul. Naşranî ein Chrift) allgemein "Chriften" bedeutet. Diese Thatsache nimmt sich wunderlich aus gegenüber ber anderen, nämlich ber ausgeprägten Christenfeindlichkeit der Mandäer, die aus dem Ginza so scharf hervortritt. 25 Sie giebt für bie ältefte Geschichte ber manbäischen Religionsform und ihre genetischen Beziehungen zum Chriftentum viel zu denken. Nach der Angabe von Betermann steht wirden gent diefe Bezeichnung Nasoräjs bei ben M. nur von ben burch Wiffen und Bandel Ausgezeichneteren von ihnen. Für ben umfaffenden Gebrauch des Ramens N. von allen Mandäern von Ginzâ vergleiche man unter vielen Stellen nur 3. B. GD237,9ff.: 80 "Sage ihnen, ben Raforäern, bie zurüdgeblieben find in ber Welt ber Finfternis ibid. 3. 10: jeber naforäifche Mann מכול נאברא באצוראיא ber bas Kusta — ben heiligen Bunbes-3. 10. jett mijotu jou Danie, Danie vollzieht, wie Mana Rabba ber Große u. f. w.". Ebenfo umfassend ist die Bezeichnung Mandäer, z. B. GD 285, 9 ff. 18 ff. "die Mandäer und Mandäerinnen אבאכיא כואברארא בואביא בואביא bibre Söhne, die sich felbst ten= 85 nen und eine flare Einsicht haben, die nicht am Sonntage und angesichts des Tages zum Tempel gehen und nicht in Ordnung fich aufftellen und auf ihre Priefter nicht hören u. f. w.", wo also von der ganzen mandäischen Gemeinde die Rede ist. Der Name "Mandäer" ist birekt abzuleiten von «מאבר» mandâ (im Mand. die übliche lautliche Veränderung aus FP2 "Erkenntnis", hier personisiziert), bedeutet also Γνωστικοί. Dasselbe Wort in Ver= 40 bindung mit איז "Leben", ביאכדא דהייא Mandâ de hajjê, b. i. Ivoous לשקר, "Les bensberftand" bezeichnet auch ben mandäischen Mittler und Erlöser, bie Centralfigur ber ganzen mandäischen Religion, doch ist ber Name "Mandäer" nicht erst von diesem Kompositum, son= bern von dem einfachen Worte abzuleiten. Jest ersahren wir nun mehr durch Theodoros bar Chôni (ed. Pognon 1. c. S. 154 3. 15 ff.). Indem er die Namen "Mandäer" und "Na= أر محمصره بي حصم محدوم ... مرحمه المحم , بردم foräer" bestätigt : heißen aber in der Landschaft Maisân (Mesene) Mandäer" "und die Bewohner der Land= schaft Beth Armaje nennen sie Naforäer", giebt er noch andere Namen, nämlich Maskenaje b. i., abgeleitet von dem üblichen mandäischen Worte für die mandäischen Rirchen maskënâ, "Befucher der Gotteshäufer"; sodann "Anhänger des oder der Wohlthätigen" رجمه , b. i. du bêth 'abedê !abhatha ; ferner Dostaer, syr. ممم حصر المحمر ا de beth Dosti ("Anhänger des Dosti"; dieses nom. propr., bei den Perfern nicht felten, ift wohl das persische dost "Freund", mit dem Affir; s. für den persischen Eigen-namen die Belege bei F. Justi, Franisches Namenbuch, Marburg 1895, S. 86a. Theod. selbst in feinem Werte wendet "Dostäer" als Titelbezeichnung dieser Häretiter in der Ueberforift des Artikels "Härefie der Dostäer" S. 154 3. 3 an, also war sie für ihn die ge= 55

bräuchlichste. Endlich bemerkt er, daß der Name, der am besten zu ihnen passen würde, ber Name "Abonäer" sei, nämlich abgeleitet von ihrem angeblichen Stifter Ado oder Adu (l. c. S. 154 g. 3 und g. 17. 18). Diese Mitteilungen sind völlig neu, müssen aber, so intereffant sie find, mit Vorschert aufgenommen werden. Die angeblichen "Stifter" Dostf s und Add brauchen nur hervorragend thätige Mitglieder, etwa "Reformatoren", einer schon länger und zahlreich vertretenen Religionspartei gewesen zu sein. Es handelt sich bei den Mandäern, soviel ist jest aus Theod. b. Chont gewiß mit Sicherheit zu entnehmen, um eines von mehreren unter einander nahe verwandten Gebilden mit gemeinsamem Grundcharakter, wie namentlich bie ganz neuen Mitteilungen des neftorianisch-sprischen Autors 10 über die bisher ganz unbefannte Sette ber "Rantäer" Lans S. 151 ff. und ihren angeblichen Stifter Battas S. 152, 12 ff. ergeben (diefer Name ist wohl gleich dem Baddas ober Baiddas der manickäischen Vorgeschichte, in den "Acta Archelai", ob aber auch die-felbe Verson, ist sehr fraglich, i den Urt. Mani und Manichäer). Der angebliche Stifter ber "Dostäer" führt bei Theod. b. Ch. den Namen Ado. Die Hertunft des Namens 15 ift dunkel, doch scheint er sestaufteben schon wegen der Ableitung Adonajê, die Th. b. Ch. felbst als Bezeichnung seiner Anhänger giebt und ist vielleicht aus 'Adoni 'Adwrig gefürzt, jedenfalls wohl nicht, wie Nöldele 1. 0. zuerst meinte, aus >?! Adam einfach verfcbrieben. Er foll aus Abiabene ftammen (معرمتهم 154, 4) und als "Bettler" mit einer Anzahl von Anhängern nach ber Landschaft Maisan (griech. Meonny) am unteren Euphrat 20 und Tigris gekommen feien, wo er bas Leben als "Bettler" fortfeste. Bei bem "Bettler" könnte an einen brahmanischen ober buddhistischen Bhikshu, umgeben von einer Schar von Verehrern, gedacht werben, wenn man indische Einflüsse auf die Eupbrat=Tigrisländer in den ersten nachdriftlichen Jahrhunderten mit größerer Sicherheit als bistorisch annehmen könnte. Er soll dann nach der sprischen Quelle am Fluffe Euläus (Ulai, dem öftlichen Zufluß des 25 vereinigten Euphrat=Tigris, heute Karûn) einen Mann namens Papa (häufiger Männer= name im Mittelperfischen, dem sog. Pahlawi, der auch in Manis Genealogie vortommt) kennen gelernt und ihn um eine Gabe angesprochen, dann später ihn um Untertunft gebeten haben, da er wegen Krankheit nicht bettelnd weiterziehen könne. Papa brachte ihn zunächst bei der Zunft der "Palmenhüter" zur Beschäftigung unter, als diefe 20 aber ihn wegen seiner Trägheit als unbrauchbar von sich wiesen, baute ihm Papa eine hutte (fpr. ma talta, bas Bort erinnert an bie Bez. maskena b. i. "Bohnung" für die mandäischen kleinen "Kirchen") an der Landstraße, damit er von da aus die Borüber-gehenden anbetteln könnte. Seine Anhänger sammelten sich dort um ihn und halfen ihm burch Klingeln mit Schellen die Vorübergehenden auf sich aufmerksam zu machen. Auch 25 erfahren wir bie Namen seiner Verwandten. Sein Vater hieß angeblich 1,-?? (ob Dâbdâ auszusprechen? vielleicht verschrieben für 1?, D Badda = (Baddas) gleich jenem "Battai" ber "Kantäer"), seine Mutter Em Kušta (mandäischer Name, "Mutter der Bahrheit" oder "des heiligen Handschlages" t. techn.), seine Brüder Selmai, Nedbai, Barhajjê ("Sohn des Lebens"), Adizēcha ("mein Bater war rein") Kuštai (vom t. tech. Kusta) 10 und Sitil. Lettere Namen haben allesamt Beziehungen auf die religiöse Nomenklatur der Mandäer; brei davon, nämlich Selmai, Nedbai und Sitil, sind bei den Mandäern wohlbekannte Genien oder Engel, resp. Großengel; Bar hajjê "Sohn des Lebens" kann jede heilige Person der mandäischen Religion heißen. Eben darum ist aber ihre Geltung als bistorische Personen sehr verdächtig, wie Nöldeke mit Recht betont, und wird durch die 45 Begleitung dieser scheinder konkreten Gestalten die geschichtliche Realität des angeblichen Adô weniger geträftigt als vielmehr abgeschwächt. Immerhin aber zeigt sich hier, daß Theodor bar Chôni aus einer Quelle schöpft, die mit der mandäischen Terminologie wohl bekannt war; wie ja auch sonst das thatsächliche Borkommen einzelner mandäischer Botabeln in seinem Texte und der ganze Wortlaut einzelner Stellen darin auf seine Beso kanntschaft mit den heiligen Büchern der Mandaer hinführt, deren Sprache ihm, dem Manne gebürtig aus dem Diftritte Kaskar am unteren Tigris (Pognon 1. c. S. 106), fehr wohl verständlich fein mußte, oder gar feine Muttersprache gewesen ift. Vor Andersgläubigen, namentlich den Muslimen, nennen sich die Mandäer Subbâ. b. i. arabijd عدم Blural bon مرابی gleich mandäijchem مرباء für عدت für

"taufen", also "Täufer", jedenfalls um von den Muhammedanern als die Sadier des Rorans angesehen und weiter geduldet zu werden, nach dem Rezepte, das schon im 9. Jahrhundert nach Chr., die sprisch-badylonischen Harrân mit Ersolg anwandten. Die Selte hieß daher dei den älteren abendländischen Gelehrten (de Sach, Iychsen, Gesenius) mit unforretter Transstription: 3abier. Ihre Wohnsitze sind jetzt nur die ungesunden Sumpfgegenden des unteren Euphrat

Jhre Wohnste sind jest nur die ungesunden Sumpfgegenden des unteren Eucherat und Ligris und des Schatt el Arab in Süddadylonien, die Gebiete der Städte Wäsit und Basra (Sük essijüh, wo Betermann die Mandäer kennen lernte, liegt am unteren Eucherat oberhalb Basra), und ferner nur einzelne Orte der gegenüber am ösllichen User des Tigris und des Schatt el 'A. liegenden persischen Provinz Chuzistân (wie Mu- 10 hammara, Huwaiza), also ber alten Landschaften Mesene und Characone, die immer ein Schlupswinkel für Setten unter dem Islam und ichon vorher unter den Sasanien geweien sind. Wegen der Verehrung, die bei ihnen Johannes der Täufer werden Saint Jean, obwohl sie in ihrer Praxis nur Weniges und in ihrer Glaubenslehre gar nichts Christliches 15 haben; ihre Erlösungslehre, welche sie sehr betonen, geht in letzter Line biett auf einen heidnischen, uralt badylonischer, welche sit welche sit welchen, der Mandâ de hajjê resp. Hibil Ziwâ ist ber babylonische Gott Marduk (hebr. Merodach).

Die erfte Runde von der Existenz dieser "Johanneschriften" verdanten wir einem Rarmeliter, Ignatius a Jefu, welcher als Milfionar in der Mitte des 17. Jahrhunderts 20 mehrere Jahre in Başra lebte und auch Angehörige diefer Richtung zum Christianorum Sancti Joannis. Cui adlungitur discursus per modum dialogi ... auctore P. F. Ignatio a Jesu Carmelita discalceato Missionario ... in Bassora Mesopotamiae. Romae typis Sac. Congreg. propag. 25 fidei 1652, 192 Seit., 16°. Ignatius nemt fie Christiani S. Joannis, weil "taufen" (was der Mandäer so wiel thut) und "zum Chriften machen" im Orient dasselbe leie. Er bält sie wegen übres Ritus, nur allein in einem Hussen und wegen spein anangerlei Legenden über Johannes den Zäufer su taufen, und wegen ihrer mancheilei Legenden über Johannes den Zäufer su zu taufen, und wegen ihrer ihre Babl (jedenfalls zu hoch) auf 20-25000 Familien an und läßt Leute ihres Glaubens, außer in Babvlonien und Berstein no. Zuo Bornoschriften (in Wirft. Reftorianer) zu ihnen. Alls seine Duelle über übren Stauben nemt 3g. das mand. Buch "Jowam". Bald barauf folgten weitere Nachrichten burd den Maroniten Abraham Ecchellenis in seinem Buche as Eutychius patriarcha Alexandrinus vindicatus, Rom. Propag., 1660, wo in p. II "de origine nominis Papae" S. 310-336 von den Sabaei gehandelt wird; bann durch den Misti 3644, pätter bie Machaet zu berichaften, und bon den Leiteren rühren bie zu Golberts 3eit in die Bariser Zuberlögen den fora, 1660, wo in p. 11 "de origine nominis Papae" S. 310-336 von den Sabaei gehandelt wird; bann durch den Misti 1664, hötter von Kämpfer (Amoenitates exoticae, Lemgo 1722), Chardin (Voy. en Perse 1686); Carften Niebuhr, ber im Jahre 1765 in Basra bie "Cabier" tennen lente. Die Nachrichen Niebuhr, ber im Sabero 5.65 in Basra bie "Cabier" tennen lente. Die Nachrichen niebuhr, ber im Jahre 1765 in Basra bie "Cabier" tennen lente. Die Nachrichen niebuhr, ber im Jahre 1765 in Basra bie "Cabier" tennen lente. Die Nachrichen Niebuhr, ber im Jahre 1765 in Basra bie "Cabier" tennen l

Die eigentliche Quelle für die Renntnis der mand. Lehre bleidt aber tropdem das Studium ihrer eben charakterifierten hl. Schriften selbst. Sie sind, so umfänglich einige 50 find wie 3. B des Ginza, doch alles nur Fragmente eines einst viel reicheren religiösen Schrifttums. Die älteren Stücke des Ginza gehen ohne Zweifel in die erste Zeit der muslimischen Herrschaft über Babylonien hinauf, in die Zeit zwischen 700 und 900 n. Chr., denn 3. B. im "Königsduch", dem letzten Teile des Ginza, werden (ed. Pet. GD 387, 9) "die persischen Könige und die aradischen Könige" erwähnt und die Grundbestandteile dieser 55 Stücke können auch dem Texte nach mit Nöldele recht gut die in die frühere Sasandenzeit hinausgehen. Übrigens giebt es außer den größeren Religionsbüchern noch manche einzelne Traktate, von der Art etwa der einzelnen, die zusammengetvachsen die großen jetigen Konvolute bilden, und zwar besondere für Priester wie Laien, namentlich prattische Antweisungen zur Ubwehr von allerlei Krantheiten und Unfällen, die bie bösen 60 Real-Gueptlogebet für Teologie und Ricke. 8. 21. XI. Geister herbeiführen, durch Zauberformeln; solche Blätter werden als Amulette auf der Bruft getragen.

Bir gehen zur Darstellung des Glaubens der Mandäer über.

- Die heutigen Mandäer haben, wie die Mitteilungen des Konvertiten Siouffi's (f. 5 oben bei Quellenlitteratur) zeigen, eine monotheistisch gestaltete Glaubenslehre mit "Gott", Allähä, an der Spise. Das ist also die Gestalt, welche die Religion bei ihnen unter dem bestimmenden Einflusse der umgebenden monotheistischen Glaubensformen, besonders des Islams mit seinem Alläh, schließlich angenommen hat und annehmen mußte.
- Indeffen die mand. Religion hat in den vielen Jahrhunderten ihres Bestehens viele 10 Entwickelungsstufen durchgemacht. Dies ergiebt unbestreitbar das Studium des Ginza; und diese verschiedenen Formen in aller Schärfe voneinander getrennt und nebeneinander gestellt zu haben, ist das bleibende Verdienst von W. Brandt in dem Buche "Die mandäische Religion" 1889 (hier von jest an als: Brandt, MR zu citieren).
- Es steht fest, daß die älteste Form eine rein polytheistiche war, basiert auf zwei 15 Unterlagen, nämlich erstens der alten babylonisch-assischen und zweitens der babylonisch-aramäischen Religion. Die Gestalten und Gedanken dieser Religionsformen kehren zuerft unverhüllt, auf einer später folgenden Stufe aber meistens, wenn auch nicht durchweg, unter jüdisch-christlichen biblichen Namen verhüllt hier wieder. In einzelnen Punkten ist anscheinend die älteste Form auch von indischen Vorstellungen beeinflußt. Diese älteste 20 und ältere Stufe der mand. Theologie beschäftigt sich namentlich mit den Ansängen der
- 20 und altere Stufe ber mand. Theologie beigartigt fich namentlich mit den Anfangen der Welt, der Theogonie und Kosmogonie. Es folgt nun eine Epoche des überwiegenden persischen Einflusses; dieser betrifft vor allem die Eschatologie, die Lehre vom Ende des einzelnen Menschen, vom Jenseits und von dem Ende der Welt. S. Brandt in IprTh 1892.
- 25 Er folgt nun eine Zeit der Bermischung der verschiedenen Stufen, die "Berwirrung der mandäischen Theologie" von Brandt MR S. 48 ff. genannt.

Aus diefem Chaos ringt sich schließlich auf dem Bege zum Monotheismus die jüngere Religionsform der Lichtkönigslehre, die Lehre von Einem obersten Gott, genannt "großer König des Lichtes דאלכא רבא ד כהורא los. Sie ist schließlich die kanonische, orthodore 20 geworden, wie sich schon darin zeigt, daß mit einem langatmigen und überschwenglichen

Lobpreise diefes Lichtgottes das "Große Buch", das Ginza, beginnt S. 1 B. 4 ff.

Von hier bis zur Erhebung des in den älteren Stufen kaum vorkommenden Wortes Alaha zum Eigennamen "Gott" ist dann nur ein kleiner und letzter Schritt.

Mit dem Parfismus ift es, wenn wir den monotheistisch abgeblaßten Glauben der 265 jetzigen Parsen in Indien betrachten, in der Entwickelung vom polytheistischen Dualismus zum Monotheismus ebenso gegangen. Wir unterscheiden also im Mandäismus 1. Urform: babylonisch-beidnisch und ara=

Bir unterscheiden also im Mandäismus 1. Urform: babylonisch-beidnisch und ara= mäisch-heidnisch, diese Grundelemente in gegenseitiger Durchdringung, dazu vereinzeltes Indisch.

2. Halbchriftliche Form: Die Urform amalgamiert mit alt= und neutestament= 10 lichen Bestandteilen, und von daher dauernd von der Bibel stark beeinflußt in der Nomen= klatur — eine Folge der beginnenden Bekehrung der Mandäer zum alten Christentume Babyloniens.

3. Parsische beeinflußte Form', nach Abwendung der aufdringlichen nestorianischen Mission und als Rückschlag gegen diese;

4. Lichtkönigslehre, sie wird die abschließende kanonisierte Orthodogie.

5. Monotheismus, in ber Gegenwart.

Die älteste Form der priestelichen Religion der M. beschäftigt sich nach Art aller anderen semitischen Naturreligionen, z. B. der phönikischen und besonders der babylonischen, vorwiegend mit der Frage nach der Entstehung und der Ansangszeit der Welt, ist also

- 50 Theogonie und Kosmogonie. Hier stehen, ursprünglich getrennt voneinander, dann vereinigt nebeneinander, an der Spike zwei Gestalten, jede den Urgrund alles Seins bezeichnend; der Pîrâ Rabba (d. ift der Große P.) und der Mana Rabba (d. i. der Große M.), letzterer später "das Erste Leben" genannt. Pîrâ Rabba (d. i. der Und das Universum, der alles umfassende Urgrund und spätere Inbegriff aller Dinge 55 der, alles in sich fassen, nur von sich selbst begrenzt ist. Daher wird vom Ansang aller
- 55 ber, alles in sich fassen, nur von sich selbst begrenzt ist. Daher wird vom Anfang aller Dinge GD 68, 22 gesagt: als da war Pira im Pira [b. h. nur von sich selbst umschlossen] und als da war Ajar im Ajar, mandäisch איאר בגו איאר איאר בגו איאר

Bie biefes "Umfassen" im eigentlichsten Sinne räumlich gemeint ist, erficht man

45

Mandaer

daraus, daß es ebenda alsbald weiter von ihm heißt (GD 69, 1.2): "Die großen herr= lichen Manas, deren Glan, überreich ift, vor benen niemand war im Großen Pira. ber ba groß ift und ohne Grenze, beffen Glanz größer ift als irgend eines Munbes Rebe. Diefer felbe Ausdrud P. R. tehrt wieder 3. B. GD 193, 3, im Trattat von Johanas Aus-Potenz, Mana Rabba, von dem Pfra R. umschlossen ist. Ladurch ist die Bedeutung des Pira entscheidend klar gestellt. Weniger sicher ist die Hertunft und Grundbedeu= 10 tung des Wortes Pfra. Als nom. appell. bedeutet es im Mandäischen "Frucht", mit "Bäume"; — ober 248, 2: alle Früchte ober Berte, die Petähil gemacht bat, 15 hat er für Abam geschaffen. An diefer Bedeutung halte ich jest auch für den Sing. Pira (Rabba) gegen meine frühere Auffassung (in diesem Art. in der 2. Aufl. der RE Bd IX Erra (Rabba) gegen mente jungete zussatzt (in diesem art. m der 2. zuss. der RE BO IX S. 208 oben) fest und erkläre den Namen: "Große Frucht". Sprachlich wäre ja freilich auch möglich die Ableitung von der W. પ્≊, wovon hebr. પૅ઼, "Schmuck, Glanz", und "Schmuck, Schönheit", letzteres im Neuhebr. Name einer der kabbalistischen Sephi= 20 roth; pîra verhält sich zu hebr. pe'er wie z. B. aram. diba "Wolf" zu ze'eb; s. m. Abb. "über Gnoss u. babyl. Rel." 1. c. S. 297. Dagegen wäre auch begrifflich wenig Bedenken, denn "Schönheit", "Herrlichkeit", "Glanz" such begrifflich wenig Bedenken, denn "Schönheit", "Serrlichkeit", "Glanz" sind ja die stehenden epitheta ornantia der mandäschen Avonen. Sprachlich zussifig wäre auch und schlich nicht un= paffend die Ableitung von der 28. שער "gespalten sein", nämlich פירא nach mandaischem 25 gespachen für פיריא GD 33, 5; 12, 19, Bieh" für בירא gescher besser besser besser gescher gescher gescher gescher besser gesch Eprangeley fur אַיָּשָׁ boer benjer אָשָׁיָש bie ארים "Sieg" fur אָשָׁיָם GD 33, 5; 12, 19, two ber Blur. בריריאריא ber Berf. in ber Encyel. Britann. XV, 468), was ja ber valentinianische Budos eigentlich bebeutet. Nicht zu benten ist an das (entlehnte) persische pir "das Alte" (Encycl. Britann. l. c.) oder gar mit Norberg an spr. perchâ "Bogel" (was mand. ארידי wäre, so welches aber taum gegen Brandt MR S. 23 vor E. zu bertürzt werben konnte), Besch Sterikart in 194 g. (B. 24 ber bertürzt werben konnte), Bogel Bhönir (f. R.s Onomasticon 124 s. v.), letteres von Norb. nach feiner gewaltfamen Beije ohne weiteres ftatt "" in ben fprifch transftribierten Tert gefett. - 3war erscheint (wie mir felbst in der 2. Aufl. S. 208 oben) ein Name, der etymol. "Frucht" bebeuten foll, als Bezeichnung des Urgrundes alles Werdens fo unpaffend wie nur möglich, 35 aber ber Ausbruck ift wohl schließlich von ber phantastisch gedachten Gestalt bes Pira gemeint und beruht dazu wohl auf einer von den Mandaern entlehnten fremden, aber nicht griechischen sondern indisch-philosophischen Vorstellung. Die Frucht ift das "Golbei" ber brahmanischephilosophischen Kosmogonie, das Hiranyagarbha, das zuerft geschlossen ift, bann aber sich spaltet zu Himmel und Erbe; so auftretend zwar erst in ber alten ind. 40 Philosophie, doch kann die Vorstellung eine uralte mythologische scin. Sie begegnet uns so z. B. im Anfang von Manus Gesetbuch. Zu vgl. (instar omnium) Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religionsgeschichte (2. A.) Bb II 1897 G. 51ff. und dort bie einschl. Litteratur.

In dem Goldei ruht vor seiner Spaltung auch Brahma oder Purusha, der Gottes= 45 geist, der Atman, wie Mûnâ Rabbâ (= Atman) im Pirâ. So dürfte sich alles am besten erklären. Das "Goldei" wird auch bei den Indern, wie P. R. bei den Mandäern, als selbsistländige und selbsitthätige Gottheit, als Weltschöpfer, wie Brahma eingesührt und beschrieden, aber nicht oft; ganz ebenso tritt "die Große Frucht" Pirâ Râbbâ als personissierte Gottheit nur selten auf, z. B. 72, 19 ff., wo er dem Lebensboten Mandâ de so Hajje Austrag erteilt; vgl. auch Uranus gegenüber von Zeus. Bereits Betermann hatte PRE. 1. A. IX 319; "Reisen" Bd 2 S. 448 Mitte das W. als "Frucht" erklärend, an den orphischen Mythus von dem großen Weltei, worin demnach alles andere schon im Reime vorhanden war, gedacht, sachlich also ganz richtig, nur daß die orphischer Theelogie boch selbst eine schadt, schlich also ganz richtig, nur daß bie orphische Theologie boch felbst eine schadt, schlich also ganz richtig, nur daß bie orphischer Monstäuch, also eher eine der mandäschen gleichaltrige Bildung ist, die eher von babylonischen Gustikern, wie den Mandäern, entlehnt sein könnte, als umgelehrt. Von Indien aus waren ja die althergebrachten Wohnsie der Mandäer in nächster Nähe des persischen Meerbusjens zur See sehr leicht zu erreichen; des alten Babylons Handel ging gerade am meisten stromabivärts nach Indien.

11\*

Dit bem Pîrâ R. ist in der alten mandäischen Kosmogonie GD 68 ff. eng verbunden ber Ajar Zîvâ Rabbâ איאר זיוא רבא ליא b. i. der Große Glanz-Uther; "Pirâ im Pîrâ und Ajar im Ajar", d. h. "nichts als Pîrâ P. und nichts als A." war zu Anfang der Dinge 68, 22. Ajar ist gewiß wie das sprische ji das früh in das Aramäische ausgenommene

<sup>5</sup> griechijche Aήο "Luft"; Ajar ift also bie Luft ober vielmehr ver feine Ather, ber als Inhalt ben Umfassungeraum bes Pîrâ erfüllt. In dem Bassus GD 69, 10-70, 5 kommt zu Pîrâ und Ajar noch hinzu Jôrâ Rabbâ (", wohl von der W., ", hoffärtig, arab. istaihara "rasen", also eig. Brunt, Bomp, dann Glanz) d. i. "der Große Glanz", von welchem dann entstand der Große Jordan der lebenden Wassier, von welchem danz des Ajar oder Jorâ berdichtet, gehört natürlich erft der jüd.
<sup>10</sup> von welchem das Leben selbst entstand. Der "Große Jordan der lebenden Wassier, in dem sich er "Glanz" bes Ajar oder Jorâ berdichtet, gehört natürlich erft der jüd.- driftl. Cinflußperiode an. In dem räumlich-stofflichen Pirâ-Ajar – Jôrâ aber waltet als persjönlicher Geift, der Mânâ Rabbâ de ekârâ, der Große "Geist ber Samens ift dunkel.
<sup>15</sup> Man ift zunächst geneigt (jo ichon Gesenius, später auch Nöldete), ihn für iranisch, perfich, von der Burgel man denken (in manas etc.), zu halten, von der Burgel for für "Geist" und herte on der den ber sensitichen fein und herte mit den der de de de de de ten den de de de de de ten gestieften den der genigt für "Geist" und herte on der ein Bort für "Geist" und herte on der ein Bort für "Geist" und herte on der ein Bort für "Geist"

wohl stammen kann. Ich halte an der semitischen Abkunst des B. seft, denn iranische Wörter kommen unter den Bersonen dieser alten mand. Theogonie, etwa von Jawar falls es pers. U. "Freund" ist, abgesehen, nicht vor, wenn auch die direkte Ableitung

- 20 von <sup>227</sup> bgl. arab. ma<sup>c</sup>nä "Sinn, Bedeutung", Schwierigkeit hat, da man davon minbestens <sup>207</sup> statt <sup>207</sup> erwartet. Als Männername kommt Mana noch im Fihrist in den Abreffen der Briefe von Mani und seinen Anhängern vor. — Mänä R. entspricht, wenn der Begriff des Pirä richtig aus Indien abgeleitet werden darf, begrifflich dem Pürusha oder Atman der Inder, dem persönlichen Großen Urgeiste, dem urbrüna=
- Pûrusha oder Atman der Inder, dem persönlichen Großen Urgeiste, dem ursprüng-25 lichen, noch transscendentalen Lebensprinzip. In der späteren mand. Theologie fließt Manâ Rabbâ mit dem "Lichtkönig" zusammen. Alls weibliche Botenz erscheint neben Manâ Rabbâ manchmal z. B. GD 134, 15 ff. Demûthâ (d. i. Ebendild sc. des Mânâ, ursprünglich nom. appell. z. B. 135, 18 D. Kadmaitâ "das Erste Ebendild" genannt; ihr entspricht in der indischen Kosmogonie: Das "Weib" des Pûrusha, 20 welches aus der Schnucht des sich einsam fühlenden Purusha entsteht— (wie die *Erroua* der Mania entsteht des sich einsam fühlenden Purusha entsteht— (wie die *Erroua*)
- 20 welches aus der Sehnsucht des sich einfam sühlenden Purusha entsteht (wie die *Erroia* der valent. Gnosis): "da ward es das Ur-Eine, das Selbst soviel wie ein Mann und ein Weib, die sich umschlungen haben", vgl. Chantepie de la S. l. c. S. 52 aus Brihad-Aranyaka-Upanishad. Entserntere Ühnlichsteit hat die Dreiheit Pîra-Ajar-Mânâ Rabba (mit Demutha) mit der babylonischen, gleichsfalls von Haus aus tos-
- 85 mischen obersten Göttertrias Anu (Himmel) Bêl (Luftraum) und Ea (Waffer) mit deffen Gattin Damkina (= Demüthä). Soweit ist noch keine sichtbare Welt, kein Leben, vorhanden, noch kein Diesseits, sondern nur Jenseits, nur Transscendentales. Jest tritt uns aber weiter entgegen als Urpotenz das "Erste Leben", Hajje Kadmäje, welches von M. R. geschaffen wird, mand. eig. "hervorgerufen", aber <sup>N</sup>¬P "rufen" nimmt im Mand. 20 geradezu die Bedeutung "schaffen" an. Dies will sagen, daß nun aus der unlebendigen
- eo geradezu die Bedeutung "schaffen" an. Dies will sagen, daß nun aus der unlebendigen die eigentliche lebendige Schöpfung ihren Ansang gesunden hat. Ganz ähnlich geht bei den Indern, aus dem noch nicht im gewöhnlichen Sinne lebendigen (unkörperlichen) Atman der Givätman, der Lebens-Atman (giva Leben wie hajjê, also der individuelle, persönliche A.) hervor durch das "Begehren" (Käma) des Ersteren. Diesem "Ersten Leben",

50 dann zahllose Emanationen von Göttern, Aonen, Engeln hervor, und deren Wert ist schließlich die Schöpfung dieser sichtbaren Welt. Diese Theogonie ist im 6. Traktat des GD (S. 68—175) und zwar in drei in

Einzelheiten etwas abweichenden Berichten (so Brandt MR S. 24—29) überliefert. Indeffen diese Theogonie ist keineswegs die einzige, welche die mand. Religion (im

55 Ginzå) kennt. Ihr System war aber jedenfalls, wie Brandt mit Recht sagt, das einfluß= reichste und wohl auch das älteste unter den sonst vorliegenden. Es giebt aber theogo= nische Abschnitte, in denen von Pîra und Ajar keine Rede ist, und dasür andere Potenzen eingesührt werden. So tritt im 8. Traktat des GD S. 133-173 (handelnd vornehmlich

von der Höllenfahrt des Hidil Zîvâ) neben M. R. und seinem "Ebenbild" Demüthä noch auf die "große verborgene erste Nituftä" (etym. "Tropfen", wohl Samentropfen, Stoff des Ledens gemeint), die also dem "Ersten Leden" des Hauptsplitems entspricht und als die vergröberte, sinnliche Form desselben zu begreifen ist. Ferner im Tr. 28 GD 291 heißt das Urprinzip "der große Nödät, der hervorkam und aufleuchtete und aufblühte". Das 5 Wort in der Grundbedeutung "Sproß" ist annähernd dem Sinn nach mit Pfrä "Frucht" zu vergleichen. Der Nödät "ruft hervor" (= schafft) 800 Üonen (Uträ's) darunter Jäwar; dann in einem zweiten Rufe Jošamin und Sar Ziwa, in einem dritten mit anderen Uträs den Sömir Ziwä. Obwohl in der geizen kösmogon. Gedilde voch 10 mit dem oben entwickelten und ebenso untereinander verschölen und unter phöniklichen (bei Ganchuniathon) Rosmogonien. Von einer Einheit der alten mand. Religion, von einem "Systeme" aller Gedanlen, kann also kine Kebe sein, nur das gilt, daß von einer Vorstellung (der im 6. Traktat) die anderen endgiltig zurückgedrängt und jene damit zur 15 Herrichaft gelangt ift.

Dieser Mandâ de Hajjê, die personifizierte  $\Gamma \nu \omega \sigma \sigma s \tau \eta s Z \omega \eta s$  ift, möchte ich sagen, bie Centralperson in dem ganzen weitverzweigten Komplere der mandäischen religiösen as Borstellungen. Er ist der präeristierende Christus des Mandaismus, mit dem später als wirkende Kraft innerhalb der Erdenwelt, als Erlöser, sowie als erhöhter Christus, der geseierte Hibil Ziva identisch ist. Wie schon in dem A. "Mandäer" in der 2. Aufl. der RE. S. 209 von mir entschiede stont wurde, und wie auch später W. Brandt in s. Buche "Mandälsche Schriften übersett 1893" S. VIII zu meiner vollen Justimmung so ausspricht, hat diese Figur des Manda de Hajjê (und ebenso also die bes Hibil Ziva) gar keinen christlichen Charakter, vielmehr hat "die mand. Anschaung von der Schöpfung, der Offenbarung und dem Besen des Menschen . . . mit dem christlichen Erlösungsglauben nichts zu schaften (Brandt 1. e. S. VIII), vielmehr "begegnet uns hier eine vom Christentume unabhängige und sie schoft wiel später (Brandt 1. e. S. XII zu Anfang des zweiten Jahrbunderts nach Christi Geburt) mit dem Glauben an den im jüdischen Land zweissen Schweisen des Baussen und weit ältere, nicht jüdische Schweise zweiten Jahrbunderts nach Christi Geburt) mit dem Glauben an den im jüdischen Lande erscheinenen Heilen bestrundere", Manda de H. ist ohne Zweisel seinen Besen nach der große Gott der alten Babylonier Marduk (Merodach), der alte babylonische Mittler zweichen Lächt und Finsternis, Weltschöpfer und Erlöser von der Macht der Botsplanische Mittler

Urmacht, des Chaosungeheuers Ti'amat, Sohn des großen Gottes Ea (= Mânâ Rabbâ), und ursprünglich Stadtgott von Babylon. Manda de H. heißt wie Marduk "Geliebter Sohn" nämlich des Mana R., auch "guter Hirt", "Wort des Lebens", Epitheta die in ben babylonischen Hymnen auch Marduk führt, ber Erstgeborne 7722 bukru der Götter 5 (Jensen, Usscher Faltor bei der Weltschöpfung, zu deren Aussührung im Sinne der oberften Gewalten Pira und Mana R., aber entgegen ber Absicht ber "Söhne bes Zweiten Lebens", er geschaffen ift. Vor Antritt seiner Sendung gegen die niederen schöpfungs-lüsternen Utras, wird er von Mana R. (GD 72, 8 ff.) ermutigt: die obersten Götter uprennen Otras, wird er von Mana R. (GD 72, 8 ff.) ermungt: die oberpen Gonter to würden während feiner Expedition "bei ihm fein", "er würde nicht von ihnen getrennt werden"; fanfte und recht handelnde (eig. aufrecht ftellende מילאיבייא) Utrâs würden ihn als Genoffen begleiten (wie den Urmenschen des Mant bei seinem Rampfe mit dem Urteufel) und die Finsternis מילא דערים Hesuchâ, die böse Welt, deren "Ort er vom Sitze des Ersten Lebens aus sieht", sei (GD 76 3. 14) mit allen zu ihr gehörenden Mächten is geringer und auch jünger (השרים האסיר ובעיר) als die Lichtwelt. Er wird nun (p. 79) mit Rleid, Stad, Rrone und Gürtel ausgerüftet und tritt nun (p. 80 ff.) seine Hollen die Halich. (wie im Trattat des GD 133 fiehrelten (ward) der Sohn des Mandâ de Hajje). Es treten ihm mehrere finftere Gewalten (mand. ביריא bure) entgegen und werden von ihm bezwungen. Zunächst die große Teufelin, die als ein Weib personissierte Dinfternis, benannt mit dem biblischen Namen Ruha (b. i. דוד), aram. ארווא, "Geist", der "Heilige Geist", weltschöpferische Kraft Genes. I, 2, durch den Christenhaß der Mandäer zum bösen Prinzip geworden); sie hat die Spitheta die "heilige", die "betrügerische" Kadista, Kadabta, und führt noch einen anderen Eigennamen, nämlich Namrus b. i. wahrscheinlich das persische Nimruz (גיסעפי) "Tagesmitte", "Mittagsglut", die 25 alles bersengt. Ihr Sohn ift der Großteusel Ur "ער" (von der B. אור", hebr. leuchten, affbr. und mand. brennen, gluben), der "Rönig der Finsternis" GD 86, 10 sonst auch "ber Riefe, der Helb" אור" Gabara, S. 94 3. 11 Karabtana d. i. "Rrieger" genannt. Gr wohnt in dem "Schwarzen Baffer" אור" majje sejawe (lesteres persisch), wie sein Element im Gegensatz zu dem "Beißen Baffer" di Utthers und Blanzmaterie, 80 ben Manda de H. beisat und Joral beißt, in dem Mana Rabba thront. Er wird hom Manda de H. beisat und auf das Gemarse Basser. vom Manda de H. befiegt und auf bas "Schwarze Baffer" geworfen und eingekerkert, brennendes Feuer foll feine Speife, schwarzes Baffer, durch Staub mit "lebendem Baffer" gemildert, soll, wenn ihn dürftet, sein Getränk sein (GD 87, 14ff. 89, 19). Neu be-schließen das "Leben" und Manda de H. ihrerseits eine Welt zu schaffen (92, 18ff.); die 25 Ausführung foll (93, 21) Gabriel ber Gefandte, ber vom "Leben" bazu geschaffen wird Gabreil Sellha, eig. ber Apostel, ein Wort ber sprischen Rirchensprache), übertragen erhalten. Auch in einem bereits der Lichtkönigslehre zugehörigen Stlicke GD . S. 13, 7. 8 ist Gabriel der ausführende Weltbildner: "Gabriel richtete den Himmel in bie Höhe und spannte ihn aus ריים שובייא ומיביא und verdichtete bie Erbe zum Erb= 40 freise und stellte sie fest." Hier zeigt sich natürlich ganz beutlich die Figur des Gabriel in ihrer naturalistisch-heidnischen (heidnisch-aramäischen) Urgestalt, im fremdartigen Kontrast nicht allein zu bem christlichen, sondern auch zu dem judischen Gabriel, obwohl der letztere in der judischen Theologie ein böser Engel ist. Gleichzeitig mit der "Hervorrufung" des Gabriel wird vom "Leben" der Abatur », später zum Vater des Petahil gemacht, 45 hervorgerufen (GD 84). Indessen gewöhnlich heißt in Ginza der Demiurg Petähil , eröffnet hat 11", ein echt aramäischer Name. Er ist wohl bei den Aramäern biefelbe Geftalt und nur ein anderer name wie Gabriel, was ja auch aramäisch ift "mein Mann

ift II". Nach 93, 5 ff. gab das "Zweite Leben" feinen Engeln von feinem "Glanz" und von feinem "Licht", die Söhne des Zweiten Lebens, unter ihnen hervorragend der Utra 50 Behak, stiegen nun hinad zum "Ort der Finsternis" und riefen hervor den Petahil Utra. Dieses ist ursprünglich gewiß ein guter Gott, aber da die alte mandäische Spetulation die Weltschöpfung bald als ein Wert der guten, dalb als eines der bösen Gewalten ersieht, welchen letzteren dann die Guten die Arbeit durch ihre Mittwirkung abnehmen. so "schwantt sein Charakterbild jest in der Necklich". Er beauntt sein Mert

tation die Weitigebplung dab als ein Wert der guten, dab als eines der bofen Geswalten erfieht, welchen letzteren dann die Guten die Arbeit durch ihre Mitwirkung abnehmen, so "schwankt sein Charakterbild jetzt in der Geschichte". Er beginnt sein Wert 55 auf Betreiben der Mächte des "Zweiten Lebens", ohne die Aufforderung des "Baters der Utras", der ihn "nicht gegürtet und nicht belehrt hat" S. 93, 19ff. Zunächst will er das "Trübe Wasser" zu einer kelten Erde verdichten, aber das Wert will ihm nicht gelingen (S. 94 ff.). Indessen Manda de Hajje waltet über dem Ganzen mit seinem "Glanze".

Während bas Wert nicht recht vorwärts will, kommt die Ruha auf den bojen Gedanken, fich der Herrschaft auf der Oberfläche des "Schwarzen Baffers" zu bemächtigen. Sie fagt au ben gefeffelten Ur: "ber Glanz bes Fremben Mannes איוה דנאברא כוכראי 94, 12. 13, b. i. bes Mandâ de H. hat fich vermindert "עראי und fordert ihn auf, ihr beizu= wohnen, so werbe er von der Fessel, von der er gebunden sei, befreit werden. In drei= 5 maliger Beggttung erzeugt das Paar zuerst sieben Söhne (die so oft im G. genannten שובראדיא Sibjahê, bie Siebener, Brandt "Siebenlinge", gemeint bie fieben Blaneten), bann zwölf (bie Tiertreiszeichen) und zulett fünf Söhne, aber ihre Gestalten entsprechen nicht ber Erwartung ber Ruhâ zu beren Schmerz, erinnern vielmehr an die Lichtwelt; also ähnlich wie bei Mânî die böse Hawwa die überwiegende Lichtnatur ihrer Geburten 10 wabrnimmt. Petahil erhält nun von dem "Leben" das "Kleid lebenden Feuers" (aljo Feuer die Weltseele, die den toten Leib belebend durchdringt ; erinnert an die Stoiler). Durch beffen "Duft" " fteigt, fobalb P. in bas "Schwarze Baffer" (bie fich eben tondenfierende Weltmaterie) zurückgetehrt ift, Staub aus der Weltsphäre, genannt "Land Sinjawis" (Herende Weitmaterte) zurungereger in, Stand aus der Vertuppare, genannt "cund Singawis (Herende Weitmaterte) zurungereger in, Stand aus der Vertuppare, genannt "cund Singawis einem fort in die Höche (P<sup>II</sup> C<sup>II</sup> C<sup>I</sup> an; er läßt sie zur Mitwirkung zu "für so lange, als ihr gute Werke thun werdet". Run= 20 mehr erschaffen, von Petahll aufgefordert, die "Sieben" ben Leib des ersten Menschen, bes Abam. Aber fie vermögen nicht, ihn aufrecht auf feine guße ju ftellen 101, 16 לאקימה על לינידה, benn noch fehlt bie "Seele". Auf bas Gefuch ber Sieben an Patahil, "laß uns von dem Geiste in ihn werfen, den du aus dem Hauf bei Gesacht beites Baters mit dir gebracht hast", geht Petähll nun hin und "steigt auf zu dem Orte des Lichts wird 3. 17 zu dem Bater der Utras", und teilt diesem mit "mein Ebenbild und dein Ebenbild steht nicht aufrecht" (101, 19). Darauf geht der Bater der Utras an den , berborgenen Drt" und holt ihm das "große Rleid" אראר רבא ארים אווי לביתון מאנדיא 3. 21, das "Gewand ber Rörper" אריאריא (געניא) צ. 22, "welches alle Dinge erleuchtet" und giebt es dem Petahtl. Zugleich aber ruft das "Leben" (ארייא 3. 24) ins Dafein, zunachft alfo, um bei so der Menschenschöpfung mitzuweden, die brei großen Helfer, mand. אריאריא adjaurê (perf. Bort, f. Nöldete, Mand. Gr. S. 418 Anm. 2 von der Präpos. adhi mit jawar = jar "Helfer"), fie heißen Hibil, Sitil und Anos היביל ושירויל ואכוש.

Dies sind natürlich die bekannten biblischen Namen Hebel (Abel), Seth (hier zur Analogie mit ben vielen Engelnamen auf il zu Sitil erweitert) und 'Enosch, ftammen 25 also aus der Periode ber fonfretiftischen Berührung des Mandaismus mit bem Chriftentum her. Die drei Helfer erhalten die Dbhut über die Seelen vrugin S. 102 3. 2 als Hauptaufgabe: es, das Leben, schuf sie und bestellte und ermahnte sie für die Seelen. Petahil foll nicht wiffen, wie die lebendig machende Seele in den Rörper gebracht wird. Ein Utra, 102, 6 Adakas Ziva genannt, nimmt, als Petahil es versucht, die Seele ed in den Ständer (102, 13), (b. i. die fteife, lebloje Form) des Körpers zu werfen (102, 13), Diefe ihm weg won feinen Urmen, richtete feine Rnochen auf, bebor Pet. feine Sand auf ibn legte, hauchte ibn an mit bem Sauche bes Großen ארדאתה ברידא דרורביא; als ber Glanz bes Lebens in bem Körper rebete, ftieg Adakas Zivâ auf (102, 19) zu feinem Orte (nachbem er feinen Auftrag ausgeführt) und wurde ben "Schatzmeistern", ben 45 Utra's, die die Ströme ("Jordane") des Lebens hüten, beigefellt. Nun ruft im Auf= trage des "Lebens" Mandâ de H. der Seele "eine wunderbare Stimme zu", d. h. er Uart sie über die wahre Religion auf (wie Jesus bei Mani dem Adam thut nach dem Fihrist). Hierauf wird Adam durch Manda de H. und dessen drei "Brüder" Hibil, Sitil und Anos mit der Hawa verheiratet, die "Sieben" bringen dem Paare Schmuchachen so und Genußmittel, um fie zur Sünde zu verführen, was aber die himmlischen Personen, Manda de H. und die anderen drei, verhindern. Noch weiter versuchen die Ruha und ihre Söhne nach einer. Beratung auf dem Berge Rarmel (110, 3) ben "Fremden Mann" wie den ihnen wesenstwidrigen Adam zu töten. Sie zaubern Verderben in die Schöpfung und erschüttern Himmel und Erde, daß Abam erschredt aus dem Schlafe auffährt; aber 55 Manda de H. erscheint ihm und beruhigt ihn. Doch behalten die bösen Geister ihren Einsluß auf die Welt; die Swölfe (Malwäse, die Zobiakalgestirne) verteilen die Zeitalter der Welt unter sich, die Siebener stiften falsche Religionen, und alle rusen gefährliche Tiere und sonstige boje Gewalten in ber Welt ins Dasein.

Bielsach anders sehen nun die göttlichen Figuren des später auf bem Wege zum Monotheismus ausgebildeten Lichtkönigslehre aus. Da ist von Pira, Ajar, Jora, Mana, keine Rebe mehr, sondern in der Lichtwelt waltet allein der "große König des Lichtes", dem sich bann allerdings eine große Menge von guten und bösen Wefen der älteren 5 Stufen unterordnen. Die Schilderung der Lichtwelt, in welcher der mandäische Lichtkönig thront, ist von Haus aus diefelbe, welche im Manichäismus von dem "Könige der Baradiefe bes Lichtes" entworfen wird, nur außerordentlich phantaftisch ausgemalt und erweitert. Bir heben nur einiges heraus. Die eigentliche Anrede an den Lichtgott zu Beginn des großen Buches lautet (S. 1 3. 4 vor Ende ff.): Gepriejen seift du und gesegnet und 10 verherrlicht und geseiert und hochgeehrt, o Gott der Wahrheit (מאראריא דישראר), dessen Stärke groß ist, und der keine Grenzen hat, der reine Glanz und das große Licht, das nicht abnimmt; gnädig und versöhnlich und ein geistiges Wesen (S. 2, 1 ff.) und barm= herzig und ein Erlöser aller Gläubigen, ber ba aufrecht hält alle Guten, start und weise". Er heißt weiter "herr aller Lichtwelten, der oberen, mittleren und unteren" — "großes 15 Antlitz der Herrlichkeit, unanschaubares, unermeßliches" — "er hat keinen Genoffen der Krone und keinen Teilhaber der Herrschaft" I, 2, 5 — "es leuchtet sein Licht und fest gegründet steht sein Glanz über allen Welten und Königen, die vor ihm stehen und leuchten von ihrem Glanze und von dem großen Lichte, das über ihnen lagert (1. c. 2, 9—11)" - "ber Schöpfer aller Gestalten, der da verwahrt ift in seiner Beisheit und verborgen 20 und nicht offenbar" — "Licht der oberen Lichter, das da ist ohne ein sehlerhaftes und un= vollkommenes Merkmal, Licht, in dem kein Dunkel ist, Lebendiger, in dem Tod nicht ist" - 3, 6-8; Ruhe, in welcher Erregung und Zorn nicht ist" ibid. 9; "sitsend im hohen Norben 3. 11 ארוב בגירביא עלאייא, gewaltig, herrlich"; "König ber Stadt des Lebens" ib. 14.

Im folgenden geben wir nun ein Gesamtbild der weiteren mandäischen Gedanken= 25 welt, ohne im allgemeinen bie verschiedenen Stufen ftrikt zu sondern, vielmehr mit Bu= grundelegung ber Lichtkönigslehre. Den Übergang zur Schöpfung ber sichtbaren Welt bildet zunächst eine Selbstentfaltung des Lichtgottes in seinem Glanzäther. "Es geben aus von ihm fünf große Zweige. Der erste und größte ist das Licht, das über allen

20 Emanationen, Engeln, aufgegangen ist; der zweite ist der sanste Wind, der über ihnen weht, der britte ift die Sußigkeit der Stimme, mit der fie allesamt frohloden; der vierte bas Wort des Mundes ihrer aller, das fie aufrichtet und bekennt, das fünfte die Schön=

heit der Gestalt ührer aller, die sich immerfort vergrößert, wie Früchte an der Schne". Der Gesamtname für die zahllosen Aonen, welche von dem Urleben ausgehen, ist Uthrê, 35 Der Icheren. Gott heißt deshalb 3, 12 "Bater aller Uthrê", doch giebt es nach I, 10, 8ff. viele Klassen der obersten, den Lichtönig umgebenden Emanationen : "die Engel und Könige und Boten und Hyppostasen und Gestalten und Firmamente und Herrlichkeiten, Erben und Gebäude und Jordane und Bäume und der Glanz, der über ihnen ruht — diefe Engel und Könige haben vom Könige des Lichtes

40 ihren Ursprung" (I, 10, 8—21). Das Wesen des Urvaters ist aber bei seiner unermeß= lichen Erhabenheit auch den "Königen des Lichtes" unsaßbar; "sie sagen zu einander: "was ist der Name des großen Lichtes?" Und sie erklären: es giebt nichts von der Art eines Namens, und es giebt Keinen, der es mit einem Namen ehren könnte", I, 5, 4—6. So geht benn aus dem "erften Leben" weiterhin das "zweite Leben" hervor, הדירא הניאניא,

45 oft auch Jusamin, רושאמיין, genannt. Der name ift offenbar die aramäische Umformung eines hebräischen אָרָדָי Jahme (= Gott, im st. cstr. hier wie sonst gew. אָרָדָי) bes Himmels, cf. Beedoauiv (בְּבָל שְׁבְיוֹי) bei Sanchuniathon. Rächst biefem emaniert ber Lebensgeift, Manda d'hajjê, באברא דדרייא, eig. אינסט דאָג דאָ געוון Diefes ift, wie gesagt, der mandäische Mittler und Erlöser, und zwar in jeder der Beziehungen des Adyos

50 in der jüdisch-gnostischen Theologie, die wichtigste Gestalt im ganzen mandäischen Lehr= schiefteme, der Christus der Mandäer. Nur ein anderer, der gewöhnlichen gnostischen Ter= minologie mehr abäquater Ausdruck für dieselbe Figur muß von Haus aus die Bezeich= nung "Urmensch" oder "Erster Mensch", גאברא קארמאיא, gabra kadmaja (vgl. אָרָם), insan kadim أنسان قليم ber Rabbala, 'Adáµas ber ophitifchen Gnofis, ber جرحتر

55 des Mani nach dem Fihrist) gewesen sein, wird dann aber auf die wichtigste Erscheinungs= form des Manda in der sichtbaren Welt, den Hibil Ziva, übertragen, und 3. B. Kolasta S. 1 3. 11 neben bem "Leben" schlechthin und bem Manda de hajje als britte Perfon angerufen. — Das "zweite Leben" wollte fich über das "erfte Leben" erheben, bies gelang ihm jedoch nicht, und es wurde zur Strafe aus der Welt bes reinen Aethers

ausgestoßen und in die Welt des geringeren Lichtes versetzt, welche von der oberen Lichtwelt durch die Aufer Licht die Kaussen eine Kachten und die The Kaussen eine Kachten und die Kaussen eine Kachten und die Kaussen und gelehrt, daß nur Hibil, sitil und Anôs (Die Kaussen und gelehrt, daß nur Hibil, gewöhnlich der Glanzvolle, die Kaussen und gelehrt, wie von die ber die Kaussen, wird auch gelehrt, wie von die ber Manda d'h., biefelbe Thätigkeit, wie von diefem, wird von ihm prädiziert, er wird mit ihm überhaupt verwechselt. Ift Manda der Chriftus, so ist Hibil der Jesus Chriftus der Mandaer.

us dem zweiten Leben emanieren weitere "Göhne", der letzte genannt "Drittes Leben", κατατά, de and 
Unter dem Abatur war anfangs nur eine ungeheure Leere und ganz unten in der b. i. Chaosjohn, ber Ophiten genau entsprechend. Er erhält von seinem Bater den Auftrag, die Erde und die Menschen zu bilden. Er thut bies nach einigen Stellen allein, nach anderen im Bereine mit den bösen Dämonen, besonders den sieben Planetengeistern (lesteres wie bei Mani). Gerade über bie Weltbilbung burch Ptahil und das gerein= 85 liegteres wir der Vlani). Gerave uver die Vleitviloung durch Planil und das herem= 85 wirken der Dämonen giebt es mehrere höchst verworrene und einander widersprechende Berichte; s. Brandt, Mand. Rel. S. 48—55: "Die Verwirrung der mandäischen Theo-logie". Nach Theodor dar Choni ed. Vognon S. 154 und 155 erhält Petähil von seinem Bater "Abitur" den Auftrag zur Weltbildung, entledigt sich dessen aber nicht zu Abiturs Zufriedenheit und wird von letzterem gesangen gesetzt bis an das Ende der 40 Welt, dis zur Auserstehung der Toten und dem Gerichtstage, "bis der Messins fommt und die Erlösung". "Er richtete den Himmel in die Hölfen und finante ihn aus, und verdich-tete die (flüssige). Erde um Krehtreise und keufte sie seit (Sich – schler 1.52." tete bie (fluffige) Erbe zum Erbfreife und ftellte fie fest (Sidr. rabb. I, 13, 7. 8)." Ebenso erschafft er Abam und Eva, vermochte aber nicht, ihnen eine aufrechte Stellung zu geben, weil der Geist (Lebenshauch) ihm fehlte. Da erhielten Hibil, Schitil und 45 Anos vom "Ersten Leben" ben Auftrag, einzugreifen. Sie brachten ben von Mana Rabba felbst geholten Geist und flößten ihn dem Menschen ein, damit dieser nicht den P'tahil als feinen Schöpfer verehren folle. Hibil Ziva erteilt auf Anweisung des böchsten Gottes dem Abam und der Eba Belehrung "über den großen König des Lichtes", dessen Stärke groß, der ohne Grenze und Zahl ist, über die Lichtnaturen, die der Vergänglichkeit so nicht unterworfen sind" u. s. w. I, 13, 18 ff. Er gebietet den ersten Menschen: nehmt ein Weib und schließt die Ehe, damit von euch die Welt belebt wird; doch wenn ihr euch euren Weibern genähert habt, so wascht euch mit Basser verber werde, bud "I, 14, 3 ff. — P'tählt wird darauf, weil er die Macht über die Protoplasten verloren, von seinem Bater Abatur aus der Lichtwelt verstoßen und ihm unterhalb verselben sein Blatz angetwiesen, 55 wo er bis zum Tage des Weltgerichts bleiben muß. Dann wird ihn Hibil Ziva erheben, taufen, zum Könige ber Uthre machen und göttlich verehren laffen.

Die Unterwelt wird eingehend beschrieben in dem Traktat 8 des Rechten Ginza S. 133 bis 173 ed. Petermann, übersett von Brandt, "Mand. Schriften ... übers. und erläutert" S. 137 ff. Sie besteht also aus 4 Vorhöllen und 3 eigentlichen Höllen. In jeder der Vorhöllen 60

thront ein Herrscherpaar. Die erste ift die Welt des Zartaj und Zartanaj die zweite bie von Hag und Mag (jebenfalls Gog und Magog, bei ben Muhammedanern Jägug und Magug), bie britte die von Gaf und Gafan, bie vierte von Anatan und Kin. Dann erst kommt das eigentliche Reich der Finsternis, geteilt in drei übereinanderliegende Stock-5 werke, in deren jedem ein greifer König einsam thront. Sie heißen S'dum, der "Krieger", Enkel der Finsternis, Giv, "der Große" und in der untersten Hölle Krun oder Karkum, der älteste und mächtigste von allen; sein gewöhnliches Epitheton ist "der große Fleischberg", Sin ben Borhöllen ift noch schmutziges, schlammiges Waffer, in ber Eigentlichen nis". In ben Borhöllen ist noch schmutziges, schlammiges Waffer, in ber eigentlichen 10 Hölle hört auch bieses auf, im Bereiche bes Krun ist nur Asche, Staub, Leere. Krun jelbst ist "ohne Knochen ber Asche ähnlich". Brennendes Feuer erfullt biese Regionen, und in schutzen auch im Bereiche schlachen bes liefer Begionen, und biese krun ist mit und biese feuer und in den Borhöllen wie in den Höllen, aber es ist nicht das leuchtende, wohlthätige, fon= dern nur das verzehrende Feuer (wie bei Mani dieses unter den Elementen des Urteufels genannt wird). In diese Gebiete "der drei Känige, die das Feuer nicht verzehrt, den Ort, 15 wo statt Wassers Asche, den Ort, der vor Glut nach Wasser dürstet, den Ort, den voll= kommenen Sitz der Finsternis, der von keinem der Sterblichen bebaut ist", stieg Hibil Ziva, mit der Kraft des Mana rabba ausgerüsstet, wie bei Mani der Urmensch mit den Elementen des Lichtkönigs bekleidet ist, herad. Sein helfender Begleiter heißt Råzå Rabbå. Nach längerem Verweilen in jeder der Vorhöllen, wo er seine Dlacht entfaltet, durch= 20 schreitet er die Thore der eigentlichen Hölle und langt schließlich, von den beiden ersten Höllenkönigen immer tiefer gewiesen, bei Karkum an. Diesen zwingt er, nachdem er sich von ihm ohne Schaben bis zur hälfte feiner Gestalt hat verschlingen laffen, bie Ubermacht bes Lichtgottes Mana rabba anzuerkennen und nötigt ihm das böchste Geheimnis, ben verborgenen Namen der Finsternis, ab. Mit diesem als Vollmacht des obersten Höllen= 25 fürsten ausgerüftet, burchzieht er nun aufsteigend nochmals die Höllenräume, nimmt den herrichern alle Gewalt, entreißt alle Gebeimniffe und verschließt die Thore der einzelnen Regionen. über ben Borhöllen ift die Wohnstätte ber Ruha, rrrn, ber gewaltigen Teufelin, Tochter ber Kin, ber Herrscherin ber vierten Borhölle. Hibil Ziva hatte sie durch 20 Lift herausgebracht und von der Unterwelt abgeschlossen. Nirgends zeigt sich die christen=

feindliche Ausprägung der Mandäerlehre deutlicher als hier in dem Charafter der Ruha. Sie ist von Haus aus eben das sprische Aufriche Aufrichen, der heilige Geist, Gen I, 2 weltschaffende Kraft, aber die Mandäer benennen mit diesem Ausdrucke der sprischen Kirche für die dritte Verson der Trinität den Muttergeist des Betruges, der Lüge, der Gaukelei

- 35 und Giftmischerei, ber Hurerei. Sie entspricht der Hawwa (Eba) in der manichäischen Rosmogonie. Ein anderer Name der Ruha ist Namrûs, über bessen Hortunst i. oben. Die Ruha ist die Mutter des Ur, 71%, des fürchterlichsten aller Teufel; dies ist das personisizierte Höllenelement, das verzehrende Feuer, was auch der Name (71%, Feuer) debeutet. Er entspricht dem Urteufel (Idlis kadim im Fihrist) des Mani. Wie diefer
- eo wollte Ur bie Lichtwelten voll Wut und Übermut stürmen. In GD 134 heißt die angreifende böse Macht, gegen die Mana R. den Hibil aussendet, nur "ein Daiwa" d. i. Dämon aus Sinjawis, dem unteren Lande des Dunkels, s. oben; nach Brandt, Mand. Schr. S. 138 A. 1 viell. Serendid, Ceylon, als der Name des äußersten Südens, wo nach dem 26. Traktate das "Schwarze Wasser" lagert. Dieses Thun wird gewöhnlich
- nach dem 26. Traktate das "Schwarze Baffer" lagert. Dieses Thun wird gewöhnlich 45 also den Ur beigelegt. Er stürmte an, aber Hibil Ziva warf ihn gefeffelt auf das "schwarze Baffer" und umgab ihn mit 7 eisernen und 7 goldenen Mauern. Während P'tahil mit der Bildung der Erde und des Menschen beschäftigt war, gebar die Ruha von ihrem Sohne Ur zuerst 7, dann 12 und zulets 5 Söhne. Alle diese 24 versetze P'tahil (wie die Archonten bei Mani) an den Himmel, die 7 ersten find die 7 Planeten,
- 50 welche unter bie 7 Himmel verteilt worden, die 12 folgenden sind die 12 Zeichen des Tierfreises, die 5 letzten sind bis jetzt nicht zu deuten. Die Namen der 7 Planeten sind nach I, 51: 1. die Sonne, auch II II, Kadus, Adunaj d. i. der zum bösen Wesen ge= stempelte Gott des Alten Testaments keine der Adwraios der Ophiten; 2. Benus, Ruha d'kudsa (der heil. Geist), auch Estera (d. i. die chald.-dabylon. Istar), Lidat
- 55 und Amamet (Libat aus dilbat, ein Epitheton ber Ištar; zu Amamet cf. Humâma, ber Name ber finsteren Weltscele bei Mani nach bem Fihrist und die babylon. Ti'âmat, bas Chaos) genannt; 3. Mertur, Enbu; auch "ber falsche Messinä daggålå, b. i. Jesus; 4. Mond, Sin; 5. Saturn, Kêwân; 6. Jupiter, Bîl; 7. Mars, Nirig. Die fünf letzten Namen sind betannte babylonische Götternamen, hier underändert erhalten,

bis auf Nirig, was das verkurzte Nirgal. Die Sonne ift der Herr der Planetengeister und steht deshalb in der Mitte von ihnen, im vierten Himmel. Bestimmt vom Welt-schöpfer, dem Menschen zu dienen, suchen sie ihm dagegen durch Versührung nur Böses au bereiten und find die Ursachen alles Bösen wie alles Unheils auf der Erde. Die 7 Planeten haben ihre Stationen, NRAMRAND, Mataratha, in die sie sich begeben, wenn 5 fie ihren Lauf am himmel vollendet. Diefe Blanetenstätten ruhen, gleich der Erde und einer zweiten Welt diefer zunächst gegen Norden, auf Ambosen, die von Hibil Ziva auf ben Bauch des bewältigten Ur gelegt find; ebenso wie nach der Lehre Manis die Erde auf den Schultern des "Schulterträgers" Ωμοφόρος ruht, und von einem "Slanzhalter", Splenditenens, von oben in ber Schwebe gehalten wirb. 10

Den himmel benten fich bie heutigen Mandaer als gebildet aus bem reinften, flarften Baffer, bas aber zugleich fo fest ift, daß tein Diamant es burchschneiden tann. Auf biefem Baffer fchiffen die Blaneten und bie anderen Sterne umber. Alle fund als boje Dämonen ihrem Wesen nach dunkel, werden aber durcht leuchtende Strahlenkreuze von Engeln erhellt. Wegen der Klarkeit der Firmamente kann man durch alle stehen bis 15 zum Polarstern hindurchsehen. Letzterer ist die Centralsonne, um welche sich alle übrigen Sterne drehen, und daher der Ort, nach welchem sich die Mandäer beim Gebete wenden, ihre Kibla. Ein Strahlenkreuz von unzähligen Juwelen tragend, steht der Stern vor dem Ihore des Abatur, an der Pforte der Lichtwelten, 12000 Parasangen über der Himmelstuppel.

Die Erbe wird als runde, nach Süden zu mehr abwärts gesenkte Scheibe gedacht, bie auf drei Seiten von einem großen Meere umgeben ift. Im Norden ift ein hoher, aus lauter Türkisen bestehender Berg, deffen Widerschein die blaue Farbe des Himmels betwirkt. Hinter diesem Berge erstrecht sich die Welt der Seligen, eine Art niederes Parabies, bewohnt von den Agyptern, welche einst mit Pharao im Roten Meere nicht unter 25 gegangen find, sonbern gerettet wurden. Sie gelten als Borfahren ber Mandaer, Pharao ist ein mandäischer Hoherpriefter und König gewesen. Alle diese Berdrehungen aus christenfeindlicher Tendenz, die sich auch auf das Alte Testament erstreckt. Das große Meer, welches beide Welten umgiebt, wird daher weiter im Anschluß an die Bezeichnung im Buche Erobus Jamma rabba d'süf genannt, b. i. urspr. "Schilfmeer", von ben Mand. 20 aber als "Meer ber Grenze, bes Endes", verstanden.

Der Mensch besteht aus brei Teilen, dem Körper, pagra, der tierischen Seele  $(\psi v \chi \eta)$  ruha, und der himmlischen Seele, die von Mana rabba gespendet wurde, nĕšemtâ.

Die Gesamtbauer bes Bestandes unserer Erde ist auf 480 000 Jahre bestimmt und 25 zerfällt in 7 Epochen, in deren jeder ein Planet herrscht. Das Menschengeschlecht hat nach dem Sidra rabba, letter Traktat, genannt "das Königsbuch" GD, S. 378—395, bereits dreimal eine völlige Vertilgung dis auf Ein Menschenpaar erlitten durch Wasser, Feuer, Schwert, Peft. Bis auf Noah (Nu) waren 466 000 Jahre vergangen. Dann traten mehrere falsche Propheten auf. Der erste Prophet war Abrahim, welcher 6000 40 Jahre nach Noah, als die Sonne das Regiment über die Erde hatte, auftrat, ein Diener des Adunaj, der Sonne. Dann folgte Mischâ, Mose. Zu defien Zeit waren die Ägypter im Besitze der wahren Religion. Nach ihm kam Schlimun (Salomo) bar Da-vith, dem die Dämonen dienstbar waren. Der dritte falsche Prophet ist Jischu Mesiha, ein Zauberer, der Blanet Mercur, daher auch Enbu Messiha. 42 Jahre früher als er 45 unter dem Könige Pontius Pilatus war der einzige wahre Prophet Juhana Bar Z'karja, auch mit der islamischen Form Jahja genannt, erschienen. Seine Mutter heißt bei ben Dl. Enischbai (Elisabeth); die Geburtsgeschichte wird phantastisch-wunderbar auseinander getreten. Bu Jahja tam, Demut heuchelnd, ber Messias; Jahja ließ sich täuschen und taufte ihn. J. ist eine Infarnation des Hiddl Ziwa, welcher letztere ichon zu Nu's so Beiten den Undußfertigen gepredigt hatte; nach vollbrachter Milfion kehrt daher Jahja, mit Licht bekleidet, ins Lichtreich zurück. Zugleich mit dem Melfias und Johannes dem Täufer war Andes Uthra, der jüngere Bruder des Hiddl Ziva, vom Himmel herab-gesandt auf die Erde. Er ließ sich von Jahja taufen und wirkte als Bunderthäter, heilte Krantheiten, erwedte Tote; den falfchen Melflas brachte er durch seine Antlage zum Kreuzes= 55 tobe, verfündigte die wahre Religion und fandte vor feiner Rudtehr in die Lichtwelten 360 Propheten aus, um feine Lehre ju verbreiten.

Die Stadt Jerufalem, bie einst auf Befehl des Adunaj erbaut worden war, von ben Mandäern Uraschlam, d. i. "ber Teufel Ur hat vollendet", genannt, vernichtete Anusch und gerftreute die Juden in alle Weltgegenden. Bas die Mandaer den Chriften 60

und ihrem Propheten, dem Mefsias besonders vorwerfen, ist das Fasten, das ehelose Leben und unnütze Astese. Charakteristisch für ihren Christenhaß ist die Stelle des "Buches des Johannes bei Stäudlin, Beiträge zur Geschichte der Sittenlehre, V, S. 43: "Hütet euch vor dem Gott-Zimmermann! Dem Zimmermann (naggara) gebührt die Art, aber 5 kein Weihrauch!". 240 Jahre nach dem Auftreten des Lügenmessias waren sämtliche Mandäer von der Erde ausgerottet, es kamen deshalb ihrer 60 000 aus der Welt des Bharao, und ihr Oberpriester nahm seinen Sits in Damaskus. Dort in der Kuppel der Umajjaden-Moschee, glauben die Mandäer, sein ihre heiligen Schriften verborgen.

Der letzte falsche Prophet, nach welchem keiner mehr kommen wird, ist Muhammed, 10 von den Mandäern M'hamad oder Ahmat dar Bisdat genannt, mit dem Beinamen אסאדורא, ber Verkehrer" GD S. 29 ff. In deffen und des Chalisen Ali Umgebung weilte Anus und verhinderte beide an Feindseligkeiten gegen die Gläubigen. Unter den Abbassiden wollen die Mandäer in Babylonien 400 Gotteshäuser gehabt haben, während ihr Oberhaupt in Bagdad residerte. Dann wurden sie versolat, ühre Heiligtumer zerstört

ihr Oberhaupt in Bagdad residerte. Dann wurden sie versolgt, ihre Heiligtümer zerstört 15 und die Glaubensgenossen genötigt, sich nach Ammära bei Wässt am Tigris und dann noch weiter sübwärts nach Chuzistan zurückzuziehen. 4—5000 Jahre nach Ahmat wird die ganze Menscheit durch einen gewaltigen Sturm von neuem vernichtet, die Erde aber durch ein neues Menschenpaar aus der Oberwelt von neuem bevölkert, dessen. Dann wird Ur

20 die Erde mit famt den mittleren Oberwelten verschlingen, hierauf, zerplatzend, in den Ab= grund der Finsternis stürzen und mit allen Welten und Mächten der Finsternis vergehen. Das Weltall wird von da ab nur Eine Lichtwelt sein, die etwig dauert. Wir gehen über zur Beschreibung des religiösen Lebens der Mandäer und be=

ginnen mit ben Festen.

25 Die Mandäer halten wie die Christen im Gegensatz zu dem Sabbat der Juden den Sonntag heilig. Er heißt bei ihnen אמערשא⊂א habesaba, syr. hadbesabda. 3. B. GD 288, 9, wo es heißt, daß wie das Leben älter אשעישייף ist als der Tod, das Licht älter als die Finsternis und der Tag älter als die Nacht, so ist der Sonntag älter als der Sabbat אישרשי. Er wird durch Enthaltung von aller Arbeit und durch Gottesdienst,

so bei dem die Priester aus den heil. Schriften vorlesen, geseiert. Außerdem ist nach den neueren Reisenden Betermann 1. c. Bd II S. 459 und Siouffi S. 143 der Donnerstag dem Hibil Ziwa geweiht (ähnlich wie bei den Persern 3. B. der Mittwoch dem Mithra heilig war und sonst jeder Wochentag seinen Gott hatte).

Andere Festzeiten werden zwar im Ginza nicht erwähnt, sind aber von Betermann so (II, 460 ff.) und Siouffi (S. 100 ff.) einstimmig bezeugt und müssen also doch wohl schon von länger her in Ubung sein. Im Ginza wird, worauf Brandt MR S. 90 ausmerksam macht, nur einmal GD 228, 7 ff. des Neujahrstages ארדירוא דיארירוא gedacht und davor gewarnt, an ihm Wasser aus einem fließenden Wasser ("einem Jordan" corcers, bon ihm zu trinken und damit sein Gesicht zu bestreichen Sordan"

20 benn "jeber naforäische Mann, ber das thue, werde ein Anteil ber Ruhä und ein A. bes Messhä sein und die Siebener in seinem Anteil gefunden werden". Der Grund dieses Verbotes ist nach Beterm. II, 460 Brandt MR S. 909 A. 1 ber, daß am Neu= jahrstage die das Basser hütenden Engel zur Teilnahme an der Feier des "großen Festes des Pira rabba und des Mana r." in die Lichtwelt aufgestiegen sind ward die versichen Berber die Burde und die Kännen Unschlasser und die Lichtwelt aufgestiegen sind und dasser die

45 Ruha und die bösen Mächte die hüterlose Welt beherrschen; beshalb dürfen die Mandäer an dem Tage überhaupt nicht aus dem Hause und bes. nicht an das Wasser gehen. Außerdem also bezeugen Pet. und Souffi nach eigener Erkundigung folgende Feste:

1. Naurûz rabbâ (אוררו רבא, bas "Große Reujahrsfeft" (perf. נאררוז רבא), beginnenb

am ersten Tage bes ersten Wintermonats, 6 Tage ober mit Einschluß bes letten Tages 50 bes alten Jahres, ber nach Siouffi ein fest für sich bildet, 7 Tage dauernd. Die Priester und Gelehrten unter ben Mandäern schlagen am ersten Tage die aftrologischen Bücher nach, um den Berlauf des solgenden Jahres, namentlich ob es ein fruchtbares ober ein trockenes sein wird, voraus zu ersahren. Ganz deutlich zeigen sich hier wohlerhaltene alte babylonische, heidnische Gebräuche. Man denke an das babylonische Reujahrssfest, an 55 welchem die Götter ihre Versammlung mit einem Festmahle (puhru) hielten, um die "Lose" für die Geschick der Menschen im kommenden Jahre zu ziehen, wahrscheinlich das alte mythologische Original des jüdischen Purim, vgl. 28. Erbt, Die Burimfage in der Bibel, Berlin 1900, S. 68 ff. 2. Das mand. himmelfahrtssfest, Dehwa h'nina, worden zur Feier ber Rücktehr bes Hibil Ziwä aus dem Bereiche der Finsternis in sein Lichtreich; dauert 5 Tage und beginnt am 18. des ersten Frühlingsmonats. 3. Das fünstägige große Tauffelt, das Hauptfest der Mandäer, an den 5 Schalttagen, welche nach dem zweiten Sommermonate in den Kalender eingesügt werden. Der Name ist nach Siouffi

au fprechen Pantscha, vom perfijchen تلجي b. i. "Fünfzeit" auch تعدي ge= 5

fprochen. Während diefer Tage müssen sich alle Mandäer, Männer wie Weiber, täglich dreimal, bor jeder Mahlzeit, im Flusse baden und sich ganz weiß kleiden. Der erste Tag des P. ist nach Sioutsi dem Andš Utra, der vierte dem Nedät Rabdä geweiht. Die beiden übrigen Feste sind 4. das Dehwâ dedaimânâ, ארידייגאגיא, zu Ehren eines der 360 Uthra's, der aber im G. und sonst vorsommt, Namens Daimânâ, eintägig 10 am ersten des elsten Monats, des zweiten Herbstumonats. Brandt vergleicht zu dem Namen das altperschehren (awestischen mäna "Wohnung", was bekanntlich auch in garonmâna "Garotman", N. für die Wohnung des Ahuramazda, vorsommt; aber dies Iann doch nicht demäna, mit d, gesprochen worden sein. Ich möchte eher an das entlehnte diwân denken; w und m gehen sehr oft, z. B. auch im Babylonischen, ineinander 15 über. 5. das eintägige Fest am ersten Tage des fünsten Monats, des zweiten Frühlingsmonats, zur Erinnerung an die im Noten Meere untergegangenen Ägypter des Pharao. Der mand. Name ist Nares in Roten Meere untergegangenen Ägypter des Pharao. Der mand. Name ist Nares (Sarows), Kanschê zahlâ.

Tage des Jahres, ארשריא זאדילא, Kanschê zahlâ. Das mandaifde Jahr (ארשרי), Kanschê zahlâ. Das mandaifde Jahr (ארשרי) ift ein Sonnenjahr, verteilt in 12 Monate von je 20 30 Tagen, dazu die 5 Schalttage zwijchen dem 8. und 9. Monat, also zusammen 365 Tage. Die Monate (ארדי), jahrâ) werden auf dreifache Weise benannt. Einmal als der erste, zweite, letzte Monat des Winters, Frühjahrs, Sommers, herbstes, z. B. der erste Frühlingsmonat, Jahrâ awwal d'dahâr; der bestimmende Zusat ist meist persiste. Zweitens gebraucht man die alten dablon.=jüdischen Namen, Nisân, Ijar, Sivan u. s. v. Drittens benennt man die Monate nach den Bildern des Tiertreises, jedoch ohne daß deren Zeit mit der abenbländischen übereinstimmt; z. B. heißt der erste Frühlingsmonat Nisân auch Embrâ, האברשי, d. i. Widder. Die 7 Tage der Woche (haftâ, אברשי, persisch Swites) find jeder einem Planeten geweiht. Der erste Tag, der Tag der Sonne, ist eben ber vorher besprochene Haddésaba, האברשאבין.

Das Gebet heißt mandaisch Butha ברוא (für ארבירה), tušbehta הארבירה (fyr. tešbohta), auch ארבירה rahms, eig. Gnadengesuch. GD 14 wird geboten: "lehre sie Bittgebet und Lobpreis, daß sie aufliehen und den Herrn aller Welten preisen dreimal am Tage und zweimal in der Nacht"; also wie die Muslime. Dagegen wird 300, 2 gesagt: . . nicht sollen sie es beten och och och och och och och aus so der Zeit, da er (der dazu bestellte "Mann" GD 222, 4, der die Strahlen zurückhält) die Gebete verbirgt (d. h. nicht zum Lichtort emporsteigen läßt, sondern sie zurückhält), denn sonst müssen die Gebete im Haus des Abatur verweilen, die das die große Pforte des Abatur geösset wird und sie in das "Haus des Lebens gelangen können". Allo gebetet foll nach dem Ginza überhaupt nur werden, wenn Helligkeit herricht, also beim Aussiten au vom Schlase, sobald es hell ist; und am Abend (North 222, 3) "so lange als die Strahlen stehen".

und die in Trauer und Klagen dasiten ... GS (links) S. 35 und 3. 9 ff. ist verwerflich, die Fastenüber kommen in die Matarta (das Gefängnis, der Strafort) den Ruha.

Dagegen bezeugt Siouffi (S. 103 ff.), daß die M. zwar kein wirkliches Faften (le jeune naturel est defendu chez les Soubbas) halten, aber sie haben einige Bause 5 zeiten ™ Měbattal (gesprochen nach S. Mbottol etymol. "was zur Ruhe gesett ist", "seitenb") genannt, an benen die Briester nicht schlachten und zum Teil überhaupt kein Fleisch genossen werden darf, von verschiedener Dauer, von je 1 Tag bis zu 14 Tagen.

Speisegeset, Berboten ift nach GD 18, 3 ff. bas Effen von Blut ber Tiere,

= chalb. خانوين חניהא), "ben wird man mit Sägen bes böfen Feindes جراحظه عور عليه عنه عدم عليه عنه عدم المعالي عدم المعالي عدم المعالي عدم المعالي عدم المعالي المعالي عدم المعالي عدم المعالي المعالي عدم المعالي (معالي معالي المعالي 
jägen". Ja noch jett darf der Mandäer nach Siouffi 115 mit Fremden nicht zufammen speifen, und auf der Reife des fremden Landes Brot und Butter nicht effen. Allso nur 20 Geschlachtetes, was zuvor abgewaschen und nacher gesocht ist und über welches das Tischgebet (im Namen des Lebens und im Namen des Manda di H., Siouffi S. 86) gesprochen ist, darf gegessen werden. Aber auch gesaufte Eswaren, "die ihr heimbringt von Märkten und Straßen, die spült mit Wasser ab und est", also auch dier schon an den Objekten ein Bollzug der "Laufe", des beherrschenden Sakraments der Mandäer. Unter den Gaben zu ber Natur ist aber im übrigen kein Unterschied zwischen Rein und Unrein zu machen: GD 248, 2, "alle Früchte und Werke, die Petähil gemacht hat, hat er für Adam geschaften; essen in dieser Wanden in die Berte, die Petähil gemacht hat, hat er für Adam geschaften; ess männlichen und gebt Almosen der Früchte . . . und Bögel und Fische im Meere, des männlichen und bes weiblichen, die Petähil für ihn gemacht hat. — Eine 20 Abwaschung mit Wasser und Reinigung (רורא הווא אברים נות אברים 14, 3) ist auch vorgeschrieben nach der ehelichen Beiwohnung GD 14, 3; wer dies unterläßt, "wird sich im Bauche des Liwjathan wieder finden" «

Bon eigentlichen Rultusceremonien haben bie Mandäer folgende. Junächst bie brei Hauptsatramente: 1. Die Tause אמאבררוא Masbuthâ; 2. bas ber christlichen Euchabristie entsprechende Pehta רושים mit bem Mambuhâ האצבררוא: 3. bas Kuštâ mit bem Laustâ לארפא. Die Tause ist bas allerwichtigste und bas ganze Leben beherrschende Satrament, und ist mit ber Kommunion (mit Pehtâ und Mambuhâ) berbunden. Alls eine Art Satramente können ferner betrachtet werden das Salben mit Öl wisâ (von Sie Tauung, die Priesterweihe und das Leichenbegängnis und gewisser-

to maßen als Vorbereitung auf legteres die Seelenmeffe Masiktâ (אסיקרו האסיקרו), bas Aufsteigen", von סכק, bei Siouffi Massakhto ausgesprochen). Die Taufe ift (GD 18, 13) "das Zeichen des lebenden Waffers, durch das ihr aufsteigt zum Lichtort"; sie ist das Rennzeichen der Bugehörigkeit zum "Geschlechte des Lebens", שורכא דהריא שורים der Rechtgläubigen auf Erben und im Jenseits am Orte des Lichtes". Noch nicht getaufte

45 Kinder gelten nicht für zur mandäischen Gemeinde gehörig. — Bollzogen darf die Taufe nur werden in "lebendem Wasser", d. h. in Flüssen und Bächen, nicht nach christlicher Praris "mit abgeschnittenem Wasser" GD 57, 1 בבירא פסרקיי GD 226, 5 ein Wasser in die Erde graben und Wasser aus dem Jordan stehlen ... und über den Hieligenen den Namen des Mesika nennen", wird scharf polemisiert,

50 fie wird GD 362, 1 bie Taufe ber Schande genannt, מאביררוא דדריזוא בואבעידורטא mit absichtlicher Bermeidung des heiligen Wortes masbutha und Verwendung des als Fremdwort angeschenen t. t. der spr.-christl. Kirche ma'moditha (כבבים). Die Taufe wirkt bei den Gemeindealiedern Vergehung der Sichnen GD 17. Die Taufe ist auch in der Lichtmelt

Gemeinbegliedern Vergebung der Sünden GD 17. Die Taufe ist auch in der Lichtwelt tiblich; nach GD 166, 9 sagt Hidil Ziwâ: "mein Vater legte mir selbst, dem Hidil Ja-55 war, die Hand auf, er der mich emporsteigen ließ (sc. aus dem Tauswassensen) Namen Jawar; und nach 17, 20 ff., einer der wichtigsten, grundlegenden Stellen im G. über die Tause, werden in den Lichtwelten alle Vollommenen (Salmânâs) und Gläubigen Mandäer

getauft. Die mandäische Tause besteht in völliger Untertauchung. In ber Tauspragis find nun näher zu unterscheiden die Selbsttause, sodann die Tause durch den Priester nach dem Vorbilde des GD 191, 1 ff. geschlicherten Verschrens Johannis des Täusers, der ursprünglich mit seinem Priesterstade, margnä, Wasser auf die Eingetauchten herabfließen ließ, dann aber diesen in der Linken behielt und zum Tausen die rechte Hand gestrauchte, wie auch im Kolasta ed. Euting fol. 10 vorgeschrieben ist, was nach Beterm. und Siousse die heute gesicht wird; endlich die Rindertause, welche grundsählich an dem Kinde, sodald es den Alt vertragen kann, vollzogen werden soll, jest wegen der Geschr für Leben und Gesundheit erst nach einigen Monaten die zu einem Jahre und wenn irgend möglich zur Sommerszeit vollzogen wird. Die Tause wird durch beie Unter- 10 tauchungen vollzogen. Bei der Tausse durch den Priester streicht dieser dagu noch (Verschrift des Kolastâ) dem Täuslinge vermal Wasser über die Stirn und "zeichnet" (Verb. END") ihn damit; hierauf tritt der Täussing aus dem Wasser, wird vom Priester mit bem Rauchtag beräuchert und dann über die Stirn mit Sesan breimal bestrichen (Berb. NUT-). Räheres über die Tauspragis, wie die Stirn mit Sesan bestmal bestrichen (Berb. NUT-).

Hier sei nur noch folgendes hervorgehoben. Die Taufe der Erwachsenen erfolgt befonders in einer großen Zahl von Fällen, wo es sich um eine Weihe oder eine Sühne handelt, so an allen Sonntagen und Festen; nach der Rücktehr von der Reise in ein fremdes Land; nach der Berührung eines Leichnams; wenn der Mandäer von einer 20 Schlange oder einem wilden Tiere gebissen worden ist; wenn er einen Vogel durch einen Schlag gelötet; wenn der Priester beim Tausen oder Opfern eine ber vorgeschriebenen Formalitäten verletzt hat u. s. w. Eine besondere Urt der Tausse ist bie bloße Besprengungstause, welche einer größeren Zahl von Gläubigen auf einmal, aber nur während des fünftägigen Tausses, erteilt wird.

Die Mandaer haben ferner auch eine Art von "Euchariftie", die meist mit der

Taufe verbunden ift. Ihre beiden Bestandteile find عربتاته Pehta (formell = for. مراهد aber spnonym mit hebr. אים "Bissen", "Stückhen"), was die Hostie bezeichnet, und Mam-buha איבוברדי gleich fpr. mabbusa, ein Sprudel, Quelle, hier Rame des dazu getrun= tenen Bassers. Der Zweck des R.-M. ist, den Empfänger durch Mitteilung besonderer 30 Rräfte zu heiligen. Vorbedingungen find : getauft fein, einen guten Ruf befigen und nie von freien Studen den mandäischen Glauben verleugnet haben. Die Eucharistie, Brot und Wein, wird gewöhnlich an den Festen genommen. Über die Zubereitung der Hossien wissen wir folgendes. Die Hossien werden aus fein gemahlenem Weizenmehl bereitet, welches zwei Priester, die es gemahlen, ohne Zuthat von Salz oder Säuerung zu einem 25 Teige Ineten, den sie dann, in ganz dünne Scheiben geteilt, in einem neuen Ofen backen. Das Gebackene wird in Ueine, runde Stücke geschnitten und viese unter Gebeten in fryftallene Flaschen gesammelt, bie dann im Hause der Briefter aufbewahrt werden. Diefe Hoftien gelten für das Himmelsbrot der Bewohner der Lichtwelt. Der Empfänger, dem ber Briefter die Hoftie in den Mund führt, darf diefelbe nicht mit den Fingern berühren, 40 weil fie sonft alle Kraft verliert und zu gewöhnlichem Brote wird. Nach Kolasta 19, 17 (Unweisung an den Priefter) hat der Priefter das Pehta in das Mambuha zu tauchen נאין דורשי tauche ein, gleichfam "taufe"). Gespendet wird das M. vom Briester nach dem Rol. fol. 10 entweder (3. 11) in Form "von drei Handvoll Wassers מו חולאת הוושרא כניא בירא מו ben Worten : "trinke und sei geheilt und gefestigt, ber Name bes Lebens und ber Name 45 bes Mand. de H. ift genannt über dir", oder nach 3. 28 (derfelben Seite) aus einer Schale Macht und füllt und jedem, ber am Ufer fteht, giebt. Betermann fab feiner Zeit, wie ber Priefter bas Baffer aus einem Fläschchen in eine kleine Schale gog und bem Täufling mit ben Worten: "trint beine Mambuha" überreichte; also der alte naturalistische Brauch, mit bloßem Baffer, hier etwas 50 zunftmäßig verfeinert.

Ein eigentümlicher in den heil. Terten vorkommender Brauch ist das Kusta, d. i. "Treue", fides, *הנסרוב*, vollständig: das Hinstreden, d. h. Darbieten, Darreichen des Kusta. Gemeint ist eine feierliche Art des Handgebens, in der Regel mit der Tausf= ceremonie verbunden. Der Priester soll nach dem Kolasta den Täuslingen Kusta reichen 55 bei was nach Ginza D 285 ult. auch die Laien am Sonntage thun sollen. Auch die Gewaltigen des Himmels thun dies miteinander, wie Manda de Hajje GD 72, 20, Kusta "nimmt" (כושרו ausstreden mit Eren bas Berbum בשארון "rechte Mandäer

Hand" verbunden ift, wie 223, 14 "die Hand Ers strecken sie miteinander nicht aus", jo ist ber Sinn des Gebrauches deutlich. Kusta ist ber Handschlag der Treue, der die Beteiligten eng verbindet, denn nach GD 18, 10 "Fleischesbrücher מדימ vers gehen, aber Kusta - Brüber אהדיא ד כוששא find beftändig". 3ch möchte zur Rlarftellung

- 5 bes Sinnes biefes mandäischen gandegebens an einen verwandten, urfprünglich bamit ibentischen manichäischen Brauch erinnern. Nämlich nach einer Mitteilung der alten griechischen Quelle in den Acta Archelai cap. VII (Bericht des Turbo, ed. Routh S. 50. 51) hat ber bem bedrängten "Urmenschen" gegen die Teufel zu hilfe gesandte Lebensgeist, zu jenem hinabgesteigen, ihm "die Rechte gegeben", und ihn aus dem Duntel in die Höche gebracht,
- bindögestiegen, im "die Nechte gegeven", und im aus dem Lunter in die Dobe gebraut,
  10 fonst wäre ber Urmensch längst in schwere Geschr geraten; "bestwegen geben die Manichäer, wenn sie sich begegnen, einander die Rechte, zum Zeichen, daß sie von der Finsternis erlöst sind". Durch Betrachtung dieses manichäischen Brauches wird nun auch ber Sinn des mandäischen, mit dem Kusta steis verbundenen Laufa «Taubes wird nun auch der Geben und nehmen") klargestellt; Belegstellen sind GD 20, 4; 257, 21, Kolasta 15 18, 31. Laufa bedeutet, da B. Did eng verwandt ist mit Die und dies betanntlich "verbinden, berbunden sein" ist, eben einsach "Berbindungs", "Berbindungs-keitbertichett" beschwert der und einstellt und Prande MP. S. 112 unten)
- brüderschaft", besonders deutlich aus GD 238, 10 (citiert von Brandt MR S. 112 unten) "Gemeinichaft ohne Trennungi; לאופא ד ליתלה פטאקא

Wer sich für den Fall eines plöplichen Todes, ohne die üblichen Weihen empfangen 20 zu haben, eine gute Aufnahme in der Lichtwelt sichern will, läßt sich bei Zeiten vom Bischofe eine Art von Seelenmeffe, מאסיקחא, masikta, b. i. "Auffteigen, ascensio", lefen, burch bie ber Geweihte, von ba an שאלנאנא כאבא, salmana taba, b. i. ber ganz Vollkommene, releidraros, genannt, zu einem asketischen Leben verpflichtet wird. Auf bie Götterwelt übertragen erscheint bas Masikta GD 157, 6, ba bat Manda de H. für

25 feinen Sohn Hibil Z., während er in der Unterwelt weilte, jeden Tag Mas. gelefen באסיקרוא קארילאך. נאסיקרוא קארילאך Uber das Masikta handeln die Stücke des Kolasta S. 22-43 und 65-69. S. Branbt MR S. 81. 82.

Die mandäischen Kirchen (מאטכוא, maskena, d. i. Bohnung) find nur für bie Priefter und deren Gehilfen bestimmt, indem die Laien im Borhofe bleiben muffen. Die 20 Kirchen find so klein, daß nur ganz wenige Menschen in ihnen stehen können. Jede Rirche hat nur zwei Fenster und eine immer nach Süben zu offene Thure, damit der Eintretende nach bem Polarsterne bliden kann. Der Bau geht von Besten nach Often und hat ein Giebeldach, aber sonft im Innern keinen Altar, keine Berzierung, nur einige Bretter find an den Eden angebracht, um etwas darauf stellen zu können. In der nächsten Nähe so einer Kirche muß immer fließendes Wasser "ein Jordan" zur Taufe sein. Unter den Ein= weihungsceremonien bei einer neugebauten Kirche siguriert auch das Opfer einer Taube

- burch bie Priefter eine merkwürdige Spur ber alten babylonischen Berehrung ber Astarte = Istar, die 3. B. als Semiramis die Taube zum heiligen Tiere hat.
- Für die Moral der Mandäer, deren Vorschriften auf einer bemerkenswert hohen 40 Stufe stehen, sind die eigentlichen Quellenterte zwei reichhaltige Abschnitte des Ginza: einmal S. 213 ff., eine dem Jahja (Johannes dem Täuser, hier mit dem arabischen Ramen benannt) zugeschriebene Spruchsammlung, und sohan der "Sittenkoder" (Brandt) GD 14, 1–26, 7, welchem Stücke parallel geht 34 ult. – 48. Verboten sind Chebruch, Diebstahl, Mord, Lüge, besonders eingeschärft zur Ausübung wird die Wohlthätigkeit: 45 "gebt Brot, Wasser und Herberge den versolgten Menschenkindern". Dann werden Gatten=
- liebe, Kindesliebe (ehrt Bater und Mutter und die alten Brüder wie den Bater), Eltern= pflicht eingeschärft.

Bemerkenswert ist die dringende Empfehlung der Ebe; GD 14, 3 "nehmet ein Weib und bilbet euch einen Stamm, damit die Welt von euch mit lebenden Befen 50 zahlreich besetst werde"; S. 66 ff.: die Fische gehen zu zweien im Wasser — die Bögel fliegen zu zweien im Himmelsraum; 67, 20 werden die christlichen Asteten, Mönche und Nonnen getadelt mit den Bezeichnungen: die ehelosen Männer und Weiber, Männer die nicht Weiber und Weiber die nicht Männer verlangen — wenn ihr euch ihnen zugesellt, werdet ibr in die Hölle Erraris (alfo bie muslimisch-chriftliche Bezeichnung, Die Ramensform 55 offenbar nach dem arab. gahannam gelautet) fallen. — Die Stlaverei ift verwerslich, foll wenigstens nicht begünstigt werden; nach GD 14, 17 ift geboten : "liefert rechtschaffene Sklaven nicht aus ihren schlechten Herren" (cf. Brandt MR S. 86).

Interessant ist die mandäische Hierarchie. Die Priesterwürde ist der Gegenstand böchften Respekts; ber Einfluß ber Briefter und ihre Borrechte bedeutend. Es giebt bei

ben Manbäern brei gradus ecclesiastici: 1. ber שכאידש, Sch'kandâ, ber Diatonus. Das Wort ist ein Lehnwort aus dem Babylonischen asgandu (neubabylonisch, "Bote", wis 280er ist ein Echnobet und ven Sudytoniopen asgandu (neubusponipu), "Sote, in der älteren Sprache saknu), auch als doxavôns ober doyavôns zu den Griechen ge-langt; bedeutet "Bote", "Verwalter", in der Regel aus den Kindern eines Bischofs oder Priefters ausgewählt. Er muß ohne körperliche Fehler sein, weshalb er vor der Zulassung genau geprüft wird. Nach der Admissionstaufe beginnt für den Aufzunehmenden eine zwölfjährige Vorbereitungszeit bei den Prieftern, die er auf ihren Reisen zu begleiten hat. Nach Vollendung des neunzehnten Lebensjahres kann der Afpirant zum Sch'kanda orbiniert werden und hat von da an dem Briefter oder Bischof bei den religiösen Ceremonien und den Gebeten zu afsiftieren. Eine kleine Sammlung von 40 Gebeten, sidra 10 d'nesmätha genannt, hat ber Diakonus auswendig zu lernen und einige von ihnen täglich zu recitieren. — Nach einer Thätigkeit von längstens einem Jahre wird ber Sch'k. befördert zum 2. Tarmidhä, הארביידא ber Name steht offendar sür talmida, b. i. ארביידא Dies ist ber eigentliche Priester, Presbyter. Ein Bischof in Gemeinschaft mit zwei Prie-stern, oder wenn der Bischof verhindert ist, vier von ihm bevollmächtigte Priester vollziehen 15 bie Ordination. Zuvor jedoch wird die Gemeinde befragt, ob der Betreffende des Priefter-grades würdig ist; ist die öffentliche Meinung ungünstig, so bleibt er Diakon. Bei der Ordination beobachtet man folgenden symbolischen Gebrauch. Man errichtet zwei hütten von Schilf in geringer Entfernung von einander. Der Randidat bringt in der einen die erfte Nacht im Gebete zu, ohne länger als eine Biertelftunde zusammenhängend schlafen 20 zu bürfen. Am anderen Tag geht er in die zweite Hütte hinüber, während die erste fofort zerftört wird, und verbringt dort sechs Tage und sechs Rächte ununterbrochen, nur wegen dringender Bedürfnisse hinauszugehen berechtigt. Des Schlafes muß er fich während dieser Beit ftandhaft erwehren, jeden Tag ein neues heiliges Gewand (rasta) anlegen und feinen Vermögensverhältnissen entsprechend Almosen spenden. Am achten Tage hält man ihm 23 fein Leichenbegängnis und führt ihn dann an den Fluß, wo er von vier Priestern die tem Leichenbegangnis und pubrt ihn dahn an den Fluß, nod er von dier prieftern die Taufe empfängt. Während der 60 Tage, die nun folgen, muß er sich täglich dreimal mit den Kleidern im Flusse baden, und darf, zurücgekehrt, erst nach vollendetem Gebete seine durchnäßte Kleidung wechseln. Jede Verunreinigung geschlechtlicher Art, die der wers-dende Tarmida während der 60 Tage an sich selbst oder durch seine nächsten weiblichen 80 Angehörigen ersährt, veranlaßt Neubeginn der Ererzitien, so daß aus den 60 Tagen manchmal 4 bis 5 Monate werden. Dabei darf er nur selbstwerietes Brot essen und von Fleich nur das des hammels und des Wildes genießen. Am Schlusse dies beschwerlichen Vorbereitungszeit angelangt, empfängt er von neuem die Taufe, und zwar mit feiner Frau und seiner Mutter, wenn diese noch leben. Tags darauf hat er den 85 Rieftern brei und ber Gemeinde vier Hämmel zur Mahlzeit, sowie den Armen vier Rleider und sonsteigt Almosen zu spenden, worauf er besinitiv die Priesterwürde erlangt hat und namentlich ven wichtigsten Ritus, die Taufe, zu vollziehen, berechtigt ist. — Der höchste Grad ist 3. der Ganzivra, sind 2. eksturgen, d. h. eigentlich Schatzmeister, ein perssiches Wort, welches auch Esr 1, 8; 7, 21 als is eraucht ist; der "Schatz" ist hier wohl das 40 "große Buch", welches der G. innehaben muß. Der G. ist der eigentliche Bich of. Er wird aus ber Gesamtzahl ber Tarmida's gewählt. Bu ben Erforderniffen ber Weihe gehört hier außer der üblichen Taufe an drei Sonntagen hintereinander die Erklärung der schwierigsten Stellen aus den drei wichtigsten heiligen Schriften, die er vor den versam= fammelten Priestern zu geben hat. Alsdann muß er sich an das Lager eines sterbenden 45 frommen Mandäers begeben und ihm in einer selftstehenden Formel einen Auftrag an Abatur mit auf den Weg geben. Auch muß er noch die Ehe eines Priesters einsegnen und ihm aus seiner Tasche einen Zuschutz zur Mitgist im Betrage von deren Hälfte geben. Der G. hat unumschränkte Jurisdittion über seinen gesamten Klerus. — Außerdem kennen die Mandaer noch über bem Bischofe nach Betermann eine allerhöchste priefterliche Bürde. 50 4. ben Risch amma, b. i. Boltsoberhaupt, aljo mit dem Patriarchen ober Papfte zu vergleichen, bem Wefen nach die Bereinigung der höchsten geistlichen und weltlichen Gewalt. Jest haben die Mandäer keinen Risch amma; sie sagen, es habe über= haupt nur zwei Inhaber dieses souveränen Pontisikats gegeben, einen vor und einen nach Johannes dem Täufer; der erste war Pharao, den letten nennen sie Adam abu'lfarasch 55

(aus arab. أَبُو الغَرَج), beibe waren jedoch nicht von diefer Belt, fondern aus der

M'schunne Kuschta, b. i. ber Oberwelt, gekommen. Real-Encutlopäble für Theologie und Rirche. 3. A. XII.

12

## Mandäer

Übrigens sind bei den Mandäern auch Frauen zu geistlichen Würden zugelassen. Sie müssen beim Eintritt in das Diakonat Jungfrauen sein; sowie sie aber zur Würde eines Tarmida gelangen wollen, müssen sie sich mit einem Tarmida oder höheren Geistlichen verheiraten. Beim Avancieren darf jedoch der Mann nie eine geringere Stellung 5 als seine Frau einnehmen.

Die Kleidung ber Priefter bei ihren geistlichen Verrichtungen ist ganz weiß, bestehend aus weißleinenen, groben Beinkleidern und einem Hemde darüber von gleichem Stoffe, welches mit einem weißen Gürtel zugebunden wird. Von beiden Schultern hängt eine etwa handbreite weiße Stola vorn bis an die Füße herunter, und um den Kopf ist ein 10 langes weißes Luch als Lurban gewunden, von welchem an der linken Seite nach vorn

10 langes weißes Luch als Lurban gewunden, von welchem an der linken Seite nach vorn etwa eine Elle lang herunterhängt. Am rechten Oberarm tragen fie die "Krone", tägä, (perf. تهذيه), die sie erst während des Gottesdienstes aufsezen. Sie bestebt aus einem

aufammengelegten, zwei Finger breiten Stück weißer Leinwand, welches an brei Seiten zufammengenäht ift und unter den Turban geschoben wird. Am kleinen Finger der rechten 16 Hand tragen die Briefter einen vergoldeten, die Bischöfe einen goldenen Siegelring mit der Ausschrift אורם יאואר דירא javar ziva, "der Rame des Javar Ziva", d. i. des hilfreichen (pers. (אורם המחלוות), hibil Ziva, und in der linken Hand einen langen Olivenstad. Bei allem gottesdienstlichen Garblungen müllen sie harhufe eicheinen

Bei allen gottesdienstlichen Handlungen müffen sie barfuß erscheinen.

Bei Annäherung des Todes wird ein Mandäer, der bis dahin von einem Sch'kanda 20 in Gemeinschaft mit zwei oder mehreren Krankenwärtern betvacht worden ist, mit Wasser gewaschen, zuerst mit warmem, dann mit kaltem. Hierauf wird ihm die aus sieben Stücken bestehende Aleidung, rasta, SIII ihr Zugelegt. Ist der Tod eingetreten, so legt man den Leichnam auf eine Matrate, den Kopf nach Süden, die Füße nach Norden gekehrt, so daß der Körper den Bolarstern vor Augen hat. In gleicher Richtung, von Süden nach 25 Norden, wird das Grab gegraben, damit aber erst nach der Ansunst des Leichnams am Begräbnisplaze begonnen, indem der erste Sch'kanda die drei ersten Arthiebe führt. Nach der Rückehr von Friedhofe folgt das Leichenmahl im Trauerhause, bei Reichen an seichs ausgewählten von den solgenden 60 Tagen wiederholt. Ein Priefter spricht ein langes Gebet für die Seele des Albgeschiedenen, welches von den Antwesenber-20 bolt wird. —

Die Seele des Verstorbenen steigt (nach GD Traktat 10 und GS Traktat 4) allmählich empor und gelangt in die Region der acht Matarta's, vgl. Brandt in IprTh 1892, S. 409. 10, aber das Zeichen der wahren Religion, das sie an sich trägt, schücht sie davor, in einer derselben zum Strasvollzuge seltgehalten zu werden. Nach dem Passieren

85 ber letzten Station, der des Abatur, wird sie aus der Erdenatmosphäre in die Sphäre des Lichtes "emporgehoben". Bei der Auffahrt ist die Seele nach einigen Stellen der mandäischen Schriften von einem aus der Lichtwelt herabgekommenen Utra begleitet; dieser heißt hier und da Sauriel, der "Befreier" (sardja), auch mit dem perssischen Spitheton parwanka "Bote", das von den Mandäern im Sinne ihres ähnlich flingenden 40 einheimischen Wortes pardka "Erlöser" gesaßt wird. Weiter gelangt die Seele an die

20 einheimischen Wortes pardka "Erlöser" gefaßt wird. Weiter gelangt die Seele an die "Wasserbäche" hakikê majjê, die ihrem Eintritt in das "Haus des Lebens" das letzte Hindernis bereiten; eine Vorstellung, die Brandt ansprechend mit der parsischen vom "Strom der Thränen", die die Hinterbliebenen vergießen, kombiniert. Un der "Thür des Hauses des Lebens" sitzt Abatur und wägt auf seiner Wage die Werke des Ubgeschiedenen, ob "is auch vollgemicktig sind- genügen sie nicht so wird die Scele zurückgewiesen. Der

45 sie auch vollgewichtig find; genügen sie nicht, so wird die Scele zurückgewiesen. Der Zugelassen wird wie Johana GD 195, 12 ff. von den vier "Friedenssöhne" genannten Engeln empfangen, mit Lobpreisungen wird der "Erprobte der Gerechtigkeit" überhäuft und mit Lichtgewändern umtleidet. Dahingegen werden die, welche schwere Sünden begangen haben und die Anhänger falscher Religionen in den Matarta's zurückgehalten,

50 "bis ihre Geister vollendet sind", und erleiden "Schlag auf Schlag ohne Ende" (Brandt 1. c. S. 587).

Das allgemeine Weltende heißt bei den Mand. jomâ de suf der "Tag des Endes", auch "der zweite Tob"; die Vorzeichen des Endes und die letzten Dinge werden im "Königsbuch", dem letzten Teile des Ginså, bes. S. 392 ff. beschrieben. Der Drache so Liwjathan verschlingt und vernichtet alles nicht der Lichtwelt Zugehörige, alle dösen Geister gehen zu Grunde, "werden vom Hause des Lebens abgeschnitten" und auch die Erde selbst, diese "Verdichtung auf dem Schwarzen Wasser" (s. oben), vergeht.

Ueber alle ihre Lehren und Gebräuche beobachten bie heutigen Manbäer vor Fremden

ein ftrenges Stillschweigen, aus Furcht, die Ausmerksamkeit und den Fanatismus der sie umgebenden Muhammedaner zu erregen. Es ist abendländischen Reisenden bei den Man= däern, ebenso wie bei den Jeziden, weder durch List noch durch Getwalt gelungen, Mit= teilungen zu erhalten. Es war lediglich ein Konvertit, ein zum Katholicismus über= getretener mandäischer Priestersohn, von welchem der französische Vizekonsul in Mosul, 5 R. N. Sioufsi, in den Jahren 1874 und 1875 ziemlich aussüchliche Belehrungen über die Gebräuche und die Lehren — was die letzteren betrifft jedoch in verworrener und un= zuverlässiger Weise — erhielt.

Die Anzahl ber Mandäer foll noch im 17. Jahrhundert auf 20000 Familien sich belausen haben. Jeht sind sie bis auf einen ganz geringen Rest von 1500 Seelen etwa 10 (nach Petermann) reduziert, welche südlich von Bagdad am Euphrat und Tigris und zwischen beiden Strömen, sowie in dem benachbarten persischen Schusskan (in Schuscher, Dissul u. a. Städten) wohnen. Sie sind Goldschmiede, Eisenardeiter, Schiffbauer, Zimmerleute und Tischer. Die Angabe des Germanus Conti, daß es auch im Libanon Mandäer gebe, beruht auf einer Verwechselung dieser "Nasoräer" mit der muhammedanischen Sette der 15 Nusairijah (Nosairier), über die jeht die Monographie von Rens Dussaud, Hist. et religion des Nossiris, Paris 1900, zu vergleichen ist.

Außerlich unterscheiden sich die Mandäer nicht von den Muhammedanern, unter benen fie leben. Sie tragen, da die Muhammedaner die im Ginza 3. B. D. 25, 12 gebotene heilige Farbe der Mandäer, Weiß, in der Kleidung sich allein vindiziert haben, gewöhnlich 20 braun oder braun und weiß gestreifte Kutten und auf dem Kopfe ein buntes Tuch mit Strict um dasselbe. Die Abneigung gegen die blaue Farbe, welche ältere Berichterstatter von ihnen aussagen, besteht nach Vetermann durchaus nicht, vielmehr tragen viele Ringe von Türkisen, Rinder Stirnbänder mit Türkisen und Muschen, Frauen und Mädchen dergleichen Nasenringe.

Die heilige Sprache ber Mandäer in ihren Religionsbüchern — bie heutigen Mandäer fprechen arabisch und persisch — ist ein aramäischer Dialett von großer Bichtigkeit für ben Sprachforscher. Das Mandäische ift mit der Sprache des babylonischen Talmud grammatisch wie lexikalich sehr nahe verwandt und repräsentiert getreu die bei den Arabern "Nabatäisch" genannte Sprache der aramäischen Landbewohner Babyloniens. 20 Es ift in ber Zeit, wo bie Schriften entstanden, gewiß in einem weit größerem Umfange, als die eigentlichen Wohnste ber Mandäer barftellen, ben Euphrat und Tigris hinauf gesprochen worden, 3. B. gewiß auch von der "Kantäer" genannten Sekte bei Theod. bar Choni und deren Verwandten. Es war höchst wahrscheinlich auch die Sprache, in welcher Mani redete und meistens schrieb, und im Ginza tönnen recht wohl (Pognon) längere Stücke aus 25 manichaischen Driginalschriften enthalten fein. Bu seinen Eigentumlichkeiten gehört bie auch in der galiläischen und samaritanischen Mundart vorhandene Bermischung der Gutturale und sonstige Jusammenziehungen und Konsonantenverstellungen, welche das Verständnis der Texte erschweren. Doch ist die Aussprache, die in dem Texte zu Grunde liegt, durch die Schrift, alles in allem, recht deutlich ausgedrückt. Die heutigen Mandäer (Siouffis Gewährsz 40 mann 3. B.) haben eine etwas unrein gewordene Aussprache. Der Wortschatz ist ziemlich rein aramäijch; bie Lehnwörter aus ber Zahl ber religiöfen termini technici ber jubifchen und fprifch=chriftlichen Kirche, fowie der griechischen Botabeln find es nur wenige, ftarter ift das persische Element zum Teil in der altertümlichen Gestalt des Mittelpersischen (Pehlewi) der Sasanidenzeit; die jüngeren Schriften haben dann auch hin und wieder 45 arabische Boladeln verwendet. — Die mandäische Schrift, eine wohl in Babylonien selbst entstandene Umwandlung der altaramäisch-palmprenischen, hat 22 Buchstaben und pflegt, wie auch in späteren jubischen Schriften geschieht, alle Botale, auch die kurgen, durch Botal= buchstaben auszubrücken und mit ben zugehörigen Konsonanten zu einem Schriftbilbe zu ligieren, ähnlich wie im Athiopischen. 50

Fragen wir nun schließlich nach Ursprung und Heimatstreiber mandäischen Lehre, so müssen wir mit aller Entschiedenheit daran sesthalten, daß der Mandäismus ein Abkömmling der babylonischen Religion, und Babylonien, der Ausenthalt der jezigen kümmerlichen Reste der Mandäer, die Heimat der Mandäer von jeher ist. Nicht zu denken ist nach näherer Erforschung und prüsender Vergleichung der Mandäerlehre an eine Abkunst 55 der Mandäer aus Palästina, und an eine jüdische oder christliche Basis der Lehre. Die Mandäer sus Palästina, und an eine jüdische oder christliche Basis der Lehre. Die Mandäer sus Jakannes und vom Jordan so viel die Rede ist. Wertlos bei Entscheidung der Frage ist die Tradition der Mandäer, weil dies sche site näher liegende Zeiten wie die der Chalissen aus Feinder nur Erdichtetes giebt; es hat also durchaus keinen historischen so

12\*

## Mandäer

Bert, daß die Mandäer nach Kämpfer (Amoenit. exot. p. 438) die Überlieferung haben, fie stammten aus Galiläa, seien in Jerujalem verfolgt und erst durch die Chalifen von da vertrieden worden. Allerdings gehören die heutigen Subda (Mandäer), d. i. Täufer mit den Hemerodaptisten ("den täglich Tausenden") der Kirchendäter (s. Hegeschiptus dei Eused. 5 hist. eocl. IV, 22. Epiphan. haer. XVII) und auch mit der zur Sette gegenüber dem Christentume abgescholfenen Partei der Jünger des Täusers Johannes in Hinsicht auf den Hauptritus und dessen eigentliche Bedeutung religionsgeschicklich in eine Sippe, aber man hat sich zu hüten, die Mandäer wegen ihrer Verehrung Johannes' des Täusers mit den Johannisjüngern zu identisizieren, welche US 18, 25; 19, 3 ff. vorsommen und 10 von welchen es in dem Buche der clementinischen Recognitionen I, 54 p. 505 ed. Coteler. heißt: ex discipulis Johannis qui vieledantur esse magni segregarunt se a populo et magistrum suum veluti Christum praedicarunt. Daß der angebliche Estister ver Sette ebenso wie alles andere Biblische in dem mandäschen Lehrentompleze lediglich durch spintretischiche und seine Bater (3. Sohn des Jacharias), wie im MZ, benennen. Mäher verglichen wird man außer den Ramen und dem Gebrauche des Tausens bei gemerodaptisten und Mandäer weine Mamen und dem Gebrauche des Tausens bei gemerodaptisten und Mandäer beiderseits wenig gemeinsam. Die im MZ, benennen. Mäher verglichen wird man außer den Namen und dem Gebrauche des Tausens bei gemerodaptisten und Mandäern beiderseits wenig gemeinsam finden. Die so zusessen geschichen Kutter, sondern wird man außer den Namen und dem Gebrauche bes Tausens bei gemerodaptisten und Mandäern beiderseits wenig gemeinsam finden. Die so zusessen geschichen Kutter, beschichen weit beschiefeits wenig gemeinsam finden. Die so zusessen geschichen zusessen des Mandässmus, seine theoretische Seite ist beim palässen geschichen Zusfertume mit dessen verwiegend prastischer Tendenz ganz unpassen aus geschichen Zusterlichung aus des Mandässmus, seine tend

Mit demselben Rechte, wie von den alten Johannisjüngern und Hemerobaptisten ber apostolischen und nachapostolischen Zeit könnte man die Mandäer wegen des Namens Nasaräer auch von den Nasagasos des Spiphanius (haer. 18) abstammen lassen. Die

- 25 ganze Berknüpfung ist ein Werk der Missionare des 17. Jahrhunderts. Wie diese wegen der Geneigtheit der Mandäer, sich tausen zu lassen, diese wirklich für eine Art Christen — daher der Name "Johanneschristen" — hielten, so werden die Missionare eben ihrerseits den Mandäern den geschichtlichen Zusammenhang mit dem Täuser und mit Galiläa nahegelegt haben, als sie hier so viel von Johannis d. T. hörten, und die Mandäer 80 werden diese ihr Heidentum gut schützende Verbrückerung aus gleichem Grunde adoptiert haben, wie einst die babylonischen Heiden in Harran im Jahre 830 unter dem Chalisen
- 20 werben diese ihr Heidentum gut schützende Verbrüderung aus gleichem Grunde adoptiert haben, wie einst die babylonischen Heiden in Harran im Jahre 830 unter dem Chalisen Mamun die Identifizierung mit den Sabiern des Korans, s. Chwolson, die Sabier I, 141. Damit soll der beträchtliche Einstuß, welchen das Judentum wie das Christentum auf die mandäische Lehrbildung ausgeübt hat, nicht geleugnet werden. Die Mandäer sind,
- 35 wie Eingangs dieses Artikels betont ist, ganz gewiß durch eine Periode der Bekanntschaft und der Sympathie mit dem alten Christentum, etwa im 2. und 3. Jahrhundert n. Chr., hindurchgegangen, und aus dieser Zeit sind als dauernd unablösdare Elemente in ihrem Kultus geblieben: die beiden Hauptsakramente, die wohl schon lange vor dem Christentum geübte aber nicht geheiligte Tause und dann die Eucharistie. Bei beiden liegt, wie viel-
- 10 leicht auch in den beiden altchristlichen Sakramenten, die Umgestaltung einer naturalistischen Praktik aus entsprechender babylonischer und aramäischer Sphäre zu Grunde, aber die jetzt übliche Form haben die mandäischen beiden Riten unmöglich ohne christlichen Einfluß gewonnen. Biblische Reminiscenzen begegnen fast auf jeder Seite des Sidra rabba, Namen aus dem A wie NI. das ganze beilige Versonal, so zu sagen, der Mandäer
- Namen aus dem A wie MT, das ganze heilige Personal, so zu sagen, der Mandäer 45 stedt in diblischem Gewande, die ganze Nomenklatur von Abam, Seth, Enos an, David, Salomo, dis Jesus und Johannes ist vertreten, das Schilfmeer des Pharao wie der Jordan des Johannes. Ja noch aus formellen wie sachlichen Entstellungen heraus scheint die Entlehnung durch; die Namen der beiden Hüter des Tauswassensen (ocs Jordans) Nedbaj und Schelmaj werden, wie Nöldeke, Mand. Gramm. S. XXIX bemerkt, wohl
- 50 nichts anderes sein als, qui pro quo, die althebräischen Opfergattungen, TCAR, aus eine einft Bie direkt übrigens und eng die Berührungen mit dem Judentum wie Christentum einst in der Zeit der Ausdildung der Mandäerlehre gewesen sein müssen, zeigt gerade der auszegeprägte Gegensak, die oft wütende Feindschaft des jest vorliegenden Lehrtipus gegen beide Religionen. Wie beim Religionswechsel das Heilige der alten Religion, auf deren 55 Basis die neue sich historisch erhebt, allemal zum Mamonischen degradiert wird, so finden wirde eine keine Beisen Beise vorliegender wird, so finden
- 55 Basis die neue sich historisch erhebt, allemal zum Dämonischen degradiert wird, so sinder wir hier Mose, genannt Misä, als falschen Propheten, Jesus als den verführenden Blaneten Mertur (Enbu), den Heil. Geist als die teuflischste Teufelin wieder. Die Wunder Jesu löst man von dem "falschen Messias" ab und läßt sie von dem Aon Anûs verrichtet werden, der gleichzeitig in die Welt gekommen, um dem Messias, den er auch ans Kreuz so bringt, entgegenzuarbeiten. Die Wahl der Angriffsohjekte aus dem Christentume, wie die

heftige Polemik gegen die Anachoreten (NCTUT) nachritä GD 227, 21; auch Kucht die "Traurigen"), "welche dem Messias und dem Geiste (der Ruhä) gehorchen und aus Eigensinn nichts genießen als Kräuter"; gegen die Bilderverehrung, die Musik beim Gottesdienste u. s. w. gestattet den Rückchub auf eine Zeit der Ausdildung des mand. Religionsschstenste u. s. w. gestattet den Rückchub auf eine Zeit der Ausdildung des mand. Religionsschstenste u. s. w. gestattet den Rückchub auf eine Zeit der Ausdildung des mand. Religionsschstenste u. s. w. gestattet den Rückchub auf eine Zeit der Ausdildung des mand. Religionsschlaftens, wo das orientalische Christentum schon auf äußeren Brunk und äußere 5 Wertheiligkeit, wie das Mönchswesen, viel Gewicht legte. — Fast noch heftiger ist die Feindschaft gegen das Judentum. Die Juden sind Verehrer des Planetengeistes Adunaj d. i. der Sonne. Die Beschneidung namentlich wird auf das äußerste verabscheut. Einen Juden lassen des Mandäer nie zu sich übertreten, was doch den Christen gestattet ist, und ein Mandäer, welcher von den Muhammedanern mit Gewalt beschnitten worden war, 10 wurde nach der Rücktehr zu seinen Glaubensgenossenossenossen son beisen für ausgeschlossen erklärt, von den Priestern zwar für seine Berson wieder zugelassen, dagegen sollte seine Nachkommenschaft für ewige Zeit isoliert dastehen und sich mit den gläubigen Mandäern nicht verheiraten dürfen (Sioussi p. 72 Anm. 3).

Bei diesem Gegensace bedarf es vor allem der näheren Erklärung, woher denn das 18 wiederholte Bortommen des Jordans, ja sogar des appellativen Plurals "Jordane" (für "heilige Gewässer" in genere) datiert, wenn nicht davon, daß die Vorfahren der Mandar wirklich in Palästina an dem Wasser des Jordan gewohnt und sich getaust haben. Die Antwort hat zu betonen, daß nach dem Berichte der Philosophumena Buch V, S. 148 Ende und ff. der Göttinger Ausgabe 1859, der "große Jordan", dukyas Ilog-20 dárys, gerade so in der Bedeutung des vergesstigtenden, heiligenden Lebenselementes der Lichtwelt bei den Naassen vorsommt. Die Antwendung des dislichen Namens "Jordan" für diesen gnostischen vorsommt. Die Antwendung des dislichen Namens "Jordan" für diesen gnostischen, im Grunde heidnichen Begriff ist also Gemeingut der ganzen ältesten Gatung der Enosis, die nach der vergöttlichten Schlange als Lehrmittelpunkte gewöhnlich die ophittische oder naassen vorsom von Perst — hebr. "I" d. i. den Guphratfirm und der Stadt Perat Maisân, wo die "Peraten" gewohnt haben, vgl. die angebl. Settenstischer Schlagerschaft der Berweichung der Stater und "Rotes Meer" in ähnlichem Sinne wie bei den Mandäern. Die Mandaerlehre aber gehört in die Angebl. Settenstischer die Beischliche Beibliche ist hier ebenson. IV, 2). Bei diesen "Bezraten" begegnet die allegorische Berweichung der Namen "Agypter" und "Rotes Meer" in ähnlichem Sinne wie bei den Mandäern. Die Mandaerlehre aber gehört in die Rates 20 gorie der ophitischen Guosis, das Bibliche ist hier ebenson nur oben auf unbiblichen, heidnichen Untergrund aufgetragen wie in der oph. Gunzis überhaupt, 3. B. bei den Sethianern. Weis bei diesen von sin der oph. Gunzis überhaupt, 3. B. bei den Sethium ihn mit Berwendung jüblicher Hagada zum gnostischen Fronsen zu erheben, so alters ber Mandäsmus auf den Täufer Johannes, der, weil die Taufe hier der von alters ber seactible wichtialte Ritus ift, aum Heros evonnung des anostischen Fraue ber betenkter von der Setten Setten bei beit der Sonanes

geübte wichtigste Ritus ift, zum Heros eponymus des gnostischen Taufens bestellt wurde. Die Frage nach dem Ursprung der Mandäerlehre wird also zur Frage nach dem Urfprung ber älteren, ber oph. Gnosis, und damit ber Gnosis überhaupt. Hier ift nun eben kein gnostisches System so geeignet, durch die treue Bewahrung und rituelle Ausbil= dung der gnostischen Grundgedanken in ihm auf die rechte einzig wahre und unmittelbare 40 Quelle zu leiten wie bas mandäische. Die Quelle aller "Gnosis" und namentlich die unmittelbare Quelle der ophitischen Gnofis ift nicht die Lehre des perfischen Zarathuftra, nicht phönizisches Heiter ver opputigieten Subjer in nicht verscher griechischen Mysterien, sondern bie alte, jetzt neu bekannt gewordene, babylonisch-chaldäliche Landesreligion, deren Renntnis sich in Mesopotamien und Babylonien, den Wohnstätten der Oppitten, Peraten, Mandäer, 45 bis in die nachchristlichen Jahrhunderte hinein erhalten hat und nun von den Gnostikern in mystisch=astetischer Ausbildung dem Chriftentume gegenübergestellt wurde. Ueber den langen Bestand der babylonischen Religion, natürlich der neubabylonischen Form (nicht der alten attabisch-sumerischen und ber älteren Stufe) bis in die nachdristlichen Zeiten, s. jest auch 28. Anz, Zur Frage nach dem Ursprunge des Gnosticismus (Leipzig 1897) S. 59 ff. 50 Wir meinen das ausgebildete polytheistische Religionssplitem, welches wir jetzt aus den Ergebniffen der affprisch=babylonischen Reilschriftentzifferung neu tennen lernen. Dben haben wir in einigen Beispielen die Ubereinstimmung gezeigt, wie mandäische Eigennamen aus altbabylonischen entstanden find. Alle weitere Ausführung verbietet der Raum, f. jest auch Brandt, Mand. Rel. S. 182 ff. Schon a priori gewinnt man den Eindruck, daß 55 bie mandäische Bevölkerung von Himmel und Hölle ebenso zahlreich ist wie bie altbaby= lonische. — Lehrreich ist wieder das Faktum, daß die babylonische Götterwelt dem Namen nach unter die Dämonen (wie die 7 Planeten mit ihren echt babylonischen Namen) resp. in die Hölle verwiesen ist (z. B. Anatan der Höllenherrscher, die altbabylonische Anat, Gattin des Anu. Die alten Namen sind ost bedeutend entstellt, auch mögen neue so Mandäer

Göttergestalten durch Verselbstständigung von Epithetis alter Götter entstanden sein. Aber bie Grundgebanken und Hauptgestalten der mandäischen Lehre sind durchaus getreu urbabylonisch; am klarsten ist dies bei Hiddl Ziwas Höllensahrt, dem Abbilde von Marduks Rampf mit der Tiamat und dem Kingu, s. Jensen, Nythen u. Epen 1900, 5 S. 5 ff., bes. S. 22. Zimmern bei Gunkel, Schöpfung und Chaos, Göttingen 1895,

S. 403 ff. Diefem Ibeentreife ist auch entlehnt, was man als das Christlichste im Mandäismus anzusehen gewöhnt ist und um deswillen man die Mandäer immer noch für eine Art von Christen halten könnte, der Erlöser, überhaupt die Idee der Erlösung und — das 10 Taufen! Die mand. Tause kann nicht aus der jüdischen Proselhtentause und kann nicht

- aus der christlichen als deren Übertreibung abgeleitet werden. Denn die beiderseitige Zenbenz ist diametral entgegengeset. Die christliche Tause dient der  $\pi i \sigma u_s$ , die mandäische der provous. Die christliche Tause basiert auf der  $\mu eranoua,$  der ethischen Wiedergeburt und ist die Inauguration einer sittlichen Erneuerung des Herzens und Wandels nach dem
- und ist die Inauguration einer sittlichen Erneuerung des Herzens und Wandels nach dem 15 Muster des gottmenschlichen Erlösers, daher auch ihrem Wesens und Bandels nach dem jedem Gläubigen. Die mandäische, die so oft wiederholte, ist eine theurgisch-magische Handlung und bezweät eine immer zunehmende Einsicht in die Geheimnisse des Lichtreiches durch Vermittelung des Elementes des Lichtkönigs, des Wassfers. Sie ist wesentlich Rultus dieses Slementes, das den Lichtäther des Lichtgottes bildet. Und woher dies? Daher,
- 20 daß der mand. Lichtgott Mana rabba identisch ist mit dem babylonischen Gotte Ea, und Mana's wichtigste Emanation Manda de Hajje oder dessen "Sohn" Hibil Ziva mit dem altbabylon. Marduk. Ea aber, der Gott der tiefften Erkenntnis, der Bater des Mittlers Marduk, thront im Weltmeere, das Wasser ist also sein heiliges Element, ursprünglich ist aber Ea der glänzende Himmelsocean, eine Vorstellung, die im Ajar-Jora
- 25 und dem Himmelsjordan der Mandäer noch so deutlich durchscheint. Marduk erscheint, wie ursprünglich als Bekämpfer des Chaos und Weltbildner, so auch nachher zur Bekämpfung des Bösen in der Welt in verschiedenen Inkarnationen, deren wichtigste der Held bes altbabylonischen Spos Gilgames, der Löwenkämpfer, ist. Er kehrt hier als Hibil Ziva und in dessen (Johannes 3. B.) wieder. Die echt gnostische und schon nacherilisch-
- so jüdische Idee von der unermeßlichen, der Berührung mit der Materie widerstrebenden Hocheit Gottes, die einen Mittler nötig macht, wird ans dem Verhältnis des Marcluk zu Ea einerseits und zur Weltentwickelung andererseits geschöpft. Marcluk ist als der "jüngere Bel" der Gestalter des Chaos, die Hauptgottheit Babyloniens, weil die Lokalgottheit der Stadt Babylon. Er ist, als Sohn des Gottes alles Wissens, bei den Mandäern zum
- 85 Mandâ, ber hypostafierten Erkenntnis, geworden. Auch die altbabylonische Götterlehre tennt einen Gott der Unterwelt, Mul-ge, und neben ihm eine weibliche Gottheit des Orcus, Allatu, die in der Höllensahrt der Istar so deutlich hervortritt. Bgl. Allfr. Jeremias, Die babylonisch = affyrischen Vorstellungen vom Leben nach dem Tode, 1887, S. 12 ff. Von dier die mandäische Vorstellung, die dann weiter nach dem Muster
- 5. 12 ff. Von hier die mandäische Vorstellung, die dann weiter nach dem Musser 10 des Planetenhimmels die Unterwelt in 7 Stockwerke teilt, wie die babylonische in der "Höllenfahrt der Istar" 7 Thore hintereinander hat. In Hidil Ziva's Höllensahrt spiegelt sich Marduks Weltschöpfung und das Epos von Istars Höllensahrt zugleich

wieber. Der Lichtkönig fist im hohen Norben, wie der Schemal (شنبال) der baby= lonischen "Sabier" in Harran und wie der Himmelskönig Ea. Darum beten sowohl die

45 Manbäer wie die Manichäer nach Norden gewandt. Genug der Vergleiche. Die nächste Verwandtschaft mit der mandäischen Lehre hat die des Mani, der Mani= chäismus. Mani ist ja in seiner Jugend ein Anhänger des babylonischen Mughtasilah, d. i. Täufer gewesen. Letztere sind jedenfalls, wenn nicht mit den Mandäern identisch, doch eine der älteren babylonischen Sekten, aus welcher sich die mandäische Gemeinschaft

- 50 gebildet hat. Die paläftinensischen Hermerobaptisten mit den Spielarten der Elkslaiten, Nazaräer, Ebioniten sind Setten, in welchen die nach Westen unter jüdischem und besonders nabatäischem Einfluß verbreiteten babylonischen Iveen, namentlich die Ivee des Mittlers und das damit zusammenhängende heidnische Tauswessen, schon in vordriftlicher Zeit Gestalt angenommen und dann später im Gegensatz zum Christentume sich behauptet haben. 55 Johannes der Täufer gab der verbreiteten babylonischen Tausprazis einen neuen ethischen
- 55 Johannes der Täufer gab der verbreiteten babylonischen Tausprazis einen neuen ethischen Inhalt durch Verquickung mit der echt alttestamentlichen Messisserwartung und durch den ahnenden Hinweis auf den gleichzeitig ins Fleisch kommenden wahren Erlöser, und so wäre es bei dem von alters ber regen, um den im Beginn der christlichen Reitrechnung namentlich

burch bie mächtigen handeltreibenden Nabatäer von Vetra vermittelten Ideenaustausch zwischen dem Oftjordanlande und Babylonien auch nicht unmöglich, daß die babylonischen Läufer und Snoftiker von beffen Wirkfamkeit ichon in biefer alten Zeit unmittelbare Runde erhalten und ihn dann zu den Ihrigen gerechnet hätten, was er doch nicht war. Doch fehlt hier jede stächaltige historische Runde. Ubrigens tann auch das zweite Salrament s der Mandäer, die Eucharistie, nur als ein auf dem Boden der Naturreligion erwachsener Brauch, Verehrung der reinen Elemente und Gaben der Natur betrachtet werden, nicht als Verkehrung des christlichen Mysteriums ins Heidnische. Die ursprüngliche Lehre des Mani muß von der mandäisch-gnostischen nicht sehr verschieden gewesen sein, wie aus dem sehr zuverlässigen Berichte des gelehrten Arabers an-Nadim in dessen Fihrist genannten 10 litterarhistorischen Sammelwerke noch so beutlich hervorgeht (f. b. A. Mani und bie Manichaer). So ftimmen bie Benennungen ber Aonen beiberfeits auffallend. Auch Mani benennt die Aonen mit dem hypostasserten "Leben", auch bei ihm ein "Lebensgeist", rûḥ al-ḥajāt, ber Spiritus vivens ber afritanijdjen Manidjäer bei روح الحيباة Augustin, der Manda de Hajjê der Mandäer; hier bei Mani kommt selbst ein 15 "finsteres Leben" als ein Hauptdämon und Gegner des "Urmenschen" vor. Man denke "schnettes Leven als ein Humpblambn und Gegnet des "atmenschen bot. Iden verte auch an die valentinianische Zon'. Die Rolle des Manda de H. Hibil Ziwa spielt hier der "Urmensch", der eigentliche manichäische Erlöser. "Urmensch" ist auch in der That ein mandäischer Name für das "erste Leben" (siehe oben). Der Kampf des manichäischen Urmenschen mit dem Urteussel ist das Gegenstüt zum Einrücken des 20 Hibil in die Unterwelt, wie letzterer "ausgerüftet mit der Kraft des Mana" zu Krun hinabsteigt, so ber Urmensch mit ben 5 Elementen des Lichtreiches angethan; wie ersterer den Krun in der "tiefsten Tiefe" bestiegt, so schneidet der Urmensch die "Wurzeln der Finsternis" im Rampse ab; wie Hibil wird auch der Urmensch vorüber-gehend teilweise verschlungen und wieder befreit u. s. Bei der Weltschöpfung verwendet 25 die mandäische Spekulation in den ihr eigenen mehrfachen und verschieden alten Versionen biefes ichon bei den alten babylonischen Brieftern fo beliebten Themas mehr Hilfspersonen als Mani. Auch die Finsternis hat mehr Vertreter. Repräsentant ihrer Macht ist bei Mani nur ber "Urteufel", denn ber "Sindid", ber große Archon, leitet nur die Menschenschöpfung; aber bei den Mandäern einmal Krün (Karkum) und dann der Teufel Ur, 30 ber das Lichtreich stürmen will. Die ursprüngliche mandäische Lehre wird bier einfacher gewesen sein und sich mit ber manichäischen noch mehr gedeckt haben. — Zu diesem mehr gelehrten babylonisch-chaldäischen Rontingent tommt nun im Mandaismus als eine febr breite Schicht ber Borftellungstompler ber alten aramäischen Landesreligion, in die bef. die zahllosen Namen von Engeln und Teufeln gehören, welche gerade bei den niederen 86 Bolksschichten sehr gebräuchlich sein mußten, wie wir aus den von Pognon ans Licht ge-zogenen mandäischen Zauberschalen ersehen, die meisten auf —el ausgehend, s. R. Reßler, Mani I (1889) S. XVII ff.; W. Anz a. a. D. S. 70 ff.

Das manbäische Religionszystem hat, müssen wir schließlich gestehen, mehr ein all= gemein religionszgeschichtliches als ein speziell theologisches Interesse. Indessen so lange die 40 "Gnossen überhaupt in der Kirchen- und Dogmengeschichte abgehandelt werden muß, und dies wird bei ihrer Bedeutung für die alte Rirche immer der Fall sein, bewahrt die Manbäerlehre ihre hohe Wichtigkeit für die christliche Theologie als dasjenige gnostische System, welches, von allen ablösdaren Zuthaten abgeschen, die Urform der Gnoss am getreuesten und ausschlichtlichten zugleich von allen bewahrt hat und die wahre Quelle aller 45 Gnoss, die hochausgebildete alte babylonische Religion, am besten wieder erkennen läst. Die Gestalt der mandäischen Sakramente giebt endlich auch dem Jorscher nach der Geschichte ber christlichen Sakramente, namentlich der Tause, viel zu benken. R. Resser.

Mandata de providendo f. b. A. Expettanzen Bb V S. 700, 45 ff.

Mande, Hendrich, gest. 1431, mystischer niederländischer Schriftsteller ber Windes- 60 heimer Klostergemeinschaft. — I. Quelten und Bearbeitungen — vgl. den A. Gerhard Groot (VII, 185 f.). a) Quelten: außer s. erst seit einem halben Jahrh. teilweise wieder aufgesundenen Schriften nur die Lebensbeschreibung von Joh. Busch, Chronicon Windeshemense ed. Rosweyde 1621, jest beste Ausgade v. R. Grube in d. Geschichtsquellen der Provinz Sachlen 1886, c. 43.—45, u. andere Stellen im Register. — Daraus sind entlehnt die furzen Mitteilungen 55 bei Valerius Andrease bibl. belg. 1643, p. 362, und bei J. F. Foppens bibl. belg. Bruxell. 1739, p. 459. — b) Bearbeitungen. Ungeachter M. zu den besten Schriftstellern in der miederländigten Landessprache gehörte, ist er doch erst betannt geworden, nachdem es 33. Moll

## Mande

gelungen war, einige feiner Schriften aufzufinden. Leisterer veröffentlichte die von Mande geschriebenen Trattate in seiner Biographie des Joh. Brugmann (Amsterd. 1854) im Anhang des ersten Bandes S. 2605.; berjelbe schrieb über ihn im Kalender voor Protestanten in Nederland 1860, und an versch. Stellen seiner Kerkgeschiedenis van Nederl. voor de Herb vorming 1867. II<sup>2</sup> 208. 3665. II<sup>4</sup> 1869, p. 47. 118. 156. 206. — Nach ihm hat J. & N. Arquoy in s. Schrift het Klooster te Windesheim en zijn invloed, Utr. 1875 eine Lebenssstigge I, 260-271 gegeben, und wie 80 III das Register S. 386 geigt, ihn sehr oft erwähnt. Später hat O. M. Spitsen im Katholiek 1886 geschiedenis van Windesheimer H. Mande en een gedeelte van een zijner nog niet teruggevonden werkjes. I. Leyd. en Utr. 1886 p. 89f. 160 f. 10 — Danach schrieb J. C. van Slee de Kloostervereeniging van Windesheim, Leyd. 1874 und seinen Urt. in UDB XX p. 165. — Das Bezer-Belteiche K-S. hat ihn nicht behandelt; wohl aber bieße ME <sup>3</sup>II, S. 720 (1878) in den Mrt. Hirtigte Brüher D. gem. Leben. — c) Seine Schriften führt Buich 1. c. mit den ins Lateinische überseinen Zue aus des N. C. K. de Bazel 1886 een verloren geacht werkje van H. Mande, Leid. 1886, morüber Schiet im Katholiek 91, N. R. d. III 1887, p. 265, handelt; band sein gab leisterer eine Schrift heraus im Katholiek p. 289-315, welche er ich zuschrieb, boch zog er bal. 1887 p. 209 f. ieine Unficht zurüct; berl. ichrieb noch über die Abhängigieti bes Thomas v. Rempen von Rande in seiner Deficit über Thomas (Utr. 1880, p. 7451). Noch erwähnt ihn vom litterathistorische Schieber die bei bei bei Beiner Burück verschen Schieber die Mederlanden Schwieber Schieber ist Schieber die bei bei Beiner Burück Behandlung aller in Frage stehenene Schriften ift bie v. & Bisser – Leine Anste puntte Joneboet in j. Geschiebe ist Noord-Nederlandsche Mystiek. 'S Gravenhage 1899 — eine Burück Behandlung aller in Frage stehenen Buntte. — Roch jei erwähnt, daß zo burd Balerius Andreae 1. c. der Schriebselter Raude ausgezommen

II. a) Leben. Wenig ift von Busch (l. c.) über Henricus Mande de Dordraco, wie er ihn nennt, erwähnt. Als Busch 1419 ins Kloster Windesheim eintrat, lernte er 20 Heinrich als Greis kennen; voch da er 1430 noch eine Reise nach Holland gemacht hat, kann er zwanzig Jahre früher nicht zu alt gewesen sein. Endlich hat er Groot bei seinem ersten Auftreten 1380 gehört, und zwar als Hosspeicher bei Wilhelm VI., Grafen von Holland. Mithin wird wie gewöhnlich geschieht, sein Geburtsjahr um 1360 anzuschen fein. Über seine Herlunst ist nichts bekannt; nur daß er von Jugend auf schwächlich und stränklich gewesen ist; voch soch voch seine geschieb bis in sein Alter; er war im Kloster oftmals so schwach, daß er im hohen Chor nicht stehen konnte, sondern in seinem Bett die heilige Rommunion empfangen mußte. Seine gestigte Ausbildung zeigt sich in seinem Stil und muß doch der Art gewesen seine geschlich Beiter Gemahlin Margarete auszussüllen 40 besähigt war; die Zeiten der stellvertretenden Regierung für seinen Bater Albrecht waren in politischer wie fürchliche Hellbertretenden Regierung stir sin seinen Dienste allen lieb und wert (carus et acceptus), wenn auch ein gewisses Selbstebenusstein bei feinem bochstrebenden Geitt nicht ausblieb.

Alls Geert Groot vom November 1379 bis Oktober 1383 feine das Bolk in allen 45 Kreisen tiefernst aufregenden Bußpredigten hielt, konnte auch Hendrik sich dem Einfluß dieser religiösen Bewegung nicht entziehen. Grootes wie die von deffen Schüler Florenz Radewyn und anderen Brüdern in Deventer gehaltenen Predigten sührten ihn unter schweren Krankheitsleiden in einen gewaltigen inneren Kampf; es sehlte nicht an Visionen; das Bild des Gekreuzigten mit seinen Wundenmalen trat mahnend und warnend vor sein

- 50 inneres Auge, bis er endlich den festen Entschluß faßte, die Welt zu verlassen und Sott zu dienen (chron. p. 122) in lacrimas resolutus. Er kam nach Deventer, im J. 1391 (nach Spitzen 1393) — in den Zeiten der heftigsten Kämpse zwischen den beiden großen Parteien; ob die dabei vorgefallene Ermordung von Aleyd van Boelgeest auf ihn mitbestimmend eingewirkt hat, ins Kloster zu gehen, läßt sich nicht bestimmen. Doch zog er der
- 55 freien Gemeinschaft ber Brüber vom gemeinsamen Leben die ber burch Gelübbe gebundenen Bindsheimer vor, wie er selbst es ausspricht: "want in enicheit te wesen van buten, helpt dicwijl totter enicheit van binnen ende maect enen mensch bequamer dat inwendige licht te ontfangen" (so bei Lisser, Beilage IV, fol. 12<sup>v</sup>).
- Bon den Brüdern aufs freundlichste aufgenommen, in tiefem Mitleid über sein körper-50 liches Leiden und in ehrfurchtsvoller Begegnung wegen der zahlreichen Bisionen, durch die er ausgezeichnet erschien, wurde er doch erst 1395 eingekleidet, und zwar am 11. Nov., wie das Berzeichnis der Windesheimer Brüder bei Acquoty 1. c. III, 268 angiebt. Was der Grund

biefer Berzögerung gewesen, ebenso weshalb er nur redditus, nie canonicus geworden — ex certis causis ad ordines sacros non potuit promoveri (Busch l. c.), ist nicht bekannt; möglich, daß es wie Bisser bermutet, wegen seines durch und durch kranken Körpers und der damit verbundenen Leidensansfälle geschehen ist; er verweist (a.a. D. p. 16) auf einige bezügliche Stellen seiner Schriften: plach diewijl siec te wesen, ende son- 5 derlinghe grote pine te liden in allen sinen leden, also dat hem diewijl dochte dat hi van groter pinen sijn sinne verliesen soude".

Er trat ein mit Repnerus von Arnheim, ber wegen seiner schönen Stimme zum Rantor gemacht, als welcher er, wenn er gesund war, stets der erste und letzte im Chor war; er starb 1454. Als Rlosterbrüder fand er den trefflichen Prior Vos von Heusden, 10 Arnold von Calcar, Werner Reynkamp, Gerrit Delft, von Muldevigk, Gerlach Petersz, Johann Schuttken.

Sein Siechtum und seine Zufälle ertrug er mit großer Geduld unter dem Mitleid und der liebevollen Pflege der Brüder. Die Messe konnte er nie ohne Thränen hören; empfing er selbst die Eucharistie, so scherer von Thränen naß waren. Ging er durch den Alosterumgang, so geschah es mit nach oben gerichteten Augen und Händen, um zu zeigen, daß sein Neich, dem er angehöre, nicht von dieser Welt sei solchem nervösen und leidensvollen körperlichen Zustande, bei seinem Geschlöskleben, in welchem er stets sich in die überirdische Welt versenkte, blieben Verzickungen nicht aus und glaubte er himmlicher 20 Bissene gewärchigt zu sein. Daher allseitig die Ehrsprache uns mit welchem man ihm begegnete. Einen großen Teil erzählt Busses von sich aus und glaubte er himmlicher 20 Baris erlebten hat er später in der Landessprache aussechrieben; von Busch ist das Gedriftchen ins Latenische überset. Auch sonst von schechen; von Busch ist aus zu ber durch ihre Bissen manche sein liebliche erzählt; berjelbe wurde auch von Mande 28 zu ber durch ihre Bissen manche sein liebliche erzählt; berjelbe wurde auch von Mande 28 zu ber durch ihre Bissen manche sein liebliche erzählt; berjelbe wurde auch von Mande 28 zu ber durch ihre Bissen manche sein liebliche erzählt; berjelbe wurde auch von Mande 28 zu ber durch ihre Bissen manche sein liebliche erzählt; berjelbe wurde auch von Mande 28 zu ber durch ihre Bissen bekannten Libwina von Schiedam (zu vost. Moll in Joh. Brugsmann II, 108 ff., in f. Kerkgesch. II<sup>3</sup>, 356, II<sup>4</sup>, 117 f., und Hirche in f. Brolegos mena zu Thomas Jimitatio II, 1, S. 317) geschicht, um ihr sein Buch über seine Lisson zu bringen.

Seine Beschäftigung im Kloster war das Abschreiben und Illuminieren von Hand= 30 schriften; nach beiden Seiten besaß er eine große Fertigkeit und einen guten Ruf. Selten verließ er das Kloster, nur wenn es im Dienste desselben geschehen mußte.

Doch hat er, wie es scheint kurz vor seinem Tode, noch mit Busch zusammen eine Reise durch Holland nach Delft gemacht. Zu welchem Zweck erwähnt B. nicht; es war im Auftrage des Windscheimer Alosters. Ob um Streitigkeiten zu stiften, oder im Anschluß zu an das Generalkapitel oder wegen der streitigen Bischöfswahl, oder zu einer Bisstation, wie Busch dergleichen viel zu machen hatte, ist streitig. Acquot und Visser geben hier auseinander. Zu Sion bei Beverwisk, welches Aloster durch seine Hier gewöhnlich angeset wurde, ertrankte und starb er, 1431 im Spätjahr, nicht wie früher gewöhnlich angeset wurde 1430, weil er in einer von ihm erlebten Visson den erst 11. Juni 1431 gestor= 40 benen Wermbold von Utrecht noch gesehen hat.

b) Mandes Schriften find wie Busch a. a. O. berichtet, alle in franceno et teutonico von ihm schön geschrieben für die Brüder inner- und außerhalb des Klosters übergeben. Es werden von B. (l. c. p. 124) 14 mit ihren lateinischen Titeln aufgesührt. Ungeachtet er einer der besten Schriftsteller in der Landessprache war, so daß auch Jonk- 25 bloet in seiner Litteraturgeschichte ihm wegen seiner blüchenden Sprache, seines gewandten Stiles und seiner besonderen Verständlichkeit vor anderen Massiveise ist er seiner bei von Kutzeren von Berträndlichkeit vor anderen Massiveise ist er sehr von Rutzeren gemacht zu haben, wie dies aus der großen oft wörtlichen Ubereinstmungen ganzer Traktate hervorgeht; doch ist er einsacher, weniger zu allegorischen Aussührungen geneigt. Den Namen eines Nordholländlichen Rutzeren sich vor seine Schriften nicht vorgesetzt var. Erst seit 1854 sind var unbekannt, da er seinen Schriften nicht vorgesetzt var. Erst seit 1854 sind diese wieden ausgesuchen und allmählich von lienen Johannes Brugmann I, S. 259 f. (s. oben) einige aufgefunden.

Die jest bekannten find folgende: 1. Nach Busch: Liber unus, quomodo veterem hominem cum actibus suis exuere debemus et Christo nos unire, habens novem capitula. Dies ist zuerst von Bisser in Brüssel aufgefunden und in s. Beilage so

Mande

S. 1 abgebruckt, mit der Überschrift: hier beghint een devoet boexken, hoe dat wij wt selen doen den ouden mensche mit sinen werken ende ons mit cristo overnids warachtighe doechden sellen verenighen mit Anfnüpfung an Cph 4, 22 ff. — 2. Liber de intimis domini nostri Jesu Christi et septem 5 viis quibus itur ad ea, habens XV cap. Aus einer Handschrift in Gaesdond von Pater S. Beder gefunden, von C. R. be Bazel (Leiben 1886) herausgegeben, aus ber oben sub 1 gen. Handschrift neu und vollständig berausgegeben von Bisser, Beilage 2 S. 18 f.; eine dritte Handschrift hat nur einen Teil. Das vollständige Buch beginnt: hier beghint een devoet boexken vanden binnensten ons liefs heren jhesu cristi. 10 Die Unterschrift dagegen lautet vollständiger: hier eyndet een devoet boecskijn vanden binnensten ons liefs heren ihesu christi ende hoemen daer in comen mach ende wat weghe daer in leiden. Mande knüpft hier an Bonaventuras Schrift de septem itineribus aeternitatis an, eines Teils seines größeren Werkes itinerarium mentis. Mandes Schrift gebt aus von Jesu Wort Mt 11, 28: Kommet her zu mir, und vergleicht 16 ben Weg mit der Wanderung in eine von einem Gebirge umgebenen Stadt, zu welcher verschiedene Wege führen. — 3. Liber de perfecta amoris altitudine et de viis ad eam perveniendi XIII habens cap., von Biffer aus der Brüffeler Handickrift abge-bruckt mit der Aufschrift: hier beghint een devoet boexken vander volmaecster hoecheit der minnen ende hoemen dair toe sal pinen te comen. Der von Spiten 20 im Katholiek 1887 veröffentlichte Traktat unter dem Titel "een spiegel der volkommenheit" hat derselbe später dem Henricus von Erp zugeschrieben; ebenso ist die von G. H. v. Borssum Baaltes im Archief voor Nederl. Kerkgesch. 1896 veröffentlichte Schrift van den gheesteliken opganc der sielen ende van hoere vuericheit" nicht von Ein heiliges Leben ift ein Zeichen ber Gnade Gottes. An den Tugenden ift bie Mande. 25 Liebe zu erkennen, nicht an ihrer Süßigkeit bes Gefühls; die Liebe hat ein zwiefaches zu fürchten, daß wir ihrer nicht würdig sind und daß wir den Liebenden nicht genug lieb haben. Alle Hinderiffe der Selbstucht, der Genußsucht, der Leiden sind zu überwinden burch das Gebet. — 4. L. de sapida sapiencia XII habens cap. Bisser findet dieses Buch in einer Amsterdamer Handschrift unter dem Titel: van den VII gaven des 30 heiligen geest ende eerst van der gave der smakender wijsheit. Über bie fieben Gaben haben bie mystischen Schriftsteller seit dem heiligen Bernhard gern gehandelt. Im Anschluß an Rupsbroed van den gheesteleken tabernacule, doch fürzer und ohne allegorische Ausdeutungen, einfacher hat Mande geschrieben, wie man zu dem inwendigen Licht ber Bahrheit komme, und wie die Hindernisse zu überwinden sind. — 5. Specu-86 lum veritatis, in der Amsterd. Handschrift: Een spiegel der waerheit, abgedr. bei Biffer Beilage 5. Bir felbft tonnen nicht in den Spiegel der Bahrheit feben; der bl. Geist muß dazu helfen. Je mehr Selbsterkenntnis besto mehr Verlangen nach Gott, ber feine vollkommene Liebe in Wort und That offenbart. — 6. L. de luce veritatis, in berf. Handschrift.: dat boec van den licht der waerheit. Jeber Mensch bebarf es; 10 burchs göttliche Licht empfangen wir es; es ift nicht aus Büchern zu lernen, sondern in reinen gerzen zu erfahren, was geschieht burch Gnabe. Die Gelehrten wiffen oft viel, vom Licht der Wahrheit wenig. — 7. L. de tribus statibus hominis conversi, in quibus consistit perfectio vite spiritualis; in der Urfprache abgedr. bei Moll 1. c. I, 263 ff.: hier beghint een boecskijn van drien Staten eens bekierden mensche, 45 dairin begrepen is een volcomen geostelik leven. Es ist dies die bekannteste und bedeutendste Schrift M.s, daher oft abgeschrieben, freilich mit verschiedenen Auslassungen (siehe bei Moll a. a. O.). Auch hier ist der Anschluß an Rupsbroeck unverkennbar. Mande handelt in der Einleitung auf Grund von Joel 2, 12. 13 von dem Wefen der Bekehrung als eines innerlichen Borganges in drei Ständen (Stufen) das werkende, hunighe und schouwende 20 Leben (activa, devota, contemplativa). Das erste ist ein sterbendes L., indem wir die Sünden zum Sterben dahingeben lernen, die Tugenden üben, unsere Ratur unterdrücken mit der Buge (Fasten, Wachen, Beten, Berten ber Barmherzigkeit) und mit auswendiger Arbeit na bescheydenheit (discretio, besonnene Entscheidung). In vier Punkten ift es gelegen, durch sieben Tugenden wird es vollkommen angeeignet, sechs Gefahren sind 55 dabei hinderlich. Das pnnighe Leben ift innig zwischen sich felbft und Gott, ist umgekehrt bei fich, fieht nicht nach außen, zerftreut fich nicht in Beschäftigung mit leiblichen ober finnlichen Dingen, vielmehr entäußert es sich selbst und hängt an Gottes Liebe. Dies Leben ift eine Banderung über bie Zeit in die Emigkeit, ein Genießen göttlicher Gegen= wart, Freude, Friede und Freiheit im hl. Geift. Sier gilt es im Schweigen auf Gottes eo innerliche Stimme bören, und feine Gaben empfangen und mit ihnen wirken. Dabei ein=

gebent bleiben bes heiligen Lebens unfers herrn, als ber ein Mufter und Spiegel aller Heiligkeit ist, alle unsere Leiden auf seine beziehen (trecken), nicht bloß seines äußeren Leidens, sondern vor allem seiner Liebe, in der er Mensch geworden ist, opdat hy ons gode = godlik maken mochte. Darin besteht das Mitleiden, die compassio. Die Leichtfertigen können daran zur Innigkeit erweicht werden, die Demütigen (die Turteltauben) 5 und Angstvollen finden ein Neft zu ihrem Vertrauen und Schutz für ihre Seufzer und Gebanten zur Seligteit. Endlich bas fchauende Leben ift ein mynlic Entfinken bes Beistes in ben Abgrund ber Gottheit und eine Bereinigung mit ihm vermittelst ber Nachfolge ber Gute Gottes, eine Ledigkeit von äußeren Geschäften und über alle Unledigkeit (onlede — Beschäftigung) hinaus in die Ewigkeit. Es besteht also in Abkehr von zeit= 10 lichen Dingen — im Genießen Gottes und göttlicher Einsprache (inghewoirdicheyt) — in einer Erhobenheit in die Ewigkeit und in dem hellen Anstarren der bloßen Gottheit (claer aenstarren der bloser godheid), oder in einem Erkennen der ewigen Gottheit. Dazu gehören 7 Bunkte: hohe Begierden, Jubilieren, Ruhen und Fühlen, innige Gedanken, Ausdauer (bybliven), Schauen und Genießen. Drei Hinderniffe find zu überwinden: Es fehlt 15 uns völliges Absterben in der Selbstverleugnung; die geistliche Gemächlichkeit; dagegen findet fich Selbstbebagen und eigne Beisbeit. Nur durch unsere verhevenheit ons selves — Selbsterhobenheit überwinden wir; daß wir niets niet uns zuschreiben, in allem vom Geiste Gottes getrieben sein; daß wir ganz Gott in uns fühlen, und nichts von der Rreatur; dies alles geschieht durch bie Gnade, die durchs Gebet erlangt wird. Bolltommen fein wie unfer Bater, 20 ift das Ziel alles Strebens. Wer nicht vorwärts ftrebt, bleibt zurück. Was an diefer Bolltommenheit hindert, follen wir scheuen. Werke, außerhalb der Liebe gethan, find nicht verbienftlich jur Erlangung bes ewigen Lebens. Ein folcher Mensch tann nicht verloren geben, benn er hat bas Ende vor Augen und bie Urfache des Bertes, Gott, bem er alles zuschreibt. – In diefer Schrift hat Mande seine Gesamtauffassung niedergelegt; in einzelnen Traktate 25 hat er einzelne Teile befonders behandelt. — 8. Amorosa querela amantis anime ad deum suum pro liberatione tenebrarum desectuumque suorum. In mehreren Handschriften ist diese innigste Gespräch der Seele vorhanden, u. d. T.: hijr beglijnt ene claghe of enighe sprake der mynnender sielen tot horen brudegom om verloest to — werden van horen gebreken. Abgebruckt von Moll im Kalender 20 voor Protestanten in Nederl. 1860 p. 113 f. Auf die Frage, was die minnende Seele wolle, antwortet sie, ber gerr wisse um alles. Sie burfe nicht verzweifeln; gerade bie angefochtenen werden öfter heimgesucht, damit fie mehr hoffen auf des gerrn Hilfe, auf fein Verdienft und Barmherzigkeit, als auf ihre guten Werke. 3ch schlummere nicht. Dies der Troft, der zum Dant führt. — 9. Allocutio brevis amantis anime cum 85 amato suo, bei Moll, Job. Brugmann I, 310 f. unter bem Anfangswort : hier beghint een corte enighe sprake der minnender sielen mit haren gheminden. Eine turze, in schöner Sprache geschriebene Bitte ber Seele an ihren herrn dat zij geheel aan zijn dienst moge zijn gewijd. Sie foll nicht ruhen, sondern trachten, Liebe wieder ju geben. "also gheeft mine devocie ende ynncheyt dy dy selven weder." w - 10. L. de praeparatione interne nostre habitationis, abgebrudt bei Moll a. a. D. I, 293 f. "h. begh. een dev. boecskijn van der bereydinghe ende vercieringhe onser inwendigher woeninghen". Im Anschluß an ps. 31. 13 f. (vulg.): der Herr hat Zion erwählt und Lust daselbst zu wohnen, giebt er eine aussüchrliche Allegorie von der Wohnung, welche gereinigt werden muß durch die Beichte, geschmidt mit Tugenden 45 zum Empfang; er schildert das Bett, Kopfrissen, Laten — also dat wy op ons selven noch op onse werke ende verdiensten ons niet verlaten, vielmehr op sinen verdiensten ende op sine passien. Op dat kussen een schoone hoofddoek d.w.z. waarachtig geloof in de h. Schrift. Liefde moet als een deken alles bedekken. Außerdem muß ein Tisch, Stuhl zum effen und trinken da sein, eine Thür, Thürhüter, 50 bamit man ungestört verkehren könne. — 11. Dialogus sive collocucio devote anime cum deo amato suo et responsio ejus ad animam devotam. Dieje Schrift ift bis jett noch nicht aufgefunden. Von Moll und Viffer wird in einer dreiteiligen handschrift in der kgl. Bibl. zu Amsterdam (1 G. 10) der britte Teil als die von Busch bezeichnete nach Inhalt und Sprache als Schrift Mandes vermutet; Bisser giebt den Inhalt an und hat 55 einige Stellen abdruden laffen. — 12. L. de raptibus et collocucionibus cum deo et dei secum, decem habens cap. secundum decem revelaciones diversis temporibus sibi factas. Dies Buch, welches nach dem Titel eine Sammlung von Visionen enthalten haben muß, ist noch nicht aufgefunden; ob Spitzen einige Stücke aus demselben gefunden hat, ift nicht zu erweisen. Ob es die von Busch ins Lateinische übersetzte apo- eo calipsis ift, und es das von Mande durch Busch an die Frau Lidewyde von Schiedam gesandte ist, läßt sich nicht feststellen.

- In bem Nederlandsch Archief voor Kerkgesch. 1901, p. 249 ff. veröffentlicht G. Biffer aus der genannten Amfterdamer Handschrift fol. 86 bis 97 einen Abschnitt 5 unter ber Überschrift: een mynlike vuerighe begerte der ynniger zielen tot horen gemynden here . . Biffer vermutet die unter 11 genannte Schrift dialogus. Auf die Anrebe der Seele folgt dann: die stemme des ghemynden heren, hoe hi der inniger zielen leert, hoe si in hemovergeformt west, danach hoe die ynnige ziele begest van horen gemynden here opgetogen te werden, sodann die stemme des myn-
- 10 liken heren hoe hi der ynniger zielen leert van ynnigen leven; im Anfølug bieran die stemme der ynniger zielen, und wieder die stemme des mynliken heren om der ynniger zielen te leren. Danach folgen in der Sandöchrift noch se die Gespräche der Seele, alle ähnlichen Inhalts, und da die Abschrift plöglich abbricht, vermutet B., daß noch drei hier früher gestanden haben und verloren gingen, oder daß die
- 15 Abschrift nicht vollendet ist. Er vermutet weiter, daß wir hier die unter 12 genannte Schrift de raptibus und die ersten sieben der decem revelationes haben. Der Beweis daß es Mandes Schrift sei, läßt sich, da jede Bezeichnung des Berfassers sehlt, nicht geben. Aber Inhalt, Sprache und Gedanken stimmen durchaus mit Mandes sonstigen Schriften. Schließlich sei noch nach brieflicher Mitteilung bemerkt, daß eine Ubersezung der
- 20 von Busch genannten Apokalipsis gefunden sein soll. Doch ist sie noch nicht herausgegeben.

Bon ben bei Busch genannten 14 Titeln sind im voranstehenden zwölf behandelt. Es schlt Nr. 11: De vita spirituali et devota in quibus consistit, et ejus impedimenta und Nr. 12: De vita contemplativa, in quibus consistit et ejus impe-25 dimenta. Diese sind nuch nicht aufgefunden. Es werden wesentlich Bearbeitungen der

betr. Abschnitte ber Schrift de tribus statibus (Nr. 7) sein.

Die von G. H. Borffum Baaltes gefundene, im archief von Nederl. Kerkgesch. 1896 mitgeteilte Schrift aus einer Amsterd. Holdr., "van den gheesteliken opganc der sielen ende vanhoere vuericheit", enhält einen Abschnitt, welcher überschrieben ift:

- 20 "hoe die siele vermits bedinghe van gode vercyget heilige ghepeynsen, wt cantica rcs." Doch ftimmt diese Schrift mit keinem der von Busch mitgeteilten Titeln. Sie tragen zwar den Geist der modernen devotio, aber mit Sicherheit kann ein Nachweis ihrer Abfassung durch Mande nicht geführt werden.
- Omnes libros fagt Busch a. a. D. S. 125 propria manu pulchre descriptos 85 librario reliquit. Nach bamaliger Sitte — wie Thomas v. Rempen sagt: — nesciri ama — schrieb ber Verfasser selbst seinen Namen nicht bazu. Solange seine Zeitgenossen lebten, kannte man sie und ihre Verfasser. Die Nachwelt mit ben kirchlichen Kämpfen über die Reformation, die Auschebung vieler Klöster brachte den Urheber wie seine Schriften in Vergessen.
- Seine Myftit wird von Biffer a. a. D. meift im Anfchluß an feine von ihm herausgegebenen Sauptfchriften bargelegt. Befondere Eigentümlichkeiten bietet fie nicht. Gewürdigt hat ihn im Bergleich mit Gerlach Beters (f. VI \* S. 604 f.) auch A. Auger in feiner Étude sur les mystiques des Pays-Bas au moyen âge in Mémoires couronnés et autres mémoires publiés per l'académie royale des sciences, des lettres et des beaux
- 45 arts de Belgique; collect. 1 in 3°, tome XLVI; Bruxelles 1892, S. 30. Es unterscheidet sich Mande von Gerlach Peters und anderen Geistesverwandten besonders dadurch, daß er bei seinen visionären Geistesvorgängen alles äußerlich im Geiste anschaut, sich vergegenwärtigt und in diese Bilder des Geistes sich mit seinen Gedanken andetend und sinnend versenkt. Mit Recht ist Mande in neuerer Zeit nicht bloß wegen seines Schreidens in
- versenkt. Mit Recht ift Mande in neuerer Zeit nicht bloß wegen seines Schreidens in 50 der Muttersprache, sondern auch wegen des — im Verhältnis zu Russbroeck, von welchem er seine Ubhängigkeit nicht verleugnen kann — doch viel einfacheren und schlichteren, aber doch auch tiefen Inhalts gewürdigt worden. Der Juname: der Nordniederländische Russbroeck kann ihm mit Recht beigelegt werden, wenn er auch die großartigen Konzeptionen und die Tiefen seiner Spekulationen bei weitem nicht erreicht hat. Mande ist biblischer,
- 55 kirchlicher in seiner gesamten Denkweise und bildet so einen Übergang zur praktischen Mystik, besonders zu Thomas von Kempen. Der Einfluß Geert Groots nach dieser Seite ift nicht ohne Frucht geblieben. **2. Schulze.**

Mandelbaum f. b. A. Fruchtbäume Bb VI S. 304, 57.

Manegold von Lautenbach (geft. nach 1103). — B. v. Giejebrecht, Ueber Magister Manegold von Lautenbach und seine Schrift gegen den Scholasticus Benrich: SMA 1868, II S. 297—330 (grundlegend); ders., Geschrift gegen den Scholasticus Benrich: SMA 1868, II S. 297—330 (grundlegend); ders., Geschriften der Beitalter, 2. Bd, Stuttgart 1856, S. 154 f. 289; A. Fr. Grörer, Babit Gregorius VII. und sein Zeitalter, 7. Bd., Schaffhausen 1861, 5 S. 793 f.; P. Ewald. Chronologie der Schriften Manegolds von Lautenbach: HDB 22. Bd, Geitnigen 1876, S. 383—385; B. Battenbach, Manegold von Lautenbach: NDB 22. Bd, Zeipzig 1884, S. 183; Baulus, Études nouvelles sur Manegold de Lautenbach: Revue catholique d'Alsace 1886, p. 209—221, 279—289, 337—345; R. Franke: MG, Libelli de lite imperatorum et pontificum saeculis XI. et XII. conscripti, tom. I, Hannover 1891, S. 300 10 bis 302; B. Martens, Gregor VII., sein Leben und Birfen, Leipzig 1894; C. Mirbt, Die Bublizistit im Zeitalter Gregors VII., Leipzig 1894; E. Dümmler, Zu Manegold von Lautenbach: RM XXIII, 1897, S. 769 f; G. Meyer von Knonau, Jahrbücher des beutichen Reiches unter Heinrich IV. und heinrich V. (Jahrbücher der beutichen Geschiche), 3. Bd, Leipzig 1900, S. 511—520; J. M. Endres, Manegold von Lautenbach. Ein Beitrag zur Bhllosophiegelchichte 18 des 11. Jahrbunderts: Historich-volution bon Lautenbach. 201, 6. H. S. 389 bis 401, 7. H. S. 486—495.

Manegold, geboren um 1060, trat in jungen Jahren in das kleine Kloster Lautenbach bei Gebweiler im Elsaß (Contra Wolfelmum, praefatio), wo er sich das Vertrauen bes Propstes Hermann erwarb (Ad Gebehardum, praefatio). Nach der Zerstörung des 20 Klosters durch Parteigänger Heinrichs IV. ist Manegold eine Zeit lang heimatlos umhergeirrt, wandte sich dann c. 1086 nach Baiern, sand in dem Kloster Raitenbuch Zuslucht und wurde hier zum Delan gewählt (Gerhoh v. Reichersberg, Dialogus de differentia clerici saecularis et regularis: Pez, Thesaurus anecolotorum novissimus, Augustae Vindelicorum 1721, II, 2 p. 491). Schon 1090 aber war er wieder im Elsaß, 25 um nun in dem Kloster Marbach bei Colmar, das unter seiner Mitwirlung gegründet wurde (Annales Argentinenses a. 1090, MG SS XVII, p. 88), eine langjährige, von Paosst Urban II. anerkannte (Jaffé Reg. Nr. 5629 cf. Pez. l. c. VI, 1 [= Codex diplomatico-historico epistolaris] p. 297) Wirfjamkeit zu sinden. Alls dieser bas Kloster 1096 bestätigte, besteibete Manegold bereits die Stelle des Präpositus — ihr ging 20 eine Lehrthätigkeit voraus, wenn sich nicht die Bezeichnung Magister scholarum auf schlere Zeiten bezieht — und hat sie noch im Jahre 1103 inne gehabt (Jaffe Nr. 5949). An einem 24. Diai ist er gestorben. Sein energisches Festhalten an der Opposition gegen heinrich IV. noch in der letzten Periode seines Ledens beweist die Thatsache, daß er von beigen im Jahre 1098 gesangen gesetst wurde (Bernold, chronicon z. d. J., MG SS V 85 p. 466, 9 st...

Der große Erfolg ber Flugschrift des Scholastikus Wenrich von Trier (vgl. d. A.) war der unmittelbare Anlaß für die Abfaffung von Manegolds, dem Erzbischof Gebhard von Salzburg gewihmeten, umfänglichen Trattat. Diefer Liber ad Gebehardum, von R. Frande erstmalig herausgegeben: MG Libelli de lite, tom. I, p. 308-430 — vgl. außerdem über 10 bie Manegoldhandfcrift A. Holder, Die Handfcbriften der Großherz, babifchen Bof- u. Landesbibliothet in Karlsruhe, Karlsruhe 1895, III, p. 117 f. — ift noch zu Lebzeiten Gregors VII. entstanden, aber erst nach dessen Tod (25. Mai 1085) und auch erst nach der Schrift gegen Bolfhelm publiziert worden. Manegold zeigt sich in dieser Streitschrift als ein fanatischer Bertreter ber gregorianischen Bartei, ist maßlos in feinen Angriffen und steht hinter feinem 45 Gegner weit zurück (Mirbt, Bublizistik S. 26 ff.). Das Vorgehen Heinrichs IV. auf dem Bormser Konzil am 24. Januar 1076 (vgl. Bb VII S. 103, 81 ff.) wird von ihm scharf verurteilt (Bubl. S. 142 f.) und in Bezug auf die Erkommunikation des deutschen Königs 1080 die unbedingte Autorität einer tirchlichen Zensur geltend gemacht (Bubl. S. 154). Bon besonderem Interesse find seine Bemühungen, die Abserdung Heinrichs durch Gregor 50 zu rechtfertigen. Daß er aus der Geschichte den Nachweis zu führen versucht, daß diesem Vorgang zahlreiche Präcebenzfälle zur Seite stehen, war eine damals viel geübte Taktik. Aber Manegold begnügte sich damit nicht, sondern unternahm den Versuch einer prinzipiellen Verteidigung von dem Boden radikal demokratischer Anschauungen aus. Das Königtum ist ihm nämlich keine Ordnung Gottes, sondern ein durch bas Bolk über= 55 tragenes Amt, das Verhältnis zwischen König und Volk ist das des Vertrages. Hat der Fürst die ihm verliehene Macht gemißbraucht, so ist der andere Kontrahent, das Bolk, befugt, auch feinerseits von dem Vertrag zurückzutreten und das Unterthanenverhältnis zu löfen. Der Fürst fteht dem Bolke gegenüber wie der Schweinehirt seinem Herrn. Wie der Schweinehirt mit Schimpf und Schande verjagt wird, wenn er untauglich ist, so wird 60 ber Regent entlassen, der seinen Verpflichtungen nicht nachkommt (Bublizistik S. 227 ff.

547 f. vgl. 453). Ranegold verteidigte biefen Grundanschauungen gemäß das Recht des Papstes, die Deutschen von dem Heinrich IV. geleisteten Treueid zu entbinden, ohne freilich über das Berhältnis der Ausübung der Bolkssouveränität zu dem Alt der päpstlichen Eidlösung flar zu sein (Bubl. S. 230-233). Auch die gregorianische Gesetzebung des treffend den priesterlichen Zwangscölibat fand Manegolds Unterstützung (Publ. S. 299 f.). In der Kontroverse über die Birkungsträftigseit der von Simonisten verwalteten Sakramente nahm er einen vermittelnden Standpunkt ein (Publ. S. 400. 417); das Recht der Antwendung äußerer Gewalt gegen Häretiker, und die Andänger Heinrichs galten ihm als solche, stand für ihn außer Frage (Publ. S. 456. 459); eingehend hat er das Problem 10 ber Laienintestitur im Sinne Gregors VII. behandelt (Publigisstiff S. 483-489). — Das gegen Manegold gerichtete polemische Geebicht des Hugo orthodoxus (ed. E. Dümmler, libelli de lite I, p. 430 f.) und das vielleicht gegen ihn sich wendende Fragment von Nr. IX der Schriften der schlastelichen Rardinäle gegen Gregor VII. und Urban II. (ed. R. Franke, libelli de lite II, p. 421 f.) haben wahrscheinich den Rardinal Sugo 15 den Meeisen (vol. d. Mrt. Bd VIII S. 431 ff.) zum Berfassen (ed. M. Muratori, Aneedota tom. IV, Patavii 1713, p. 163-208; Praestatio, Indeltangabe, cap. 22-24: libelli de lite I, p. 303-308) besämpt Manegold von Boltselm Evertetene Annahme einer Bereinbarkeit der Schwart Beisfer Den Maltsellen Dogma (Giefebrecht 20 a. a. D. S. 298). Über die Möhängigkeit dieser Schrift von Betrus Damiani vgl. Enbres a. a. D. S. 489 ff. —

Ranegold von Lautenbach ift oft mit jenem, wahrscheinlich ebenfalls bem Elsaß entstammenden, Bhilosophen Manegold (Histoire litteraire de la France, t. IX, Baris 1750, p. 280—290) verwechselt worden, der, c. 1030 geboren, zuerst in Deutschlend die Ochwert kötig wer und benn zwilfen 1070 und 1000 in Teachtein burch kinne

25 land als Lehrer thätig war und dann zwischen 1070 und 1090 in Frankreich durch seinen Unterricht, in dem ihm seine Gattin und seine Töchter zur Seite standen, sich großes Ansehen erward und ca. 1090 in ein Kloster eingetreten ist (Giesebrecht a. a. D. S. 304 bis 312).

Mangold, Wilhelm, geft. 1890. — Bis zum August 1877 reichende autobiogra-20 phijche Aufzeichnungen im Album professorum der ebangelijch-theologischen Falultät zu Bonn. Protestantische Kirchenzeitung 1890, Nr. 17.

Wilhelm Julius Mangold ift am 20. November 1825 in der kurheisischen Hauptftadt Kaffel geboren und verlebte in dem kinderreichen Elternhause eine glückliche Jugendzeit. Der Bater, Obermedizinalrat Dr. Karl Mangold, war ein vieldeschäftigter Arzt, der 85 noch sein 60jähriges Doktorjubiläum in geistiger Frische seinen konnte. Auf den Einsluß ber frommen Mutter führte der Sohn seinen früh gereisten konnte. Auf den Einsluß ber frommen Mutter führte der Sohn seinen früh gereisten Entschluß zurück, sich dem Dienste der evangelischen Kirche zu widmen, um dereinst, womöglich in einer Landgemeinde, das Evangelium verfündigen zu können. Der Bater widersetzte sich diesem Plane nicht, ließ sich aber versprechen, das Wilhelm seine akademischen Studien gründlich treiben und mit der Erlangung eines akademischen Grades abschließen wolle. So verließ M. denn Oftern 1845 als primus omnium das Kasseler Gymnasium, um zunächt in Halle evangelische Theologie zu studieren. Nachdem er hier zwei Jahre lang außer seinem Onkel H. Huber Brecht 1848 bestand er vor der Marburger Fakultät das erste theologische Taus mit solchem Erfolge, das Herle und Rettberg und 26 Thierich aufdloß. Im hercht 1848 bestand er vor der Marburger Fakultät das erste theologische Taussen mit solchem Erfolge, das Herle und Rettberg ihn zum Ergreifen ber alademischen mit solchem Erfolge, das Herle und Rettberg ihn zum Ergreifen ber alademischen studien suchsorten. Da sein Bater einwilligte, so unstrukter wird, auffelos erste heologische Framen mit solchem Erfolge, das Herle und Rettberg ihn zum Ergreifen ber alademischen studien studieren, wo er Ehrensteuchter und Ritter hörte, namentlich aber mit firchenhistorischen studien sich beschäftigte, weil er sich später für Kirchengeschichte zu ha= 50 bilitieren gedachte.

Alls M. im September 1849 aus Göttingen zurücklehrte, um sich zu Hause weiter auf ben akademischen Beruf vorzubereiten, besaß er zwar das Wohlwollen der Marburger Fakultät, die ihm bei nächster Vakanz eine Repetentenstelle am seminarium Philippinum, dem Vordilde des Tübinger Stifts, in Aussicht stellte, ahnte aber schwerlich, daß er erst 55 nach vollen vierzehn Jahren mit Erreichung einer ordentlichen Prosessionen gesicherte Lezbensstellung gewinnen sollte. Aushilfsweise versch M. vom April dis November 1850 die Erzieherstelle bei zwei Söhnen seines Landesherrn, indem er sich den Rücktritt vorzbehielt, sobald ein geeigneter Erzieher, den Bilmar empfehlen sollte, gefunden wäre. Das wohlverdiente Vertrauen, das der bekanntlich oft übel beratene Kurfürst von Heffen dem

jungen Theologen schenkte, hat zu Marburg sein allmähliches Aufrücken in der akademischen Laufbahn möglich gemacht. Im Herbst 1852 wurde M. lic. theol. und Privatbozent, Oftern 1857 außerordentlicher Professor der Theologie und Herbst 1863 Ordinarius in Marburg. Über seine intereffanten Beziehungen ju Vilmar und zur turbessischen Regierung geben die von mir in dem Netrolog (Protest. Kirchenzeitung 1890, Nr. 17) veröffentlichten 5 eigenhändigen Mitteilungen M.s nähere Austunft. Da M. nie eine besonbere Gunft vom Rurfürsten begehrte, blieb er stets im Besitz seines Vertrauens und wurde, obwohl Sohn eines renitenten Beamten, am 26. Juni 1851 unter dem Ministerium Hassenpflug als zweiter Revetent ober Major an der Stipendiatenanstalt in Marburg angestellt. Nachdem er dann am 7. November 1852 seine Probevorlesung über Hyperius gehalten hatte, begann 10 seine akademische Lehrthätigkeit zunächst auf dem Gebiete der neutestamentlichen Eregese, weil Thiersch vom theologischen Katheder zurückgetreten war. Obgleich auch Scheffer und Ranke Diefes Lehrfach vertraten, berief bas Ministerium Oftern 1854 noch als vierten ben zum außerordentlichen Brofeffor ernannten Ernft Lutbardt. Durfte M. darin nicht gerade einen ihm geltenden Beweis ministeriellen Wohlwollens erbliden, fo zog er fich die offene 15 Feindschaft ber Regierungsfreife badurch zu, daß er ben Rurfürsten, ber ihn um Rat fragte, von der Bestätigung der Wahl Vilmars zum Generalsuperintendenten abhielt. Für Vilmar war, wie man aus dem "Gedentblatt" erficht, das ein Betwunderer seiner angeblich hervorragenden Befähigung für das Amt eines Bischofs bei der hundertsten Wiederkehr feines Geburtstags ben zahlreichen Berehrern gewidmet hat (vgl. Luthardts Rirchenzeitung 1900, 20 Sp. 1134. 1206 ff.; Zarnde, Lit. Cbl. 1901, Sp. 71 f.), die hefsich-reformierte Kirche ihrem Bekenntnis nach lutherisch, während M. in Ubereinstimmung mit dem von Gilde-meister versaßten Gutachten der Marburger theologischen Fakultät überzeugt war, daß Bilmar ben Bekenntnisstand ber niederhefsischen Rirche auf den Ropf stellen wolle. Der Nachweis, "daß eine Kirche, die reformiert bekenne, keinen Generalsuperintendenten haben 25 könne, der lutherisch lehre und aggressiv gegen das reformierte Bekenntnis vorgehe", blieb allerdings nicht ohne Eindruck auf den Kurfürsten, und Hassenpflug wurde im Oktober 1855 entlassen. Aber schlimmer als der Schaden, den M. durch die erwähnte Richtbestätigung Vilmars und durch die Empfehlung des begabten Germanisten für eine Professur in der philosophischen Fatultät hatte abwenden wollen, mußte ihm später die fanatische Wirtsam= 20 keit des vor Gericht 1858 auch in der öffentlichen Meinung gebrandmarkten Mannes erscheinen, der sofort durch das neue Ministerium die gewünschte ordentliche Professur in ber theologischen Fafultät zu Marburg erlangt hatte.

Durch die 134 Seiten starke Studie "Die Irrlehrer der Pastoralbriefe" (Marburg 1856) und kleinere Schriften, sowie durch seinen Erfolg als atademischer Lehrer bereits 85 rühmlich bekannt, erhielt M., den 1862 die Wiener evangelisch-theologische Fakultät zu ihrem Ehrendoktor ernannt hatte, im Sommer 1863 einen Ruf nach Wien, wohin das von Vilmar beratene Kasser Winster um ben früher erst nach wiederholtem Drängen zur außerordentlichen Brofeffur beförderten, ihm verhaßten Theologen mit Freuden ziehen laffen wollte. Allein ber Befehl bes Rurfürsten feste es burch, das D. jest orbentlicher Professor 10 der Theologie an der turhessischen Landesuniversität wurde, und so konnte er im Mai 1864 nach turzer Brautzeit mit Roja Rüchler aus Gießen fich einen eigenen Herb gründen. Inder ich für die Kleineren Beröffentlichungen M.s auf das am Schluß des Netrologs gegebene vollftändige Verzeichnis verweise, erwähne ich jeine ber Wiener Fakultät gewid= mete, zweite größere Schrift, beren Titel lautet "Der Römerbrief und die Anfänge ber 45 römischen Gemeinde" (VIII, 183 S., Marburg 1866). Blieb auch seiner treuen Lebens= gefährtin der Kindersegen versagt, so fand doch M. reiche Befriedigung in seiner vielber= zweigten Wirksamkeit während der Jahre, die er noch in seiner engeren Heimat zubrachte. Es konnte nicht fehlen, daß der tüchtige Mann bei seiner ungewöhnlichen Beliebtheit und Gewandtheit nicht nur die Amter des Defans und Reftors 1867 und 1869/70 zu bes 50 fleiden hatte, sondern auch für verschiedenartige firchliche und ftäbtische Intereffen Marburgs herangezogen wurde. Galt ihm auch feine umfaffende und erfolgreiche Lehrthätigkeit ftets als die Hauptsache, fo wurde er doch auch als Bertreter der reformierten Gemeinde Mar= burgs im Dezember 1869 und Januar 1870 Mitglied ber außerorbentlichen heffischen Synode; ja er ließ sich, um die mit durch ihn in Fluß geratene Synodalfrage zu fördern, 55 vom heimischen Kreise in das Abgeordnetenhaus wählen und brachte die Sitzungsperiode vom November 1871 bis Juni 1872 als Mitglied der nationalliberalen Fraktion in Berlin au.

Als nach der Einverleibung Aurhessens die preußische Regierung den nach Basel Berufenen durch eine bedeutende Gehaltsaufbesserung in Marburg festgehalten hatte, glaubte so Mangold

M. hier lebenslänglich zu bleiben, in der Stadt, die ihn später durch ihr Ehrenbürgerdiplom erfreute, so daß ihm bei seiner Versetzung nach Bonn im Oktober 1872 der Mbschied nicht leicht wurde. Für mich aber war es eine große Freude, daß ich zur Gewinnung M.s für die Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität mittwirken konnte. Ich durfte 5 nämlich in den Ofterferien 1872, als ich auf dem Wege zu den Hallenser Bibelrevisionskonferenzen zum erstenmal Berlin besuchte, nicht nur die persönliche Bekanntschaft des Marburger Gelehrten machen, dessen überstedlung nach Bonn, wie die Erschrung gezeigt hat, der rheinisch-weschwälichen Kirche so reichen Segen bringen sollte, sondern ich hatte auch Gelegenheit, den Minister Dr. Falk selber von der Notwendigkeit einer geeigneten 10 Besetzung der neutestamentlichen Prosession von der Notwendigkeit in Bonn begann, herrichten bei der Majorität der evangelisch-theologischen Fakultät starke Bedenken gegen den neuen Rollegen; gehörte er voch zu den Prosesson die mit ihrer Namensunterschrift in der sog. Jenaer Erklärung öffentlich für die burch Maßregelung des D. Sydow gesätzbete 15 Lechtreicheit eingetreten waren! Wer sich die Suverlässigs beschen Keiner gesten 43 Seiten zählenden Schriften, das unter dem Titel "Ernst Ludwig Theodor heilten Lechters barbiertet. Übrigens hat M. als Mitarbeiter an der von her von herzog gegonnenen Real-Encebarbiet. Übrigens hat M. als Mitarbeiter an der von herzog gegonnenen Real-Ence-20 klonzie (vol. \* XVIII 735) den Artikel "Hente" noch für bie britte Auflage geliefert. Ther Ertwerten röch lerren Wich im Bann heimisch fühlen. Die ansensicht ichter her gestenzen wich lerren wiel für die Bann heimisch fühlen. Die ansensich ichter 18 Bentwerten wich lerren wich gester wich lerren der berne Beiter zuschlage geliefert.

über Erwarten rasch lernte M. sich in Bonn heimisch fühlen. Die anfänglich sehr geringe Zahl seiner Zuhörer nahm balb so start zu, daß man ihn zu den einslugreichsten Lehrern zählen muß, welche die Bonner Fatultät bisher gehabt hat. Der Ernst, mit dem M. die Frage der Wahrheit stellte, die Klarheit der gelehrten Darstellung und die an=

- 25 ziehende Frische des von dem Wohlklang einer ungewöhnlich starken Stimme unterstützten und oft durch liebenswürdigen Humor gewürzten Vortrags, vor allem aber die religiöse Wärme und Milde, mit der er zwischen Theologie und Religion zu unterscheiden wußte, sicherten ihm stets eine dankbare Schar von Zuhörern. Im Herbst 1874 war er zum erstenmal als Detan Mitglied des akademischen Senats, und für den 3. August 1881 und
- 20 1886 verfaßte er das zur Geburtstagöfeier des Stifters Friedrich Wilhelm III. abwechselnd den fünf Bonner Dekanen obliegende lateinische Programm. Schon für das Studienjahr 1876/77 übertrug ihm das Vertrauen der Kollegen das Rektorat. An den Jahresversammlungen des rheinischen wissenschaftlichen Predigervereins nahm er gerne teil und wurde in den Vorstand desselben gewählt, ebenso an den kirchlichen Synoden, zu welchen
- ss seine Fakultät ihn deputierte. Wertvoller als die Erlangung eines Ordens und Titels war seine im Mai 1881 erfolgte Berufung in die Brüfungskommission für die theologischen Randidaten zu Münster, die ihn alljährlich im Frühjahr und Herbst in die Hauptstadt Weststalens führte, sowie sein Eintritt in die wissenschaftliche Brüfungskommission zu Bonn, der er nach Benders Lutherrede seit 1884 angehörte. Der Bonner evangelischen Gemeinde
- 40 biente er als Mitglieb ber Repräfentation und half zuweilen auch als Prediger aus, wie er benn neben dem neutestamentlichen Seminar, dessen ständiger Direktor er war, beim Fehlen des Bertreters der praktischen Theologie die Ubungen des homiletischen Seminars bereitwillig leitete. Bis zu den Beihnachtsferien 1889 konnte der vielbeschäftigte Mann seine Thätigkeit fortseten, ohne daß er sich durch ein beschwerliches Leiden, das ihn in den
- 45 letzten Jahren zu einem wiederholten Besuch des Bades Salzschlirf nötigte, hätte zurückbalten lassen; da ergriff ihn die Influenza, die sich auf das Herz warf und am 1. März 1890 seinen Tod herbeisführte.

Wie M. auf dem Katheder wesentlich frei vortrug, ohne sich an seine Kollegienhefte zu binden, so hatte er die verständige Bestimmung getroffen, daß von seinem Nachlasse onichts gedruckt werden solle. Seine Witwe ließ es sich aber nicht nehmen, noch "32 Predigten, gehalten in den Jahren 1846—1882" (Marburg 1891) auf ihre Kosten seinen Schülern und Freunden zugänglich zu machen. Superintendent Polscher, der Präses der weststälischen Provinzialspnode, begleitete dieses 253 Seiten stüllende opus postumum mit einem empschlenden Vorwort. Nur die drei letzen dieser 32 Predigten sind in Bonn 25 gehalten worden; die von M. selbst zum Druck bestimmten und beim Judiläum Hentes herausgegebenen drei Predigten über johanneische Texte (Marburg 1864) besinden sich nicht in der Sammlung. Meinem vollständigen Verzeichnis der gedruckten Arbeiten M.s habe ich die Bemertung vorausgeschiet, man dürfe den Bonner Prossen mit dem Lehrer Bilhelm Mangold verwechseln, der eine populäre Auslegung der Gleichnisse über Rös, oschrieben hat, noch mit dem Ersurer K. Manegold, dessen über Rös,

11 ff. im Jabre 1841 erschienen ist. Ebe ich aber die beiden in die Bonner Beriode fallenden wertvollften eregetisch-fritischen Schriften erwähne, möchte ich bem Lefer noch einige Sätze aus dem Vorwort eines im Dezember 1877 zu Frankfurt a. M. über die Bibel gehaltenen Vortrags mitteilen; die für M. kennzeichnenden Worte lauten: "Ich kann die ebenso kurzsichtige als undriftliche Herzenshärtigkeit nicht begreifen, die von rechts und links 5 zum Bruche brängt und von einer Auflösung der deutschen ebungelischen Volkstirche nicht um religiofer, sondern um theologischer Diffense willen mit einem Gleichmut spricht, als handle es fich um ein unschuldiges Experiment und nicht um einen Mord an der Seele unferes Bolkes. Die Rirche hat wahrlich nicht einen solchen Reichtum an geistigen Kräften, baß fie ben Gebildeten der Nation, weil diese auf eine Revision der theologischen Ueber= 10 lieferung bringen, einfach die Thur weisen durfte; und die Bildung mit ihrer Gleichgiltigkeit gegen die Rirche und ihre Heiligtümer würde es noch zu ihrem Schaden erfahren, was bei dem Bruch mit der überlieferten Gestalt des kirchlichen und bei dem Verzicht auf die geordnete, gemeinsame, öffentliche Pflege des religiösen Lebens, aus der die Sittlichkeit des Bolkes ihre besten Kräfte schöpfen muß, herauskäme; und beide sollten sich ernstlich hüten, 15 dem hochmütigen Leviten und dem stolzen Priefter in der Paradel zu gleichen, die den Banderer, ber unter bie Mörber gefallen ift - unfer Bolt mit ben Schäden, bie an dem Marke seines Lebens zehren — gleichgiltig am Wege liegen laffen. Gott sei Dank giebt es aber doch noch eine ftarke Mittelpartei, die, weil sie zwischen Religion und Theologie zu scheiden gelernt hat, sich daran erfreut, wenn immer neue Weisen gefunden werden, 20 um die alte religiöse Wahrheit auch der Bildung unserer Zeit annehmbar erscheinen zu laffen."

Reben der Behandlung des Römerbriefs hat M. die meiste Zeit und Kraft auf seine beiden Ausgaben von Friedrich Bleeks Einleitung in das neue Testament verwendet. Die größte selbstiftändige und rein wissenschaftliche Arbeit giebt auf 366 Seiten eine ganz neue 25 Untersuchung, betitelt : "Der Römerbrief und seine geschichtlichen Boraussetzungen" (Mar= burg 1884), die allgemein als ein tüchtiges Wert anertannt ift. Noch ftärkere Benutzung haben naturgemäß die für bie britte und vierte Auflage übernommenen mühjamen Bearbeitungen der Einleitung seines Amtsvorgängers gefunden, in benen M. mit rühmlicher Bietät den Text Bleets in erkennbarer Weise bestehen ließ. Die britte Auflage erschien so 1875; noch mehr Arbeit verursachte dem Herausgeber die auf 1035 Seiten angewachsene vierte Auflage (Berlin 1886), in der die Untersuchung über die synoptischen Evangelien von ber über das vierte Evangelium vollständig gesondert worden ist. Mit Recht erachtete es M. "für den Betrieb der Igagogit nicht für einen Schaden, wenn ihren lernenden Jüngern nicht bloß die einheitlich konzipierten Refultate diefer Biffenschaft vorgeführt wer= 35 den, wie fie in der Gegenwart einen relativen Ubschluß gefunden haben, sondern wenn ihnen zunächft bie Renntnis einer mit Meisterschaft begründeten Bosition, die etwa ein Menschenalter hinter der Gegenwart zurückliegt, in voller Ausdehnung mitgeteilt und erst im Anschluß daran ihnen zugleich die Einsicht in die weitere Entwickelung der Fjagogik von diefer Position aus bis in die Gegenwart erschlossen wird". In diesem Sinne ließ 40 er den alten Tert mit seinen eigenen bis in die Gegenwart führenden verdienstvollen Rufapen aufs neue ausgeben, bis ber in Bonn geleisteten Arbeit burch Holtsmanns und Julichers neutestamentliche Einleitungen eine würdige Ablöjung zu teil wurde.

## Adolf Ramphaufen.

Mani, Manichäer. — I. Quellen. Originalschriften des Mani und der ölteren 45 häupter der manich. Religionspartei, welche lettere nach orient. Quellen gleichfalls Sendschreiben u. dgl. verfaßten, sind leider in extenso, dant dem mußammedanischen Berfolgungseifer, nicht mehr erhalten. Aber es steech höchst wahrschrieben uch größere und Reinere Stücke aus diesem Schrifttum im heiligen Kodez ber Mandäer genannt Ginza (s. den A. Mandäer), deren Aussonderung noch nicht gründlich vollzogen ist. Solche Fragmente sind auch ohne 60 zweisel einige der sprischen Stücke bei Theodoros dar Chont und der arabischen im Filrist und bei Birunt, s. über diese Werte weiter unten. Außerdem sind im Bd VII der Bibliotheca Grzeca von Fadricius (2. Aust. von Harles und Reil S. 315 ff.) Fragmente von angeblichen Briefen des Mani in griechischer Ueberjezung überliefert, sind aber von zweiselhafter Echtheit und jedenfalls verstümmelt, sowie im einzelnen, besonders in den Formen der Eigen- 65 namen, entstellt.

Die Quellenberichterstatter führen wir nach den Sprachen auf und nennen zuerst die in orientalischen Sprachen, sodann die griechischen und lateinischen. Die in den ersteren sind meistens von nichtchriftlichen Autoren, die in den letzteren alle von christlichen. Mit den arabischen Relationen als den zahlreichsten und umsänglichsten beginnend, stellen wir voran die- 60

Real-Encyflopable für Theologie und Rirche. 3. 21. XII.

jenige, welche inhaltlich zugleich die wichtigste Quelle über den Manichäismus , überhaupt ist, herrührend von dem gelehrten, einft in Bagdad lebenden Araber Abulfarag Muhammed ibn Ishåk an-Nadim, gewöhnlich an-Nadim und auch ibn Abi Ja kub al Warrak (d. i. der Bapierhändler) genannt. In feiner reichaltigen aradischen Such 32 fub al warra, (b. bet Papierhändler) genannt. In feiner reichaltigen aradischen Litteraturgeschichte betitelt Fibrist 5 al ulam b. i. "Berzeichnis der Wissenschaften", beendigt im Jahre 988 nach Chr., handelt er im Buch IX Abschnit 1. Bd 1 der Ausgabe von Flügel, Joh. Rödiger und A. Müller (Leipzig 1871) S. 327-338 aussüchtlich mit unverfennbarem persönlichen Interesse über die "Lehrmeinungen der Manichker mackabib almanantjah. Dieser wichtige Abschnitt ist nach älteren zum Teil ungenügenden Behandlungen (wie von Jos, von hammer 1840; besset von 10 D. Chwolsohn in feinem B. über die "Schaber" und Kangel in dem Rerter Beischer und einer Manichker mackabib almanen von Golon und einer Beischer und einer Beischer und einer von Beischer und einer und einer Beischer Beischer und einer Beischer Beischer und einer Beischer Beischer und einer Beischer Beischer Beischer Beischer und einer Beischer Beischer Beischer und einer Beischer Be geben und fehr ausführlich kommentiert worden von Gustav Flügel in dem Werke: Mani, jeine Lehre und feine Schriften. Ein Beitrag zur Geschichte des Manichäismus; Aus dem Fihrift . . . Tert nebft Uebersetzung, Kommentar u. Inder zum erstenmal herausgegeben von G. Fl., Leipzig 1862, 440 S. in 8°. Bur Ergänzung des hier Gegebenen find in Einzel= ich heiten die Anmertungen zu diefem Fibriftabiconite in der Gesamtausgabe des Fibrift (f. oben) Bb 2 S. 162—178 zu vergleichen. — Nächst dem "Fibrist", dieser Fundstätte allerersten Ranges, ift ber beachtenswerteste der arabischen Texte der Bericht über die Manichäer von dem isla= mijchen Geschichtichreiber der Philosophie Abul Fath Muhammad al Sahrastani, beinahe zwei Jahrhunderte später als der Verschler des Fihr. lebend und 1153 n. Chr. gestonik, vernage zweiten 20. "Geschichte der Religionsparteien und Bhilosophenselten Kitab almilal wannuhal (ed. Will. Cureton, London 1842, 2 voll.) Bd 1 (ed. Cur.) S. 188—192; dazu die gute deutsche Ueber-jezung von Theodor Haarbrücker, Halle 1851, 2 Bde. Sehr intereffante Details, auch Aus-güge aus Originalschriften Manis in arab. Ueberj., enthält das Bert des gelehrten al Bircht Curentereinen Berten Welle Geschler und Color auf für des gelehrten al Bircht "Chronologie der orientalischen Böller", geschrieben um 1000 nach Chr., hrägeg. von Ed. 25 Sachau, Leipzig 1878, dazu eine engl. Ueberjesung von dems., London (Oriental Translation Fund) 1879; besonders wichtig S. 207–209 des Textes. Eine spezielle Behandlung dieses Textes des Birant mit erklärenden Ausführungen f. bei R. Keßler, Mani Bd 1 (1889) S. 304-323. - Auf den Mani tommt al Birunt auch mehrfach zu sprechen in feinem weis teren wichtigen Berte über Inden von in an Dirum aus Dirum 1030 nach Chr., vgl. Alberunts India. 20 Edited in the arabic original by Dr. Edward Sachau, London 1887; dazu die englische Uebersezung von dem Herausgeber E. Sachau, London 1888, Trübners Oriental Series. Beitere längere oder fürzere Mitteilungen über die Lehre des Mani mit zum Teil über-raschenden Details enthalten die Werte des al Ja kubi (Historia ed. Houtsma, Lugd. Bat. 1883), bei Abmed Uber Lehr all marted (sin andreas thealastic vollages the Site was Site and Si raschenden Details enthalten die Werte des al Jakubi (Historia ed. Houtama, Lugd. Bat. 1883), des Ahmad Ibn Jahjä al Murtada (jein großes theologisch-juristisches Bert führt den Titel al 35 bahr azzahhar, d. i. "das volle Weer", dis jest nur handich-, z. B. in mehreren Berliner Codd.), des al Gahiz († 859 nach Chr.), in seinem Kitab alhaiwan "Buch der Tiere", aus denen die betreffenden Stellen, zum Teil zurist im arad. Texte ediert, ausgezogen und som-mentiert sind in K. Reßlers Mani Bd 1 S. 304-370. Interesjant ist aus der Ubschnitt über Mani, seine Geschichte und seine Lehre in der nestorianischen Grond der Ubschnitt über Gismondi, Romae 1896/97, wo aber bereits die christiche Form der Überlieferung in den Acta Archelai und bei Epiphanius benugt ist. Rürgere Stellen über Mani und jeine Geschichten Bes al. meinde findet man in dem großen Geschichtenet bes al. Tabarî († 923; ediert Lugd. Bat. ieit 1879 ff.), der über Mani und sein Lehre schilt in der Salarî († 923; ediert Lugd. Bat. feit 1879 ff.), ber über Mani und fein Leben felbst in der Sasanidengeschichte (vgl. auch die 45 Üebersetzung dieses Abschnittes bei Nöldeke "Geschichte der Verser und Araber zur Beit der Sasaniden", Leiden 1879, bes. 6. 40. 47. 48. 155), über die Manichter, genannt "Zendike" öfter hier und ba handelt, 3. 38. S. 499, besonders auch S. 588 u. f. w. Ferner furge Ro-tizen bei al Mas'udi († 957) in feinen murde addahab b. i. Goldwölfchen (ed. Bardier de Meynard, Paris 1861-77, 9 Bbe, hierher gehörig Bb 2), während Spezialicriften von biejem 50 geistvollen Autor über die nichtislamischen Setten (Flügel, Mani 1862 S. 32) leider bis jest noch nicht wieder zu Tage gefommen find; bei Hamza von Ispahân (um 960; ed. Gottwaldt 1844, 48); bei Abulfidå in der Histor. anteislamica, ed. Fleischer 1831; bei ibn Kuteiba († 899 n. Chr.), "Sandbuch der Geschichte", Göttingen 1850 ed. Wästensled; bei al Makin († 1273 n. Chr.) "Historia Saracenica", ed. Th. Erpenius, Lugd. Bat. 1625. Bu den arab. 55 Quellenautoren gehören nun der Sprache nach auch 2 christliche Bischöfe, der Patriarch von Alexandrien Eutychius Patricides, arabijch Sa'îd ibn Batrîk († 916 n. Chr.) in feiner aras bijch geschriebenen Chronik (ed. Pococke, Oxonii 1628) und der Primas des Orients, Mafrian von Mojul, Gregorius Abulfarag, gewöhnlich Barhebraeus (fyrischBar Ebraya), Sohn des Hernie von Berner von Berner von Sallichen Historia dynastiarum ed. Posocke, Oxonii 60 1663, S. 130 und 131, neu ediert von Sallichen Historia dynastiarum ed. Posocke, Oxonii histor. ecclesiast., edd. Abbeloos et Lamy (1872) t. I p. 59-62. Die Auslassigungen diefer viele Jahrhunderte nach Entstehung des Manichäismus schreibenden Autoren sind verfchwommen und verblaßt, oft fehr allgemein gehalten und im ganzen von geringem hiftoris ichen Berte.

65 Bon den fyrischen Berichterstattern find die ältesten hier in Betracht kommenden der heilige Ephraem der Syrer († 373), der sich sehr viel mit Manis Lehre beschäftigt (f. seine Mitteilungen zusammengestellt, daselbst auch einen längeren Traktat von ihm gegen Mani,

١.

vokalifiert und übersett in meinem Mani l. c. S. 262-302) und noch vor Ephraem Afraates (persischer Name, eig. Afarhat) in seiner 3. Homilie 5. Keßler l. c. S. 303 und 304. Da die sprischer Name, eig. Afarhat) in seiner 3. Homilie 5. Keßler l. c. S. 303 und 304. Da die sprischer Kirche ja räumlich und zeitlich am frühesten vom Manichäismus heimgesjucht worden nit, so sinden sich beachtenswerte Einzelheiten auch in der sprischer Märtyreratten-Litteratur, woselbst auch Notizen gelegentlich der Hinrichtung manich. Retzer im Perspreiche; vgl. die 5 ditere Sammlung von St. Evod. Assemani 2 voll. fol., Romae 1748, und die neuere Ausgabe von Pater Bedjan "Acta martyrum et sanctorum", Paris. 1890 science ed. Abbeloos et Lamy, Lovanii 1872, t. I. p. 59 science in seiner Chronique ecclesiastique edd. Abbeloos et Lamy, Lovanii 1872, t. I. p. 59 science science in Bedeutsjamseit in den Schatten gestellt durch das erst jüngst neu ausgesundene sprischer Bert des Restorianers Theodoros bar 10 Choni (im 9. Jahrh. n. Chr. lebend), betitelt Eskolión (genet. plur., "Buch der Schollen"), aus dem uns Pognon in seinem Buche "Inscriptions mandaites des coupes de Khouadir, Paris 1898/99", unschätzen Originaltezte vorlegt. Theod. b. Ch. handelt über viele der älteren Selten und benugt offendar bei den voranstehenden (j. oben diefen Mrt.) und 15 "Kantäer", so in noch höherem Grade die über die "Häress lange Stellen aus manichäischen üch eigängt se auch inhaltlich, besonder in der Stellen aus manichäischen der eine Bright is zezte der bis jeht schlachten lange Stellen aus manichäisprache, und ergängt so auch inhaltlich, besonders in der manich. Leves Bestighen Originalsprache, und ergängt so auch inhaltlich, besonders in der manich. Sosmogonie und Anthropogonie, sehr meinelich selbs bis zezte der bis jeht schlachtin wichtigsten Quelle, des arabischen 20 Fihrist. In der manich. Borgeschichte berührt sich mit Theodors Bersion selben Michael der Syrer (12. Jahrb.) in seiner Chronit ed. J. B. Chabot, Par. 1899, S. 198, wo auch so

Ber sijche Texte über Mani und seine Lehre liegen uns schon in der älteren mittelpersischen Sprache, dem sog. Pehlewi, vor. Es kommt hier in Betracht 1. Das Behlewi- 25 Wert Šikand gömänlk vigär d. i. Zerstreuung des Zweisels, im Originaliert herausgeg. von Dastår Jämäspi Jämäsp-Asänä und E. W. Bett, Bomban 1887, englich überf. von E. W. Vest fin The sacred books of the East translated by various oriental scholars and edited by F. Max Müller, vol. XXIV, Orford 1885 (= Pahlavi texts translat. by E. W. West part. III), wo cap. XVI S. 243-251 über den "Betrug" des Mani unter Mitteilung von 80 zum Teil disher ganz unbekannten wichtigen Einzelheiten die Lehre des M. "widerlegt" wird. 2. Noch wichtiger ist das Behlewi-Wert Dinkard, (hrägeg. im Original mit Ueberf. in Gujerati und in Englich von Peshotun Dustoor Behramjee Sungana, Bomban 1874 – 1891, 6 voll. 89 in 89 IV (Text S. 175, Ueberf. S. 211. 212) und Bd V (aussjührlicher Text S. 242, Ueberf. S. 315-317) wo "die 10 Aussprüche des leibhasstigen Teussels Mane gegen die Ermahnungen 35 bes frommen Atarepat-i-Marespand" aufgegählt werden. Diese beiden lepteren Werte, obwohl in ihrer litterarischen Form nicht alt, sind hochbedeutsam als echte Mussfülle des Geistes jener itrengen national-persischen Orthodoxie der Salanibenzeit, der Mani geschläus zuschläch aus Diese Firdausi, des Berls bei Kehler. Mani 1. c. S. 373-376), der Sistorike Kessen ausgund bei Kehler. Mani 1. c. S. 373-376), der Sistoriker Mirchond (Bombayer Drud von 1271 der Hölchart I. G. 223 ff., übertest bei de Sacy, Mémoires sur diverses antiquités de la Perse, Par. 1793, S. 294 ff., bei Keßler 1. c. S. 377 bis 381, wo auch der pers. Text wiederschlit ift), das "Rompendium ber Geschiche" mugmil attawärth im Journal asiatique III, 12 (1843) S. 528; endlich die Stigze von Mani u. f. 45 Rehre bei Abul ma'äll Muhammad ibn 'Ubaid alläh (um 1090 nach Ghr.) in seiner persifich geichriebenen "Darlegung der Giaubensformen bayân al'adyân", frägeg. von Schejer, Chrestomathie persane, Baris 1883, übersetzt

Nuch die Armenier befassen sich viel mit Mani, am bekanntesten ist die Auslassung des 50 Armeniers Eswigh von Golp in seiner "Widerlegung der Ketzereien" über Marcion und Manî, deutsch übersetzt zuerst von Neumann in Ilgens Zeitschr. für die histor. Theol. Bd II, 1840, französisch von Langlois (Collection etc. II, 375 sq.).

Endlich haben wir sogar auch eine chinessische Siimme über den Manich. als ein merkwürdiges Zeugnis für das Bordringen und Bestehen der manichäischen Religion selbst bis 65 nach China hinein zu dem Stamme der Tuguzguz. Dies ist die chinesische Inschrift auf dem nigurischen Dentmale in Kara Balgassun; der Manichäismus wird hier Religion des Mo-ni genannt, worunter aber andere den Nestorianismus verstehen, s. über sie die Spezial= arbeit von Dr. Gustav Schlogel, Prof. der chines. Sprache an der Univ. Leiden, in den Mémoires de la Société finno-ougrienne t. IX, helfingfors 1896. Die Auffassung verstehen Reute als Restorianer vertritt Chavannes im Journ. asiat. 1897, S. 43-85, dagegen erklärt sie für Manichäer überzeugend J. Marquart in der Wiener Zeitschr. für Kunde des Morgenlandes Bd XII (1898) S. 172 ff.

Uebergehend zu den griechisch=lateinischen Quellenschriften, sonst fast den einzigen Fundstätten für die manichäische Lehre, bezeichnen wir als immer noch das wichtigste inhalt- 65 reichste Schriftstück in dieser Klasse die jogenannten Acts Archelas, den angeblichen Bericht über eine Disputation des Bischofs Archelaus von Rastar in Mesopotamien mit Mani; voll-

itändig abgebrucht bei Zacagni, Collectanes monumentorum veterum eccles. graecae ac la-tinae, Rom. 1698, p. 1—105; in der Ausgabe der Berle des Hippolytus von Fabricius (Hamb. 1716) vol. II, S. 142—195; bei Gallandi, Bibl. vet. Patr. t. III; p. 569-608; julest bei Routh, Reliquize sacrae, vol. V (ed. alt. 1848) p. 1—206. Davon ein altes la-5 teinisches Fragment mit interefianten Namensformen in der Borgeichichte des Mani edlerte ans einer Luriner Hanbschrift Aug. Reifferscheid in den SBA 886 68, 1871, S. 507. Ein griechijches Fragment bei Cyrill von Jerus. catech. VI (bei Routh l. c. S. 198 ff.), eine vielgiteurigies getugnent ver Eyrin von Feruf. caeen. vi (ver isoual i.e. S. 1867)., eine ver fach abweichende arabische Berlion vom ägypt. Bischof Severus bei Renaudot, Hist. patriar. Alexandr. Par. 1713 S. 40-48 (l. Refler, Mani I, S. 125. 142. 168) und eine toptische 10 in einer toptischen Bearbeitung der Histor. ecclesiast. des Eusebius, aus welcher B. E. Grum in den Transactions of the Society of Bibl. Archaeology 1902 intereffante Excerpte in eng-lischer Ueberseum mitteilt. Diese vielgeleiene Wert der alten Kirche liegt uns jest vollftändig nut in einem mehrsach korrupten und von haus aus unflar ftillikerten lateinischen Texte vor, der alten, oft auf Mißverständnissen beruhenden Uebersezung einer bis auf 16 wenige aber wichtige Bruchstücke verloren gegangenen griechischen Borlage, welche lettere vielleicht selbt nicht die Urschrift ift, sondern wenigstens in ihren ältesten Bestandteilen, nommitich werdlichen Bediandteilen, auf als welche Deisensten welchen beitandteilen, namentlich wegen sprachlicher Indien in herisches Schlauber auf die Schlauberten, nymus (catal. scriptt. ecclesiast. 72 s. v. Archelaus) angiebt; f. dazu meine Ausführung im Mani Bb 1, S. 87—171 und dazu die Ergänzungen im "Supplement". Zwar hat nun 20 eine Disputation des Mani mit Archelaus, ichon weil die Geschichte sonit von einem Bischofe Urchelaus von Kastar oder Carrhä, sowie von den anderen handelnden Personen, Diodorus, Merchus von Ausstar oder Carrhä, sowie von den anderen handelnden Personen, Diodorus, Marcellus u. f. w., nichts weiß, wohl nie ftattgefunden, vielmehr erfcheint bei dem matten Berlaufe des angeblichen Redetampfes die Disputation nur als die gewählte Einkleidungsform ber Be-ftreitung. Uber gleichwohl ift der Wert diefer "Acta" ein fehr bedeutender, namentlich weil 25 fie, die Quelle für fast alle fpäteren abendländischen Berichte, in dem angeblichen "Briefe an Marcellus" und in dem Berichte des "Turbo", die beide auch griechisch vorhanden find, au-thentische, von Manichäern der alten Zeit jelbst herrührende Dotumente aufgenommen haben, und weil fie in der fagenhaften Vorgeschichte vom Auftreten des "Scythianus" und des "Tore-binthus" trot allen entstellenden Migverständnissen geschichtsgetreue Reflere von intereffanten, so schließlich in Manis Lehre zusammenlaufenden religionsgeschichtlichen Berfnüpfungen bieten, die für die Erflärung der Genefis des Manichtismus von der größten Bichtigtett sind. Berfaßt sind die Acta jedenfalls nicht später als im ersten Biertel des 4. christlichen Jahrhuns-derts (um 320), und zwar, was den Autor betrifft, wohl von einem niederen Geistlichen, einem Diaton etwa, der edeffenifch-fyrifchen Rirche, in deren Litteratur der Ton der Beftrei-85 tung entschieden weißt, zu einer Zeit, wo die Gesahr der Ausbreitung des Manichälsmus in den chriftlichen Gemeinden immer größer wurde, wo er vom platten Lande auch in die Städte brang, und das Einschreiten der obersten Leiter der Kirche, der Bischöfe und Metropoliten, nötig wurde. — Rächst den Acta Archelai als der älteften Quelle ist der wichtigte Gewährsnann Unguffin, die eigentliche Autorität der chriftlichen Kirche gegenüber dem Manichäsismus. 40 Das Bild, welches der einstige Manichäer aus einer ganzen Reihe zum Teil jehr ausführlicher Bestreitungsschriften von Theorie und Prazis der Manichäer uns rekonstruieren läßt, ist ein fehr vollständiges für alle die Parteien, welche für den christlichen Gegenfatz von Intereffe find. Bon biefen Schriften A.8, die man in Bb I und vornehmlich Bb VIII der Benedittinerausgabe findet, find die bedeutenbsten: contra epistolam Manichaei quam vocant fun-45 damenti; contra Faustum Manichaeum libri XXXIII; contra Fortunatum quendam Manichaeorum presbyterum disput. I et II; contra Adimantum Manichaei discipulum; de actis cum Felice Manichaeo I. I. II; contra Secundinum Manichaeum; de natura boni; de duabus animabus; de utilitate credendi; de moribus Manichaeorum in der Schrift de hae-resibus das cap. XLVI. In Augustins Berte aufgenommen ist die Streitschrift bes Evo= 50 bins von Ugala des Titels de fide contra Manich. Unter Den griechifchen Autoren gebenken wir zuerft ber härefiologen. Epiphanius

handelt von dem Manichäismus im Panarion haer. 66 fehr ausführlich, bereits unter Be-nutsung der Acta Archel. j. Epiphan. opp. ed. Dind. t. III; Theodoret in haeret. fabul. I, 26 (opp. ed. Schultze t. IV); vgl. auch den Lateiner Philastrius de haeres. cap. LXI, jetst 26 (opp. ed. Schultze t. IV); bgl. auch den Sateiner Philastrius de naeres. cap. LAI, jest
55 neu ebiert von Marg. Bichtig find jerner die Abfanitte bei Gyrill von Jerusalem catech. IV, 20 sq., wo ein sonst nicht erhaltenes Stüd aus den Acta Archelai griechisch vorliegt; Photius, Bibl. codd. 179 mit einem Grerpte aus dem Manichter Agapius; Joannes Da-mascenus in den opp. ed. Lequien t. I, p. 429 sq.; Simplicius im Rommentar zu Epictets Enchiridion t. IV, ed. Schweigh. Spezialstreitschriften gegen die manich. Lehre sind erhalten
60 von dem Bischofe Zitus von Bostra in Urabien (Bauran), ngos Marigasov, l. I. 4, zurft gebrudt in Canisi lectt. antiquae ed. Basnage t. I, bann neu herausgegeben von B. de Lag
1859) parliegert, Buch IV

- garbe 1859, auch in fyrischer Uebersetzung (od. Lag. 1859) vorliegend, in welcher Buch IV allein erhalten ist; von dem vielleicht nicht christlichen Philosophen Alexander v. Lycopolis
- (λόγος πρός τὰς Μανιχαίου δόξας in Combetisi Auctar, noviss. Bibl. PP. t. II, neue Iti-65 tijche Ausgabe von Aug. Brintmann, Lipsiae 1895); vom Patriarchen Photius I. I. IV contra Manichaeos unter welchen hier vornehmlich die Baulicianer gemeint find bei Bolf, Anecdota graeca t. I, jowie von Petrus Siculus (j. Nova Patrum bibliotheca ed. Mai t. IV),

1.

wenn deffen Arbeit dem wörtlich benutzten Photius gegenüber eine felbstiftändige heißen darf. Endlich sind interessant die griechische Abschwörungsformel für Manichäer, die zur christlichen Kirche übertreten, gedruckt 3. B. bei Cotelerius, SS. PP. apostolicorum opp. I, p. 543, wiederholt bei K. Kehler, Mani Bb I, 1889, S. 403-405, und der Artikel Márys in Suidas' Legiton, legterer schon start verworrene Nachrichten enthaltend. Noch seltsamer werden die 5 Entstellungen bei den Byzantinern Cedrenus (ed. Bonn. p. 259 sqq.) und Jo. Malala (ed. Bonn. p. 410).

II. Litt erat ur. Die ältere Litteratur f. bei Gräffe, Lehrbuch ber allgemeinen Litterärgeschüchte I, II, 984-987 und 1113-1115. Wir heben hervor: Chr. Wolff, Manichaeismus ante Manichaeos, hamburg 1707; Is. de Beausobre, Histoire critique de Manichaeismus ante Manichaeos, hamburg 1707; Is. de Beausobre, Histoire critique de Manichaeismus ante Manichaeos, hamburg 1707; Is. de Beausobre, Histoire critique de Manichaeismus ante Manichaeos, hamburg 1707; Is. de Beausobre, Histoire critique de Manichaeismus Manichéisme, 2 voll. 4°, 1734 u. 39; Mosheim, Commentar. de rebus Christ. ante Const. M. p. 728 sq.; Edröch, Reander, Giefeler, Nichner, Walch in thren Ritchengefühler; Hottinger in feiner Historia orientalis; Hyde, Veter, Pers. relig. hist. Oxon. 1700, p. 281 sq.; J. Chr. Baur, Das manichäliche Religionschlem, 1831, recenf. von Schnedenburger in Thörik VI, 3, 6. 875 ff.; M. von Wegnern, Manichaeor. indulgentiae, Lips. 1827; H. C. Trechfel, 15 Ueber Ranon, Kritit und Eregeie ber Manichaeor. indulgentiae, Lips. 1852; Sultav Hügel, Mani, feine Lehre und feine Schriften, Leipz. 1862; Fr. Spiegel, Eraniide Alterthumskunde, 8b 2, 1878, 6. 185-232; H. v. Stittwitz, Acta disputationis Archelai et Manetis unterfucht, in Spth, berausg. von Rahnis, 1873; C. 467-528; Oblafinsti, Acta disp. Arch. cum. Man., Leipgiger Differtation 1874; Miez. Gehler, Das Suftem bes Manichäems und fein Serch 200 Suddhismus, Jena 1876; R. Refler, Unterfuchungen zur Genefis bes manichälicher Religionschliems, 1876; M. Newmann, An introductory essay on the Manichaean heresy 1887; R. Refler, MAnt. Foridungen über bie manichälighe Religion, Bd I, Berlin, G. Reimer, 1889 (Bd II ericheint vahrich. 1903); Berbefferungen zu Bd 1 in ben Recensionen besjellen von Th, Rölbete (Ibm B 43, 1889, S. 535 ff.): Mir. Rahlfs (GWM 1889 Mr. 23) und 25 Mug. Rüller (TLSL) 1890, Mr. 4, und ECBI 1889); M. Harting zur Geichichte bes abenbländlichen Ranichäismus, 1901; H. Sufti, Iranifdes Ramenbuch, Marburg 1895, S. 190.91, s. v. Manl. — Für die Ipäteren Formen

Als die alte katholische Kirche im 4. Jahrhundert endlich im römischen Reiche ben Sieg errungen hatte und das Christentum zur Staatsreligion erklärt war, hatte die 35 christliche Lehre mit vielen gegnerischen Glaubensformen im Kampfe gestanden. Der schlimmfte Gegner war nicht der Glaube an die alten griechischen und römischen Götter gewefen. Sie waren mehr und mehr ber Lächerlichkeit berfallen und find schließlich an Altersschwäche gestorben. Gefährlicher war die Gegnerschaft der antiten Bhilosophie und besonders bie ihrer letten Gestaltung, des Neuplatonismus. Auf dem Boden der 40 alten griechischerömischen Bildung als beren reiffte Frucht erwachfen, ftrebte ber Neuplato= nismus, jedes nationalpartikularistischen Charakters entkleidet, nach geistiger Beltherrichaft und wollte für Glauben wie Leben, erkenntnistheoretisch wie praktisch bas Rechte darstellen. Aber er hatte kein persönliches Centrum in einem persönlichen Stifter und Erlöser wie das Christentum, daher konnte er nicht gleich biesem volkstümlich werden. Biel ernster war 45 bie Konturrenz einer Religionsform aus dem Driente, bie in fich alle bie Reize bes neuen und Geheimnisvollen der "Mchfterien" vereinigte, jener synkretistischen ausländischen Religions-formen, für welche die abgelebte antike Welt (Fismysterien, Kydele-M. 2c.) so empfänglich war, und die sich an den Namen eines altpersich-dabylonischen Gottes, des Mithra, knüpfte, ber Mithrasdienst ober die Mithrasreligion. Renan sagt einmal mit Recht: 50 "wäre die Welt im 4. Jahrhundert nicht christlich geworben, so wäre sie mithrisch geworz-ben." Einen altpersischen Lichtgott als Namensträger führend, hatte dieser Glaube mit seinem zugehörigen Rultus sich schon in den vorchristlichen Jahrhunderten aus einer Ver= hindung von altpersischen mit ähnlichen babylonisch-semitischen Göttergestalten (Mithra mit Samas und Marduk identifiziert) gebildet und hatte sich mit durchaus universaler Ten= 55 benz zunächst über Kleinasien an die Oftküsten des Mittelmeeres verbreitet. Bon bier ift er wahrscheinlich durch Kriegsgefangene und später ausländische Soldaten des römischen Geeres in den westlichen Mittelmeerländern verbreitet worden, um jedenfalls seit der Zeit ber flavischen Cäsaren (Ende des 1. Jahrh. nach Chr.) das ganze römische Reich, als Sol-batenreligion namentlich auch in den Grenzprovinzen wie Germanien und Dacien vertreten, so zu umfassen und zahllose Heiligtümer entstehen zu lassen, deren unterirdische Reste noch heute zahlreich vorhanden sind; vgl. Franz Cumont, Textes et monuments sigurés relatifs aux mystères de Mithra t. I, Bruxelles 1899, besonders S. 223 ff. — Inbeffen die Anziehungskraft der Mithrasreligion für die römische Welt ließ nach, die Polemit der Kirchendäter, wie des Tertullian und anderer, that das Ihre dazu, und das Christentum hatte über den Mithras gesiegt, seine Heiligtümer verödeten. Da fandte Ba= bylonien, die Werdestätte des universalen Mithrasglaubens, zu Ansang des 4. Jahrhun= 5 derts einen furchtbaren Nachfolger nach Westen, und das ist die Religion des Mani, der Manichäismus. Babylonischerrischer Abhunst, ihrem Geiste nach, wie die Relieiner des Mithrascher Staten des Manis Westen und das ist die Aller die Westen die Kelis-

- 5 berts einen furchtbaren Nachfolger nach Weften, und das ift die Religion des Mani, der Manichäismus. Babylonisch=persischer Abkunst, ihrem Geiste nach, wie die Reli= gion des Mithra, fand die Lehre des Mani die Wege geebnet, und darauf beruht das Geheimnis ihrer so schnellen Verbreitung. So richtig Cumont 1. c. S. 350, der sort= sährt und schließt: "les doctrines mithriaques, ainsi rénovées, devaient résister
- 10 pendant des siècles à toutes les persécutions, et, ressuscitant encore sous une forme nouvelle au milieu du moyen âge, agiter de nouveau l'ancien monde romain."

In der That, solange die chriftliche Kirche besteht, hat sie keinen gefährlicheren Rampf um ihre Eristenz burchzusechten gehabt als das Ringen mit dem gewaltigen Mani= 15 häismus war, ber Religionsform, welche, weit davon entfernt, bloß eine criftliche Sette ju fein, schon in ber Gestalt, in welcher fie aus ben händen ihres Schöpfers, bes boch= begabten Babyloniers Mani, hervorging, alle die Elemente in sich vereinigte, durch welche ber Gnosticismus mit feinem Wertlegen auf bas höhere Wiffen bie Religion ber gulle ber Zeiten, den Glauben an den Gottmenschen Jesum den Christ von Nazareth, zu gefährden 20 so nachhaltig vermocht hat. Der Manichäismus ist eine selbstiftandige Religionsform, fast tausenbjährigen Bestandes, einst weithin über bas Morgenland wie bas Abendland verbreitet. Antnupfend an die älteste und reinste Form des Gnosticismus, die babylonische Ophitenlehre, mit der er seiner Genefis nach blutsverwandt ist, hat der Manickäismus alle die im Anfang des 3. chriftlichen Jahrhunderts in Mesopotamien und dem angren= 25 zenden Sprien blühenden gnostischen Systeme, namentlich den Marcionitismus und den Barbejanismus, benutt, konfequent ausgebildet, abforbiert und kann also nach biefer Seite bas manichaische Religionsspftem das ausgebildetste reinste und konsequenteste aller gnofti= schen Spsteme genannt werben. Um aber die riefige alles Verwandte absorbierende Aus-breitung und zähe Langlebigkeit dieser manichälschen Gnosis vollkommen begreifen zu vörönnen, hat man an der Betrachtung, daß der M. das wie zeitlich letzte so inhaltlich reichste und in der Methode folgerichtigste "gnostische System" ist, noch nicht genug. Der Manichäismus ift gegenüber bem Chriftentume mindeftens in bem Grabe eine felbstftändige Religion, in welchem ber Muhammedanismus dafür gilt. Er unterscheidet fich ichon burch bas Verhältnis zum Christentum von den anderen Gebilden, auch der fog. sprischen Gnosis, 25 in deren allgemeinen Bereich er gehört, und noch mehr von der anderen Rlasse, der hellenistischen, bie man von der ersteren mit Recht trennt. Die Urform des Manichäismus ist ohne alle Bezugnahme auf die spezifisch christliche Lebre und Brazis, rein paganistisch, während die Enosis in beiden Formen christliche Basis hat und dieses christliche Erund= element hier aus den Vorratskammern der semitischen Volksreligionen Vorderassens, dort 40 aus griechischer Bhilosophie und Mysterienweisbeit organisch erweitern und theoretisch befriedigender machen will. Diese anfängliche Nichtberückfichtigung der christlichen Lehre hängt aber mit der allgemeinen Tendenz des Auftretens des Mani zusammen, durch die feine Lehre wieder von der Gnosis prinzipiell differiert. Mani wollte zunächst nur den Perfern eine andere beffere Religion geben; was er zu verdrängen suchte, war der Zoro= 45 aftrismus der Priester des Sasanidenreiches, nicht das apostolische Christentum. Das Beftreben, in seinem Systeme alles zu vereinigen, was bas religiofe Bedurfnis feiner religios erregten Zeitgenoffen nach ber Seite bes Wiffens wie bes Thuns befriedigen könnte, führte ihn zunächft barauf, die zugleich älteste und reichste Quelle aller vorderassatischen Religions= bilbungen, die Religion der zerfallenen alten Metropole aller Metropolen, des benachbarten 50 Babylon, und ber Glanzperiode des engeren Baterlandes, des babylonischen Landes, diefe Quelle aller Quellen wieder aufzusuchen und die von da geschöpften altehrwürdigen großartigen 3been und Geftalten bem berflachten fafanibischen Boroaftrismus entgegenzuftellen, deffen Burzeln selbst in letter Linie in diese babylonische Religion zurückreichen. Daß Mani bann später sich weiter umsah und auch nach Westen auf bas bis nach Persien 55 vorgedrungene Chriftentum, nach Often auf ben Buddhismus Indiens sein Augenmerk richtete, versteht sich aus seiner Grundidee ebenso leicht, wie daß er im Bereiche des Christentums gerade die gnoftischen Gebilde, die Erzeugniffe eines bem seinigen verwandten Strebens am meisten beruchfichtigte. Wie wenig aber christliche Einfluffe ben Rern ber Lehre Manis berühren, zeigt die lodere Verbindung, in welcher die biblischen Elemente 60 mit ben umgebenden aus ber Naturreligion in Manis Lehre auf allen Stufen ihrer Aus-

bildung stehen, auch im afrikanischen Manichäismus der Zeit Augustins. — Die Lehre und Obfervanz, welche Mani als feine Schöpfung feinen Unbängern zur Ausbreitung hinterließ, ist also das originelle Produkt des Zusammenwirkens von vier gesonderten Re-ligionen. Der heimatliche Barsismus, um dessen Umgestaltung es Mani zunächst zu thun war, bietet deshalb naturgemäß die meisten Berührungspunkte, namentlich in den theore= 5 tischen Aufstellungen; ber praktisch gerichtete nachbarliche Buddhismus war nicht ohne Einfluß auf die manichäische Moral und Lebenspraris; das Christentum des Orients lieferte dem Mani nach gnostischem Vorgange aus dem Alten wie Neuen Testamente eine Reihe von heiligen Namen und äußerlichen Analogien, die dem zur Weltreligion aufstrebenden Manichäismus beim Vordringen in der christlich-römischen Welt Vorschub leisten mußten. 10 Manis älteste Lehrform fteht gerade in biefer Hinsicht der mandäischen Religion und zwar ber "Lichtkönigslehre" fehr nahe, wie die Sprache seiner eigenen Schriften ja auch bas Sübbabylonisch-Aramäische, also im wesentlichen das Mandäische, gewesen ist. Aber Kern und Wesen seiner Lehre schre schöpfte Mani aus der volleicht auch noch in Briefterschulen, jedenfalls aber in der Erinnerung und Ubung des Volles dis auf seine Zeit schrechslanzten 15 babylonisch-chaldäischen Religion, und einen wie glücklichen Griff er gethan hat, indem er, von da schöpfend, zur Befriedigung des Wiffenstriebes, die Geheimniffe der Weltentstehung und des Beltverlaufs in einer zufammenhängenden Folge transfcendentaler Ereigniffe und handelnder Gewalten konkret anschaulich machte und im Anschluß baran eine neue Moral= praxis gründete — das zeigt die begierige Aufnahme seiner Lehre, ihre weite Berbreitung 20 tief nach Hochafien hinein und im Beften bis nach Spanien und Gallien. Dem Chriftentum gegenüber erwies fich bie Manilebre als bie gefährlichste Lodspeise in biefer für religible Fragen tranthaft intereffierten fyntretistisch gerichteten Beit für alle die vielen Glieder ber driftlichen Kirche, die vom Christentum nicht Erlösung von ber Macht der Sünde, sondern Erleuchtung mit einem übernatürlichen Wissen um die "Wahrheit" suchten. Mani 25 ist der vollkommenste Synkretist der ganzen jahrhundertlangen Periode der Religions-mischung in Vorderassen, die schon vor dem babylonischen Eril beginnt und erst in Mubammeds Stiftung ibren Abschluß findet.

Bei ber großen Bedeutung des Manichäismus für bas Morgenland wie bas Abend= land ift es erklärlich, daß über Leben und Lehre des Stifters wie über die Geschichte ber 20 Ausbreitung ber härefie eine große Babl von verschiedenartigen Berichten in verschiedenen Sprachen vorliegen. Wir haben über Mani Schriften von chriftlicher wie von nichtchriftlicher Seite; von Rirchenvätern und professionellen Reperbestreitern wie von indifferenteren Hiftorikern und Philosophen; von Orientalen wie Occidentalen. Die chriftlichen Quellen find griechisch, lateinisch, sprisch, armenisch, nur vereinzelt arabisch; die nichtchriftlichen meist 25 arabisch ober perfisch, boch auch mandaisch (Refte von M.s Schriften im Ginza) und felbst cinefisch. Die letzteren, die von nichtchristlichen Orientalen, verdienen entschieden den Vorzug, denn abgesehen von der größeren Unparteilichkeit eignet ihnen die größere, viele Details bringende Ausschutchteit, die sie der Benutzung authentischer Religionsschriften des Mani und der Manichäer selbst verdanken. Sie sind daher, wenn auch keine vor dem 40 10. christlichen Jahrhundert geschrieben ist, wegen der von ihnen nach orientalischer Sitte unverarbeitet excerpierten Quellenbelege ersten Ranges, namentlich für die manichäischen Dogmen und für die Geschichte der manichäischen Kirche; für Ethik und Lebensprazis be-bürfen sie der Ergänzung aus den abendländischen christlichen Berichten. Nicht alle orien= talischen Berichte find übrigens gleich aussührlich, aber bie große Wichtigkeit aller besteht 45 barin, baß fie die orientalische und damit die heimatlich-ursprüngliche Gestalt des Manichäismus zum Objekte der Darstellung haben, während der abendländische Manichäismus, 3. B. schon der der Afrikaner zur Zeit Augustins, bei der Ausbreitung nach Westen durch die christliche Welt, schon manche Veränderungen erfahren hat.

Der einheimische Name bes Stifters bes Manichäismus ift Mani, arab.-perf. , wir, 50

sprisch  $\Delta \omega$  geschrieben, bei den Occidentalen lautet er gewöhnlich Márnz, genet. gewöhnlich Márnzoz, selten Márov, doch öfter Márerzoz —, oder Marzzaioz; lat. Manes (gen. Manetis) oder Manichaeus, lettere Form immer bei Augustin. Die ethmolog. Bedeutung dieses Namens, über welche schon die alten griech. Berichterstatter sich ergingen, die ihn z. B. oxevoz oder  $\delta \mu \lambda la$  deuten, ist bis jetzt streitig. Doch wird er 55 nicht perssischer hab.-aramäischer Ablunst sein und ist wohl am besten als eine bialektische Aussprache mit dem Mana der Mandäer (s. ben A.) zu identifizieren, womit diese auch appellativ einen Geist der Lichtwelt, wie mit dem Zusate rabba den Lichtsvie bezeichnen. hierzu stimmt, abgeschen von dem sogleich zu betonenden ursprünglichen engen

Busammenhange Manis mit den Vorfahren der Mandaer, die bestimmt überlieferte An= gabe, daß Mani feinen ursprünglichen Namen gewechselt habe; Mana (Mani) konnte als ein bedeutsamer, damals wohlverständlicher Ehrenname angesehen werden. 2118 ursprüng= licher Name bes Mans wird in ben Acta Archelai, auch in bem wichtigen alten Frag-5 ment, hrög. von Reifferscheid (Bibl. Italica l. c. S. 507) angegeben Curbicius, was später in Cubricus und sogar in Urbicus verändert wurde. Es ist von mir im Manf

Bb 1 S. 40—42ff.) als bas arabifche Schuraik شريك, ein bei ben Arabern in ben

Grenzgebieten ber fprifchen Buffe, z. B. auch in Balmyra als Briebter Männer= name gedeutet worden, was immerhin möglich bleibt, aber nicht ficher ift. - Manis Bater

- 10 hieß Fåtak Båbak (in griechischer Gestalt Maréxuos, bei Theod. b. Ch. PTD Patik); biess so in seiner Urform herzustellende n. propr., bei ben Drientalen viel verschrieben, ist perschieder Herzustellende ber Wohlbeschützte, Originalsormen Påtak Påpak. Der Bater M.s, nach dem Fihrist dem berühmten persischen Geschlechte der Chaskanier ent= ftammend, war ein echter Perfer von Geblüt und wohnte ursprünglich in Hamadan (El-
- 15 batana); von da wanderte er dann nach Babylonien aus, wo er sich in der Rähe der Residenz Rtesiphon niederließ. Hier in Babylonien ist Mani geboren, und zwar nach der betaillierten Angabe bes Biruni p. 208, bie er aus Manis eigener Mitteilung in beffen Handerstein Anguse des Brian p. 2009, die et alle mainte tegente Statitung in destein Handersteinen Babels", b. i. 215/16 nach Chr., "vier Jahre bor dem Ende des letzten Barthertönigs 20 Artaban" in der Stadt Märdind (?) am oberen Teile des Kanales von Kuthä. Der
- Name von M.s Geburtsort bei Theod. bar Chônî: Abrûmiâ (S. 125 3. 14), ber wohl auch in dem ibn abi barzam des Fihrist stedt, ift mir bis jest dunkel. Es stimmt zu biefem Geburtsjahre eine später zu referierende andere altmanichäische chronologische Notiz nicht genau, aber im allgemeinen. M.s Mutter entstammte dem Hause der Ast
- 25 ghanier, b. i. der Arfaciden, dem von den Safaniden entthronten alten perfischen Rönigsgeschlechte; ihr Name ist, trosbem daß der Fihrist 3 verschiedene Namen, Mes, Utächim und Marmarjam, überliefert, als dis jest unbekannt zu erachten, weil diese Ramen, so= weit sie herzustellen sind, jedenfalls einsach die Heimat M.8, nicht die Person seiner Mutter näher bezeichnen wollen, wie namentlich an Mes مبرسر, b. i. Mesene, beutlich zu
- 20 sehen ist; in den beiden anderen stedt wohl Kutha und Mardinu. In der Abschwö= rungsformel heißt M.s Mutter Kágossa; doch ift die Form kaum zwerlässig. — Die manichäische Uberlieferung weiß von der ersten Kindheit des M. manches sagenhaft Aus-geschmuckte zu erzählen; so soll seine Mutter nach seiner Geburt von seiner zukünstigen Größe Träume gehabt und auch im Wachen gesehen haben, wie ben Knaben ein Mann
- Größe Traume gepählt und auch im Waagen gesehen paven, wie ven straven ein Waann 25 mit sich in die Luft entführte und wieder zurückbrachte, nachdem er manchmal einen oder zwei Tage ausgeblieben war ein mythischer Jug, zeitweilige Hineinversetzung in das Jenseits des Lichtreiches bedeutend, der auch in Manis Geschichte, z. B. bei der Höhle in Turkestan, wiederkehrend, in der jüdischen Hagada vom Messias (s. Lightsoot horae zu Mt 2, 1) und in Muhammeds "Nacht der Himmelsahrt" vorsommt und sich auch in der 40 Geschichte von Schthaus" und Terebinthus" zauberhaftem Ausstensten vom Dache eines Hausse biederspiegelt. Zu Grunde liegt die Anden nahm dann seiner Pätak unter (Stochwerk-)Tempel. Dur herte ihn von seiner Mutter zu sich an den der date
- feine ganz spezielle Obhut und holte ihn von seiner Mutter zu sich an den Ort, wohin er sich inzwischen infolge eines Wechsels seiner religiösen Überzeugung schon vor Manis
- 45 Geburt begeben hatte, nämlich zu ben südbabylonischen Mughtasilah, d. i. den sich Baschenben, ben Täufern; bei Theod. (S. 125) heißt die Genoffenschaft, bei ber Rani feine Jugend verbrachte, Menakkedê, d. i. die Reinen (vgl. "Buritaner" und "Katharer"), mit dem Beinamen: "die mit der weißen Kleidung", was wieder auf die sich so tragenden Mandäer hinweist. In der religiösen Eigenart dieser in der Landschaft Mesene (Dastu-50 meisan im Fihr.) am unteren Tigris wohnenden, damals weiterhin bekannten und zahl-
- reichen Religiosen, ber Borfahren ber Manbäer, unter benen viele Araber (Saracenen) fich befunden haben müffen, und welchen Patak felbst sich angeschloffen hatte, ließ er auch feinen Sohn Mani erziehen, bis biefer, nach der Uberlieferung schon in seinem zwölften Lebensjahre, zu einer felbstftändigen religiöfen Anschauung gelangte und fich vom
- 55 Einflusse ber Mught. emanzipierte. Manis Bater, ber seinen Sohn bei bem gefahr-vollen Schritte des ersten öffentlichen Auftretens vor bem persischen Großkönig Schahpur I. begleitete, muß bereits für religiöse Fragen sehr interessiert gewesen sein und schon wie ein Settenstifter gewirkt haben, insbesondere muß er feinem Sohne Mans als Führer

und Vorgänger gebient haben. Die manickäische Sage berichtet im Fihr., daß bem Påtak, während er im Vorhofe eines Götzentempels gleich anderen andetete, aus dem Innern des Heiligtumes 3 Tage hintereinander eine göttliche Stimme erschollen sei und ihm die Enthaltung von Fleisch, Wein und geschlechtlichem Umgange — die Pflichten der electi der Manichäer — andefohlen habe; darauschin sei er weiter nach Süden gezogen 5 und zu den "Täusen" gegangen, die damals viel genannt waren. Wenn man diese dem einfachen geschichtlichen Berichte des Fihr. zu entnehmende Stellung des Påtak an sich und insbesondere zu seinem Sohne Mani bedenkt, den er schon in dessen frühester Jugend zu sich holt und in religiöser Hinschen Beschlächt sich seinem Geschlächtlichen Berichte des Rätzles, welches als die sagenhaft ausgeschmückte 10 und veränderte Gestaltung der einfachen geschlächtlichen Verhältnisse in der Vorgeschichte des Manichätismus vorliegt, welche der Schlückteil (c. 51 ff.) der Acta Archelai und hiernach die ganze abendländische Tradition um die mythischen Personen zweier angeblicher Vorgänger des Mani, eines "Scythianus" und eines "Teredinthus" herum gruppiert.

bie gange abendandsticht 2. kabiton um die mydlichen perionen guber abertomber (1995) gänger bes Mani, eines "Soythianus" und eines "Teredinthus" herum gutpiert. "Scythianus" wird immer als nom. propr. gebraucht, doch heißt es auch einmal 18 "ex Scythia quidam". Bei den Orientalen, die den Acta-Bericht benuzen, wird der Name mehrfach verichrieben, so von Theod. au Sekuntjänos; Namen auf —ianus sind in der römischen Nomenklatur der späteren Raiserzeit sehr beliebt. Diefer Scythianus wort, heißt es ein reicher. "staraenicher" hande Bannn, zur Zeit der Abostel lebend, in den Grenzgedieten Arabiens aufgewachen; er zieht nach Ägipten und eignet sich, reichbegabt 20 wie er ist, die gesamte alte Weischeit des Landes sowie die griechische an; aus der oberen Tepedais heiratet er eine (chöne Buhlerin, die er aus der Gesangenschaft losgekauft hat; burch seinen Schüler, den "Terebinthus", läßt er viel Bücher niederschreiben, das Buch ber mysteria, der capitula, den thesaurus und das evangellum; schließlich unternimmt er den Bersuch, zu seinen Lehrmeinungen auch die berühmten Schriftgelehrten in 28 Judäa zu bekehren, wird aber in einer Disputation bestiegt und sommt plöglich ums Echen. Sein Schüler "Terebinthus" fliebt mit jeines Meisters Schägen und Büchern nach Babylonien, indem er das Weib des Scyth. zurückläßt; in Bachlacs (1. c. S. 507 3. 10) geschreiten wird, und in ber ungenauen Schreibung Baddos bei Theodor (spr.) und bei Amr ibn 20 Matta (arab.) wiederkehrt, wohl ber inschriftich bezugter Rame M<sup>mm</sup> Bauchacus (siehe über die Greitelung diefer Namen in Pacorus und Labracus m. Mani I. S. 87), wird Bauberei imponieren und vom Söller eines Jaujes au nicht Zuschrechung gebeimnisvoller Namen in die Luft auffteigen, fürzt aber herab und kommt elend um. Die Bittwe erbt feine Bücher und Schäge und kauft füch einen Stladen von 7 Jahren, namens Corbicius, ben sie freiläßt und an Rindesstati annimmt. Diefer erbt, 12 Jahre alt — auch Mani wird im 12. Jahre nach dem Fihr. selbstati annimmt. Diefer e

Liefe Erzählung ist nichts als der sagenhaft ausgemalte, doch auch zugleich in einigen Punkten sachlich erweiterte Fihristbericht, auf einigen groben Mißverständnissen orientalischer as Börter beruhend. Den Ausgangspunkt zum Verständnis des gegenseitigen Verhältnisses bilbet die Erklärung des "Teredinthus". Tegeßurdos kommt freilich auch als n. pr. vor, so heißt z. B. ein Bischof von Sichem (Neapolis) bei Le Quien, Or. Christ. t. III p. 647, und auch der Name Turbo Tégkar findet sich (j. Rahlfs in GGA 1. c. S. 925 nach Pape und Smith-Wace, Dictionary of Christian diography); aber das "Teredinthus" ber Acta, six so welches die handschriftlich bessen eine die Grunden von Baumnamen regesunder (Tégherdos) herzustellen, ist nichts als das aramäisch nomen appellativum tardithå, b. i. der gögling, Schüler, das die Griechen sich zu ihrem Baumnamen regesurdos mundgerecht gemacht haben. Die aus dem aramäisch redenden Babylonien kommende Ueberlieferung besagte, Mani sei er tardithä eines älteren Religionsstüssters gewessen; aus diefem 55 Borte machten die Griechen ein n. proprium und damit eine selbständige derite Person dasselbe semitischen ein n. proprium und damit eine selbständige derite Person person zwischen die Griechen in dan in Berligion rubbija, b. i. erzogen worden basselbe semitischen zuch der Fihrist gebraucht im Arabischen genau dasselbe semitischen zuch das und manf. Moch der Fihrist gebraucht im Arabischen genau basselbe seinischen zuch weichen tarbisthä im Zramässen versommt; er sagt von Mani, das er bei seinem Bater und in besserige Manidäer Turbo (gr. Tvo- so

 $\beta\omega r$ ), der in den Actt. Bericht erstattet, führt denselben, zunächst aus dem st. absol. tarbi verstümmelten Namen. Daß der Lehrer und Borgänger Mänts zugleich sein Bater war, vergaß diefer Zweig der firchlichen Tradition, für welche diefe leibliche Abstammung Manis auch weniger von Intereffe fein mußte, als die geiftige : boch kennt die griechische s Abschwörungsformel (f. oben) ganz genau Πατέχιον τον τοῦ Μάνεντος πατέρα, ben fie ola ψευστήν καl τοῦ ψευδοῦς πατέρα berflucht. "Terebinthus" ift also einfach mit Manes identifd, wie denn auch feine Geschichte nur als eine einfache matte Wiederholung zusammengesetzter Züge aus der Geschichte des "Scythianus" und des "Manes" sich erweist. In dem "Saracenen Scythianus" ist ohne große Schwierigkeit Manis Bater 10 Påtak wiederzuerkennen, wenn man die zeitgeschichtlichen Verhältnisse bedenkt. Als herge-kommen aus dem Lande der Parther ("Scythen"), aus Hamadan, und als Gemahl einer Frau aus parthilchem Geschlechte, ift er für die Babylonier febr erklärlicherweife "ber Schthe", und als Anhänger ber Mughtasilah, beren Wohnsithe am Schatt el Arab in ber That "an der Grenze Arabiens" lagen, und unter denen sicherlich, schon infolge der hohen 15 kommerziellen Bebeutung ber Landschaften Mesene und Characene als Zielstationen ber großen peträisch-palmprenischen Handelsstraße, viele Araber (Saracenen) angesiedelt waren, heißt Påtak "ber Saracene". Der dem Scyth. beigelegte Reichtum und seine Begierde nach Beisheit find Büge, welche der Nation ber Araber entlehnt werden, unter benen namentlich an bie mächtigen, reichen und gebildeten Nabatäer mit ber Residenzstadt Betra 20 auf ber Sinaihalbinsel zu benten ift, auf welche auch die mertwürdige Stelle Baruch 3,23 von ben weisheitsuchenden Eunogoi und uvvoloyoi geht. Wegen biefer engen Beziehungen zu den südbabylonischen Arabern heißt Mani selbst in einer driftlich gefärbten Notiz zu Anfang des Fihristberichts, sogar Bischof der Araber mehrerer Distritte östlich vom unteren Tigris, und bei Abulfarag Presbyter in Chuzistan, wo der Persertönig Sapores I. nach 25 Tabarl (übersetzt von Nöldete S. 67) besiegte arabische Stämme angesiedelt hat. Die Renntnis von Pataks mehrmaligem, von religiösen Gründen beeinflußten Wohnstwechsel spielte wohl mit hinein. Seine Frau, von der er infolge des ihm verbotenen Geschlechts= vertehres fich trennte, um ju ben "Täufern" überzusiedeln, spiegelt fich in ber von Soyth. geheirateten bann von Terebinthus verlassen Agypterin (vom Barteibaß zur "Hure" ge-20 stempelt) und nochmals in der "Witwe" des Terebinthus und Manes wider. Allegorisch, wie früher von Colbit und Baur geschehen, hat man keine Angabe ber sagenhaften Borgeschichte zu beuten; einzig wird ber nordmesopotamische Schreiber mit feinem "Agopten" und bessen alter Weisheit das ihm benachbarte Babylonien und die uralte Weisheit ber Chalbäer, der Mani thatsächlich das Wichtigste verdankt, gemeint haben. Die festgehaltene 85 Unterscheidung von drei Stiftern des Manichäismus hat übrigens einen wohl erkennbaren Zweet, nämlich ben, die gefährliche Lehre als eine, wie tief wurzelnde, so auch längft gerichtete zu erweisen. Wie bie Besiegung des eigentlichen Häresiarchen Manes als die That eines christlichen Gottesgelehrten, des Bischofs Archelaus, dargestellt wird, so follte der un= mittelbare Vorgänger Terebinthus persischen und der erste, Scothianus bereits jüdischen 40 Theologen, letzteres ichon in der apostolischen Anfangszeit, erlegen sein. Thatsächlich erlag nur Mani und zwar den persischen Priestern. Die erste selbstständige Stellung in religiöser Hinsicht läßt die manich. Überlieferung ben Mani ichon in deffen 12. Lebensjahre einnehmen. Der überaus frühreife Rnabe erhielt da vom Lichtkönige eine Offenbarung durch den Engel Eltaum. Diefer Name wird 45 vom Fihr. als "nabatäisch" und "Genosse" bedeutend bezeichnet; El ist sicher nicht ber arab. Artifel, sondern ber auch von Aramäern und Arabern gebrauchte Gottesname El. bas n. propr. also ein Kiews Élta'ûm, "Gott ist verbündet". Man beachte dazu auch, daß bie jubifche Angelologie, bie fo viele Namen bem Babylonifch-Aramäischen ent= lehnt, einen Engel הרבייאל (bie beiden Teile umgestellt!) tennt, s. Moise Schwab, Voca-50 bulaire de l'angelologie, Baris 1897 S. 263 s. v. הרבייאל, wo wir hören, daß To-miel's Name auf den Schutzamuletten der Möchnerinnen zu stehen pflegt. Der Engel gebot ihm Trennung von feinen bisherigen Glaubensgenoffen, ben Mughtasilah, und Bewahrung astetischer Sittenreinheit durch Betämpfung der finnlichen Lufte, verbot ihm jedoch zunächst noch, in Anbetracht seiner Jugend, aufzutreten. Erst als Mani das 55 24. Lebensjahr zurückgelegt hatte, erschien ihm der Engel wieder und befahl ihm nunmehr, feine Lehre öffentlich zu verkündigen. Die Tradition läßt also den M. feine Thätigkeit mit der frühzeitigen praktischen Annahme der Lebensweise der manich. "Gerechten" be=

ginnen und an seinem theoretischen Shsteme 12 Jahre arbeiten, ehe er sich mit seiner synkretistischen Gedankenarbeit fertig fühlte. In dieser zwölfjährigen Vorbereitungszeit muß 60 M. sich vor allem mit der babylonischen Religion, "nach der Überlieferung der Aftrologen Babyloniens", näher bekannt gemacht und auch mit den Christen in Süd-Babylonien, wo er seine Jugend verbrachte, einen lebhaften religiösen Iveenaustausch unterhalten haben; daher die Überlieferung von seiner "Disputation" mit christlichen Klerikern, wie "Archelaus" und "Diodorus".

Den Zeitpunkt des ersten öffentlichen Herbortretens des Mant setzt eine alte burchaus 5 glaubwürdige manichäische Notiz auf den Krönungstag des perfischen Königs Schähpur (Sapores) I., des Sohnes des Ardaschir, und bestimmt diefen Tag als einen "Sonntag, ben 1. Nisan, als die Sonne im Widder stand". Dieses Datum ift nach christlicher Zeitrechnung gleich bem 20. März 242, M. trat also in seinem 28. Lebensjahre in der perfischen Residenz öffentlich als Religionsstifter auf. Der Erfolg war zunächt, so günstig 10 bie gewählte Gelegenheit in Anbetracht bes großen Zusammenfluffes von Bolt war, teineswegs bedeutend, vielmehr ergiebt sich als ziemlich sicher, daß M. bei ber Ungunst bes Königs es geraten fand, längere Zeit außerhalb bes persischen Reiches zuzubringen. Nach bem Fihr. ift er 40 — gewiß nur eine runde Jahl — Jahre lang im Auslande ge-wefen und hat Sendboten bereits nach den wichtigsten umliegenden Ländern gesandt, nach 15 Chorafan und Transoranien im Norden, nach Indien und China im Süden und Often. Namen von Aposteln des Mani überliefert der Fihr. nicht; die Angabe der Acta Arch. und des Chrill b. Jerufalem von 3 haupticulern bes M., Thomas, Abbas und hermas, beren zwei er nach Sprien und Agypten geschickt habe, ift ohne Zweifel wertlos, nur von ben späteren Manichäern nach ber chriftlichen Tradition gemacht, unter Benutzung ber 20 Legenden von ber Birkfamkeit ber driftlichen Apostel und älteften Apostelichuler; Addai, Addaeus, heißt ja gerade der Apostelschüler, der im hvrischen Ebessia das Evangelium pre= bigte, und Thomas war, angeblich der Apostel Indiens. Ebenso ist die Angabe des Bar-hebraeus (Abulfarag) von den zwölf Schülern des M., die er zu Bekehrungen auss gesandt habe, zu beuteilen; Mani umgab sich später nach christlichem Vorbilde mit 12 25 vertrauten Jüngern, den ältesten "Auserwählten". Überhaupt weiß die unbedingt zuber= läffige ältere orientalische Überlieferung nur von einer anfänglichen, von D. selbst geleiteten Provaganda nach dem Norden und Östen des persischen Reiches, abgesehen von der Ausbreitung innerhalb bes letteren felbst, für welches M.s Reform von Haus aus allein bestimmt war; eine ernstliche Unternehmung bes Mani felbst in bie christlichen Länder an der West= 20 grenze des perfischen Reiches, wie sie die "Disputation mit Archelaus" vorausset, ist schon deshalb unwahrscheinlich. — Als was Mani anfangs auftrat, sagt er uns felbst in der wichtigen Stelle zu Anfang feines (bem R. Sapur bedicierten Wertes) Sapurakan, bie Bîrûni (S. 207, 3. 14 ff.) mitteilt. Er gab sich aus für den "Gesandten des wahren Bottes", und zwar für den letten und vollkommensten in der Reihe ber Gefandten, welche 25 nach göttlicher Beisheit zu bestimmten Epochen in die Welt geschickt werden sollten und worden find; und zwar, "wie einst - fagt er - Buddha in bas Land Indien, Zaravorden sind; und zwar, "wie einst — sagt er — Suboha in das Land Inden, Zara-duscht in das Land Persien, und Jesus in die Länder des Westenskam, so kam diese Prophetie zulegt in der Epoche der Gegenwart durch mich, den Mani, in das Land Baby= lonien". Dieser urmanichäische, übrigens echt babylonische (s. unten) Gedanke von der 40 fortlaufenden Prophetie in Inkarnationen des Geistes des höchsten sottes ist derselbe, welcher auch in der elementinischen Litteratur eine so große Rolle solle sielt. Der "große Prophet", d µéyas noogýrys, dies ostpalästinischen, elkelaitischen Iveenkreises der Cle-mentimen ist hier ehen Man wei in Intaration gatönslich Elkelai". Siernoch begreitt mentinen ift hier eben Mani, wie in Oftpalästina anfänglich "Eltefai". Hiernach begreift fich febr leicht, daß M., wenn er fich bei den Christen unter Antnüpfung an eine echt 45 driftliche Erwartung empfehlen wollte, geschickt genug war, fich für den von Chrifto felbft für die Zukunft verheißenen Parakleten (evang. Joann. 14, 16) auszugeben, wie dies vier Jahrhunderte später auch Muhammed that. Wie wenig aber Mani in Wirklichkeit den historischen Christus für seinen Vorgänger ansah, erhellt mit schlagender Gewißheit aus der völlig unverdächtigen Angabe des muhammedanischen Verfassers des Fihr. (S. 100 50 in Flügels Mani von 1862), "der bei uns (sc. Muslimen) und bei den Chriften berühmte Ffa", b. i. Jefus, sei nach Mani ein Teufel — ganz nach der bekannten Analogie, nach welcher beim Religionswechsel die gefeierten Bersonen ber alten Religion zu bojen Befen herabgesett werden. - Nach längeren Banberungen und reichen Erfolgen, die bereits zur Gründung von manichäischen Gemeinden mit Vorstehern in Turkestan und Indien geführt 55 haben müffen, kehrte Manî ins persische Reich zurück, wo sich inzwischen die Zahl seiner Anhänger vermehrt hatte. Es gelang ihm, den Bruder Sapurs, des regierenden Königs, Namens Perdz, arabisiert Fîrûz, für seine Lehre zu gewinnen, und bieser vermittelte sogar eine persönliche Zusammentunft M.s mit dem Könige. Da die ersten Safaniden die wefentlichste Stütze ihrer erst noch zu befestigenden Macht in der Gunst der nationalen so

perfischen Feuerpriefter wußten, beren bierarchisch wohlorganisierter Genoffenschaft fie ichon ihre Erhebung zu herrichern des iranischen Gesamtreiches zum guten Teil zu banten hatten, konnten sie ihre offene Unterstützung nicht einem Unternehmen leihen, welches wie das Manis wesentlich eine Verdrängung der herrschenden Vriesterlehre und der Priesterkorpo= Dunns vefenntig eine Verschaft mit sich brachte. Daher mußte Sapur I. in M. von Anfang eine Gefahr für die Sicherheit seines Thrones sehen, und soll nach dem Fibrist beschloffen gehabt haben, ihn zu töten, wenn er seiner habhaft würde. Aber der Ein-druct des persönlichen Auftretens des M. vor dem Könige wandelte dessen gorn in Gunst um. Der Anhlic des gesücchteten Sektenstisters und bessen mißen für den Groß-10 könig etwas Uberwältigendes gehabt haben. Die verherrlichende manichäische Legende kleidet dies in echt persischer Weise so ein, daß dem Verserkönige gewesen wäre, als wenn zwei strahlende Lichter auf Manis Schultern bessen haupt mit einem Glorienschein um-geben hätten. Es bedeutet dies ohne Zweisel, daß die sogenannte "Slanzmajestät", alt-

baktr. garond, neupers. s , ż hurra in der altpersischen Religion, der geradezu hyposta-

- 15 fierte Gloriennimbus ber Götter, Götterboten, wie Zarathustra, Priester, und vor allem ber rechtmäßigen iranischen Könige (f. Spiegel, Eranische Altertumstunde, Bb 2, 1873, S. 42 ff.), vor Sapurs Augen auf Mans fich niedergelassen und ihn bamit als einen Boten des Lichtkönigs legitimiert habe. Der Rönig, von ehrfurchtsvoller Scheu ergriffen, getwährte bem M. eine große Zahl von Anliegen, namentlich daß beffen Anhänger im 20 perfischen Reiche volle Religionsfreiheit genießen sollten, und soll ihm sogar versprochen haben, selbst sich zu ihm bekehren zu wollen. Dennoch scheint es, als wenn diese Gunst nicht lange anhielt, ja daß M. sich von S. während bessen Regierung (241-272) jum zweitenmal habe flüchten müssen, nachdem sich bie Manichäer allerdings an mehreren Buntten bes persischen Reiches festgeset hatten, z. B. in Be garmai (Garamaca) 20 zwischen Tigris und bem kleinen Zab, nach Mösinger, Monum. Syr. II, 65. Die ge-schichtlichen Nachrichten über die folgende Lebenszeit des M. dis zu dessen
- Ende find fehr durftig; die Manichäer selbst schenzzeit des Di. die zu deschen Gener schenzten unter instandigen uber die Beit. Der Fihrift fagt nur einmal (Fl. M. S. 99, 100) gelegentlich ganz turz, Såpur habe den M. ins Ge-fängnis gelegt, aus dem ihn dann sein Nachsolger Hormizd (so ist gewiß statt Bahram 20 l. c. zu korrigieren) befreit habe; nach anderen sei er im Gefängnisse geltorben. Eine zeitweilige Gesangensetzung des M. auf Befehl des Großkönigs wird Thatfache sein, die
- bann von ber Uberlieferung mannigfach entstellt worden ist. Sie wird auch in den Actis Archel. angenommen, die den M. dann nach Bestechung des Wärters aus dem Kerker auf römisches Gebiet entfliehen laffen. Sie liegt auch ber Notiz des Mirchond zu Grunde;
- aug contiques Geolet engliegen iaffen. Sie tiegt auch der Kotig des Ourgond ju Gründer, im bas gurmus (Hormizd I.), Säpurs Nachfolger, ber dem Mani günftig geweien, habe ihm das "fefte Schloß Destereh in Chüzistan" als Wohnstein angewiesen. Es ist dies nur eine Lotalisierung derselben Angade unter dem Einflusse der Nachricht, 3. B. bei Ibn Kutaida und Hamza, die Stadt Destgerd in Churasan, deren Name von den Arabern zu Deskereh verfürzt wird, jei von diesen Hormizd I. erbaut, d. i. zur Festung gemacht worden, so daher auch D. al-Malik, D. die Königöstadt, genannt. Dieses D. im Norden wird aber hier mit dem D. im Süden in Chüzistan, f. Jakut II, 575 verwechselt. Daß übrigens der Schaft Garmizd hufbrand keinen nur einstlichten bei Werten.
- ber Schah Hormizd während seiner turgen, nur einjährigen Regierung dem D. gunftiger gestimmt gewesen, als fein Borgänger Sapur und fein Nachfolger Bahram, wird fattijch
- fein. Dagegen ist gar nichts Geschichtliches an der angeblichen ärztlichen Behandlung eines as persischen Prinzen durch M. und dem Tode des Anaben unter den Händen des Arztes. Hier spiegelt sich einfach ziemlich plump die Anhängerschaft des Pördz wieder, der in des Frrlehrers Netze gegangen war und dem diese Hingabe vielleicht auch das Leben gekostet hat, ein "Weiser" aber ist bei den Orientalen dis heute immer wesentlich auch ein Heil=

tundiger, ein Arzt, cf. arabisches , hakim, "Beiser", im Sinne von "Arzt",

50 und Mani heißt wirklich stellenweise bei Arabern مانى الحكيم, Mani al-hakim. Den Tod des M. sett die Überlieferung in die damalige persische Residen; Gunde-sapur, wo ein Thor lange M.s Namen führte. Hier ist er auf Befehl des Königs Bahram I. — so fast alle, nur Eutychius giebt B. II, der unmittelbar auf B. I folgte — und nach einstimmiger geschichtlicher Uberlieferung (f. Eufebius' chronicon. ed. Schoene II, 185) 55 im Jahre 276/77 gelreuzigt worden; seiche Leiche wurde nach nicht ungewöhnlicher alt= orientalischer, ichon von ben Affprern geübter Behandlungsweise geschunden und bie mit Stroh ausgestopste haut am Thore ber Stadt Gundesäpür (arab. Dschundisabür) auf= gehängt, welches seitdem das Mans-Thor heißt. Diese Mißhandlung des Leichnams, welche, einstimmig berichtet, als saktisch anzuerkennen ist, wird in der christlichen Uberliefe= rung zu einem Lebendig-Schinden. Nach Tabars (übers. von Nöldeke S. 47) und Ja<sup>c</sup>kuldt hatte M. den schwachen Bahram zu bekehren versucht, dieser sei aber nach näherer s Untersuchung der Lehre, d. i. jedensfalls nach Zurechtstimmung durch die pers. Briester, überzeugt worden, daß M. ein "Apostel des Teussels" sei. Jedensfalls siel M. dem begreif= lichen halfe der persischen Briester zum Opfer; ob nach einer förmlichen Niederlage in einer öffentlichen Disputation mit ihnen, wie die abenbländischen Quellen meinen, steht dahin, ist aber am sich bei M.s Redefertigkeit unwahrscheinlich. M. erreichte also eine Lebens= 10 dauer von 60 Jahren, 216-276; so alt wird er auch nach den Actis (p. 190 ed. Routh ult. lin. effectus puer ille sexaginta annorum . . .). Eine grausame Verfolgung der Anhänger folgte auf den Tod des Meissers. ---

Bir gehen zur Darstellung des Lehrspstems des Mant über, dieses "glühend prächtigen Natur- und Weltgedichtes", wie es Baur treffend nannte. Zu Grunde hat man 15 natürlich jest nicht mehr die Acta und Augustin, sondern den Bericht des Fihrist und des Theodoros dar Choni zu legen, die, sehr ausstührlich und dem Occidentalischen gegenüber vielsach ganz originell, offendar aus manichäischen Originalschriften schöpfen. Zuverlässige Ergänzungen aus den anderen Quellen werden da, wo sie hingehören, zuzufügen sein. —

Die Basis des ganzen Lehrsphitems des M. ist seine Theorie von der Entstehung der Welt. Hier zieht der Manichäismus unter Berückschichtigung des Parsismus die strifte Konsequenz der älteren dualistisch-gnostischen Systeme dis zum äußersten nur denkbaren Dualismus zweier gleich ewigen Urpotenzen. Die Welt entsteht aus der uranfänglichen, grob materiellen Bermischung eines urguten und eines urdösen, geistig-sinnlichen Weltstoffes, 25 ihre Entwickelung dis zum Weltende und die daraus sich ergebende Lebensprazis des Menschen ist nur die Evolution des uranfänglich geschürzten Knotens. Nach den eigenen Worten des Mani, welche der Fihrist auszugsweise mitteilt, "bilden

ben Urzustand ber Belt zwei Befen, das eine Licht, das andere Finsternis, die in scharfer und Arganiand der Istein, das eine Eich, das undere Sinfernis, die in schlieft Absorberung voneinander stehen". Das Urlicht ist seinen Besen nach dassselbe, wie 20 Gott; es heißt, persönlicher gesaßt, "der erste, d. i. uranfängliche, Herrliche", d. i. der Urquell der anderen "Herrlichkeiten" genannten Aonen, in der epist. fundamenti bei Augustin "in virtute magnificus"; ferner "der durch keine Jahl — kein Maß — Beschränkte"; endlich "der König der Paradiese des Lichtes"; bei Theod. dar Chons (S. 127 3. 6) "Bater der Erhabenheit" 'abhå de rabbuthå. Sein durchaus geistiges 25 Besen besteht aus zweimal 5 Elementen, "Glieder" genannt bei Theod. "Offenbarungen" sechinatha (wie bei den Mändäern), alle ewigen Bestandes, die zusammen Leib und Seele des göttlichen Wessens ausmachen; die 5 körperlichen sind Sanstmut, Wissen, Verstand, Geheimnis und Einsicht, die 5 geiftigen Liebe, Glaube, Treue, Edelfinn und Weisheit. Bei Augustin ist von duodecim membra luminis und von duodecim secula die Rede; 40 bie Jahl 12 statt 10 nennt auch der Fihrift für die 12 Elemente des Lichtgottes, mit welchen diefer den "Urmenschen" erzeugt. — Doch erschöpft sich der Umfang des Licht-reiches noch nicht in dieser Fülle des Lichtgottes, sondern gleich ewig mit ihm, der räumlich immerhalb des Lichtreiches nur dem Himmel der sichtbaren Welt entspricht, sind ein Licht= äther und eine Lichterbe; bei Augustin (de actis cum Felice Manich. I, 18) aër 45 ingenitus und terra ingenita auch lucida, beata, illustris, sancta, neben bem pater ingenitus; ersterer, der jenseitige Luftfreis, besteht aus denselben 5 Gliedern, wie ber Körper bes Lichtgottes, Sanftmut, Wiffen, Verstand, Geheimnis, Einsicht; letztere, bie Lichterbe, hat ebenfalls 5 Glieder, nämlich den leisen Lufthauch, den Wind, das Licht, das Waffer und das Feuer. Die 10 Glieder des Luftkreises und der Erde des Lichtreiches so bilden in ihrer Gesamtheit die "Großherrlichteit", den glänzenden Holftaat des Lichtgottes, das manich. nlhowpa. Die Lichterde, das manich. Paradies, steht unter dem Regimente eines besonderen etwigen Lichtgottes, welcher von 12 "Herrlichkeiten", die "Erftgebornen" genannt, von gleicher Lichtnatur mit ihm selbst umgeben ist. Die Lichterbe wird beschrieben als der Inbegriff aller Schönheiten und Annehmlichkeiten unferer niederen Erde, nur in 55 höchster Potenz, als voll von Glanz und Klarheit, ganz durchsichtig, mit lieblichen geschützten Wohnungen, Türmen, Gärten, Fruchtbäumen, dabei voll wohlthuenden Schattens und von lieblichem buntem Lichtglanze umspielt. Der leise Lufthauch, das erste Glied ber Lichterbe, sagt M. (Fl. 1862, S. 94 oben) "ift das Leben der Belt", d. i. die — pspchische — Weltseele der Lichtwelt, das Gegenstück der Humama, des Geistes der so

ftändig abgebruckt bei Zacagni, Collectanea monumentorum veterum eccles. graecae ac laitändig abgebrucht bei Zacagni, Collectanea monumentorum veterum eocles, graecae ac la-tinae, Rom. 1698, p. 1-105; in ber Ausgabe ber Werke bes Hippolytus von Fabricius (Hamb. 1716) vol. II, S. 142-195; bei Gallandi, Bibl. vet. Patr. t. III; p. 569-608; zulest bei Routh, Reliquiae sacrae, vol. V (ed. alt. 1848) p. 1-206. Davon ein altes Ia-5 teinische Fragment mit intereffanten Namensformen in der Vorgeschickte bes Mani edierte aus einer Turiner Handichrift Aug. Reifferschieb in den SWA Bb 68, 1871, S. 507. Ein griechisches Fragment bei Chrill von Jerus. catech. VI (bei Routh l. c. S. 198 ff.), eine viel-fach abweichende arabische Version vom äghpt. Viscop Such 1, c. 503 mit. edierter. Alexandr. Par. 1713 S. 40-48 (f. Lefter, Mani I, S. 125. 142. 168) und eine toptische 10 in einer Toptischen Bearbeitung der Histor. eoclesiast. des Eusebus, aus welcher W. C. Tum in den Transactions of the Society of Bibl. Archaeology 1902 interefignite Freernet in enge in ben Transactions of the Society of Bibl. Archaeology 1902 intereffante Excerpte in englifcher Uebersetzung mitteilt. Diejes vielgelejene Bert ber alten Rirche liegt uns jest vollständig nut in einem mehrfach korrupten und von Haus aus unklar skillsserten lateinischen Texte vor, der alten, oft auf Mitzverständnissen beruhenden Uebersezung einer bis auf 15 wenige aber wichtige Bruchstücke verloren gegangenen griechischen Vorlage, welche letztere vielleicht felbit nicht bie Urschrift ift, fondern wenigstens in ihren älteften Bestandteilen, namentlich wegen sprachlicher Indicien, auf ein sprisches Original zurückgeht, wie schon Hiero-nymus (catal. scriptt. ecclesiast. 72 s. v. Archelaus) angiebt; s. dazu meine Aussührung im Mani Bb 1, S. 87—171 und dazu die Ergänzungen im "Supplement". Zwar hat nun 20 eine Disputation des Mani mit Archelaus, schon well die Geschichte sonst von einem Bischofe Archelaus von Rastar ober Carrha, fowie von den anderen handelnden Perfonen, Dioborus, Marcellus u. f. w., nichts weiß, wohl nie ftattgefunden, vielmehr erscheint bei dem matten Berlause des angeblichen Redetampfes die Disputation nur als die gewählte Einfleidungsform der Beftreitung. Aber gleichwohl ift der Wert diefer "Acta" ein fehr bedeutender, namentlich weil 25 sie, die Quelle für fast alle fpäteren abendländischen Berichte, in dem angeblichen "Briefe an Marcellus" und in dem Berichte des "Turbo", die beide auch griechisch vorhanden find, au-thentische, von Manichäern der alten Zeit selbst herrührende Dotumente aufgenommen haben, und weil sie in der sagenhaften Borgeschichte vom Auftreten des "Scythianus" und des "Tero-binthus" trot allen entstellenden Migverständnissen geschichtsgetreue Refleze von interessanten, 90 folieflich in Manis Lehre zufammenlaufenden religionsgeschichtlichen Vertnüpfungen bieten, bie für bie Erklärung ber Genefis bes Manichäismus von ber größten Bichtigkeit find. Berfaßt find bie Acta jedenfalls nicht fpäter als im ersten Biertel bes 4. chriftlichen Jahrhunderts (um 320), und zwar, was den Autor betrifft, wohl von einem niederen Geiftlichen, einem Diakon etwa, der edeffenisch-syrischen Kirche, in deren Litteratur der Ton der Bestrei-85 tung entschieden weiß, zu einer geit, wo die Geabr ber Ausbreitung des Manichälsmus in ben criftlichen Gemeinden immer größer wurde, wo er vom platten Lande auch in die Städte brang, und das Einschreiten ber obersten Leiter der Kirche, der Bischöfe und Metropoliten, nötig wurde. — Rächft den Acta Archelai als der Alteften Quelle ist der wichtigste Gewährsmann Augustin, bie eigentliche Autorität ber chriftlichen Rirche gegenüber dem Manichäismus. 40 Das Bild, welches der einstige Manichäer aus einer ganzen Reihe zum Teil sehr ausführlicher Bestreitungsschriften von Theorie und Praxis der Manichäer uns rekonstruieren läßt, ist ein fehr vollftändiges für alle die Barteien, welche für den christlichen Gegensatz von Intereffe sind. Von diesen Schriften A.s, die man in Bd I und vornehmlich Bd VIII der Benedit= tinerausgabe findet, find die bedeutenditen: contra epistolam Manichaei quam vocant fun-45 damenti; contra Faustum Manichaeum libri XXXIII; contra Fortunatum quendam Manichaeorum presbyterum disput. I et II; contra Adima, contra Fortunstum Manichaei discipulum; de actis cum Felice Manichaeo I. I. II; contra Secundinum Manichaeum; de natura boni; de duabus animabus; de utilitate credendi; de moribus Manichaeorum in ber Schrift de hae-resibus baš cap. XLVI. In Augustins Berte aufgenommen ist bie Streitschrift bes Evo-50 bius von Uzala bes Titels de fide contra Manich. Unter den griechischen Autoren gedenken wir zuerst der Häresiologen. Epiphanius

handelt von dem Manichäismus im Panarion haer. 66 febr ausführlich, bereits unter Be-nuzung der Acta Archel. f. Epiphan. opp. ed. Dind. t. III; Schendoret in haeret. fabul. I, 26 (opp. ed. Schultze t. IV); vgl. auch den Lateiner Philastrius de haeres. cap. LXI, jest 55 neu ediert von Marz. Bichtig find ferner die Abschnitte bei Cyrill von Jerufalem catech. IV, 20 sq., wo ein sonst nicht erhaltenes Stüd aus den Acta Archelai griechisch vorliegt; Photius, Bibl. codd. 179 mit einem Ercerpte aus dem Manichäer Agapius; Joannes Da-meersonen in den over de Louiser t. I. D. 200 en einer lieft im Bourentes un Eristete

- mascenus in ben opp. ed. Lequien t. 1, p 429 sq.; Simplicius im Rommentar zu Epictets Enchiridion t. IV, ed. Schweigh. Spezialstreitschriften gegen die manich. Lehre sind erhalten 60 von dem Bischofe Litus von Bostra in Arabien (hauran), πρός Marizasovs 1. 1. 4, zuerft gebruckt in Canissi Tectt. antiquae ed. Basnage t. 1, danni neu herausgegeben von B. de La-control der der Gebrucktung der L. 1. danni neu herausgegeben von B. de La-
- garde 1859, auch in fprifcher Ueberfepung (ed. Lag. 1859) vorliegend, in welcher Buch IV garbe 1839, auch in igtigger ueverjegung (ed. 128, 1839) vortiegeno, in verger Sing Iv allein erhalten ist; von dem vielleicht nicht christlichen Philosophen Alexander v. Sycopolis (λόγος πρός ràc Mavizalov dóžaç in Combefisii Auctar. noviss. Bibl. PP. t. II, neue Rti-es tische Ausgabe von Aug. Brintmann, Lipsiae 1895); vom Patriarchen Photius I. I. IV contra Manichaeos — unter welchen hier vornehmlich die Paulicianer gemeint sind — bei Bols, Anecdota graeca t. I, sowie von Petrus Siculus (f. Nova Patrum bibliotheca ed. Mai t. IV),

ή.

11

wenn deffen Arbeit dem wörtlich benutzten Photius gegenüber eine selbstiftändige heißen darf. Endlich sind interessiant die griechtiche Abschwörungssormel für Manichäer, die zur christlichen Kirche übertreten, gedruckt 3. B. bei Cotelerius, SS. PP. apostolicorum opp. I, p. 543, wiederholt bei R. Rehler, Mani Bd I, 1889, S. 403-405, und der Artistel Márns in Suidas' Legison, letzterer schon start verworrene Nachrichten enthaltend. Noch seltsamer werben die 5 Entstellungen bei den Byzantinern Cedrenus (ed. Bonn. p. 259 sqq.) und Jo. Malala (ed. Bonn. p. 410).

Bonn, p. 410). II. Litteratur. Die ältere Litteratur (. bei Gräffe, Lehrbuch der allgemeinen Litterärgeschlicht I, II, 984-987 und 1113-1115. Wir heben hervor: Ehr. Wolff, Manichaeismus ante Manichaeos, hamburg 1707; Is. de Beausobre, Histoire critique de Manichée et du 10 Manichéisme, 2 voll. 4°, 1734 u. 39; Mosheim, Commentar. de rebus Christ. ante Const. M., p. 728 sq.; Echrödh, Neander, Giefeler, Niedner, Walch in ihren Kirchengeschlichten; Hottinger in feiner Historia orientalis; Hyde, Veter. Pers. relig. hist. Oxon. 1700, p. 281 sq.; J. Chr. Baur, Das manichäliche Religionsschlichten, Bern 1832; Guitad Higen VI, 3, E. 875 ff.; M. von Begnern, Manichasor. indulgentiase, Lips. 1827; H. C. Trechfel, 15 Ueber Ranon, Artiif und Eregeje ber Manichäer, Bern 1832; Guitad Hügel, Mani, feine Schre und feine Echriften, Leips. 1862; Hr. Spiegel, Eranische Aliep. Arch. cum, Man., Leipsiger Differtation 1874; Mez. Gepler, Das Suftem des Manichäsmus und fein Berh. zum 20 Bubbhismus, Stena 1875; R. Acta disputationis Archelai et Manetis untersucht, in 39Xh, berausg. von Rahnis, 1873, E. 467-528; Oblass, Acta disp. Arch. cum, Man., Leipsiger Differtation 1874; Miez. Gepler, Das Suftem bes Manichäsmus und fein Berh. zum 20 Bubbhismus, Stena 1876; R. Recher, Unterluchungen zur Genesis des manichäldigen Religionsshiftems, 1876; M. Rewmann, An introductory essay on the Manichaean heresy 1887; R. Refler, Mani. Forthungen über bie manichäliche Relision nessellen von X. Nöldete (30me Bb 43, 1889, E. 535 ff.): Mir. Rabilfs (GMM 1889 9r. 23) und 25 Mug. Müller (XASJ 1890, Nr. 4, und LENEI 1889); M. Harnad, Lehrbuch der Dogmengelchichte Bb 1, S. M. 1894, E. 785-799; Erneft Nochat, Besai sur Mani et sa doctrine, Genève 1897; Brüchter, Faustus von Mileve. Ein Beitrag zur Gelchichte bes abenbländigen Manit. — Für bie ipäteren Hormen bes Manichäsmus, bie Faulicianer und bie Ratharer, 30 vgl. jest Karapet Ter-Mikritschian, Die Faulicianer im byaantin. Raljerreiche, Leipig 1893; Sgn. b. Döllinger, Gelc

Als die alte katholische Kirche im 4. Jahrhundert endlich im römischen Reiche den Sieg errungen hatte und das Christentum zur Staatsreligion erklärt war, hatte die 35 christliche Lehre mit vielen gegnerischen Glaubensformen im Rampfe gestanden. Der schlimmste Gegner war nicht der Glaube an die alten griechischen und römischen Götter gewefen. Sie waren mehr und mehr der Lächerlichkeit verfallen und sind schließlich an Altersschwäche gestorben. Gefährlicher war die Gegnerschaft der antiken Philosophie und besonders die ihrer letten Gestaltung, des Reuplatonismus. Auf dem Boden der 40 alten griechischerömischen Bildung als deren reiffte Frucht erwachsen, ftrebte ber Neuplato= nismus, jedes nationalpartikularistischen Charakters entkleidet, nach geistiger Weltherrschaft und wollte für Glauben wie Leben, erkenntnistheoretisch wie praktisch das Rechte darstellen. Aber er hatte kein persönliches Centrum in einem persönlichen Stifter und Erlöser wie das Christentum, daher konnte er nicht gleich diesem volkstümlich werden. Viel ernster war 45 bie Konturrenz einer Religionsform aus bem Driente, bie in fich alle bie Reize bes neuen und Geheimnisvollen der "Mysterien" vereinigte, jener synkretistischen ausländischen Religions-formen, für welche die abgelebte antike Welt (Jissmysterien, Kydele=M. 2c.) so empfänglich war, und die sich an den Namen eines altpersischabylonischen Gottes, des Mithra, knupfte, ber Mithrasbienst ober die Mithrasreligion. Renan sagt einmal mit Recht: 50 "wäre die Welt im 4. Jahrhundert nicht chriftlich geworden, so wäre sie mithrisch gewor-ben." Einen altpersischen Lichtgott als Namensträger sührend, hatte dieser Glaube mit feinem zugehörigen Kultus fich ichon in ben vorchriftlichen Jahrhunderten aus einer Verhindung von altpersischen mit ähnlichen babylonisch-semitischen Göttergestalten (Mithra mit Samas und Marduk identifiziert) gebildet und hatte sich mit durchaus universaler Ten= 55 denz zunächst über Kleinasien an bie Oftküsten des Mittelmeeres verbreitet. Von bier ift er wahrscheinlich burch Kriegsgefangene und später ausländische Soldaten des römischen Seeres in ben weftlichen Mittelmeerländern verbreitet worden, um jedenfalls feit ber Beit ber flavischen Cäsaren (Ende des 1. Jahrh. nach Chr.) das ganze römische Reich, als Sol-batenreligion namentlich auch in den Grenzprovinzen wie Germanien und Dacien vertreten, so zu umfaffen und zahllose Heiligtümer entstehen zu lassen, beren unterirdische Reste noch heute zahlreich vorhanden sind; vgl. Franz Cumont, Textes et monuments figurés relatifs aux mystères de Mithra t. I, Bruxelles 1899, besonders S. 223 ff. — 31=

beffen die Anziehungskraft der Mithrasreligion für die römische Welt ließ nach, die Bolemit der Kirchenväter, wie des Tertullian und anderer, that das Ihre dazu, und das Christentum hatte über den Mithras gesiegt, seine Heiligtümer verödeten. Da sandte Babylonien, die Werdestätte des universalen Mithrasglaubens, zu Ansang des 4. Jahrhun= 5 derts einen furchtbaren Nachfolger nach Westen, und das ist die Religion des Mani, der Manichaismus. Babylonisch-perssicher Abkunst, ihrem Geiste nach, wie die Relieinen die Keine bei die Meter des Marie Meter und das ist die Religion des Mani,

- 5 berts einen furchtbaren Nachfolger nach Westen, und das ist die Religion des Mani, der Manichäismus. Babylonisch-persischer Abkunst, ihrem Geiste nach, wie die Religion des Mithra, fand die Lehre des Mani die Wege geebnet, und darauf beruht das Geheimnis ihrer so schnellen Verbreitung. So richtig Cumont 1. c. S. 350, der sortsährt und schließt: "les doctrines mithriaques, ainsi renovées, devaient résister
- 10 pendant des siècles à toutes les persécutions, et, ressuscitant encore sous une forme nouvelle au milieu du moyen âge, agiter de nouveau l'ancien monde romain."

In der That, solange die christliche Rirche besteht, hat sie keinen gefährlicheren Kampf um ihre Eristenz durchzusechten gehabt als das Ringen mit dem gewaltigen Mani-15 chäismus war, der Religionsform, welche, weit davon entfernt, bloß eine chriftliche Sette zu sein, schon in der Gestalt, in welcher sie aus den Händen ihres Schöpfers, des hoch= begabten Babyloniers Mani, hervorging, alle die Elemente in sich vereinigte, durch welche der Gnosticismus mit seinem Mertlegen auf das höhere Wissen die Religion der Fülle der Zeiten, den Glauben an den Gottmenschen Jesum den Christ von Nazareth, zu gefährden 20 so nachhaltig vermocht hat. Der Manichäismus ist eine selbstiständige Religionsform, fast tausendjährigen Bestandes, einst weithin über das Morgenland wie das Abendland ver-breitet. Antnüpfend an die älteste und reinste Form des Gnosticismus, die babylonische Ophitenlehre, mit der er feiner Genefis nach blutsverwandt ift, hat der Manickäismus alle bie im Anfang des 3. criftlichen Jahrhunderts in Mesopotamien und dem angren= 25 zenben Sprien blubenden gnostifchen Spfteme, namentlich ben Marcionitismus und ben Bardefanismus, benuzt, konfequent ausgebildet, abfordiert und kann also nach dieser Seite das manichaische Religionsschltem das ausgebildetste reinste und konfequenteste aller anosti= schen Systeme genannt werden. Um aber die riefige alles Verwandte absorbierende Aus-breitung und zähe Langlebigkeit dieser manichäischen Gnosis vollkommen begreisen zu vörönnen, hat man an der Betrachtung, daß der M. das wie zeitlich letzte so inhaltlich reichste und in der Methode folgerichtigste "gnostische System" ist, noch nicht genug. Der Manichäismus ift gegenüber bem Chriftentume mindestens in dem Grabe eine felbstftändige Religion, in welchem der Muhammedanismus dafür gilt. Er unterscheidet sich schon durch bas Verhältnis zum Chriftentum von ben anderen Gebilden, auch ber fog. fprischen Gnofis, so in deren allgemeinen Bereich er gehört, und noch mehr von der anderen Klasse, der helle= nistischen dugemeinen Streich er gegore, und noch neue von der underen stuffe, der stuffe, vährend die Bezugnahme auf die spezissische Basis hat und Braxis, rein paganistisch, während die Gnosis in beiden Formen christliche Basis hat und dieses christliche Grund= element hier aus den Vorratstammern der semitischen Volksreligionen Vorderassens, dort 40 aus griechischer Bhilosophie und Masterienweisheit organisch erweitern und theoretisch befriedigender machen will. Diese anfängliche Nichtberückfichtigung der christlichen Lehre hängt aber mit der allgemeinen Tendenz des Auftretens des Mani zusammen, durch die feine Lehre wieder von der Gnosis prinzipiell differiert. Mani wollte zunächft nur den Perfern eine andere beffere Religion geben; was er zu verdrängen suchte, war der Boro= 45 aftrismus der Priester des Sasanidenreiches, nicht das apostolische Christentum. Das Beftreben, in seinem Systeme alles zu vereinigen, was das religiose Bedurfnis seiner religios erregten Zeitgenossen nach der Seite des Wissens wie des Thuns befriedigen könnte, führte ihn zunächst barauf, die zugleich ältefte und reichste Quelle aller vorderassatischen Religions= bilbungen, die Religion der zerfallenen alten Metropole aller Metropolen, des benachbarten 50 Babylon, und der Glanzperiode des engeren Baterlandes, des babylonischen Landes, diefe Quelle aller Quellen wieber aufzusuchen und die von da geschöpften altebrwürdigen großartigen Ibeen und Gestalten bem verflachten fafanibischen Zorvaftrismus entgegenzustellen, beffen Burgeln felbft in letter Linie in bieje babylonische Religion zurückreichen. Daß

Dani dann später sich weiter und und auch nach Westen auf das bis nach Berfien 55 vorgedrungene Christentum, nach Often auf den Buddhismus Indiens sein Augenmerk richtete, versteht sich aus seiner Grundidee ebenso leicht, wie daß er im Bereiche des Christentums gerade die gnostischen Gebilde, die Erzeugnisse eines dem seinigen verwandten Etrebens am meisten berücksichtigte. Wie wenig aber christliche Einslüße einer der der Lehre Manis berühren, zeigt die Lockere Verbindung, in welcher die biblischen Elemente 60 mit den umgebenden aus der Naturreligion in Manis Lehre auf allen Stufen ihrer Aus-

bildung stehen, auch im afrikanischen Manichäismus der Zeit Augustins. --Die Lebre und Observanz, welche Mani als seine Schöpfung seinen Anhängern zur Ausbreitung hinterließ, ist also das originelle Produkt des Zusammenwirkens von vier gesonderten Resligionen. Der heimatliche Barsismus, um dessen Umgestaltung es Mani zunächst zu thun war, bietet deshalb naturgemäß die meisten Berührungspunkte, namentlich in den theores 5 tischen Aufstellungen; der praktisch gerichtete nachbarliche Buddhismus war nicht ohne Eins fluß auf die manichäische Moral und Lebenspraris; das Christentum des Orients lieferte dem Mani nach gnostischem Vorgange aus dem Alten wie Neuen Testamente eine Reihe von beiligen Ramen und äußerlichen Analogien, die dem zur Weltreligion aufftrebenden Manichäismus beim Vorbringen in der chriftlich-römischen Welt Vorschub leiften mußten. 10 Manis älteste Lehrform steht gerade in diefer Hinsicht der mandäischen Religion und zwar ber "Lichtkönigslehre" sehr nahe, wie die Sprache seiner eigenen Schriften ja auch das Sübbabylonisch-Aramäische, also im wesentlichen das Mandäische, gewesen ist. Aber Kern und Wesen seiner Lehre schöpfte Mani aus der vielleicht auch noch in Priesterschulen, jedenfalls aber in der Erinnerung und Ubung des Volles dis auf seine Zeit fortgepflanzten 15 babylonisch-chalbäischen Religion, und einen wie glücklichen Griff er gethan hat, indem er, von da schöpfend, zur Befriedigung des Wissenstriebes, die Geheimnisse der Weltentstehung und des Weltverlaufs in einer zusammenhängenden Folge transscendentaler Greigniffe und handelnder Gewalten konkret anschaulich machte und im Anschluß baran eine neue Moral= praxis gründete — das zeigt die begierige Aufnahme seiner Lehre, ihre weite Berbreitung 20 tief nach Hochassien hinein und im Westen bis nach Spanien und Gallien. Dem Christen= tum gegenüber erwies sich die Manilehre als die gefährlichste Lochpeise in diefer für reli= gibje Fragen trankhaft intereffierten fontretistisch gerichteten Zeit für alle bie vielen Glieber ber driftlichen Rirche, die vom Chriftentum nicht Erlöfung von der Macht der Sünde, fondern Erleuchtung mit einem übernatürlichen Wiffen um die "Wahrheit" suchten. Mani 25 ift der vollkommenste Synkretist der ganzen jahrhundertlangen Periode der Religions-mischung in Vorderassien, die schon vor dem babylonischen Exil beginnt und erst in Mu= hammeds Stiftung ihren Abschluß findet.

Bei der großen Bedeutung des Manickäismus für das Morgenland wie das Abendland ift es erklärlich, daß über Leben und Lehre des Stifters wie über die Geschichte der so Ausbreitung der Härlich, daß über Leben und Lehre des Stifters wie über die Geschichte der so Ausbreitung der Härche eine große Jahl von verschiedenartigen Berichten in verschiedenen Sprachen vorliegen. Wir haben über Mani Schriften von christlicher wie von nichtchristlicher Seite; von Kirchendätern und professionellen Retzerbestreitern wie von nichtchristsistorikern und Philosophen; von Drientalen wie Occidentalen. Die christlichen Quellen find griechisch, soch auch mandäich (Refte von M.s Schriften im Ginza) und selbig dimessisch, die von die von die der Benugung authentischen entschieden den Borzug, denn abgeschen von ber größeren Unparteilichkeit eignet ihnen die größere, viele Details bringende Ausführlichteit, die sie der Benugung authentischer Keligionsschriften des Mani und der Manickäer selbst verdanken. Sie sind baher, wenn auch keine vor bem 40 10. christlichen Jahrhundert geschrieben ist, wegen der von ihnen nach orientalischer Sitte unverarbeitet ercerpierten Duellenbelege ersten Ranges, namentlich für die manichälichen Dogmen und für die Geschriebe der manichälichen Kirche; für Ethil und Lebensprazis bebürfen sie der Ergänzung aus den abenbländischen driftlichen Berichten. Nicht alle orientalischen Berichte find übrigens gleich aussührlich, aber die große Wichtigkeit aller besteht zu darin, daß sie die orientalische und damit die heimatlich-ursprüngliche Gestalt des Manichäismus zum Objekte ber Darstellung baben, während ber abenbländischen Statiss. zum Objekte ber Darstellung baben, während ber abenbländische Manichäismus, z. 8. schon ber der Afrikaner zur Zeit Augustins, bei der Ausbreitung nach Westen durch bie chriftliche Welt, schon manche Beränderungen erfahren hat.

Der einheimische Name des Stifters des Manichäismus ist Mani, arab.sperf. مانى, 50

swisch  $\Delta L$  geschrieben, bei den Occidentalen lautet er gewöhnlich Márnz, genet. gewöhnlich Márnzoz, selten Márov, doch öfter Márerzoz —, oder Marczaioz; lat. Manes (gen. Manetis) oder Manichaeus, lettere Form immer bei Augustin. Die ethmolog. Bedeutung dieses Namens, über welche schon die alten griech. Berichterstatter sich ergingen, die ihn z. B. oxevos oder dulla deuten, ist bis jest streitig. Doch wird er so nicht perssischer hab.=aramäischer Ablunst sein und ist wohl am besten als eine bialektische Aussprache mit dem Mana der Mandäer (s. ben A.) zu identifizieren, womit diese auch appellativ einen Geist der Lichtwelt, wie mit dem Zuszter rabba den Lichtsing bezeichnen. Hierzu stimmt, abgesehen von dem sogleich zu betonenden ursprünglichen engen Zusammenhange Manis mit ben Vorsahren ber Mandäer, die bestimmt überlieferte Angabe, daß Mani seinen ursprünglichen Namen gewechselt habe; Mana (Mani) konnte als ein bedeutsamer, damals wohlberständlicher Ehrenname angesehen werden. Als ursprünglicher Name des Mani wird in den Acta Archelai, auch in dem wichtigen alten Frag-5 ment, hrög. von Reifferscheid (Bibl. Italica 1. c. S. 507) angegeben Curdicius, was später in Cubricus und sogar in Urdicus verändert wurde. Es ist von mir im Mani

Bb 1 S. 40—42ff.) als bas arabijche Schuraik شريك, ein bei den Arabern in den

Grenzgebieten der sprischen Wüsste, z. B. auch in Palmpra als werde beliebter Männer= name gedeutet worden, was immerhin möglich bleidt, aber nicht sicher ist. — Mänss Bater

- 10 hieß Fåtak Båbak (in griechischer Gestalt *Maréxios*, bei Theod. b. Ch. P<sup>TD</sup> Patik); bieses so in seiner Ursorm herzustellende n. propr., bei den Orientalen viel verschrieden, ist persischer Herzustellende ber Wohlbeschützte, Originalsormen Påtak Påpak. Der Bater M.S., nach dem Fihrist dem berühmten persischen Geschlechte der Chaskanier ent= stammend, war ein echter Verser von Geblüt und wohnte ursprünglich in Hamadan (Ef-
- 15 batana); von ba wanderte er dann nach Babylonien aus, wo er sich in der Nähe der Residenz Ktesphon niederließ. Hier in Babylonien ist Mani geboren, und zwar nach der detaillierten Angabe des Biruni p. 208, die er aus Manis eigener Mitteilung in dessen Hauptwerke, dem Schähpurakan, schöpfte, "im Jahre 527 der Ara der Astronomen Babels", d. i. 215/16 nach Chr., "vier Jahre vor dem Ende des letzten Partherlönigs
- Hautwerke, dem Schähpurakän, schöpfte, "im Jahre 527 der Ura der Aftronomen Babels", d. i. 215/16 nach Chr., "vier Jahre vor dem Ende des letten Bartherkönigs 20 Artaban" in der Stadt Märdlnu (?) am oberen Teile des Kanales von Kuthä. Der Name von M.s Geburtsort bei Theod. dar Chôn1: Abrumia (S. 125 3. 14), der wohl auch in dem ibn abi darzäm des Fihrist stedt, ist mir dis jest dunkel. Es stimmt zu diesem Geburtsjahre eine später zu referierende andere altmanichäische chronologische Notiz nicht genau, aber im allgemeinen. M.s Mutter entstammte dem Hause der Aschen Königs-25 ghanier, d. i. der Arsachen, dem von den Sasanier entstronten alten persischen Königs-
- 25 ghanier, b. i. der Arfaciden, dem von den Sasaniden entthronten alten persischen Königsgeschlechte; ihr Name ist, trosbem daß der Fihrist 3 verschiedene Namen, Mês, Utächlm und Marmarjam, überliefert, als dis jest undekannt zu erachten, weil diese Namen, soweit sie herzustellen sind, jedenfalls einsach die Heimat M.s., nicht die Verson seiner Mutter näher bezeichnen wollen, wie namentlich an Mês ميس d. i. Mesene, deutlich zu
- 80 sehen ist; in den beiden anderen stedt wohl Kutha und Mardinu. In der Abschwörungsformel heißt M.3 Mutter Kágoosa; doch ist die Form kaum zuverlässig. — Die manichäische Überlieferung weiß von der ersten Kindheit des M. manches sagenhaft Ausgeschmückte zu erzählen; so soll seine Mutter nach seiner Geburt von seiner zukünstigen Größe Träume gehabt und auch im Wachen geschen haben, wie den Knaden ein Mann
- 85 mit sich in die Luft entführte und wieder zurückbrachte, nachdem er manchmal einen oder zwei Tage ausgeblieben war — ein mythischer Zug, zeitweilige Hineinversetzung in das Jenseits des Lichtreiches bedeutend, der auch in Manis Geschichte, z. B. bei der Höhle in Turkestan, wiederkehrend, in der jüdischen Hagada vom Messias (s. Lightsoot horae zu Mt 2, 1) und in Muhammeds "Nacht der Himmelsahrt" vorsommt und sich auch in der
- Mt 2, 1) und in Muhammeds "Nacht der Himmelfahrt" vorkommt und sich auch in der 10 Geschichte von Schthianus' und Teredinthus' zauberhaftem Aufsteigen vom Dache eines Hause widerspiegelt. Zu Grunde liegt die Anschauung der babylonischen Poramiden-(Stockwerk-)Tempel. — Den heranwachsenden Knaden nahm dann sein Vater Pätak unter seine ganz spezielle Obhut und holte ihn von seiner Mutter zu sich an den Ort, wohin er sich inzwischen infolge eines Wechsels seiner religiösen Uberzeugung schon vor Manis
- 45 Geburt begeben hatte, nämlich zu den subbabylonischen Mughtasilah, d. i. den sich Waschenden, den Täufern; bei Theod. (S. 125) heißt die Genossenschaft, bei der Mani seine Jugend verbrachte, Menakkede, d. i. die Reinen (vgl. "Puritaner" und "Ratharer"), mit dem Beinamen: "die mit der weißen Kleidung", was wieder auf die sich so tragenden Mandäer hinweist. In der religiösen Sigenart dieser in der Landschaft Mesene (Dastu-
- 50 meisan im Fihr.) am unteren Tigris wohnenden, bamals weiterhin bekannten und zahlreichen Religiofen, der Vorfahren der Mandäer, unter denen viele Araber (Saracenen) sich befunden haben müssen, und welchen Patak selbst sich angeschlossen hatte, ließ er auch seinen Sohn Mani erziehen, dis dieser, nach der Uberlieferung schon in seinem zwölften Lebensjahre, zu einer selbststftändigen religiösen Anschauung gelangte und sich vom
- 55 Einflusse ber Mught. emanzipierte. Manis Bater, der feinen Sohn bei dem gefahrvollen Schritte des ersten öffentlichen Auftretens vor dem persischen Großlönig Schahpur I. begleitete, muß bereits für religiöse Fragen sehr interessiert gewesen sein und schon wie ein Sektenstifter gewirkt haben, insbesondere muß er seinem Sohne Mans als Führer

und Vorgänger gedient haben. Die manickäische Sage berichtet im Fihr., daß dem Pätak, während er im Vorhofe eines Götzentempels gleich anderen andetete, aus dem Imern des Heiligtumes 3 Tage hintereinander eine göttliche Stimme erschollen sei und ihm die Enthaltung von Fleisch. Wein und geschlechtlichem Umgange — die Pflichten der electi der Manichäer — andesohlen habe; daraufhin sei er weiter nach Süden gezogen s und zu den "Täufern" gegangen, die damals viel genannt waren. Wenn man diese dem einsachen geschichtlichen Verschlichen Verschlichen und Sichen gezogen s und zu den "Täufern" gegangen, die damals viel genannt waren. Wenn man diese dem einsachen geschichtlichen Verschlichen Verschlichen Verschlichen seichtlichen Verschlichen Verschlichen einsachen geschichtlichen Verschlichen Verschlichen Verschlichen von die dem einschen geschichtlichen Verschlichen Verschlichen von die seich sein zu sich holt und in religiöser Hänschlich sein schliches als die sagenhaft ausgeschmildte 10 und veränderte Geschliche der Schlüchteil (c. 51 ff.) der Acta Archelai und hiernach die ganze abendländische Tradition um die mythischen Verschlichung sweier angeblicher Vorgänger des Mani, eines "Scythianus" und eines "Teredinthus" herum gruppiert. "Scythianus" wird immer als nom. propr. gebraucht, doch heißt es auch einmal 15 "ex Scythia quidam". Bei den Orientalen, die ben Acta-Verschied ber Name mehrschwerschung, so von Theod. zu Sekuntjänos; Namen auf —ianus find in der römichen Wennerklauer vom Scienzeit icher helicht Diefer Sorthianus find

"Scythianus" wird immer als nom. propr. gebraucht, boch heißt es auch einmal 15 "ex Scythia quidam". Bei den Drientalen, die ben Acta-Bericht benutzen, wird der Name mehrfach verschrieden, so von Theod. au Sekuntjänos; Namen auf —ianus find in der tömischen Nomenklatur der späteren Kaiferzeit schr belicht. Diefer Scythianus war, heißt es ein reicher, "saracenischer" Handelsmann, aur Zeit der Aloftel lebend, in den Grenzgedieten Aradiens aufgewachsen; er zieht nach Agupten und eignet sich, reichbegadt zo wie er ist, die gesante alte Weischeit des Landes sowie der aus der Oberen Thedais heiratet er eine schöne Bublerin, die er aus der Gesangenischaft losgekauft hat; burch seinen Schüler, den "Teredinthus", läßt er viel Bucher niederschreichen, das Buch der mysteria, der capitula, den thesaurus und das evangelium; schließlich unternimmt er den Versuch, zu seinen Lehrmeinungen auch die berühmten Schültgelehrten in zo Judäa zu befehren, wird aber in einer Disputation besteut und brutt poligkich und Lehr einen Schüler "Teredinthus" fliecht mit seines Meisters Schätzen und Büchern nach Babylonien, indem er das Weib bes Scyth. zurückläft; in Babylonien nennt er sich Buchz, nicht aus einer Schriftlich und seine Bachzeiten wirder Bachzeiten wird, und in der ungenauen Schreibung Baddos bei Theodor (spr.) und bei Amr ibn so Matta (arab.) wiedertehrt, wohl ber inschriftlich bezugte Name Ump Baudaz bei Chabot, Index p. 32. Baiddas rühmt von sich eine kunderbare Geburt und die Erziehung durch Eige und displater mit ben perschelen "Mitprasprieftern" Parcus und Labdacus (stehe über die Scyftellung diefer Namen in Pacorus und Labracus m. Mani I, S. 87), wird aber gleichslaß bestiegt und sach seis gaujes aus unter Aussprechung gebeinmisvoller Namen in bie Luft auftleigen, stürzt aber berab und fommt elled um. Die Bitwe erbt feime Bücher und Schätze und Schuer son 7 Jahren, namens Corbicius, den sie freiläßt und an Kindesstatt annimmt. Diefer erbt, 12 Jahre alt — auch Mani wird im 12. Jahre auch dem Fihr, selbstränder mit a

Diefe Erzählung ift nichts als der fagenhaft ausgemalte, doch auch zugleich in einigen Punkten sachlich erweiterte Fihristbericht, auf einigen groben Mißverständnissen orientalischer as Börter beruhend. Den Ausgangspunkt zum Verständniss des gegenseitigen Verhältnisses bildet die Erklärung des "Terebinthus". Tegeßurdog kommt freilich auch als n. pr. vor, so heißt z. B. ein Bischof von Sichem (Neapolis) bei Le Quien, Or. Christ. t. III p. 647, und auch ber Name Turbo Tigsav sindet sich (J. Rahlss in GGA 1. c. S. 925 nach Bape und Smith-Wace, Dictionary of Christian biography); aber das "Terebinthus" ber Acta, für so welches die handschriftlich bessenen die Cyrill. Cateches. VI bewahrte Form Terbinthus (Tégsurdog) herzustellen, ist nichts als das aramäisch nomen appellativum tardithä, d. i. der Fögling, Schüler, das die Griechen sich rebenden Bacholonien kommende Ueberlieferung besagte, Mani sei ver tardithä eines älteren Religionsschifters gewesen; aus diesem 55 Borte machten die Griechen ein n. proprium und damit eine schöftendige dritte Person Person zwischen ein n. proprium und damit eine schöftendige dritte Person person zwischen ein eines verbeite tardithä im Aramässichen herkommt; er sagt von Mani, das er bei seinem Bater und in bessen aramässigen rubbija, b. i. erzogen worden sei. Auch der heiser, zum Geristen und in bessen aramässichen rubbissi, berlommt; er sagt von Mani, das er bei seinem Bater und in bessen aramässigen rubbissi, berlommt; er sagt von Mani, das er bei seinem Bater und in bessen Babylonien furtomt; er sagt von Mani, das er bei seinem Bater und in bessen gebraucht im Aramässichen hertommt; er sagt von Mani, das er bei seinem Bater und in bessen scherigen Rahadster Turbo (gr. Tvo- eo

 $\beta\omega v$ ), der in den Actt. Bericht erstattet, führt denselben, zunächst aus dem st. absol. tarbi verstümmelten Namen. Daß der Lehrer und Vorgänger Mänis zugleich sein Bater war, vergaß diefer Zweig der firchlichen Tradition, für welche diefe leibliche Abstammung Manis auch weniger von Interesse sein mußte, als die geistige: boch kennt die griechische 5 Abschwörungsformel (s. oben) ganz genau Ilaréxior ror rov Marerros narkoa, ben fie ola wevorir val rov wevdovs narkoa verslucht. "Terebinthus" ist also einsach mit Manes identisch, wie denn auch seine Geschichte nur als eine einsache matte Wiederholung zusammengesetzter Züge aus der Geschichte des "Scythianus" und des "Manes" sich erweist. In dem "Saracenen Scythianus" ist ohne große Schwierigkeit Manis Bater 10 Patak wiederzuerkennen, wenn man die zeitgeschichtlichen Verhältnisse bedenkt. Als herge-tommen aus dem Lande der Parther ("Schthen"), aus Hamadan, und als Gemahl einer Frau aus parthischem Geschlechte, ist er für die Babylonier febr erklärlicherweise "ber Scythe", und als Anhänger ber Mughtasilah, beren Wohnsitze am Schatt el'Arab in ber That "an der Grenze Arabiens" lagen, und unter denen sicherlich, schon infolge der hohen 15 kommerziellen Bedeutung der Landschaften Mesene und Characene als Rielstationen der großen peträisch-palmprenischen Handelsstraße, viele Araber (Saracenen) angesiedelt waren, heißt Patak "ber Saracene". Der dem Scyth. beigelegte Reichtum und seine Begierde nach Weisheit find Züge, welche ber Nation ber Araber entlehnt werben, unter benen namentlich an die mächtigen, reichen und gebildeten Nabatäer mit der Residenzstadt Petra 20 auf ber Sinaihalbinsel zu benten ift, auf welche auch die mertwürdige Stelle Baruch 3, 23 von den weisheitsuchenden Eurogoi und uvvoloyoi geht. Wegen biefer engen Beziehungen zu den sübbabylonischen Arabern heißt Mani selbst in einer driftlich gefärbten Notiz zu Anfang des Fihristberichts, sogar Bischof der Araber mehrerer Distrikte östlich vom unteren Tigris, und bei Abulfarag Presbyter in Chuzistan, wo der Persertönig Sapores I. nach 25 Tabarl (übersett von Nöldete S. 67) bestegte arabische Stämme angesiedelt hat. Die Renntnis von Pataks mehrmaligem, von religiösen Gründen beeinflußten Wohnstswechsel spielte wohl mit hinein. Seine Frau, von der er infolge des ihm verbotenen Geschlechtse vertehres fich trennte, um ju ben "Täufern" überzusiedeln, spiegelt fich in ber von Scyth. geheirateten dann von Terebinthus verlassenen Agypterin (vom Parteihaß zur "Hure" ge= 20 stempelt) und nochmals in der "Wittwe" des Terebinthus und Manes wider. Allegorisch, wie früher von Coldip und Baur geschehen, hat man teine Angabe der sagenhaften Vorgeschichte zu beuten; einzig wird ber nordmesopotamische Schreiber mit feinem "Agopten" und deffen alter Weisheit das ihm benachbarte Babylonien und bie uralte Weisheit der Chaldäer, ber Mani thatsächlich das Wichtigste verdankt, gemeint haben. Die festgehaltene 85 Unterscheidung von drei Stiftern des Manichäismus hat übrigens einen wohl erkennbaren 3weck, nämlich ben, die gefährliche Lehre als eine, wie tief wurzelnde, so auch längst ge-richtete zu erweisen. Wie die Bestiegung des eigentlichen Häressarchen Manes als die That eines christlichen Gottesgelehrten, des Bischofs Archelaus, dargestellt wird, so sollte der un= mittelbare Vorgänger Terebinthus persischen und der erste, Scythianus bereits jüdischen 10 Theologen, letzteres schon in der apostolischen Ansangszeit, erlegen sein. Thatsächlich erlag nur Mans und zwar den persischen Priestern. Die erste selbstftändige Stellung in religiöser Hinsicht läßt die manich. Überlieferung ben Mani ichon in deffen 12. Lebensjahre einnehmen. Der überaus frühreife Rnabe erhielt ba vom Lichtkönige eine Offenbarung durch ben Engel Eltaum. Diefer Name wird 45 vom Fihr. als "nabatäisch" und "Genosse" bedeutend bezeichnet; El ist sicher nicht ber arab. Artikel, sondern der auch von Aramäern und Arabern gebrauchte Gottesname El, bas n. propr. alfo ein אלקאוים Elta'um, "Gott ift verbundet". Man beachte bazu auch, daß bie judifche Angelologie, bie fo viele Namen bem Babylonisch-Aramäischen ent= lehnt, einen Engel הרבייאל (bie beiden Teile umgeftellt !) fennt, f. Moife Echwab, Voca-50 bulaire de l'angelologie, Baris 1897 S. 263 s. v. הרבייאל, wo wir hören, daß To-miel's Name auf den Schutzamuletten der Böchnerinnen zu stehen pflegt. Der Engel gebot ihm Trennung von seinen bisherigen Glaubensgenossen, ben Mughtasilah, und Bewahrung asketischer Sittenreinheit durch Bekämpfung der sinnlichen Lüste, verbot ihm jedoch zunächst noch, in Anbetracht seiner Jugend, aufzutreten. Erst als Mani bas 55 24. Lebensjahr zurückgelegt hatte, erschien ihm der Engel wieder und befahl ihm nunmehr, feine Lehre öffentlich ju verkundigen. Die Tradition läßt alfo ben M. feine Thätigkeit mit der frühzeitigen praktischen Unnahme ber Lebensweise ber manich. "Gerechten" beginnen und an feinem theoretischen Spfteme 12 Jahre arbeiten, ebe er sich mit feiner fynkretistischen Gedankenarbeit fertig fühlte. In dieser zwölfjährigen Vorbereitungszeit muß

60 Dt. fich vor allem mit der babylonischen Religion, "nach der Uberlieferung der Aftrologen

Babyloniens", näher bekannt gemacht und auch mit den Christen in Süd-Babylonien, wo er seine Jugend verbrachte, einen lebhaften religiösen Iveenaustausch unterhalten haben; daher die Überlieferung von seiner "Disputation" mit christlichen Klerikern, wie "Archelaus" und "Diodorus".

Den Zeitpunkt bes ersten öffentlichen Herbortretens bes Mant fest eine alte burchaus 5 glaubwürdige manichäische Notiz auf ben Krönungstag bes perfischen Königs Schahpur (Sapores) I., des Sohnes des Ardaschtr, und bestimmt diesen Tag als einen "Sonn-tag, den 1. Nisân, als die Sonne im Widder stand". Dieses Datum ist nach christlicher Zeitrechnung gleich dem 20. März 242, M. trat also in seinem 28. Lebensjahre in der perfijchen Refibenz öffentlich als Religionsstifter auf. Der Erfolg war zunächft, fo günftig 10 Die gewählte Gelegenheit in Anbetracht des großen Zusammenfluffes von Bolt war, teineswegs bedeutend, vielmehr ergiebt sich als ziemlich sicher, daß M. bei der Ungunst des Königs es geraten fand, längere Zeit außerhalb des persischen Reiches zuzubringen. Nach bem Fihr. ift er 40 — gewiß nur eine runde Bahl — Jahre lang im Auslande ge-wefen und hat Sendboten bereits nach den wichtigsten umliegenden Ländern gesandt, nach 15 Chorafan und Transoranien im Norden, nach Indien und China im Süden und Often. Namen von Aposteln des Mani überliefert der Fihr. nicht; die Angabe der Acta Arch. und des Cyrill b. Jerufalem von 3 haupticulern bes M., Thomas, Addas und hermas, deren zwei er nach Sprien und Agppten geschickt habe, ift ohne Zweifel wertlos, nur von ben späteren Manichäern nach der christlichen Tradition gemacht, unter Benutzung der 20 Legenden von der Wirksamkeit der christlichen Apostel und ältesten Apostelschüler; Addai, Addaeus, heißt ja gerade ber Apostelschüler, der im sprischen Edessa das Evangelium pre= bigte, und Thomas war, angeblich ber Apostel Indiens. Ebenso ift die Angabe des Barhebraeus (Abulfarag) von den zwölf Schülern des M., die er zu Bekehrungen auss gesandt habe, zu beurteilen; Mani umgab sich später nach christlichem Vorbilde mit 12 25 vertrauten Jüngern, den ältesten "Auserwählten". Überhaupt weiß die unbedingt zuverläffige ältere orientalische Überlieferung nur von einer anfänglichen, von M. selbst geleiteten Propaganda nach dem Norden und Often des perfischen Reiches, abgesehen von der Ausbreitung innerhalb bes letteren felbst, für welches M.s Reform von haus aus allein bestimmt war; eine ernftliche Unternehmung des Mani felbst in die christlichen Länder an der Best= 20 grenze des persischen Reiches, wie sie fie die "Disputation mit Archelaus" voraussetzt, ist schon deshalb unwahrscheinlich. — Als was Mani ansangs auftrat, sagt er uns selbst in der wichtigen Stelle zu Ansang seines (dem K. Sapur dedicierten Wertes) Sapurakan, die Bîrûni (S. 207, 3. 14 ff.) mitteilt. Er gab fich aus für ben "Gefandten des wahren Gottes", und zwar für den letzten und vollkommensten in der Reihe der Gesandten, welche 25 nach göttlicher Weisheit zu bestimmten Epochen in die Welt geschickt werden sollten und worden sind; und zwar, "wie einst — sagt er — Buddha in das Land Indien, Zaraduscht in das Land Persien, und Jesus in die Länder des Westens kam, so kam diese Prophetie zuletzt in der Epoche der Gegenwart durch mich, den Mani, in das Land Baby= lonien". Dieser urmanichäische, übrigens echt babylonische (s. unten) Gedanke von der 40 fortlaufenden Prophetie in Inkarnationen des Geistes des höchsten Gottes ist derselbe, welcher auch in der clementinischen Litteratur eine so große Rolle spielt. Der "große Prophet", & µéyas noophrys, biefes oftpalästinischen, eltesaitischen Ideenfreifes der Clementinen ift hier eben Mani, wie in Oftpalästina anfänglich "Elkefai". Hiernach begreift fich febr leicht, daß M., wenn er sich bei den Christen unter Anknüpfung an eine echt 45 chriftliche Erwartung empfehlen wollte, geschickt genug war, sich für den von Christo selbst für die Zukunft verheißenen Varakleten (evang. Joann. 14, 16) auszugeben, wie dies vier Jahrhunderte später auch Muhammed that. Wie wenig aber Mani in Wirklichkeit den historischen Christus für seinen Vorgänger ansah, erhellt mit schlagender Gewißheit aus ber völlig unverdächtigen Angabe des muhammedanischen Berfaffers des Fihr. (G. 100 50 in Flügels Mani von 1862), "der bei uns (sc. Muslimen) und bei den Chriften berühmte Sfa", b. i. Jesus, sei nach Mani ein Teufel — ganz nach der bekannten Analogie, nach welcher beim Religionswechsel bie gefeierten Berfonen ber alten Religion ju bojen Befen herabgeset werden. — Nach längeren Wanderungen und reichen Erfolgen, die bereits zur Gründung von manichäischen Gemeinden mit Vorstehern in Turkestan und Indien geführt 55 haben müffen, kehrte Mani ins persische Reich zuruck, wo sich inzwischen die Zahl seiner Anhänger vermehrt hatte. Es gelang ihm, den Bruder Sapurs, des regierenden Königs, Namens Peroz, arabifiert Fîrûz, für seine Lehre zu gewinnen, und dieser vermittelte sogar eine persönliche Zusammentunft M.s mit dem Rönige. Da bie ersten Sasaniden die wefentlichste Stütze ihrer erst noch zu befestigenden Macht in der Gunft der nationalen w

persischen Feuerpriefter wußten, beren bierarchisch wohlorganisierter Genoffenschaft fie ichon ihre Erhebung zu herrichern bes iranischen Gesamtreiches zum guten Teil zu banten hatten, konnten sie ihre offene Unterstützung nicht einem Unternehmen leihen, welches wie das Manis wesentlich eine Berdrängung der herrschenden Priesterlehre und der Priesterkorpo= 5 ration felbft aus der Herrichaft mit fich brachte. Daber mußte Sapur I. in D. von Anfang eine Gefahr für bie Sicherheit seines Thrones sehen, und foll nach bem Fibrift 211stang eine Gesacht haben, ihn zu wire, wenn er seiner habhaft würde. Aber der Eins-bescholfen gehabt haben, ihn zu wöten, wenn er seiner habhaft würde. Aber der Eins-bruck des persönlichen Auftretens des M. vor dem Könige wandelte dessen Form in Gunst um. Der Andlick des gesuchteten Sektenstifters und dessen Rebe müssen für den Groß-lönige etwas Überwältigendes gehadt haben. Die verherrlichende manichsliche Legende kliedet dies in echt persicher Weise so ein, daß dem Verserlönige gewesen wäre, als wenn und für fur der gescher verserlichen beiten geschest wirt wirden Bergerlönige gewesen wäre, als wenn zwei strahlende Lichter auf Manis Schultern dessen Haupt mit einem Glorienschein um= geben hätten. Es bedeutet dies ohne Zweisel, daß die sogenannte "Glanzmajestät", altbaktr. qarend, neupers. 5 jurra in der altpersischen Religion, der geradezu hyposta-

15 fierte Gloriennimbus der Götter, Götterboten, wie Zarathustra, Priester, und vor allem ber rechtmäßigen iranischen Könige (s. Spiegel, Eranische Altertumskunde, Bb 2, 1873, S. 42 ff.), vor Sapurs Augen auf Mans sich niedergelassen und ihn damit als einen Boten des Lichtkönigs legitimiert habe. Der König, von ehrsurchtsvoller Scheu ergriffen,

- getwährte bem M. eine große Zahl von Anliegen, namentlich daß deffen Anhänger im 20 persischen Reiche volle Religionsfreiheit genießen sollten, und soll ihm sogar versprochen haben, selbst sich zu ihm bekehren zu wollen. Dennoch scheint es, als wenn diese Gunst
- haben, felbst sich zu ihm bekehren zu wollen. Dennoch scheint es, als wenn biese Gunst nicht lange anhielt, ja daß M. sich von S. während bessen langer Regierung (241-272) zum zweitenmal habe flüchten müssen, nachdem sich die Manichäer allerdings an mehreren Bunkten des persischen Reiches seltassen sich die Manichäer allerdings an mehreren Bunkten des persischen Reiches festgesett hatten, z. B. in Be garmäi (Garamaca) 25 zwischen Achrichten über die folgende Lebenszeit des M. die zu bessen swischen Nachrichten über die folgende Lebenszeit des M. die zu bessen swischen Nachrichten über die folgende Lebenszeit des M. die zu bessen swischen Nachrichten über die folgende Lebenszeit des M. die zu bessen swischen M. die schlachten über die folgende Lebenszeit des M. die zu swischen Nachrichten über die folgende Lebenszeit des M. die zu schlächen Nachrichten über die folgende Lebenszeit des M. die zu schlächen Nachrichten über die folgende Lebenszeit des M. die zu schlächten Statt die die schlachten die schlachten die schlachten une einmal (Fl. M. S. 99, 100) gelegentlich ganz turz, Säpur habe den M. ins Ge-fängnis gelegt, aus dem ihn dann sein Nachfolger Hormizd (so ift gewiß statt Bahräm 80 l. e. zu torrigieren) befreit habe; nach anderen seit weilige Gröngenschen. Eine zeitweilige Schangensehung des M. auf Befehl des Größtönigs wird Thatsache sein, die dann von der Uberlieferung mannigfach entstellt worden ist. Sie wird auch in den Actis Archel. angenommen, die den M. dann nach Bestechung des Märchond zu Grunde; st furmuz (Hormizd I.), Säpurs Rachfolger, der dem Rani gunstig gewesen zu weiten auf wirdiges Gebiet entstieben lassen, der dem Rani gunstig gewesen, habe ihm das
- 25 Hurmuz (Hormizd I.), Sapurs Machfolger, ber dem Mani günstig gewesen, habe ihm das "feste Schloß Deskerch in Chüzistan" als Wohnstig angewiesen. Es ist dies nur eine Lotalisierung derselben Angabe unter dem Einslusse der Nachricht, z. B. bei Ibn Kutaida und Hamza, die Stadt Destgerd in Churäsan, deren Name von den Arabern zu Des-
- kereh verfürzt wird, sei Schut Deigeto in Egutajan, oten sume von den Aradern ju Des-kereh verfürzt wird, sei von diesem Hormizd I. erbaut, d. i. zur Festung gemacht worden, so daher auch D. al-Malik, D. die Königsstadt, genannt. Dieses D. im Norden wird aber hier mit dem D. im Süden in Chüzistan, s. Jaküt II, 575 verwechselt. Daß übrigens der Schah Hormizd während seiner turzen, nur einjährigen Regierung dem M. günstigen gestimmt gewesen, als sein Vorgänger Säpur und sein Nachfolger Bahram, wird sattlicher im Dageren ift gen vichte Auflichtlicher an der verschiefen Eucher
- fein. Dagegen ift gar nichts Geschichtliches an der angeblichen ärztlichen Behandlung eines es persischen Prinzen durch M. und dem Tode des Anaben unter den Händen des Arztes. Hier spiegelt sich einfach ziemlich plump die Anhängerschaft des Peroz wieder, der in des Frrlehrers Netze gegangen war und dem diese Hingabe vielleicht auch das Leben gekostet hat, ein "Weiser" aber ist bei den Orientalen dis heute immer wesentlich auch ein Heil-

fundiger, ein Arzt, cf. arabisches , hakîm, "Beiser", im Sinne von "Arzt",

50 und Mani heißt wirklich stellenweise bei Arabern مانى الحكيم, Mani al-hakim. Den Tod des M. setzt die Überlieferung in die damalige persische Residenz Gunde-sapur, wo ein Thor lange M.s Namen führte. Hier auf Beschl des Königs Bahram I. — so fast alle, nur Eutychius giebt B. II, der unmittelbar auf B. I solgte — und nach einstimmiger geschichtlicher Überlieferung (s. Eusebius' chronicon. ed. Schoene II, 185) 55 im Jahre 276/77 getreuzigt worden; seine Leiche wurde nach nicht ungewöhnlicher alt-arientlicher üben mit Mitterer Backenblumgeneiten auf micht ungewöhnlicher altorientalischer, schon von den Affprern geubter Behandlungstveise geschunden und bie mit

Stroh ausgestopste haut am Thore ber Stadt Gundesäpür (arab. Dschundisabür) aufgehängt, welches seitdem das Mäns-Thor heißt. Diese Mißhandlung des Leichnams, welche, einstimmig berichtet, als saktisch anzuerkennen ist, wird in der christlichen Uberlieferung zu einem Lebendig-Schinden. Nach Tabars (übers. von Nöldeke S. 47) und Ja<sup>c</sup>küdd hatte M. den schwachen Bahram zu bekehren versucht, dieser sein auch näherer s Untersuchung der Lehre, d. i. jedensalls nach Zurechtstimmung durch die vers. Briester, überzeugt worden, daß M. ein "Apostel des Teussels" sei. Jedensalls siel M. dem begreiflichen hasse versichen Bischerer zum Opfer; ob nach einer förmlichen Rieberlage in einer össentlichen Disputation mit ihnen, wie die abendländischen Quellen meinen, steht dahin, ist aber am sich bei M.s Redefertigkeit unwahrscheichenlich. M. erreichte also eine Lebens- 10 dauer von 60 Jahren, 216-276; so alt wird er auch nach den Actis (p. 190 ed. Routh ult. lin. effectus puer ille sexaginta annorum . . .). Eine grausame Verfolgung ber Anhänger folgte auf den Tod bes Meissters. --

Bir gehen zur Darstellung des Lehrsphiems des Mant über, dieses "glühend prächtigen Natur- und Weltgedichtes", wie es Baur treffend nannte. Zu Grunde hat man 15 natürlich jetzt nicht mehr die Acta und Augustin, sondern den Bericht des Fihrift und des Theodoros dar Choni zu legen, die, sehr ausstührlich und dem Occidentalischen gegenüber vielsach ganz originell, offendar aus manichäischen Originalschriften schöpfen. Zuverlässige Ergänzungen aus den anderen Quellen werden da, wo sie hingehören, zuzufügen sein. —

Die Basis des ganzen Lehrsphitems des M. ist seine Theorie von der Entstehung der Welt. Hier zieht der Manichäismus unter Berückschicktigung des Parsismus die stritte Konsequenz der älteren dualistisch-gnostischen Systeme dis zum äußersten nur denkbaren Dualismus zweier gleich etwigen Urpotenzen. Die Welt entsteht aus der uranfänglichen, grob materiellen Vermischung eines urguten und eines urdösen, geistige-sinnlichen Weltstoffes, 25 ihre Entwickelung dis zum Weltende und die daraus sich ergebende Lebenspraris des Menschen ist nur die Evolution des uranfänglich geschürzten Knotens. Nach den eigenen Worten des Mani, welche der Fibrist auszugsweise mitteilt, "bilden

ben Urzustand ber Belt zwei Befen, bas eine Licht, bas andere Finsternis, die in scharfer ben Urzuftand der Weit zwei Weien, das eine Umt, das andere simpernis, die in sparfer Absonderung voneinander stehen". Das Urlicht ist seinem Wesen nach dassselbe, wie so Gott; es heißt, persönlicher gesaßt, "der erste, d. i. uransängliche, Herniche", d. i. der Urquell der anderen "Herrlichkeiten" genannten Aonen, in der epist. fundamenti bei Augustin "in virtute magnificus"; ferner "der durch keine Jahl — kein Maß — Beschränkte"; endlich "der König der Paradiese des Lichtes"; bei Theod. dar Chons (G. 127 3. 6) "Bater der Erhabenheit" abhå de rabdithå. Sein durchaus geistiges so Wesen besteht aus zweimal 5 Elementen, "Glieder" genannt bei Theod. "Offenbarungen" sechinatha (wie bei ben Mändäern), alle ewigen Bestandes, bie zusammen Leib und Seele bes göttlichen Befens ausmachen; bie 5 körperlichen find Sanftmut, Biffen, Berftand, Geheimnis und Einsicht, bie 5 geiftigen Liebe, Glaube, Treue, Edelfum und Beisheit. Bei Augustin ist von duodecim membra luminis und von duodecim secula die Rede; 40 bie Zahl 12 statt 10 nennt auch der Fihrift für die 12 Elemente des Lichtgottes, mit welchen diefer den "Urmenschen" erzeugt. — Doch erschöpft sich der Umfang des Lichtz-reiches noch nicht in dieser Fülle des Lichtgottes, sondern gleich ewig mit ihm, der räumlich innerhalb des Lichtreiches nur dem Himmel der sichtbaren Welt entspricht, sind ein Licht= äther und eine Lichterbe; bei Augustin (de actis cum Felice Manich. I, 18) aer 45 ingenitus und terra ingenita auch lucida, beata, illustris, sancta, neben dem pater ingenitus; ersterer, der jenseitige Luftfreis, besteht aus denselben 5 Gliedern, wie ber Rörper des Lichtgottes, Sanftmut, Wiffen, Verstand, Geheimnis, Einsicht; lettere, die Lichterbe, hat ebenfalls 5 Glieder, nämlich ben leifen Lufthauch, ben Mind, das Licht, das Baffer und bas Feuer. Die 10 Glieder des Luftfreises und ber Erde bes Lichtreiches so bilden in ihrer Gesamtheit die "Großherrlichkeit", den glänzenden Hofftaat des Lichtgottes, das manich. πλήρωμα. Die Lichterde, das manich. Paradies, steht unter dem Regimente eines besonderen ewigen Lichtgottes, welcher von 12 "gerrlichteiten", die "Erftgebornen" genannt, von gleicher Lichtnatur mit ihm selbst umgeben ist. Die Lichterde wird beschrieben als der Inbegriff aller Schönheiten und Annehmlichkeiten unserer niederen Erde, nur in 55 höchster Potenz, als voll von Glanz und Klarheit, ganz durchsichtig, mit lieblichen geschützten Wohnungen, Türmen, Gärten, Fruchtbäumen, dabei voll wohlthuenden Schattens und von lieblichem buntem Lichtglanze umspielt. Der leife Lufthauch, das erste Glied ber Lichterde, sagt M. (Fl. 1862, S. 94 oben) "ift das Leben der Welt", d. i. die — pschijche — Weltsele der Lichtwelt, das Gegenstück der Humstma, des Geistes der w

Finsternis im dunklen Reiche. — Die Lichtwelt ist nach oben, rechts und links räumlich unbegrenzt, berührt sich aber an ihrer unteren Seite mit ihm in der Tiefe liegenden Reiche der Finsternis, bei den Kvv. Zxóroc, Tenebrae, sprisch (Theod.) hesucha, daneben auch die t. t. der abendländischen Philosophie Materia und VAn, letzterer Auss bruck auch bei Efräm. Auch die Finsternis ist ein personliches, ihren ganzen Bereich mit ihren Elementen durchdringendes und erfüllendes Wessen, wie das Licht; doch hat ihr Mans nicht auch, wie dem Lichte, das Prädikat "Gott", "böser Gott", beigemessen, bei Theod. "König der Finsternis". Von zwei Göttern, einem guten und einem bösen, bie die Lehre der Zoroaster, der Parsismus, unterscheidet, kann allo im Manichäismus, streng 10 genommen, keine Rede sein. Die personifizierte Finsternis wird vielmehr von ihm als böjes Wesen genau so gedacht, wie in der altbabylonischen Religion das personifizierte Chaos, die Tiamat, die mit dem Weltschöpfer Marduk (Merodach, hier als "Urmensch" wiederkehrend) kämpst; und der Name, welchen der Fihrist (Fl. M., S. 90. 240), sowie Sahrastanî (p. 189) von dem weiblich gedachten "Geiste der Finsternis", d. i. der bösen 15 Beltfeele, dem die F. durchdringenden und beseelenden pneumatischen Brinzipe, gebrauchen, "bie Humâma", ist mit Tihâmat (hebr. ⊐TT, Genes. I. 2) auch sprachlich auf das engste verwandt (das rauschende, alles durchdringende Urwasser, cf. 🗔 rauschen, 🚓 nachfinnen). — Zwischen Licht und Finsternis ist keine Scheidewand; und wie das Licht, so ist auch die Finsternis nach drei Seiten, nach unten, rechts und links, unbegrenzt. Die 20 Finsternis hat auch, wie das Licht, füns Glieder, die denen des Lichtes entgegengesetzt sind, nämlich den Nebel, den Brand, den Glühmind, das Gift und das Dunkel; Theodor: Rauch, Feuer, Wind, Waffer (= fluffiges Gift), Dunkel. Und wie das Lichtjenseits eine Licht= stute, 28thd, 28thfet (= julijties Gift), Dunter. tild idte das Euchfehreits eine Euchferede in den Propositionen und Ingredienzien unserer Erde hat, so hat das finstere Jenseits eine "Erde der Finsternis", ausgestattet mit allem, was hier auf Erden ein Land 25 verunziert, voll Abgründe, Sümpfe, Schluchten, giftige Quellen, mit aufsteigenden Rauch-und Feuerfäulen. Der hervorquellende Rauch ist das Gist des Todes und steigt aus einem Abgrund voll trüben Schlammes empor. Die Einzelheiten der Beschreibung (s. R., S. 94) decken sich zum Teil wörtlich mit der Vorstellung der Unterwelt bei den Medarm Mandäern (j. d. A.).

30 Der erste vorbereitende Schritt zur Vermischung der beiden getrennten Weltstoffe und damit zur Bildung unserer Erde geschah durch die Bildung des Satans innerhalb des Reiches der Finsternis. Aus den etwigen Elementen der Finsternis entstand nämlich durch deren in der Zeit eingetretene Vereinigung der Satan, der Urteufel, Iblis (aus deabolos) kalim im Fihr. Seine Gestalt wird, offendar nach dem Vorbilde des alt=

- άβολος) kadîm im Fihr. Seine Gestalt wird, offenbar nach dem Borbilde des alt= 85 babylonischen "Drachen Tiamat" vorgestellt, als eine zusammengesetste Tiergestalt beschrieben, mit dem Kopfe des Löwen, dem Leide des Drachen, mit den Flügeln eines großen Vogels, dem Schwanze eines großen Fisches und mit vier Füßen, wie bei den friechenden Tieren. Bei seinem wütenden, alles vernichtenden Heruntoben nach rechts und links und unten, stürmte dieser gigantische Satan auch in die Höhe und wurde allmählich
- 40 bes Lichtes ansichtig. Es erschien ihm widerwärtig; und als bessen Glanz, je höher er kam, immer größer wurde, schauderte er entsetzt in sich zusammen, strebte jedoch, nach einer stärkenden Neuvereinigung mit seinen Elementen von neuem mit solcher Gewalt in die Höhe, daß die Lichterbe von ihm erschüttert wurde und die Kunde von dem zerstörungs= begierigen Einfalle des Sohnes der Finsternis durch die niederen Lichtwelten hindurch dis
- 45 zum Könige ber Lichtparadiese brang. Dieser wollte aber nun die Bekämpfung des Feindes nicht seinen Aconen überlassen, "weil diese' (nach Theodor) zum Frieden und zum Wohlergehen geschaffen seien". Er beschloß, neue Kräfte auftreten zu lassen und schuf "die Mutter des Lebens", und diese schuft ein neues mächtiges Lichtwessen, den "Urmenschen", arab. Insan kadim, spr. enasa Kadmaja, latein. Primus Homo, δ Πρώτος Άνθρωπος
- 50 bei den lat. und griech. Kirchenvätern. Dagegen nach dem Fibrist hat er mit dem "Geiste seiner Rechten" (vgl. Σιγή neben dem Ποσπάτωο bei Balentin, und Damkina, Δαύκη, die Gemahlin des Ea bei den alten Babyloniern), mit seinen fünf (geistigen) Gliedern und seinen weiteren 12 Lichtelementen erzeugt. Dieser Sohn des manich. Pleroma entspricht dem O005 der Balentinianer. Der Urmensch rüstete sich mit den fünf Elementen der
- 55 Lichterde aus; er hüllte sich zunächt in den "leisen Lufthauch", zog über diesen das Licht wie einen Mantel, über das Licht das Wasser, über das Wasser den "blasenden Wind" und nahm das Feuer als Angriffswasse in die Hand. Theodor sagt, daß der Urmensch seine fünf "Söhne" erschuf, und daß ein "Engel" (der Name verderdt) mit dem Sieges-

franz in der Hand ihm vorauszog. So eilte er aus den Paradiesen an die Grenze des Lichtreiches hinab und stief mit dem Urteufel zusammen, der in ähnlicher Weise mit den fünf Elementen des Dunkels, Qualm, Brand, Nacht, Glühwind und Rebel bewaffnet war. nach langem Kampfe siegte der Urteufel über den Urmenschen, verschlang einen Teil feines Lichtes und umringte ihn mit den "übermütigen Drängern", den Elementen des 5 finsteren Reiches, unter ihnen hauptsächlich "das finstere Leben". Währenddem vermischten sich die Lichtelemente mit den Elementen der Finsternis. Nunmehr griff der Lichtkönig mit mehreren anderen Lichtgöttern in den Rampf ein, befreite den Urmenschen und schlug bie finsteren Gewalten in die Flucht. Unter den helfenden Lichtäonen beteiligten sich namentlich der "Freund der Lichter", den der Urvater dem Urmenschen zuerst zu Hilfe 10 schickte, dann der "Lebensgeist" (spiritus vivens bei den Occidentalen) und die "Fröh= lichteit" am Kampfe. Ein Ruf des Lebensgeistes, sagt Manî bei an-Nadîm, befreite den Urmenschen mit Blipesschnelle aus ber bebrängenden Umklammerung und verwandelte ihn in "einen anderen Gott". Dies war gewiß der zauberhaft wirtende geheimnisvolle Rame ber Finsternis (f. b. A. Mandäer), deffen Berlautbarung bie Dämonen verscheuchte. Der 15 befreite Urmensch stieg nun in die unterste Tiefe des Abgrundes hinab und schnitt die Wurzeln der fünf dunklen Geschlechter ab, damit sie keinen Zuwachs erhielten. So der Fibrist. Etwas anders und zwar ausführlicher Theodor. Nach ihm freute sich beim Hertannahen des Urmenschen der König der Finsternis, daß er nun das aus der Ferne Ersehnte in seiner Rähe sinde. Die nun folgende Vermischung war vom Urmenschen 20 beablichtigt, sie sollte auf die Finsternis wirken, wie Gift, das jemand seinem Feinde im Verscheichtigt. Brote beibringt. Uber nach bem Verschlungenwerden wurde er doch bewußtlos, wie von einer Schlange gebiffen, und flehte, wieder zum Bewußtfein gekommen, den "Bater ber Größe" fiebenmal um Hilfe an. gierauf erschuf dieser (im Terte "er rief hervor", kera, mit dem mandäischen Sinne dieses Wortes gleich "erschaffen") den "Freund der Lichter", 25 bieser erschuf den Ban (?) Rabba (ein mandäischer Engelname), und dieser B. R. er= schuf den Lebensgeift, diefer erschuf wieder aus feinen geistigen Elementen (Einsicht, Wissen, Berstand 2c.) fünf "Söhne", die mit Namen genannt werden, der letzte heißt "der Last= träger", spr. sabbala, offendar dieselbe Figur wie später der Ωμοφόρος Laturarius, jeister viele, komme ja, o du Schatz ver Friedens und bes heiles. Wie freihe der Urmensch zichen bes Frieden bes Brieden bes Friedens und bes Friedens und bes Beiles. Bätern, den Söhnen des Lichtes, in ihrer Stadt?" Darauf der Anrufende: "Es geht 25 ihnen gut." Da schloffen sich eng aneinander der Lebensgeist und der Urmensch, "der Anrufende und ber Anwortende" und ftiegen empor zur Mutter bes Lebens und zum Lebensgeifte."

Die Vermischung der fünf dunklen "Geschlechter" mit den fünf lichten war der Anfang zur Entstehung der sichtbaren Welt. Die fünf Mischelemente sind die Grundstoffe 40 der Erde. Der leise Lusthauch hatte sich mit dem "Dualm" vermengt, dies gad unsere Luft; das himmlische Feuer mit dem "Brande" gad unser Feuer; das Licht mit dem Elemente der Finsternis gad unsere hellen, glänzenden Objekte, wie Silber und Gold, der himmlische Wind mit dem Gluthauche erzeugte unseren Wind, und das Walser mit dem Rebel unser Wasser. Die zwiesache Beschafflenheit der irdischen Elemente, welche für die 45 Menschen, rührt alls daher, daß jedes der dechaffenheit der irdischen Urelemente seine Ratur fortäußert. So ist z. B. das Erhaltende und Erwärmende im Feuer vom Licht, das Verziengende, Zerstörende vom Dunkel, das helle, Sütze Kühlende im Walser vom Licht, das Berziengende, zerschörende vom Dunkel, das helle, Sütze Kühlende im Malfer vom Licht, das Erstöngende vom Dunkel. — Der Lebensgeift ließ nun durch drei feiner Söhne die vom 50 Urmenschen gesangenen "Archonter", arköntsch fyr. (= äoxovres) töten und schinden. Aus ihren abgezogenen häuten spannte die "Mutter des Lebens" das Himmelsgewölde aus. Die vermische Ber Finsternis" hingezogen und dann schwechend in der Höche bes Geschlichen Berz Beite der Erde ber Finsternis" hingezogen und dann schwechend in der Höche bes Geschlichen Beiträumen nach Malogie der menschlichen Wohlt dann ein anderer Engel aus dem Gemisch die gegen 55 wärtige Welt und zwar so, daß er aus dem Stoffe eine Anzahl von Welträumen nach Analogie der menschlichen Bohnungen "baute". Der Zwetzel von Belträumen nach Analogie der menschlichen Bohnungen "baute". Der Zwetzel von Belträumen and Analogie der menschlichen Bohnungen "baute". Der Zwetzel von Belträumen nach Elementen. Der Erbauer bes Weltgebäudes stellte also 10 Himmel und 8 Erden her. Ein Engel wurde damit betraut, die Hielbäudes stellt also 10 Himmel und 8 Erden her.

ein anderer, die Erden in der Höhe zu erhalten ('Ωμοφόρος bei Theod. sabbala, "ber Träger"). Jeber himmel hat 12 Thore, jebes mit zugehörigen Borhallen und einem huter, zu jeder Vorberhalle führt ein tomplizierter Terraffenbau. Um den ganzen Weltbau herum zog ber Weltbilbner einen Graben, in welchen bie ausgeschiebenen Finsternisstoffe 5 geworfen werden sollten, und hinter diefem Graben ward eine Mauer errichtet, damit nichts von dem ausgeschiedenen Dunkel entkommen sollte. — Beiterbin schuf der Engel der Beltbilbung Sonne und Mond, die wichtigsten Sammelorte für das auszuscheidende Licht. Die Sonne ist des Urmenschen, des Lebensgeistes und des "dritten Alten", d. i. bes Freundes der Lichter; der Mond der Sitz der "Mutter des Lebens" (d. i. der Istar, 10 der befruchtenden Mondgöttin) und der "Lichtjungfrau". Beide sind aus möglichst rein= gebliebenen Lichtstoffen nach ber Mischung hergerichtet, bie Sonne aus dem guten Feuer, ber Mond aus bem guten Baffer, und schiffen (Augustin. De haeres. c. 46) als Schiffe am Himmelsocean umber (naves de substantia Dei pura fabricatae — duo coeli luminaria; adv. Faust. XX, 1, auch divina lumina auch bei Theod. S. 129 15 elise, b. i. "Schiffe"). Die Sonne also scheidet basjenige Licht aus und läutert es rein, welches bei der Mischung mit den hisigen Teufeln, der Mond dasjenige, welches mit ben kalten Teufeln vermischt war. Hin zu beiden himmelskörpern führt aber die befreiten Lichtteile, vor allem die Seelen der Menschen, eine Maschine von 12 Schöpfeimern (die 12 Bilber bes Tierkreises), auch die "Säule des Lobpreises", Zrolos rys dokys, Co-20 lumna Gloriae, genannt, weil die frommen Lobpreisungen Gottes in Wort und Wert fich auf bemfelben Wege zum Urquell bes Lichtes emporschwingen. Von biefer zwölf= teiligen Säule gelangt das Licht zunächst zum Monde, dieser übergiebt es der Sonne, teltigen Salle gelangt das Euch zumacht zum Dionoe, otejer udergied es der Solnte, biese dem Lichte über ihr in der "Welt des Lobpreises", und von da gelangt es dann zu dem "obersten reinen Licht". Dieser Läuterungsprozeß geht so lange sort, bis von dem 25 vermischten Lichte nur noch ein so kleiner, unlöslich eingemengter Teil übrig ist, daß ihn Sonne und Mond nicht aussondern können. Diesen Bruchteil befreit dann der Lichtgott beim Weltende auf andere Weise (s. unten); so lehrte wenigstens Mant selbst mit Be-stimmtheit, aber schon eine Partei unter den orientalischen Manichäern, die Mäsiten, lief jenes Residuum von Licht unerlöst bleiben, und ihr gleich lehrten dann, gewiß unter dem 20 Einfluffe ber Kirchenlehre von der ewigen Verdammnis, die afrikanischen Manichäer der Beit Augustins. — Alles bas Licht, welches in der gegenwärtigen Welt unter der Vermischung mit den Finsternisstoffen leidet und auf Erlösung harrt, bezeichnen die occiden= talischen Manichäer kollektivisch mit einem christlichen Namen, den sie unter pantheistisch= naturphilosophischer Umdeutung der christlichen Erlösungslehre für ihr Philosophem an= 85 wenden, nämlich mit Jesus patibilis, omni suspensus ex ligno, griechijch vlog drθρώπου έμπαθής. Daß Mani selbst diesen bildlichen Ausdruck schon gebraucht habe, ist für den Perser in Persien so gut wie undenkbar; daß dagegen die von Christen all= seits umgebenen occidentalischen Manichäer diese Bezeichnung mit Vorliebe gebrauchten, versteht sich von felbst. Allenthalben, wo Licht, Glanz, angenehme Farbe, Duft sich dar= 40 ftellt, also auch in Steinen, Metallen, namentlich aber in den Pflanzen, besonders deren Blüten und Früchten, sehen die afrikanischen Manichäer "leidenden Zeus", "Lichtselet". Sie haben diese Lehre gewiß auch unter Kombination des altiskaelitischen "Anechtes Gottes" (Jef 48—53) und des geschichtlichen leidenden Erlösers mit der Ivee von Rö 8, 18 ff., namentlich der von der Sehnsucht der Kreatur V. 19, ausgebildet. — Eine An-15 gabl von Fürften ber Finsternis, Archonten genannt, war bei ber schließlichen Uberwältigung ber Finsternis burch bas Licht gefangen genommen worben; biese befestigte ber Lebensgeift am himmel, beffen Firmament er aus ben abgeschundenen häuten ber Damonen herrichtete, und ließ fie von dort als Sterne auf die Welt herabscheinen; je mehr Licht peringtere, und nes sie von dort als Sterne auf die 25eit gerachtgeinen; je mehr Licht einer verschlungen hatte, desto heller strahlt er. Die abendländischen Quellen und Ekräm 50 (opp. syr. II, 548 A. B.) erzählen auch von einer Veranstaltung, den geschsstellten Sternarchonten allmählich das Licht zu entziehen; eine Lichtgottheit erscheint ihnen in Gestalt einer schönen Jungfrau von Zeit zu Zeit, um ihre Lust zu entzüchen; verschwindet aber sofort wieder, nachdem die Archonten unter Donner und Blitz als Zeichen ihrer Brunst Lichtteile von sich gegeben haben. Sehr aussüchlich berichtet diesen Borgang der Er lichtteile von sich gegeben haben. 55 Lichtentweichung aus ben zur Luft entfachten Archonten Theodor S. 129, nach ihm ift dazu besonders ein neuer Gott, genannt "Bote", izgadda, vom Lichtkönig geschaffen und erscheint den Archonten beiderlei Geschlechtes bald als schöner Mann bald als schönes Beib, daß fie in der Brunft das von ihnen verschlungene Licht fahren laffen; schließlich macht aber ber "Lichtbote" seine Erscheinung unsichtbar, bas entwichene Licht fällt auf die Erbe. 60 Der Regen galt also als ber Schweiß ber sich zum Lostommen abmubenden Archonten. -

Einer der Hauptarchonten ist auch der Aqxwr Oequoµ65, d. i. "Abmähen", dessen Wut die Best auf Erden erzeugt — die Nachbildung des altbabylonischen Namtar, des pestanrichtenden Dieners der Göttin der Unterwelt Allatu.

Doch dauerte der Einfluß der besiegten Höllenfürften (tenebrarum principes) auf bie unteren Beltteile noch fort, und um das geraubte Licht festzuhalten, begattete sich ber 5 Erzarchont, Sindid, b. i. "ber Gewaltige" bei den Arabern genannt, lateinisch princeps tenebrarum, mit fünf weiblichen bösen Mächten, nämlich mit "einem der Sterne" (gemeint ist gewiß die "Sternin", Kaukabta des Efräm II, 457, opp. Syr., d. i. Venus-Istar, deren Symbol in der babylonischen Keilschrift ein Stern ist), weiter mit der "brängenden Gewalt", ber "Habgier"; ber "Sinnenluft" und der "Sünde" (Concupis- 10 centia), verschlang die Geburten und erzeugte mit seiner Gemahlin den ersten Menschen, Abam, ber mithin das gemeinsame Produtt der Kauptbämonen ist. Zwert diese Ber-fahrens war, alles erbeutete Licht, d. i. alle gesschiegen Kräfte in einem Wessen zu konzentrieren, jahrens war, alles erventret Licht, 5. t. alle geinigen strafte in einem Weich zu tonzentrieten, um den Raub desto leichter behaupten zu können. Die späteren griechischen Quellen Epiphan., Theodoret (I, 26), die Abschwörungsformel, sowie Augustin (de haeres. 46) 15 nennen den obersten Archon Zaxläz, Saclas, — die Hertunst des Namens ist noch dunkel — und seine Frau Nebowd (d. i. nicht sowohl die weibliche Umgestaltung des biblischen Nimrod, wie Flügel, Mani S. 247, will, als vielmehr die mandäische Teusselin Namrüs (s. d. Mandäer), doch sind diese Ramen nicht von M. selbst, sondern später aus der üblichen Romenklatur der sprischen Enosis (s. Epiphan. haeres. 26, 10, wo der 20 unter Anderen ein die Ausschweichten eine sowie eine die Geben einen eine zweite Archon Zanläg & äonwr tiß nogrelas heißt) in die manichäische Lehre hinein-getragen. Der erste Mensch vereinigt also die Ratur des Lichtes und der Finsternis in fich; sein Leib, von Dämonen erzeugt, gehört ber finsteren Materie an, aber im Innern, in der Seele, trägt er das Bild des Urmenschen vermöge der in ihm konzentrierten Licht= Sinnliche Begier des Leibes und höhere Einsicht des Geistes bekämpfen sich in 25 . teile. Dieje einfache und konfequente Lehre des Mant entstellte man später zu der ihm ibm. angedichteten Behauptung von zwei Seelen im Menschen, einer guten und einer bösen; die Scele ist aber einsach die concupiscentia, s. Baur, Das manichäische Religions-spstem, S. 166 ff. — Nach der Erzeugung des Adam erfolgte eine zweite Begattung, und aus dieser ging Eva, arab. Hawwa, "das schöne Weib", hervor. In ihr, der personissierten 3) Sinnenlust, überwogen die materiellen Bestandteile bei weitem die Lichtteile, während bei Adam bas umgetehrte Berhältnie statt hatte. Zwei Archonten, ein männlicher und ein weiblicher, wurden vom Erzdämon bestellt, die Protoplasten zu beaufsichtigen. Diese einfache, im wefentlichen dem Fihrist entnommene älteste Form der manichäischen Anibropogonie ist bann später mit mancherlei zum Teil heterogenen Zusätzen versehen worden, wie namentlich 85 aus Theodoret und der Abschwörungsformel zu ersehen ist. — In den beiden Geschöpfen, Adam und Eva, war also das Licht schmählich von den bestearden Banden der Sinn= lichkeit erniedrigt; voll Schmerz über ben traurigen Anblick baten bie fünf Lichtengel, welche mit der Beauffichtigung der Erde betraut waren, die höheren Aonen um einen belehrenden Retter für die Menschen, der ihnen zu der richtigen Erkenntnis über Licht und 40 Rinsternis verhelfen könne. Da sandten der "Bote froher Kunde", d. i. der vorher einge= führte izgadda "Bote", der "Lebensgeist", der "Urmensch" und die "Mutter des Lebens" den Isa, d. i. Jesus, und noch einen anderen Gott zu seiner Unterstützung hinad zur Befreiung der Menschen. Sie nahmen zunächst die beiden überwachenden Dämonen ge-fangen. Dann aber belehrte Jesus den Abam über den Unterschied der beiden Reiche 45 des Lichts und der Finsternis, über die geschehene Vermischung und die Möglichkeit einer Loslösung des Lichtes, und warnte ihn besonders vor geschlechtlicher Annäherung an die finnliche Eva, die, im Dienste der Dämonen stehend, ihn noch weiter in die Materie verstricken wolle. Abam mied deshalb die Eva. Mit intersfanten Abweichungen und neuen Einzelheiten, aber im ganzen ebenso lautend, schildert den Borgang der Menschen= 50 schöpfung Theodoros bar Chônî. Rach ihm waren die an das Firmament gefesselten weiblichen Dämonen (benäth hözücha) von dem entzückenden Anblicke des "Lichtboten" schwanger geworben, haben Miggeburten geboren und diese auf die Erde fallen lassen, wo sie wie das Vieh Kräuter und Baumfrüchte fraßen. Diese Mißgeburten sehnen sich num nach der schönen Gestalt, die sie früher gesehen haben, fragen: "wo ist num die Ge- 55 stalt, die wir sahen ?" Da sagt zu ihnen der Sohn des Königs der Finsternis, genannt Askelon (?), fie möchten ihm nur ihre Söhne und Töchter geben, so wolle er ihnen ein Bild, so wie fie es gesehen hatten, schaffen. Sie thaten also. Da fraß er selbst bie männlichen Geburten auf, bie weiblichen aber übergab er seiner Gattin Akabel. Nun begatteten sich Askölon und Namriêl (offenbar nur für Akabêl ein anderer Name). 🚥 Real-Enchflopäble für Theologie und Rirche. 3. A. XII. 14

Letzere wurde schwanger und gebar einen Sohn, den sie Abam nannte. Diesem, der noch einfältig und verstandeslos ist, nahte sich nun Jesus und weckte ihn aus dem Todes-schlafe auf, verjagte die ihn umgebenden Dämonen der Verirrung und brachte ihn zur Ertenntnis feiner traurigen Lage, "läßt ihn toften vom Baum des Lebens" (S. 131 3. 4). 5 Da fängt Abam an zu sehen, weint und wehtlagt: "wehe über den Bildner meines Körpers, den Fesseller meiner Seele!" Lettere Ausführung ganz wie bei den Mandäern (Ginza, P. Sinistra S. 9 ff., in der "Auffahrt des Adam"). Die weitere Anthropogonie hat allein ber Fibrift, Theod. bricht ba ab. Der Erzarchon erzeugte also nunmehr mit ber Eva, "seiner Tochter", ben häßlichen, rotfarbigen Kain; und dieser erzeugte mit seiner Mutter 10 ben weißfarbigen Abel und dann noch zwei Töchter, die "Weltweise" und die "Tochter ber Habgier"; letztere nahm er selbst zur Frau und gab die "Weltweise" dem Abel zum Weibe. Die Weltweise, ihrer Natur nach dem Lichtreiche durch ihren Reichtum an Lichtelementen und Beisheit zugehörig, wurde von einem Lichtengel bie Mutter zweier Mädchen, beren perfische Namen im Fihr. Raufarjad, "Komme als Hilfe", und Barfarjad, beren herhiche Namen im fihr. Kaularjad, "komme als gute", und Bariarjad, 15 "Bringe Hilfe", lauten. Hier schwebte Manis entstellender Bhantassie gewiß die Geburt Christi von Maria nach der Verkündigung des Engels Gabriel vor. Abel, der Gemahl der "Weltweise", erzürnt über diese Geburt (vgl. Joseph, Ev. Matth. I, 18 ff.), hielt den Rain für den Verführer und flagte dessen That trotz der Beschweize Geness burch die Weltweise seiner Mutter Eva. Da tötete Rain erzürnt den Abel mit einem Feld= 20 steine und heiratete die Beltweise. Den Verlust Abels zu ersetzen, lehrte der Archon die Eva die Zauberei, um den Atanz von Baumblüten geschweich", entgegengetreten war, und sie achar von ihm einem annutigen schönen Sahn. Der Urchon ersamte mit Preund sie gebar von ihm einen anmutigen, schönen Sohn. Der Archon ertannte mit Betrübnis, daß bas Rind wegen seiner Fülle an Lichtelementen nicht der Materie angehöre 25 und wollte es mit Hilfe der Eva töten; aber Adam nahm es an sich und nährte es mit Ruhmilch und Baumfrüchten, bis die Teufel dies Rahrungsmittel weit von Abam weg entfernten. Da schützte Abam zunächst das Rind durch einen mächtigen Zauber, indem er drei Kreise mit dem Namen des Lichtkönigs, des Urmenschen und des Lebensgeistes um es herumzog, dann betete er inbrünstig zu Gott, er möge seine Sünde nicht das Kind 20 entgelten laffen. Nun eilte einer von den Lichtgöttern, welche die Gerechten im Leben und nach dem Tode gegen die Teufel zu beschützen das Amt haben, mit dem Lichtkranze, bem Symbole ber Angehörigkeit an das Lichtreich, herbei auf Abam zu und verscheuchte so die Satane. Abam erblickte (zu vgl. der Bock bei der Opferung Igaaks) einen Lotusbaum und ernährte mit dessen für Schêt, Seth) nannte; vgl. das mandäische Schâtil 85 (d. i. babylonisch-aramäische Form für Schêt, Seth) nannte; vgl. das mandäische Schitil. Von neuem wußte Eva, auf Aufreizung des Oberteufels, den Adam zu berücken, daß er ihr beiwohnte, dann aber machte Seth seinem Vater Vorwürfe, und Adam zog mit ihm nach Often "ju bem Lichte und ber Weisheit Gottes", um fich ben fatanischen Einflüssen dauernd zu entziehen. Abam wurde nach seinem Tode in das Paradies, ins Lichtreich, in 40 ben seligen Ausenthaltsort der manichäischen "Gerechten" aufgenommen, ebenso Seth, die Weltweife und beren beide Töchter Raufarjad und Barfarjad, bagegen mußten Eva, Rain und die "Tochter ber Habgier" in die Hölle wandern. — Die Weltentwickelung wird nun ihrem Ziele, der Loslösung des gefangenen Lichtes, hauptsächlich durch die Thätigkeit der vollkommenen Befolger der Lehre Manis, der "Ge=

Die Weltenmittelung wird nun ihrem Fiele, der Loslopung des gejangenen Lichtes, hauptfächlich durch die Thätigkeit der vollkommenen Befolger der Lehre Manis, der "Gets rechten" oder "Auserwählten", über welche sogleich zu reden ist, entgegengeführt. Allemal in der ersten Hälfte des Monats füllt sich das Schiff des Mondes mit den aufgestiegenen Lichtteilen, darunter die Seelen der Gerechten, und wird dadurch das Junehmen des Mondes bewirkt; in der zweiten Hälfte, während der Mond abnimmt, lädt er dann seinen Inhalt an die Sonne ab. Ist endlich alles Licht wieder vereinigt, so tritt der Untergang der Belt giebt das Sichtbarwerden des "Alten", Ilgeosbirgs, Senior, vollständig der "dritte Alte", das ngeosdirgs driechs, Senior tertius. Alles bricht zusammen, wenn dieser "seine Gestalt" zeigt (j. Acta Arch. ed. Routh. p. 67. 68, wo eines un dieser (statua) das misverstandene aramäische d'mutha "Unslichteit, Gestalt, Bild" ist. Dieser so wisster, der Alte", bess wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem der Utzsett, der alte", der unster Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem der Utzseits das Lichten Lees jüngsten Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem der Utzseitet, der Utzeich des Jüngten Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem der Utzseitet, der Utzeich des Jüngten Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem der Utzseitet, der Utzeich des Jüngten Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem der Utzseitet, der Utzeich des Jüngten Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem der Utzseitet, der Utzeich des Jüngten Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem ber Utzseitet, der Utzeich des Jüngten Tages wird, ist gewiss der Lichtgett, mit welchem ter Utzsetter, der jüngten zeichen Beiten Mandäern; A. fist an der Grenze von 60 Diessseits und Jenjeits. Der Lebensgeist konnt dann zugleich von Welten und ber Utzmensch mit seinen Heerscharen von Norden, Osten und Süben angezogen; auch alle anderen Lichtgötter kommen herab und auch die "Gerechten", die vollkommenen Manichäer aus den Lichtgötter kommen herab und auch die "Gerechten", die vollkommenen Manichäer aus den Lichtgötter kommen herab und auch die "Gerechten", die vollkommenen Manichäer aus den Lichtgötter kommen herab und auch die "Gerechten", die vollkommenen Manichäer aus den Lichtgötter kommen herab und auch die "Gerechten", die vollkommenen Manichäer aus den Lichtgötter kommen herab und zugleich läßt der Splenditenens, der die Himmel von oben in der Schwebe halten mußte, nach, und alles, Himmel und Erde, stürzt in die 5 Tiefe. Ein allgemeines Feuer lobert aus dem Shaos empor und frißt sich durch die ganze Weltmasse hindurch, die nur noch unlösbare Schlacken übrig sind und auch das am selfesten eingeschlungene Licht von der Materie befreit ist. Der Brand dauert 1468 Jahre. Währenddem seich von der Materie befreit ist. Der Brand dauert 1468 Jahre. Währenddem seicht von der Materie beschlacken von dem Versammlungsorte der Götter, dem inzwischen errichteten Paradiese, mischunne kuschtä der Mandäer, aus, wie die 10 Sünder, in der Tiefe der Häradiese, mischunne kuschtä der Mandäer, aus, wie die 10 Sünder, in der Tiefe der Häradiese, rör die gewarer Acta Arch., p. 69 Routh), so einander geschleben (drockaráoraous rör die gewarer Acta Arch., p. 69 Routh), so steigen die Lichtengel, welche die Weltreichung zu leiten bestiellt gewessen, ihres Austirages ledig, in die Humamä, 15 in ihr Grad in der Tiefe zurücklehrt; das nun sich sich einer Beltselle, die Humamä, 15 in ihr Grad in der Tiefe zurücklehrt; das nun sich vor der Acolafter die Berrammelt wird. "Das Licht ist alsdann sicher vor der Finsternis und einer Belchädbigung durch sie." Der Urbater (Acta Arch. I. e. p. 69) wohnt, ro *lotor droclafter*, im Reubestis alles seines Lichts, in der Höbe, die Finsternis lagert underschäde in der Tiefe.

Reubestig alles seines Lichts, in der Höhe, die Finsternis lagert underwehlt under Verlagen wir nun nach den Anordnungen M.s für das "praktische Leben" seiner Bläuz 20 bigen, so gerfallen diese nach einer vom Stifter vorgesehnen Abstusung in zwei Klassen, die Bolltommenen und die Hörer. Dem Eintritt in die "Religion" hat nämlich eine Selbsprüchnung dahin vorherzugehen, ob der Betreffende seine fünnlichen Triebe volltommen zu beherrichen vermag. Kann er es nicht, so foll er fernbleiben, wünscht er aber doch seine Sympathie für den Glauben zu bezeugen, so kann er Hörer (statt Thäter) werden 25 und durch Sutschung, namentlich durch Fürforge für die "Solltommenen" sich für Diessen verben 25 und durch Sutschun, namentlich durch Fürforge für die "Solltommenen" sein heiten eine Bolltommenen" su beherrichen bei den Kru. gewöhnlich Enlenzon, im Fibr. siddlikun, d. i. die Wahrhafztigen, heißen bei den Kru. gewöhnlich Enlenzor, kelterlich verben, erstenden von Kristen und zurschlichen, die Solltommenen im Fibr. siddlikun, d. i. die Wahrhafztigen, heißen von Frießen auchtores oder narnyzosimerol, eatechumeni (Gg3. fideles bei Augustin). Wass der wahre Manichäer undedingt unterlassen, ich zuschlich zuschlich zuschlichen von Bein, jede Seigen, jede Sammellung der Sinnenluft jeder Tit. Berboten ist ünsnahme ber Fische, wenigstens bei einer Sette ber späteren Manichäer, i. weiter unten), das Trinken von Wein, jede Geschlechtsluft, Zauberei, Heuchteich jeder Gattung (jedoch mit Ausnahme ber Fische von Bein, jede Geschlechtsluft, Zauberei, heuchelei (namentlich beimliche Hinning zu einer anderen Religion), fotvie alle bie handwertsmäßigen Beschäftigungen, durch welche die schlechtenen Dinge zusammen in dem Kenteren für eines Fleiches. Mani faßte alle verbotenen Dinge zusammen in bem Begriffe der "drei Steiftens der Kentenen Dinge zusammen in bem Begriffe ber "drei Steiftens. Mani faßte alle verbotenen Dinge zusammen in bem Begriffe ber "drei Siegel", arab. hawatim, bei Augustin die righten die signaculum oris, s. manus oder man

bas arabische Bort håtam خاتم, d. i. Siegel, mit welchem ber Fihr. ohne Zweifel ben

Ausdruck der manichäischen Originalschriften übersetzt hat, unwidersprechlich. Das sign. oris verbietet unreine Worte, namentlich jede Art der Gotteslästerung, und unreine Speisen; 45 die "Wahrhaftigen" durften in letzterer Hinsicht nur reine Begetabilien, wie Melonen, Ol und andere Pflanzenstoffe, die besonders viele Lichtteile enthalten, genießen, dieselben wurden ihnen, damit sie selbst durch das Abbrechen nicht dem Lichte wehe thäten, von den Juhörern gebracht, oft in überreicher Menge, und es erhielt dann das in diesen Piscapenteilen gefesselte Licht durch den Genuß dieser, "Erwählten" Befreiung. Deshalb 50 heißen die Electi auch Catharistae (Aug. de haeres. c. 46), d. i. Mundatores oder Purgatores, daher die Manichäer des Mittelalters (12. Jahrhunder) Katharer heißen. Ragerleit und Blässe kenne die "echten" Manichäer infolge ihrer Lebensweise äußerlich. Das signum manuum oder manus betraf alle die Lichtweit schädigenden Beschäftigungen, von denen die Rede vor; eben daher burften auch die "Wahrhaftigen" 55 mit eigener Hand sich leine Früchte abbrechen. Das sig. sinus endlich umfasste alle finnlichen Gedanten und Handlungen, 3. B. Heuchelei, und befonders solche, durch welche der Geschlechtstrieb befriedigt wird. Die Ehe war daher ben Wahrhaftigen unbedingt ver-

14\*

boten und nur den Zuhörern bedingungsweise und notgebrungen gestattet. Überhaupt gilt alles bisher Gefagte nur von den "Auserwählten". Denn den Bubörern war ziemlich viel Spielraum gelaffen. Für fie hatte Mani 10 Gebote ober vielmehr Berbote festgefest, bie natürlich auch für die Electi mitgalten; sie betrafen die Unbetung der Gögen, Lüge, 5 Geiz, das Zöten jeder Art, Hurerei, Diebstahl, Verleitung zum Betrug, Zauberei, heim= liche Hinneigung zu anderen Glaubensformen, und endlich Gleichgtültigkeit und Unfreudig= keit im religiösen Leben. Durch die genaue Mitteilung dieser Borschriften, an welche alle Manichäer gebunden waren, im Fihrist, sind wir im stande, die M. von manchen Vor= würfen freizusprechen, welche ihre chriftlichen Widersacher, wie z. B. Augustin, gegen sie 10 erheben. So befreit sie das Verbot des Geizes von dem Vorwurfe der Unbarmberzigkeit, mit welcher fie (Aug. de mor. Manich. II, 5) bittenden Bedürftigen, die nicht ihre Glaubensgenoffen waren, felbft Brot und einen Trunt Baffer verweigert hätten. Wenn dies geschehen ist, was unzweifelhaft, so geschah es aus theoretischen Gründen des Systems, nämlich, um nicht die weitere Beslectung des Lichtes im Wasser u. s. zu veranlassen, 15 aber nicht aus Geiz, denn Geld, Rleider, Fleisch, überhaupt Dinge ohne Lichtstoff haben fie nach Augustins eigenem Zeugnisse ohne Bedenken als Almosen gegeben. — Im all= gemeinen war also, wie wir sehen, das Leben der manichäischen Zuhörer von dem der gewöhnlichen anderen Menschen nur unerheblich verschieden, und bies erleichterte die Ausbreitung bes Manichäismus unter Vermeidung alles Auffehens sehr. Freilich sollten bie 20 Buborer fich fo wenig wie möglich in diefer Belt festjepen, teinen Baum pflanzen, tein Saus bauen, überhaupt unter allen Umständen teinen Reichtum erwerben, aber fie durften boch Fleisch und Wein genießen, Kinder in der Ebe erzeugen, Handel treiben, öffentliche Amter bekleiden, durften sich also in viele Verhältnisse begeben, welche mit der Materie in enger Berührung stehen, alles jedoch unter ber felbstwerftändlichen Bedingung ber Mäßig= Dem Augustin erschienen übrigens die manichäischen Zuhörer in ihrer Ungebunden-25 teit. heit mehr als Heiben wie als Manichäer. — Außerordentlich war übrigens die Verehrung, welche bie Bubörer ben Auserwählten erwiefen. Letztere, die nach Ronfequenz des Spftemes in äußerster Dürftigkeit und körperlicher Hinfälligkeit lebten, erschienen ben Aubitoren bereits als immaterielle Lichtwesen und sind deshalb (Aug. c. Faust. XXXIV, 5) die Pri-20 mates Manichaeorum, das genus sacerdotum. Ihre Gesamtheit heißt im Fibrist (Fl. Mani S. 93 Mitte) Siddlküt, d. i. Gemeinde der Wahrhaftigen, zu einem Aon personisiziert und hypostassert, eigentlich ein aramäisches Wort, mit der Endung ut; cf. die Bezeichnung der "Teuselichaft" bei Theodor bar Chônî mit arkontutha 1. c. S. 130 3.3 von unten. 3m Begriffe ist analog die Exxlyvia und die Almoeia bei den Ba= 85 lentinianern. Die Zuhörer beugten vor den Wahrhaftigen die Knie, wenn sie ihnen die vorschriftsmäßigen Speisen brachten, und wählten ju letteren immer bie allerbeften aus. Oft mußten Knaben, welche die Electi sich zu priesterlichem Nachwuchs aufzuerziehen pflegten, biefen bie Menge ber gebotenen Nahrungsmittel verzehren helfen, damit tein Lichtteilchen einer gebannten Seele verloren ginge. Dafür beteten nun die Electi für die 40 fie ernährenden Hörer und erwirkten ihnen namentlich auch Verzeihung für alle die Verletzungen des gefangenen Lichtes, welche sie zwedts Zubereitung der Speisen begeben mußten. Dies thaten fie, ehe sie aßen; nachher erteilten sie dem knieenden Hörer unter Hand= auflegung ihren Segen. Wegen ihres Verhältnisse zu den Electi hießen die Hörer auch "Hüter" und "Rämpfer für die Religion" (Flügel, Mani, 1862, S. 100 Ende), letterer 45 Ausdruck mit den Mithrasmysterien gemeinfam, wo miles einen niederen Grad der Weihen bezeichnet, arabisch al muharibuna. Übrigens war die Jahl der Auserwählten sicher niemals eine besonders große. In den Actis Arch. cap. X, p. 64 ed. R. weiß "Lurbo" nur von sieben anfänglichen exdextol des Manes; es gilt dies, wie wir oben saben, von ber Zeit etwa um 315 nach Chr. Für alle Manichäer galten die Vorschriften betreffend die Gebete und die Fasten. 50 Bir beginnen mit letteren. Es tamen auf einen Monat in ber Regel 7 Fasttage, indem die Manichäer sowohl wöchentliche wie monatliche und jährliche Fasten hatten. Steht diese allgemeine Einrich=

tung fest, so gewinnen wir dagegen über die Einzelheiten infolge der Disharmonie der in 55 Betracht kommenden Quellen, einerseits des Fihrist, andererseits der lateinischen, und auch wegen der Dürftigkeit der Angaben aller keine ganz klare Vorstellung. Nach Augustin (epist. 236) und dem Papste Leo dem Gr. (serm. 41 de quadragesima cap. 5, t. I ed. Quesn. pag. 106) haben die occidentalischen Manichäer des fünsten Jahrhunderts regelmäßig am Sonntag und am Montag (die dominico et secunda feria) gefastet, o und zwar am Sonntag alle, Wahrhaftige und Zuhörer, am Montag nur die Wahr-

Der manichäische Gottesdienst kennt keine Opfer, dagegen hat in ihm die größte Be= beutung das Gebet, ber hauptbestandteil bes ganzen Kultus. Bier Gebete täglich find nach dem Fihrift und nach Schahrastans allen Manichäern vorgeschrieben, nämlich Mittags, wenn die Sonne ihren Höhepunkt verläßt, Machmittags einige Zeit vor Sonnen= untergang, Abends nach Sonnenuntergang und zuletzt im ersten Drittel der Nacht drei 28 Stunden nach dem Untergange, ganz ebenso im Islam, der noch das Morgengebet hat. Uber den Wortlaut der manichäschen Gebete hat erst der Fibrist näheren Aufschluß gegeben (f. Flügel S. 96); Augustin hat nichts über diefen Punkt überliefert, obwohl er neun Jahre lang manichäische Gebete selbst gesprochen hat. Das Hingelangen bes Gebetes in die Lichtregion wird ein "Aufsteigen" dahin genannt, ganz wie bei den Mandäern das 40 selaka der Gebete, die mit Strahlen verglichen werden, GD I, 272, 4, die im "Schaphause des Lebens" niedergelegt werden. — Will der Manichäer beten, so reibt er sich, auf= rechtstehend, mit fließendem Waffer (ober mit etwas anderem zum Ersatze), wendet sich dann, aufgerichtet, "bem großen Lichte", d. i. der Sonne, bei Nacht dem Monde ober, sind beide Himmelskörper unsichtbar, dann dem Nordpunkte zu. Der Inhalt der Gebete 45 ergiebt schon, dazu der Jusammenhang des Systems, daß hier nicht von einer Anbetung von Sonne und Mond an sich die Rede ist, sondern der Manichäer will nur in ihnen als ben fichtbaren hauptrepräfentanten ber Lichtwelt biefer feine Ehrfurcht bezeugen; ebenfo bem Norben als bem Sitze bes Lichtkönigs, Biruni, Chronologie S. 331 3. 19 ff. Nach biefer Ceremonie wirft sich dann der Manichäer (Brunt S. 331) nieder und spricht sein 50 Gebet in diefer Stellung. Zwölfmal wirft er sich so nieder, spricht in jeder Niederwerfung ein Gebet und steht wieder auf; den Schluß dieser Reihe von Gebeten bilden dann noch allgemeine Lobpreisungen des Lichtreiches. Das erste der täglichen Gebete, das zur Mittagszeit, heißt bas Gebet bes "heilsverkündigers". Dies ist wohl kein Engel, sondern Mani selbst, weil ja die ersten Anrufungen sich an ihn richten. Diese lauten nach dem 55 Fihr. : "Gesegnet sei unser Führer, der Paraklet, der Gesandte des Lichtes, gesegnet seien feine Engel, die Hütenden, und hochgepriesen seine Geerscharen, die Leuchtenden"; dann während der zweiten Niederwersung: "Du Hochgepriesener, o du Leuchtender, Manî, unser Führer, du Wurzel der Erleuchtung, Zweig der Ehrbarkeit, du großer Baum, der du ganz Heilung dist." Im weiteren Wortlaute der Gebetsverrichtungen, deren Wortlaut bei Flügel, 60

Mani S. 96, einzusehen ist, werden dann nach der stehenden Einleitung "ich falle nieder und preise" angerufen : "der große Gott, der Bater und das Glement (d. i. der Urgrund) der Lichter", seine "Heerscharen", seine "Großherrlichkeit" (d. i. Bleroma), dann die "Götter, die leuchtenden Engel alle", "die großen Heerscharen, die mit ihrer Weisheit auf die 5 Finsternis eindringen und sie bewältigen". Die schafte Anrusung, die an "den Bater der Großherrlichkeit, den Erhabenen, den Leuchtenden", geht wohl an den Urmenschen, nicht an den Lichtkönig, da man in der Reihe der Anrufungen die Hervorhebung einer folchen an die wichtige Gestalt des Urmenschen Erlösers wohl erwarten tonnte, und ber Aufat, "welcher getommen ift von den beiden Urten des Wiffens" (d. i. aus dem doppelten 10 Geistesweien des Lichtftoffes, den fünf mehr körperlichen und den fünf mehr geistigen Elementen besselben feinen Urprung berleitet), entschieden beffer auf einen "Abgesandten" bes Lichtkönigs, als auf diesen selbst paßt, der ja bereits auch zu Ansang angerufen ist. Siehe über die manichäischen Gebetsformeln K. Keßler, Mani I, S. 243 ff. — Diese manichäischen Gebetsformeln, beren wörtliche Mitteilung im Fihr. von unschätzbarer Wichtigkeit ist, haben 15 die größte Ahnlichkeit in den einzelnen Ausdrücken mit den mandäischen und zuletzt den babylonischen Hymnen. In letterer Hinsicht find 3. B. die Brädikate bes Lichtkönigs und bes Urmenschen, bie zum Teil auch auf Mani übertragen werben, ziemlich genau dieselben, wie sie dem Marduk (Merodach), dem göttlichen Mittler im altbabylonischen Götter= fysteme, bem Sonnengotte Samas und bem Mondgotte Sin (affpr. Nannaru "ber Er-20 leuchter") in den alten Keilschrifthymnen beigelegt werden; s. z. B. Lenormant, Die Ge-beimwissenschaften Afiens, Jena 1878, S. 198 ff.; Smith-Delitzich, Chaldaische Genesis, Leipz. 1876, S. 282; Jensen, Affprische babylonische Mythen u. Epen, Berlin 1900, 01; J. A. Craig, Assyrian and Babylonian religious texts vol. I, 1895; Rnubtson, Gebete an ben Sonnengott, 1893. Insbesondere sei hervorgehoben, daß es in Bitthymnen 25 auch von Marduk und feinem Vater Ea außerordentlich häufig heißt, sie möchten durch ihr tiefes Wissen und ihre "Vorschriften" (s. z. B. Lenorm. 1. c. p. 43) "heilung" bewirten, wie hier von Mans gepriesen wird, daß er "ganz Heilung" sei. Unter den speziellen religiösen Festen der Manichäer wird in unseren Quellen nur

des größten gedacht, des sog. Bema,  $B\tilde{\eta}\mu\alpha$  (d. i. Rednerbühne), der sollennen Erinne-20 rungsfeier an die Hinrichtung Manîs. Es wurde jährlich im Monat März begangen; ein prächtig geschmudter, leerstehender Lehrstuhl mit fünf aufsteigenden Stufen sollte dann bie Gegenwart bes ber Sichtbarkeit entrückten Lehrers Mani andeuten. Wohl möglich ift, daß Mani selbst vor seinem Tode diese Erinnerungsfeier in Nachahmung Christi angeordnet hat. Merkwürdig ist der griechische Name. 3m übrigen begingen die Manichäer 85 die Feste der Landesreligion, so in Afrika die christlichen, nach Möglichkeit mit, um sich äußerlich möglichst wenig abzusondern.

Die fünf Stufen des Bema sollten die fünf Grade der manichäischen "Hierarchie" verfinnlichen, deren Spitze der Lehrer Mani ist. Das Glaubensbetenntnis eines jeden Manichäers enthielt nämlich in der Kürze 4 Artikel, welche alle Manichäer bekennen 40 mußten, wenn auch wohl nur die Auserwählten ihren Sinn völlig verstehen mochten. Diese Sätze find der Glaube an Gott, an sein Licht, an seine Kraft und an seine Weisheit, zusammengefaßt das Bekenntnis zu den "vier Großherrlichkeiten" genannt. Diese Vierheit erklärt den Ausdruck der manichäischen Abschwörungsformel (s. Reßler, Mani S. 403 3. 5) lautend δε rergangoownog narήg, der vierperfönliche, viereinige Bater der SManichäer. Es fei darauf hingetviesen, wie ungefährlich diese Säte 3. B. für einen Christen lauten. In Wirklichkeit ist aber Gott der König der Paradiese des Lichtes; sein Licht ist Sonne und Mond; seine Kraft sind, das Licht, das Balfer und das Feuer; seine Beise heit ist, wie geheiligte Religion" (addin almukadas sagt der Fibrist), d. i. die Ges der Montheit aller Monichärt die Geste der Gott der Sichte Steicht. 50 famtheit aller Manichäer, die manichäische Rirche. Diese aber, nach dem Muster des Lichtäthers verfaßt, zerfällt in fünf Abstussungen, welche nach den Gliedern des Licht= äthers benannt werden. Den höchsten Grad bilden also in der manichäischen Kirchen-verfassung die "Lehrer", als die "Söhne der Sanstmut", der höchsten Botenz des Uthers entsprechend den Patros der Mithrasreligion; dann kommen die "Dienenden", "Aus-55 üb en den", "Verwaltenden", als die "Söhne des Verstandes", dann die "Wahrhaftigen", als die Gehen des Geheinstlicht" und endlich wertandes", die die Gehen der

als die "Söhne des Geheimniffes", und endlich die "Zuhörer", als die "Söhne der Einsicht".

Wie man fieht, berichtigt diefe vom Fihrift gebrachte Mitteilung die Meinung, daß in den beiden Klassen der Wahrhaftigen und der Zuhörer die Gesamtheit der Manichäer 60 aufginge, wefentlich, und sest diefen beiden noch drei Klassen vor. Lestere, die Blüte der

"Wahrhaftigen", bilden den Rlerus der manickäischen Rirche, das Plenum der Wahrhaf= tigen und die Zuhörer bilden die Gemeinde. Auch Augustin giebt (de haeres. 46) diese Abstufungen der manichäischen Kirche an, nur nicht ganz mit den ursprünglichen orientali= ichen Bezeichnungen, bie ber Fibrift überliefert, fondern mit ben gewöhnlichen chriftlichen: magistri (hier "Lehrer"), episcopi ("Berwalter"), presbyteri ("Presbyter", welche auch 5 diaconos — nicht besonbers gezählt — unter sich haben) und dann die Electi ("iam ceteri tantummodo Electi vocantur") und die (von Aug. 1. 1. nicht besonbers auf= geführten) Auditores. Vocantur, j und die john Aug. 1. 1. unge vollenter ung-geführten) Auditores. Vocantur, j und die john Aug. 1. 1. unge vollenter ung-richtung des transscendentalen Lichtreiches als Borbilde scheint Aug., als er Auditor war, nichts ersahren zu haben; er berichtet wenigstens nichts. Die Bezeichnungen der einzelnen 10 Klassen bedürfen einer näheren Erläuterung. Zunächst hat man zu beachten, daß die höheren Eigenschaften die niederen immer mit einschließen sollen. Die Bollkommensten beißen Söhne (b. i. Träger, Repräfentanten) ber Sanftmut, des allerobersten unter ben geistig-substantiellen Elementen des Lichtkönigs, weil die Sanftmut, die schonende Liebe, Die der Typus ihres Wesens sein soll, in der That die abelnde Krone aller errungenen 15 Bolltommenheiten ift. Doch führen auch noch die Buborer, die unterfte Rlaffe, die ehrende Bezeichnung als Söhne ber Einsicht, weil sie schon burch ihren bloßen Unschluß an bie Lehre bes Mani als die vollkommenste eine böhere Einsicht als alle anderen Menschen bekundet haben. In aufsteigender Ordnung kommen nun die Wahrhaftigen als Söhne des Geheimniffes, so wohl benannt, weil ihr höchstes Privilegium eben die volle ein= 20 getweihte Bekanntschaft mit allen Geheimniffen ber manichäischen Lehre, mit allen Einzel-heiten, Gründen und Zusammenhängen war. Besonders Begabte unter ben Wahrhaftigen find bie nun folgenden Bresbyter, daber Göhne des Verstandes genannt, weil sie ju ber erhaltenen Renntnis der Geheimlehren noch eine höhere Begabung hinzubringen. Die zweitoberste Klasse, die episcopi, in Augustins christianisserender Terminologie, sind Söhne 25 des Wisserste Klasse, weil sie, die gewiß alle Altere, Erfahrenere waren, in die tiefsten Geheimnissen, wird von Flügel im Mani (1862) S. 294—296 mit der Sonne (arab. schams) in Jusammenhang gebracht und "von ber Sonne Erleuchtete", also passivisch, gedeutet, die Bedeutung "Diener, Verwalter" aber abgelehnt, weil schammas (sprisch 200 m'schammeschana) in ber orientalisch-christlichen Rirchensprache einen Diaton bedeutet, also gegenüber den vorhergehenden Presbytern nicht etwas Höheres, sondern etwas Geringeres. Indessen diese Auffassung ist gewiß unrichtig, schon weil ein solcher "passicher" Terminus unter lauter Ausdrücken, die eine kirchliche "Thätigkeit" bezeichnen, nicht passen ist. Man hat den Ausdruck, welcher die arabische Übersetzung des gewiß urmanichäischen 85 Ausdruckes, aram. m'schammeschana, Diener, ist, in der Grundbedeutung nicht von bem Kunstausdruck taschmis zu trennen, mit welchem in den Mosterien der Harranier (s. Chwolsohn, Die Sadier, 1856, Bd 2, S. 319 ff.; besonders S. 325. 329. 339. 346) die musteriösen "Handlungen" ober "Darstellungen", die docupera oder deurrupera der eleusinischen Mösterien, bezeichnet werden, im Gegensatz zu mital, d. i. Sprüche, ben 40 Leyoueva der Griechen. Die muschammisuna der Manichäer fuhren also von Haus aus denselben Namen wie die Hierophanten der Harmingart, und es ist kaum zweiselhaft, daß Mant diesen Namen aus der vorgefundenen Terminologie der babylonischen Mchsterien seiner Zeit aufgenommen hat. Im Ausdrucke entsprechen genau die önngeroörres der Mittrasmysterien, s. Cumont I, 317, womit die drei ersten Grade xógas, zgógios und 45 Léwe zusammengefaßt werden. Man wird noch weiter zu geben haben und in den "Lehrern" der Manichäer, der obersten Klasse, die nachgeahmten Léyorres der babylonischen Mysterien sehen, wie in den manichälschen "Verwaltern" die Sowres oder deuerveres, und auch in den manich. "Preschtern", Priestern, den Refley der "Priester" der Sabier (kumrå, arab. übersett kähin, Chwols. 1. 1. 355) erkennen. Überhaupt hat man stets 50 bei den Formeln und überhaupt äußeren Formen des Dogmas, in welchen Mani sich bewegt, zu bedenken, daß er sein System in Babylonien ausbildete und start unter babylo= nischem Einflusse stand - welcher lettere ja unter jubischer und petraischenabataischer Bermittlung selbst bis nach Agypten bin in dem Namen und dem ganzen Institute der fäljcblich für christliche Mönche gehaltenen "Therapeuten" bei Alexandrien (Beganevral bie gries 55 chijche Übersezung bes aram. t. t. mysticus 1000, wie muschammisuna bie ara= bijde !) gewirkt hat. Daß die Gnosis unter Beeinflussung seitens der heidnischen Mysterien, wenn nicht in den Gedanken, so jedenfalls in der Terminologie, sich befunden hat (Wein= garten, Koffmane), wird man überhaupt anerkennen müffen, jo wenig freilich mit ber

Erkenntnis biefes mitspielenden Faktors das Welen der Gnofis von Grund auf erklärt wird. — Mit den drei obersten Graden der manich. Hierarchie vergleiche man übrigens bie brei Grade des Priestertums bei den Mandäern, den sch'kanda (Diakonus), tarmidha (Priefter) und ganzivra (Bischof); f. den Art. Mandaer oben S. 177. — Die Angabe einen princops voran, welcher dann der Papft der ganzen manichäischen Rirche wäre und dem mithrischen Pater Patrum oder Pater Patratus, Cumont I, 318, entspricht. Ebenso ift im Fihrist bei den geschichtlichen Nachrichten über die Schichale der Manichäer

- 15 in Afien von einem höchften Oberhaupte derfelben öfters die Rede, welches meist mit einem muhammedanischen Ausdrucke für den obersten unumschränkten Herrscher der Gläubigen Imam (seine Würde Imamat), doch auch allgemeiner ra'ls (Vorsteher) heißt. Zu seinen Lebzeiten bekleidete Mani diese Stellung selbst; ob der Vosten immer vefest gewofen oder öfters, wie beim mandäischen Risch ammä, leer gestanden hat, wissen wir nicht. Nach 20 M.s Borfchrift hatte ber oberfte Rirchenfürft immer in Babylonien zu refibieren.
- Es erübrigt nun zur vollständigen Darftellung ber Lehre D.s noch, feine Ausfagen über die "letzten Dinge", den "Lod" des Menschen und den "Zustand nach dem Lode" zu berichten. Berschieden ist das Los des Gestorbenen, jenachdem er im Leben ein "wahr= haftiger" Manichäer, ein Zuhörer ober ein Nichtmanichäer war. Den Übergang ber Seelen 25 vom Diesseits in bas Jenseits leitet der Urmensch durch seine untergebenen Lichtgötter.
- Hier ist mandäischer und direkter persischer Einfluß unbestreitbar.
- Her ist mandauster und biretter persister Genslug unbestreitbar. Wenn also einer der "Wahrhaftigen" gestorben ist, seine Seele sich vom Körper ge-trennt hat, so sender der Urmensch einen Lichtgott in der Gestalt des "leitenden Weisen", d. i. des Isa (Iesus), welcher mit seiner Belehrung einst den Adam zurechtleitete, of. auch so der Midoas als wvyondunos. Zugleich mit diesem kommen dann noch drei andere Lichtgötter sowie eine Lichtjungfrau, ähnlich der Seele des Gestorbenen, und tragen fünf symbolische, die Angehörigkeit an das Lichtreich bezeichnende Gegenstände, ein Wasseregefäß, um Michellichterung eine Sichtlichte sind Gerne und im Weisteren Olie Einsteilen. ein Rleid (Überwurf), eine Kopfbinde, eine Krone und einen Lichtfranz. Die Fünfzahl erinnert an die fünf Elemente des Lichtgottes. Auch hier ist übrigens anzunehmen, daß 85 biefe Gegenstände schon in einheimischen, den harranischen ähnlichen, auf der altbabylonischen Bollsreligion bafierten Mysterien Babyloniens vorlamen, und find dieje Gegenstände ähnlich wie bie heiligen Gegenstände ber unter calbaischen Einflüssen ausgebildeten Mithrasmpfte-
- rien anzusehen, in benen z. B. gleichfalls bei ber Einweihung ber Mosten unter anderem eine Krone resp. ein Kranz angewendet wird (f. schon Döllinger, Heidenthum und Juden-20 thum, Regensburg 1857, S. 388). Die größte Uhnlichkeit aber, welche mehr als eine folche, vielmehr eine verwandtschaftliche Identität sein wird, hat die heilige Kleidung (rasta) bes sterbenden Mandäers, die aus 7 Stücken besteht; s. d. Art. Mandäer 1. c. S. 178. Außerdem hat sich Mani hier ziemlich eng an das Dogma der parsischen Religion (s. das
- parfische Buch ber "hundert Pforten", sad der, bei Hyde, Veterum Persarum reli-25 gionis historia, Oxon. 1760, p. 473, und Hügel, Mani S. 339, neu übersett von West in den Sacred Books vol. 24 [1885] S. 255 ff.) angeschlossen, daß fünst (die Bahl auch hier bei M.) himmlische Schwestern die nackte, vom Leibe abgeschiedene Seele mit kostbaren Kleidern versehen, und daß der Sterbende in Vorbereitung hierauf seine beste Rleidung am Sterbebette zurechtzulegen hat. Die Lichtjungfrau, ähnlich der Seele des 50 Wahrhaftigen, ist ziemlich dassjelbe, was die zoroaftr. Religion Fravaschi (neuperf. Fe-
- ruer), d. i. den vor dem Leide ichon eriftierenden unfterblichen Geift (f. Justi, Geschichte Persiens, S. 79) nennt. Zugleich mit den Lichtgöttern zeigt sich der Seele aber auch der Teufel der Habgier und der Teufel der Sinnenluft mit anderen Teufeln. Gegen diefe ruft ber Wahrhaftige die Lichtgötter zu Hilfe, diefe nähern sich ihm, und die Teufel 55 wenden sich fliehend um. Nun belleiden die Lichtwesen den Wahrhaftigen mit dem Kleide, Krone und Kranz, geben ihm bas Baffergefäß in die Hand und fteigen mit ihm auf der Säule des Lobpreises zum Monde, von da zum Urmenschen, zur Sphäre der Sonne, dann zur "Mutter der Lebendigen", und endlich zu dem höchsten Licht, in die Lichtpara=
- diese, wo die Seele wieder in den uranfänglichen Zustand vor der Vermischung der beiden 60 Urelemente eintritt. Dem toten Körper wird inzwijchen von der Sonne, dem Monde und

ben anderen Lichtgöttern das in ihm enthaltene Licht entzogen. Die freigetvordenen Lichtträfte, nämlich Waffer, Feuer und der sanste Lufthauch, werden als einstige Bestandteile der Rüstung des Urmenschen zu diesem in die Sonne erhoben und hier zu einem Licht-gotte neugestaltet (vgl. die tabbalistische Lehre von den drei "Müttern", Feuer, Wasser und Luft, mit denen die Körper ausgestattet werden, im Buche Kosrt (ed. Joa. Bux- 5 torf 1660, p. 311), der Reft des Körpers aber ist durchaus Finsternis und wird in die Hölle geworfen. — Dem gestorbenen "Zuhörer", der für die Religion "getämpft" und die Polle gewörfen. — Dem gestorbenen "Jusorer", der jur die dreitigton "geuunpp: und die Bahrhaftigen "gehütet" hat, erscheinen dieselben Götter und dieselben Teufel, er ruft ebenso unter Aufzählung seiner Verdienste um die Religion in dieser Welt die Götter gegen die Teusel zu Hilfe, und erstere machen ihn auch von den Teusseln frei, aber seine 10 Seele muß nun noch lange Zeit herumirren und versicht fich immer in demselben Zu-stande der Angst, wie der Mensch in einem beklemmenden Traume, wo er allerlei Schredgestalten sieht und in Schmutz und Roth zu versinken glaubt. Endlich jedoch ift burch biefes Fegfeuer ber Angst fein Licht befreit, er kommt an den Vereinigungsort der Wahrhaftigen und legt deren Kleider an. — Ift aber ein "Nichtmanichäer", einer der "sündigen 15 Menschen", wie der Fihrift (Fl., Mani S. 101) sagt, abgeschieden, so packen ihn die Teufel und quälen ihn, besonders mit ber Vorführung von allerlei Schredgestalten. Zugleich fieht ber Sünder aber auch die Lichtgötter mit dem heiligen Kleide, wähnt, fie wollten ihm helfen, und ruft sie an, aber sie antworten ihm nur mit Borwürfen und Borrechnung seiner Schandthaten. Er muß geschreckt und gequält bis ans Ende dieser Welt 20 umherirren und wird dann, ganz Finsternis wie er ist, in die Hölle geworfen. — Eine eigentliche "Seelenwanderung", b. i. ein Ubergehen der abgeschiedenen Seelen aus einem Körper in den anderen, hat mithin Mans nicht gelehrt, jedenfalls nicht explicite, sondern nur in Andeutungen und bildlich, wie schon der Araber Birunt (Chronologie ed. Sachau S. 207 des arab. Textes) bemerkt hat. Bei M.s gänzlicher Berachtung des Körpers ist 26 es concinner anzunehmen, daß er ein "körperloses" Herumirren der unreinen Seele im transscendentalen Jenseits gemeint hat.

Endlich noch ein Wort über bie Sakramente ber Manichäer. Heilige Handlungen im manichäischen Rultus, welche mit ben Sakramenten ber christlichen Rirche verglichen werden können, haben bestanden, waren aber gewiß nur den "Auserwählten" vorbehalten so als Bestandteile von beren efoterischer Geheimprazis; daher der Mangel an näheren Nachrichten über biefen Bunkt auch bei den Orientalen, 3. B. im Fihrift. Die Rirchenväter reden speziell von einer Laufe und einem Abendmahle ber Manichäer. In einer Beit, wo tesen pezien von einer Lunge und einem avenomitgte der Branniguer. In einer Seit, not diese Satramente in der alterristlichen Kirche Teile der bekanntlich im 4. Jahrhundert in ihrer Blüte stehenden disciplina arcani waren, darf es nicht verwundern, einerseits, so wenn die Manichäer ihre Riten dieser Art möglichst verbargen, andererseits, wenn die Feinde der Manichäer deren den christlichen ähnliche Gebräuche möglichst abscheulich machten, wie wenn fie (Efram 3. B.) von einem obsconen Bollzuge der Eucharistie bei ben M. unter nachahmung des Verhaltens der gefesselten Archonten vor der Lichtjungfrau und hiernach des Sindid bei der Erschaffung des Adam reden. In Anbetracht der hohen so Bedeutung, welche die Wassertaufe bei den verwandten Mandäern hat und der noch wohlerkennbaren Heilighaltung des Baffers (vgl. die Einreibung damit vor dem Gebete und das Baffergefäß des Sterbenden) bei den Manichäern selbst ist anzunehmen, daß sie eine Art von Taufe (als Initiationsritus?) gehabt haben, daß diese Ceremonie aber hier ganz unzweifelhaft Rultus des Elementes des Baffers war und ihre Bedeutung in der Natur= 45 religion, als bem Typus des ganzen Manichäismus, hatte, und ebenso das manichäische "Abendmahl" — ganz wie beide Gebräuche bei den Mandäern zu beurteilen find. Übrigens hatten auch die eleufinischen Mysterien sowie der Parsismus (hier Brot mit Somasaft), auch fpäter die Mithrasweihen, eine Art von Kommunion, s. Cumont l. c. I S. 320. 321. Das "Sendschreiben über die Taufe", welches unter den Titeln altmanichäischer Schriften so im Fibrift (Flügel, Mani G. 104) als ber 50. vortommt, zeigt wenigstens, daß die gemeinte chriftliche Taufe für die Manichäer von irgendwelcher Bedeutung war. Db darin vielleicht der ethischen Bedeutung der Taufe bei den Christen die ursprüngliche naturalistisch= mothologische entgegengestellt wurde, wiffen wir nicht, man tann es aber erwarten. Bei ben Manichäern bes Mittelalters vertrat die Stelle der driftlichen Taufe eine Sünden= 55 vergebung verleihende Handauflegung, consolamentum, Troft genannt, durch welche ber "Zuhörer" zum Wahrhaftigen erhoben wurde; vgl. schon das altmanichäische Sendschreiben (S. 103 bei Fl. Nr. 14) "über den Trost". In welcher Eigenschaft Mant dieses sein Lehrspftem promulgiert hat, ist bereits oben

erklärt ; ben Namen und die Bedeutung als "Paraklet" hat fich M. jedenfalls ichon fehr früh 60

beigelegt, wie durch die authentische Gebetsformel (S. 96 bei Fl.) "gesegnet sei unser Führer, der Paraklet, der Gesandte des Lichtes" und durch das Citat aus Manis Schrift "Ebangelium" bei Bîrûnî 1. c. S. 207 ("er erwähnte in seinem Evangelium, er sei ber Baratlet, welchen der Messias angefündigt hat, und das Siegel der Propheten") feststeht. 5 Bei biefer direkten Anlehnung M.s an das N. Testament, die er 3. B. auch in dem Gebrauch des Namens "Evangelium" für eine seiner Hauptschriften zeigt, ist es um so nötiger, sich über die verschriften zureschung M.s zu dem Stifter des Christentums und über die mani-dräische Christologie überhaupt klar zu werben. Letztere hat man sich nach den Aufschlüssen im Fibrist in einigen Bunkten anders vorzustellen, als sonst nach den Actis und nach 10 Augustin geschah. Ein Kapitel (4) des Hauptwertes des M., des Buches der Geheimnisse, kombelt von dem Gehen der Mitten and Bitter und Berten Buches der Geheimnisse, handelt von bem "Sohne ber armen Bitwe, was nach bem Sinne Manis ber gefreuzigte Mefstas ist, den die Juden treuzigten"; ein anderes (Nr. 5) Kapitel "von dem Zeugnisse Refstas ist, den die Juden treuzigten"; ein anderes (Nr. 5) Kapitel "von dem Zeugnisse Jesugnisse des Abam über Jesus". Hier ist schon durch die verschiedene Titulatur der 15 scharfe Unterschied zwischen zwischen Jesus des Juden", eine geringen menschlichen Hertung welchen die Juden getreuzigt haben, nennt M. wegen feiner geringen menschlichen Hertung welchen die Juden getreuzigt haben, nennt M. wegen feiner geringen menschlichen Hertung von bei menschieden getreuzigt haben, nennt M. wegen seiner geringen menschlichen hie Mandauer für einer "ben Sohn ber armen Wittve" und hält ihn, geradeso wie die Mandäer, für einen Teufel gleich den israelitischen Propheten, wie bereits oben gelegentlich gesagt ist. Gleichzeitig mit ihm (ganz wie Anusch neben dem Trugmessias bei den Mandäern) war 20 aber ber wahre Erlöser, jedoch nur in einem Scheinleibe, in der Welt erschienen, um eine beffere Erkenntnis göttlicher Dinge zu verbreiten, zu beren Erweckung derfelbe göttliche Er= löfer aus ber Lichtwelt schon zu bem Urvater Abam herabgestiegen war. Diefen seinen wahren Erlöser nannte nun Mani trop seiner Verwerfung des historischen christlichen Gr-lösers doch mit dem christlichen Namen Jesus, im Arab. Iså, während er zum Unterschied 25 den Heiland der Christen in der Regel "Mefsias" (al-masih im Fihr.) genannt zu haben scheint, wie die Mandäer ihren m'schiha daggala. Objektive Realität als Mensch hatte also ber Jesus ber Manichäer nicht; seine ganze menschliche Erscheinung, Geburt, Taufe, war Schein, auch fein Leiben. Denn nicht er ift wirklich getreuzigt worben, sondern ein Abgesandter des Teufels, welcher Isas belehrendes Wirken vereiteln wollte, und zur Strafe so für seine Bosheit von Ija selbst ans Rreuz gebracht wurde. Jesus ist also bei den Manichäern wesentlich ein Jesus impatibilis; was die occidentalischen Manichäer sich dann später unter dem Jesus patibilis vorstellten, wie sie durch ein folches Dogma die Christen zu täuschen wußten, ist schon oben erklärt. — Die griechisch-römischen Kirchenbäter sprechen viel von einem erlösenden Christus, ber nach Mans in Sonne und Mond seinen Sitz 85 habe. Dies ist ver Urmensch; und neben dem himmlischen Jesus wirkt also auch der in ber Sonne residierende Urmensch noch als Erlöser; aber während Jesus dies geistig thut burch Belehrung, so thut es der Urmensch materiell, physisch durch die von ihm geleitete Ausdrefsung des beim Weltbeginne gesangenen Lichtes. Nirgends zeigt sich der eigentliche Charafter des Manichäismus so recht drastisch beutlich, wie in diesem doppelten Erlösungs-20 begriff; hier offenbart sich durchschlagend einmal die Natur des lediglich konsequentesten Gnosticismus — die Erlösung lediglich eine Bereicherung und Klärung der Erkonntnis, prwoois — und dann der entschiedenste Materialismus, das geistig begonnene Erlösungswert wird mechanisch=physisch vollendet. — Aus diefer Doppelsezung eines himmlischen und eines höllischen Elementes in der Wirksamkeit Christi ergiebt sich nun von felbst, daß der 45 Inhalt der biblischen Schriften, zunächst des Neuen Testamentes, nach Mani der scharfen Sonderung von Echtem und Unechtem bedarf. Die Evangelien find nach M. nicht von ben Jungern Chrifti felbst, sondern von späteren mehr jubisch und fleischlich gesinnten Menschen verfaßt ober wenigstens in jubischem Sinne interpoliert - weshalb auch Mani feinerfeits ein neues "Evangelium" - Titel eines feiner Bucher - zu verfassen sich verso anlaßt sah. Unbedingt unecht ist die Apostelgeschichte des Lukas, jedenfalls wegen der grundlegenden Erzählung vom erfolgten Rommen des Parakleten, auch die Briefe des Paulus sind nicht unverfälscht geblieden, obwohl bieser sonst der erleuchtetste von allen Aposteln ist. Die Lehre Christi ist von den Späteren um so leichter, da sie schon ursprüng= lich vielfach in Gleichnissen und dunklen Worten vorgetragen worden war, im fleischlichen 55 Sinne meift migverstanden, von den Galiläern getrübt und ins Heidnische verunstaltet worden. Dennoch blidt auch aus der Entstellung, selbst in den meist verderbten Evan-gelien, die Wahrheit häufig durch; dahin gehört vorzüglich, was von der Gottheit und himmlischen Herniedertunft Christi, seiner übermenschlichen Macht, seiner Lichtnatur (am deutlichsten bei der Verklärungsgeschichte) und Scheingestalt gesagt oder angedeutet wird. so Als unbedingt echt find namentlich auch Christi Reden und Gleichniffe mit ihren sittlichen

Vorschriften anzuerkennen, vor allen die Bergpredigt. Seine scheinbare Kreuzigung ist für die Einsichtigen belehrendes Symbol bes allgemeinen Leidens des Lichtes in der Natur und der Menschenseele, letteres übrigens auch ein indischer, bes. buddhistischer Gedanke. Es versteht sich hiernach leicht, daß die Anhänger Manis aus der Fulle der nachtanonisch= pfeudepigraphischen Schriften ber orientalischen Kirche gerade die gnostisch gefärbten am 5 meisten liebten und gebrauchten, wie namentlich die den Namen des Thomas (ob wegen bes dem Mani erschienenen Engels ähnlichen Namens Elta'um?) tragenden Ebangelien und Apostelgeschichten, die *Ilsolodoi* des Leucius Charinus u. a. Die von Thilo 1826 herausgegebenen Acta Thomae sind, da ihr Inhalt ganz speziell manichäisch (Lichtjung= frau u. s. w.) ist, wohl geradezu in der manichäischen Kirche entstanden. — Unbedingt 10 und in allen Teilen verwirft DR. das Alte Testament, weil es von den Juden verfaßt ist; also ebenso wie fast alle Gnostifer und wie noch die Ratharer bes Mittelalters. Der Gott ber Juden ift ihm der Fürst der Finsternis, und die alttestamentlichen Propheten sind entweder Lügner, aus welchen die Teufel sprechen, oder geradezu selbst Teufel. So klar und unzweideutig nach den Acta Arch. cap. X, dem Fihrist (Flügel E. 100) und Schah= 15 rastani S. 188. 192. Ausdrücklich wird als ein Apostel der Finsternis auch Moses an= gesehen (August. adv. Faust. XIV, 1) und ber ärgsten Dinge beschulbigt. Sein Geset ift vom Archon eingegeben, der in betrog, und ift dies bei den späteren Manichäern der-selbe, welcher die Welt geschaffen hat und bei ihnen Satanael heißt. Mant hat einen anderen Begriff vom echten Prophetentum, denfelben, ben bie anderen früheren gnoftischen 20 Synfretisten haben und der dirett der alten babylonischen Religion entlehnt ist. Nach diesem erkennt er, der selbst (s. bereits vorher) der höchste und der letzte Prophet sein will, als seine echten Vorgänger an den Abam, Seth (wie die Mandäer und die ophitische Sekte ber Sethianer), Noah, Abraham, den Buddha (resp. "die Buddhas", wie er nach indischer Lehre von den Boddhisatvas sagt), Zoroaster, den Messias Buddhas", wie er nach indischer "das Wort Gottes (der Advos) und seinen Geist" und Paulus.

M. hat seine Lehre in einer großen Jahl von Schriften niedergelegt. Wir wiffen jetzt aus dem Fibrist (bei Flügel S. 102 ff.), daß M. sowohl eine Anzahl (7) größerer Lehrschriften wie eine Menge von kürzeren Sendschreiben, über einzelne Nunkte des Glaubens und an einzelne Personen gerichtet, versaßt hat. In letterer Thätigkeit haben sich 20 ihm bann seine Nachsolger in der Vorsteherschaft der manichäischen Kirche angeschlossen, und wir lefen im Fihrift nicht weniger als 76 Titel von "Sendschreiben, welche Mani und die Imame nach ihm verfaßten". Leider bleibt es heute für uns durchaus bei diefen Titeln, ba die Schriften selbst insgesamt, Dant bem Verfolgungseifer ber Jahrhunderte, verloren gegangen sind. Doch entnehmen wir auch schon den bloßen Uberschriften manchen 25 interessanten Fingerzeig auf manichäisches Lehrbetail und schöpfen im allgemeinen die Er= fenntnis, daß die Manichäer eine äußerst reiche, qualitativ und quantitativ bedeutende religiöfe Litteratur beseffen haben; vielleicht, daß in der sprischen Litteratur noch die eine ober bie andere diefer Originalschriften wieder auftaucht. Die arabischen Angaben ergänzen die früher bekannten der griechisch=lateinischen Duellen ganz außerordentlich, doch so find die auf beiden Seiten vorhandenen Einzelheiten manchmal nicht ganz zu vereinigen. Hier hat man dann, wenn irgendwo, den Orientalen zu bevorzugen, der ja die betreffenben Schriften selbst noch vor Augen gehabt haben muß. — Nach an-Nadim schrieb M. 7 Bücher, eines in persischer und 6 in sprischer Sprache. Unter letzterer ist aber nicht das ebeffenische "Sprisch" zu verstehen, sondern bas "Babylonisch-Aramäische", die Sprache von 45 Süristan, b. i. im wefentlichen das Gebiet des unteren Euphrat und Tigris, zu dem die Landschaften Gauchai, Kaskar und Maisan gehören und in dem auch die Refidenzen Seleukia-Rtefiphon liegen. Mani scheint aber eine Art Geheimschrift erfunden und bieje in seinen Schriften verwendet zu haben, so daß noch z. B. der Fihrist in der Einleitung von einem speziell manichäischen Schriftcharakter redet und dessen Alphabet vorsührt. Er 50 soll seine "Schrift" mit Benutzung der sprischen und persischen Schrift (s. die freilich ent-ttellten Zeichen der "manichäischen" Schrift im Fibrist ver Flügel 1. c. S. 167. 168) gewonnen haben; — gewiß ohne große Mühe, denn beide, namentlich die safanisch-persische, standen ja damals der Urform, der palmprenischen Schrift, noch äußerft nahe. Mit diesen Charakteren schrieben dann auch nachher die Manichäer ihre heiligen Bücher. — Aus Augustin 55 und den anderen erfährt man Näheres faft nur über die Epistola fundamenti des Mani, seinen Thesaurus und (aus Titus v. Bostra) über das "Buch der Geheimnisse". - Der Titel ber persischen Hauptschrift bes M. (wohl sein "Evangelium", pers. Ertenk, f. unten) ist vom Fihrift nicht angegeben, ober vielmehr an der auch sonst ludenhaften Stelle in unferen Handschriften ausgefallen; die sprisch geschriebenen Bücher aber sind: 60 1. Buch ber Geheimniffe, hat 18 Kapitel; 2. das Buch der Riefen; 3. das Buch der Borschriften für die Zuhörer; 4. das Buch Schähpürakän; 5. das Buch der Belebung; 6. das Buch Πραγματεία.

- Das "Buch der Geheimnissen nissen aus sift al-asrår, wird als Mvorrhoea
   auch bei Epiphanius und bei Titus von Bostra erwähnt, welcher letztere es vor sich gehabt haben muß und Schritt für Schritt widerlegt zu haben scheint; auch die griechische Abschwörungsformel kennt "das die Geheimnisse genannte Buch, in welchem sie — die Manichäer — das Geset und die Bropheten umzustürzen versuchen". Letztere Charakteristik stimmt ganz wohl zu dem Eindruck, den man aus der detaillierten, allen früheren (Beausobre, 10 Cave) Streit schlichtenden Angabe der Überschriften sämtlicher 18 Rapitel im Fibrist ge-
- winnt. Unter diesen Kapiteln ist nämlich auch eins (7) über die Propheten und mehrere (4, 5; 10) über "Jesus", und der Zwech des Buches scheint im ganzen die betaillierte Auseinandersezung nach Außen mit Vorgängern und zeitgenössischen berwandten Parteien, wie den Barbesaniten (c. 1. 12. 13) und Marcioniten, gewesen zu sein, kann überhaupt
- wie den Bardesaniten (c. 1. 12. 13) und Marcioniten, gewesen zu sein beinden Birteten, wie den Bardesaniten (c. 1. 12. 13) und Marcioniten, gewesen zu sein fein, kann überhaupt 15 die Dogmatik und Volemik des Mani genannt werden. — Im einzelnen sind die Ueberschriften freilich reine Rätsel für uns und nur vermutungstweise bestimmbar; so "von den brei Gräben" (ähnlich den zur Aufnahme der ausgeschiedenen Licht- und Dunkelteile bei der Weltschöpfung errichteten); von den brei (bedeutungsvollen) Tagen (den durch Fasten geseirten Sonntag, Montag, Donnerstag); von den sieben Geistern — hier denkt man
- 20 wohl mit einiger Sicherheit an die vielgefürchteten fieben bösen Geister, die "Böse Sieben", ber alten babhlonischen Religion, über welche z. B. das Gedicht über sie Schrader, Höllenfahrt der Istar, S. 110 ff. ("sieben sind sie, sieben sind sie, in des Meeres Tiese sieben find sie — Ordnung und Sitte tennen sien ach eincht u. si. w.) zu vergleichen ist.
- Das Buch ber Riefen, arab. sifr al-gababirah, auch bem Birunt (S. 208
   3. 14) sowie ben Abenbländern (3. B. Photius, Biblioth. cod. 85) als ή των γιγάντων πραγματεία oder ή γιγάντειος βίβλος, bekannt. Sein Gegenstand war jedenfalls bie Rosmogonie resp. Dämonologie Manis, welche ja lauter Gestalten von riefigen Dimensionen vorsührt, wie den Urmenschen und den Atlas, den Urteusel und die am Himmel geschiefelten Archonten. Der Name "Riesen" ist aber gewiß für diese Gewalten nicht ohne
- zo Einfluß der jüdischen Sage von den Riefen und den gefallenen Engeln genos. 6 Anfang gewählt worden. Ift ja das Ungeheuerliche, Riefenhafte, den Gnostikern überhaupt ein beliebtes Reizmittel für die Begierde nach geheimnisvollem Wiffen, diese Signatur der Zeit; wie vielmehr also bei dem vollendetsten Gnostiker, dem Man1! Der Kampf der Dämonen mit den Göttern ist schon ein alter babylonischer Mythus, der bei den Man=
- 85 bäern wie auch in der Mithrasreligion (f. Cumont I, 157 ff. 235, Anm. 7. 296) wiederkehrt. 3. Mit dem Buche der Vorschriften für die Auserwählten (Electi, arab. al-mugtabauna, wie das verderbte arab. Wort nach Fleischer herzustellen sein wird) ist jedenfalls das Buch der Rapitel (Capituls, Kεφάλαια, bei Epiphanius ή των πεφαλαίων βίβλος genannt (Si mar mahl ein pararabhierter zum allgemeinen Gebrauche betimmter Pater)
- bauna, inte das Setberote und. 28501 nud Steinder Verzufteten fein 1010) in jevenlaus bas Buch ber Rapitel (Capitula, Keopálava, bei Epiphanius  $\tilde{\eta} t \tilde{\omega} \varkappa \varkappa \kappa \rho a lal \omega \beta i \beta loo$ genannt. Es war wohl ein paragraphierter, zum allgemeinen Gebrauche bestimmter Rateo chismus alles beijen, was die "Juhörer von der manichälfchen Lehre zu wissen hatten,und deshalb wohl auch mit der Schrift identisch, welche Augustin, der ehemalige Zuhörerder Manichäer, so genau kennt, in teilweise größeren Auszugen bekannt macht und in einerbesonderen Schrift widerlegt, — der berühmten Epistola fundamenti (j. August.contra epistolam Manichaei quam vocant fundamenti liber unus in Bb VI ber
- 45 edit. Bened. S. 45—57). Von dieser Schrift sagt der Manichäer Felix bei Augustin (de actis c. Fel. Manich. II, 1): daß sie continet initium, medium et finom, d. h. die ganze Lehre von den Göttergeschichten dis zum Ende des Menschen. In Briefform (epistola) war diese grundlegende Schrift jedenfalls in Nachahmung des Apostels Paulus abgesaßt, weil sie von Mani dazu bestimmt war, späterhim den entfernteren Ge-
- 50 meinden als Grundgeset zugeschicht zu werden, was denn auch geschehen ist. Die Ep. fund. wurde in jeder manichäischen Gemeindeversammlung vorgelesen; nach beendigter Vorlesung bezeugte die ganze Versammlung durch Neigen des Hauptes und Amensagen dem gehörten Worte ihre Verehrung. Der Ansang der Ep. fund. war (nach August. contra epist. Manich. c. 7) eine Beschreibung des Urzustandes von Licht und Finsternis vor der Ver-
- 55 mischung, und ging dann zu einer phantastisch-süberschwenglichen Schilderung des Lichtpleromas, des sanctus pater et genitor mit seinen beata gloriosa secula über. Nach August. l. c. c. 12 bediente sich M. in dieser epistola der Form der Anrede an einen Patticius (d. i. Patecius, Name auch von M.3 Vater): de eo igitur, frater dilectissime Pattici u. s. w.
- 60 4. Über bas vierte hauptwert bes Mans wissen wir jest einiges Rabere burch al-

Birûnî. Durch biefen ift es erst auch ermöglicht, ben Namen, über welchen selbst Flügel (Mani 1862, S. 365 ff.) noch ganz im Unklaren war, richtig zu lesen und zu beuten. Der Titel lautet also in arabischer Aussprache Schäburakän, seinem Ursprunge nach aber ift das Wort persisch und zwar das Abjektiv Schäpurakän, b. i. dem Schähpur gehörig. Mänl hat nämlich dieses Werk, vielleicht sein ältestes, nach Btruni S. 207, 5 Zeile 14 für den persischen Größkönig Schähpur, den Sohn des Ardaschlr, also Sapores I., geschrieben, um ihn zu belehren dezw. dauernd für sich zu gewinnen — twie zu einer anderen Zeit Melanchthon ein solches Kompendium für den Landgrassen Philipp von Heffen geschrieben hat. Diesem Zwerk entspricht auch durchaus der Inhalt, den der Filrist in 3 Rapiteln refumiert: 1. über die Ausschlung (d. i. den Tod) der Zuhörer; 2. über 10 die Kusschlung der Berführten, d. i. der Stünder (d. i. der Nichtmanichäer). Gerade diese eschatologische Frage mußte ja den König, wie alle Melchen, am meisten interessieren; bekannt ist übrigens, welchen Einfluß gerade eine besteichenden Zusschen, am meisten interessieren; bekannt ist übrigen zohe welche Ginfluß gerade eine besteichigende Zussprecht auf die Anziehung 15 neuer Gläubigen gehabt hat; zu bgl. besonsets Muhammed. Daß die Cuchentalen den Schäpurakän nicht kennen, begreift sich nach dessets Muhammed. Daß die Cuchentalen den Schäpurakän nicht kennen, begreift sich nach dessens Muhammed. Daß bie Occidentalen den Schäpurakän nicht kennen, begreift sich nach dessens Muhammed. Daß bie Decidentalen den Schäpurakän nicht kennen, begreift sich nach dessens Muhammed. Daß bie Massung aus dem Sch. sein Birûnt S. 118 und S. 207.

5. Das Buch der Lebendigmachung, sifr el-ihjä, ist wohl identisch mit der Schrift, welche bei Spiph. 66, 13; Photius dibl. codd. 85, und bei Augustin M.S. Onsavoss 20 resp. Onsavos, Thesaurus, vollständig Onsavods zwär heißt, und ebenso bei Masadt (in dessen Werke tandich, s. den Auszug bei Fl. 1. c. S. 357), el-kanz, d. i. pers. gandsch, Schatz, für kanz el-ihjä, wie der Titel wirklich vollständig bei Birûnt 1. c. S. 208 J. 14 lautet. In einem Kapitel dieses Buches handelte M. nach Mas<sup>c</sup>ult über die Marcioniten; sein Umsang muß, da Augustin. de nat. doni c. 44 ein siebentes Buch 25 des Thesaurus citiert, nicht eben gering gewesen sein. Ein Auszug aus dem O., bessen Epiphanius gedenkt, war wohl der Muzgos Onsavos (haeres. 66, 13).

6. Was es mit dem Werke  $\Pi_{QAY}\mu_{arela}$  (arab. farakmätijä) für eine Bewandtnis hatte, ift uns gänzlich unbekannt; eine Inhaltsangade hat im Fibrist ursprünglich gestanben, ist uns aber nicht erhalten. Der griech. Name begegnet auch in der Benennung des 20 Buches über die Riesen  $\delta$  röv  $\Gamma_{ly}$ árrav  $\pi_{QAY}\mu_{arela}$ . Dagegen bestimmen wir nun, im Anschluß an Flügel, die siebente Hauptschrift des Mani, die einzige in persischer Sprache geschriebene, welche der Fibrist auffallenderweise nicht näher benennt, als

Sprache geschriebene, welche ber Fibrist auffallenberweise nicht näher benennt, als 7. sein "Evangelium" arabisch indschil, persich engeliun, bei Cyrill. Hieros. catech. VI, 22 u. aa. rd Edaryeluor ober rd ärnor edaryeluor, rd çür edaryeluor so (f. bie Abschwörungsformel). Auch über bieses verbanken wir bem al-Biruni einige schätzenswerte Notizen, die zur Lösung eines alten Rätfels beitragen können. Biruni fagt S. 23, daß das Evangelium der Manichäer "ganz besonderer Art, von dem der Christen von Anfang bis zu Ende grundberschieden" gewesen fei, daß die Manichäer es aber für das allein richtige hielten und auch "Evangelium der Siebenzig" benannten; und S. 207 40 3. 18 ff., daß Mant fein Ebangelium — aus welchem hier M.s Ausfage, er fei ber Baraflet, citiert wird — nach der Reihe der 22 Buchstaben des (altaramäischen) Alphabets der Grundform des mittelpersischen, der sog. Pahlawi=Schrift — angeordnet habe. Mant schrieb dieses Buch wohl während seines Verbannungsaufenthaltes in Turkestan und gab ben Initialen der alphabetischen Kapitelanfänge nach perfischer Sitte malerische Berzierungen, 45 indem er zugleich auch sonst seine kosmologischen Ausführungen an geeigneten Stellen malerisch illustrierte. Daber, und von der Thatsache, daß M. ein eigenes Alphabet gefunden hat, stammt höchstwahrscheinlich die nur von pers. Schriftstellern berichtete Sage von "Mani bem Maler" (arab. annakkasch), und feinem Gemälbe Ertenk, nach welchen im perf. Sprachgebrauche ein malerisch verziertes Werk, sei es ein Gebäube, sei es ein 50 Schriftstud, geradezu appellativ ein ertenk-i-Manî heißt (wie wir sagen : ein Rubens u. s. w.). M. felbst heißt ber "chinefische Maler", nakkas-i-Cin, indem China für Turkestan steht, und ift als Maler sprichwörtlich geworden. Das persische Wort ertenk (genauer erzeng, auch ertscheng) bedeutet etymologisch (= einem altbattr. airyoganha, erhabenes, treues Wort; so schon Lagarde als B. Bötticher in s. Rudiment. myth. Semit. p. 47) ettva 55 dasselbe wie "Evangelium", und so hat schon Hyde (l c. S. 182) und nach ihm Flügel S. 383 ff. beide Schriften identifiziert. Außerdem heißt das Buch auch noch destür (Vermächtnis) Mânî ober kânûn (Ranon) Mânî.

Die Erzählung des Mirchond von M.s einjährigem Aufenthalt in einer Höhle

Turkestans — soweit nicht unwahrscheinlich! — und der listigen Anfertigung des Buchs und seiner Malereien während dieser Zeit, die er dann für herabgesandt vom Himmel mit Erfolge erklärte, ist eine phantastische Ausschmückung durch den persischen Nationalgenius, der an der Malerei von jeher Gesallen hatte. Die Araber, welche aus religiösen Gründen 5 die Malerei haffen, und die Kirchenväter, wissen von der Malerkunst des Mans nichts. Es ist also eine speziell persische Sage, die mit geringem historischen Anhalte den wunderbar auf die Phantasie wirkenden Religionsstifter zum Maler machte. Zu ihrer Befessiung hat dann die manichäische Sitte beigetragen, die heiligen Schriften, vielleicht besonders gerade die Kopien des "Ebangeliums", nach nationalpersischer Manier malerisch auszu-10 statten. Nach dem Sendschweisen Nr. 72 (Fl. S. 105) und nach Augustin (de mor. Manich. II, 16) liebten die Manichäer auch die Musik febr, und Mani wird, wieder bei persischen Autoren, geradezu zum Erfinder ber Laute. Übrigens war die Malerei scho bei den Babyloniern, wie alle bildenden Künste, beichenders die Stulptur, sehr auserkildet werkelt im den Artie Arabe (ab Bonnter bei Malter ister und ersischen die Stulptur, sehr ausartischen die Stulptur, sehr auserkildet werkelt im den Artie Arabe (ab Bonnters die Stulptur, sehr auserkildet die Stulptur, sehr aus-

bei den alten Babyloniern, wie alle bildenden Künste, besonders die Stulptur, sehr ausgebildet; dies erklärt, weshalb in den Actis Arch. (ed. Routh p. 71) Mani mit einem 15 babylonischen Buche unter dem Arme und überhaupt in buntscheckigster äußerer Erscheinung, Rleidung u. s. w. zur Disputation erscheint.

Bîrûnî bringt (S. 208) auch noch ben Titel einer Hauptschrift des M. "Buch der Bücher", sifr al-asfär; sie dürste mit den "Mysterien" identisch sein. — Von den behandelten Titeln der Hauptschriften M.s kommen vier, nämlich mysteria, capitula (\*\*-

- 20 qálara), thesaurus und evangelium auch als Titel von 4 Schriften des "Scythianus" vor. Dies werden vielleicht gleichnamige — auch die Mandäerschriften haben solche Titel, wie "Schat", "Geheimnisse" u. s. w. — heilige Schriften der Genossenschaft der Täufer (al-Mughtasilah) gewesen sein, in denen Manîs Bater Patal, der ein Täufer war, seinen Sohn unterrichtete ("ihm übergab") und die Manî dann erweiterte, resp. um-
- 25 gestaltete. Auch hier fei das fog. canticum amatorium der Manichäer nicht vergeffen, von dem Augustin öfters redet. Es war ein liturgischer Hymnus auf den ewigen Lichtvater, der darin im Tone eines Hochzeitshymnus gepriesen wurde, wie ihm die Aonen in ewiger Verherrlichung das Haupt mit Blumenkränzen umwinden. Unter der großen Zahl von kleineren Gelegenheitsschriften Manis und der älteren

20 Manichäer, Sendschreiben der Abhandlungen (risälät Fihrift makalät bei Blrûn î), beren 20 Manichäer, Sendschreiben oder Abhandlungen (risälät Fihrift makalät bei Blrûn î), beren 21 Kite im Fihrift 76 Nummern zählt, kann das von Man schleft Herrührende von dem der 22 fpäteren Häupter nicht getrennt werden. Es find Zuschriften an einzelne Städte und 22 Gegenden, wie Indien (3), Kastar (6), Armenien (7), Ktesuchon (10), Babel (Babylonien), Messene (Meisan nr. 33); an verschiedene Personen, wie an Pätak (Nr. 7; wohl kein 28 anderer als Manis Bater gemeint, wie wir in auch ariechilch ein solches node Sentra-

 anderer als Manis Bater gemeint, wie wir ja auch griechlich ein solches προς Σχυθιανόν haben), an "Amulijä, ben Ungläubigen" Nr. 9, jedenfalls ein römischer Aemilius ober Aemilianus; an Fäft (Nr. 20), wohl ein Πάπιος, persisch Papä ober Papi); auch mehrere (60. 61. 63) an eine Perserin Mönak (so zu sprechen, nicht mit Flügel Meinak); Berson und Schrift sind auch den Occidentalen bekannt. Augustin kennt eine 40 epistola ad virginem Menoch (trübere Aussprache statt Menak).

Die Zahl der behandelten Gegenstände ist sehr mannigsach, aus Glaubenstheorie und Lebenspraris (über die beiden Urwesen, die geselligen Einrichtungen, über den Wohlgeruch 17 — den die Manichäer als echte Orientalen ebenso, wie z. B. die Buddhisten, sehr lieben, wie die Musik, wohl auch nur mit der Anschauung des Systems, daß beide, 45 Musik und Dust, über die drückende Last der Materie hinwegheben, — über den Zehnten 27,

- 45 Musik und Dust, über die drückende Last der Materie hintvegheben, über den Zehnten 27, über die verschiedenen Abgaben von Eigentum 40, über die Taube (wohl die Taube der Istar-Semiramis, die auch bei den Mandäern spurtweise vorkommt, s. d. Mandäer), die Fasten und Erfüllung der Gelübbe (56), über das Buch der Geheimnisse (74), über die Kleidung (76, gemeint wohl die "heilige" der Sterbenden), über die Liebe (32, wohl
- 50 nicht die physische Liebe, sondern das erste der geistigen Glieder des Lichtgottes). Als interessand von der Areuzigen sondern das erste der geistigen Glieder des Lichtgottes). Als interessand wegen des Namens Mana, den wir oben für die sonst mandälische, hier also auch als manichäischer Name bezeugte Urform von Mani erklärten, und dann wegen des Gegenstandes: ein späterer, Mani gleichnamiger Manichäer schrieb wohl über die mystische 55 Bedeutung der Kreuzigung des Isa und — des Mani selbst. — Nun kennen auch die
- 55 Bedeutung der Areuzigung des Isa und des Mani selbst. Nun kennen auch die griechisch-lateinischen Quellen eine ziemliche Jahl von kleineren manichäischen Dokumenten, Briefen, Flugschriften u. s. w., ihre Titel sind aber unter denen im Fihristwerzeichnisse meist nicht wiederzuerkennen. Diese kleineren manichäischen Schriften waren später zu einer Sammlung vereinigt, die in der Abschwörungsformel rd έπιστολών βιβλίον oder 60 δμάς heißt. Die Acta Arch. und Epiphanius haben ein ohne Zweifel echtes ur-

manichäisches Schreiben an einen gewissen Marcellus aufbewahrt, das von einem hoch= gestellten Manichäer, Presbyter ober Bischof, ber ältesten Beit, nur nicht von Mani felbit, herrühren wird. Die Bruchstücke von anderen derartigen Schreiben in griechischer Sprache find in Bd 7 der Bibl. grasca von Fabricius (2. A. S. 311 ff.) gesammelt, die Namen der Abrefsaten aber erscheinen vielsach verstümmelt; so ist Patricius offenbar wegen der 5 ungebenden orientalischen Namen aus Patecius (Name des Baters Manis) entstellt. Sonst tommen vor ein Scythianus, ein Zebenas (aramäisch Z'bînâ), ein Odas und ein "Saracene" (nb !) Koúðagos oder Kóvðagos, die beiden letten gewiß verstümmelt. Auch andere Sammlungen von manichäischen Schriften, wie ein BlBlos rav anournμονευμάτων (nach chriftlichem Vorbilde benannte Denkvürdigkeiten Manis) und ein 10 edzwr, Gebete, werden von Timotheus Presbhter und namentlich von ber Ab**ß**. schwörungsformel genannt, die manche nur da vorkommende manichäische Autoren (Adas, Adeimantos) kennt. Man sieht, daß zu der Zeit, wo diese Anathematismen zusammen= gestellt worden sind, die manichäischen Schriften bereits von den Christen eifrig gesammelt wurden, um die fegerische Litteratur bequemer zu vertilgen. Dies ist denn auch fehr 15gründlich gelungen, so fruchtbar im Abfaffen von folchen Belehrungsschriften die Schüler des M. überall, im Often (die Rede des Turbo in den Actis c. VII—XI) wie im Westen (namentlich in Nordafrika) waren.

Über Manis persönliche Eigenschaften, sein Außeres u. bgl. ist uns wenig überliefert. Daß er bei seiner reichen philosophischen Begabung, seinem tiefen religiösen Wissen und 20 seiner glücklichen Kombinationsgabe zugleich mehrerer Sprachen (des Pers., Syr., Griech.) mächtig gewesen und auch eine gewisse Kunstfertigkeit in der Schrift und Verwandtem besessen, geht aus den verbürgten Angaden über seine schriftstellerische Thätigkeit hervor. Die Moralvorschriften, welche er gab, machen seinem Charakter alle Ehre. Seine körperliche Gestalt betreffend, ist vom Fihrist überliefert, daß er einen Fehler, ein einwärts ge- 25 verhes Bein, gehabt habe.

Trots ber wüttenden Verfolgung im Verferreiche nach M.s Hinrichtung durch ben König Bahram I., ja gerade infolge derfelben, verbreitete sich ber Manichäismus zunächft im Orient mit rapider Schnelligkeit nach allen himmelsgegenden. Die Ortsangaben in den manichäischen Schrifttiteln im Fihrist zeigen die große räumliche Ausdehnung und auch 20 bereits das Eindringen in römisches Gebiet in dieser ersten Zeit. Zunächst flohen die Manichäer in großer Zahl nach Transoranien (Turkestan), dann kehrten sie, auch von späteren Perferkönigen verfolgt, nach dem Untergange des Sasanidenreiches "in die Städte Fraks" zurück. Mit der wachsenden Zahl entstanden auch Differenzen über einzelne Punkte ber Lehre und ber Prazis und infolge deffen Setten in der manichäischen Kirche schon des 26 Ins Abendland verbreitet, nahmen die Manichäer auch manches Chriftliche an, Orients. wie oben beim Jesus patibilis, bei den Festen u. a. bemerkt wurde. Uber die Geschichte ber orientalischen Manichäer wußte man vor Bekanntwerden ber Aufschluffe des Fibrift, der hier wieder vieles Detail hat, nur sehr wenig. Die manichäische Kirche stand nach des Stifters Anordnung unter einem höchsten Oberhaupte, welches verpflichtet war, in der 40 Provinz Babylonien zu residieren; ein anderer Wohnsitz war ihm nicht erlaubt. Eine große Reihe dieser "Imame" solgte auseinander; Manis erster Nachsolger, den er vor feinem Lobe noch selbst bestellt hatte, war Sis ober Sisinius, von welchem auch einige Sendschreiben (22. 26. 28) erwähnt werden und der als diadoxos in den Anathema= tismen vorkommt. Die erste Spaltung unter den Manichäern entstand über die Frage 45 nach bem Sitze bes Imamats. Die Diffentierenden zogen sich nach Norben, nach Chorasan und weiter in das Land jenseits (nördlich) des Drus, wo fie dem rechtmäßigen Imam in Babylonien einen eigenen entgegengestellt haben werden; sie heißen gewöhnlich die Dinäwärier, d. i. Religiosen (pers. dinäwer religiosus). Jedoch vereinigten sie sich wieder mit den Babyloniern unter dem Imam Mihr, den alle Manichäer als ihr Ober= 50 haupt anerkannten. Dies war unter der Regierung des umajjadischen Chalifen Walid (705—715), wo also bie manichäische Partei in großer Ausdehnung schon ca. 450 Jahre bestanden hatte und nun ju neuer Einheit erstarkte. Damals hatten die Manichäer einen mächtigen Freund und Beschützer in dem muslimischen Statthalter von Babylonien Chalid al-Kasri, der, auch den Juden und Chriften, zum Ärger der ftrengen Muhammedaner, 55 sehr günstig, die Manichäer besonders bevorzugte und ihrem Papste Mihr auffallende, auch ben ftrengen Manichäern ju weitgebende Ehren erwies. Dies veranlaßte damals eine neue Spaltung ber Manichäer, indem eine neue Partei unter Leitung des asketisch gerichteten Perfers Zadhurmuz (Sohn des Hurmuz) sich abzweigte, die Miklasiten nach Z.8 Nachfolger Miklâs genannt. Sie führten larere Grundsätze, namentlich was das eo

gesellige Verhalten gegen Andersgläubige betrifft, ein, verlehrten 3. B. mit den muhammebanischen Gewalthabern ziemlich vertraut, speisten mit ihnen sogar, bis sie durch einen afrikanischen Manichäer unter dem abbasivischen Chalifen al-Mansur (754—775) zum Aufgeben ihrer Sonderstellung bestimmt wurden, jedoch nicht auf die Dauer. Der Sekte 5 ber Masiten ift schon oben von uns gedacht. — Ubrigens erbauten sich die Manichäer ihre eigenen Bethäuser (s. Fl. 1. c. S. 325), wenn diese auch, ähnlich ben mandaischen Kirchen, allen Schmuckes durch Altäre, Bilder, Statuen entbehrten; der Hauptteil bes manichäischen Gottesdienstes war ja das einsache Gebet, der betende Mensch galt als der eigentliche Tempel, blutige Opfer kannten sie nicht. Sehr groß war die Jahl ber Be-10 kenner bes Manichäismus zu allen Zeiten im Norden bes iranischen Hochlandes, in Chorasan, bem Eldorado aller Setten. In Persien selbst sind sie unter Schähpur II. (J. Act. Martyr. ed. Alfemani 1748 I, 196) und Chosrau I. von neuem verfolgt worden, wobei die Ehelosissieit der höheren Geistlichkeit der Christen eine Zeit lang Ber= anlaffung war, die Christen mitheimzusuchen, s. Affemani, Bibl. Or. III, 220. In der 15 zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts gab in der nordmesopotamischen Stadt Harran der Bolksunwille über einen mißverstandenen manichäischen Rultusgebrauch — ein angeblich wirklicher Menschenkopf bei angezündeten Lichtern aufgestellt — Veranlassung zum Ein= idreiten schen und eine Beiten Beischen Beischen und gestehn und gestehn und gestehn und gestehn auf gestehn gu hat die Lehre M.s in Indien schon seds Statthalters von Mesopotamien. Nach Osten zu hat die Lehre M.s in Indien schon sehr früh festen Fuß gesaßt; Mani schrieb eine Epistel an die Indier 20 (Nr. 3), und ist er auch vielleicht nicht selbst in Indien gewesen, so sind seine Anhänger jedensalls schon bei der ersten Versolgung nach M.s Tode, Ende des 3. Jahrbunderts, an die Rüste Maladar gesommen, wo sie sich selbsten und in Manigrama (d. i. Niederlaffung bes Mani) ihren religiöfen Mittelpunkt hatten. Die alten Thomaschriften Inbiens find wohl zumeist Manichäer gewesen. Wie weit aber die Sphäre des Manichäismus auch 26 nach Often bin reichte, zeigt die Thatfache, daß noch um 930 ein mächtiger Türkenstamm in der Nähe von China, die Tuguzguz, ganz mit sow im soo im mangiger Zuternstamm in der Nähe von China, die Tuguzguz, ganz mit samt seinem Herrscher dieser Religion anhing. Die Drohung dieses östlichen Herrschers an den Fürsten von Chorasan, Abul-hasan Nagr, der die Mänichäer in Samarkand vertilgen wollte, er werde Repressalien an den Muhammedanern in seinen Staaten üben, war start genug, jenen abzuhalten. Ein 80 sicheres inschriftliches Zeugnis für den Manichäismus der Tuguzguz ist die chinessiche Inschrift von Kara Balgassun, wo der Name Mani als Mo-ni vorkommt, und wo man nicht Nefto-rianer sondern wirklich Manichäer anzunehmen hat (s. gegen Chavannes in JA. 1897 stanter innertig Dianitgaer anzunegmen gat (). gegen Squounnes in SA. 1057
S. 43-85 bie gründliche Abhandlung von Marquart "Hiftorische Slossen zu den alte türkischen Inforisten" in der Wiener Zeitschr. f. Runde d. Morgenlandes XII (1898), 55 S. 157-200, bes. S. 162 ff. 175). Zu der Thatsache der Bekehrung zum Manichäismus versgleiche man die der Bekehrung der Khazaren zum Judentum im 9. Jahrhundert. In der Zeit des Verf. des Fihrift, an-Nadim, um 980 n. Chr., war die Zahl ver Manichäer in der Hausgabe gering, aber größer in den Örfern; der Sit des Imanats war der Stauptstadt Bagdab gering, aber größer in den Dörfern; der Sit des Imanats war der Sicherheit wegen damals nach Samarkand verlegt. Zu allen Zeiten haben die Manichäer 40 auch unter den Muhammedanern viele im Stillen sympathisierende hochgestellte Freunde gehabt; so sollen alle Glieder des mächtigen Bezirgeschlechts der Barmakiden heimliche Manichäer gewesen sein. Aus den ihrigen ging auch eine Anzahl als Schriftsteller be-rühmter Bhilosophen, Ärzte und Dichter hervor. — Auf dem Wege nach Westen kam der Manichäismus zunächst nach Syrien und Palästina, wo der Bischof Titus von Bostra 45 im Ostjordanlande gegen ihn kämpfte, und von da nach Agypten und in die römischen Länder ber Nordküfte von Afrika, welches alsbald einer der hauptfitze wurde und auch mit dem Often in Verkehr blieb. In Agypten sollen zur Zeit des Patriarchen von Allerandrien Timotheus nach Eutychius (l. c. I, S. 514 ff.) die meisten Metropoliten und Bischöfe mit ihren Mönchen Manichaer gewesen sein! - und ber besagte Batriarch ge-50 ftattete seinen Klerikern einst, an den Sonntagen Fleisch zu effen, um zu sehen, wer von ihnen Manichäer sei; diese durften bekanntlich als Electi kein Fleisch effen. Es scheint, wie auch Eutychius meint, daß sie sich hin und wieder Fische zu effen erlaubten, um nicht durch rigorose Fleischenthaltung Verdacht zu erwecken und ber ven Manichäern ge-brohten Todesstrafe zu versallen. Diese Partei der occidentalischen Manichäer hieß dess 55 halb nach Euthchius (I, 521) "die Fischeffer" (es-sammakun). Aber die Hauptprovinz bes occibentalischen Manichäismus war das profonsularische Afrika. Ein Edikt Diokletians (um 290), beffen Echtheit allerdings nicht unbeftreitbar ift (abgebruckt in Giefelers Rirchengeschichte I, S. 311), befiehlt bem Protonsul von Afrita, die Borsteher ber höchst schade lichen, aus dem feindlichen Perferreiche stammenden Sette mit ihren Schriften zu vero brennen, die hartnäckigen Anhänger mit dem Schwerte hinzurichten, die Vornehmeren unter

ihnen in bie Bergwerke zu schicken und ihre Güter zu konfiszieren. Unter Konstantin b. Gr. wurden fie anfangs in der allgemeinen Duldung aller Rulte miteinbegriffen später aber vielfach dem Vollshaffe preisgegeben, obichon der Rhetor Libanius fich für fie als harmlofe Leute lebhaft verwandte. Seit 377 ergingen auch gegen die Manichaer, wie gegen die häretiter überhaupt, verschärfte Edikte, die Manichäer wurden immer ftrenger behandelt, dennoch 5 aber blühte ihr Kirchenwesen im prokonsularischen Afrika zur Zeit Augustins auf das Höchste; eine gute Organisation des Ganzen, zahlreiche Gemeinden, gewandte, begabte, eifrige Vorsteher und Verteidiger standen ihnen zu Gebote. Von besonderem Interesse für die Kirchengeschichte ist dieser Zweig der manichäischen Kirche deshalb, weil ja zu ihren Auditoren neum Jahre lang auch Augustinus gehört hat. Die glüchende Phantassie 10 seiner Jugend hatte an der Einsachkeit der Schriftlebre kein Genüge für sein Wissensbedürfnis. Da führte ihn ver Einfachzeit ver Schriftlebre tein Gerluge für fein 28tises bedürfnis. Da führte ihn ven manichäern veren Versicherung zu, daß ihre Lehre über die Geheimniffe des göttlichen Wesens vollere, der Vernunft zusagende Ausschlicht gäbe. Er fand sich aber schließlich getäuscht, weder das Wissen noch das Leben der Manichäer entsprach seinen Ivealen. — Unter ven Häuptern des afrikanischen Manichäis- 15 mus dieser Jeut find durch Augustin einige speziell velannt geworden, wie Abimantus und namentlich Faustus und Felix. Faustus, gebürtig aus Mileve in Numidien, war einer der Vertrehörn des Manichäsmus un Mucusting Leiten tehr besceinandt einer ber Rorpphäen bes Manichäismus ju Auguftins Beiten, fehr begabt, redegewandt, aber eingebildet, im übrigen offen und gutmütig. Augustin war nach F.s großem Rufe jehr gespannt, ihn persönlich kennen zu lernen, war aber balb enttäuscht; F. erschien ihm 20 lange nicht gründlich genug in seinem Wissen, das vielmehr als oberflächliches Schein-wissen sich herausstellte. Für Augustin wurde diese entnüchternde Eindruck, den Faustus auf ihn machte, folgenreich für seine Abwendung von dem Manichäismus. F. schrieb eine Streitschrift gegen die katholische Ledre, und Augustin hat diese späre auf Bunsch seiner Freunde in einer sehr ausführlichen Gegenarbeit von 33 Büchern widerlegt. Diese libri 26 XXXIII adv. Faustum, gedruckt Bb VIII ber edit. Bened., find im Jahre 400 vers faßt und 404 bem Hieronopmus überfandt worden; fie enthalten, Abschnitt für Abschnitt widerlegend, viele zum Teil ausgebehnte Auszüge aus der Schrift des Fauftus, beren manchen, wie z. B. der wörtlich citierten Ausführung des Fauftus über den Menschen als rationabile Dei templum adv. Faust. XX, 1, ein hoher poetischer Reiz nicht abzu= 20 sprechen ist. Uber Faustus sind weiter an Stellen des Aug. zu voll. confess. V, 3. 5. 6. 7; civ. D. XV; retract. II, 7; vol. auch Brückner, Faustus von Mileve, 1901. — Biel mehr noch als mit Faustus hat Aug. mit bem Presbyter der Manichäer Felix zu thun gehabt, den es ihm schließlich gelang, zum Christentum zu bekehren. Felix war ein Mann ohne eigentliche wiffenschaftliche Bilbung, aber wißbegierig, dabei flug und ge= 35 wandt. Er war nach Hippo regius zur Verbreitung feiner Anschauungen gekommen, als ihn Augustin, damals bereits dort wirkend, zur Disputation auffordern ließ. Die Dis-putation wurde zwei Tage lang in der Kirche von Hippo in Gegenwart der Gemeinde gehalten, die Verhandlungen von Notarien aufgenommen. Vollftändig redigiert liegen diefe Unterredungen vor in der Schrift Augustins de actis cum Felice Manichae0 40 ll. II (tom. VIII ed. Bened.); cf. retract. II, 8. Den Tag vor der Berhandlung hatte Felig erklärt, er fei bereit, fich mit feinen Buchern verbrennen zu laffen, wenn etwas Unrechtes darin nachweisbar fei; aber in der Disputation selbst war er ängstlich und aus= weichend; schon nach der ersten Zusammentunft war er gebrochen. Zu Grunde gelegt wurde der Auseinandersetzung die opistola fundamenti des Mani. Augustin sprach ruhig 45 und leidenschaftslos, ließ aber ben Gegner feine dialektische Gewandtheit und feine überlegene Gelehrfamkeit fühlen. Es gelang ihm, dem F. ein häretisches Geständnis nach dem anderen abzupressen, z. B. die Gleichemigkeit der Lichterde mit dem Lichtgotte, der sie nicht geschaffen, de actis I, 17, 18 u. a. Schließlich, nachdem bereits vorher dem Felix seine Bücher abgenommen und unter öffentliches Siegel gelegt waren, hat er, durch Augustins 60 Biderlegung in die Enge getrieben, wohl auch mit veranlaßt durch den einschüchternden Eindruck von deffen bischöflichem Ansehen und durch die Furcht vor den taiserlichen Gefeten fich für befiegt erklärt und gefragt: sage, was willst bu, daß ich thun soll? Hierauf verlangt Augustin von ihm das Anathema über Mani und feine Lehre, Felix spricht es aus, und bas Prototoll wurde von beiden Seiten unterzeichnet. Ubrigens hatte im all= 55 gemeinen Augustin mit seiner schriftlichen und mündlichen Streitführung gegen die Mani-wäer keinen besonderen Erfolg. Unter der Herrschaft der Bandalen in Nordafrika, beson-ders unter Hunnerich, wurden die Manichäer teils verbrannt, teils zu Schiffe weggeschafft. Auch in Italien hat der Manichäismus festen Juß gefaßt, besonders in Rom selbst. Die Babl feiner Belenner war febr groß, und die Gemeinden standen untereinander in engem 60 Real-Encytlopabie für Theologie und Rirche. 8. 2. XII.

15

Zusammenhang. Papst Leo b. Gr. (j. bessen opp. ed. Quesnel t. I, bes. serm. 41 de quadragesima über das manichäijche Fasten, auch dessen epist. ad Turribium Asturicensem episcopum), von den weltlichen Bebörden unterstützt, leitete strenge Untersuchungen gegen fie ein; es gelang ihm, viele ber geheimer Laster Bezichtigten zu ent= 5 becten und zur Strafe zu bringen. Unter Balentinian III. wurde Berbannung, unter Juftinian Hinrichtung als gesehliche Strafe über sie verhängt. Indebe Berbannung, unter frot allen Verfolgungen, wie sie in ihrer Heimat, dem Morgenlande, noch im 11. Jahr-hundert bezeugt sind, auch im Abendlande bis tief in das Mittelalter hinein gehalten. Bis in das entfernte Spanien sind manichäische Ideen gedrungen; denn in underkennbarem 10 Zusammenhange mit solchen steht der Priscillianismus in Spanien und Gallien, wo er zur Zeit Augustins, in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts, blühte, als Orosius über ihn an Augustin berichtete, aber boch bis in das 6. Jahrhundert bestanden hat. Die eigent-lichen Manichäer des Mittelalters sind aber die Katharer Südfrankreichs im 11. und 12. Jahrhundert, deren Name ursprünglich die Electi der manichäischen Kirche bezeichnet 15 und bann generisch auch für Begriff und Name der "Reher" überhaupt gebraucht worden ist. Ihre ganze Individualität von den schroff dualistischen Dogmen (auch Berwerfung des Alten Testaments) bis zur Kirchenverfassung mit ihren 12 Magistern und 70 Bischöfen, den Majores als Gemeindevorstehern u. s. w. ist grundmanichäisch. (S. Heinr. Schmid, Der Mysticismus des Mittelalters; Füßlin, Rezerhistorie der mittleren Zeit, Leipz, 1770 ff., 20 3 Bbe; Steude, Uber ben Ursprung ber Ratharer in Briegers Zeitschrift für Kirchengesch. V, 1). Im Driente erzeugten manichäische Lehren noch einmal eine große, selbst polis tifche Gefahr für das chriftliche Römerreich in den nordmesopotamisch-armenischen Bauli= cianern ober (armenisch) Arevordikh, b. i. Sonnenanbetern (vom 7. Jahrh. an bis ins 12.), sowie in den Bogomilen, einem mit Bulgaren verschmolzenen Zweige der Pau-25 licianer in Thracien, Anfang des 12. Jahrhunderts. Die Orientalen bezeichnen mit dem Namen "Manichäer" oft die Anhänger der gleichfalls im Verserreich entstandenen kommu-nistischen Sekte der Mazdakiton, über welche jest Nöldeke, Tadart übersetzt, 1879 S. 455 ff., zu vergleichen ift.

Fragen wir nun endlich nach dem genetischen Ursprunge ber manichäischen Lehre, so so giebt uns die richtige Erkenntnis des Grundcharakters dieses wunderbaren Religionsschftems zugleich den Erklärungsgrund für die ganze sucht nach Raum und Zeit, welche der Manichäismus entfaltet hat. Der Manichäismus ist die vollendetste Gnosis, einmal, weil er aus der Urquelle aller vorderassatischen Gnosis, der babylonisch-assignischen Religion, am unmittelbarsten und reichsten den mythologischen Stoff schöpft, und sobann, weil der

- 85 Stifter, Mani, diesen Stoff unter allen Gnostikern am konsequentesten und im einzelnen am geschicktesten zu philosophischen Iveen verarbeitet und kunstvoll spstematissert hat. Felix sagt bei Aug. 1. c. II, 1 von der epistola fundamenti, Mani habe in ihr Aufschluß gegeben über Ansang, Mitte und Ende. Und in der That: Uber alle Fragen, welche die religiöse Wißbegier nach Vergangenheit, Gegenwart und Zukunst und nach deren urgeset-
- 40 lichen Zusammenhange aufstellen kann, auf alle Fragen nach bem wahren Wesen von Gott und Mensch und ben daraus folgenden Pflichten des Menschen gegen Gott hat Mani nicht nur detaillierte, sondern auch unter sich wohl zusammenhängende Antworten. An beiden fehlte es der Gnosis disher. Der Manichäismus mußte also, wie bereits oben zu Eingang gesagt, damals im ersten Jahrtausend der christlichen Kirche eine mächtige Anstehung ausüben. Die älteren dualistischen gnostischen Sustem, wie die von Mani selbst
- 45 ziehung ausüben. Die älteren dualistischen gnostischen Systeme, wie die von Mani selbst viel besprochenen der Marcioniten und der Bardesaniten, der Basilidianer, weisen über sich selbst durch mangelnde Konsequenz hinaus auf ein konsequenteres System hin, in dem sie dann auch historisch aufgegangen sind. Namentlich giebt Mani dem das Denken besonderes quälenden Rätsel nach dem Verhältnisse zwischen der Notwendigkeit im Weltverlaufe und
- 50 bem freien Willen des Menschen eine ganz raditale, greisbar materialistische Lösung, wenn er sagt: es giebt ein Urgutes und ein Urböses, beides stofflich, und aus deren Vermischung erklärt sich alles. Mani ist also ein Bhilosoph, aber er kleidet seine Ideen in eine Fülle mythologischer Gedilde. Diese entlehnt er, ebenso wie die älteren Gnostiter, nicht seiner Phantasie, sondern einem Vorgesundenen, Uberlieserten. Und dieses ist die babylonische 55 Religion. Auf seinen Jusammenhang mit Babylon und Babylonien weist auch alles hin,
- 55 Religion. Auf feinen Zusammenhang mit Babhlon und Babhlonien weist auch alles hin, in seinem Leben wie in seiner Lehre, auch er selbst in Aussagen und Anordnungen. In Babhlonien, in der Nähe von Kutha, ist er geboren, zu den Babhloniern ist er nach seiner eigenen Erklärung (s. Birûni 208, 18) als Prophet gesandt, in Babhlonien sollte nach underbrüchlicher Sazung das Haupt der manichäischen Kirche resideren. Die Vergleichung der 60 manichäischen mit der altdabhlonischen Götterlehre und Theologie durchzuspühren, sehlt hier

ber Raum; wir verweisen zur Kenntnisnahme ber calbaisch=altbabylonisch=affprischen Reli= gion nach den Ergebnissen der Reilfdriftentzifferung (Affpriologie) auf die Werte von gion nach ven Ergeoningen der steugeristenigigerung (Umperiologie) auf die 20serte von Smith-Fr. Delitsich, Die Chaldäische Genefis 1876 und Franc. Lenormant, Die Geheim-wiffenschaften Afriens, beutsche überf., Jena 1878; Jensen, Kosmologie der Babylonier, 1890. Derfelbe, Affipr.=babylonische Nichten und Epen, 1901. Sahre, Lectures on 5 the . . . religion of the ancient Babylonians, 3. A., London 1891. Morris-Jaftrow, Die Religion Babyloniens und Affipriens, 1898, jetzt auch in beutscher Ausgabe; vgl. auch das Ende des Art. Mandäer und meine Ausstührung in Justis Geschicte Per-fiens 1879, S. 186, sowie die oben an einzelnen Stellen gegebenen Vergleichungen; Aus-führlicheres in meinem Mant, Bb II, Berlin 1903. — Der Lichtlönig ift offendar Ea, 10 der alle Balt des Berting, urfürstindlich der hömmelögegen der Kichtlönig ift offendar Ea, 10 ber "alte Bol" bes Beroffus, ursprünglich ber Himmelsocean, der Gott der tiefften Er-tenntnis, in der Tiefe des Weltmeeres thronend. Das heilige Waffer wird hier nach leichtem Bebeutungsübergang zum Lichte, boch tritt die bei den Mandäern so ausgebildete Berehrung dieses Elementes auch hier, bei dem Wassergefäß des Sterbenden, der Reini-gung mit Wasser vor dem Gebete und Ende, gelegentlich herdor. Der Geist seiner 18 Rechten ist Damkina, die Gattin des Ea. Der Sohn beider, Babylons berühmte Hauptgottheit Marduk (Merodach), der "süngere Bel", kehrt auch hier als der eigent= liche Mittelpunkt des Götterschletens in dem "Urmenschen" wieder, Marduks Mande-rungen, seine Erscheinungen auf Erden, als Gilgames z. B., sind das Prototyp des manichäisch-elkesatischen Theologumenons von der fortlaufenden Prophetie, welches auch 20 die Mandäer haben. Siehe auch Anz, Ursprung des Gnosticismus, 1897, S. 95. 96. Der Lebensgeist ist Ramman, der Gott des Kirnaments, auch des Uitges, Samas und Sin, der Gott der Sonne und der bes Mondes, kehren hier wieder, der Pestarchon ist Namtar, der Urteussel ist Tiamat; das Ghaos, mit welchem Marduk kämpft zur Herbei-subon Kopfe des Bel zu vergleichen, aus design Bermischung mit der Materie bei Berossus der Menschen Welchellung, das geraubte Licht des Urmenschen, ist mit dem Blute 28 vom Kopfe bes Bel zu vergleichen, aus design Bermischung mit der Materie bei Berossus der Mensch gebildet wird. Die manichäische Stufenmechanit zur Herbeischnung der Erleichtem Bebeutungsübergang zum Lichte, doch tritt die bei den Mandäern so ausgebildete der Mensch gebildet wird. Die manichäische Stufenmechanit zur Herbeiführung der Erlöfung, ebenso wie das Bema, ist eine Nachbildung des altbabylonischen Tempelbaues in Ppramidenform. Dazu intereffante Einzelheiten wie die "fieben Geister" und die "Taube" in den manichäischen Sendschreiben u. f. w. Auch die Lehre vom Weltbrande ift alt= 20 haldäisch. Den entlehnten babylonischen Göttergestalten giebt Mant dann philosophische Na= Freilich tonnte Mani nicht bie spätere Gestalt ber alten Landesreligion ju Grunde men. legen, welche wesentlich Planetendienst ift. Bon biefer Stufe unterscheidet er fich ftart genug baburch, daß er die Gestirne zu Dämonen macht, ebenso wie er auch durch Berbot ber Zauberei gegen das bekannte vulgäre "Chalbäertum", bieses Gauklertum, sich wandte. 35 Er geht vielmehr auf die alte Gestalt der hochausgebildeten, der griechischen ebenbürtigen babylonischen Altigion Religion zurück, die, in den Mithrasmysterien kultischen evendutigen babylonischenften Religion zurück, die, in den Mithrasmysterien kultisch fortgepflanzt, auch aus der Volksbekanntischaft damals noch nicht völlig verdrängt, schon früher, besonders start seit dem Zeitalter der Antonine, in philosophischeskletischer Vertiefung (vgl. die sog. oracula Zoroastris und über sie W. Kroll in den Breslauer Philolog. Abhandlungen, 40 VII 1894 S. 1—76) sich nach Westen verbreitet und aller Enosis ihren Ursprung auch hatta. Ward und mit ein Mitalia die verbreitet und aller Enosis ihren Ursprung gegeben hatte. Mani war also ein Philosoph, der nur einen philosophischen Gottesdienst wollte und als solcher wie mit allem Ritual, so namentlich mit den persischen Priestern, in Kollifion kommen mußte. Der Name, welchen er zuerst bei ben Orientalen führt und ber später einen Reter überhaupt bezeichnet, Zendik, bedeutet wohl von Haus aus nichts 45 als "Erkenntnisbestiffener" (altbattr. zan erkennen), Gnostiker, Philosoph. Die erste Ge-stalt, in welcher Mani die Iveen der babylonischen Religion kennen lernte, war der Glaube ber Mughtasilah, der Täufer, in deren Observanz Mani seine Jugend verlebte, der Ahnen ber späteren Mandäer. Daß selbst der Fihrist in der Beschreibung des Manickäismus der Mughtasilah nicht weiter gedenkt, ift natürlich kein Grund gegen die nahe Berwandtschaft 50 beider Setten. Aber es ift bedeutsam, daß auch die turze Notiz des Fibrift über "die fich Baschenden" (f. Flügels Mani S. 133, 134) u. a. befagt : sie stellten ungereimte Lehrmeinungen auf, welche ben Märchen gleichtommen, und auch fie hätten fich später in ber Rehne von den heiden Grundvelen von den Manichäern getrennt. Bei den Mughtafilah Lehre von den beiden Grundwesen von den Manichäern getrennt. Bei den Mughtafilah überwog mehr die praktische (das Vieltaufen), bei den Manichäern die theoretische Seite 55 der alten Landesreligion. Uber das Verwandtschaftsverhältnis der beiden Lehren der Man-däer und Manichäer f. d. Art. "Mandäer". Hierdei ist noch zu betonen, daß Mani sich von dem im Mandäsmus noch ziemlich starken Bestandteil der aramäischen Volksreligion Babyloniens, auf die die zahllosen manbäischen Engel- und Teufelnamen hintweisen, ziemlich frei gemacht, folches aber doch nicht ganz ausgeschieden hat, wie (besonders in der sachlich so

15\*

uralten und ganz authentischen Relation des Theodoros bar Chônî) die Namen Tomiêl. Ban, Na! Sebat, Namriel etc. zeigen. Genau befannt war bem Mani natürlich auch bie altpersischen Religion, ber Zoroastrismus, bie berrschende Staatsreligion seiner Zeit. Aber die Verwandtschaft von Manis Lehrsystem mit dem Zoroastrismus ist weit geringer, 5 als es scheint. Die ältere Meinung, der Manickäismus sei nur eine zoroastrische Sette, eine Reform des Zoroastrismus unter Hereinziehung des Christentums, ist gänzlich aufzu= geben. Das Verführende und die größte Ahnlichkeit ist hier, daß beides Lichtreligionen find ; auch find gewiß manche Gestalten bes manichaischen Spltems , mit perfischen identisch, wie die Dämonen Habgier, Sinnenluft und Sünde mit Azi, Gahi und Aeshma u. a., 10 besonders in der Welt= und Menschenschöpfung (s. Spiegel, Eran. Altertumst. II, S. 217 ff.); auch felbst manichäische Gebräuche erinnern an zorvastrische, wie die Gebetszeiten ber Da= nichäer an die altpersischen Tageszeiten und beren Götter (j. Spiegel 1. c. S. 13) und die ganze manichäische Eschatologie, die Lehre vom Ende des Menschen und anderen Schickfalen ber Seele nach bem Lobe, ift, wie bas bei ber mandäischen Eschatologie feststeht. 15 auch hier vom Parsismus abhängig. Aber die große Kluft zwischen beiden Lichtreligionen ift durch die grundverschiedene Anschauung vom Wesen der Finsternis gebildet. Angra-mainyus (Ahriman) ist nur ein böse gewordenes Geschöpf des Ahuramazda, wie im Christentum der Teufel Gott gegenüber, und wird nicht ganz aufhören zu sein. Die Finsternis aber ist ewig wie das Licht und urböse; der menschliche Leib ist dem Parfen 20 rein geschaffen und von Ormazd selbst mit der Seele begabt, dem Mani aber ganz ein Gebilde ber Finfternis und ber Kerker ber Seele. hat also auch Mani einige Theologu= mena, ursprünglich wohl in persischer Sprache benannt, beibehalten, wie die persischen Engelnamen Raufarjad und Barfarjad noch beutlich zeigen, so sind doch die sachlichen Entlehnungen aus dem Parsismus quantitativ nicht viel zahlreicher als die aus dem 25 Chriftentum, und auch qualitativ von gleicher Art wie lettere bereits charafterifiert find. b. i. fie betreffen ben Kern ber Lehre Manis nicht. Denn biefes ift altbabylonisches Heiden= tum in philosophischer Verjüngung. Namentlich ist die manichäische Finsternis ganz und gar dieselbe babylonische Bamat des Chaosungeheuers. Die Ansicht von F. Chr. Baur von dem beidnischen Grundgepräge des Manichäismus und der rein accidentiellen Bedeus 30 tung ber chriftlichen Büge bleibt alfo burchaus zu Recht bestehen und es ift gegen Schnecken= burger namentlich wiederholt darauf hinzuweisen, daß selbst die manichäische (und manbäische) Erlöferidee nicht die doketisch veränderte chriftliche, sondern die naturalistisch-alt-babylonische ist; Marduk, ber Sohn des höchsten Gottes, der Besieger des Chaos und Beltschöpfer, ift zugleich ber Erlöfer durch Mitteilung bes bochften Biffens und Betämpfung 85 alles Uebels in der Welt, gegen das er angerufen wird, zu dem der Gläubige in die Höbe feines Pyramibentempels emporfteigt, auch ber schließliche Befreier aus allen Banden ber Materie (Höllenfahrt ber Iftar). Dagegen irrt nun Baur entschieden in ber Beftimmung bes ethnischen Untergrundes, benn er leitet den Manichäismus aus bem Budbhismus In= diens ab. In der That hat Mäns entschieden nur die buddhistische Moral für sich stark 40 benutzt, aber nicht die Lehre. Die manichäischen electi haben mit den buddbistischen Büßern. welche dem Nirwana zustreben, die größte Gesichtsähnlichkeit und auch in die Entstehungsgeschichte ber Manbäerfelte bei Theod. bar Choni fpielen bubbbiftische Spuren hinein (j. d. Art. Mandäer). — Daß die nur auf einem oberflächlichen Eindruck beruhende Ausfage des Fihrift, Mani habe feine Lehre wie fein Alphabet aus dem Magismus und bem 45 Christentume abgeleitet, nichts für die Entscheidung der Frage beweist, auch wenn Mans felbst jo gesprochen haben follte, ift flar. Biel vorsichtiger fagt Biruni S. 207, 3. 13 "Mani hatte sich Renntnis verschafft von der Glaubensrichtung der Magier, der Christen und der Dualisten". -Manis Religion war kein Glaube für die Masse, für das Bolk; und auch unter den

<sup>20</sup> Gebildeten mußten die wirklich ernft auf den Grund gehenden Wiffensdurftigen, wie ein Augustin, schließlich dahinter kommen, daß hier kein wirklicher "Auffcluß", sondern nur phantastischer "Betrug", kein geoffenbartes "höheres Wissen", sondern "Menschenwitz" vorliegt. Namentlich aber wird dem einzelnen "persönlichen" Menschen doch ein gar zu magerer Belcheid über das endliche jenseitige Los seiner "persönlichen", erlösten, unsterb-

<sup>55</sup> lichen Seele, die nur im christlichen, gottmenschlichen Erlöser Ruhe findet — cor nostrum inquietum est, donec requiescat in te, sagt der bekehrte Augustin in seinen Konsessionen. **R. Legler**.

Mann, Julius Bilhelm, gest. 1892. — Litteratur: Memoir of the Life and Work of W. J. Mann 1893 von seiner Tochter Emma T. Mann zunächst als Ma-60 nustript gedrudt, nun aber auch im Buchhandel zugänglich; Memorial of W. J. Mann D. D. LL. D. by Dr. A. Spacth, Separat-Abbrud aus der Lutheran Church Review, Januar 1893; Dr. B. J. Mann, ein deutschamerikanischer Theologe, Erinnerungsblätter, gesammelt und bearbeitet von Dr. A. Späth, Reading, Pilgerbuchhandlung, 1895.

Wilhelm Julius Mann, Profession der Theologie am lutherischen Seminar in Phi-ladelphia, Nordamerika, und Bastor der Ebangelisch=Lutherischen Zionsgemeinde daselbst, 5 war einer der hervorragendsten deutschen lutherischen Theologen in Amerika. Er war geboren am 29. Mai 1819 zu Stuttgart, Königreich Württemberg, wo sein Bater Johann voren um 29. Dun 1819 zu Suntgart, scongreich 23urtiemderg, wo sein Sater Johann Georg Mann als angesehener Kaufmann wohnte. Im Elternhaus herrschte ein entschieden christlicher Geist. Der Vater war mit Männern wie b. Sedendorf, Flatt, Dann u. a. eng verbunden, einer der Gründer, und lange der Schapmeister der Stuttgarter Bibel= 10 gesellschaft. Auch Männer wie Ludwig Uhland, Gustav Schwab, Albert Knapp und Ehristian Gottlob Barth gehörten zu den Freunden des hausses. Der hoch begabte Sohn erhielt seine Vorbildung auf der Lateinschule zu Blaubeuren und am Chmanium seiner Katerstoht unter Klumpn, liefe Klaiber und Schwab, Schwan ichlos und Baterstabt, unter Rlumpp, Cles, Rlaiber und Schwab. Schon in Diefen Jahren schloß er einen engen Freunbschaftsbund mit Philipp Schaff, ber später in amerikanischen kirchlichen 15 Rreifen eine so bedeutende Stellung einnahm, als "The presiding genius of inter-national Theology", wie ihn sein Freund scherzhaft nannte. Im Herbst 1837 bezog Mann die Universität Tübingen, um sich dem Studium der Theologie zu widmen. Unter seinen Lehrern waren Friedrich Heinrich Kern, Georg Heinrich August Ewald, Gustav Friedrich Dehler, damals noch ganz im Ansang seiner atademischen Thätigkeit, und Ferdi= 20 nand Christian Baur. Das Meiste und Beste seiner theologischen Ausbildung aber verbankte er bem Professor Christian Friedrich Schmidt. Unter ben Mannern, mit benen ihn eine herzliche Jugendfreundschaft verband, nennen wir Wolfgang Friedrich Geß, Gustav Schwoller und Wilhelm Gleiß, später Bastor in Hamburg. Nach kurzer Lehr-thätigkeit an einer Privatschule in Bönnigheim, Württemberg, und einem Vikariat in 25 Reuhausen, bei Urach, folgte er im Jahre 1845 einer Einladung seines Freundes Schaff nach Amerika, wo er zunächst an den Lehranstalten zu Mercersburg, Pennsplvania, und als Gehilfspastor der Salemsgemeinde zu Philadelphia, im Dienste der reformierten Kirche stand, der sein Freund Schaff, ein geborner Schweizer angehörte. Sehr bald fing er an, eine rege litterarische Thätigkeit zu entwickeln durch seine Mitarbeit an dem von Dr. Schaff 30 im Jahre 1848 gegründeten Monatsblatt "Deutscher Kirchenfreund", bessen Redaktion Mann im Jahre 1854 selbst übernahm. Die Ziele des viel gelesenen und hoch geschätzten Blattes hat Mann felbst folgendermaßen geschildert: "Wir wollen uns zunächft ben deutschen protestantischen Intereffen dieses Landes widmen. Die Bande des Blutes und der Sprache find auch heilige Bande. Ihre Bedeutung wird für uns erhöht durch den gemein= 35 samen Anteil an den Vorgängen auf dem weiten Felde des kirchlichen und religiösen Lebens der Deutschen in der neuen und alten Heimat. Das deutsche Bolk war der Mutterschoß, aus welchem die größte That der neuen Geschichte hervorging. Als eine Weltmacht ersterbend erwies Deutschland sich als die Geistesmacht, und gab der Rirche ihre Wiederbildung, die Reformation, und dem Strom der Weltgeschichte eine andere Rich= 40 tung. Wir bleiben nur uns selbst treu, wenn wir uns mit der geschichtlichen Fortent-widelung der im sechzehnten Jahrhundert ausgesprochenen Grundgedanken verbunden und verwachsen wiffen . . . Jeber andere Standpunkt ist für uns gerade eine logische und Die volle Bedeutung dieser Worte ist daraus zu verstehen, daß sittliche Unmöglichkeit." fie ihre Spipe auch gegen die damaligen romanifierenden Neigungen feiner Freunde Dr. Schaff 45 und Dr. Nebin tehren, bie burch ihr Liebäugeln mit Rom manchen Anstog gegeben batten.

Manns Verbindung mit der reformierten Kirche war von Anfang an eine "Anomalie" gewesen; und erst mit dem Jahre 1850 fand er den rechten Boden für sein Wirken in Amerika, als er dem Ruf an die Evangelisch-Lutherische Zionsgemeinde zu Philadelphia folgte, zunächst als Alsüchent des damaligen Hauppastors Dr. Rudolf Demme. Vierunde 50 dreißig Jahre lang diente er der Gemeinde mit seiner eminenten Predigtgabe, und seiner treuen gewissenhaften pastoralen Thätigkeit. Der Übergang an die lutherische Mutterz gemeinde Philadelphias brachte auch seinen Eintritt in die von Heinrich Melchor Mühlenberg 1748 gegründete Mutterspinode, das evangelisch-lutherische Ministerium von Pennsplvanien mit sich, wo er gar bald eine einflußreiche Stellung einnahm. Zweimal bekleidete 55 er das Präsidentenamt, und mit seinem Freunde Dr. G. F. Krotel verfaßte er eine von der Synode herausgegebene Erklärung des lutherischen Katechismus. Schon in den fünfziger Jahren fand er auch Gelegenheit, den konfervativen Geist seiner Synode gegen das puritanisch-methodistische Besen, das damals in der Generalsynode sich breit machte, kräftig zu vertreten. Der theologische Führer bes Amerikanischen Lutherums, Dr. S. S. Schmucker, so hatte a. 1855 eine Amerikanische Recension ber Augsburgschen Konfession, die sogenannte "Definite Platform" herausgegeben, für die er den Anspruch machte, daß sie den Stand= punkt der Generalspnode repräsentiere. In der heftigen litterarischen Fehde, die daraus entstand, war Dr. Manns "Plea for the Augsburg Confession" ohne Frage die tüch=

Mann

- s tigste und schneidigste Verteibigung des alten Bekenntnisses. Ihr ließ er im Jahr darauf eine weitere Schrift folgen "Lutheranism in America: an essay on the present condition of the Lutheran Church in the United States", worin die verschiedenen Richtungen, die damals unter den Lutheranern Amerikas sich kund gaben, in unparteiisch geschichtlicher Weise stiggiert werden.
- 10 Alls im Jahre 1864 bie Bennfylvania-Synobe im Gegenfatz zu dem Geifte, der auf ber Lehranstalt der Generalspnode zu Getthsburg damals herrschie, ihr eigenes theologisches Seminar in Philadelphia gründete, wurde Dr. Mann, mit Dr. C. B. Krauth und Dr. C. F. Schäffer, als ordentlicher Professor in die erste Fakultät erwählt, und hat auch auf diesem Gediete seiner Kirche mit feiner bervorragenden Lebragde, sieberundspanzig
- 15 Jahre lang treue und fegensreiche Dienfte geleistet. Seine Fächtlät Ethilt, und hat auch auf diefem Gebiete seiner Kirche mit seiner herborragenden Lehrgade, siebenundzwanzig is Jahre lang treue und segensreiche Dienste geleistet. Seine Fächer waren Hebräisch, Reutestamentliche Eregese, Deutsche Homiletik, Symbolik und Ethik. Für die letztere stellte er für seine amerikanischen Studenten einen Umriß aus Schmidts Ethik zusammen "General Principles of Christian Ethics: the first part of the system of christian Ethics by Christian Fr. Schmidt", 1872.
- 20 In ben letzten Lebensjahren war Dr. Mann besonders litterarisch thätig auf dem Gebiet der amerikanischen, speziell der pennsplaanischen Kirchengeschichte. Dahin gehören seine Schriften "Bergangene Tage aus den Zeiten des Batriarchen H. M. Mühlenbergs", 1879. "Leben und Wirken W. Benn's", 1882. "H. M. Mühlendergs Leben und Wirten", 1891. Seine wertvollsten Leistungen aber auf diesem Gebiet sind: Die Eng-
- 25 lische Mühlenberg-Biographie, bie a. 1887 zur Jahrhundertseier des Todes des Patriarchen erschien (Life and Times of Henry Melchior Muchlenberg. Philadelphia, G. W. Frederik), und die neue Ausgabe der sogenannten Halleschen Nachrichten, die er in Gemeinschaft mit Dr. Germann in Windscheim, und Dr. Beal M. Schmucker, in Reading, Pennsülv. veranstaltete (1886). Ein außerordentlich reiches und wertvolles Material ist
- so in den Anmerkungen aus den Archiven zu Halle, aus amerikanischen Kirchenregistern und anderen Quellen mit unendlichem Fleiß zusammen gearbeitet. Leider ist nur der erste Band der Ausgabe fertig geworden. Vor der Vollendung des zweiten Bandes ereilte den fleißigen Bearbeiter der Tod (am 20. Juni 1892, in Boston, Mass.). A. Späth.

Manna f. d. A. Büftenwanderung.

- Manning, Senry Ebwarb, geft. 1892. Quellen: White, Card. M., Sonbon 1882; A. W. Hutton, Card. M., Sonbon 1892; Lilly, Characteristics ... of H. E. M., Sonbon 1895; O'Byrne, Lives of the Cardinals, Sonbon 1879; Catholic Directory, Sonbon 1892; Dublin Rev., Upril 1875 und April 1892; Quart. Rev., Juli 1892; Contemp. Rev., Februar 1892; Nineteenth Cent., Februar 1892; Review of Rev., Februar und Mai 40 1892; Strand Magaz, Juli 1891. Times, 15. Januar 1892; Bellesheim, S. E. Mann., Maing 1892 (tenbengiöfe Rompilation); Dict. of Nat. Biogr. (ed. S. Lee) vol. 36; Memorials of Card. M., Sonbon 1892; Mozley, Reminiscences, vol. I; Overton and Wordsworth, Life of Christ. Wordsw.; A. J. C. Hare, Mem. of a Quiet Life, vol. II; Stephen, Life of W. F. Hook, vol. II; W. Ward, W. G. Ward and the Oxf. Movement, Sonbon 1891; Cristofori, Storia dei Card. di S. Rom. Chiesa, Rom 1888; Acta et Decr. S. S. et Occ. Conc. Vatic., Freiburg 1872; Guardian, 6. Juni 1849; 4-10. April, 17.-24. Juli, 27. November 1850; Tablet, 12. April 1851; 25. Februar, 13. Mai, 10. Juni, 11. November 1865; Januar 1892; Parl. Papers (Hist. Com.) 1849, XLIII 463; 1090; 1111; 1884/5, Io XXX u. XXXI; 1886, XXV 4863; 1887, XXIX 5056; XXX 5158; 1888, XXXV 5485; League of the Cross Magaz., April 1864; Juni 1884; Novement 1885.
- 5485; League of the Cross Magaz., April 1884; Juni 1884; Rovember 1885. Manning, Rardinalpriefter und zweiter Erzbischof von Weftminster, das Urbild des englischen Ultramontanismus im 19. Jahrhundert, wurde am 15. Juli 1808 als jüngster Sohn des damals wohl begüterten Großtaufmanns und Varlamentsmitalieds
- 55 William Mannnig auf dem väterlichen Landsitz Copped Hall, Totteridge in Hertfordschieden in Gertfordüberlieferung aus Italien (Venatore) nach Südengland verpflanzt war, verdankt er wohl den Tropfen italienischen Blutz, aus dem seine spätere rückhaltlose Vorliebe für das Italienertum in Sprache, Anschauung und Lebensformen floß. Bald nach seiner 60 Geburt erward sein Vater den herrlichen Landsitz von Coombe Bant bei Sevenoaks;
- bier waren die späteren Bischöfe von St. Andrews und von Lincoln, Charles und

Christopher Wordsworth seine Spielgenoffen. Mit 14 Jahren wurde er auf die damals unter dem frastwollen Rettor Butler blüchende Schule von Harrow geschickt. In der Schulgeschichte jener Jahre tritt er nicht irgendwie hervor; den Spielen war er als ein gesunder Junge wie die anderen ergeben, aber ein beinache trankhafter Ehrgeiz, der sich dis zu dem Aut Caesar aut nullus bei ganz gewöhnlichen Vorgängen verstige (Quart. Rev. 189), s verriet den stolzen Flug des noch ungesommten Geistes. Im April 1827 trat er, ein kühner Reiter und geschichter Ruberer, ein Sportsmann, der einen Haliol College, Orford ein. Dort kam er in enge Beziehungen zu Gladstone und Hope-Scott, mit denen er sein Leben lang verbunden blieb, studierte energisch, im Vorblick auf die Politische Zaufbahn, der er 10 damals sich zusuwenden gedachte, die alten und neueren Sprachen, mit Borliebe Italienisch, nur nicht, wie auch Retwann nicht, das Deutsche; in der Union, dem von den Oxforder Studenten eingerichteten Debattierstub ihat er sich als schlagsertiger Redone von den Spielen war; ein ergösliches Beispiel hat Doyle aus der Schlagsertiger Mervor, der auch auf versängliche Fragen um — phantassevolle, halbwahre und ganzfalliche Ausklänste nicht verlegen war; ein ergösliches Beispiel hat Doyle aus der Debatte über den Barilla Zoll, 15 gegen den Sladstone unter M.s Borliek bonnerte, mitgeteilt (Quart. Rev. 190).

Nachdem er Michaelis 1830 einen Studentenpreis in den Schönen Wiffenschaften gewonnen, glaubte er, gewandter Redner und underfrorner Draufgänger, die erste Stufe zu seinem Lebensziele, der parlamentarischen Thätigkeit gewonnen zu haben. Aber die damaligen Vermögensverluste seines Baters zwangen ihn zum Verzicht. Die Not um eine 20 gesicherte Zukunst trieben ihn infolgedes ins Erwerdsleben; er übernahm im Kolonialamt die Stelle eines Brivatsekretärs bei einem der Oberbeamten. Aber es zeigte sich bald, daß die Beamtenlausschahn dem Fluge seines Geistes nicht genügte, weil sie vom Cäsar der Zukunst Dinge, die seiner Natur fremd waren, Dienst und Beugung forderte.

Religiöse Impulse beherrschten ihn damals nicht. Nirgends werden fie in den Jugend- 25 erinnerungen seiner Zeitgenossen und Freunde auch nur angedeutet; die weitverbreitete Gleichgiltigkeit in Sachen des Glaubens, die sich mit der Innehaltung der äußeren kirchlichen Form abfand, hat allem Anschein nach als eine Uberlieferung des väterlichen Hauses ihn beherrscht. Damals kam er, durch den pekuniären Riederbruch seines Baters aufgeregt und aus seinen Zukunststräumen gestürzt, in das Haus eines alten Schulfreundes, so des Bankiers Bedan, dessen hochgeachtet war. Bedans eines alten Schulfreundes, so hes Bankiers Bedan, dessen hochgeachtet war. Bedans eines alten Schulfreundes, so des Bankiers beit vortreffliche Kinderschriften sich einen Namen gemacht, eine kluge und tiefreligiöse Frau, sagte ihm einmal in einer seiner verdüsterten Stimmungen, es gäbe noch andere Lebenshöhen als Politik und Beamtentum. "Welche?" "Im Reiche Gottes; die so keben für Sie offen", antwortete Miß Beton. Der Einbruck dieser Morte auf M. war ein tiefer. Sie lasen dann während seines Besuches morgens und abends in der Bibel, und das "war der Ansan von Mannings religiösem Leben". Er selbst nannte Mitz Bedan sieder Sie alfen dann während seines Besuches morgens und abends in der Bibel, und das "war der Ausan während seines Besuches morgens und abends in der Bibel, und das "war ber Ausan während seines Besuches morgens und abends in der Mitg Bedan später seine geistliche Mutter.

Bir sehen, ein neues Leben immer noch unter bem Gesichtspunkte bes Emporkommens, so ber heavenly aspirations. Die krankhafte Unruhe vorwärts trieb ihn nun nach Drford zurück ins — geiskliche Amt. Im Fluge: im April 1832 wurde er Fellow von Merton College, Weihnachten Diakon, Ansang 1833 Hilfsgeisklicher bei dem Pfarrer von Boollavington (Suffer), Rev. J. Sargent, einem Führer der Evangelischen Partei, und nach dessen Tode im Sommer 1833 sein Nachfolger im Pfarramt. Im November heiratete as er Sargents dritte Tochter, Raroline; die Che blieb kinderlos, wurde aber nach schon vier Jahren durch Frau Mannings Tod getrennt.

Jahren burch Frau Mannings Tod getrennt. Mit 25 Jahren — wie erfolgreich und glückverheißend war doch die Bevansche Anregung gewesen ! — war M. — von einem ordnungsmäßigen theologischen Studium tann man gar nicht reden, — Pfarrer einer wohlgeordneten, trefflichen Gemeinde, Führer so im Dorse, Gatte einer schönen und reichen Frau, trastwoller Prediger des Evangeliums und geliebter Seelsorger seiner Pfarrkinder.

Bon ben Stürmen, die in diesen Jahren die Geister in Orford erschütterten, blieb er underührt. In Lavington hat er als "Evangelischer" sein Amt gesührt; der in ihm schlummernde Traktarianer verriet sich nur insoweit, als er nach dem Satze: evangelische 55 Bahrheit mit apostolischer Ordnung auf die kirchlichen Ordnungen in Predigt, Liturgie und Amtsverwaltung in einem sür die Anschauungen seiner Partei nicht gewöhnlichen Maße hielt. Es waren die drei glücklichsten Jahre seines Lebens: von theologischen Zweiseln und kirchenregimentlichen Fragen noch nicht beumuchigt, sah er sich in gedeihlicher Arbeit und ben Aufstieg au kirchlichen Höhen offen vor sich.

An den Tracts for the Times hat er keinen Anteil gehabt. Jebenfalls aber hat er je nach dem Erscheinen von ihnen Renntnis genommen; wie weit sie ihn in seinen theologischen Anschauungen beeinflußt haben, läßt sich aus den vorhandenen Quellen nicht feststellen. Bei seiner Ordination hatte er die Wiedergeburt in der Tause verteidigt; von 5 1835 ab treten die Ideen der Real Presence im A. M., der apostolischen Succession und einer gewiffen Berechtigung ber Tradition in feinen Predigten auf (bgl. feine erfte gebruckte Predigt: The Engl. Church: its succession and witness, 1885, und The Rule of Faith, 1838); mit Lebhaftigleit aber widersprach er der Berbindung der Kirche mit bem Staat (bgl. The Principle of the Eccles. Comission examined, 1838) in 10 einem Briefe an den Bischof von Chichefter, der ihn Dezember 1840 als Archibiaton an seine Rathebrale rief. 1842 zum Universitätsprediger in Orford ernannt, veröffent-lichte er unter dem Titel The Unity of the Church, noch ohne von römischen Anschauungen wesentlich beeinflußt zu sein, eine scharfönnige Verteidigung des anglokatho-lischen Kirchenbegriffs. Den berüchtigten Tratt XC von Newman verurteilte er dem-15 gemäß als spissindige Kasuistik, und noch im November 1843 bielt er vor der Universität eine scharf antirömische Bredigt, die bas lose Band zwischen Newman und ihm enbailtig zerfchnitt. Indes die scharfe Berufung auf kirchliches Altertum und Überlieferung, die in der Rule of Faith zu Tage tritt, brängte andererseits ihn endgiltig von der Seite der Evan= 26 gelischen ab. Im Februar 1845 wurde er in Orford mit dem leidenschaftlichen W. G. Ward, durch diesen mit Pusep bekannt; unter ihrem Einflusse kamen die romanisserenden Ansätze, vor allem die Ivee der Einheit, Unabhängigkeit und Freiheit der Kirche, zu römischer Reife. Auf einer Reife nach Belgien, Deutschland und Italien (1847—1848) wirkten "die mächtigken Eindrücke von der Lebenskraft der römischen Kirche" und — die 26 bezaubernde Liebensivürdigkeit Pius' IX., dem er sich in Rom vorstellen lief, in der gleichen Richtung weiter. Dem ins Baterland Burückgekehrten schlugen die Wogen eines

- gleichen Richlichen Durcheinander entgegen. Der liberale Hampben in den Episcopen emes wilden kirchlichen Durcheinander entgegen. Der liberale Hampben in den Episcopen emes rufen, die Kirchschulen durch Eingriffe des Staats in ührer Eriftenz bebroht und ber von seinem Bischof abgesetzte Gorham, der Leugner der Taufgnade, durch Entscheidung zo des Krich Council ins sirchliche Amt wieder zugelatsen: damit war die Lehreinheit und Rechtgläubigkeit der Staatstirche vernichtet, sie selbstein in geschlichen Dingen, der Kellkür bes Staates preisgegeben als "eine Sklavin in Banden". Sein anglokatholisches Ibeal in Eilen merflieben, das firchliche in seiner Seele konnte kein Mritien Cauncil
- fab M. in Schemen verfließen; das "firchliche in feiner Seele konnte kein Privy Council
- anrühren". Ich bin, schrieb er am 8. Juni 1850, mitten in einem Kampfe von schwersten 85 Folgen, ruhig, geduldig, ins Schweigen gedrängt, aber überzeugt, daß die Gesetze, die ich für göttlich halte, von Menschen verletzt und die Grundlagen des Vertrauens zu meiner Riche erschüttert sind. Die Leute haben mich längst zu Rius IX. geschickt, aber — noch bin ich hier. Im Juli schuttete er die Schalen seines Zorns über ben Staat, der die Kirche Gottes vergewaltige, in einem mehr geistvollen als logisch zwingenden Schreiben 40 an seinen Bischof Dr. Gilbert (gedr. u. d. T. The Appellate Jurisdiction of the Crown in matters spiritual) aus. Er vertritt darin scharf die hochlichliche Ide
- gegen die erastianischen Ubergriffe der Staatsgewalten, aber von einer Flucht aus "ber entweihten Rirche" nach Nom oder in den Diffent ist noch keine Rede. Er verschwieg feine Gedanken; über den geheimen Zug seiner Seele war er klar. Vor 300 Jahren, 45 sagte er im August einem Freunde, stiegen wir aus einem guten Schiffe in ein Boot; aus dem Boote in ein Faß kriechen mag ich nicht.
- Im September erschienen nun die päpstlichen Briefe, die die römische Hierarchie in England wieder aufrichteten und über das Land ein Netz von Bistümern und Prälaturen warfen. Diefen Nadenschlag empfand ber englische Protestantismus mit aufbäumenden
- 50 Grimm und machte biefem unter Lord Ruffells Führung in wilden Bewegungen Luft. 50 Grumm und machte diesem unter Lord Ruffells Fuhrung in wieden Seibegungen Luft. Manning stand im Sturm ruhig und entschieben. Seine Hoffnungen stogen damals hinüber auf das schöne Schiff, das zu den Gestaden Englands heimschrte, stolz und frei. Nach einem Protest-Meeting seiner antirömischen Geistlichkeit, dem er schweigend präsidierte, legte er sein Archibiatonat in die Hände seines Bilchofs zurück 55 (November 1850), ging nach London und trat (6. April 1851) mit seinem Freunde Höppe-Scott in der Jesuitensite von Farm Street in die römische Rirche über. Das Schwing und Netwons Development of Christian Dostrine hotte mit der Nercht und
- Studium von Newmans Development of Christian Doctrine hatte mit ber Bracht und bem Glanze seiner Sprache, seinen geschlossenen Folgerungen und farbenreichen Zukunftebildern die Decke vollends von seiner Seele genommen, und Canus' Loci theologici be-60 feitigten, was an Bedenken noch zurücklieb. "Wie gesegnet war das Ende. E da

martirio venni a questa pace", schrieb er, Cacciaguida (in Dantes Parad. XV) nicht ganz richtig citierend, im Oktober 1851 einem Freunde. Der Prinz-Gemahl Albert aber, ber M. burchschaute, sagte (vgl. Tablet 1892 I 83) von ihm: Eine Mitra würde ihn gerettet haben. —

Man braucht die großen Züge seiner markigen Herrennatur nicht zu unterschätzen, 5 die Fülle eigenartiger Kraft, die freilich nach Auswirkung und Anerkennung schrie. Sieht man nicht auf die Worte, sondern auf die Thatsachen, so ist man berechtigt zu sagen, daß der Einschlag im Gewebe seines Lebens Ehrgeiz war, brennender Eifer, vorwärts zu kommen, ein Erster, wenn nicht der Erste zu sein : alademisches Studium und kirchlicher Dienst, die vor seiner Konversion lagen, humanitäre Bestrebungen, Auftreten in der Oeffent= 10 lichteit und in der Gesellschaft, — alles Mittel für die Lösung der freilich nicht bloß persönlich gesärbten Aufgabe, die römische Kirche zu verherrlichen und im vollen Glanze der englischen Welt zu zeigen.

Dem römischen Prälatentum tam der Apostat, der ein Mann von nicht gewöhnlicher Art war, nicht zu Danke. Es spöttelte über seine "Afpirationen". Aber Wifeman brach 15 autokratisch ben Widerstand nieder. Auf seine Anregung wurde M. nach — 10 Wochen schon ordiniert. Er ging gleich darauf nach Rom, um dort, wie das tatholische Lablet bamals höhnisch bemerkte, seine theologischen Studien zu beginnen. 1857 ernannte ihn Pius zum Provoft von Weftminfter, 1860 zu feinem hausprälaten und apostolischem Brotonotar mit bem Range eines Bischofs und bem Titel Monfignore; Ignorante, wie 20 bie römische Medisance hinzufügte im Hindlich auf die Mängel seiner theologischen und gesellschaftlichen Bildung. In diesen von ihm in Rom und London verbrachten Jahren gründete er nach dem Mailänder Vorbild die (engl.) Kongregation der Oblaten vom h. Karl Borromaeus, eine Art Prälatenschule für die hohen Kirchenämter und zur Verteidigung ber weltlichen Macht bes Bapftes, veröffentlichte Borlejungen über die Grounds of Faith 28 (Lonbon 1888), in denen er den Romanismus als die einzige Rettung von dem in den Effans und Reviews der Staatsfirche aufgezwungenen Rationalismus nachzuweisen versuchte, und 1867 The Reunion of Christendom, mit dem Grundgedanken, daß England nur durch Unterwerfung unter ben römischen Bischof bem Christentum wiedergewonnen werden tönne. Und zwar ohne Rompromiß; durch Feilschen mit katholischen Grundsätzen, durch 20 zahmen, furcht- und kraftlosen ober weltsörmigen Ratholicismus die Gunst der Protestanten erkaufen wollen, sei ein verhängnisvoller Fehler, weil der Engländer nur die Aufrichtigkeit achte (Tablet I 66; 116).

Der Bruch war also ein vollkommener; unter ven ultramontanen Einflüssen, venen M. seit seinen römischen Besuchen ausgesetzt war (Perrone, Passaglia, Brownvill), schlug ver stammende Eiser ves Konvertiten vielsach in ungerechte und einseitige Schmähungen der verlassenen Rirche um. Er war, noch ehe die Mitra ihn zierte, ein gesunnungstüchtiger, leidenschaftlicher Ultramontaner geworden, dem in dem fruchtverheißenden Neuland Roms eine Ernte goldner Früchte beschieden schien. Die Lappen des entweihten Anglitanismus warf er weg, um den Purpur dafür einzutauschen.

Im Februar 1865 wurde er aus Rom, wo er mit Pius im vertrautesten Berkehr stand, an das Sterbebett Wissemans gerusen und hielt ihm die Leichenrede. Die drei Borschläge des erzbischöflichen Kapitels ließ der Papst undeachtet; aber gegen M.S Namen erhod such unter den älteren englischen Katholiken ein Sturm des Untwillens. Man forderte Errington, Wissemans langjährigen Koadjutor. Pius blieb indes sest. Wiele Leute brachten viele Gründe gegen Ihre Ernennung vor, sagte er M. in dessen fest. Viele Leute brachten verlahm beständig eine innere Stimme in meinen Ohren: Mettete II, mettete II (Morris, Month LXXIV 164), und vieler Stimme folgend ernannte er ihn am 30. April zum Erzbischof von Westminster (konsekriert 8. Juni; Pallium Michaelistag; inthronisser (gedr. Lond.). Im Sommer widerrief M. in The Temporal Mission of the Holy Ghost (gedr. Lond.) 1877; 88; 92) eine Reihe anglikanischer Anfgauungen und begründete eingehend bie römische Letter vom hl. Geist in ühren Beziehungen zu Kirche, Bernunst, hl. Schrift und Tradition; in dem zehn Jahre später erschienenen Nachtrag versuchte er eine Darstellung der Arbeit des hl. Geiste an der Meichen letter Diese beiden Bücher, weder gelehrt noch tief, halten sich genau auf den Line den Sinischen Letter, gelten aber in Eng= 55 land als die hervorragendste und charakterissischen ber römischen Lächtigen.

Den erzbischöflichen Stuhl hat M. 27 Jahre innegehabt. Die große Aufgabe, die dem Haupte der römischen Hierarchie in dem noch feindlich erregten England zusiel, er= faßte er nicht mit dem verstadernden Eifer des Emportömmlings; dis zuletzt hat er seine 80

nicht gewöhnlichen Kräfte in ihren Dienst gestellt. M. war weber ein Gelehrter noch ein Denter ; an Geistestiefe stand er weit hinter Netoman, auch hinter Ward und Hope, seinen Freunden, jurud ; aber ein Mann von ausgeprägtem Selbftbewußtfein und startem Willen, eine Herrschernatur mit allen ihren Borzügen und Fehlern. Unter bem Grollen seiner s neuen Glaubensgenoffen zum Kapitän des "guten Schiffs" berufen, zwang er den Offizieren und bem Schiffsvolt mit eiferner Fauft feinen Willen auf ; ein Berricher, ber fofort bem in Wijemans letten Jahren in behagliche Lebensgewohnheiten verfallenen Alerus läftig wurde und auch bie Laien balb die ftarke, rückfichtslofe Gewalt merten ließ, die über ihnen war; überall hin reichte feine Hand, fab fein Auge, brang fein Machtwort: ber Autofrat, 10 schon in den Knabenjahren in den Tiefen seiner Seele schlummernd, hatte freie Bahn zur Entfaltung gewonnen. Forderte er von seinen Untergebenen viel, an sich selbst stellte er als Leiter einer großen, über die ganze Insel bis in die schottischen Hochlande verstreuten Gemeinschaft die größten Anforderungen. Bis in seine späteren Lebensjahre verwandte er seine Ferien auf 15 Visitationen der nördlichen Diöcesen, predigte in den Dörfern, bot für weitere Kreise Vor= lefungen in den Städten und hielt umgeben von seinem geistlichen Stade glänzende Empfänge für bie oberen Gefellschaftetlaffen, bie von dem Bauber feiner Rebe, feinem ehrfurchtgebietenden Auftreten, der vornehmen Haltung und dem eindruckvollen, wie aus Erz gegoffenen Antlitz hingeriffen waren. — Typischer Ultramontaner, der im römischen 20 Papste Ropf, Herz und Seele der Christenheit sah und gläubig verehrte und alles, was italienische Art hatte, fritiklos bewunderte, italienische Architektur und Ornamente, italie= nifche Rleider und Gesten, die italienische Aussprache des Latein, den Gregorianischen Rinchenton, zwang er die fremden Formen seiner Erzbiöcese auf, blieb rückhaltloser Be-wunderer der päpstlichen Kirchenpolitik dis zur Verleugnung eigener Überzeugungen, 25 sette bas päpftliche Beto gegen bie von Netoman geforderte Gründung eines römisch-tatholischen Colleges in Oxford durch, forderte die Biederherstellung der weltlichen Herrschaft bes Papstes und trat seit 1867 als rückfichtsloser Verteidiger für die Unfehlbarkeit auf. Während des Batikanischen Konzils 1869/70 war er in Rom und arbeitete in ruhelofem Eifer ben gallikanistischen Ansprüchen Dupanloups entgegen, ber ihn freilich in 30 einer Streitschrift mit dem ficheren Griffe bes überlegenen Denters und Dialettilers turg Er felbst ftellte bie geistigen Baffen, über bie er verfügte, in zwei Hirtenbriefen: abtbat. The Centenary of St. Peter and the General Council (London 1867) und The Occumenical Council and the Infallibility of the Roman Pontiff (20ndon 1869) in den Dienst der ultramontanen Sache. 2013 Mitglied der Deputatio pro Rebus ad 25 Fidem pertinentibus nahm er an den Ronzilsverhandlungen hervorragenden Anteil, auch hier mehr durch impulsive Kraft und durch schwärmerische Bewunderung des papstkirch= lichen Ibeals als durch scharffinnige und geschloffene Beweissführung ausgezeichnet. Den Abschluß seiner Arbeiten am Konzil stellt eine Druckschrift aus dem Jahre 1870, The Vatican Council and its Definitions dar (alle drei Schriften unter dem Gefamttitel Petri 10 Privilegium 1871 abgebruckt). Die Ergebenheit an die Intereffen des Papstes stärkte von Jahr zu Jahr bas perfönliche Verhältnis beider Männer; und wenn man auch nicht annehmen muß, daß für M.s weiteren hierarchischen Aufftieg die persönliche Borliebe bes Ganz-Italieners für den Halb-Italiener das entscheidende Moment war, so liegt es anderer-seits doch in der Natur der Sache, daß M., als Vertrauter Bius' IX. mit den intimen 45 Vorgängen an der Kurie, mit den letzten Zielen der furialen Partei und den kirchlichen Anschauungen des hierarchischen Hauptes bekannt geworden, für das Pallium als geeignet erfchien. Im März 1875, nach zehnjähriger erfolgreicher oberhirtlicher Arbeit, erhielt er als Rardinalpriefter von San Gregorio in Monte Celio ben Burpur. Seit biefer Ernennung zu einer kirchlichen Burbe, bie, im Gegensatz zu ber von ben

50 argtwöhnischen Engländern grundsählich nicht anerkannten erzbischöflichen, dem Prälaten in der Gesellschaft eine Folie gab, haben sich M. die Thüren der vornehmen Welt in Eng= land erst aufgethan. An die Stelle des aufdringlichen Erzbischofs von Westminster, den man perhorreszierte, trat der erhabene, aus dem eignen Rechte des Papstes mit dem Purpur bekleidete Kardinal als eindruckvolle, in seiner farbigen Gewandung auffällige und

55 ehrfurchtgebietende Gefellschaftsfigur. Und um die fürstilichen Alluren des vornehmen Bürdenträgers beneidete ihn mancher Bischof der Staatstirche; M. legte bei jedem öffent= lichen Auftreten Wert auf Etikettefragen, soweit fie den Kardinal in ihm betrafen, und hat im gegebenen Falle mit Erfolg selbst vor dem Erzbischof von Canterbury seinen Vor= tritt durchzuseten verstanden.

60 Aus der Zurückhaltung, die ihn bis dahin den öffentlichen Intereffen im weiteren

Sinne fern gehalten, heraustretend, suchte er nun vor allen Dingen Einfluß auf die Neugestaltung der Bollserziehung zu getvinnen, forderte die Beschulung der römisch-katholischen Kinder vom 5. Lebensjahr an, gründete Waisenhäuser, Industrie- und Armenschulen, Kranken- und Erholungsheime für seine Kinder, deren Erziehung dem Staate preiszugeden er mit Erfolg ablehnte. Nach 25 Jahren unablässisten Schultinder zu verdoppeln, obgleich die römisch-katholische Bevöllerungszahl im wesentlichen nicht zunahm. — Dagegen ist sein Lieblingsplan, in London eine römisch-katholischen Mitteln gescheitert. An ihre Stelle hat er 1867 vie übrigens monumental hervorragende Kirche in Kensington, die sogenschulter, Barker 1867 die übrigens monumental hervorragende Kirche in Kensington, die sogenschulter, sowie die sanglikanischen Primas gegenüber, 1872 eine erzbischöliche Retidenz gebaut. Hier hat er seitlem, sowiet seine Belürnisten Bedürfnisse in Frage kunnen, in einfacher Lebenshaltung, äußerlich indes im Glanze seiner fast fürstlichen Wirte, die letten Lebensjahre verbracht. — Es kan ihm varauf an, die Machtfülle seiner Rirche und den Anfpruch seines hohen 15

Amtes auch in den äußeren Formen des Lebens durchzuseten. Incessu pateat dea. Die ftraffe Zusammenfassung ber in seiner tirchlichen Gemeinschaft schlummernden Kräfte in ber amtlichen Organisation, Beteiligung am öffentlichen Leben, Förderung des tatholischen Bereinswefens, ift ihm gelungen ; aber dem Ziele, das ihm vor der Seele stand und das er burch diefe Mittel erstrebte, Ausbreitung des Katholicismus auf englischem Boben -- an die in der 20 römischen Tagespresse oft verkündete "Bekehrung Englands" hat M. selbst im Ernste nie-mals geglaubt — ist er seit seinem Amtsantritt immer ferner gerückt. Man hat M., mit Recht ober Unrecht, Proselhtenmacherei vorgeworfen. Jebenfalls waren in diefer Beziehung feine vornehme Haltung, seine aristokratischen Manieren und sein Talt von bedrutsamer Wirfung auf die oberen Klaffen; von seinem Standpunkt aus hatte er die Pflicht, von 25 feinen Gaben Gebrauch zu machen. Aber die Erfolge wenigstens rechtfertigen biefen Vorwurf nicht. Bon dem Zauber seiner Persönlichkeit angezogen, find eine Reihe Angli-kaner nach Rom übergetreten. Orenham, der geistig bedeutendste Konvertit, schloß sich aber bald nach seinem Ubertritt Döllinger an und lohnte M. mit Undank, und Robert Wilber-force, der Bruder des berühmten Samuel W., erlag schon nach brei Jahren, wie Belless vo heim sagt (S. 142), "unter M3. Beistand" in Albano einem tückischen Fieber. Von Newmans Berwandten folgte niemand dem hochbegabten Dratorianer, M. nur ein Bruder. Alle Bemühungen M.s um die Maffen find hoffnungslos fehlgeschlagen; der Bann ber geiftlichen Erstarrung ift, wie ber gelehrte Katholit Dlivart feststellt (Dublin Review III, Ser. XII 65), im Angloromanismus noch nicht im Weichen; es fehlt der Masse an der 26 geistigen Energie vorwärts zu kommen. Die von M. an bie Orforder Bewegung geincipiten Holfinungen hat er begraben müssen; die Traktarianer sind grundständige Angli-taner, und gerade sie bieten alle Macht auf gegen die Konversion nach Rom (Month XXXIV 383; XXXV 225). Morris (Catholic England, 81—89) hat aus verläß-lichen, in der Hauptsache von M. selbst gelieserten Quellen die Thatsache seltgestellt, das o die römische Rirche in England unter M. an Boden verloren hat und alljährlich schwere Berlufte verzeichnet. -

Diese innerkirchlichen Fehlschläge und Enttäuschungen suchte er nun burch die Flucht in die breite Öffentlichkeit wett zu machen, seine Landskleute wenigstens davon zu überzeugen, daß für die öffentliche Behandlung der großen Fragen des Bollstvohls der rö= 45 mische Primas ein Interesse und — Bedürfnis habe. So hat er, immer mit innerer Höngabe, aber nicht immer mit richtiger Einsicht in die Sachlage, einen Kreuzzug gegen die Trunksucht und den Allohol geführt in der Höffnung, durch die Besämpfung der Verwüstungen des Schnapses der Kirche Roms die englischen Sympathien zu gewinnen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen (Quart. Rev. 1892, 209), hat in guter Meinung, aber zum Ärgernis seiner Glaubensgenossen seinessen sei

mit seinem Einfluß bei den Arbeitern für immer zu Ende; bei dem bald darauf aus-brechenden Gasstrike fügten sich ihm weder die einen noch die anderen. Nach 40 jährigem Dienste in einer den unbedingten Gehorsam fordernden Kirche war es ihm schwer ge-worden zu verstehen, daß der Engländer gewillt ist, seine Angelegenheiten auf seine Weise 5 zu ordnen, und auf priesterliche Einmischung in weltliche Dinge fast trankhaft eifersuchtig ist (vgl. Times, 15. Januar 1892).

Trop alledem, diese Verdienste um das Volkswohl sicherten ihm eine bervorraaende

- Stellung in der öffentlichen Meinung. Den römischen Ratholiken nahm man mit in den Rauf. Die Masse des Bolks in Kirche und Diffent ist in den letten 20 Jahren, im 10 Gefühl der eigenen religiösen Kraft und Sicherheit, tolerant gegen die römischen Ratho-liken geworden. Man fürchtet Rom nicht mehr, weder als weltliche Macht noch als geißt= lichen Gegner. Gewiß, die Staatsfirche wankte unter dem Schlage von Newmans übertritt; die Scheidung von M. hat sie nur beklagt, weil er nicht verächtlich als Feind war, während Newman als Freund für sie eine furchtbare Gefahr bedeutete. Als alles vor-15 über war und man das Facit zog, ergab sich, daß die Kirche durch den Verlust weder
- bes einen noch bes anderen schwächer war. So nahmen Freund und Feind in ihm hin, was er war : ben aufrichtig frommen Mann, beredten Prediger, hilfreichen Menschenfreund, der im englischen Leben trotz seines Romanismus einen Einfluß ausübte, wie seit der Reformation kein anderer römischer Kirchenmann. —
- Politisch liberal und mit ben gielen seines Freundes Gladstone sich vielfach be-20 rührend, besonders in der home Rulefrage, ift M. boch auf diejem Gebiete ohne Einfluß aeblieben.

Nachdem er bem Andenken Newmans, deffen kirchliche Anschauungen er vielfach be= tämpft hatte, am 20. August 1890 bei deffen Requiem eine glänzende Rede gehalten, fant

25 seine Kraft langsam dahin; am 14. Januar 1892 erlag er einer heftigen Halstrankheit; in St. Mary's Cemetery, Rensal Green, liegt er begraben. — Mannings Schriften : außer den porftebend erwähnten bat er viele Bredigt en bruden laffen; eine Auswahl der vor seinem Übertritt gehaltenen veröffentlichte er in 4 Bänden (1842-1850). Sieben "Anfprachen" an feine Geiflichen in Chichefter erschienen von 1843 bis

so 1849; es folgten: Sermons on Ecclesiastical Subjects with an Introduction on the Relations of Engl. to Christianity, 3 voll., Dublin 1863-1873; Miscellanies, 3 voll., 1877-1888 (enthalten feine wertvolleren Beitschriftenartikel); bie Pastime Papers (litterar. Auffäte) erschienen nach seinem Lobe, London 1893. Thoughts for those that mourn,

- 201 Sonbon 1843; Devotional Readings, 1868; Characteristics, Political, Philosophical 25 and Religious (because, bon 28. S. 2010), 20nbon 1885; Towards Evening, 20nbon 1887; Confidence in God, 20nbon 1844. Rirchenpolitifde: The Temporal Power of the Vicar of Jesus Christ, 3. ed. London 1880; England and Christendom, London 1867; The fourfold Sovereignty of God, London 1871; The Vatican Decrees in their bearing on civil Allegiance, London 1875; The In-
- w dependence of the Holy See, 2. ed. Lonbon 1877; The true Story of the Vatican Council, 2. ed. Lonbon 1877. Bu ben Tagesfragen: Sin and its Consequences, 5. ed. London 1885; The four great Evils of the Day, London 1871; The Office of the Church in higher catholic Education, London 1885; National Education, London 1888; Religio Viatoris, 4. ed. London 1887. 45 Rubolf Bubbenfieg.

Manning, James, gest. 1791. — Litteratur: R. A. Guilb, Life, Times, and Correspondence of James Manning, and the Early History of Brown University, Bofton Correspondence of James Maining, and the Early History of Brown University, Soliton 1864; Badus, A History of New England, with particular reference to the Denomination of Christians called Baptists, ed. Beiton, Newton 1871, Vol. II, p. 492 sq.; Cathcart, 50 The Baptist Encyclopaedia, Bhilabelphia 1881, Vol. II, p. 745 sq.; Burrage, History of the Baptists in New England, Bhilabelphia 1894, p. 75 sq.; Sovey, Life and Times of Isaac Backus, p. 151 sq., et passim; Newman, A History of the Baptist Churches in the United States, 2 ed. 1898, p. 261 sq.; Sague, An Historical Discourse delivered at the Celebration of the Second Centennial Anniversary of the First Baptist Church in Pro-55 vidence, November 7, 1839, Providence 1839.

James Manning ift am 22. Oktober 1738 in Elizabethtown, New Jersey, geboren; feine Eltern waren Baptisten. Bis zu seinem 19. Lebensjahre beschäftigte er fich mit ber Landwirtschaft und empfing nur den einfachen Unterricht in seiner Heimat und Nachbarorten. Mit 18 Jahren bezog er die Hopewellakademie (N. J.), welche unter der Leitung von

Sjaak Eaton, einem Baptistenprediger, stand, im Jahre 1758 trat er in das College von Rew Jersey, jest Princeton Universität, ein, wo er im Jahre 1762 die akademischen Grade mit Auszeichnung erhielt. Das Collegium von New Jerfey war im Jahre 1747 von den Presbyterianern gegründet, unter dem Einfluß der "Großen religiösen Erwectung", und war im Jahre 1756 von Newart nach Princeton verlegt worden. Das Hauptziel seiner 6 Brittisch Amerika war gewesen, für die Ausbilbung tüchtiger Prediger Sorge zu tragen. Für Brittisch Amerika war dieses die vierte Hochschule; ihr vorangegangen waren Harvard, Yale und William und Mary (Virginien); schon im Jahre 1758 konnte sie sich vermöge ihrer Kraft und Wirksamteit ven gleichen Anstalten Neu-Englands würdig an die Seite Präfident der Universität war damals Samuel Davies, einer der bedeutendsten 10 ftellen. amerikanischen Geistlichen, deffen Unterricht und perfönlichem Einfluß Manning stets zu innigem Danke verpflichtet blieb. Auf Davies (geft. 1761) folgt Samuel Finley, unter dem Manning seine klassischen und biblischen Studien fortsetze. Manning war betehrt und getauft vor seinem Eintritt in die Universität und es unterliegt keinem Zweifel, daß er entschlossen war, sich dem Fristlichen Predigtamte zu widmen. Er machte in Princeton 15 theologische, litterarische und philosophische Studien, mit Einschluß der hebräschen Sprache. Einer feiner Mitschüler war Hezeliah Smith, fpäter ein hervorragender Prediger und Evangelift ber Baptiften, eine von Mannings festeften Stugen in feiner Erziehungsarbeit, auch mehrere andere Männer, welche als Staatsmänner und als Rechtsgelehrte Berühmtheit erlangten. Bald nach feiner Bromotion heiratete Manning ein hochbegabtes junges Mädchen aus der 20 Rachbarschaft seines Geburtsortes und wurde er als Prediger in seiner beimatlichen Rirche ordiniert.

Nachdem er ungefähr ein Jahr als Wanderprediger in den Gemeinden verschiedener Rolonien zugebracht hatte, brängten ihn mehrere Glieder der Bhiladelphia Baptist Affos ciation, er möge unter den Baptisten Amerikas für Begründung einer höheren Lehr= 25 anstalt wirken, die in der Kolonie Rhode Island errichtet werden solle. Die Baptisten= vereinigung von Philadelphia (gegr. im Jahre 1707) umschloß damals 29 Gemeinden und war die erste und stärtste unter den Vereinigungen der Regularbaptisten in Amerika. Seit Jahren hatte sie in den füdlichen Kolonien umfangreiche Milfionsarbeit betrieben, hatte unter dem Einfluß der "Großen religiösen Erwedung" alles gethan zur Bermehrung so der Baptistenkirchen in Neu-England. Auf einer Versammlung im Jahre 1762 beschloß man, es sei thunlich und rätlich, in der Kolonie Rhode Island eine Universität zu gründen, unter Leitung der Baptisten, aber ohne Rücksicht auf die kirchlichen Unterschiede. Der Hauptvertreter dieses Unternehmens war Morgan Edwards, ein hochbegabter Walliser Baptist, welcher sich turz zubor in Philadelphia niedergelaffen hatte und der Anstalt bis 85 ans Ende feines Lebens (1795) fortgesett feine wärmfte Unterftuzung widmete. Mit ihm in diese kobe jentes Ledens (1735) solgefest jente wärmigte unterstatsung volnnete. Det ihm in dieser Angelegenheit vereint war Samuel Jones, welcher einer der bedeutendsten Geist-lichen der Gemeinschaft wurde. Bei der Umschau nach einem Leiter des Unternehmens fand man niemand würdiger dazu als Manning, dessen fichone Erscheinung, würdige Haltung und anziehende Persönlichkeit, dessen umsassen. In dieser Beit und überzeugende Beredt= 20 samkeit ihn zu einer Führerstellung geeignet machten. In dieser geit gehörten der Baptisten-kirche 20-30 000 Mitglieder an, sie hatte sehr rasch zugenommen, denn in den letzten fünfzehn Jahren war sie um das Viersache gewachen. Uber die Zahl ausgebildeter Werdierer war hekkagenschafte zum eine kande aus eine Mehlender Prediger war beklagenswert gering ; man fand folche nur in Boston, Abiladelphia, Newport und Charleston. Was die Sache noch schlimmer machte, war das hartnäckige Borurteil 45 gegen geiftliche Erziehung im ganzen Süden, mit Ausnahme ber Gemeinschaft zu Charleston. Ein wohlhabender englischer Baptift hatte ber garvard Universität große Summen jur Förderung der theologischen Ausbildung geschenkt und hatte Bestimmungen zum Besten ber ftudierenden Baptisten getroffen; aber die Abneigung gegen die Baptisten war an der Anstalt fo groß, daß nur wenige jemals fich des Borteils diefer Schentung bedienen so konnten. Dale war den studierenden Baptisten noch weniger freundlich. Mit Recht wird man fragen: Warum entschieden sich die Baptisten der Philadelphiavereinigung gerade für Rhobe Island, als geeignet für eine Baptistenuniversität? Die Antwort darauf lautet: Der Süben, wo die größte Anzahl Baptisten lebte, hatte wenig Interesse für Bildung und seine Kolonialregierungen waren den Baptisten zu abgeneigt, als daß sie ihnen einen 55 Freibrief für eine Baptistenunibersität bewilligt hätten. Bennsploanien hatte eine Universität in Philadelphia, New Jerjey war vorweg durch Princeton eingenommen; Maffachufetts und Connecticut befaßen ihre Universitäten und würden einer Baptistenuniversität teinenfalls ein Brivilegium gewährt haben. Rhobe Island war von Anfang feiner Geschichte an Baptistenterritorium gewesen und Gewissensfreiheit seine Losung. Die Baptisten bieser 60

kleinen Kolonie waren gespalten und machten wenige Fortschritte; auch gab es nur wenige wohl ausgebildete Prediger unter ihnen; aber eine größere Anzahl von Baptisten nahm eine angesehene Stellung im bürgerlichen Leben ein, sie konnten die Leitung einer solchen Anstalt unterstützen und ihr Einfluß reichte hin, einen Freibrief zu sichern.

- Anstalt unterstützen und ihr Einsluß reichte hin, einen Freibrief zu sichern. 5 Unter dem Schutze der Philadelphia Alfociation und in Begleitung eines anderen Bredigers besuchte Manning im Juli 1763 Rhode Island. In Netwoport verhandelte er mit einer Angahl Baptistenführer (unter diesen Oberst Gardner, Unterstatthalter der Rolonie; Richter Jendes, Hon. Josiah Lyndon und Oberst Job Bennet) "bezüglich eines Seminars der schönen Wissenschaften, unter der Leitung von Baptisten". Der Erfolg der
- 10 Verhandlung war der Beschuß, vereint hinzuwirken auf die Erlangung eines Freidriefs für eine Universität, welche unter baptistischer Aufsicht stehen sollte, an der teilzunehmen jedoch Spistopalisten, Quäker und Kongregationalisten eingeladen werden sollten, denen auch Teilnahme an der Leitung zugesagt wurde. Um zu beweisen, wie völlig sie von sektiererischer Engherzigkeit frei sei, und wie sehr sie Gelehrsamkeit und freundliche 15 Sinnesart des Dr. Stiles, des kongregationalistichen Pastors in Newport, schätten, er-
- 15 Sinnesart des Dr. Stiles, des kongregationalistischen Pastors in Newport, schätzten, er= suchten sie diesen einen Freibrief zu entwerfen, in Übereinstimmung mit dem Plane, über den man sich geeinigt hatte. Stiles stellte die Urkunde auf, aber weit mehr zu Gunsten seiner eigenen Denomination, als die Förderer des Planes beabsichtigten; die gesetzgebende Bersammlung stand auf dem Punkte diese unbefugte Schriftstuck gutzuheißen, als ein
- 20 Baptist verhandt und verhen besselben gerade noch rechtzeitig entbedte, so baß das Gesuch zurückgezogen werden konnte. Nun sandte die Absüchzeitig entbedte, so daß das Gesuch zurückgezogen werden konnte. Nun sandte die Absüchzeichzeitig entbedte, so daß das Gesamuel Jones nach Rhode Island, damit derselbe in dieser Angelegenheit die Interessen der Baptisten vertrete; ein neuer Freidrief wurde entworfen, welcher im Jahre 1764 von der Kolonialversammlung angenommen wurde; er übertraf durch freigedige Fürforge weitz-
- 25 aus jebe frühere Urtunde der Art. Der Vorstand sollte aus 36 bevollmächtigten Mitgliedern bestehen, von diesen sollten stets 22 Baptisten sein, 5 Freunde (Quäker), 5 Angehörige der Epistopalkirche und 4 Kongregationalisten. Der Präsident sollte stets ein Baptist sein. Neben dem Vorstand sollte ein Prosessochungs- und Bildungsangelegenheiten haben, sowie das die Oberaufsicht über alle Erziehungs- und Bildungsangelegenheiten haben, sowie das
- so Recht, alademische Würben zu verleichen. Der nachfolgende Ubschnitt des Freibriefes ist ganz besonders bemerkenswert: "In dieser freien allgemeinen Lehranstalt sollen niemals religiöse Unterschiede anerkannt werden; im Gegenteil sollen alle ihre Mitglieder stets und zu allen Zeiten volle, freie, unumschränkte, ununterbrochene Gewissenstreiheit genießen: ferner sollen die Stellungen der Professoren, Lehrer und aller anderen Beamten, aus-
- 85 genommen die des Präsidenten, sämtlichen protestantischen Glaubensgemeinschaften frei und offen stehen: ferner, Jünglinge aller Denominationen sollen und können frei und gleich zugelassen werden zu allen Vorteilen, Würden und Ehren der Universität; während ihres Aufenthaltes in der Universität sollen sie gleiche freundliche und ehrenhaste Behandlung erfahren; den Gegenstand des öffentlichen Unterrichts bilden die Wissen es in ihm keinen Plate und ehrenvossen im keinen Plate sollen untersicht werden im burgen die Bissen eine Konstitutionen unterschiede sollen in ihm keinen Plate sinden; dagegen dürfen
- so schaften; bie konfessionellen Unterschiede sollen in ihm keinen Platz finden; dagegen dürfen alle religiösen Streitfragen frei studiert und geprüft werden; auch vom Präsidenten, von den Prosessionen, und Lehrern, den Jünglingen der verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften eigens dargelegt werden. Manning war einer der ersten Bevollmächtigten, welcher in dem Freidriefe erwähnt wurde, mit einer Anzahl der angeschensten Bürger der Kolonie und diesen wurden
- 45 bald barauf die Namen mehrerer Baptistenprediger der anderen Kolonien hinzugefügt. Manning wurde nicht sofort zum Präsidenten ernannt, aber man meinte, er solle nach Rhode Island ziehen, um dort die Erziehungsarbeit zu fördern so viel er könne, während die Sammlung der Mittel sur Ausstattung und Dotation noch im Gange war. Mis zu Warren ein Pastorat frei war, wurde er dort im Jahre 1764 als Prediger angestellt;
- 50 er gründete nun eine lateinische Schule, von der er hoffte, sie werde sich zu der Universität entwickeln, für welche man das Privilegium erhalten datte. Im Jahre 1765 wurde er, bei Gelegenheit der zweiten Zusammentunft der Korporation, in aller Form zum Präsidenten der Universität, Prosession für Sprachen und andere Unterrichtszweige ernannt, mit Vollmacht, in diesen Gigenschaften in Warren und anderswo thätig zu sein. In der Absjicht,
- vert Untverstutt, professor sut Sprachen und andere unteringessorge einautt, um Soamacht, in diesen Eigenschaften in Warren und anderes word kätig zu sein. In der Absicht, 55 die Baptisten Neu-Englands zu vereinigen und ihnen durch vereinte Anstrengung die religiöse Freiheit zu sichern, die den Baptisten in Massachustets und Connecticut immer noch eigenstinnig vorenthalten wurde, arbeitete Manning außer an dem erzieherischen Werte, an das er die Hante aufs eifrigste an der Bildung einer Verbindung von Baptistenlirchen, nach dem Muster der Philadelphiagemeinschaft. Doch waren die Kirchen 80 Neu-Englands höchst argwöhnisch gegen alles, was möglicherweise die gemeindliche Un-

abhängigkeit einschränken konnte; die meisten von ihnen hielten sich beshalb lange von ber Vereinigung fern, welche im Jahre 1767 ihre erste Zusammentunft in Warren hielt. Durch Mannings mühevolle Arbeit fräftigte sich bie Organisation und wurde eine wichtige Rraft für die Förberung der baptistischen Sache in ganz Neu-England. Hand in Hand mit Isaat Badus, Hezeliah Smith, Samuel Stillman und anderen tämpfte er durch biefe 5 Bereinigung und in anderer Weise gegen religiöse Unduldsamkeit. Da in Neu-England während der amerikanischen Revolution (1774 u. w.) die Leiter der Verwaltung zu Gunsten der Unabhängigkeit eintraten, während die Baptisten drohten, sie würden in England Abstellung ber Beschwerden fordern, bie ihre Gemeinschaft hatte, machte bie Gewiffensfreiheit in neu-England viel weniger rafche Fortschritte als in Virginien, wo zu ben Vorkämpfern ber 10 revolutionären Sache Baptisten gehörten, während die Verwaltung England treu war. Im Jahre 1769 wurde dem erften Jahrgang an der Universität die akademische Würde erteilt, darunter war William Rogers, welcher als Prediger und Erzieher bedeutend wurde. Um die endgiltige Niederlaffung der Universität bewarben sich Providence und Newport. Jede Stadt bot 4—5000 Bfund und außerdem noch bestimmte andere Vorteile. Pro= 15 vidence erhielt den Vorzug, eine Entscheidung, die die Baptisten zu Netwport und andere der Universität einigermaßen entfremdete. Die folgenden Jahre waren für Manning eine Zeit der äußersten Anstrengung. Er wurde Prediger an der ersten Kirche zu Providence und die Universitätsarbeit führte er leider mit zu geringer Unterstützung. Die Beschaffung ber Gebäuden für die Universität und die Rirche, die Anstrengungen, Dotationen und 20 Ausstattung zu sichern, müssen seine Kräfte sehr mitgenommen haben, Agenten wurden burch alle Kolonien geschicht um Geld zu sammeln, beträchtliche Summen kamen zu-sammen, besonders in den mittleren und süblichen Rolonien. Manning trat in Brief-merbiel mit leitunden Männern bei der mellichen Rolonien. wechfel mit leitenden Männern bei den englischen Baptisten, Ryland, Ballin und Rippon und erhielt durch diese beträchtliche Hilfe. Sein Briefwechsel mit ihnen zeigt, daß 25 Manning die drohende Revolution aufs tiefste beklagte und daß er ernftlich eine friedliche Beilegung ber Differenzen wünschte, welche zwischen ber englischen Regierung und ben amerikanischen Rolonien entstanden waren. Der Ausbruch ber Revolution brachte bie Zuflußquelle im In- und Auslande zum Versiegen; während mehrerer Jahre wurde die Erziehungsarbeit eingestellt und die Gebäude zu Militärzwecken benutzt. Bald nach Be= 80 endigung des Krieges wurde bie Arbeit wieder aufgenommen, aber der Zustand des aus-gesogenen Landes machte rasche Fortschritte unmöglich. Ein freundschaftlicher Briefwechsel mit englischen Baptistenpredigern, welche in ihrer Gesamtheit ben Rampf der Amerikaner begunftigt hatten, wurde wieder eröffnet und ihr Interesse für die Universitätsarbeit neu Im Jahre 1786 wurde Manning von der Generalverfammlung von Rhode 35= 85 belebt. land erwählt, den Staat auf dem Rongreß der Ronföderation zu vertreten. Während des Rrieges und nach bemfelben hatte er die intimften Beziehungen zu vielen Anführern ber Revolution. Durch seine Erziehung, seine Eelebrsamkeit, seine auffallende, einnehmende Versolution. Durch seine Erziehung, seine Eelebrsamkeit, seine auffallende, einnehmende Versonlichkeit machte er Eindruck, wo er nur immer erschien. Bis wenige Monate vor seinem Lode seste er mit bemerkbarem Ersolge seine pastorale Arbeit fort. Als Er- 40 zieher legte er den festen Grund zu der Errichtung der Universität, welche nachmals die aufs vollkommenste ausgestattete Brownuniversität werden sollte und welche der Pionier war unter ben amerikanischen Baptistenuniversitäten und Hochschulen, von denen es jest eine große Anzahl giebt, unter welchen fie jedoch keineswegs die größte ift. Manning gehörte ju ben beredtesten Predigern feiner Beit, mit feinen erbauenden Predigten machte 45 er tiefen Einbruck auf die Hörer. Seine veröffentlichten Briefe und Schriften kennzeichnen ihn als eleganten, feingebildeten, vollendeten Schriftfteller. Seine theologischen Ansichten find mäßig calvinistisch. Er starb im Sabre 1791. Albert Seury Rewman.

Manfi, Johann Dominicus, gest. 1769. — Litteratur: Fr. Sarteschi, De scriptoribus congregationis clericorum regularium Matris Dei, Romae 1753, p. 345-358; 50 Die von N.s Ordensgenossen P. Franceschini versaßte Biographie (m. Portr.), abgedruckt in Mansis conc. coll. ampl. t. XIX (1774), p. IX—LI; Dominic Pacchi, Vita J. D. M. (mit Portr.), in Jo. Alb. Fabricii Bibl. lat. med. et inf. aet., Flor. 1858, Tom. I, p.XI—XIX; 5. Quentin (Bénédictin de Solesmes), J. D. Mansi et les grandes collections conciliaires (Par. 1900), 272 S. 8°; angez. v. G. Krüger, AUG. 8. 1900, Beil. 198, und Th28 1901, 55 Rr. 2, sowie von H. Finte, Lit. Rundschau 1902, Rr. 2.

J. D. Manfi, gelehrter italienischer Prälat, geb. zu Lucca den 16. Februar 1692, 1765 Crzbischof seiner Vaterstadt, gest. den 27. September 1769. Der letzte Sproß einer alten patrizischen Familie, trat Mansi 1708 in die congregatio Matris Dei (Proses

15. August 1710) und entwickelte lebenslang eine unendlich reiche und vielseitige theologische Thätigteit als Lehrer und Schriftsteller. Seine litterarischen Brobutte find teils eigene Arbeiten, teils neue, verbefferte und vermehrte Ausgaben fremder berühmter Berte. Neudrude beforgte er von Cafar Baronius' Annales occlosiastici mit ber Fortfegung 5 bes Rahnaldus und der Kritik des Pagi (Lucca 1738—1756, 38 Bde, s. oben Bd II S. 417, 43), von Aler. Natalis' und vonfGravesons Historia ecclesiastica, von Reiffen-stuels und später von P. Lahmanns Theologia moralis, von des Thomassinus Vetus et nova ecclesiae disciplina, von Pii II. olim Aeneae Sylvii orationes politicae et ecclesiasticae (2 voll. 1755-1757), von ben Miscellanea Stephani Baluzii 10 (1761-1764), von J. A. Fabricius' Bibliotheca latina med. et inf. aetatis (Patav. 1754; Florent. 1858), von Gabr. Grammatica's Diario sacro delle chiese di Lucca, von Fiorentinis Memorie della gran Contessa Matilda u. a. Von seinen eigenen Arbeiten ist ju nennen ber Tractatus de casibus et excommunicationibus episcopis reservatis, womit er 1724 seine litterarische Thätigkeit eröffnete, bie lateinische Über-15 sezung von Calmets verschiedenen eregetischen Schriften, die oftmals gebruckte Epitome doctrinae moralis et canonicae ex constitutionibus . . . Benedicti XIV., die zuerft in feiner Ausgabe von Reiffenstuels Moraltheologie (1758) steht. Mansis Hauptthätigkeit aber, die ihn berühmt machte, liegt in seiner Beschäftigung mit den Ronzilien der christlichen Rirche. 1746 schrieb er die chronologische Untersuchung De epochis con-20 ciliorum Sardicensis et Sirmiensium caeterorumque in causa Arianorum, die er in Replit und Duplik gegen Mamachi verteidigte; bald darauf veröffentlichte er, als Supplement zu Labbe-Coffart-Coletis Ronziliensammlung, sechs Foliobände: Sanctorum Conciliorum et Decretorum collectio nova (Lucae 1748—1752), welche, abgesehen von 320 Papstbriefen, die Alten von 200 bisher überschenen Ronzilien und turze An-26 gaben über 380 Berfammlungen, beren Aften verloren find, dem Coletischen Werke binzufügten. Diefes Supplement nun war für den venetianischen Drucker Ant. Zatta bie Veranlassung, daß er M. aufforderte (wie Nic. Coleti in feiner Ausgabe der Sacrosanota concilia ad regiam editionem exacta, 21 Bände, 1728-33, die vorausgegangene, gleich betitelte Sammlung von Labbe und Coffart [17 voll. 1671-72] mit Ergänzungen so und den Noten des Baluze und Hardouin wiederholt hatte, seinerseits) beide Werke (die nach kaum 10 Jahren vergriffene Sammlung von Coleti und sein eigenes sechsbändiges Supplementum dazu) in eines zu verschmelzen unter Beifügung deffen, was andere Bublikationen, Abschriften aus handschriften und Beiträge von Gelehrten weiter an Material lieferten. Die Rritik, welche Quentin in feinem oben genannten Wert an Mansis Sacrorum con-85 ciliorum nova et amplissima collectio (31 Foliobände, Flor. et Venetiis 1759 bis 1798) übt, mag fachlich meift berechtigt sein: und boch hätte man froh sein dürfen, alle Konzilsakten in ber Amplissima beifammen zu haben, wenn bieje Ausgabe zu Ende geführt worden wäre. M. hatte das vollständige Druckmanuskript im Jahre 1765 an Batta geliefert; als er 1769 ftarb, waren die ersten 14 Bände gedruckt und ausgegeben; 40 das Erscheinen der weiteren 17 Bände zog sich fast 30 Jahre hin; mitten in den Alten des Konzils von Florenz (1439) blieb das Unternehmen, das natürlich auch keine Register hat, mit dem 31. Band, col. 1120, steden. — Der getreue (anastatische) Faksimile-Neubrud, welchen der Barifer Buchhändler 5. Belter von D.s Konzilienfammlung veranftaltet (vom Sept. 1900 bis jest, März 1902, find Band 1-18 und 31. 32 erfchienen), 45 wird wenigstens biesen Mängeln abhelfen und in fünf weiteren Fakfimile-Bänden die Collectio dis 1720 fortführen, wo die Coleti aufhörten (nämlich Band 31<sup>B</sup>, 32-34 — Coleti 18 Schluß und 19-21, sowie Bd 35 — Mansis Suppl. 5. 6; Bd 31<sup>B</sup> — col. 1121-1998 und 32, faksimiliert von Coleti Bd 18, col. 607 ff. und Bd 19, sind bereits erschienen). Der "fortgesete Mansi", ber bie Konzilien 2c. bis zum Schluß bes 19. Jahrso hunderts in den Bänden 36-45 umfaffen foll, wird tppographijch hergestellt, ift aber bier G. Laubmann. nur wegen ber geplanten umfaffenden Register zu erwähnen.

Manfionaticum f. Abgaben Bb I S. 93, 48-60.

Mannel, Nillaus, geft. 1530 (?). — Die ältesten Rachrichten über Riklaus Manuel verdanken wir der Berner Chronik seines Zeitgenoffen Balerius Anshelm. 1742 fand Wanuel 55 einen Biographen an dem Berner Professor Samuel Scheurer, der in seinem "Bernerischen Mausoleum" das fünste Stück "dem Leben und wichtigen Berrichtungen Riclaus Manuels" widmete. "Die Reformatoren Berns im XVI. Jahrhundert" von G. J. Kuhn sind nur eine Umarbeitung des Mausoleums. Ungedruckt blieben dis jest "Riclaus Manuels des Benners Comödien, Lieder und andere Schriften fatyrifchen Inhalts" von Rudolf Gabriel Manuel (1819). Bahnbrechend für Manuel ift die Wonographie Karls von Grüneiten († 28. Jebr. 1878): "Riclaus Manuel, Leben und Berte eines Malers und Dichters, Kriegers, Staatsmanns und Reformators im sechzehnten Jahrhundert", Stuttgart und Tübingen 1837. Dr. Rettigs Berner Kantonsfchulprogramm von 1862: "Ueber ein Bandgemälde von Nillaus 5 Manuel und feine Krantheit der Meije", polemisiert teilweife gegen Grüneiten. Eine philologitich Meisters und Rufterarbeit, 1878 in der "Bibliohtel Alterer Schriftwerte ber deutschen Schweiz und ihres Grenzgebiets, herausgegeben von Jatob Bächtold und gerb. Retter", als II. Band erichienen, ihr "Nillaus Manuel, herausgegeben von Dr. Jatob Bächtold", Frauenjeld, Berlag von J. duber. Als "Agaden" bringt diejes Bert auch die teilweife gefürzten 10 Dichtungen von Nitlaus Manuels Schn hans Rudolf Manuel und die teilweife gefürzten 10 Dichtungen von Nitlaus Manuels Schn dans Kubolf Manuel und die anonyme "Badenschrigt guter Gefellen". Das anziehende, friche Spiel desjelben von ber truntenen Rotte, die Ben edlen Bein vor Gericht vertlagt, hat neuerbings Lb. Ddinga herausgegeben: "D. R. Manuel, Das Beinpiel. Jahradrähjele 1548." (Reuere beutiche Litteraturwerte bes 16. und 17. Jahrhunderts. fräggen, v. B. Braune Nr. 101/2), halle a/S., Riemeyer. Die Litteratur 15 über Nillaus Manuel hat sich in neuerer Bett bedeutend vermehrt; namentich bringen ble 7 Jahrgünge ber "Jähredbrichte für neuer beutiche Litteraturgeich, fräger, v. Julius Ellas, Mag herrmann, Siegfried Szamatolsti, Mag Osborn, Bilb. Habian u. C. Alt, Stuitsgalt u. Leipig bei Göschen und Berlin bet B. Behr (E. Boch, jett 1890 in einer Retie von Besprechungen eine Fülle neuen Stoffs. Bon neueren Berten und größeren Mitteln sch 29. 296 bis 599; R. Froning, Das Drama der Russtwissel, DW2, Bb XXII, Et., Union 1895; 3. Bolte, Ritlaus Manuels Catire om ben suge Messer von Stein, Aby E. 596 bis 599; R. Froning, Das Brama ber Russtwisseller Burd,

Niklaus Manuel ift gleich hutten eine ber vielseitigen Persönlichkeiten, welche bas 25 in ber Reformation zu Ende gehende Mittelalter aufzuweisen hat. Manuels Name hat einen Plat in der Geschichte der deutschen Malerei, der Bolksdichtung, des Dramas und ber Satire. Auch in der politischen Entwickelung seiner Baterstadt Bern und in den damaligen Berwickelungen der Schweiz nimmt er, wenn auch nur auf kurze Zeit, eine höchst wichtige Stellung ein. Am bedeutsamsten aber ist sein Verhältnis zu dem kirchlichen Um= 40 schweiz einen Zeit. Wie unter den damaligen gestigen Größen Deutschlands Hutten der genialste Bundesgenosse Kampf gegen Nom war die Losung des Tages. Diesem Rampf diente bis zu erkämpftem Sieg unentwegt Manuels übermütiger Pinsel, seine samts zeich volkstümliches Wort. Seiner Bolkstümlichkeit vor allem dantte er seine 45 Erfolge. Durch sie wurde er der geistige Bater, der Hauptbeförderer und der Mitvollender ber Reformation in Bern.

Die Familientradition der Manuel von Bern ist sagenhaft, und der Begründer des Geschlechtes scheint erst Niklaus Manuel selbst zu sein. Dem Geschlechte der Aleman ent= stammend, um 1484 in Bern geboren und daselbst erzogen, war Niklaus Manuel nach 50 Bächtold der voreheliche Sohn der Margarete Fridart, des Stadtschreibers Dr. Thüring Fridart illegitimer Tochter, welche später von Berner Weibel Hans Vogt heiratete und wie ihr Vater im höchsten Alter starb. Manuels Vater war Emanuel Aleman, Apotheter in Bern. Von ihm trug der Sohn neben den Vornamen Niklaus und Manuel dis zu seiner Verheiratung mit Ratharina Frisching 1509 den Zunamen Aleman, nannte sich aber 55 nachter als Rünstler Deutsch; waher sein Malerzeichen N. M. D., d. h. Niklaus Manuel Deutsch. In seinem anderweitigen öffentlichen Auftreten heißt er dagegen nur Niklaus Manuel. R. Bustimann (Briefe Nik. Manuels: Zeitschrift für Rulturgeschichte 3, S. 145 bis 196) hält dagegen N. M. für den ehelichen Sohn des Joh. Manuel de Alamannis und die Familie Alemann für identisch mit der Familie Manuel. Die auf deutsches Ge= 60 biet übergeschelten Glieder ber Familie sohn des Joh. Manuel de Alamannis und die Familie Alemann für identisch mit der Familie Manuel. Die auf beutsches Ge= 60 biet übergeschelten Glieder bei Familie sohn des Joh. Wanuel de Mamannis und die Familie Alemann für identisch mit der Familie Manuel. Die auf beutsches Ge= 60 biet übergeschelten Glieder ber Familie sollen sich zur Unterscheidung von dem zurückgebliebenen welschen Teile derselben "de Alemannis d. h. von den Deutschen" beigenannt haben. Bis 1522 lebte Nik. Man. saft ausschließlich der Runst. Bon haus aus Maler, Real-Enchtlopädel für Theologie und Rirche. 3. R. XII. 16

## Mannel

arbeitete er zugleich als Holzschneider und Bildschnitzer und übernahm sogar architektonische Aufgaben wie den Bau des Netzgewöldes im Chor des Berner Münsters, scheint aber niemals eine regelmäßige Schule durchgemacht, sondern als Autodidatt seinen eigenen Weg verfolgt zu haben. Manche feiner Kunftschöbfungen erinnern noch in feinen letten Lebens-

- jahren an einen geistreichen Dilettanten. Janitschet betont daher Händet gegenüber mit Recht, die Aufgabe, Manuels künstlerische Entwickelung in wohlbegrenzte Verioden unter dem Einfluß von A. Dürer und Hans Fries, dann von Hans Baldung und endlich von δ Holbein zu fassen, sei von ihm, weil unlösdar, ungelöst geblieben. Abgesehen von Anshelm erwähnt Manuels als eines Malers 1679 Joachim Sandrart und 1742 Samuel
- 10 Scheurer. Aber erst Grüneisen hat ihn 1837 auch in dieser Richtung zu Ehren gebracht. Von den wenigen auf uns gekommenen Originalwerken Manuels befist die vorzüglichsten bas Museum der Stadt Basel (vgl. Salomon Vögelin bei Bächtold p. LIX—CXX). Neuerdings hat B. Händcke das Material nicht unwesentlich vermehrt und bietet charakteriftische Proben in vorzüglicher Wiedergabe.
- Neben der künstlerischen Aber rührte sich in dem lebhaften Geist Manuels wohl auch 15 schon fruhe der poetische humor, ben feine späteren Dichtungen atmen. So verfaßte er um 1515 "Sprüche" zu seinem an der Kirchhofsmauer des Berner Predigerklosters aus= geführten Totentanz. Aber ernstlich griff er erst kurz vor 1522 zur Feder. In den Fasten dieses Jahres wurden nämlich, während er, wahrscheinlich infolge häuslicher Be=
- zupen viejes zapres wurden namlic, wahrend er, wahrichemitic infolge hauslicher Be-20 brängnisse, als Feldichreiber mit dem biderben, "frischen und fühnen" Söldnerführer Allbrecht von Stein über den Simplon stieg, um mit den eidgenössischen Söldnern Franz I. von Frankreich Mailand zurückzuerobern, von Bürgerssöhnen in Bern zweimal (25. Februar und 5. März) seine Fastnachtsspiele: "Vom Papst und seiner Priesterherrschaft" und "Von Papsts und Christi Gegensas" aufgeführt; Spiele, welche nach Anstellm eine derartige 25 Birtung auf das Voll ausübten, daß in Glaubenssachen zu Vern fortan sast aus wehr die Vertrick und geschleuren Wichels und heiner Sollen und Anstellm eine Derartige
- mehr die Autorität des Laufanner Bischofs unbedingt anerkannte und der Berner Rat die freie Predigt bes Evangeliums gestattete. So bekam Manuels Freund, der Prediger
- prete Predigt des Svangelums gestattete. So deram Manuels Freund, der prediger Berchtold Haller, freie Hand. Es ift in den ungekünstelten Dialogen diefer Spiele und den damit verbundenen Aufzügen die ganze Jämmerlichkeit und Schmach der damaligen so kirchlichen Zustände und Amtöpersonen und ihr Gegensatz zu der heiligen Einfalt und ftillen Würde des Herrn und seiner Jünger, auch das Bedürfnis einer Bessern gio flar, so kräftig und so wisig, freilich mit Untermischung nicht nur plumper, sondern sogar ichmutziger Scherze, dargestellt, daß sich die von Anshelm geschilderte großartige und twittekende Mirkurg leicht hegreifen löht weitgebende Wirfung leicht begreifen läßt.
- Die oben erwähnten häuslichen Bedrängniffe scheinen mit dem Testament von M.s 85 unliebevollem Großvater, dem 1519 verstorbenen berühmten Berner Stadtschreiber Thüring Frickart, dem Verfasser des "Twingherrenstreits", zusammenzuhängen. Manuel war in dem Vermächtnis mit seiner Mutter so spärlich bedacht, daß er dasselbe anfocht und damit auch Erfolg hatte.
- Auf dem italijchen Feldzug nahm Manuel an der Erstürmung von Novara und an 40 ber Niederlage feiner Landsleute bei Bicocca (27. April 1522) Anteil. Nach feiner Beimtehr dichtete er das "Bicoccalied", eine höhnische Erwiderung auf das siegestrunkene Spottlied eines Landstnechts. Schon 1512 war Manuel in den großen Berner Rat ge= wählt worden; 1523 wurde er Landvogt in Erlach. Die aus der Erlacher Zeit stam=
- 45 menden Briefe, der Familie Herman aus Bern, einem Seitenzweig der Familie Manuel, gehörig, "geben ein prächtiges, unmittelbares Spiegelbild von dem Wesen und Charafter bes Dichters, Malers und Staatsmanns N. M." In Erlach entstanden ferner 1525 ber fleine, aber ju den besten Erzeugnissen der Reformationssatire gehörende "Ablaßträmer"; 1526 das poetisch am wenigsten bedeutende Gespräch "Barbali", ein Protest aus dem
- 50 Bolt gegen die Frauenklöfter und eine Frucht der eifrigen Lektüre von Luthers Bibelüber= seyung; und 1527 "Eds und Fabers Badenfahrt", ein Spottlied auf die Disputation von Baben und besonders auf Dr. Ed. Seit dieser Disputation brängte (1526) in Bern alles zur Entscheidung. Haller schaffte bie Messe ab und erhielt, als sich ihm sechs Zünfte ber
- Stadt anschloffen, die Brediger Wilhelm Farel und Franz Kolb zu Gehilfen. Die Gegner 55 der Reformation, die Stein, Mülinen und Erlach, verloren ihre Sitze in den Räten. Endlich im Januar 1528 kam es zur Berner Disputation, bei welcher der Bogt von Erlach das Amt eines Rufers oder Herolds versah, in dessen Ausübung derfelbe am 13. Januar in den lebhaft erhipten Streit über die päpstlichen Sapungen zwar gemäßigt und würdevoll, aber fo energijch eingriff, daß bie Ordnung während ber ferneren Ber-60 handlungen nicht mehr gestört wurde. Diese Disputation entschied im Februar 1528 ben

Sieg der Reformation in Stadt und Landschaft Bern. Manuel aber verfaßte in jenen Stey der Reportution in Sudd und Ländschuft Sein. Dianaet aber derjugte in stehen bewegten Tagen seine zwei prosaischen, von Fronie und Sarkasmus nur so sprüchenden Satiren "Arankheit" und "Testament der Messe", und weil das Volk mit Schmuck und Bildern im Münster gar zu unsäuberlich versuhr, seine "Klagred der armen Gögen" (heiligendilder). In diesen Satiren hat man nicht mit Unrecht den Vorläufer Fischarts 5 erkannt. Oftern 1528 trat Manuel in den kleinen Rat, d. h. in die Staatsregierung von Bern ein. Der Runst ist er damit so gut wie entrissen, und auch der Dichter verstummt in bem Staatsmann allzu früh. Manuels Leben ist von jetzt an ein beständiges Hinund Herreisen von Ort zu Ort, ohne Rast, ohne Ruhe. Zwischen den Jahren 1528 und 1530 vertritt er auf mehr als 30 Tagsatzungen und Konferenzen die Sache der Reforma= 10 tion und Berns, erscheint als Schiedsmann in gemeineidgenössischen Streitigkeiten oder wirdt der neuen Lehre treulich neue Freunde. Uberall fand seine Besonnenheit und Milbe Anerkennung. Am 29. Mai 1528 wurde er auch Mitglied des Chorgerichts, das sich mit ber Organisation ber neuen firchlichen Verhältniffe beschäftigte, ben fittlichen Zustand ber Gemeinde überwachte und Cheftreitigkeiten, deren es gerade damals viele gab, zu schlichten 15 batte. Dem letzteren Gegenstand ist Manuels letzte Dichtung "Elsli Tragdenknaben und Uly Rechenzan" oder "das Chorgericht" entnommen, ein flottes Fastnachtsspiel für 1530, zugleich das einzige ohne ausgesprochene satirische Tendenz gegen die römische Rirche. Sebastian Brants Einfluß auf Manuel ist in demselben unvertennbar. Im Herbst 1528 rtuckte Manuel in die Stelle eines "Venners zu Gerbern" vor. Die Zünfte zu Pflistern, 20 Gerbern, Metzgern und Schmieden repräsentierten in Bern seit der Mitte des 14. Jahr= hunderts in vier Gesellschaften die verschiedenen Stadtviertel. Die aus diefen Zünften gewählten vier Benner trugen als Anführer die Banner ihrer Quartiere ins Feld, wie bies Manuel 1529 zweimal im ersten Rappelertrieg that, beffen Frieden er mitunterzeich= nete, fungierten daneben als Richter und nahmen an der Staatsverwaltung Anteil. Mitten 26 in diefer segensreichen Thätigkeit starb Manuel unerwartet schnell am 30. April 1530, und Gödeke am 20. April 1536. Der etwas zartgebaute Mann erlag den Anstrengungen und Aufregungen der Jahre 1528—1530. Satire und Polemit bilden Kern und Wesen von Manuels Dichtungen. Doch entbehren dieselben zarter und finniger Stellen durchaus nicht. Daß der Witz berd, oft überderb ift, liegt im Charakter der Zeit, über die sich vo Manuel um fo weniger zu erheben vermochte, als ihm eine höhere, klaffische Bildung durchaus abgeht. Dr. Lift.

Manus mortua f. Amortifation Bb I S. 460, 9.

**Raon** ift nach Jof 15, 55 ein Ort auf dem Gedirge Juda, der schon unter Judäa Bb IX, 569, 35 st. besprochen worden ist. Dasselbe Wort 1977 sindet sich Ri 10, 12 am 85 Schluß einer Reihe von Böllernamen, neben denen die Erwähnung eines Ortes wie M. auffällt. Da der Tert von B. 11 f. auch sonst verlegt ist, so hat man neuerdings saft allgemein, auf Grund der von den besten Zeugen der LXX gebotenen Lesart Maduau, in B. 12 777 — Midianiter (5. den betr. A.) sür 1977 eingestit (vgl. Moore, Budde und Notoad 3. St.). Die Spur eines anderen Ortes oder Gebietes M. steatt in dem Ramen 40 der Meuniter, die 1 Chr 4, 41; 2 Chr 20, 1 und 26, 7 erwähnt werden. An der ersten Stelle wird erzählt, daß zur Zeit des Königs Hösis von Juda die Simeoniten von Gerar aus — so ist 2. Spin ach LXX sür Gebor zu lesen — die Meuniter und andere Momaben bestegt und vernichtet hätten. In 2 Chr 20, 1 erscheinen die Meuniter — statt Drymzr; ift an der Hand LXX zu lesen König Josephat von Juda (um 860 v. Chr.); B. 10 und 22 werden sie andere von Gebirge Seir, B. 23 als die Betwohner Seirs bezeichnet; Josephus nennt sie Antiq. IX 1, 2 Araber; ber Angriff ersolgt von Stüben her über Engedi B. 2, der Zusammenssis Bortssie Sootschald. Genblich 50 werden 2 Chr 26, 7 bie Meuniter in Berbindung mit den Builistern und den Arabern von Sur Baal (?) genannt, gegen bie König Usia von Juda (um 750 v. Sch.) siegreich gestämpft hade. Diese Angaben, die ber Chronist offenbar aus uns nicht mehr zugänglichen Quellen geschöpft hat, weisen been König Usia von Juda (um 750 v. Sch.) siegseinsbereisols des zus 860—700 v. Chr. das Reich Juda von Süba von Süba ber Steam ber Meuniter hin, der in der Beit won 860—700 v. Chr. das Reich Juda von Süba mehr gugänglichen Quellen geschöpft hat, weisen bemach auf ein Bolf ober einen Stamm ber Meuniter hin, der in ber Zeit von 860—700 v. Chr. das Reich Juda von Süba ber Steiberholt angreift und auf bem Gebirge Seir (1. Ebom Bb V, 164) seine Heutigen Drie Bath haben soll. Dieses lestere Merfmal h zu biefer Stadt Maon gehörigen Leute zu verstehen (vgl. Fr. Buhl, Geschichte ber Ebomiter, 40-42). Die Meuniter, die Est 2, 50; Neh 7, 52 unter den Nethinim genannt werden, würden dann die Nachtommen solcher sein, die in den Kriegen mit Juda in Gefangenschaft gerieten und zu Stlavendienstein am Tempel (Ez 44, 7) bestimmt wurden.
Doch bleibt bei dieser jest vielsach vertretenen Meinung auffallend, daß die Leute eines zu Edom gehörigen Ortes so selbstiständig in der Geschichte auftreten und als mächtige Bundesgenossen neben Moab und Ammon genannt werden. Daher verdient die neuerdings wiederbolt ausgesprochene Vermutung erwähnt zu werden, daß in den Meunitern das alt-arabische handelsvolf der Minäer zu erkennen sei. Ju übere Stütze läßt sich geltend machen, daß andelsvolf der Minäer zu erkennen sei. Ju übere Stütze läßt sich geltend machen, daß
das Rethib 1 Chr 4, 41 CRESCO. segen. Die Geschichte bieser Minäer liegt noch sehr im Dunkeln. Strado erwähnt sie XVI 4, 2 nach Eratossens, und Ed. Stalser nimmt in seiner Stizze der Geschichte und Geographie Arabischens II (1890) 14 f. 21 ff. 450 f. an, daß das Heich der Minäer ichon von den Sabäern zerstört worden sei, und dig bie Bibel nur noch einzelne minäische Stämme und den Gesamtnamen der Minäer kenne. Bon biesem Geschichtaus ist est möglich, auch in Ri 10, 12 Maon (richtiger Maïn : 17<sup>372</sup> ftatt 1<sup>3772</sup>) den Ramen der Minäer zu finder. Gegen Ed. Glaser wendet stalich Sprenger in 32 mis 29 44, 505 ff. Windler und hon minder auch das nordarabische Sammel, Aussian in Versiondung zu bringen. Best. Muster Kennet 1 (1902) 140 ff.; sommel, Aussian 1, Stalige und Abhanblungen (1892), 3. 273 ff.

Maphrian f. Jatobiten Bb VIII S. 569,4 ff.

Mara f. Büftenwanderung.

Maranus, Brudentius, gest. 1762. — Litteratur: Tassin, Hist. litt. de la 25 congrég. de Saint-Maur p. 741—749 (deutsche Ausg. II, 541—553). Brudentius Maranus, gelehrter französischer Benediktiner, geb. 14. Oktober 1683,

- 1703 Mitglieb der Kongregation des hl. Maurus, zu deren bedeutendsten Zierden er ge-hört, 1734 wegen seiner Agitation gegen die Bulle Unigenitus aus der Abtei Saint-Germain des Pres, dem Centrum maurinischer Gelehrsamkeit, verwiesen, einige Jahre 20 später aber nach Paris zurückgelehrt, gest. 2. April 1762. Zeugnisse von gründlichem dogmatischen und kirchengeschichtlichen Wissen hat er sotvohl in eigenen Schriften als besonders in umfassenden und erschöpfenden Einleitungen zu kritischen Ausgaben griech. und lat. Kirchenväter hinterlassen. Drei Maurinereditionen schloß er nach dem Tode ihrer ursprünglichen Bearbeiter ab und prägte ihnen den Stempel seines Geistes auf. 1720 bess forgte er bie herausgabe von Cyrilli Hieros. Opera ed. A. A. Touttée († 1718), denen er eine kurze Lebensbeschreibung Touttees vorausschidte; 1726 erschien die von Ba= luzius († 1718) begonnene, erft jest burch Hartels Text (Bien 1868-71) antiquierte, Ausgabe von Cyprians Berken, von benen Baluze bie opera genuina bearbeitet hatte (manche feiner hyperkritischen und schismatisch klingenden Noten merzte M. aus), während 40 M. die kritische Herstellung ber spuria besorgte und außer einer praefatio eine grund= legende vita Cypriani beisügte. Die Ausgabe von Basilii Caesar. opera omnia, von welcher Jul. Garnier 1721-1726 bie beiben erften Bände veröffentlicht hatte, fchloß M. 1730 mit dem britten Bande ab, welcher die Briefe und Addenda et emendanda zu allen brei Bänden enthält. Seine bedeutendste tritische Leistung aber find Justini 45 philos. et martyris opera quae exstant omnia. Necnon Tatiani adversus Graecos oratio, Athenagorae legatio pro Christianis ... Hermiae irrisio gentilium philosophorum . . cum mss. codicibus collata . . . opera et studio unius ex monachis congreg. S. Mauri (Paris 1742, fol.) mit den außerordentlich gründlichen "Prolegomena de Justino, Tatiano, Athenagora, Theophilo, Hermia", welche 50 Otto in feinem Corp. apolog. christ. IX, p. 33–330 wieder abbruden ließ, während Mor. v. Engelhardt "Das Christenthum Justins" (Erl. 1878) S. 16—18 biefelben ihrem Juhalt nach fritigd analysiert. Die felbständigen Gristen des M. verlohnt es sich vollftändig aufzuzählen, ichon beshalb, weil er auf deren Titel ebenjowenig als bei ben Bäterausgaben sich als Autor genannt hat. Es sind aber folgende: 1. Dissertation sur les 55 Semiariens (Par. 1722, 8°) zur Verteidigung der Toutteeschen Einleitung feiner Cyrill-
- ausgabe von 1720. 2. Divinitas domini nostri Jesu Christi manifesta in scripturis et traditione (Par. 1746, fol.; jájöner Reubrud Wirceburgi 1859, 8°). 3. La

divinité de Jésus-Christ prouvée contre les hérétiques et les déistes (Par. 1751, 3 voll. 8°). 4. La doctrine de l'écriture et des pères sur les guérisons miraculeuses (1754, 8°). 5. Les grandeurs de Jésus Christ avec la défense de sa divinité, contre les PP. Hardouin et Berruyer, Jésuites (En France 1756, 8°). Briefe von M. an das Rlofter St. Emmeram f. bei J. A. Endres, Korrespondenz der 5 Mauriner (1899) S. 42-71.

Marbach, Johann, geft. 1581. — Duellen außer ben gebrudten, nicht sehr ablreichen (meilt polemischen) Schriften M.8: Die Straßburger Kitchkenordnung von 1598; Chriftlice Leichpredigt auf M., gedrudt Straßb. 1612; Vatriotische Gedentrede von Georg Obrecht, Straßb. 3659. Handlariftliches Material das Dlarium R.8 im Lhomasarchiv zu Straß- 10 burg, ebendafelbst und in der Baster Stadtbibliothet Briefe und Korrespondenzen, wovon eine Angahl abschriftliches Material das Dlarium R.8. im Lhomasarchiv zu Straßb. 10 die Gedruch bei Fecht, historiae ecclesiasticae saec. XVI supplementum epistolis ad Marbachios consistens, Durlach 1683. Anderes handschriftliche, in deutscher Uebersepung, bei Wilchem Horning, Aus dem lateinische Schlecker. XVI supplementum epistolis ad Marbachios consistens, Durlach 1683. Underes handschriftliche, in deutscher Geschlecker for 30, M., Straßb. 1888. — Bearbeitungen: W. X. Köhrld, Gesch. der Reformation im Ellaß III, Straßb. 1888. — Bearbeitungen: W. X. Köhrld, Gesch. der Reformation im Ellaß III, Straßb. 1832; Al. Schweiger, Die proteinantichen Gentraldogeme I, 1854, S. 418.—470. C. Schmidt, Der Anteil der Straßburger an der Reformation in der Rurplaß, der Schriften M.8, Straßb. 1856; M. Trenß. Situation interieure de l'église évang.luthérienne de Straßburge souls la direction de J. M., Strasb. 1857. Dasielbe, mit Jussigen 20 beutich bearbeitet von F. M. Ihme in der Klüche, Kampi der Straßb. Luich, R. gegen die Effass vom 16.—19. Jahre, in der Klüch, Kampi der Straßb. Luich, R. gegen die Effass vom 16.—19. Sahrb., Straßb. 1886; berl., Rampi der Straßb. Luich, R. gegen die Effassen. Dr. R. ebenda 1887; Beil, Haus- und Tickgenosse, benda 1881; berl., Dr. R.8 Lebenslauf und Berdenfte um Schule und Klüche in Burbersich, soch in Mußber 2853, berl., Dr. R.8 Berblenstie um Schule und Klüche in Burbersiche, seinda 1881; berl., Dr. R.8 Lebenslauf und Berdenfte um Schule und Klüche in Burbersichen und in ber Pfalz, ebenda 1883; berl., Klüchenbistortiche Wachelle, Schußer, Straßb. 1880; Straßb.

M. wurde geboren ben 14. April 1521 zu Lindau am Bobense, wo sein Bater "Bürger und Bäcker" war. 1536 kam er nach Straßburg; er hörte Buter öffentlich so auf der Ranzel Gott Dani sagen für die eben zu Stande gekommene "Wittenberger Aonsorbie". 1539 begad sich M. zur Fortsetzung seiner Studien nach Wittenberg, wo er Luthers Hause und Tichgenosse und Fortsetzung seiner Studien nach Wittenberg, wo er Luthers Hause und Tichgenosse und Jahnen mit Mathesus. 1541 wurde M. ein Diakonat in Jena übertragen. Um sich in der hebräsischen Sprache zu vervollkommnen, begad er sich noch in demselben Jahre zu Kaul Fagius nach Istan werschen Jahre Nachfolger von Fagius in Wittenberg zum Doktor und wurde in demselben Jahre Machfolger von Fagius in Bittenberg zum Doktor und wurde in demselben Jahre Machfolger von Fagius in Statt, von Luther mit einem emplehlenden Zeugnis verlehen. Eine Predigt über 1545 einem Ruf nach Straßburg, der Stätte seiner eigentlichen Lebensarbeit, wo er von 1545-1558 Plarrer an der Nikolaiktruck, sein 1546 Rapitelberz zu 48 St. Thomä, seit 1549 Professor ordinarius und nach dem Tobe Hobos (1552), besten zu von 1545 warden Jahren gewesen, Präsient vorzulegenben Konfessor und in demsels nach Sachsen, Präsient vorzulegenben Konfessor und in demsels nach Sachsen, Bräsburger Abgesander nach so Tribent, von we er 1552 zurücklehrte. — Bis zum Abgang Butzers nach England infolge ber Interimswirren (1549) seien wir M. in bestem Cindernehmen mit biesem anerkannten Haust der Straßburger Rinche, mit dem er auch dis zu beston soch (1551) in vertrauter Korrespondenz steht, allmählich aber tritt bei M. eine Zendenz auf ein erklusiere Engennentlicher und litterarischer Ramps gegen die in Straßburger Reformatoren lag; so ein finchenregimentlicher und litterarischer Ramps gegen bie in Straßburger Suchenbeneen ichweiserischer vorz, leit 1570 unterstützt von Joh. Bappus; das Refultat bieses Rampfes war die fog. Lutheranisterung Straßburgs, beren Symbol die Straßburger Rirchenrobung von 1598, in der Haustfache ein

#### Marbach

Der Konflikt mit den Reformierten begann ichon, als Butzer noch in Straßburg weilte, und war zunächst mehr durch die Züricher als durch die Straßburger prodoziert. Einige Schweizer Studenten, die bei M. sich aufhielten, weigerten sich nämlich, in Straßburg zum Abendmahl zu gehen, weil die Schweizer Reformierten seit der Mittenberger Kon-5 kordie die Straßburger als zum Luthertum abgefallen ansahen. Die Straßburger Mrediger richteten (Dezember 1546) deshalb auf M.& Beranlassung eine freundliche Erinnerung an die Züricher Freunde, jedoch ohne Erfolg. Als ein Fremdlörper im Straßburger Rirchentum erschienes Ausschlaussen Straßburger Theologengeschlecht mehr und mehr die von Calvin während seines Ausschlaussen Straßburger Theologengeschlecht mehr und mehr die von Calvin während seines Ausschlaussen im Straßburger Brediger Jäslob Sturm gestorben war, der letzte hervorragende Repräsentant altstraßburgsichen reformatorischen Geschles die Klagen gegen den Bfarrer der französischen demeinde Garnier, der seites, begannen die Klagen gegen den Bfarrer ber französischen Geschlaussen der fürch wurde et wieder in Straßburg auf. 1577 aber wurde auf Drängern ber Theologen unter M.S Führung der französischen Konschlaussenst verboten, weil er die firchliche Ordnung störe und zu theologischen Konstlikten Anlaß gebe. Alls Beter Martur, der bis 1547 in Straßburg au der Sohen Schule gelehrt hatte, 1553 aus England zurtickehrte, wurden von ihm strengeree Erstlärungen im Bunkt der Abend-20 mahlslehre verlangt, zu benen er sich in ausweichender Form herbeiließ; 1555 zog er es vor, nach Jürich zu gehen, um weiteren Einschränkungen und Junutungen sich zu entziehen. Der letzte hervorragende Bertreter einer unionistlich-calvinsschlaus flechen Theologie in Straßburg, der bein eines Straßen weiter, war Hieren einschränkungen und Junutungen sich zu

- 25 Schule, Mitglied der französischen Gemeinde. Seine Antrittsrede (1553) ließ schon vermuten, daß er einem erklusiven Luthertum nicht zugethan sei, jedoch unterschrieb er 1554 die Augsburgische Konfession "sofern sie recht verstanden werde", ging dem Streit aus dem Wege und lebte einige Jahre in leidlichem Frieden mit M., abgeschen von einem Streit über die Einführung der Bilder in die Straßburger Kirchen, bis durch eine Verquickung von Um-
- 80 ftänden von außen her der Rampf entfacht wurde. M. war nämlich 1556 von dem Kurfürften Otto Heinrich nach der Bfalz berufen worden, um dort die Einführung der Reformation in die Wege zu leiten. Er unternahm zu diefem Zweck eine ausgebehnte Bistiation in der Pfalz, erstattete darüber dem Kurfürsten Bericht und machte entsprechende Vorschläge für die Einrichtung des Kirchenwesens. Sein organisatorisches Talent bekundete er hierbei 85 in so hervorragender Weise, daß der Kurfürste ihn im folgenden Jahr (1557) nochmals
- 25 in so hervorragender Weise, daß der Kurfürst ihn im folgenden Jahr (1557) nochmals nach der Pfalz berief, wo er einer Verhandlung mit den Wiedertäufern in Pfedersheim beiwohnte und die kurfürstlichen Theologen zum Religionsgespräch nach Worms begleitete. Der Rurfürst wollte M. sogar zum Generalsuperintendenten der Pfalz berufen; dieser schlug jedoch den Ruf aus und empfahl an seiner Stelle den hisigen Streiter Tileman
- 10 Seßhus. Einen alsbald ausbrechenben Streit zwischen Seßhus und den anderen pfälzischen Theologen suchte Melanchthon 1559 durch ein Judicium zu begleichen. Inzwischen war 1560 Aurfürst Friedrich III. in der Pfalz zur Regierung gekommen, der bei seinen calvinistischen Neigungen durch das Auftreten von Hehus vollends dem Luthertum entfremdet twurde. Zanchi wollte nun M. bestimmen, mit ihm in einem gemeinsamen Brief an den ref.
- 45 Pfarrer Pierre de Cologne in Heidelberg im Sinne des vermittelnden Judiciums Melancithons Stellung zu nehmen. M. aber, der darin eine Gefahr für die rechte luth Abendmahlslehre erblickte, und den Gerüchten in der Pfalz entgegentreten wollte, nach denen die Straßburger zum Caldinismus neigten, fühlte sich im Gegenteil gedrungen, auf die Seite des Hekbus zu treten: ja er liek 1560 im Eindernehmen mit seinen Kollegen in Strakburg.
- Heßhus zu treten; ja er ließ 1560 im Einvernehmen mit seinen Kollegen in Straßburg, 50 mit Angabe eines falschen Dructorts, bessen Schrift de praesentia corporis Christi in coena Domini contra sacramentarios mit einer hestigen Vorrede des Versassen bie Reformierten und gegen den Kursürsten Friedrich III. nachbrucken. Dieser, der es durch Zanchi ersuhr, beschwerte sich bei dem Straßburger Magistrat, der die Versuhr lichung verbot. M. rechtsertigte sich in einem Schreiben an den Kursürsten vom Februar
- 55 1561 damit, daß er nicht den Rurfürsten habe angreisen und in den Streit der Heibelberger sich mischen wollen, sondern die eigene Rirche vor dem Eindringen gefährlicher Lehren schützen. Nun brach der offene Zwist zwischen Janchi und Marbach aus. M. spürte den Freichren Zanchis nach. Abgesehen von einigen Nebenpunkten handelt es sich um die Abendmahlslehre und die damals aufkommende Lehre von der Ubiquität und 60 schließlich besonders um die perseverantia sanctorum und die Brädestination überhaupt.

Der Ranchische Streit gab überhaupt bie Beranlassung zu einer eingehenderen Auseinander= setzung der lutherischen und reformierten Theologen über die Brädestination. Nach langen Berhandlungen im Konvent und mit den Delegierten des Rats, nach heftigen Reden und Gegenreben, kam durch auswärtige Schiedsrichter ein Vergleich zu stande (März 1563), bessen schwankende Ausdrücke nicht geeignet waren, den Frieden zu verbürgen. Der Streit 5 brohte auch schon wieder auszubrechen, als Zanchi im November 1563 einem Ruf als Prediger nach Chiavenna folgte. Der in der Pfalz ausgebrochene Streit gab nun auch D. Veranlassung zur Veröffentlichung seiner beiden theologischen Hauptschriften. Mit Vor-rede vom 25. März 1565 erschien "Christlicher und wahrhaftiger Unterricht von den Worten ber Einsezung des hl. Abendmahls Jesu Christi samt gründlicher Widerlegung der Sakra= 10 mentierer hiervon irriger Lehr und Meinung (Straßb. 0. J. 4°), in welcher Schrift die lutherische Lehre mit 13 Fundamenten gestützt wird, und der Zwinglianer Lehre mit eben= soviel Argumenten widerlegt wird. Die Angriffe der Gegner auf dieses Wert veranlaßten M., speziell die Frage der Ubiquität und der Communicatio idiomatum zu behandeln in einem weitläuftigen Wert, betitelt "Chriftlicher Unterricht und wahrhaftige Erweifung, 15 daß Jesus Christus durch die persönliche Vereinigung der göttlichen und menschlichen -Naturen in alle göttliche Herrlichkeit erhaben und gesetzt sei" (Straßb. 1567, 4°). Denfelben Gegenstand behandelte M. später noch einmal ausführlich auf Grund ber Auslaffungen eines Pfälzer Theologen in der "Antwort und gründliche Widerlegung der ver= meinten Troftfchrift Tossani, in der er den Zwinglischen Saframenteschwarm aufs neue auf die 20 Bahn bringt" (Tübingen 1579, 4°). — Bei jenem Streit mit Janchi ftand besonders auch Johannes Sturm, ber verdiente Gründer und Rektor des Straßburger Gymnasiums, das eben im Begriff war die Rechte einer Alademie zu erhalten, auf seiten ganchis. Bei der ganzen Berschiedenheit ihrer geistigen Anlage und Bildung bestand zwischen M. und Sturm nie ein Vertrauensverhältnis, zumal auch Sturm so gut wie M. gern einen bestimmenden 25 Einfluß ausübte. Hatte es schon früher an Reibungen nicht geschlt, so trat im Verlauf des Zanchischen Streits Sturm offen gegen M. auf. Einen interefianten Zwischenfall vieses bildete anlählich einer Verhandlung im Rapitel (1562) die Frage, ob als unsere Augen Masse wir Statut in Gradelingen in Statut und "unsere Augsb. Konfession" man in Straßburg die Tetrapolitana, wie Sturm behauptete, ober "die fürstliche Augsb. Konfession" zu verstehen habe, wosur M. eintrat. Der Rat 20 entschied babin, daß die Stadt Straßburg allerdings die fürstliche Konfession angenommen habe, und daß man der Tetrapolitana nicht mehr gedenken solle weder tadelnd noch In einem Konflikt mit Sturm wegen der Reform der Stragburger Schullobend. anstalten (1572) zog M. jedoch den kürzeren. Insbesondere wurde Sturm später wieder gegen M. aufgebracht durch bessen Gintreten für die Konkordienformel. Was zu Ledzeiten 25 M.s noch nicht gelang, gelang wenig später seinem jüngeren und leidenschaftlicheren Gehilfen Job. Pappus, den greifen Sturm völlig zu verdrängen und in einen unfreiwilligen Rubestand zu verfezen (1581). — Bei all diefen Konflikten des "Streittheologen" M. war für diefen bestimmend nicht Herrschjucht und versonliche Gehässigietet, sondern ein sachliches Interesse für Einheit und Reinheit ber Lehre, für firchliche Zucht und Ordnung, wie er fie verstand. 40 Sein Ausgangspunkt in der Frage des Bekenntniffes ist immer der, daß mit der "Wittenberger Konkordie" Straßburg dem lutherischen Bekenntnis beigetreten sei, und er verstand dieses, ohne theologische Selbstiftändigkeit und Originalität, so wie die spätere Generation der lutherischen Theologen es verstand. Ein geschichtliches Verständnis für die Ursprünge und die Eigenheit ber Strafburger Reformation befaß er nicht, wie denn diefes überhaupt 45 ber Straßburger Rirche nach ber Mitte bes Jahrhunderts rasch abhanden gekommen ift, fo daß die Herausgeber der Kirchenordnung von 1598 ihre Lehre mit der Bupers für identisch erklären konnten. Als Dozent hat M., dessen Gaben auf dem praktischen Gebiete lagen, schwerlich hervorgeragt, mag man nun den gelegentlichen Ausspruch Melanchthons über M. als "vir mediocriter doctus" pressen oder nicht. Der aus-Der aus= 50 schließliche Maßstab, ben M. bei theologischen Kontroversen anlegte, war das reine Luthertum. Und "der Protestantismus, welcher sich in Luthers Person und Lehrweise voll= endet abgeschlossen glaubt, und ber andere, welcher in ber Reformation eines ber Ent-widelung fähigen und bedürftigen Prinzips, welches eine gewisse Mannigfaltigkeit zulasse, fich erfreuen will, werden fich zu allen Beiten aneinander reiben" (211. Schweizer). nach 55 biefem Gefetz vollzogen fich bie Dinge in Strafburg zu M.s Zeit. M. als ein Vertreter bes ersteren Standpunkts konnte nicht anders als den anderen bekämpfen, und die Umftände waren ihm günstig. Von diesem Standpunkt aus bekämpfte er wie die Calvinisten so auch die Sektierer, Schwenkfelber und Wiedertäufer, die übrigens in Straßburg zu feiner Reit noch frei genug, ja aggreffiv auftraten; von diefem Standpunkt aus feste er die Ein= 60

führung des lutherischen Katechismus in Straßburg durch (1554), bekämpfte er die fernere Geltung ber Tetrapolitana, erstrebte er Einheit in den Gesangbüchern und in der Liturgie, wenn auch vorberhand noch vergeblich; noch 1576 muß er flagen, "daß in einer jeden Bfarr ein sonderer Brauch seigening, noch loro unip er augeit, "oup in einer sont in 5 ber Rirche St. Nikolai, wo er auch die Konfirmation aufrecht erhielt, die in anderen Rirchen s der Riche St. Indiat, ibs er auch die Ronfirmation aufrecht ergien, die in anderen Richen zu zerfallen anfing. Im Intereffe einer "gleichförmigen Lehr und Bekenntnis", die er in den gefährlichen Zeitläuften für notwendig hielt, nahm er auch, wie die von ihm seit 1567 mit Jak. Andreä und später mit Martin Chemnitz geführte Korrespondenz ausweist, leb-haften Anteil an dem Zustandekommen der Konkorger, korrespondenz ausweist, leb-to und Vertrauensmann für diese Sache in Straßburg, korresponderte deshalb auch mit und Bertrauensmann für diese Sache in Straßburg, korresponderte deshalb auch mit Grynäus in Basel und erlangte von den Straßburger Theologen die Unterschrift der Berbster Formel (1571). Der Rat freilich widerfeste fich der Annahme der Konkordienformel entschieden zum lebhaften Bedauern M.s, trozdem der Herzog von Württemberg destvegen zweimal persönlich an den Rat schrieb. — Ordnend und organisierend wirkte M. 15 mit Erfolg auch durch die Kirchenvisstationen im Straßburger Kirchengebiet, die er auch für die Stadtgemeinden einführte und denen er einen neuen Aufschwung gab. So war es auch nicht zu verwundern, daß sein Rat und seine Beihilfe vielfach auch nach außen bin in Anspruch genommen wurden, außer in der Kurpfalz, wo er 1576 dem Kurfürsten Ludwig wieder behilflich war, das Luthertum wieder einzuführen, namentlich auch in 20 Pfalz-Aweibrucken (1564. 1578). — Aufrichtige Frömmigkeit war dem kleinen, hageren, eifrigen, rührigen, thätigen Mann mit dem langen ftattlichen Bart, durchaus nicht abzusprechen, was aber nicht ausschließt, daß ihm kleine persönliche Empfindlichkeiten und Intriguen und Mittel von zweifelhaftem Wert in der Hite des Rampfes mituntergelaufen fein können, wie folches Rirchenfürsten im Rirchenregiment und in der Rirchenpolitik leicht vortommt. 26 Die letzten Lebensjahre M.8 waren durch förperliche Leiden getrückt. Er ift, wie sein Leichenprediger fagt, "gut lutherisch abgeschieden", ben 17. März 1581, 60 Jahre alt. Gegen bie Jefuiten und ben von biefen begünftigten Aberglauben ift M. energisch aufgetreten in einer Schrift "von Mirakeln und Bunderzeichen" (1571). — Drei Söhne M.s gehörten ber Theologie an : Erasmus, geboren 1548, ftudierte zu Basel und Rostod, wurde 1574 ber Lheologie and Erasmus, geobren 1948, subterie zu Sajet und Rohlod, wirde 1874 80 zu Strafburg mit der Erklärung des AT beauftragt, folgte 1581 seinem Bater als Professon nach, und starb ledig 1593. Man hat von ihm einige dogmatische Dissertationen und einen Rommentar (seine Vorlefungen) über den Bentateuch, den sein Bruder heraus-gab, Hypomnemata in libros mosaicos, Strafburg 1597, 2 Bde, 4°; — Ahilipp, geboren 1550; nachdem er mehrere deutsche Universitäten besucht, erklärte er zu Strafs 85 burg das Organon des Aristoteles, ward als Restor nach Grätz in Steiermart berusen, und Eurofiel Outsche Versche und des Restor nach Grätz in Steiermart berusen. unter Kurfürft Ludwig VI. Professor ber Theologie zu Heidelberg, dann Rektor des Gym-nafiums von Rlagenfurt, und zuletzt, nach feines Bruders Lod, Professor Der Theologie ju Straßburg. Er ftarb 1611. Außer einigen Reben und Differtationen hat er mehrere Streitschriften verfaßt gegen Pezel über das Abendmahl, und gegen die Heidelberger wegen 40 ihrer Wiberlegung der Kontordienformel. Deffen Sohn Ulrich M. war Bfarrer zu Alt-St.=Peter in Straßburg 1639—1652. — Ulrich war Bfarrer in Worms (geft. 1588). Baul Grünberg.

# Marburger Bibel f. Bibelwerte Bb III S. 181,57-182, 18.

- Marburger Religionsgespräch 1529. Zwinglii opp. ed. Schuler et Schultheiss, 45 Bb VII und VIII; De Bette, Luthers Briefe, Bd III und IV; Enders, Luthers Brief= wechfel Bb 7; Theodor Rolbe, Analecta Lutherana, Gotha 1893; berj., Der Lag von Schleiz in Beiträge zur Reformationsgesch., J. Köstlin gew., Gotha 1896, S. 94 ff.; Rawerau, J. Jonas Briefwechsel, Halle 1884 ff. — Gleichzeitige Berichte: Melanchthon in CR I, 1099 ff.
- 3. Jonds Citemetarie, Suite 1884 II. Steingeringe Certaite. Steinington in O. 2, 2000 II. Jonas ebba. S. 1095; Ofiander bei Riederer, Nachrichten zur Kirchen-Bücher 2c. Geich. Alt-50 borf 1765 II. 110; Hebio in 3RG IV, 414; Collin bei Hofpinian, hist. sacram. (Genevae 1681) II, 123; Bwingli, Opp. VIII, 369; Bucer, Epistola nuncupatoria ad Academiam Marpurgensem in feinem Evangelientommentar Argentorati 1530, ferner 3RG IV, 614ff.; Marpurgensein in jeinem Coungerientommentat Argentozat 1000, jeine Ost 17, 02411, Anonymi bei Schirrmacher, Briefe und Alten, Gotha 1876 S. 3 (vgl. Brieger 32G I, 628; Th. Rolbe, Anal. Luth. 117); Rhapsodiae colloquii ad Marburgum 3bTh 1874, S. 117; Brenz 55 bei Breffel, Anecdota Brentiana, Tübingen 1868. — Bearbeitungen: (Bullinger, Reforma-tionsgesch, ed. von Hottinger und Vögeli, Frauenfeld 1838, II, 223 ff.); L. J. R. Schmidt, Construction and Statistic Construction of Statistic Market Statistics (Bullinger, Statistic), Statistic Market Statistics (Bullinger, Statistic), Statistica (Bullinger, Stati
- Das Religionsgespräch zu Marburg im Jahre 1529, Marburg 1840; J. & F. K. Schnitt, Das Religionsgespräch zu Marburg im Jahre 1529, Marburg 1840; J. Köftlin, M. Luther, II, 127 ff.; Th. Kolde, M. Luther, II, 305 ff.; Lenz, Briefwechfel Landgraf Philipps mit Bucer, Leipzig 1880, I; derf., ZRG III, 28 ff.; Efcher, Die Glaubensparteien in der Eids 60 genoffenschaft, Frauenfeld 1882; Reim, Schwädische Reformationsgesch., Tüb. 1855; A. Baur,

Zwinglis Theologie, II. Bd. (Halle 1839) S. 612 ff.; Rud. Staehelin, Huldreich Zwingli II. Bd (Bafel 1897), S. 381 ff.; B. Beß, Luther in Marburg, Preuß. Jahrbb. 8b 104, S. 418 f. Der Tezi der Marburger Urtikel nach den beiden bisher bekaunt gewordenen Urichriften (Heppe, Die 15 Marburger Urtikel, Kaffel 1854; Usteri in ThStK 1883 S. 400 ff.) bei Th. Kolde, Die Augsburgische Konseffion 2c., Gotha 1896 S. 119 ff.

Der Sakramentsstreit war schon in hellen Flammen aufgelobert, fast überall, wo bie ebangelische Lehre Wurzel geschlagen, begann biefe Frage die Gemüter zu entzweien, und einzelne Obrigteiten hatten schon angefangen, den Vertauf der Schriften der Oberländer zu verbieten (Zwingli opp. VII, 21), als man im Sommer 1526 zum Reichstage in Speier zusammentrat. Die Sorge um den Eindruck, den diese offenkundige Zerklüftung 10 auf bie Gegner machen mußte, fuhrte naturgemäß dazu, auf Mittel zu finnen, um eine Einigung zu erzielen. Raum irgendwo empfand man die Schwierigkeit der Lage fo als in Strafburg, wo die beiden Barteien unmittelbar zusammenstießen. Die Gesandtschaft, die Strafburger Prediger im Oktober 1525 nach Wittenberg geschickt hatten, hatte die schärfte Abweisung ersahren (Th. Kolde, Anal. S. 70; M. L. II, 279). Der Friedens= 15 versuch war völlig gescheitert, Luthers Stimmung gegen "die Sakramentierer" nur noch schärfer geworben. Da versuchte Bucer im Sommer 1526, burch Vermittelung bes Juftus Jonas auf Luther einzuwirken. Jonas antwortete kühl aber nicht durchaus ablehnend. Bei aller Entschiedenheit in der Berurteilung der gegnerischen Lehre zeigte er sich sogar schließ= lich willig, nach Rräften auf ben Frieden zu benten und warf als erfter ben Gedanten 20. hin, daß vielleicht durch eine persönliche Zusammentunft ein Heilmittel gefunden werden könnte (J. Jonas Brieswechsel ed. Kawerau I, 99: utinam vel conveniendo coram aut aliis commodis modis huic intestino malo et gravissimo morbo possit remedium inveniri). Derfelbe wurde zunächft zwischen Straßburg und Wittenberg nicht weiter verfolgt, war boch ziemlich zu derfelben Zeit mit bem Briefe des Jonas dort Luthers 25 Borrede zum schwäbischen Syngramm befannt geworben (3RG XI, 374), die Ol ins Feuer goß, so daß sogar die brieklichen Beziehungen mit Wittenberg aufhörten. Wichtiger ward für bie Folge, daß der frühere Bürzburger Domprediger Joh. Haner (vgl. den Art. Bb VII, S. 400, 57 ff.), der auf dem Reichstage zu Speier mit dem Landgrafen Philipp von Heffen hatte Beziehungen anknüpfen können, diesem zuerst den Gedanken instnuerte, womöglich 20 burch ein Religionsgespräch eine Einigung zu erzielen (Zwingli opp. VII, 540 Anm.). Davon wußte auch Bucer, ber um jene Zeit mit der Bitte, Luther möglichst freundlich zu behandeln, an Zwingli idreibt: Sunt in eo Principes et alii viri boni et graves, ut colloquii copia fiat (Zwingli opp. VII, 481). Und je mehr Einfluß Ulrich von Bürttemberg auf den jungen Fürsten gewann, um so mehr wurde biefer Gedanke erwogen, 85 und es ift nicht unwichtig festzustellen, daß von vornherein bei ben Einigungsbestrebungen politische Tenbenzen eine Rolle spielten. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat ber Landgraf in der That schon 1527 an Luther eine dahingehende Einladung ergehen lassen, die dieser aber ablehnte (vgl. Ih. Rolbe, D. Luther II, S. 588 Anm. ju S. 291). Wenn dann im Februar 1528 Detolampab und Bucer von Herzog Ulrich an den Hof des Landgrafen 40 nach Marburg zu einem Kolloquium eingeladen wurden, fo follte diefes Gespräch wohl nur bazu bienen, vor allem Philipp für bie oberländische Sache zu gewinnen (Zwingli opp. VIII, 143. 146. 160), benn daß auch jemand von der Gegenpartei gerufen worden wäre, verlautet nicht. M. Bucer freilich faßte die Sache so auf, daß es sich um eine Einigung mit den Sachsen handle, welche die beiden Fürften betrieben (ebenda S. 161; 45 vgl. Th. Kolbe, M. Luther II, 292). Die Packschen Händel hinderten die Aussführung. Aber der Landgraf versolgte in der That jetzt je länger je eifriger den Gedanken, durch eine persönliche Zusammenkunft ber Gegner eine Einigung zu erreichen. Schon im Januar 1529 schrieb er von Worms aus, es müffe zum Gespräch zwischen Luther und Detolampab tommen, und wenn es ihn 6000 Gulben tofte (Reim, Schwäb. Ref.= Geich. S. 115 f.). 50 Und die Entwickelung der Dinge auf dem Reichstage zu Speier um 1529 nötigte in der That mehr als je an einen Ausgleich zu denken. Auch von auswärts, so von Ulm aus, suchte man ben Fürften in feinem Vorhaben zu bestärken. Melanchthon, mit bem Deto= lampad damals (31. März bei Bindseil S. 35) wieder brieflich anknüpfte, empfahl in feiner Antwort vom 8. April auch ein Gespräch gut gesinnter Männer (Quare satius 55 esset hac de re aliquot bonos viros in colloquium una venire (CR II, 1050), und ein guter Anfang schien ichon erreicht zu fein, als die Straßburger auf Erfordern in Speier eine jedenfalls von Bucer herrührende Formel über das Abendmahl vorlegten (bei Bird, Bolitifche Rorrespondenz der Stadt Strafburg I, 349 Anmertung), die zwar den Gegensatz verschleierte aber den Nicht-Theologen genügte, so daß daraufhin am 22. April 60

Б

ein vorläufiges Bündnis zwischen Sachsen, Heffen, Rürnberg, Straßburg und Ulm zu ftande kam (Th. Kolde, Der Tag von Schleiz, S. 96 f.). Daß diese Vorverhandlungen nur dann zum Ziele führen konnten, wenn man sich in der Abendmahlsfrage wirklich geeinigt hätte, ftand den führenden Berfönlichkeiten außer allem Zweifel. Deshalb lud der 5 Landgraf noch an demfelben Tage Zwingli (opp. VIII, 287, zum Datum vgl. Lenz, Briefwechfel I, 8) zu einem Religionsgespräch ein. Diefer erklärte umgehend seine Bereitwilligkeit. Mit großen Worten preift er ba bie Weisheit bes Fürften, ber bazu berufen fei, die große Berwirrung aufzulöfen, und ermahnt ihn, fich durch keinerlei Machinationen von feinem Friedensplane abwendig machen zu lassen (opp. VII, 622). Anders stellte 10 man sich in Wittenberg. Melanchthon, der unter dem Drucke der Verhältnisse in Speier fich zu einem Gespräch mit Detolampad - von Zwingli, dem in Wittenberg am meisten verhaßten Gegner war nicht die Rebe gewesen —, bereit erklärt hatte, wurde schon auf der Heinreise anderen Sinnes. Offenbar war ihm der politische Zweck des Gesprächs bes Zustandekommens des Bündniffes vor allem anstößig — est periculum ne qua 15 Imperii mutatio ex his principiis sequatur, schrieb er an Laz. Spengler (CR II, 1069). Er hatte im Auftrage des Landgrafen bei Luther werben sollen, arbeitete aber, noch ehe er mit biefem zusammentraf, burch Vermittelung bes Kurprinzen bagegen: zum Reben müßte es allerbings einmal kommen, nur gerade jett sollte die Sache verhindert werden. Sollte sie gleichwohl zu stande kommen, und die berechtigte Sorge, daß der 20 Landgraf noch mehr als disher sich zu Zwinglis Ansicht hinüberziehen lassen könnte, spräche allerdings dafür, so wäre es gut, damit die Sache nicht als Verschwörung angesehen werden könne, einige rechtschaffene Papisten gewiffermaßen als Unparteiische hinzuzuziehen, auch um zu verhindern, daß die Gegner, wie zu erwarten, sich als Sieger brüften könnten. Luther, der in einem Briefe vom 22. Mai an den Kurfürsten (De Wette III, 454) über 25 das, was er von Melanchthon über den Reichstag zu Speier gehört, den Plan des Land= grafen als für ihn gegenstandslos ganz übergeht und nur vor dem "Bundmachen" warnt, überzeugte ihn, daß die Sache fruchtlos sein würde, weil, wenn die in Aussicht genommenen Rolloquenten sich einigen könnten, "bei den vornehmsten Widersachern (Zwingli) keine Besserung zu hoffen" wäre. Schließlich schlug er vor, daß der Kurfürst in Rücklicht auf so bie Universität den Urlaub verweigern solle (CR II, 1064-67). Dem war der Rurfürst nicht abgeneigt, schlug aber ben etwa zu erwartenden Erfolg so hoch an, daß er auch den Gedanken erwog, ob das Gespräch nicht an einem dem Landgrafen ungelegenen Orte, wo fein perfönlicher Einfluß nicht zu fürchten wäre, abgehalten werden könne: Nürnberg, wohin ber Kanzler Brud eben in anderen Angelegenheiten geschickt wurde, sollte die Einladung 25 ergehen lassen (CR II, 1071). Man scheint in der That dort Schritte gethan zu haben, aber ber immer leifetretende Rat diefer Stadt, in welche Melanchthon die dringendsten Warnungen vor dem beabsichtigten Bündniffe schickte (CR II, 1067—1070), wird, nach-dem die Nürnberger Theologen in einem sehr scharfen Gutachten allerdings erst am 19. Juni 1529 fich gegen ein Religionsgespräch (übrigens mit Zwingli) ausgesprochen hatten (Rieberer, 10 Nachrichten II, 216), sicherlich abgelehnt haben. Ebensowenig wiffen wir, wieweit der Landgraf etwa von den Absichten des fächfischen Hofes Runde hatte und, "um fich die Teilnahme und die Hauptrolle bei den Verhandlungen zu sichern" (so Lenz, Briefwechsel I, 12), nunmehr eine bestimmte Einladung nach Wittenberg ergehen ließ, ficher ift nur, daß die Bittenberger nach dem 10. Juni (CR II, 1073: Mirum silentium est de conventu) 45 eine (nicht mehr vorhandene) dringliche Einladung des Landgrafen, in der der Fürft auch auf das zu fürchtende Blutvergießen hintvies, erhielten, am Michaelistage zu Marburg zu erscheinen. Unter bem Einfluß bes Rurfürsten, an bem sich der Landgraf ebenfalls gewandt, und deffen Bemühungen, "ber Sache zu Gut gute Antwort zu geben", er bezeugen mußte, gab Luther am 23. eine Antwort, die eine halbe Ablehnung enthielt. Er erklärte 50 sich zwar bereit, "bem chriftlichen Vornehmen den verlorenen Dienst zu leisten", forderte aber, daß der Landgraf sich erst bei den Gegnern erkundigen solle, ob sie von ihrer Meinung weichen wollten, sonst sei die Sache nicht nur aussichtslos, sondern könnte noch größeren Zwiespelt werden vonle (Neudeder, Urfunden S. 93; Ib. Kolde, M. Luther II, 308 ff.). Von Zwingli hatte Philipp auch jest nichts geschrieben. In Luthers Brief sab 55 er nur das Zustimmende. Am 1. Juli gingen auch die Einladungen an Oekolampad und Bucer und den Stättemeister Jakob Sturm in Straßburg ab. Von der anderen Seite wurde Andreas Osiander und (etwas später) auf Veranlassung des Markgrassen Georg von Brandenburg, dem der Landgraf gleichfalls von feinem Borhaben Mitteilung gemacht batte, Johann Brenz von Schwäbisch=Sall (bie Briefe bei Neubeder, Urfunden) geladen. Gleich= 80 wohl schrieb Bhilipp an demselben Tage, daß auch "das Gegenteil zu erscheinen zugeschrieben" habe, was doch nur auf Zwingli paßte, von dem man in Wittenderg nichts wußte. Und wieder unter dem Einfluß des Kurfürften, der in jenen Tagen in Wittenberg war, gaben Luther und Melanchthon am 8. Juli ihre endgiltige Zustimmung (De Wette VI, 104). Sie thaten es nur gezwungen, wie Luther an Brismann schreibt, ohne gute Höhlung im Hindlich darauf, daß solche Zusammenkünste zu Arius Zeiten mehr geschadet 5 als genutzt haben (De Wette III, 491, vgl. S. 501). Aber der Landgraf blieb beharrlich, und nicht weniger eifrig war Zwingli. In jene Zeit fallen die Anfänge seiner großen politischen Pläne, in denen er mit dem Landgrassen zusächste eines Burgrechts mit Straßburg, dann den Eintritt des Landgrassen in diese Gemeinschaft. Das Gespräch zu 10 Marburg sollte das letzte große Hindernis, das der Einigung entgegenstand, beseitigen. Da ist kein Zweisel, dieses politische Interesse frand für Zwingli im Vordergrund, aus ihm erklärt sich seine ganze Haltung.

Bon alledem hatte man in Bittenberg feine Runde, wenn Luther auch mit Sorge bie "Unruhe" des jugendlichen Fürften beobachtete (De Wette III, 591), und man soviel 15 erfahren hatte, daß der Herzog von Bürttemberg bahinter stedte (Buchwald, Bur Bittenberger Stadt- und Universitätsgeschichte, Leipzig 1893, S. 67). Und auch am hofe bes Rurfürsten hatte man bavon wohl teine Ahnung, wie weit die politischen Tenbenzen des Landgrafen gingen. Doch scheint bie Ansesung des Tages von Schleiz auf den 3. Oktober (Th. Kolbe, Der Tag von Schleiz S. 104 f.) mit von dem Gedanken biktiert getvesen zu 20 fein, Philipp womöglich doch noch an der Teilnahme am Gespräch zu hindern. Bis zu-letzt gab Luther sich auch noch der Hölfnung hin, daß schließlich nichts daraus werden würde, hielt auch daran selt, daß einige ehrbare Papisten zugezwungen werden müßten (De Wette III, 501). Wohl noch auf der Reise, vielleicht schon in Torgau, erfuhren die Sachsen, daß auch Zwingli erwartet würde, denn ihre Berichte drücken keinerlei Erstaunen 26 aus, auch biefen in Marburg zu finden (gegen Staehelin II, 395). Mitte September waren fie aufgebrochen. Mit ben beiden Geladenen, Luther und Melanchthon, tamen von Bittenberg Juftus Jonas, der junge Brofeffor Kaspar Cruciger, Luthers Famulus Veit Bittenberg Juftus Jonas, der junge Brofeffor Kaspar Cruciger, Luthers Famulus Veit Dietrich und der Wittenberger Diakonus Georg Rörer. In Gotha schloß sich auf spezielle Ladung der Ksarrer Friedrich Myconius, in Eisenach Justus Menius und der kurfürstliche so Hauptmann Eberhard v. der Thann ihnen an. Zwingli war bereits am 1. September, begleitet von Rudolf Collin, abgereist, übrigens ohne ausdrückliche Genehmigung des Rats, ber wegen feiner Reise durch viele tatholische Gebiete bedenklich war und deshalb das Gefpräch lieber nach Straßburg verlegt gesehen hätte (Bird, Bol. Korresp. 1, 384) und dem Zwingli erft durch einen nachgelassenen Brief die Gründe der schnellen Abreise mitteilte. Bon 35 Basel aus reifte er mit Detolampad und dem Bajeler Ratsboten Rudolph Frey den Rhein hinunter nach Straßburg, wo ber von ihm zur Begleitung erbetene Züricher Ratsherr Ulrich Funt und der dortige Buchdrucker Froschauer mit ihm zusammentrafen. Hier raftete In zehntägigem Zusammensein mit den befreundeten Theologen und den Häuptern man. ber Stadt, wo ihn die Rachricht von dem ju Barcelona zwischen Papft und Raifer ge= 40 schloffenen Frieden, ber Karl V. die Bekämpfung der Reger zur Pflicht machte, erreichte, gewannen die politischen Pläne greifbare Gestalt. Noch von hier aus ermahnte Zwingli gewannen die politiichen Plane greitbare Gestalt. Noch von hier aus ermahnte Zwingli ben Rat von Zürich, die Venediger, die wie die Schweizer vom Frieden ausgeschlossen waren, in ihrem Widerstande gegen den Kaiser zu bestärken, um ihm womöglich den Zu-gang über die Verge zu verlegen (Th. Kolbe, M. Luther II, 311; Staehelin, Zwingli II, 45 393 f.). Schon am 27. September erreichten die Reisenden, denen sich von Straßburg aus Bucer, her ihnen auf dem Schlosse antweise, freundlichst ausgenommen (Hedios Versicht 2006 IV 4175). Bericht 3RG IV, 417f.). Mehrfach predigten sie vor dem Fürsten, wurden von ihm zu Tisch geladen und konnten aufs Ungezwungenste mit ihm verkehren. Wahrscheinlich schon 50 in biefen Tagen verständigte sich Zwingli mit ihm über den Abschluß eines bessich-schweis zerischen Burgrechts. Zwingli hatte das für ihn Michtigste erreicht, ehe die Sachsen überhaupt erschienen. Aber freilich follte es wirkfam werden, jo galt es vor allem Luther ju verföhnen.

Die Wittenberger kamen erft Donnerstag den 30. September an und fanden eben= 55 falls als Gäfte des Landgrafen auf dem Schlosse Aufnahme. Nach dem Frühmale wurden sie zuerft von Dekolampadius, dann von den Straßburgern, die diesmal sogar einen Em= psehlungsbrief von Luthers Straßburger Parteigänger Nikolaus Gerbel (3RG IV, 418) mitbringen konnten, freundlich begrüßt. Dem Bucer, der ihm soviel Ungelegenheiten ge= macht hatte, konnte sich Luther doch nicht versagen, wenn auch halb scherzbaft, ein kräftiges 60

Wort zuzurufen (tu es nequam, ebend.). Bon einer offiziellen Begrüßung burch Awingli hören wir nichts. Bielleicht ist sie absichtlich vermieden worden. Am Abend wurde dann für ben folgenden Tag nach dem Wunsche des Landgrafen ein vorläufiges Gespräch zwischen Detolampad und Luther und zwischen Zwingli und Melanchthon vereinbart. So geschah 5 es Freitag ben 1. Oktober in Gegenwart bes Fürsten und wohl des gerzogs Ulrich von Bürttemberg, der in der Nacht vorher eingetroffen war. Nur über die Berhandlung zwischen Zwingli und Melanchthon ist uns einiges berichtet (ZRG IV, 418 f.; Hospinian II, 122 ff.). Verständigte man sich auch über die Frage von der Erbfünde und spiritum s. operari iustificationem mediante verbo, womit Zwingli frühere Auslaffungen 10 schon erheblich einschränkte, so zeigte sich die ganze Verschiedenheit der theologischen Auf= fassung und Beweisschurung beim Punkte vom Abendmahl stärker als je. Um so eifriger suchte der Landgraf am Abend auf Melanchthon einzuwirken, dem er die Notwendigkeit der Eintracht mit solcher Eindringlichkeit darthat, daß dieser bis zu Thränen gerührt wurde (3RG IV, 419). Am Sonnabend ben 2. Oktober, an welchem Tage (aber erft nachmittags) auch bie 15 fühdeutschen Lutheraner Ofiander, Brenz und Stephan Agrikola aus Augsburg eingetroffen waren, begann das "offenlich, freundtlich undisputtierlich gesprech" (also wurd es genannt, fagt Dfiander, Rieberer II, 111). Richt im Ritterfale (so wieder Staehelin II, 396), sondern in einem Privatzimmer des Fürsten (in principis conclavi bei Schirrmacher 5, 20 "in des Fürsten gemach", berichtet Ofiander, bei Riederer II, 110, in interiore hypocausto ad cubiculum principis, so bei Jonas in CR II, 1097; vgl. Rawerau, Jonas Briefwechsel I, 129) kam man schon früh um 6 Uhr zusammen. Tropbem man die Sache möglichst geheim gehalten hatte, war sie boch nicht unbefannt geblieben. Bon allen Seiten her, von der Schweiz bis Röln war man dazu herbeigekommen. Aber nur die Eingeladenen 25 wurden zugelaffen. Auch Carlstadt, der dringend um Zulaffung gebeten hatte, erhielt sie nicht. Immerhin waren nach dem Berichte von Brenz etwa 50-60 Personen zugegen. Vor dem Fürsten, neben dem Herzog Ulrich und der Hof Platz genommen, saten an einem Tische Luther, Melanchthon, Zwingli und Detolampad. Der Kanzler Feige, von dem Melanchthon am 30. September nach Wittenberg berichtet hatte, daß er die Gegenpartei 20 offensichtlich begünstige (CR II, 1095), begrüßte die Versammelten, indem er für ihr Erscheinen dankte, sie bat, alle persönliche Erregung beiseite zu laffen und nur die Ehre Christi zu suchen. Dann nahm Luther bas Wort. Er lobte bie gute Absicht bes Landgrafen und erflärte, er habe felbft fcließlich zugeftimmt, nicht um feine Deinung zu ändern sondern um fie zu begründen und den Frrtum der Gegner darzuthun. Zunächst sollten 85 fich aber bie Gegner erklären, da, wie aus ihren Schriften fich ergäbe, man auch in einigen anderen Bunkten, wie Erbfünde, Trinitätslehre, Rechtfertigung, Taufe u. f. w. in den Kirchen zu Zürich, Basel und Straßburg abweichend lehre. Hiergegen verwahrte sich Oeko-lampad sofort, edenso Zwingli, der auf die Verhandlungen mit Melanchthon vom Tage vorher verwies, und man einigte sich dahin, zuerst vom Abendmahl zu handeln, denn zu 20 diesem Zwed sei man zusammengekommen. Darauf faßte Luther ven Gegensatz in turze Sätze zusammen, indem er unter prinzipieller Abweisjung aller Einwürfe ber Vernunft oder ber Mathematik baran festgehalten wiffen wollte, daß die Borte Christi "dies ift mein Leib", die er mit Rreide vor sich auf die Sammetbede des Tisches geschrieben hatte, so verstanden werden müßten, wie fie lauten. Detolampad, ber zuerft barauf antwortete, ging 45 wie früher von Jo 6. aus und wies sobann auf die vielen Metaphern in der Schrift hin, die Luther natürlich nicht leugnete. Was er aber forderte, war der Beweis dafür, daß gerade hier biefe Metapher angenommen werden müffe, wo der Text ohne Annahme einer solchen flar fei. Auch erklärte er, daß er die geistige Riefung, von der 30 6, 63 fpreche, teineswegs verwerfe, fie vielmehr für notwendig halte, aber daraus folge noch nicht, 50 baß die körperliche, die Christus eingesetz und befohlen habe, unnut oder nicht notwendig fei. Und eben barum brehte sich der Streit, ob neben dem geistigen Effen, das beide Teile gleich betonten, der leibliche Genuß nötig sei, was die Schweizer leugneten, zumal seine Annahme Christi unwürdig sei, während Luther immer wieder erklärte, es handle sich gar nicht barum, was geboten würde, sondern wer es gebiete, und es sei berselbe, ber 55 ba gesprochen, dies ift mein Leib, wie der, welcher Johannes 6 geredet hat. Ebendeshalb fagte er in feiner pointierten Beife: Si juberet fimum comedere, facerem. Servus non inquirat de voluntate Domini. Oportet oculos claudere. "3ch bleibe bei meinem Text" (3RG IV, 123). Dann griff Zwingli ein. Es waren biefelben Argumente, die er vorbrachte. Wenn auch keine Schriftstelle ausdrücklich lehre, daß das Brot 60 die Figur des Leibes sei, so gebe es doch solche, die vom fleischlichen auf den geistlichen

Genuß hinlenkten. Schon baraus folge, daß ber Herr sich nicht leiblich im Abendmahl hingebe. Gott mute nichts Unbegreisliches zu, und für das Recht nach der Möglichkeit zu forschen, verwies er auf die Frage der Maria: Wie soll das zugehen? Das machte auf Luther keinerlei Eindruck, ebensowenig die mancherlei Stellen aus der Schrift, die sigürlich zu fassen sind die Grage der Maria: Bie soll das zugehen? Das machte auf kuther keinerlei Eindruck, ebensowenig die mancherlei Stellen aus der Schrift, die sigürlich zu fassen, eine Metapher angenommen werden müßte. Jo 6, 63 was Zwingli immer als entscheidend betonte ("diese Stelle bricht euch den Hals"), könne dassür nichts beweisen. Am Nachmittage wies Zwingli auch nachdrücklich darauf hin, daß die Annahme des ein= sachen Wortsinns das Papstum stüte und es absurd sei, zu glauben, daß ungläubige Geistliche die Gegenwart Christi im Sakrament hervorrusen könnten. Luther bemerkte das 10 gegen, daß man von niemandem wisse, od er gläubig oder ungläubig sei; was im Sakrament geschieht non sit virtute nostra, sed divina. Quando autem Deus dicit, accipite, facite, dicite verba haec, id sit, ipse dixit et facta sunt.

Dann spiste sich die Debatte besonders auf die Frage nach der Möglichkeit der Ubiquität des Leibes Christi zu, die Zwingli unter Berufung auf Rö 8, 3; Phi 2, 7; Her 18 2, 7 verwarf. Seine Argumentation, daß wenn Jesus und in allem gleich sei, nur ohne Sünde, er dann auch wie wir an einen Ort gebunden sei, veranlaßte Luther zu der sarlassichen Bemertung, wenn man die Gleichheit, die süch auf allerlei menschliche Leiben, Betlimmernisse, menn man die Gleichheit, die sich auf allerlei menschliche Leiben, Betlimmernisse, sonn auch wie wei er, Luther, ein Weib habe, müsse Auch ein Weib gehabt 20 haben. Ubrigens frage er nicht nach der Mathematik in diesen Dingen, sondern verlassie haben. Ubrigens frage er nicht nach der Mathematik in diesen Dingen, sondern verlassie haben. Ubrigens frage er nicht nach der Mathematik in diesen Dingen, sondern verlassie haben. Ubrigens frage er nicht nach der Mathematik in diesen die Böglichkeit zu, betonten aber, die Schrift lass Sport: Die Schweizer gaben nun schließlich die Möglichkeit zu, betonten aber, die Schrift lass Buste. Luther solle den Beweis dassur erbringen, daß die 22 Schrift von Jesu auch eine andere Gegenwart aussage. Als Antwort darauf hob Luther bie Tischerten ausgegangen, und um welfen Matsflellung es sich handelte. Die ganze Berkchenheit ber Grundauffassung zeigte sich, venn Luther bie Bernunst bei allen diesen als 20 Fragen des Glaubens nicht entschere von Mathematik auf den Buntt gekommen, von dem entsielen ihm, so dich schrift Leite von Mathematik auf den Buntt gekommen, won bem entstelen ihm, so die Grifti Leite von Mathematik auf den Buntt gekommen. Kon machte, zeigt seine Bemertung in seinen von Mathematik an den Bust gekonten" (CR. II, ss 1105). Dann stücht entschere von Stellen aus den Kursterscher" (CR. II, ss 1105). Dann führten die Echweizer Stellen aus den Rursterschert, welliches das Gott Menleh worden, das biefelbige Berlon, Chriftus, so wahren Gott görten wir im stücht worden, das biefelbige Berlon, Chriftus, so habere füsterten, welliches gar la

Den ganzen Sonntag wurde weiter bebattiert, ohne daß neue Momente dazu kamen. Der letzte Grund bei Zwingli und den Seinen war immer der: die Realität des Leibes Chrifti ift nicht vorhanden, denn sie ist unnötig, ihre Annahme ist Christi unwürdig und sie ist unmöglich, während Luther dadei verblieb, was Gott anordnet, ist nicht unnötig, 45 und wir haben nach alledem nicht zu fragen. Dadei bewegte man sich im allgemeinen in urbanen Formen, nur ein paarmal kam es zu spischen Bemerkungen, die aber zu keinen Weiterungen führten. Auch wurden wirklich einige Missberständnisse gehoben. Zwingli und die Seinen konnten sich überzeugen, daß die Lutheraner den Genuß des Leibes nicht so grobssinnlich, kapernaitisch sage die Oberländer im Abendmahl nicht bloß ein Gesbächtnissmahl sähen. Dabei blieb doch eine so große Verscheidenheit in der ganzen Weise, die Streitfrage zu betrachten und in ihrer religiösen Wertung, daß eine Einigung nicht zu erzielen war. Luther war des Disputierens längst überdrück ohne die werde zu schnen Welanchthon aufgefordert, an seiner Stelle das Wort zu ergreisen, da er sich "mübe ge= 25 waschen habe", aber Melanchthon griff nicht ein. Nicht ohne Grund schrieb er an Camerarius (OR. II, 1098): reliqui omnes praeter Lutherum sussischen (3RG IV, 433). Um Nachmittag nahm Oelolampad noch einmal das Wort unter Verweis auf Augustin und Fulgentius, ertlärte aber bald, daß alles weitere Verhandeln aussichtslos sei. Luther safe so barin nur bas Zeugnis ihres Gewiffens, daß sie nichts bewiesen hätten. Zwingli bankte für die freundliche Behandlung und bat um Verzeihung wegen etwaiger harter Worte. Indem ihm die Augen übergingen, erklärte er, daß er niemanden in Gallien und Italien lieber sähe als die Wittenberger. Der Kanzler wünschte, daß man noch auf weitere Mittel und Wasse um Einigkrit durch.

- 5 und Wege zur Einigkeit denke. Luther bemerkte darauf, daß er jene dem gerechten Gerichte Gottes überlaffen wolle, der es wohl finden werde, wer recht habe. "Und wir Euch auch", erwiderte Oekolampad. Da erhob sich Jakob Sturm von Straßburg und erinnerte daran, daß Luther auch von anderen Irrtümern gesprochen habe. Um nicht einen neuen Streit in die Heimat zu bringen, dat er, die Straßburger Prediger zu verhören. Bucer berichtete
- 10 über ihre Lehre von der Trinität, Erbfünde, Taufe, Person Christi 2c., und wollte nun von Luther ein Zeugnis über seine Rechtgläubigkeit haben. Aber dieser weigerte sich: er sei nicht ihr Richter, auch wollten sie ja seine Lehre nicht leiden, wozu brauchten sie auch seines Zeugnisses, da sie sich rühmten, obwohl sie ihre Lehre unter seinem Namen zu verbreiten suchten, nichts von ihm gelernt zu haben; auch wüßte er nicht, ob sie nicht daheim
- breiten suchten, nichts von ihm gelernt zu haben; auch wüßte er nicht, ob sie nicht sahlett breiten suchten, nichts von ihm gelernt zu haben; auch wüßte er nicht, ob sie nicht daheim 15 anders lehrten. "Ihr habt einen anderen Geist" (De Wette IV, 28). "Unser Geist und Guer Geist reimt sich nicht zusammen" (Dstander bei Riederer II, 18), rief er ihnen zu, benn da, wo man dem Worte Christi einfältig glaube und da wo man sie aufs heftigste betämpfe und Lügen strafe, könne nicht derselbe Geist sein. Darum erkläre er noch einmal, er wolle sie dem Urteile Gottes überlassen, sie möchten lehren, wie sie es vor Gott 20 berantworten wollten (vgl. Th. Kolbe, M. Luther II, 315).

Damit waren die offiziellen Verhandlungen beendet. Aber noch auf persönlichem Wege, indem er einen nach dem anderen kommen ließ, hoffte der Landgraf eine Einigung der Streitenden zu erzielen. Und Luther und die Seinen erklärten, wenn die Gegner zugeben wollten, daß im Abendmabl der Leid Christi wäre, sich zufrieden zu geben, und keine

- wollten, daß im Abendmahl der Leid Ehrifti wäre, sich zufrieden zu geben, und keine wollten, daß im Abendmahl der Leid Christi wäre, sich zufrieden zu geben, und keine weitere Erklärung darüber zu verlangen ob er leiblich oder geistlich, natürlich oder übernatürlich da wäre, und sie dann als Brüber annehmen und alles thun zu wollen, was ihnen lieb wäre (Osiander bei Riederer II, 119. Anders Bucer: exigentes ut faterentur etiam ore manducari haberique praesentem corporaliter, 3RGIV, 1618). Das war gewiß von ihrem Standpunkte aus ein sehr weitgehendes Entgegenkommen, aber man ging
- 20 nicht darauf ein. So weit war man am Sonntag Abend gekommen. Am Montag den 4. Oktober wurde noch einmal der Versuch gemacht, durch private Gespräche etwas zu erreichen. Aber nur Bucer, der unter Alssiftenz von Hedio mit Verez und Osiander verhandelte, wollte Christi Leid im Abendmahl anerkennen, doch mit dem Beisfügen, daß der Leid Christi nur für die Gläubigen gegeben würde. Diese später noch wichtig gewordene
- 25 Formel, beren Bebeutung damals nur Ofiander erkannte, kam jedoch nicht weiter in Betracht, da Bucer, der dafür nicht die Zustimmung der Seinen erlangen konnte, sie wieder fallen ließ. Nun baten die Schweizer und Abendländer, daß man sich gegenseitig als Brüder ansehe und zum Abendmahl zulasse. Das war den Wittenbergern, wie sie später in Briefen mehrfach bezeugten, unverständlich. Sie begriffen nicht, wie jene Leute, beren
- 40 Glauben und Lehre sie verdammten, sie als Brüber in Christo ansehen wollten (Mel.: CR. II, 1108), da müßten sie selbt nicht viel von ihrer Lehre halten (Bullinger S. 235). Wohl versprachen sie, Frieden halten zu wollen, — charitatem et pacem hostibus debemus (De Wette III, 511) —, auch waren sie damit einverstanden, daß man von dem Streiten in Schristen ablassen wollte, wovon auch Luther Gutes hoffte: weiter zu
- 45 gehen vermochten sie nicht. Daß die anderen es wollten, darin sahen sie nur das innerliche Bewußtsein ihrer Niederlage, die sie offen kund zu geben sich scheuten (Metuedant enim plebes suas, ad quas non licuisset reverti, si revocassent, De Bette IV, 28). Thatsächlich war es doch die geringere Schätzung des Gegensazes, wie der ehrliche Wunsch, durch die weitgehendste Nachgiebigkeit die Grundlagen für das be-
- 50 absichtigte Bündnis zu erhalten. Der Landgraf, zu defien Befestigung entgegen den Auslassungen der Schweizer Luther und Melanchthon eine Reihe Aussprüche der Bäter zu Gunsten ihrer Auffassung zusammengestellt hatten (De Wette III, 568; Enders VII, 164), wollte jedoch die Versammlung nicht ohne irgend welches Resultat auseinandergehen lassen, und Luther erklärte sich bereit, die wichtigsten Lehrpunkte, in denen
- 55 vielleicht ein Einberständnis zu erreichen wäre, zusammenzustellen. Obwohl er an die Zuftimmung der Schweizer nicht glaubte, wollte er doch alle Schärfen vermeiden. So entftanden noch am Morgen des 4. Oftober (so nach der klaren Darstellung Osianders, sie tragen aber das Datum des Abschulses des Gesprächs, 3. Oktober) die sogenannten "Marburger Artikel". Sie sind Luthers Wert, doch demerkt Bucer: a nostris consensum 60 pauculis adiectis, quibus planius sieret, omnem fructum Doctrinae sanctae et

sacramentorum donum esse spiritus divini, non nostrum, aut verborum vel signorum (3RG IV, 615), und auch nach einem Berichte Detolampads (Swingli opp. IV, 191: ut articuli Zwinglio et mihi praelecti, quaedam verba dumtaxat mutare petiimus propter contentiosos quosdam qui verba magis quam verborum sensa urgent) wurden einige von ben Schweizern beantragte Aenderungen aufgenommen. Vierzehn Sätze bezeugten das Zusammengehen in der Lehre von ber Trinität, Berson Christi, Glaube und Rechtsertigung, Wort Gottes, Tause, guten Werken, Beichte, Obrigkeit, Tradition oder menschliche Ordnung, Kindertause. Ein fünfzehnter vom Sakra-ment des Leibes und Blutes Christi bekennt als einmütige Lehre die Notwendigkeit des Genusses unter beiderlei Gestalt, die Verwerfung der Messe, ferner daß die geistliche 10 Nießung des Leibes und Blutes einem jeden Christen vornehmlich vonnöten. Darauf heißt Nießung des Leibes und Blutes einem jeden Christen vornehmlich vonnöten. Darauf heißt es: "Und wiewohl wir uns, ob der wahre Leib und Blut Christi leiblich im Brot und Wein fei, biefer Beit nicht verglichen haben, fo foll boch ein Teil gegen ben anderen chrift= liche Liebe, sofern eines jeden Gewissen immer leiden tann, erzeigen, und beide Teile Gott den Allmächtigen bitten, daß er uns durch seinen Geist den rechten Verstand bestätigen 15 will". Das Schriftstud wurde nach Osianders Mitteilung (CR. XXVI, 115 oben) in drei Eremplaren von den 10 offiziellen Teilnehmern am Gespräch, Luther, Jonas, Melanchthon, Ofiander, Agricola, Brenz, Detolampadius, Bucer, Hedio, Zwingli unterzeichnet. (Im Züricher Exemplar stehen die Zwinglianer voran). Schon am 5. Okt. wurden sie in einem, bisher nicht wieder aufgefundenen Einblattdrucke veröffentlicht, dem bald eine große Zahl anderer folgten 20 (vgl. v. Dommer, Die ältesten Drucke aus Marburg in Heffen, Marburg 1892, S. 22 ff.). Da nichts mehr zu erreichen war, auch ber englische Schweiß in Marburg ausbrach, eilte nunmehr alles heim. Luther reiste am 5. Oktober ab, nachdem er noch vorher eine ge-waltige Predigt gehalten hatte. Sie handelte von ber bürgerlichen Gerechtigkeit und von dem "hohen Artikel von der Vergebung der Sünde", den er wünschte, "so hoch machen 25 zu können, daß alle Sünden und Werke zu einem Fünklein würden gegenüber diesem Meer". Es fehlte in der Predigt nicht an leisen Verichtigungen der Gegner, aber er bezeugte doch ausbrücklich die Eintracht in jenem Hauptpunkte (Ego libentius hunc sermonem facio ut videatis concordiam doctrinae nostrae cum doctrina praedicatorum vestrorum 3kW2 1884, S. 270 ff. In der Bearbeitung Erl. A. <sup>3</sup> 14, 206 20 ganz verwischt). Auch Zwingli scheint noch einmal (wie auch Bucer) in Luthers Gegenwart gepredigt zu haben, wenigstenst tadelt dieser später an jenem, daß er in Marburg griechisch, hebräisch und lateinisch auf den Bredigtstuhl gebracht habe (Erl. A. 59, 260, vgl. S. 228). Mit der Unterzeichnung der Artikel war Zwingli offendar im Interesse seigenden Pläne bis an die äußerste Grenze der Nachgiebigkeit gegangen. Richt ganz ohne Grund 25

Nit der Unterzeichnung der Artikel war Zwingli offendar im Interesse seiner großen Pläne bis an die äußerste Grenze der Nachgiebigkeit gegangen. Nicht ganz ohne Grund 285 meinte Melanchthon (CR. II, 1106), die Schweizer seien "Luthers Meinung gefolgt", und Osiander triumphierte, daß sie damit eine Reibe von Artikeln widerrussen hätten, denn die Aussagen über die Verson Christi, Absolution, Wort Gottes und Tause u. s. w. geben voch die Lehrweise Luthers wieder. Rein Wunder, wenn die Wittenberger, die, wie gesagt, von den politischen Hänters wieder. Rein Bunder, wenn die Wittenberger, die, wie gesagt, von den politischen Hänters wieder. Rein Bunder, wenn die Mittenberger, die, wie gesagt, von den politischen Hänters wieder. Rein Bunder, wenn die Mittenberger, die, wie gesagt, won den politischen Hänters weicher. Rein Bunder, wenn die Wittenberger, die und gesagt hatten, nur den Eindruck vollkommener Demütigung der Gegner mit fortnahmen. Aber Zwingli schrieb sich nicht weniger den Sieg zu und beutete sche die Artikel in seinem Sinne (vgl. A. Baur II, 638 st.). An Badian schrieb er: Wenn irgend jemand bessen worden ist, so ist der unverschämte und hartnäckige Luther bessen und seinent von einer 45 Meinung in die andere gefallen, berichtete er daheim dem Rate (Sträcker, Eidgenössische Abschiede Bb 4 [1876] Abth. I S. 417 f.). Dagegen hatte Bucer (3RG IV, 619 f.) doch den Eindruck eines Mitgersolges. Und besonders bei Melanchthon, dem Bucer auch hauptssächlich das Mitglingen der Einigung zuschrieb, hatte das persönliche Zusammensen in en Bieberwillen gegen die Schweizer noch erhöht. So zeigte sich denn auch sehr bald, wie so wohl der Landgraf nicht unbefriedigt war und wie Zwingli und namentlich Blaurer (Zwingli opp. VIII, 373) auf dem Gewonnenen weiter zu bauen hoffte, daß das Relizgionsgespträch mehr zur tieferen Erkenntnis der Gegenstäte als zu ihrer Ueberbrückung gebient hatte. **Ehren**.

Marca, Petrus de, geft. 1662. — In den Baluzeschen Ausgaben des Werts de 55 concordia sac, et imp. (s. u.) findet sich auch eine aussührliche Biographie de Marcas, ebenso in Fagets Ausgabe der Differtationen (s. u.). Beide ergänzen sich, sind aber zum Teil nicht ohne Bolemit der beiden Versasser, welche über die nachgelassenen Bapiere de Marcas in einen heftigen Streit gerleten, indem Faget behauptete (s. die citierte Vita p. 117. 118),

de Marca habe Baluze beauftragt, feine Handschriften seinem Sohne auszuliefern, Baluze dagegen versichert, den Auftrag zur Ausgabe der Manustripte erhalten zu haben. Zur Er-gänzung dienen auch Notizen über de Marca bei Bayle in Dictionaire unter dem Artikel Marca. S. jetzt v. Schulte, Geschichte der Litteratur des tanonischen Rechtes Bd 3, S. 593, 5 wo insbesondere eingehend über das hauptwert berichtet, deffen Inhalt, Wert und Schwäche dargelegt wird.

Betrus de Marca, geboren zu Schloß Gant in Bearn nahe bei Bau am 24. Januar 1594, ftarb als Erzbischof von Paris am 29. Juni 1662. In dem damals reformierten Bearn tatholisch erzogen, bezog Petrus nach Zurücklegung ber Vorstudien zu Auch bie Universität 10 Touloufe und widmete fich dem Studium der Rechte unter der Leitung des Wilhelm Maranus, Wilhelm Cabanus, Bincentius Chabotius und Janus a Costa. Im Jahre 1615 begann er seine praktische Laufbahn zu Pau bei dem Rate von Bearn, in welchem er das einzige römisch-katholische Mitglieb war. Sehr bald änderten sich Scann, in verschn es sus einzige römisch-katholische Mitglieb war. Sehr bald änderten sich aber die Berhältnisse. Nachdem schon Heinrich IV. den Katholiken Duldung gewährt, wurde im Jahre 1620 15 das bisher selbstständige Land Frankreich einverleibt und französische Ordnung eingessührt. Bei diesen Beränderungen hatte sich der Bater de Marcas und dieser selbst thätig gezeigt (j. Baul. de Faget, Vita Petri de Marca p. 17 sg.) und zum Lohne wurde Petrus 1601 um Mässen verschaften der untwerholten Metrus verschaften Recht von Metrus 1621 zum Präfidenten des in ein Parlament verwandelten Rats von Bau ernannt. In diefer Stellung blieb er bis 1639, wo er in den Staatsrat nach Paris gezogen wurde. 20 Inzwischen hatte er mehrere kleinere Abhandlungen veröffentlicht (de sanctissimo Eucharistiae sacramento um 1624, de Constantinopolitani Patriarchatus institutione 1630 u. a.) und 1640 die Histoire de Béarn herausgegeben. Die Tüchtig= keit dieses Werkes ließ erwarten, daß er mit Ersolg einen Gegenstand werde behandeln können, welcher bamals die Gemüter aufs Lebhaftefte beschäftigte. Über bas Berhältnis 26 ber gallikanischen Rirche und des Staates zur Rurie waren seit dem Ende des 16. Jahrbunderts mehrere Schriften erschienen, welche die Rechte der weltlichen Macht gegen die Uebergriffe Roms ficher ju ftellen suchten, namentlich Les libertes de l'église gallicane 1594 von Pierre Pithou. Dazu hatte 1638 Du Puy, Preuves des libertés de l'église gallicane gefügt. In Rom meinte man, Kardinal Richelieu gehe damit um, eine vom 20 Papfte getrennte felbstftändige Nationalkirche zu begründen. Ein Briefter in Paris, Herfens, hatte unter dem Namen Optatus Gallus diefe Ansicht plaufidel gemacht, zu welcher bie französische Regierung sich nicht passiv verhalten konnte (s. Faget cit. p. 38; Baluze, Vita Petri de Marca & VIII (über diese brei und die ganze Bewegung s. v. Schulte, Gefch. III. 564, 584, 587). De Marca erhielt also ben Auftrag, bas eigent= 86 liche Sachverhältnis darzustellen, und damit Beranlassung zur Ausarbeitung eines Werks, welchem er vorzugsweise ein ehrenvolles Gedächtnis zu verdanken hat. Schon im Jahre 1640 war der erste Teil der Schrift in vier Büchern druckfertig vollendet, der zweite Teil mit Ausnahme der sechzehn erften Rapitel bes letten (achten) Buches wurde zwar in demfelben Jahre beendet, aber erft dem Kardinal Richelieu zur Durchficht vorgelegt (Baluze in der 40 Praefatio der späteren Ausgabe am Ende). Es erschienen 1641 zu Paris die vier ersten Bücher unter dem Titel: De concordia sacerdotii et imperii seu de libertatibus ecclesiae gallicanae. Den Zusatz seu u. f. w. hatte der Verfasser erft auf den Wunsch bes Buchhändlers hinzugefügt (Baluze, Vita cit. § VIII). In Rom gereichte berfelbe aber dem Werke nicht zur Empfehlung. Das Erscheinen gab wohl Veranlassung, die Schrift as von Bithou aufs neue einer strengen Kritik zu unterwersen, in deren Folge die Congregatio indicis 26. Oktober 1640 bas Verdammungsurteil aussprach. De Marca ging es nicht beffer, indem ein Detret vom 11. Juni 1642 auch feine Arbeit prostribierte (f. Index librorum prohibitorum, Mechliniae 1838, p. 226. 282); desto mehr stieg er aber in der Gunst des Königs, welcher ihn 1643 zum Bischof von Conferans ernannte. 50 De Marca hatte sich als Laie vermählt, nach dem Tode seiner Gattin 1632 aber keine zweite Che geschloffen und fich später zum geiftlichen Stande bestimmt; die Priefterweihe wurde ihm erft 1648 erteilt. Die Bestätigung zum Epistopate fand bei Urban VIII. Anstände wegen der Schrift de concordia etc. Dieselbe wurde daher einer neuen Zenfur unterworfen, und da das Urteil des Lukas Holftenius nicht günstig aussiel (Baluzo 55 cit. § XIII), verzögerte sich die Konfirmation bis zum Tode des Papstes, dessen Aache folger, Innocenz X., 1644 die Sache erst nach vier Jahren zum Abschlusse brachte. Um des Papstes Zustimmung zu erhalten, hatte de Marca sich 1646 in einer eigenen Schrift näher erflärt: "Libellus, quo (auctor) editionis librorum de concordia sacerdotii et imperii consilium exponit, opus apostolicae sedis censurae submittit et reges

co canonum custodes, non vero auctores esse docet" (Baluze cit. § XV). Db bie

Rurie dadurch zufrieden gestellt wurde, wie gemeinhin behauptet wird, scheint indes zweisel= haft, da die Bestätigung sonst nicht noch länger als Jahr und Tag auf sich hätte warten Auch bie balb nachber von ihm verfaßte Schrift: De singulari primatu Petri, lassen. in welcher er das Recht des apostolischen Stuhles gegen die Meinung verteidigte, daß die Rirche zwei Häupter, Petrus und Baulus, gehabt, genügte noch nicht (vgl. Faget cit. 5 p. 72). Eine andere Thatsache hat offenbar erst den Ausschlag gegeben. De Marca war während der Berhandlungen über seine Bestätigung im Auftrage des Gouvernements in Catalonien als Generalinspektor thätig und 1647 zu Barcellona schwer erkrankt. Rachbem er ichon früher wiederholentlich aufgefordert worden, einen Widerruf der Grundjäte auszusprechen, welche mit römischen Anschauungen unvereinbar schienen und sich beharrlich 10 geweigert hatte — : "Je ne pourrois pas consentir à signer quelque clause, qui condamnat les priviléges de l'église gallicane" foreibt er nach Rom - (Baluze. cit. § XXV), benutzte man einen Moment, in welchem er unzurechnungsfähig war, und ließ von ihm eine Alte unterschreiben, in welcher er alles verbammte, was man wollte (vgl. die Urfunde a. a. O. § XXVI. Baluze selbst sagt: schedulam aegroto sub- 15 scribendam obtulit Episcopus prorsus contrariam destinatae Marcae dum sanus erat). - Erst im Jahre 1651 konnte be Marca sich in seine Diöceje begeben, wurde aber im folgenden Jahre ju dem Erzbistum Toulouse nominiert. Die päpftliche Bestätigung erfolgte wieder nicht sogleich, sondern erft 1654, ba be Marca als Jansenist bezeichnet wurde und er sich erst von diefer Beschuldigung reinigen mußte (Faget cit. p. 98; 20 Baluze cit. § XXXI); später (1656) betrieb er auf ber allgemeinen Versammlung des französischen Klerus die Verurteilung des Jansenismus. Auch seitdem war er fortwährend in politischen und kirchlichen Geschäften für den König thätig, der ihn 1658 zum Mitgliede seines geheimen Staatsrates ernannte und nach Mazarins Tobe 1661 ihn ganz nach Paris zu ziehen wünschte. Er ernannte ihn daher am 26. Februar 1662 zum Erz= 25 bischofe von Paris, als welchen ihn der Papft unter dem 5. Juni bestätigte. Er ftarb jedoch brei Tage nach der Ankunft des Konfirmationsdekrets.

Bis zu seinem Tode hatte er seine Muße der Wissenschaft gewidmet und selbst auf bem Rrantenlager fich berfelben nicht entzogen (j. Faget cit. p. 114). Sein hauptwert bleibt die Schrift de concordia sacerdotii et imperii. Daß er von bemselben keine neue 20 Ausgabe beforgte, auch den zweiten Teil nicht veröffentlichte, tann nicht auffallen, wenn man erwägt, daß ber mühjam gehobene Konflikt mit der Kurie sich sonst erneuert haben würde; auch waren ihm durch den 1647 ihm abgerungenen Widerruf und das dazu ge= fügte Bersprechen die Hände gebunden. Erst nach seinem Ableben besorgte Baluze (j. b. A. Bb II S. 379) die vollständige Ausgabe des Werkes, indem er das 6., 7. Buch und 85 bie zwölf letten Kapitel des 8. aus dem Französischen ins Lateinische übersetzte und das 5. Buch durch die Abhandlung über die päpftlichen Legaten, sowie das Ganze durch An= mertungen ergänzte. Das 1663 zu Paris in Folio erschienene Wert wurde durch das Detret der Congregatio indicis vom 17. November 1664 abermals verdammt, als liber "perperam adscriptus Petro de Marca, ex cujus retractatis scriptis 40 aliorumque erroneis sententiis opera Baluzii editus". Baluze felbst besorgte noch eine neue Ausgabe 1669 u. 1704. Darauf erschien es, unter Hinzufügung von mehreren Differtationen, in einer Edition von J. H. Böhmer, Frankfurt 1708, Leipzig 1709, und mit neuen Observationen vermehrt von C. Firmiani, Reapel 1771, Bamberg 1788 (6 Bde 4º). 45

Außerdem find gebruckt P. de Marca dissertationes posthumae — editae opera et studio Pauli de Faget, Paris 1669. P. de Marca opuscula ed. Baluze, Paris 1681. P. de Marca Hispanica sive limes Hispanicus, hoc est geographica et historica descriptio Cataloniae etc., Paris 1688, fol. u. a.

(\$. F. Jacobion +) v. Schulte. 50

#### Marcellina f. Rarpotrates 3b X S. 98, 41 ff.

Marcellinus, römischer Bischof (bei Hieronymus, Nicephorus und im Chronograph. [yntomon: Marcellianus); er ist, obgleich er in einigen Aufzählungen schlt, jedensalls von seinem Nachsolger Marcellus zu unterscheiden (s. Duchesne, Le Liver Pontif. T. I p. LXXI). Das Fehlen ist freilich sein zufälliges, sondern erklärt sich aus der Apostasie, die von ihm 55 erzählt wurde. Im Catal. Liverian. heißt es von ihm: "Marcellinus ann. VIII. m. III. d. XXV. Fuit temporibus Diocletiani et Maximiani ex die prid. kl. Julias a cons. Diocletiano VI. et Constantio II. [296] usque in cons. Diocletiano IX. Meal-Encytlopäble für Theologie und Stirche. 3. A. XII. 17

et Maximiano VIII. [304]. Quo tempore fuit persecutio et cessavit episcopatus ann. VII. m. VI. d. XXV." Eusebius h. e. VII, 32, 1 berichtet seinen Amtsantritt nach bem Tobe bes Bischofs Cajus (im Chron. nach Hieron. zum 12. Jahre bes Diocletian) und fügt hinzu: dv xal adrdv & diwyuds xarellqos. Schon diefe dunklen 5 Worte befagen mehr, als daß die Verfolgung in die Zeit des Marcellinus fiel; sie fagen aber nicht, daß Marcellinus Märtver geworden sei, sondern eher das Gegenteil (jedenfalls hat Theodoret, h. e. I, 2, den Euseb nicht verstanden, wenn er behauptet, Marcellin habe fich in der Verfolgung ausgezeichnet). Das Papstbuch berichtet ausdrücklich (nach einer verlorenen Passio Marcellini, die wohl dem 5. Jahrhundert angehört, f. Duchesne, l. c. 10 p. LXXIV. IC. 162), Marcellinus, Römer und Sohn eines Projectus, sei in der Verfolgung thurificatus geworden, habe aber bald darauf jeinen Fall bereut und jei gelöpft worden. Bon dem Abfall wiffen auch ichon die Donatiften (Augustin. c. Petil. II, 202; de unico bapt. 27: traditor u. thurificatus zufammen mit vier Presbytern; Augustin verneint die Anflage einfach). Daß ber Abfall auch in Rom bekannt war, zeigt außer 15 ber Passio die Angabe in den im Jahre 501 gefälichten Alten eines Ronzils von Si-nueffa: Marcellin flagt fich vor 300 Bilchöfen des Abfalls an, man giebt fich aber mit feiner Genugthuung zufrieden, da "prima sedes a nemine judicatur" (Mansi I, 1250 sq.; Sefele (Sancilienceich 12 S 143 i). Hefele, Conciliengeld. I S. 143 f.). An dem zeitweiligen Abfall wird man nicht zweifeln dürfen, dagegen ist das Martyrium sehr fragwürdig (in der offiziellen Depositio episco-20 porum und Depositio martyrum v. J. 336 bezw. 354 fehlt sein Name), mag auch der Papst seine Bergehen irgendwie wieder gutgemacht haben (die zwiespältige Tradition über ihn ist sonst schwer verständlich; die Grabstätte des Bapstes wurde seit dem 6. Jahrh. geehrt). Das Datum des Antritts dieses Bapstes (30. Juni 296) ist geschert, nicht aber der Todestag (25. Okt. 304). Von seinem Wirten wissen wir nur, daß er sich um die 25 Erweiterung der römischen Katakomben verdient gemacht hat (eine Rammer im Coemet. Calixti hat eine Inschrift, die besagt, daß der Archiviakonus Severus iussu papae sui Marcellini das cubiculum duplex ausgeführt habe; be Roffi, Roma Sott. III p. 46; Erweiterungen im Cometerium ber Priscilla). Bei Pfeudoifibor stehen zwei unechte Detrete Erweiterungen im Cometerum ver priscula). Det pjeuvoipost just annue Statt Marcellins. Über die Beisezung im Coemet. Priscillae statt im Coemet. Calixti 20 f. Lipsius, Chron. S. 246 f.; de Rossi, l. c. I p. 176, II p. 105, Bullett. 1888 p. 103 ff. Die Grabiammer ist jest aufgedeatt; eine Inschrift aber hat sich nicht gesunden. Der Schluß des Berichtes im Bapstbuch lautet: "Hic fecit ordinationes II per mens. decemb., presbiteros IV, diaconos II, episcopos per diversa loca V. Ab eodem die cessavit episcopatus ann. VII m. VI, d. XXV, persequente Diocletiano 85 christianos. Die lettere, aus dem Liberianus stammende Notiz ist nicht richtig oder bielmehr sie bezieht sich nicht auf die Sedisvalanz, sondern auf die Dauer der Verfolgung; der Papst Marcellus, der Nachfolger, trat sicher bereits im Jahre 308 sein Amt an. Abolf Sarnad.

Marcellus I., römijcher Bijchof (nach bem Lib. Pontif. "natione Romanus"). Er fehlt im Chron. Euseb. et Hieron.; er war Nachfolger bes Marcellinus, aber bie Sedisvalanz kann nicht 7, sondern nur 4 Jahre betragen haben (s. sub Marcellinus). Der Catal. Liber. schreibt: "Marcellus annum unum m. VI (VII?) d. XX. [Der Lib. Pontif. hat die falschen Zahlen: 7 Jahre, 7 Monate, 21 Tage]. Fuit temporibus Maxenti, a cons. X. et Maximiano [308] usque post consulatum X et septimum" 45 [309]. Da der Todestag (16. Januar 309) session version version warter auf der Schwart ober 27. Mai 308 zu session. Der Liberianus weiß nichts von einem Martyrium des M., während er im Martyrol. Hieron. als Konsession, im Catal. Middl. als Märtyrer bezeichnet ist und der Liber Pontif. das Martyrium, wohl nach der verlorenen Passio Marcellini (s. sub Marcellinus), ausmalt (s. auch Acta SS. m. Jan. II, 5 sq. 10 sq. 50 369). Es heißt in der Quelle des Lib. Pontif., nachdem erzählt war, daß Marcellus als Presbyter die Gebeine seines Borgängers gesammelt und beigeset habe: "Hie coartatus et tentus eo quod ecclesiam ordinaret et conprehensus a Maxentio ut negaret se esse episcopum [ursprünglich war Marentius den Christen freundlicher; dies ermöglichte wohl im J. 308 eine Bischofswahl in Rom, s. Euse, h. e. VIII, 14, 1] 55 et sacrificiis humiliari daemoniorum. quo semper contemnens, deridens dicta et praecepta Maxenti, damnatus est in catabulum." Was nun folgt, ift gang romanhast. In Wirtlichsteit ist, wie dies die bamassiche II, 204 und Kraus, Roma

Sotteran., S. 171), berfelbe von Marentius verbannt worden, aber nicht feines Glaubens

Marcellus von Ancyra

wegen, sonbern um der surchtbaren Rämpfe willen, welche in Rom seit dem Jahre 306 bis zum Jahre 309 in der Christengemeinde betreffs der Wiederaufnahme der lapsi wüteten. Eipsus (Chronologie) schließt aus dem Epitaph und aus dem anderen, welches Damasus dem Nachfolger des M., Eusedius, geseth hat, daß die beiden Bäpste damals auf seiten einer strengeren Partei standen, während ihr Gegner Heraelius eine ganz lare Prazis de= 5 sturwortete. Indeffen gewiß ist das nicht. Die Worte: "Heraelius vetuit lapsos peccata dolere, Eusedius miseros docuit sua crimina flere" könnten auch, wenn man den Standpunkt des Damasus in Betracht zieht, so verstanden werden, daß heraklius die Wiederaufnahme der Gesallenen verbot. Aber die wahrscheinlich richtige Rombination mit dem Heraelten, Praedest. 16, entscheidet sür Lipsus. "Furor, odium, discordiae, 10 lites, seditio, caedes", welche entstanden (s. Euseb., h. e. VIII, 1), hatten die Folge, daß die Häuber Praedest. 16, entscheidet für Lipsus ander Via Salaria beigelegt (Bapstünd: "hie seine verbannt wurden (zu Heratilius sich im Eril gestorden zu sein. Ihm wird der Bau eines Cometeriums an der Via Salaria beigelegt (Bapstünd: "hie seint cymeteria in Via Salaria"; weiter folgen die wichtigen Wort: 15 "et 25 titulos in urbe Roma constituit quasi dioeceses propter baptismum et poenitentiam multorum qui convertebantur ex paganis et propter sepulturas martyrum" (vgl. dazu Duchesne, Le Liber Pontif. p. 165). Im Coemet. Priscillae foll er bestattet sein; vielleicht war das Coemet. Callisti ber Gemeinde noch nicht zurückgegeben (s. beRoss, Sott. II, 204 ff. Bullett. 1890 p. 113 ff.). Weiteres ist nicht 20 bekannt. Bei Pieudoistor ftehen zwei Schreiben von ihm.

Angaben, bağ auch biejer Bapft bl. Bücker ausgeliefert hätte und Thurifilator geborben wäre, ftammen aus einer Berwechslung mit feinem Borgänger. Die fast vollkommene Gleichnamigieit bes Marcellus und jeines Borgängers und die Anstöße, welche die Berichte über beide bieten, haben Mommien zu einer radialen Sypotheje in Bezug 25 auf Marcellus gestührt (j. Reues Archib XXI S. 335 ff.). Die Grabschrift bes Damasus auf Marcellus gestührt (j. Reues Archib XXI S. 335 ff.). Die Grabschrift bes Damasus auf Marcellus gestührt (j. Reues Archib XXI S. 335 ff.). Die Grabschrift bes Damasus fuit omnibus hostis amarus. | Hinc furor, hinc odium sequitur, discordiae, lites, | Seditio, caedes: solvuntur soedera pacis. | Crimen ob alterius, Christum qui in pace negavit, | Finibus expulsus patriae est feritate tyranni. | 30 Haec breviter Damasus voluit comperta referre | Marcelli ut populus meritum cognoscere posset."

Marcellus II., Papft vom 10. April bis 1. Mai 1555. — Mittheilungen aus dem Briefwechsel M. Cervinis bei Dittrich, Regesten des Card. Contarini, 1881; Raynaldus, Annal. eecl. 3. 1555. P. Polidori de vita, gestis et moribus Marcelli II. commentarius 85 1744; Ranke, Die römischen Päpste, 5. Aust., 1. Bd, S. 281 ff., 3. Bd Anhang S. 62; Reumont, Geschichte der Stadt Rom, 3. Bd, 2. Abth., S. 512.

Marcello Cervini ift am 6. Mai 1501 zu Montefano in der Mart Ankona geboren; burch Baul III. wurde er 1539 Kardinal; als solcher war er päpftlicher Legat während der ersten Periode des Tridentiner Konzils. Seiner kirchlichen Stellung nach gehörte er zu so den Männern, die eine Reform der Kirche auf ihrer mittelalterlichen Grundlage erstrebten. Man knüpfte deshalb an seine Wahl die größten Hospitalen. Sein früher Tod jedoch ließ ihn nichts unternehmen als vorbereitende Schritte.

Marcellus von Ancyra, geft. ca. 374. — Marcelliana ed. et animadversionibus instruxit Ch. H. C. Rettberg, Göttingen 1794 — eine sorgjältige Zusammenstellung dessen, was 45 uns von Narcell selbst erhalten ist, b. i. eines Brieses an Julius von Rom (bei Epiphan. haer. 72, 2 u. 3; im folgenden nach der Ausgabe des Betavius citiert) und der Fragmente seines hauptwertes bei Eusebius (c. Marc. u. de eocl. theol., vgl. Bd V, 606, ss. u. 615, n-24; im solgenden mit der Fragmenten-Rummer Rettbergs citiert nach den bei Gaissord am Rande, bei MSG 24 unter dem Erzte notierten Seitenzahlen der Pariser Ausgabe von 1628, die 50 Rettberg benußte; auch Eused. c. Marc. u. de eocl. theol. titiere ich nach den Seiten dieser Ausgabe, p. 1—57 umfassen, p. 59—195 de eocl. theol.) und in den erhaltenen Bruchstüden der Gegenschrift des Acacius v. Cäsarea (vgl. Bd I, 126, 20 und Rettberg, fr. 86). — Xb. Zahn, Marcellus von Ancyra, Gotha 1867 (hier S. 1—6 eine trittighe Ueberlicht über die ältere Litteratur, die mit Ausnahme der Rettbergichen Arbeit durch Zahn antiquiert ist); 55 Bu Wöller, Thörther 1869, S. 147—176 (Besprechung des Jahnschen Buches); C. 3. v. Höfele, Conziliengeschichte I<sup>2</sup>, Freiburg 1873; E. S. Floulkes, Marcellus of Ancyra (DchB I, 808-813); H. Harnack, DG II, 1. u. 2. Mussa und ihr Berhältnis zur älteren Trabition (SBA, phil.= 17\* hift. Alasse, 1902, 26. Juni). — Bgl. außerdem die vor dem A. "Arianismus" (Bd II, 6) und vor dem A. "Christologie, Kirchenlehre" (Bd IV, 16) angeführte Litteratur.

1. Marcellus hatte als Bischof von Anchra schon an der Synode teilgenommen, die in Anchra wahrscheinlich 314 gehalten wurde (Hefele I<sup>2</sup>, 220; Mansi II, 534 u. 527 5 nota 1); ja nach dem — auch hier schwerlich glaubwürdigen — Libellus synodicus (saec. IX; Mansi II, 539) hatte er ber Synode präfidiert (vgl. Hefele I2, 221 gegen Bahn, S. 8 f.). Elf Jahre später war er in Nicka ein Gegner der Arianer und ihrer Freunde gewesen (ep. Marc. p. 834 D; ep. Julii bei Athanas., ap. c. Ar. 23, MSG 25, 288 A; vgl. Patrum Nic. nomina ed. H. Gelzer, H. Hilgenfeld, D. Cunz, Leipzig 10 1898 an den S. 224 s. v. "Marcellus" genannten Stellen). Doch weber in Nicäa (bgl. Bahn S. 9 f.), noch sonst war er besonders hervorgetreten (Euseb. p. 56 A); auch litter rarisch war er nicht thätig gewesen (Eus. p. 1 A). Erst abermals zehn Jahre später, da er im Bischofsamte schon grau geworden war (Eus. p. 33 D u. 140 C; Athan., hist. Ar. 6, MSG 25, 700 C), richtete er burch fein tirchenpolitisches Auftreten und burch ein 15 umfangreiches (Eus. p. 2 B u. ö.) theologisches Werk die Augen auf sich. Sein Verhalten in Tyrus und Jerusalem und seine Berurteilung burch eine Konstantinopolitaner Synobe des Jahres 336 (vgl. Eus. p. 55 D u. 56; ep. Sard. Or. bei Hilar., fragm. 3, 3, MSL 10, 661 B) ist schon in anderem Zusammenhange (Bb II, 21, 42-69) erzählt worben. Was hier besprochen werden muß, ist zunächst die Theologie Marcells (vgl. Nr. 2), 20 sodann sein und feiner Anhänger Schicksal in der Zeit nach der erwähnten Synode von Ronstantinopel (vgl. Nr. 3), endlich seine Stellung in ber Dogmengeschichte (vgl. Nr. 4). 2. Das Buch Marcells, um des willen die Orientalen ihn verurteilt haben, ift uns nur aus relativ wenigen Fragmenten befannt (vgl. oben bei der Litteratur). Auch feinen Titel tennen wir nicht (Bahn S. 49 f.; nicht widerlegt durch Möller S. 149 ff.); Hilarius darakterifiert 25 es nicht burch feinen Titel, fondern burch einen ginweis auf feine am meisten angegriffene Lehre, wenn er es als einen liber bezeichnet, quem [Marcellus] de subjectione domini [1 Ro 15,28] ediderat. Doch reichen die Fragmente und Eusebs gelegentliche Mitteilungen aus, um uns erkennen zu lassen, daß Marcells Werk eine energische Streitschrift war. Zu= nächst war es provoziert durch eine Schrift des Lucianisten Afterius (Bd II, 161, 64); 30 aber es wandte fich zugleich in allgemeinerem Angriff gegen die lebenden und verstorbenen Brößen ber großen eusebianischen Bartei, beren Gunft jener bejag (Eus. p. 1 A u. 2 AB; bgl. fr. 71 u. 87 p. 25 C). In einer Zeit, da es dem Nicänum so gut wie ganz an litterarischen Bertretern sehlte (Zahn S. 42 f.; bgl. oben Bd V, 626, 54 f. u. IV, 46, 12-14), versuchte Marcell, kirchenpolitisch — vor dem Kaiser (fr. 29 p. 20 B; 87 p. 25 C; bgl. 85 Eus. p. 56 A) — und theologisch die Antinicäner inst Unrecht zu seten. — Das, was ss marcell unerträglich war an der eusedianischen Theologie, war das ihr und den Arianern gemeinsame origenistische Erbe: die Annahme dreier göttlicher Hypostasen (Undoraois = ovoia, vgl. Bb IV, 37, 53 ff. u. II, 15, 7 ff.). Unerträglich war ihm an diefer An= nahme, deren heidnisch-philosophischen Ursprung er durchschaute (fr. 75 p. 26 A; fr. 87 40 p. 25 C; vgl. über Origenes fr. 78 p. 23 AB), nicht nur der Inferiorismus der Christologie (vgl. Bd IV, 34, 60 ff.; fr. 9 p. 45 A, fr. 23 p. 13 B); unerträglich war ihm vor allem ihre polytheistische Färbung (fr. 60 p. 167 D, 57 p. 130 C, ep. p. 835 C, fr. 27 p. 27 D, 33 p. 27 C, 72 p. 25 D, 52 p. 41 A; fr. 67 p. 133 C u. 134 A u. ö.): sein Interesse galt vornehmlich der Wahrung des Monotheismus. Nur von einem Gott as will er wiffen (fr. 66 p. 131 A; fr. 67 p. 133 A ff.; 68 p. 131 B ff.); und biefer eine Gott, dies εν πρόσωπον (fr. 67 p. 133 A), ist ihm eine μονάς άδιαίρετος δυνάμει (fr. 68 p. 131 C u. ö.). Von einer gewissen Differenzierung in Gott weiß freilich auch Marcell. Während bis zur Weltschöpfung Gott schlechthin µovás war (fr. 54 p. 41 D; 60 p. 167 D), ift die damals beginnende erste Periode der Heilsgeschichte eingeleitet ge= . 50 wefen durch das προελθείν des Logos, der ewig in Gott war (fr. 54 p. 41 D; 46 p. 37 Å); und dies nooeldeir doastung erequeia (fr. 108 p. 41 D) war tein momentanes, b. h. alsbald wieder dem früheren Zustande weichendes (gahn S. 136): der Logos ift die feitdem wirkende, durauei in Gott bleibende erégyeia doastien Gottes (3ahn, S. 123-128). Und in der Menschwerdung des Logos steigert sich dies von-Gott=Ausgegangensein des 55 20903 ju einem nerwolodal to  $\bar{v}$  natros dià the the target douberelae (fr. 103 p. 51 A, 104 p. 51 D): el pèr vao n rov nrenparos eferaois (b. h. die durch das προελθεῖν erfolgte) γίγνοιτο μόνη, εν και ταὐτὸν εἰκότως αν δ λόγος εἰναι τῷ θεῷ φαίνοιτο εἰ δὲ ἡ "κατὰ σάρκα" προσθήκη ἐπὶ τοῦ σωτῆρος ἐξετάζοιτο, ένεργεία ή θεότης μόνη πλατύνεσθαι δοκεί (fr. 62 p. 107 AB). Aber δυνάμει ift 60 ber Logos sowohl in der Zeit zwischen Weltschöpfung und Menschwerdung, wie in der

δευτέρα κατά άνθρωπον οίκονομία (fr. 9 p. 45 A u. ö.), im Bater (fr. 47 p. 37 B; 68 p. 107 B; 61 p. 37 C, vgl. Jahn S. 144 Anm. 2; Jo 10, 30, fr. 65 p. 39 A), Gott und fein Logos find nicht zu trennen (fr. 64 p. 107 B); die Augen des Glaubens fehen beshalb in dem geschicklichen Christus den Bater (Jo 14, 9, fr. 65 p. 39 AB), ber eine Gott ist sichtbar geworden in ihm (Baruch 3, 37, fr. 69 p. 132 D). — In 5 analoger Weise denkt Marcell den Geist im Logos beschlossen bis Jo 20, 22, seitdem *evegyela* von dem Bater und dem Sohne ausgegangen und in der Gemeinde wirkend. Der Beweis bafür (vgl. fr. 62 p. 79 Å, 61 p. 37 Č, 49 p. 104 Å, 12 p. 155 D, 19 p. 46 A, 20 u. 21 p. 46 BC, 60 p. 167 D—168 D) tann hier nicht in der Kürze ge= führt werden (vgl. Loofs, SBA a. a. D.); nur darauf sei hingewiesen, daß Theodoret in einer io von Bahn (S. 153 Anm.) unterschätten Stelle (haer. fab. comp. 2, 10 MSG 83, 397) von Marcell mit Recht fagt: έκτασίν τινα τής του πατρός θεότητος έφησεν είς τόν Χοιστον έληλυθέναι . . . , το δε πανάγιον πνεύμα παρέκτασιν της έκτάσεως λέγει και ταύτην τοις άποστόλοις παρασχεθήναι. Für die Zeit bis zur Ausgießung des Geistes ist Marcells Denten also "binitarisch" (vgl. Bb IV, 26, 85 ff.). Aber seit 3020, 22 15 ist eine τριάς da: ή μονάς φαίνεται πλατυνομένη είς τριάδα (fr. 60 p. 168 B); der Christ glaubt an den Bater, an den Sohn (d. i. den erhöhten Herrn) und an seinen in Sprift glaubt an den Bater, an den Sohn (d. t. den erhopten herrn) und an jemen in ber *éxxinola* waltenden Geift (fr. 59 p. 19 C). Aber dies *niarivesoda*, hat nicht ju einem *dialosioda*, der *morás* geführt (fr. 60 p. 168 B); fie ist *dvrámei* ádialostos (fr. 68 p. 131 C u. 5.): der Bater, der Logos und das *nrevma* find der eine Gott 20 (fr. 60 p. 168 A, vgl. Zahn S. 150 Anm. 1). Und wie die schlechthinnige *morás* das Prius ist im Bergleich mit der *rolás* (fr. 60 p. 167 D), so wird es auch dereinst wieder sein, wie es vor der Weltschöpfung war: nach der Barussie, bei der Christia im Fleisch erscheinen wird (fr. 103 p. 51 AB, Jo 19, 37), wird der Logos [und mit ihm und in ihm das *nrevma*] wieder ganz mit Gott bereinst werden (fr. 34 p. 42 A), *iva obros* 25 der Arcs der Arcs der vol in the scale and more shou (fr. 108 ή έν θεοῦ ὁ λόγος, ὥσπεο καὶ πρότερον ήν πρό τοῦ τὸν κόσμον είναι (fr. 108 p. 112 D). Die βασιλεία "Chrifti" wird dann ihr Ende finden (1 Ro 15, 28; fr. 101 p. 50 C u. ö. fr. 100-104); der Logos aber, deffen Herrschaft keinen Ansang gehabt, p. 50 C a. S. A. 100-101), St Logss aber, seiner getregale teiner Anlang gejubt, noch eine Unterbrechung erfahren hat (fr. 104 p. 52 Å), hat dann, mit dem Bater wieder völlig geeint, die ganze Gottesherrichaft inne, wie zubor (fr. 104 p. 52 Å, vgl. Jahn S. 172 30 Anm. 2). Was dann aus dem Fleische des Logos wird, das ihm nichts mehr nüten tann (30 6, 61-63; fr. 104 p. 179 ÅB) und Gottes nicht würdig ift (fr. 107 p. 52 D), barüber hat die Schrift uns nichts gesagt (fr. 108 p. 53 ABC). — Die trinitarische Ent= faltung der [auch in diefer Entfaltung duvamen unteilbar bleibenden] göttlichen Monas gehört also nach Marcell ber Reihe ber olnovoµlaı, ber Heilsgeschichte, an; Marcell ver= 25 tritt einen ötonomisch=trinitarischen Monotheismus.

An diefem ökonomisch-trinitarijchen Monotheismus haftete auch wesentlich Marcells theologisches Interesse. Er hat freilich auch den Gedanken stark betont, daß der lóyog äsagwag in der Schrift nur Logos, nicht "Sohn" Gottes heiße (fr. 43 p. 35 D); er bezieht die Begriffe vids Besö, ngwrórowag náorg raioewg (Kol 1, 15), ekwiv roü a deov rou dogárov (ibid.) und alle biblischen Bezeichnungen Christi außer dem Logose begriff (fr. 37 p. 81 B) auf den inkarnierten Logos (fr. 36 p. 43 A; 4-7 p. 44 BC, fr. 81 p. 46 D, bgl. fr. 82-86). Diese Einscht ist ihm auch besonders wertwoll geweien, in vielen Weiertsolungen hat er sie dargelegt (vgl. fr. 43 p. 35 D: *äsreg nollásus égonv*). Sie war ihm polemisch wertvoll: er entging damit der eusebianischen Annahme is einer die Ewigleit des Logos aufhebenden vorzeitlichen yérvnous des Logos und der wieder sprucksvollen Annahme einer ewigen Zeugung. Auch mit seiner theologischen Ernudauffassung in feht auch bei Marcell im Mittelpunkte siener Gedanken die okooroula els teraäus, so sterdgewarver (Ign., Eph. 20, 1), so ift auch ihm der geschichts so liche Christus sotowarve ardgewarver (Ign., Eph. 20, 1), so ift auch ihm der geschichts so liche Strenäus, so sterver die des arveganieres als bet ngwiros naives ärdgwaros, els ör raiser drasse also drassevalauwasadu elsourige soto voü dogárov (Ir. 83 to p. 44 C); er ift der ngwrórows ris xauvis xeloswer als bet ngwiros kauvès årdgwaros, els ör rà nárra draxewalauwasadu elsourige (Gen 1, 26; fr. 84 p. 48 A, 81 p. 46 D). Allein so unlöslich vies geschien voü dogárov (fr. 83 ts p. 47 D) und die Ewigleit des Logos fand, bei Reicher won Warcells Theologie find, und so fest ihm die Ewigleit des Cogos fand, so war ihm bot begriffliche Fassung verwydiywa und die Blehnung des schnesbegriffs für den Advos kauves ethaas relativ Unwichtigeres: er konnte, wenn das ewige Sein Stages in Gott zugegeben wurde, dies und is settie wenn has ewige Sein des Logos in Gott zugegeben wurde, dies Bezeichnung bes *nooelden als* eines *yerrydijrai* zugeben (fr. 31 p. 36 B, vgl. Jahn S. 134), er hatte baher das Nicänum [das von "ewiger Zeugung" nicht redet] acceptieren können, und hat in feinem Briefe an Julius von Rom den Begriff des präezistenten "Sohnes" selbst verwendet (p. 835 D). Für das Verständnis seines Schickfals, zu dem 5 wir nun uns wenden, ist dies nicht bedeutungslos.

3. Die eusebianische Synode von Ronftantinopel (336, vgl. oben Nr. 1) hat das Buch Marcells als letzerisch erfunden, weil es den Sohn Gottes mit der Geburt aus der Maria feinen Anfang nehmen laffe und ein Ende feiner Herrichaft annehme (Soz. 2, 33, 1 ; Eus. p. 56 B): Marcell wurde anathematifiert (ep. Sard. Or. 3, a. a. D. p. 661 C), 10 eine Zusammenstellung "tegerischer" Sätze seines Buches ward den Spnodalakten einver-leibt (l. c.) und — wenigstens teilweise — auch dem Briefe eingefügt, mit dem man den Ancyranern die Verurteilung ihres Bischofs anzeigte, die Vernichtung der censurierten Schrift und die Betehrung ber - in Galatien anscheinend zahlreichen (Eus. p. 26 D, vgl. p. 2 A) --Anhänger Marcells anordnete (Soz. 2, 33, 1. u. 2). nach Sozomenos (2, 33, 1) ift ichon 15 bamals Basilius (bgl. Bb II, 435, 57 ff.) als Nachfolger Marcells bestellt, und ba Marcell — anders als Athanafius (vgl. Bb II, 21, 81 ff.) und Paulus von Konstantinopel (vgl. Bb XII, — unores aus augunungens (ogt. 20 11, 21, st [].) und paulus von sconfauntinoper (ogt. 30 X11, 42, 86) — als Säretiter verurteilt wurde, ift bies fehr wahrscheinlich (vgl. ep. Sard. Or. 3 p. 661 C: ne ulterius oves Christi . . . macularet). — Wohin Marcell nach feiner Verurteilung sich begab, wissen wir nicht (so auch Bahn S. 64). Daß er schon jest 20 nach Rom gestüchtet sei (so u. a. Floukes p. 809 a), scheint mir burch die Art, wie Julius von Rom im J. 340 von seinem Rommen nach dem Westen spricht, recht unwahrscheinlich gemacht zu sein. Ronstantins Lob hat ihm dann die Möglichkeit der Rückfehr in fein Bistum gegeben (Athan., hist. Ar. 8, bgl. 6; ep. Sard. Or. 9 p. 665 A),wie ich meine, noch 337 (vgl. Bb II, 23, 17 ff.; Zahn S. 64: 338). Daß er förmlich 25 "wiedereingesett" ift, scheint mir nicht so selbstwerstandlich, wie Zahn (S. 64) es anzusehen icheint. Jedenfalls aber führte diese Rückehr Marcells zu tumultuarischen Scenen in Anchra, beren Schuld die Barteien sich gegenseitig in die Schube schoben (ep. Julii bei Athan., ap. c. Ar. 33 p. 304 B; ep. Sard. Or. 9 p. 665 AB). Marcell ist dann auf einer zweiten Synode in Ronftantinopel (Bahn S. 66: Ende 338 ober Anfang 339; so wäre biese Berurteilung Marcells mit der des Baulus gleichzeitig, so würde an Herbst 338 zu denken sein, vgl. Bd XII, 44,84) zum zweitenmal verurteilt (ep. Sard. Or. 3 p. 661 C und dazu Bahn S. 66 f., boch möchte ich das "quater" ber ep. Sard. Or. 9 p. 667 C nicht verwerten). Briefe ber Eusebianer - vielleicht u. a. im Namen biefer Synobe -zeigten ihn auch in Rom als Rezer an (ep. Marc. p. 834 D, ep. Julii bei Athan., se ap. c. Ar. 32 p. 301 A, ep. Sard. Occ. ib. 44 p. 325 u. 45 p. 328 C). Marcell hat sich dann im Sommer 339 — füns Vierteljahr vor ber im Herbit 340 (Bb II, 26, 18) gehaltenen römischen Synobe (ep. Marc. p. 835 A) — nach Rom begeben, und die römische Synode hat ihn für unschuldig erflärt (Bd II, 26, 18). Gleich nach der Synode beabsichtigte Marcell, Rom zu verlassen (ep. Marc. p. 835 AB); wann und wohin er beabstagen ist, wiffen wir nicht. Erst auf der Synobe zu Sardika begegnet man ühr wieder. Daß ihn die Orientalen hier mit Indignation aufs neue verurteilten, die Occidentalen aber ihn unschuldig befanden, ist schon Bd II, 27,2 ff. erzählt worden. Hier muß nur das nachgetragen werden, daß die Haltung der Occidentalen nicht aus mangelhafter Renntnis von Marcells Lehrweise erllärt werden kann. Der Synobalbrief der Decidentalen verschieft, 45 daß Marcells Buch (vol. Zahn S. 76 f.) geprüft worden sei (bei Athan., ap. c. Ar. 47 p. 332 B), und die fluge Formulierung des Hauptfatzes über Marcell — ovre yag and rης áyíaς Magías ... άσχην έδίδου τῷ θεοῦ λόγω, οὕτε τέλος έχειν την βασιλείαν αὐτοῦ ... έγραψε (ib. BC) — verrät die Behutfamkeit eines genau Unter-richteten (vgl. Rettberg S. 105, Jahn S. 77). Ja ich glaube in der bei der Litteratur 50 angeführten Abhandlung den Betweis bafür geführt zu haben, daß die von Hosius und Protogenes proponierte, aber aus kirchenpolitischen Gründen von der Synode nicht angenommene fog. Sarbicenfifche Formel (vgl. Bb VIII, 378, 15 ff.), wenn auch unter Berwendung bes vulgaren, vom Nicanum legitimierten Sohnesbegriffs, selbft teine andere Trinitätslehre vertritt, als Marcell. Welche Bedeutung dies für die Ertenntnis ber dog-55 mengeschichtlichen Stellung Marcells hat, wird in Nr. 4 zu zeigen sein. Hier ist nur noch bas Wenige anzufügen, was über Marcells und seiner Anhänger Schickal nach 343 be-tannt ist. Von Marcell selbst wissen wir so gut wie gar nichts. Daß er noch einmal als Bischof nach Anchra zurlichgekehrt, aber bald nach 350 abermals vertrieben ist, kann durch Sozomenos (4, 2, 1) nicht wahrscheinlich gemacht werden (vol. Zahn S. 82 u. oben 60 Bd XII, 43, 20 sc.). Die Orientalen haben ihn noch mehrsach verurteilt — das Abbiegen

seines Schülers Bhotin zu offenbaren dynamistisch-monarchianischen Anschauungen gab ihnen eine willtommene Handhabe dazu (vgl. Bd II, 28, 28; 29, 45) —; die Homoiufianer teilten den antimarcellischen Eifer der Eusebianer (Bb II, 32, 47), und bei den Jungnicänern war er ein Teil ihrer homoiufianischen Erbschaft; wir tennen eine ganze Reihe verlorener anti= marcellischer Schriften aus den verschiedensten Lagern der orientalischen Theologie (Zahn 5 S. 85 ff.). Im Occibent ift nach Sarbila und vor ca. 380 (vgl. unten) auf keiner Sy-6. 85 ff.). Im Occident ift nach Sardula und vor ca. 380 (bgl. unten) auf feiner Sp-node mehr über Marcell verhandelt (Hil. fragm. 2, 22, MSL 10, 651), und noch Ba-filius flagte, als er den Occident mit den Jungnicänern des Orients auszusöhnen sich bemühre (Bd II, 438, sa ff.), darüber, daß die Occidentalen zwar in jedem Briefe den un-feligen Arius verurteilten, für Marcell aber noch kein Wort des Tadels gefunden zu haben 10 schienen (ep. 69, 2). Athanasius soll nach einer mehrsach dunkten Rachricht bei Hilardis (fragm. 2, 21 u. 23 p. 650 f.; vgl. Zahn S. 81 f.) gleich nach der Synode in Sardika gegen Marcell mißtrausich geworden sein und perfönlich ihm die Kirchengemeinschaft versagt haben; aber polemisser hat er, soviel wir wissen, nie gegen ihn — auch oratio c. Ar. IV (bgl. 30 II, 201, 10 ff.) wird, twie Stüllen (TUXIX, n. F. IV, 1, 1899, S. 50 ff.) 15 u. has (Studien über has schiftum u. die Theologie des Athanasius, Freihurg 1899. u. Hoß (Studien über das Schrifttum u. die Theologie des Athanasius, Freiburg 1899, S. 123 ff.) gezeigt haben, nicht von ihm hergeleitet werden können -, und noch Eviphanius, ber in feinem Reperlatalog Marcell gegenüber fich in ergötlicher Berlegenheit befindet (bgl. Jahn S. 93 f.), hat von Athanasius auf die Frage nach der Orthodoxie Marcells eine wohlwollend ausweichende, von einem flugen Lächeln begleitete Antwort erhalten 20 (haor. 72, 4 p. 837 BC). Geftorben ist Marcell erst ein die zwei Jahr vor Abfassung bes Abschnitts im Reperlatalog bes Spiphanius, ber ihn behandelt (haer. 72, 1 p. 833 D; vgl. Jahn S. 83 Anm. 1), b. i. vor 376 (vgl. haer. 66, 20 p. 638 A). Wo er die letten 30 Jahre feines langen Lebens lebte, wiffen wir nicht (Bahn S. 83, vgl. Unm. 2); auch bas muß zweifelhaft bleiben, ob man ber vagen Nachricht des Hieronhmus (de vir. 26 ill. 86), Marcell habe multa diversarum ύποθέσεων volumina maxime contra Arianos geschrieben, soviel Glauben beimessen darf, daß man annehmen kann, Marcell sei in diesen Jahren schriftstellerisch thätig gewesen. — Anhänger Marcells hat es in Ga-latien noch in der Zeit, da Marcell starb, viele gegeben (Basil. ep. 266, 1). Wie weit fie Marcells Gedanken wirklich verstanden und angenommen haben, ist nicht auszumachen. 80 Die ancyranische Gesandtschaft, die unter Führung eines Diakonen Eugenius ein Menschenalter nach dem Nicanum zu einer Zeit, als die pneumatomachische Frage ichon aufgerollt war, also wahrscheinlich Ansang der siebziger Jahre (vgl. Bb XII, 46, 10 ff.), zu Athanasius tam, überreichte eine Exveois níorews (nach Montfaucon, Coll. nov. patr. II p. LXIII sq. bei Mansi III, 469 ff. und bei Rettberg S. 111 ff.; vgl. Jahn S. 91), beren verhüllende 85 Formeln nur dies ertennen lassen, daß die Verfasser ben nicanischen Sohnesbegriff accep= tiert haben, aber nicht von drei Sppostafen in der Trias reden, sondern nur eine Sppoftafis der Trias kennen, und von der Gesamtanschauung Marcells (der Rekapitulationslehre) beeinflußt find. Athanasius hat diesen Marcellianern damals yoaupara xorvwriza ausgestellt (ep. presbyt. Ancyr. bei Epiph. haer. 72, 11 p. 843 A). Einige Jahre 40 später, nach bem Tobe des Athanafius, aber vor 376 (Epiph. haer. 72, 10 p. 842 C), haben die Marcellianer in Ancyra — unter denen aber Eugenius nicht mehr genannt wird — an ägyptische Bischöfe, die in Diocäsarea in Balästina in der Verbannung lebten, ein bas Nicänum einschließendes Bekenntnis gesandt (Epiph. haor. 72, 11 u. 12), das nur barin noch an Marcell erinnert, daß es die rola noooma der rolas nicht als 45 ύποστάσεις, sondern als einander ένυπόστατα bezeichnet, übrigens selbst marcellische Ter= mini (πλατυσμός u. συστολή) berurteilt. Marcell hatte keinen Vertreter seiner Theologie hinterlassen; ber "Marcellianismus" war eine unpersönliche Reperei geworden. Nun — ca.380 (vgl. Bb XII, 41, sc) — hat auch Damajus von Rom, ohne Marcell zu nennen, Marcellische, freilich für ben Zwect ber Polemit vergröberte, Gebanken verurteilt (Anath. 8, 50 Mansi III, 483, Theodoret. h. e. 5, 11, 5), und mit der Rezeption des ersten Kanons der Synode von Konstantinopel (381) auch im Abendlande seit der Mitte des 5. Jahr= hunderts kam Marcells Namen auf die allgemein giltige Reperlifte.

4. Die bogmengeschichtliche Beurteilung Marcells darf sich nicht durch die Vorwürfe seiner Gegner bestimmen lassen. Es ist freilich richtig, daß Marcells Christologie, wenn 55 man von dem geschichtlichen Christus als dem καινός άνθρωπος ausgeht und in Betracht zieht, daß der Logos oder das πνευμα in ihm δυνάμει von Gott ungeschieden war, einen "samosatenischen" Eindruck macht; Bhotins Entwickelung ist begreislich (vogl. den A.). Allein es ist unrecht, die Christologie Marcells einseitig unter einem Geschichtspunkte zu betrachten, der ihm durch den anderen ergänzt wird, daß der geschichtliche Christus der deds ga- 60

repardels er saoxí ist. Beide Vorstellungen, die des er ardowny debs und die des Erdeos ardownos, stehen bei Marcell nebeneinander, ohne burch "physiologische" (vgl. Bb V, 641, 3) Reflexionen (vgl. auch Bb IV, 23, 40 f.) in Spannung zu einander zu geraten. Und bies ift wahrlich bei ihm nichts Singuläres, sondern eine Eigenart fast der 5 gesamten altkirchlichen Christologie vor Apollinaris und dem nestorianischen Streit (1951. Bb X, 250, 60—253, 13 u. 263, 36 ff.). Die dogmengeschichtliche Burdigung Marcells muß vielmehr von dem Doppelten ausgeben, daß Marcells Gesamtauffassung von bes Christentums eng verwandt ist mit der des Irenäus (vgl. Jahn S. 234 ff.), und daß die Formel von Sardika seinen ökonomisch-trinitarischen Monotheismus teilt. Lettere Erkenntnis ist für mich 10 ebenso überraschend, wie folgenschwer gewesen. Denn im Lichte Diefer fardicensischen Formel habe ich erkannt — boch kann ich das hier nicht im Detail begründen —, daß der "Binitarismus" des Phöbadius von Aginnum und der älteren Schriften des Hilarius (vgl. Bd VIII, 59, 34—42 u. 379, 22 ff.) ein ökonomisch-trinitarischer Monotheismus ist, wie bei Marcell. Freilich haben diese Abendländer mit der tertullianischen Tradition von den 15 personae trinitatis eine weit stärkere Betonung der "personalen" Selbstftändigkeit der secunda persona gegenüber ber persona patris überkommen, und die vorzeitliche Deutung bes Sohnesbegriffs ift ihnen gleichfalls traditionsmäßig felbstverständlich. Übrigens aber tritt uns die bei Marcell vorliegende ökonomisch-monotheistische Trinitätslehre bei ihnen beutlich entgegen. Nur zwei Stellen aus bes Phöbabius (vgl. Rattenbusch, Apostol. Symb. 20 II, 986) Schrift de fide orthodoxa seien angeführt: nos enim credimus verbum et spiritum, i. e. filium, dei, qui cum hominem induit, non statum vertit, non ordinem perdidit, non substantiam immutavit, sed illuviem (Drud: illuvias) eiusdem corporis aeternae claritatis suae lumine illustravit, ut ad nos per tramitem corporis ejus lux sancti spiritus redundaret (8 MSL 25 20, 48 C); misit nobis spiritum sanctum de propria sua et ipsa una substantia (= ύπόστασις, vgl. Bb IV, 37, 57) . . .; [spiritus] ex eo utique, quod est filius, quia et filius de eo, quod pater est (ib. 49 A). Ein bem πλατύνεσθαι ber göttlichen Monas entsprechendes einstiges συστέλλεσθαι ist freilich bei Hilarius und Phöbadius nicht nachweisbar. Vielleicht haben fie es nicht mehr gehabt. 30 Doch daß auch bies ovorelleoval in der abendländischen Tradition nicht unbekannt war, barf man aus der Beurteilung, die Marcell im Abendlande erfuhr, und insonderheit aus der Behutsamkeit schließen, mit der man 343 in Sardika Marcells Ansicht vom Aushören bes regnum Christi hinter ber Ewigkeit des regnum dei verbi versteatte. Und die Richtigkeit dieses Schluffes bestätigen Die Bäter der abendländisch-trinitarischen Formeln, 85 Tertullian und Novatian. Sie haben nicht nur jene im Lauf der Heilsgeschichte erfolgende trinitarische Entfaltung der Monas — vgl. über den Geist Novatian de trin. c. 29 MSL 3, 943 C u. 944 B und die deutlicheren Stellen bei Tertullian adv. Prax. 12 ed. min. Dehler p. 1091 (spiritus in sermone), 27 p. 1114 (spiritus cum sermone natus), 8 p. 1086 f. (spiritus . . . tertius a patre et filio, sicut . . . tertius a sole 40 apex ex radio), 30 p. 1119 (Christus a patre acceptum munus effudit etc.), 13 p. 1093 (vor Christi Erscheinung duo dei et domini; . . Christus factus secundus a patre et cum spiritu tertius) —, fie wilfen auch, daß "nach 1 Ko 15,28" bie vis divinitatis emissa et jam in filium tradita ... rursum per substantiae communionem ad patrem revolvitur (Nov. de trin. 3 p. 952 A; vgl. Tert. adv. 45 Prax. 4 p. 1082). Un die Gesamtanschauung Marcells wird man sreilich schon bei Tertullian nur wenig erinnert; Tertullians Gesamtanschauung vom Christentum ist durch die apologetische Tradition bestimmt. Um fo wichtiger aber ist die Verwandtschaft feiner Trinitätslehre mit der Marcells. Sie beweift, daß bei Marcell Traditionen nachwirken, die in die vorapologetische Zeit zurückgehen. — Dasselbe beweist die Verwandtschaft der 50 Gesamtanschauung des Frenäus mit der Marcells. Denn, obgleich auch die Traditionen, benen bie Trinitätslehre Marcells entstammt, bei grenäus burchklingen, fo ift boch bei Irenäus hier ein Einfluß ber Apologeten ju tonftatieren: Bater, Sohn und Beift find ihm, obwohl zum els deds dyéventos zusammengeschlossen, als Trias ewig (Loofs, SBA a. a. D). Endlich weisen bei Frenäus wie bei Tertullian, obwohl fie beide mit den Apo= 55 logeten den Begriff des "Sohnes Gottes" schon auf den doros äsagxos anwenden, ge-legentliche Außerungen auf eine andere, also vorapologetische, Tradition zurück, welche, wie Marcell, erst den doros érsagxos als "Sohn" Gottes prädizierte (vgl. über Frenäus Bb IV, 32, 31 ff.; bei Tertullian f. adv. Prax. 26 p. 1112: portio totius [divinitatis] cessura in filii nomen). Marcells Stellung in der Dogmengeschichte ist also da= 60 durch charakterisiert, daß vorapologetische Traditionen bei ihm uns entgegentreten.

Diesen vorapologetischen Traditionen begegnet man bei dem "Binitarismus" des Bermas, bes II Clemens und bes Barnabasbriefes, beffen Gigenart oben Band IV (26, 15 ff.) noch nicht ausreichend gekennzeichnet ift; ja man begegnet ihnen überall ba, wo dem Bater und Jefu Christo, in verwandter Beije wie bei Tertullian de oratione (2 fin. ed. Bissowa p. 182), die occlesia ober ber Geift in der Rirche ober mit der Rirche jur Seite tritt - 5 fo im II Clemens (14, 2 u. 4), so in manchen gnostischen Systemen, so auch im sog. Apostolitum und felbft in den origenistischen Gedanken von der Belt ber präexistenten. unter bem heiligenden Einfluß des Geiftes stehenden voepal ovolar. Die Traditionen find also weit verbreitet gewesen. Dennoch glaube ich, daß es nicht unvorsichtig ist, wenn man sie in ihrer genuinen Gestalt in Kleinasien lokalisiert. Dort lebte Marcell; dorthin 10 weist die spezisisch johanneische Färbung der Theologie Marcells und die Verwandtschaft feiner Gesamtanschauung mit der des Kleinasiaten Frenäus; dort haben die Presbyter gelebt, deren bei Frenäus uns überlieferte Außerungen mehrfach einen Traditionszusam= menhang mit Marcellischen Gedanken verraten (vgl. schon oben Bd IV, 32,9 ff.); dort wurzelt ber sog. modalistische Monarchianismus (Bb IV, 30, 32 ff.); bort wird Justin die 15 Leute tennen gelernt haben, beren echt "marcellische" Gebanten er in der bereits in einem früheren Artikel (Bb IV 32, 58 ff.) citierten Stelle des Dialogus charakterisiert; dort trat ber montanistische Parakter auf, der nach Tertullian bereits die Bilder vom radix und frutex, fons und fluvius verwendete (adv. Prax. 8 p. 1086); — "Montanismus" haben auch die Orientalen von Sarbika bei Marcell konstatiert (Hilarius, fragm. 2, 2 20 p. 661 A). Eine Probe auf die Richtigkeit diefer Lokalisierung der bei Marcell nachwirkenden Traditionen läßt fich bei dem theologisch zu den Kleinasiaten gehörigen Ignatius machen. Die Berwandtichaft feiner Gedanken mit benen Marcells geht viel weiter, als Jahn (S. 221—25) schon erkannt hat. Es ist hier aber nicht der Raum, das nachzu= weisen. — Noch weniger kann hier auf die Spuren des ökonomisch-trinitarischen Mono= 25 theismus Marcells im NT eingegangen werden. Doch sei mir gestattet, zu bemerken, daß bie Erkenntnisse, die mir durch Marcell aufgegangen sind, wenn sie richtig sind, auch für das Verständnis johanneischer (30 7, 39 !) und paulinischer Gedanken (No 8, 9; Gal 4, 6; 1 Ko 15, 28; 2 Ko 3, 17 f.) nicht unwichtig sind. Vornehmlich aber wird das Verständnis Wersells sin bes ich der Marcell aufgegangen beite bes den Verschlanden eine State der State d Marcells, für das ich den Beweis zu führen versucht habe, wenn diefer Versuch sich als halt= 20 bar erweist, der Dogmengeschichte zu gute kommen. Es macht die Genesis der Trinitätslehre verständlicher, beleuchtet scharf ihren älteren, monotheistischen, und ihren späteren, pluralistischen, Charakter; es erklärt das berühmte filioque und macht das rasche Herrschendwerden der "augustinischen" Lehre von der processio spiritus begreiflich; es wird endlich eine ge= rechtere Würdigung der nur durch ihre Gegner bekannten Monarchianer beider Gruppen 35 ermöglichen : vielleicht haben nicht wenige Monarchianer marcellischen Gedanken viel näher gestanden, als ihre Gegner uns erkennen laffen (vgl. über ben Logosbegriff bei Noët Loofs. Hippolyt. c. Noët. 15 p. 53, 19 ff.).

Marcellus, Märthrer. — Unter ben mit bem Namen Marcellus in ben Marthrologien genannten Blutzeugen Jeju Christi sind, außer Marcellus I., Bischof von Rom 40 (s. d. A.) vorzugsweise folgende jünf zu nennen: 1. Marcellus, ber in ber Verfolgung unter Antoninus Philosophus zu Chalons an der Saone von dem Präfesten Priscus, weil er an einem Gastmahle desselben nicht hatte teilnehmen wollen, vielmehr ihn und seine Gäste ihres Gögendienstes wegen hart anging, lebendig die zur Mitte des Rörpers unter freiem Himmel in die Erde gegraben wurde, in welcher Stellung er nach drei Tagen 45 seinen Geist aufgab. Als Zeit seines Todes wird das Jahr 140 angegeben; sein Gedächnistag ist der 4. September. Ob den Angaden etwas Geschichtliches zu Ernde liegt, ist nicht auszumachen. Doch machen die Einzelheiten der Erzählung den Einduck des Unhistorischen (S. Surius, T. V.; Gregorii Turon. Lib. de gloria mart. c. 53 und Ruinart, Acta primorum martyrum, p. 73). 2. Der Centurio Marcellus, ber 50 zu Tingis (Tanger) am Geburtstage des Raises Diesteitan, weil das Fest mit Opfern verbunden war, seine nölne, und dann enthauptet wird. Die Alten (bei Ruinart S. 203) sind sehr einfach und enthalten nichts Unhistorisches, werden beshalt wohl als echt anzulehen sein. Das Jahr ist angegeben. Auf die große Berfolgung beutet 55 nichts, und es ist daher anzunehmen, daß das Martyrium vor 303 zu sehr schalt wohl als echt anzulehen sein. Das Jahr ist nicht angegeben. Auf die große Berfolgung beutet 55 nichts, und es ist baher anzunehmen, daß das Martyrium vor 303 zu sehr ist, vielleicht in das Jahr 298, in welches die Quinquennalien fielen (vgl. Hunzifer, Jur Regierung und Christenverfolgung Diocletians bei Büdinger, Untersuchungen zur röm. Raisergeschichte II, 261). 3. Marcellus, ber zu Argenton in Frankreich unter bem Raiser Aurelianus den

Märtyrertod litt. Er war zu Rom geboren; sein Bater war ein Heide, seine Mutter eine Christin, die ihn christlich erzog. Im Mannesalter floh er, in Begleitung eines frommen Christen, des Anastasius, vor den Versolgungen des Aurelian und kam nach Argenton. Hier erregte er burch die wunderbare Heilung eines Blinden, eines Lahmen und eines 5 Stummen die Aufmertsamteit des Präfetten Heraklius, der ihn feines unerschrockenen christs lichen Bekenntniffes wegen geißeln und auf einem Rofte braten ließ, ohne ihn verleten ju können; Marcellus vielmehr warf durch fein Gebet die Gözenbilder um. Er wurde, ba das Feuer ihn nicht zu töten vermocht hatte, enthauptet, und fein Freund Anastasius noch an demselben Tage zu Tode gegeißelt. Beider Gedächtnistag ist der 29. Juni 10 (s. Gregorii Turon. Lib. de gloria mart. c. 52). Sicher kann man sagen, daß ber Tod des Marcellus, wenn er überhaupt historisch ist, nicht unter Aurelian erfolgt sein tann. Görres (IprTh 1880, IV, 449—494) hat nachgewiesen, daß die Berfolgung unter Aurelian nur ganz kurze Zeit gewährt hat, und daß die große Zahl Märtyrer, welche die Autreitan nur ganz nurze Beit gewahrt hat, und dag die große Jahr Dautigter, weine die Sage in diese Beit legt, entweber zu anderer Beit gestorben ist oder überhaupt nur ber 15 Sage angehört. 4. Marcellus, Bischof von Abamea in Syrien unter Theodossus d. Gr. Er rief dadurch, daß er die heidnischen Tempel durch Soldaten und Gladiatoren, die er persönlich ansührte, zerkören ließ, einen Ausbruch des Fanatismus des heidnischen Bolkes hervor, dem er zum Opfer siel. Er wurde verbrannt. Sozom. h. e. VII, 15. 5. Mar-cellus, Bischof zu Die in Frankreich, wurde zu Avignon geboren und von frommen, drift-20 lichen Eltern in aller Gottesfurcht erzogen. Besonders wirkte auf die Ausbildung feines Geistes und Herzens sein Bruder Patronius, vor ihm Bischof zu Die, der vorzugsweise auf das geiftliche Amt ihn vorbereitete und später selbst ihn zu demselben ordinierte. Bei feiner Mahl zum Bischofe von Die hatte eine Gegenwahl ftatt, infolge beren er flüchtig, aber von feinen Freunden aufgesucht, zur Kirche geführt und mit feinen Gegnern auss-25 gesöhnt wurde. Es tam bei der Gelegenheit vor aller Augen eine Taube auf sein Haupt geflogen. Er lehrte treulich und fleißig; wurde aber von den Arianern, weil er ihre Lehr-fätze nicht annehmen wollte, ins Gefängnis geworfen, in welchem er (zu Anfang des 6. Jahrhunderts) starb. Er wirkte nach seinem Tode Wunder. So wird erzählt, daß fein Leichnam nach Bareuil gebracht sei; als dann im Jahre 1504 einige die filberne zo Rapsel, in der sein Haupt lag, entwendeten, konnten sie damit nicht fortkommen, dis sie die felbe öffneten und die Reliquie in der nächsten Rapelle begruben. Sein Gedächtnistag ift ber 9. April (f. Gregorii Turon, Lib. de gloria confess. c. 70). G. Uhlhorn †.

ber 9. zipril (]. Gregorii Turon. Lid. de gioria contess. c. 10.. . aquyses 1.
Marcion und die Marcioniten. — Zu vgl. find die allgemeinen Dar-itellungen des Gnosticismus (]. die Ungaben vor dem Urt. 86 VI, 728) und der Dogmen-geschächte. hervorzuheben: Reander (S. 276-337), Baur (240-300), Möller (374-407), hilgenstelb (316-341, 522-543), vor allem Harnad (1\*, 254-271). Eine Monographie lieferte h. U. Reyboom, Marcion en de Marcioniten, Leyden 1888. 8gl. noch U. Harnad, Beiträge zur Geschichte ber marcionitischen Rirchen in Zwich 19, 1876, 80-120; G. Salmon, Art. Marcioniten in DehrB 3, Lond. 1882, 816-824; XD. Jach, Dass apost. Symbol, Erl. u. Steitz, 1893, 31f.; F. Rattenbuich, Das apost. Symbol 2, Leipz. 1900, pass. (]. das Register); R. Slechtenhan, Die Offenbarung im Gnosticismus, Gött. 1901, 34-40; R. C. McGiffert, The Apostles' Creed, New-Yort 1902; G. R. S. Mead, Fragmente eines verscholleuen Glau-bens, beutich v. N. v. Ulrich, Berlin 1902, 199-208. Eine erschöpenbe Zusiemenstellung ber Quellen bei Harnad, Geich ber altdyriftl. Litteratur 1, Leipzig 1893, 191-197.
Mils erhaltene haupt quellen fommen in Betracht Frendus (adv. haer. vv. II.); Origenes (Stellen bei Harnad); Bl-Fertullian, Carmen adv. Marcionem (vgl. H. Bais, Das pieubotertull. Gelich Adv. M., Darmitabt 1901, ber in Commobian ben Beriafier jieht); Mamantius, de recta in deum fide (hrsgg. v. van be Sanbezbathuyaen, Leipz. 1901; vgl. 50 Zh. Bahn, Die Dialoge bes "Ubamantius" mit ben Gnostilern, in 3RG 9, 1888, 193-229); Ephräm ber Syrer (Sermone, Rommentar zum Diatefiaron); Epiphanius (haer. 42); Theo-bort (haer. fab. 1, 24; hist. eecl. 5, 31; epp 81. 113. 145); Baindighmann, in ben Bayerijdren Munalen für Katerlandseltube und Stiteratur 2, Ründgen 1834, 81-84 [Re., v. hortig-Döllinger, hands, erf. Reumann, in Bhr 4, 1834, 71-78; H. Bindighmann, in ben Bayerijdren Munalen für Katerlandseltube und Stiteratur 2, Ründgen 1834, 81-84 [Re., v. hortig-Döllinger, hands, ber dr. RG]; hauhanned; vgl. G. Hüng, Masi, Leip

- geschrieben 987/88 n. Chr. von Abd'lfaradich Muhammed; vgl. G. Filigel, Mani, Leipzig 60 1862, 30 f. 85. 160. 167; die Stellen find bei Harnad, LG 195, ausgeschrieben). Verloren find Justins overayug noos Magnicora (von Fren. 4, 6, 2 und 5, 26, 2 benust), ein gegen Marcion und seine Schule, insbesondere Apelles gerichtetes Wert des Apologeten Rhodon

(Bruchftück bei Euseb. H. E. 5, 13), gegen Marcion gerichtete Schriften bes Bischofs Philippus von Gortyna auf Areta und eines sonft nicht bekannten Modestus (Euseb. 4, 25), ein *lóyos xarà Maoxiovos* des Theophilus von Antiochien (von Bahn [s. oden 266, 50] als Luelle ber Notigen bei Jrenäus, Teriulian und Adamantius, von Bahn [s. oden 266, 50] als Luelle ber Notigen bei Jrenäus, Teriulian und Adamantius, von Bahn [s. oden 266, 50] als Ouelle der Notigen bei Jrenäus, Teriulian und Adamantius, von Bahn [s. oden 266, 47] auch für das Carmen adv. M. in Anspruch genommen); hippolyt (Syntagma, benugt 5 von Epiphanius 1. c., Philastr. haer. 45, Phi-Tert. haer. 17); Acta Archelai u. a. Die nachstehenden Aussührungen stügen sich, soweit Marctions Leben und Lebre in Betracht kommt, ausschließlich auf ble älteren Häressongen, einschließlich des Carmen adv. Marc., über dessen Bert als Quelle Bais neue Ausschließlüssen römischen antignostischen Farktat, der eine römische. 10 bei Anicet endende Blichossische enthielt). Die Ausschließen Traktat, der eine römische. 10 bei Anicet endende Blichossischer schlicht. Die Ausschlieber hinaus bieten, unglaubwürdig. Eznits Darstellung des marcionitischen Systems such siehen in Rev. de l'Orient Chrét. 1, 1896, 461-480, der aus Egnik auch für die Renntnis von M.s. persönlichen Anslichten nicht 15 verzichten will).

Befondere Schwierigkeiten macht die Chronologie. Bgl. dazu außer ben oben genannten Darstellungen R. A. Lipfius, Das Zeitalter Markions, in: Luellen der älteften Rezergeschichte, Retpz. 1875, 225-258, u. Harnad, Die Chronologie d. altchristl. Litt. (Geschichte u. s. 1862, 1. Abt.), Leipz. 1897, 297-311, deffen Ergebnissen ich, soweit sie eine Harmonissen Berichte Hippolyts u. s. w. mit denen der älteren Härejeologen anstreben, nicht zuzusstimmen vermag. Zu M. & N. Z vgl. U. Hahn, Das Evangellum M.3, Rönlgsberg 1823 und in J. C. Thlos Cod. apocr. Nov. Test. 1, Lips. 1832, 401-486; M. Higenseld, Rrit. Unterff. über d. Evangelien Justins u. s. w., Halle 1850, 391-475 und ZhThe 25, 1855, 426-484 (Apostolitum); vor allem Th. Zahn, Gesch. d. neutest. Kanons I, 2, Leipz. 1889, 585-718 25 und II, 2, 1892, 409-529 (f. auch dess. Urt. Kanon des NIS BolX, 781 f.). Einen gutgemeinten, aber mißlungenen Bersuch, die Unt it hefen wieder herzusstellen, machte A. Sahn, Antitheses Marcionis Gnostici, Regiom. 1823. Ueber den angeblichen Evangelien to mmentar M.8 (f. u. 269, 37) vgl. M. Sarnad, Zatians Diatessiaron und M.s. Romm. zum Ev. bei Ephr. Syr. in 38C 4, 1881, 500 ff.).

Ueber Apellis grosi monarchica, Lips. 1874; Sieben neue Bruchftüde ber Syllogismen des Al., leber Apellis grosi monarchica, Lips. 1874; Sieben neue Bruchftüde ber Syllogismen des Al., in AU 6, 3, Leipz, 1890, 109—120; Unbeachtete u. neue Quellen z. Renntnis des Häretiters A., in AU 20, RF 5, 3, Leipzig 1900, 93—100 (vgl. auch Mercati unten S. 274, 18. Quellen bei harnad, Litteraturgeschichte (j. o. 266, 43) 197—200. Rhodon (a. a. D. j. o. 266, 62) macht 26 Mitteilungen aus einem Gehrtiche mit dem greifen, von ihm als Menschen geschätten A. Tertullian polemissiert gegen ihn an einer Reihe von Geulen (praescr. 6, 7, 10, 30, 33. 34. 37; adv. M. 3, 9. 11. 4, 17; carn. 1. 6—9. 24; resurr. 2. 5; anim. 23. 36) und hat gegen seine Schüler eine leider verloren gegangene Schrift (adv. Apelleiacos, so ober ähnlich, vgl. carn. 8) gerichtet, die sehr wahrscheinlich von hippolyt (Synt. und Philos. 7, 40 12. 38. 10, 20), Pjeudotertullian (haer. 19) und in der Randbemertung zu Augustin haer. 23 (vgl. Harnad, Unbeachtete u. s. w. 95 st.) benuzt ist. Mut Huppolyts Syntagma gehen die wertvollen Bemertungen bei Harnad und ein Bruchftüd auß den Syllogismen mitgeteilt (in Gen. hom. 2, 2, Lomm. 8, 134 f.). Wahrscheinlich ihm verdankt Ambrosius die in de 45 paradiso (5, 28. 6, 30—32. 7, 35. 8, 38. 40. 41) aufbewahrten Bruchstüde aus den S. (vgl. paradiso (5, 28. 6, 30—32. 7, 35. 8, 38. 40. 41) aufbewahrten Bruchstüde aus den S. (vgl. paradiso (5, 28. 6, 30—32. 7, 35. 8, 38. 40. 41) aufbewahrten Bruchstüde aus den S. (vgl.

1. Marcion. Rach feststehender überlieferung war M. ein pontischer (so alle Quellen) Schiffsherr (*ravirg*, Rhod. bei Eus. 5, 13, 3; nauclerus Tert. praescr. 30; Maro. 1, 18. 3, 6). Hippolyts Ausschreiber nennen Sinope als Geburtsstadt. Nach ihnen so war M. der Sohn eines driftlichen Bischofs, den der eigene Bater (so Epiph.), weil er eine Jungfrau geschändet hatte, aus der kirchlichen Gemeinschaft ausschloß, der dann nach Rom kam, dort im Anschluß an die edangelischen Stellen Lc 5, 36. 37 und 6, 43 mit den Presbytern über Lehrfragen disputierte und sich, von ihren Antworten undefriedigt, dem in Rom lehrenden Cerdo (s. d. A. Bd III S. 776) zuwandte. Diese Geschächte flingt 55 mindeftens in ihrem ersten Teile wie eine der üblichen Reperverdächtigungen. Da sie durch die anderen Quellen keine Bestätigung erhält, so hat man keinen Grund, ihr irgend welchen Glauben zu schenken. In der That verdankt eine Reise von gelehrten hypothesen zu fönnen meinte. Nach Tertulian ist der Pontiker der römischen Gemeinde beigetreten zu fönnen meinte. Mach Tertulian ist der Pontiker der römischen son 200 000 Sesterzen (praeser. 30) gemacht. Die Ausbrucktweiste lägt dasse leinen anderen Schluß zu, als das M. nach Tert. Meinung erst in Nom Christ keinen ist. Daß er sich beim Eintritt in die Gemeinde zu den Sätzen des Symbols bekannt habe, wie man auf Grund von praescr. 30, Marc. 1, 20 und besonders carn. 2 behauptet hat (s. Jahn 31 f. und 65

### Marcion

Rattenbusch 2, 86 ff. 322 ff.), ist nicht zu erweisen und ganz unwahrscheinlich (s. besonders McGiffert 58 ff. und unten S. 273, 85 ff.). Bollends die Annahme, ber ichon als getaufter Chrift nach Rom gekommene M. habe, ba feine Rechtgläubigkeit in Zweifel gezogen wurde, fein Taufbetenntnis wiederholen muffen (Bahn a. a. D.), tonstruiert lediglich auf Grund 5 jener Nachrede (f. oben 267, 51, und vgl. Epiph. 42, 3) einen fonft beilpiellofen Vorgang. Möglicherweise bezieht sich auf M.s Eintritt in bie Gemeinde was Tert. von einem Briefe erzählt (carn. 2 bgl. Marc. 1, 1. 4, 4), ben er ben Marcioniten als Zeugnis früherer Rechtgläubigkeit ihres Meisters vorhält; wahrscheinlicher ist doch, daß das Schreiben die Rechtfertigung seines Austrittes aus der Kirche enthielt. Tertullian berichtet weiter, daß 10 M. sich mit der Gemeinde überwarf und daß er erkommuniziert wurde, wobei man ihm sein Geld zurückerstattete (praescr. 30). Als den informator scandali bezeichnet auch er den Cerdo (Marc. 1, 2). Außerdem bringt er ein sehr wertvolles Datum. Nach ihm haben die Marcioniten die Zeit von Chriftus dis zu M.s Auftreten auf 115 Jahre und 61, Monat berechnet (Marc. 1, 19). Damit ift der Zeitpunkt des Bruches mit ziemlicher 15 Sicherheit auf den Herbst 144 (Rahn berechnet 147; s. Bd IX, 780, 58) festgelegt, und biefer Zeitpunkt findet von verschiedenen Seiten ber genügende Bestätigung, mährend ber Notiz ber ebeffenischen Chronik (Hallier 89), bag M. 136/37 aus ber Rirche ausgeschieden fei, die geschichtliche Überlieferung nicht günstig ist. Sub Pio (nämlich dem römischen Bischof dieses Namens, also ca. 140—154) impius fagt Tertullian (l. c.), bessen andere 20 Angabe (praesor. 30), M. fei unter Eleutherus (174/189) nach Nom gesommen, "ein arges Berfehen, wenn nicht ein bloßer Schreibfehler" ift (fo schon Hilgenfeld 330; Harnad, Chronologie 179 N. 1, nimmt Versehen eines Abschreibers an, ber ftatt Telesphorus Eleutherus gelesen habe; aber auch Telesphorus wäre nicht richtig, und ein lapsus calami autoris ist wahrscheinlicher). Justin set in seiner um 150 geschriebenen ersten Apologie 25 (Rap. 26. 58) bereits eine größere Wirtsamkeit des kegerischen M. voraus, wenn man auch das xara nar yeros ardownwr nicht preffen darf. Wenn Epiphanius schreibt, M. sei merd vor rekerrsson Vyöror vor exissonor Rouns auf Spielanus antent, so geht diese Notiz entweder direkt oder durch Vermittelung Hippolyts auf eine römische Bischofsliste zurück. Sie führt ins Jahr 140. Irenäus (3, 4, 3) set die Blütezeit M.3, 20 natürlich des Häretikers, der auch ihm ein Schüler Cerdos ist, unter den Epistopat des Anicet (154—165), welchen Zeitpunkt das Carmen adv. M. (Vers 296: sub quo [scil. Aniceto | Marcion hic veniens), entschieden zu spät, für die Ankunft notiert. Derselbe Frenäus erzählt (3, 3, 4) von einer Begegnung M.s mit Polplarp von Smprna, die nicht nach Rom zu verlegen kein Grund vorhanden ift. Bolykarp war aber unter Anicet nicht nuch sohn zu dettegen tein Stand vorganisetn in. porganip war uber unter anter anter anter anter anter anter state ober in Rom. M. foll dem greisen Bischof mit der Frage entgegengetreten sein: "
erupwowskeis ήμäs"; d. h.: willst du uns (mich anerkennen (nämlich als Christen)? Und Polykarp gab ihm mit einer Wendung, die ihm geläusig war (s. schon seinen Phi-lipperbrief 7, 1 und das Zeugnis des Irenäus im Briese an Florinus [Eus. 5, 20, 7], daß B. fich zu wiederholen pflegte) zur Antwort : "3ch erkenne (dich als oder: ich febe in 40 bir) ben Erstgeborenen Satans." Damals muß M. bereits ein bejahrter Mann gewesen fein, wenn anders man aus ber vielberhandelten und wohl nicht unverderbten Stelle bei Elemens (Strom. 7, 17, 106: Magniw yag nara riv adrois [nämlich Basis $libes und Balentin] <math>\eta_{lnnian}$  yeromeros is  $\pi geobirg$  rewrégous surerérero) heraus-les darf, daß er älter gewesen ist als die beiden anderen, die mit ihm das von den 45 Kirchenlehrern des 2. Jahrhunderts so gefürchtete Dreigestirn am Reterhimmel bildeten. Wägt man alle diese Einzelnotizen nüchtern ab, so mag als Ergebnis übrig bleiben: ber pontische Schiffsherr Marcion, über beffen Borleben man später allerlei Gehässiges zu erzählen wußte, trat in reiferen Jahren zu Rom um 140 zum Christentum über, zerfiel aber mit der Kirche wenige Jahre darauf (144) unter dem Einfluß des be-50 reits außerhalb der Kirche stehenden Sprers Cerdo und gründete eine neue, sich im Gegens-satz kirche wissende christliche Gemeinschaft, die sich noch zu seinen Ledzeiten über die Hauptstadt hinaus verbreitete. Die bei Tertullian (praeser. 30) überlieferte Nachricht, M. habe zulett reuig bie Wiederaufnahme in die Gemeinde nachgesucht, die ihm unter ber Bedingung, daß er auch die von ihm ins Berderben Geführten zur Kirche zurückbringe, 55 bewilligt wurde, fei aber darüber binweggestorben, ist unbeglaubigt und unglaubwürdig (Gloffe im Tert?).

In die Genefis der Gedanken M.3 gestattet die Überlieferung nur einen beschränkten Einblick. Deutliche Fingerzeige giebt der von den Häreseologen genugsam bezeugte Einfluß des Cerdo. Dieser Einfluß ist vermutlich sehr bedeutend gewesen, wenn auch die spätere 60 Überlieferung (s. d. A. Cerdo) manches auf Rechnung des Meisters gesetzt haben mag, Marcion

was Eigentum bes Schülers ift. Cerbo war, nach dem zuverlässigen Bericht bes Frenäus, mit der Gemeinde zerfallen auf Grund ber Lehre, daß der im Gesetz und von den Pro-pheten verkündigte Gott nicht der Bater Jesu Christis seine: denn jener sei bekannt, biefer unbefannt; ber eine (nur) gerecht, ber andere gut. Bie Cerbo bieje Sape erläutert und gerechtfertigt hat, wissen wir nicht. Sie bilden jedenfalls das Leitmotiv für die Ge 5 dankenreihen M.s.: ihre allseitige exegetische, historische und vogmatische Begründung unter bem allgemeinen Gesichtspunkt der völligen Loslösung des Christentums als einer schlechthin neuen Religion vom Judentum ift sein persönliches Wert gewesen, dessen Erfolg in der Heranbildung einer besonderen Genossenschaft von nicht nur ephemerer Bedeutung sichtbar geworden ist. M. hat seine Gedanken in einer Schrift vorgetragen, die wir leider nicht 10 mehr besitzen. Das anscheinend umfangreiche Wert sührte den Titel Antithefen (Artidéceus, Antitheses bei Tert. Marc. 4, 1; ber Titel arunapadéceus bei hipp. Philos. 7, 30 wohl ungenau) und mag eine Art Dogmatik gewesen sein - dos fidei, sagt Tertullian —, die ihren Titel von der darin geübten Gegenüberstellung einander (nach Ansicht des Verfassers) widersprechender Sätze aus "Gesetz" und "Evangelium" hatte 15 (Tert. l. c.: opus ex contrarietatum oppositionibus Antitheses cognominatum et ad praeparationem legis et evangelii coactum). Tertullian hat das Wert bei jeinen Auseinandersehungen mit dem Gegner fleißig benutt. Vor ihm haben bereits Frenäus (vgl. 1, 27, 4 und 3, 12, 13, wo freilich das Buch als solches nicht genannt wird) und Theophilus (f. o. S. 267, s) Einblick barin genommen. Auch der Verfaffer 20 ber Dialogi de recta fide hat aus den Antithefen geschöpft (vgl. besonders den 2. Dialog). Daß Origenes sie kannte, darf man vielleicht aus hieronhmus (adv. libr. Ruf. 1, 5; f. Harnach, 2G. 196) schließen. Auch Ephräm mag sie gelesen haben, nicht aber Hippolyt (s. oben S. 267, 5) und Epiphanius. Eine einwandfreie Vorstellung vom Ausbau ves Werkes im einzelnen kann man sich trop Tertullians eingehender Bolemik nicht mehr 26 machen. Jedenfalls sollte aus der diversitas instrumentorum d. h. der Verschiebenheit ber Urkunden des Alten und des Neuen Bundes (für die Ausdrücke ift natürlich hier und sonft Tertullian verantwortlich), die diversitas deorum erwiesen werden, wobei bie Disposition vielleicht von ber diversitas ingeniorum, legum virtutum (optimus — iudex, mitis — ferox, salutaris — exitiosus); vgl. Tert. Marc. 1, 19. 2, 29. 80 4, 1. 6) hergenommen wurde. Jene antithetischen Sätze mögen als Hauptargumente (vgl. Tertullians Antithesen Marc. 2, 28) verwandt und durch Heranziehung von Belegstellen (Beispiele s. weiter unten) erläutert und erhärtet worden sein. An den Nachweis der diversitas deorum scheint fich die Darlegung ber wahren Offenbarung Gottes und ihrer Ber= fällchung burch die judaistisch gefärbte Überlieferung und endlich die Rechtfertigung der von 25 M. für seine Gemeinden hergerichteten heiligen Schrift (s. unten S. 271, 46 ff.) angeschlossen zu haben. Die Existenz eines gesonderten Rommentares zum Ebangelium aus M.s Feber hat man aus ber Evangelii concordantis expositio Ephrams bes Sprers schließen wollen (Harnack f. oben S. 267, 29). Indeffen reichen die dafür beigebrachten Gründe zu einer bestimmten Behauptung nicht aus.

Rach Frenäus (1, 27, 1) ift Cerbo (f. b. A.) von den Simonianern ausgegangen. Allio war er von der Gnofis berührt. Leider wiffen wir nicht genug von ihm, um fagen zu können, bis zu welchem Grade es der Fall gewesen ist, und in welcher Weise er M. beeinflußt hat. Bei seinem Schüler M. ist jedenfalls das spekulative Interesse an metaphyfifchen Fragen ganz zurückgetreten. Aus den älteren härefeologen (Eznits Darftellung 15 [j. u. S. 276, s ff.] beranzuziehen, ift unftatthaft) lann man nur entnehmen, daß D. die Borftellung eines Demiurgen (creator, Schöpfergott) von der Gnosis übernahm (s. Bb VI, 737, 48) und daß somit auch ihm die Welt, b. b. die gestaltete und belebte Materie, der Rosmos, als das Bert nicht des höchsten Gottes, sondern einer diesem im letzten Grunde untergeordneten Macht erschien. Justin (1, 26) brudt bas richtig so aus: M. "hat mit Hilfe 50 ber Dämonen in allen Ländern viele dazu gebracht, Lästerungen auszusprechen und ben Urbeber unferes Weltalls nicht als Gott anzuerkennen, sondern sich zu einem anderen zu bekennen, der, weil er größer sei, Größeres als jener gewirkt habe" (ws orra peisora ra μείζονα παρά τοῦτον πεποιηκέναι). Wenn also Tertullian immer von den "zwei Göttern" M.s redet, — durch die tres dei in Marc. 1, 15 foll M. lediglich ad ab- 65 surdum geführt werden -, fo ift bas nur fo lange richtig, als man hinter biefen zwei Böttern nicht zwei gleichberechtigte ungewordene Prinzipien (wie Rhodon Euf. 5, 13, 3 thut) sucht, um ihnen womöglich noch die ungewordene Materie als brittes beizugefellen. Für metaphyfifch gerichtete Gemüter lagen freilich berartige Ronsequenzen nahe, und es ist kein Wunder, daß man sie in der Schule M.s aufgenommen hat. Das beutlichste 60

Kennzeichen dafür, daß M. die spekulativen Interessen der Gnosis abgingen, ist das völlige Fehlen irgend welcher Aonenlehre. Unterscheidet er sich in dieser Beziehung merklich von bem gleichzeitig mit ihm in Rom lehrenden Balentin, so gilt dasselbe von der Art, wie beide Männer sich die Thätigkeit des Demiurgen vorstellen. Nimmt Balentin an, daß s ber Demiurg alles, was er schafft und wirkt, unbewußt im höheren Auftrag thut, so ertennt ihm D. eine innerhalb seiner Sphäre selbstiftändige Thätigkeit zu. Balentins Rachweis, daß in dem Demiurgen und feinen Geschöpfen die Samen des Geistigen als die Erinnerung an eine übernatürliche Welt lebendig gewesen seien, ift für ihn nicht vorhanden, ba bei ihm nichts auf Entwickelung und Vermittelung, vielmehr alles auf Trennung und 10 Gegensatz gestellt ist. Überhaupt aber betwegen sich feine Gedanken, two sie selbstständig sind, ganz und gar innerhalb ber ihm von den Religionsurkunden der Juden und ber Christen gestedten Grenzen. Getwiß ist der Demiurg der Schöpfer und herr aller Menschen, aber er hat sich ein Volk besonders auserwählt: er ist der Gott der Juden, der Gott des Allten Testamentes. Dessen Zetture hatte ja in M. die Überzeugung wachgerusen, daß ein 15 Gott, der nur nach dem Grundlag der strafenden, wer ber vergeltenden Gerechtigkeit zu handeln ichien, ber Gott bes neuen Bundes ber Liebe und Gute nicht fein könne (vgl. die gute Gegenüberstellung im Carm. adv. Marc. 1, 77-84; auch Text. Marc. 1, 6). Mochte er ein deus justus fein, ein deus solius bonitatis, ein deus melior, ein deos dyados war er nicht. Der Schöpfergott ift gerecht nach dem Satze: Auge um Auge, Zahn 20 um Zahn (Er 21, 24), der gute Gott hat diefen Satz ausdrücklich aufgehoben (Dit 5, 38. 39). Hat nicht der Schöpfergott Feuer vom Himmel regnen laffen (2 Kö 1), und hat nicht der gute Gott in Christus die Jünger bedräut, die solches fordern (Le 9, 55)? Hat nicht der Schöpfergott den Diebstahl zugelassen (Er 12, 12, 35), und kann man sich nicht ihm gegenüber auf Rö 2, 21 berufen: "Du predigst, man solle nicht stehlen, und du 25 ftiehleft?" Der Schöpfergott ist weder allwiffend noch allmächtig: er mußte erst nachseben, was Adam that und was in Sodom vorging; der gute Gott weiß alles und kann alles. Bu solchem Gotte paßt das Alte Testament mit seinem Zeremonialgeset und seiner nie-deren Sittenlehre, nicht aber das Reue Testament: die diversitas deorum und die diversitas instrumentorum ergänzen sich gegenseitig, und Antithesen gab es in Hülle 20 und Fülle, um es zu beweisen. Zum Demiurgen gebört sein Buch, und wie er nicht mehr gilt in der neuen Ordnung, so auch sein Buch nicht mehr. Balentin hatte, wie die firchlichen Theologen, das Offenbarungsbuch des Alten Bundes für das Chriftentum ju retten verstanden, indem er es umdeutete, es allegorisierte, dem Buchstaben einen höheren Sinn unterlegte. Diese allegorische Methode hat M. nicht angewendet. Die Glaubwürdig= so keit des AT hat er nicht bestritten: die darin erzöhlten Wunder sind die Zeichen des Schöpfergottes, die Bropheten sind seine Sendlinge, und ihre Weissagungen gelten einem mit großer Macht ausgerüsteten Messias, den der Demiurg schächen wird, um sein aus-erwähltes Volk in einem großen Reiche zu sammeln, ihm zur Herrschaft über die ganze Erbe zu verhelfen und über heiden und Sünder strenges Gericht zu halten. Hier greift ber gute Gott ein. Er hat sich bisher wie ein Zuschauer verhalten. In 40 ber Welt des Demiurgen war er völlig unbefannt, ber Schöpfergott abnte in feinem Wirtungstreife nichts von dem Dasein dieses Gottes. Den Blan des Demiurgen aber konnte ber gute Gott nicht zur Ausführung gelangen lassen. Er hat ja alles, was jenem sehlt; er ist die vollendete Güte. So will er sich der Sünder erbarmen und will die 25 vom Judengott Verworfenen aus seinen Banden befreien. Um das durchzuführen, entschließt er sich, selbst auf diese Erde herabzukommen, als ein Dieb und Räuber, wie die Rirchenlehrer meinten (bgl. Jren. 4, 33, 2; Tert. Marc. 1, 23. 2, 23; Carm. 1, 102. 5, 35), in eines anderen Schöpfung. Offenbar hat M. sich keine Mühe gegeben, ben nun erscheinenden Christus von dem guten Gotte zu scheiden. Sein religioses Interesse, wenn 50 auch anders begründet wie bei Ignatius oder den Modalisten, neigte wie bei diesen ganz auf die Seite ber Ineinsschauung. Daber ift er ausgesprochener Doket; von irgend welcher

Berbindung des Göttlichen mit dem Fleische ist keine Rede (vgl. bef. Tert. carn. 1 u. 2). Er ist Doket, auch wenn er mit den Worten des Gemeindeglaubens von Christi Tod, Auferstehung, himmelfahrt und Sizen zur Rechten Gottes redete, und eben sein Doketismus 55 ist Tertullian ein Dorn im Auge. Nicephorus legt ihm in den Antirrhetika gegen Eusebius

(Bitra, Spicil. Solesm. 1, 406) das Wort in den Mund: δοκήσει τον Χριστόν πεπουθέναι και ταφήναι, — wobei an eine von M. selbst entworfene christologische Regula zu denten (so Harnack, Unbeachtete [s. o. S. 267,88] 94) kein Grund vorliegt, — und läßt ihn Rm 8, 3 anrufen: odx fr ardownos algows, all' er δμοιώματι ardownov so yéyorer. Ganz unvermittelt ist Christus aufgetreten. Im Evangelium M.S hieß es mit

270

willfürlich verändertem Lukastert (s. darüber weiter unten): "Im 15. Jahre bes Kaisers Tiberius kam Gott herab nach Rapernaum und lehrete an den Sabbathen." Um sich bei den Juden einzusjühren, paßt er sich den Verhältnissen an, nennt sich Messias (quomodo irreperet in Judaeorum fidem nisi per sollemne apud eos et familiare nomen? Tert. 3, 15). Alles verläuft nun in Antithesen; in allem thut Christis das Gegenteil 5 von dem, was der Demiurg gethan hatte. Waren diesen die Gerechten wert, Christus ruft die Zöllner und Sünder, die Mühseligen und Beladenen zu sich. Nach dem Gesets verunreinigt der Aussas, Christus berührt die davon Betroffenen. Elija hat nur Einen mittelft Wasser, um die Beschimpfung des Elisa zu rächen, so hat Christus ge= 10 rade die Kinder, um die Beschimpfung des Elisa zu rächen, so hat Christus ge= 10 rade die Kinder zu sich entitoren. Soll der Messias allen Weltentum auf ein Voll beschräft, zum Christentum werden Menschen aus allen Völkentum auf ein Voll beschräft, zum Christentum werden Menschen aus allen Völken übertreten. Und gehen die jüdlichen Horisten und einiger Art. 15

Der Demiurg hatte anfänglich dem Wirken des Meister Art. Der Demiurg hatte anfänglich dem Wirken des Meisias, den er für sein Wertzeug hielt, mit Erwartung zugeschaut. Erst allmählich verstand er, daß er sich getäuscht hatte: benn immer mehrere sielen ab von seinem Geset. Da überantwortete er den falschen Meisias seinen Gläubigen, die ihn ans Areuz heften. Aber wiederum hatte er sich getäuscht, wenn er so den guten Gott zu versienen vermeinte, vielmehr schlug ihm der 20 Areuzestod, das scheindere Leiden des höchsten Gottes, zum Nachteil aus. Und auch seine weiteren Maßregeln verngen ihm kein Glück: er schiet denen, die der Judess hinad, aber Christus predigt im Hades, findet Glauben ver Demiurg aber verdunkelt seine Sonne und hüllt seine Welch in Finsternis. Ubrigens wird auch sein Messign och erscheinen, 25 und jecht sie mit sich empor zum Bater. Der Demiurg aber verdunkelt seine Sonne und hüllt seine Welch in Finsternis. Ubrigens wird auch sein Messignen Scheinen zum himmlichen Christi, bem unvergänglichen Da werden die Ausern der Leben und herrichen frei von der Materie, nachdem sie bei treizichen Körper abgelegt haben. Und auch in diesen schein, 25 übergiebt der gute Gott der Sott der Liebe. Die ihm nicht haben solgen wollen, sons übergiebt die Berworfenen des Demiurgen verharrten, bestraft er nicht selbert. Für Lagen bleibt der gute Gott der Liebe. Die ihm nicht haben solgen wollen, sons übergiebt die Verstenen dem Demiurgen, in desten Feuer sie brennen werden. Für die Gläubigen des himmlichen Baters aber giebt es tein Gericht, sie flehen unter der Liebe Gottes, und daß Christus wiederscheren werde zum Gericht, ist für M. ein unfaßbarer Gedante.

Nichts leichter als an dieses "System", wenn der Ausdruck gestattet ist, mit der 85 fritischen Sonde heranzutreten. Tertullian hat das Geschäft mit Erfolg besorgt und das bei nicht versäumt, die ganze Lauge seines Spottes über die zahllosen Unwahrscheinlichkeiten und Ungereimtheiten auszugießen. Und boch bricht der große Grundgebanke, für den Tertullian freilich kein Berständnis hat, ber Gebanke von der schlechthinigen Neuheit und Selbstftändigkeit des Christentums, überall siegreich hindurch. Er ist schon in jener Er= 40 zählung von dem Disput M.s mit den Presbytern (f. o. S. 267, 53) gut veranschaulicht: "Riemand trennt einen Lappen von einem neuen Kleid und flickt damit das alte; wo anders, fo wird er das neue zerreißen, und ber Lappen vom neuen paßt nicht aufs alte." Das ließ sich freilich aufs Christentum nur anwenden, wenn man die Fäden, die es that= fächlich mit dem Alten, d. h. mit dem Judentum, verknüpfen, entweder nicht beachtete 45 ober gewaltsam zerschnitt. Daß und wie M. besonders das lettere Verfahren geubt hat, ift bereits an anderer Stelle (f. Zahns Art. Ranon des NIS, Bb IX, 781 f.) ausgeführt worden und für das Folgende zu vergleichen. Derfelbe Mann, der das AT als geschicht= liche Urfunde bestehen ließ und die ungeschichtliche Umdeutung seines Inhaltes verwarf, war in dem Vorurteile befangen, daß die christlichen Urkunden, wie sie in der Kirche heilig so gehalten wurden, teils schon in der apostolischen Uberlieferung absichtlich verfälscht, teils überhaupt von Männern abgefaßt feien, denen der Geift des wahren Christus fremd ge= wesen sei. Als solche falsche Apostel erschienen ihm in erster Reihe Betrus, Johannes, Jakobus, überhaupt die Urapostel, und er verfehlte nicht, sich auf den Galaterbrief zu berufen, wo Paulus diefen Aposteln vorwerfe, daß sie nicht in der Wahrheit des Evangeliums 55 wandelten. Paulus allein war ihm der wahre Apostel. Daß er es gerade bei ihm mit einem Juden von echtem Schrot und Korn zu thun hatte, übersah er völlig. Daß gerade Paulus die ganze Kraft feiner Dialektik daran gesetzt hatte, den heilsgeschichtlichen Busammenhang zwischen Judentum und Christentum aufzuzeigen, verschlug ihm nicht, oder wo die Spuren zu deutlich waren, beseitigte er sie. Ihm blieben ja die großen Anti= 60

theien von Gejet und Evangelium, Jorn und Gnade, Werke und Slaube, Fleisch und Geist, Sünde und Gerechtigkeit, Tod und Leben; sie in einer höheren Einheit wieder zusammenzufassen muß, Paulus wäre gewiß sein bitterster Gegner gewesen. Kann man sich nan sagen muß, Paulus wäre gewiß sein bitterster Gegner gewesen. Kann man sich s eine größere "Antithesse" volle deutlich machen, "welches die heilsbedeutung des Geheimmisses gehen (Eph 3, 9): er wolle deutlich machen, "welches die heilsbedeutung des Geheimmisses sein gewisten hart in dem Gott verborgen gewesen sein geite in underenden under der des Börtchen "in" tilgte und mit dieser scheinder so unbedeutenden Menderung den ganzen Gehalt des Gedankens von Grund aus umstürzte? Zwischen Under so gedoren war, entsprossen und sein Schult verborgen gewesen sich der Steischer sie scheinen sie son Weibe gedoren war, entsprossen und sein Schult von dus umstürzte? Zwischen Beibe gedoren war, entsprossen wie Justin (vgl. Iren. adv. haer. 4, 6, 2) dem Reger vorgehalten hätte: "Ich würde dem Herren sleicht nicht glauben, wenn er einen anderen Beit, in Bauli Verfündigung: das Geangelium von der freien Gnade Gottes in Iefu Getrift wird des von der Berren steren sind wurzelt Marcion, einzigartig für sein Beit, in Bauli Verfündigung: das berächsen wen der sches in Iefu Getrift ist der Gesches in Iefung geinge des Geangelium von der freien Gnade Gottes in Iefu Getrift ist das unzulänglich, als verfällicht erscheinen lieft. Und wer will sagen, ob wenn nicht M. den Apostel der Selbstittandigkeit als Cideshelfer aufgestellt hätte, die Kinche geso rade ihn und seine, religiöse Freiheit atmenden Briefe so auf den Schild erscheller aufgestellt bette, die Kinche geso rade ihn und seine jolche Erwagung allein bestimmend gewesen sit, ja nicht einmal

ben Ausschlag gegeben haben wird.

Darf man Marcion einen Gnostiker nennen? Ja und nein. Ja, sofern der Überblick über seine theologischen Gedanken deutlich beweist, daß M. bei der Gnosis Anleihen ge= 25 macht hat. Die Grundlage seines theologischen Denkens, soweit man von einem solchen

- iprechen kann (s. o. S. 269,44), ist gnostisch, und bie Kirchenlehrer wußten recht wohl, was fie thaten, wenn sie baraus ihre Schlüsse zogen. Aber von den eigentlichen Gnostikern unterscheidet sich Marcion doch nach mehr als einer Richtung. Nicht nur, weil er die orientalischen Formen ganz abgestreist hat. Vor allem, weil er so gar nicht religions= 80 philosophisch interessiert ist. So gewiß man die Gnosis nicht allein nach der Intensität
- 20 philosophilo interessivert ist. So gewiß man die Gnosis nicht allein nach der Intensität dieses Interesses beurteilen darf (s. Bd VI, 734, 10ff.), so gewiß sind Speculation und Gnosis enge verbunden. M. und Valentin sind einig fast nur in ihrem Gegensatze gegen das katholische Christentum. Was dei Valentin die Hauptsache, ist dei M. entweder Parergon oder, wie die Uonenlehre, nicht vorhanden. Einen Gegensatz zwischen Pistis und
- 25 Gnostis kennt er nicht. Die für Balentin so wichtige und so bezeichnende Scheidung der Menschen in verschiedene Klassen mit verschiedenen Zielen hat ihm ferngelegen. Die Heilsthatsachen hat er anders gewertet als jener. Die Weite des Horizontes, die Balentin auszeichnet, geht M. ab. Dafür hat er sich mit gewaltiger Krast auf das Eine, was not thut, zu sammeln verstanden. Darf Balentins System in keiner Geschichte der religiösen
- 20 Philosophie übergangen werden, so würde man in einer solchen nicht einmal den Namen M.s vermissen. Um so wichtiger ist er für die Kirchengeschichte und die Geschichte der christlichen Frömmigkeit geworden.

Denn auch auf dem Gebiete des christlichen Lebens, insbesondere der Sittenlehre, findet ein ähnliches Verhältnis statt. Für M. ist die Enthaltung von allen Werten des 45 Schöpfergottes oberstes Geset: darum predigt er die strengste Askes, verwirft jegliche weltliche Lustbarkeit (Tert. Marc. 1, 27), verwirft die Ehe (Tert. 1. c. 4, 44: nuptias non coniungit, coniunctas non admittit; vgl. auch 1, 29. 4, 17. 29. 34. 38. 5, 7. 8. 15.

- coniungit, coniunctas non admittit; bgl. auch 1, 29. 4, 17. 29. 34. 38. 5, 7. 8. 15. 18), erläßt harte Speiserbote, die selbst dem montanistischen Tertullian zum Ärgernis gereichen. Ohne Zweisel berührt er sich an diesem Punkte nahe, ja er bildet praktisch das 50 Extrem derjenigen gnostischen Richtung, die in der Trennung des Geistigen und des Leib=
- lichen schon in dieser Welt durch Ubtötung der Materie den Weg zur Seligkeit und des Erblickte und die ihre Fühler bis in die kirchlichen Kreise hinein erstreckte. Und doch ist seine Stimmung auch hier, wo sie der gnostischen am nächsten kommt, im letzten Grunde mit ihr nicht zu verwechseln, denn sie steht in deutlicher Absolge zu seinen sich auf das Evansollten gründerten Ausselle auf die State aussellichen sich auf das Evan-
- 55 gelium gründenden Gedanken. Auch die Art seiner Kropaganda ist von der gnostischen verschieden. Nicht umsonst haben seine Gegner in ihm den bedeutendsten Rivalen gerade der tirchlichen Bestrebungen geschen. Nicht die Schule und nicht der Konbentikel ist was er anstrebt. Ein gereinigtes Kirchentum, in dem alle Platz haben, ist seiel (f. hierzu die Ausschluchrungen von Harnack in 3wIh [266, 38] 80-84). Kirchlicherseits hat man (vgl. Tert. 50 praescr. 41, welche Stelle doch wohl nur auf die Marcioniten bezogen werden kann) ihm

einen Vorwurf baraus gemacht, daß er zwischen den Getauften und ben Katechumenen nicht unterscheide und insbesondere im Gottesdienste zwischen ihnen keine Schranke wissen wolle. Er selbst hat, wenn anders man Hieronymus (Comm. in Gal. Opp. Vall. 7, 523 MSL 26, 429) Glauben schenken darf, die Stelle Ga 6, 6 so ausgelegt, daß der Katechumen mit seinem Lehrer an allem Guten teilnehmen solle, also auch am Gedet. Nichtsdesto= 5 weniger stand die Heren und Schroffheit seiner sittlichen Grundanschauungen der Erstüllung des Ideals hindernd im Wege. Da wer sich taufen ließ die Verpflichtung völliger Ent= haltsamkeit, zumal in geschlechtlichen Dingen, übernahm (Tert. Marc. 4, 11: neminem tingit nisi caelidem aut spadonem), so folgt von selbst, daß der Kreis der Vollsommenen beschränkt getvesen sein muß. Ubrigens verhielt sich M. den sirchlichen Riten 10 gegenüber durchaus konstend, den Katechumenen Honig und Milch zu reichen, bei. Nach Erstellt den Brauch, den Ratechumenen Honig und Milch zu reichen, bei. Nach Epiphanius (haer. 42, 3) hat er den Wein Wein Mumenhahl durch Wasser, erstellt. Der= selbe Rirchenlehrer berichtet (l. c.), daß M. auch am Samstag salten ließ, daß er eine zweimalige, ja dreimalige Tausse gestattete und daß er Frauen das Taussen erlaubte. 15 Db diese Augaden durch spätere marcionitische Sitte beeinflußt sind, muß bahingestellt bleiben.

In seinen Gemeinden ist der sanctissimus magister (so Tert. praescr. 30 ohne Spott) auf das höchste verehrt worden. Megethius (s. u. S. 275, 51) nennt ihn (Dial. 1, 8 p. 16, 34) feinen Bischof. Origenes (in Luc. hom. 25. Lomm. 5, 182) weiß zu erzählen, 20 bie Marcioniten glaubten, Baulus fite zur Rechten, M. zur Linken bes Herrn. In ber Praef. arab. ad conc. Nic. beißt es: Marcionem principem apostolorum nomi-Seine Antithesen haben wenigstens zeitweise in tanonischem Ansehen gestanden nabant. (Tert. Marc. 1, 19: opus ... quod in summo instrumento habent, quo denique initiantur et indurantur in hanc haeresim). Um so grimmiger haßten ihn die 25 Gegner und verfolgten seine Unhänger (schon D. redete gelegentlich einen Leidensgefährten mit  $\sigma \nu \mu \mu \sigma \sigma \dot{\nu} \mu e ros und <math>\sigma \nu r r a \lambda a i \eta \omega v \sigma \sigma s$  in the second προσωνυμίαν έκέκτηντο (vgl. Dial. 1, 8 p. 16, 16), keine Christen jehen. All bas bringt so beutlich zum Ausbruck, daß D.s Gemeindelehre viel tiefer in die Massen gebrungen ift als die Faustphilosophie Balentins, die doch nur das Eigentum Auserwählter werden konnte. M.s Auftreten bedeutet für die Kirchengeschichte des 2. Jahrhunderts den tiefsten Einschnitt, und die Marcioniten haben eine Rolle gespielt, wie sie den Balentinianern und anderen gnostischen Gruppen nicht beschieden gewesen ist. Es lassen sich erhebliche Gründe 85 für die These beibringen, daß das römische Symbol, dessen Nichteristenz um 150 durch bas Schweigen Juftins zur Genüge beglaubigt fein dürfte, im antimarcionitischen Intereffe aufgestellt worden ift.

2. Die Marcioniten. Es lag in ber Natur ber Sache (j. o. S. 269, 59), daß M.s Schüler vielfach ihre eigenen Wege gegangen find. Dem unter Rommodus schreibenden 40 Rhodon (f. d. A.) verdanken wir die wichtige Nachricht, daß, während einige unter ihnen - er nennt Potitus und Bafilikus - zwei Grundpinzipien (δύο άρχαί) wie der Meister annahmen, andere, als deren Führer er Synerös bezeichnet, von dreien (τρεῖς φύσεις) sprachen und einer, Apelles, zu der Annahme eines Prinzips (μία άρχή) zurücktehrte. Von Potitus, Basilikus und Synerös ist sonst nichts bekannt. Dagegen sind wir über 45 Apelles ausgiebig unterrichtet. Freilich sind die Nachrichten über seinen Lebensgang wiederum durch gehäftiges Gerede entstellt. Tertullian (praescr. 30 bgl. carn. 6) läßt ben Schüler Marcions, ber Enthaltfamkeit bes Meisters untreu geworben, mit einer Dirne von Rom nach Alexandrien ziehen, von wo er nach Jahren zurückgekommen sei, um sich einer anderen Frauensperson, der Philumene (virginem ... postea vera immane 50 postibulum) anzuhängen, deren Zauberkünste ihn umgarnt und deren Offendarungen (Phaneroseis) er aufgezeichnet habe. Hält man mit diefer Geschichte bie Angabe Rhodons (Eus. 5, 13, 2) zusammen, der den alten A. als th πολιτεία σεμνυνόμενος bezeichnet, fo fällt die an sich selbst verdächtige Behauptung unsittlichen Lebenswandels dahin, während ber Einfluß ber Bhilumene nicht nur wiederholt von Tertullian erwähnt (praescr. 6; 55 adv. M. 3, 11; carn. 24; anim. 36), sondern auch von Rhodon (a. a. D.) und Hippolyt (Philos. 7, 88. 10, 20) bestätigt wird. Philumene hatte regelmäßige Erscheinungen eines Knaben, der sich bald für Christus, bald für Paulus ausgab und ihr als Drakelspender diente (vgl. Augustin. haer. 23 marg., wahrscheinlich [f. o. S. 267, 41] aus Tert. adv. Ap. entnommen; der angelus Philumenes in carn. 6 ist eben biefer Knabe). Sic 60 Real=Enchflopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII. 18

1

war eine Schwindlerin, die vorgab, allein von Brot zu leben, das fie mit den Fingerspipen aus einer Glasflasche mit engem Halje herauszuziehen verstand (August. 1. c.). Sie hat bem A. ben Gebanken eingegeben, daß die Prophetie des AT vom böfen Geiste stamme (et aruneupérov arevparos Rhod.; s. u.). Ist schon diese Hochschätzung einer s Bissonärin und ihrer angeblichen Offenbarungen ein beutliches Zeichen dafür, daß A. ben Einstüffen der Gnosis (j. Bd VI, 735, 6) zugänglicher war als sein Lehrer, so weist sein verstärttes metaphysisches Interesse in die gleiche Richtung. Freilich erscheint es auf den ersten Blick wie eine Vereinfachung und wie eine Rückbildung zur kirchlichen Vorstellung, daß A. dem Rhodon gegenüber sein Festhalten an der Einheit des göttlichen Brinzipes 10 ( $\mu i a \, d \varrho \chi \eta$ ) betonte, und es klingt geradezu wie eine Ublehnung der Spetulation, wenn er bem auf Gründe brängenden Apologeten antwortete: ro nos eori pla dorn ov yiийони, ойти de нигой µai µóror (vgl. Euf. 5, 13, 6). Dementsprechend begann feine bei Epiph. haer. 44, 1. 2 erhaltene Glaubensregel, eine "höchft toftbare" Urtunde (Harnad 25 198), mit den Worten: els koriv dyados deds nal pla dorn nal pla dorapus 15 dxaroróμαστος. Und endlich ift bei Anthimus von Nitomedien (geft. in der diotenius nischen Verfolgung) ein Satz erhalten, der beweift, daß A. sich in Gegensatz zur Prinzipiene-lehre Marcions mußte: ψεύδεται Magxiwr lévai dgyás éyw dé φημ μίαν, ητις έποίησεν δευτέgar dgyήr (s. G. Mercati, Note di letteratura biblica e cristiana entites [Studi e Teeti Vol 5. Borne 1001] 26. Somet Universitation for for 2007. antica [Studi e Testi Vol. 5, Roma 1901] 86; Harnack, Unbeachtete u. f. w. [o. S. 267, 88] 20 94). Bei näherem Zuschen verschwindet doch der tirchliche Schein, denn beide Männer waren fich barin einig, daß sie es ablehnten, biefe Welt vom guten Urprinzipe herzuleiten. Ausbrücklich heißt es ferner bei Epiph. von bem guten Gotte A.s: a Evi dem, nyouv μια doxn, odder μεμέληται των έντανθα έν τω χόσμω τούτω γεγενημένων. Im übrigen weichen die Berichte über seine Brinzipienlehre von einander ab und lassen sich 25 nicht ohne Rest vereinigen. Sicher hat A. in seinem Weltschöpfer ein Geschöpf des guten Bottes gefehen (f. o. S. 274, 11) und Epiph .: & autos aylos xal avader debs xal dyados έποίησεν ένα allor deór; auch Philastr. 47), ben er als Engel bezeichnete (Tert. carn. 8. praescr. 34: angelus inclytus und superioris dei; vgl. Hipp. 7, 38) und den er übet sein unvollkommenes Werk Reue empfinden ließ (Tert. 1. c.). Nach praesor. 34 so könnte es scheinen, als sei eben dieser Engel der deus legis et Israëlis, den A. igneus genannt habe. Und anim. 23 lieft man, daß eben diefer igneus angelus, deus Israëlis et noster die Seelen durch irdische Lockspeisen vom Himmel in dieses sündhafte Fleisch heruntergeholt habe, was burch carn. 8 beträftigt wird: Apelleici carnis ignominiam praetendunt maxime, quam volunt ab igneo illo praeside mali sollicitatis ani-ss mabus adstructum. Diefer Engel wäre also das *druxelµeror* πreῦµa, das auch bei Rhobon (j. o.) als Judengott getennzeichnet ift, und es ist (trop Harnack, Apelles, 1874, Schoon (1. 0.) als Judenholt geteinsteichtet (1, and to (1, chop sutind, zeptite, 18) <sup>2</sup>, S. 65 N. 2) kein Grund vorhanden, Schöpferengel, Feuerengel und Judengott bei Tert. (und demnach auch bei Pseudo-Tertullian) zu trennen. In Hippolyts Philosophumena das gegen werden Schöpfer- und Feuerengel deutlich unterschieden, und dieser ebenso deutlich wals der Judengott bezeichnet (7, 38: elvai rird Vedr ayador. . ror de narra nisarra εΙναι δίκαιον, δς τα γενόμενα έδημιούργησε, και τρίτον τω Μωσεϊ λαλήσαντα, πύρινον δε τοῦτον είναι [Er 3, 2]). Zum Ueberfluß aber tennt Sipp. noch einen vierten Engel, ben κακῶν airιor. Schwerlich tann vieje Darstellung gegen Tertullian auftommen, zumal die Notizen bei Pf.=Tert., Epiph., Philastr., die nichts von einem britten Engel 45 miffen, zu bezeugen scheinen, daß selbft Hippolyt im Syntagma nichts davon gesagt habe. harmonisierung der Berichte ist auch in diesem Falle nicht angebracht, und mit einer etwaigen Entwickelung ber Vorstellungen A.s zu rechnen ist angesichts ber Berichte bebenklich. Alles in allem bedeuten A.s den Gedanken an die Aonen wieder wachrufende Konstruktionen doch nur eine Abschwächung ber wie aus Granit gehauenen Antithesen seines 50 Meisters. Auch in der Christologie betonte A. seinen Gegensatz zu Marcion. War diesem der ausgesprochenste Doketismus religiöse Lebensbedingung, so hob A. in seiner, die katholische (s. o. S. 273, 37) voraussestenden, Glaubensregel das Gegenteil auf das nachtrücklichste

ausgesprocente Dotensmus reigioje Levensvevingung, jo 900 zi. in feiner, die targotique (j. v. S. 273, 37) vorausjezenden, Glaubensregel das Gegenteil auf das nachtrücklichte hervor: od doxnoei negyvévai, adda év adydeia odgea eidygévai — adydrivýv 55 égypzévai rýv odgea zal owia — égye µèv odgea adydirýv — adydirýv ne myre du dogua – doga zal owia – égye µèv odgea ddydirýv – adydirýv ne myre du dogua – doga zal owia – égye µèv odgea ddydirýv – adydirýv – digearan myre du dogua – doga val owia – egye policie – digearan myre du dogua – doga val owia – egye policie – digearante – digearante myre du dogua – doga – egye – doga – egye – doga – digearante – digeara

φηνεν έν κόσμω — έσταυοωνη έν άληθεία — έτάφη έν άληθεία — ανέστησεν έν άληθεία. Indeffen wollte er auch diese Keinesvegs im Sinne der latholischen Glaubensregel verstanden wissen. Er lehnte vielmehr die menschliche, insbesondere die Geburt aus der Jungfrau ab, indem er Christus einen siderischen Rörper mit herabbringen 10 (Tert. carn. 6. 8) oder, wie Hippolyt und Epiphanius es ausdrücken, ihn mit einer aus

ben Grundelementen gebildeten Leiblichkeit bekleidet fein ließ. Bollkommen richtig fagte Tertullian bem gegenüber, man gerate auf bieje Beije nur de calcaria, quod dici solet, in carbonariam, zu deutsch: vom Regen unter die Traufe. Ganz tatholisch klang es bann wieder, wenn A. bem Rhodon versicherte, daß nach feiner Meinung die auf ben Ge= treuzigten ihre Hoffnung Setsenden die Seligkeit erlangten, wenn sie nur in guten Werken 5 ersunden würden (Eus. 5, 13, 5). Endlich ist auch die Art, wie A. das AT beurteilte, von M.s Kritik verschieden. Zwar waren wiederum beide sich in dem Wichtigsten einig, darin nämlich, daß das AT für das Christentum keinerlei Geltung besite. Während aber M., den Verstandesserwägungen überhaupt nicht beschäftigt zu haben scheinen, auch das AT in das Licht religiöser Betrachtung stellte, freilich nur als das Offenbarungsbuch des 10 Demiurgen, ohne die buchstäbliche Wahrheit seines Inhaltes in Zweifel zu ziehen, socht A. die Wahrheit des Inhaltes mit verstandeskrittischen Erwägungen an. Er hat dieser Aufgabe ein eigenes Wert gewidmet, das den Titel ovlloyiopoi (Pf.=Tert. 19) führte und febr umfangreich gewesen sein muß, ba nach Ambrosius (parad. 5, 28) die Erzählung vom Sündenfall im 38. Tomus behandelt war. Bjeudo-Tertullian giebt den Zweck mit 15 biefen Worten wieder: in quibus (nämlich libris Syllogismorum) probare vult quod omnia quaecunque Moyses de deo scripserit vera non sint, sed falsa sint. Die Richtigkeit dieser Zweckbestimmung ergiebt sich aus den wenigen erhaltenen Bruch= stücken (s. 0. S. 267, 44 st.) mit genügender Deutlichkeit. Un dem Fragment bei Origenes kann man bie Art ber "Syllogismen" gut verfolgen. Es ist von ber Arche Noäh bie Rebe, und A. 20 bezweifelt, daß alle bie Tiere, von denen der Bericht erzählt, in einem Raume Untertunft gefunden hätten, der boch böchstens vier Elefanten hätte faffen können. Dann tunft gefunden hanten, der doch pochiens der Erepuncen gante jussen constant sommen. Lann heißt es: constat ergo fictam esse hanc fabulam; quod si est, constat non esse a deo hanc scripturam. Jum NI wird fich A. im wesentlichen gestellt haben wie sein Lehrer, bessen Redaktion wohl auch ihm maßgebend war. Entscheiden läßt es 25 sich freilich nicht, ob sein Evangelium (Hieron. Comm. in Matth. procem. nach Ori-genes) mit dem M.s identisch war oder eine weitere Berarbeitung darstellte. Billfürliche Schriftbenutzung wirft ihm Epiphanius vor (44, 5: el dè xal à boulei laußareis dard Schriftbenutzung mirft ihm Epiphanius vor (44, 5: el de xal à boulei laußareis dard της θείας γραφης και & βούλει καταλιμπάνεις), und er selbst hat, indem er sich auf das Wort des Herrn: "Werdet gute Wechsler" berief, gesagt: χρωμαι από πάσης 80 yoaons avaléyor id zonoina. Jebenfalls verrät seine Kritik bes AI, bie man mit der des Btolemäus (s. d. A. Balentin und seine Schule; auch Bd VI, 735, 2. ff.) vergleichen mag, verstärkten Einfluß gnostischer Gedankenrichtung. Blickt man auf die Beeins fluffung durch die Philumene zurück, so durfte das Urteil berechtigt sein, daß sich Mysti= cismus und Rationalismus, zwei Stimmungen, die man bei M. vergebens such wird 85 und die für die Gnosis bezeichnend sind, gerade bei A. in eigentümlicher Verbindung finden. Könnte man geneigt sein, ihn auf Grund seiner Außerung Rhodon gegen= über (s. o. S. 274,11) geradezu als Agnostiker zu bezeichnen, so ist doch nicht zu ver= tennen, daß seine Lehre wie sein praktisches Verhalten eine Rückbildung des Marcio= nitismus in den Gnosticismus bedeuten. Einen "Inostiker von entschieden kirchlicher 40 Geltung" in ihm zu sehen (vgl. Möller=v.Schubert, Kirchengesch. 1, 163), ist keine Ver= anlaffung vorbanden.

Bu den Marcioniten, welche roeis svoeis lehrten (f. v. S. 273, 43), gehörte auch der von Epiphanius in besonderem Abschnitte (haer. 43) behandelte Lucian (wohl identisch mit dem von Tert. resurr. 2 und Pf-Tert. 6 genannten Lucanus), der zwischen dem 45 dymovyds xal xourds xal dixaios, dem dyados und dem norygos unterschied und strengste Asteje lehrte (dnagreitai rdr yámor xal áyreiar doxei). Ahnlich der von hippolyt (Philos. 7, 31) erwähnte Prepon (roeinr sadar dixaior elrai doxdr xal méonr dyadov xal xaxov reraymérny), der auch eine Schrift (negl rifs algésews) gegen Barbesanes geschrieben hat. In den beiden ersten Bückern des sog. Dialogus de 50 recta fide treten zwei Marcioniten Megethius und Martus auf. Ob es sich dadei um geschichtliche oder singierte (so van Sande Balhutzen XVI) Persönlichsteiten handelt, läßt sich nicht entscheiden. Megethius bekennt (1, 2 p. 4, 16) roeis doxás, decir rdr naréga rov zeurov dyador xal ällor rdr dymuovgydr xal kregor rdr norngór. Martus überdietet den Marcion, indem er dem guten und wahren Gott den Schöpfer und Juden- 55 gott felbst als den diga val dyady, u. ö.). Es sit möglich (s. 3848 [s. 0. S. 266, 5:), das die Lehre von den drei Prinzipien im vierten Jahrb. unter den Marcioniten die vorverrichende gewesen ist. So würde sich erstlären, daß Epiphanius (haer. 42, 3 und 6) biese Lehre dem Marcion selbst zuschen kaus (dyadós deds, deds, duagolos). 60 Auch Ephräm der Sprer läßt den M. gelegentlich (vgl. Opp. Syr. ed. Rom. 2, 444) brei Götter lehren.

Die einzige, einigermaßen aussührliche Darstellung eines späteren marcionitischen Systems findet sich dei dem Armenier Egn ik (j. oben S. 266, 52), der auf Grund eigener Kenntnis z zu berichten scheint. Diese von ihm betämpsten M. sprachen von drei Prinzipien, einer "Fremdheit" (das armenische Wort brückt beide Begriffe, ällos und Eéros, aus), dem "Gott der Gesche" und der "Materie". Die Welt und ihre Geschöpfe sind erzeugt vom gerechten Gott aus der Materie, die sodann die Welt in Besitz genommen hat, während der Schöpfergott mit seinen Heericharen in den (zweiten und dritten, oder ersteut und 10 zweiten schöpfergott mit seinen Heericharen in den (zweiten und britten, oder ersteut als solcher Verschöpfer zu führt des gelingt, erschaft die zürnende Materie zu stehlen und mit sich zu verbünden. Alls ihm das gelingt, erschaft die zürnende Materie "viele Götzen und nannte sie Götter und füllte mit ihnen die Welt", so das der Name Gottes, des Herrn der Geschöpfe, unterging. Um sich au rächen, warf dieser alle Geschöpfe nach ihrem 15 Jode in die Hölle. Dieser Mit der Graugamkeit und die Stehren, die solleren, die solleren erschöpfer alle Götter und stutte ver Geschöpfer aus dieser der Stehren aus führten der Geschöpfe, unterging. Um sich au rächen, warf dieser alle Geschöpfer nach ihrem schlechten hen den Verschöpfer der Geschöpfer aus die Geschöpfer aus ihrem

schlechter von den zwei Argliftigen, dem Herrn der Geschöpfe und der Materie, zu erdulden hatten, schmerzten den guten und fremden Gott, der im dritten (so 176, 69 und 177, 90; ersten 172, 3) Himmel wohnt, so, daß er, sie zu erlösen, seinen Sohn in Menschengestalt in die Welt sandte. Er lehrt unter ihnen und verrichtet Heilungen, dis ihn der Gott der

- 20 Gesetse bemerkt und ans Kreuz schlagen läßt. Dann steigt er in die Hölle, befreit die Gefangenen und sührt sie hinauf zu seinem Bater. Zum zweitenmal steigt er sodann herab, um Gericht zu halten mit dem Gott der Gesetse und von ihm sein Blut zu sordern. Dieser, um sich zu retten und loszukausen, überläßt ihm zur Genugthuung alle, die an ihn glauben wollen, sie zu führen, wohin er nur will. "Hierauf verließ ihn Jesus und 25 entrückte und nahm den Baulus und offenbarte ihm den Breis und sandte ihn ab zu
- 25 entrückte und nahm den Paulus und offenbarte ihm den Preis und sandte ihn ab zu predigen, daß wir um den Preis erkauft seien, und ein jeder, welcher glaubte an Jesus, wurde verlauft von dem Gerechten dem Guten." Daß die Einzelheiten dieser Lehre nur im engeren Kreise der Gläubigen als Geheimlehre überliefert wurden, deutet die Schlußbemerkung an: "Dieses wissen nicht alle, sondern nur wenige von ihnen, und sie überliefen die der Burge der Burge der Burge
- so liefern diese Lehre einander aus dem Munde; sie sagen: der Fremde hat uns durch den Preis erkauft vom Herrn der Geschöpfe, aber wie und wodurch er erkauft habe, dieses wissen nicht alle."

Eine Geschichte ber marcionitischen Gemeinden zu schreiben macht ber Justand ber Quellen unmöglich. Sie sind im Abendlande und mehr noch im Morgenlande sehr verbreitet gewesen. Epiphanius (haer. 42, 1) redet von ihrer Ausdreitung in Rom und Italien (für seine Zeit schwerlich noch zutreffend, s. u. S. 276, 62), in Ägypten und Palästina, in Aradien und Syrien, auf Eppern und in der Thedais, ja dis nach Persien und andere entlegene Gegenden hinein. In der Zeit der Versolgung haben sie den katholischen Christen an Märthrermut nicht nachgestanden. Zu den Opfern der Versolgung in 20 Smyrna, in der versetze Bolykarp Märthrer wurde, gehörte auch der Marcionit Metroborus, ein Prescher (vgl. Eus. hist. eccl. 4, 15, 46). Widerwillig muß auch der Antimontanist bei Eusebuse (5, 16, 21) anerkennen, daß sehr viele Marcioniten für Christus, obwohl sie ihn salich bekennen, in den Tod gegangen seien. Unter den Märthrern der valerianischen Berfolgung zu Cästen befand sich eine Marcionitin (Eus. 7, 12); unter aberen der diofteninischen Stadt ein marcionitischer Bischof Asstepus (Eus. Mart. Pal. 10, 3), Daß nach Beendiaung der Berfolgung auch den Marcioniten die Der Mart. Pal. 10, 3), Daß nach Beendiaung der Berfolgung auch den Marcioniten bie

Mart. Pal. 10, 3), Daß nach Beendigung der Verfolgung auch den Marcioniten die Politik der Duldung zeitweise zu gute kam, mag man aus einer zu Deir-Ali, etwa drei Meilen südlich von Damaskus, gefundenen Inschrift aus dem Jahre 318/319 schließen, die einen öffentlichen Kult der M. im Hauran zu bezeugen scheint (vgl. Harnack [s. 0. S. 266, 38] 50 103-109 nach Le Bas und Waddington, Inscriptions grecques etc. 3, 1870, nr. 2558

p. 582). Wenige Jahre später wurde die marcionitische Religionsübung, öffentliche wie private, durch Konstantin gesetlich verboten (Eus. Vit. Const. 3, 64). Jm Abenblande sind die M. bald verschwunden, wie Optatus (Schism. Don. 1, 9), Augustin (Ep. 118, 12 ed. Goldbacher p. 677, 3 f.) und Ps. Ambrossis, Comm. in ep. ad Timoth. prim.
55 4, 6 edit. Bened. App. Tom. 2, 296) bezeugen. Anscheinend find sie hier von den Manichäern aufgesogen worden. Rusin hat in seiner Übersetzung des Dial. de recta side den Megethius geradezu als Manichäer bezeichnet (s. dagu van de Sande Bathungen XVI gegen Jahn). Wie weit die Einsstücken auf die Entwickelung der Manichäern einste des A. Jahrb. forrumpierend auf die Entwickelung der marcionitischen Kirchen einste seinste beit die Einstuckelung der marcionitischen Kirchen einste seinste beit die Einste Gestelung der Marchen Kirchen einste seinste seinste seinste seinste seinste Seiter der Schuler der

so gewirkt haben" (Harnack ZwIh 85), lassen die Quellen nicht beutlich erkennen. Jedenfalls

aber haben die M. in der Sektengeschichte des Orientes noch Jahrhunderte lang eine Rolle gespielt. Richt nur die lebhafte Polemik Ephräms des Syrers und Epiphanius', nicht nur die Angabe Theodorets von Chrus, der sich rüchnt, mehr als tausend M. (so Ep. 113 MSG 85, 1316; in Ep. 145 p. 1384 sind es mehr als 10 000 geworden) in acht Ortschaften (Ep. 81 p. 1261) bekehrt zu haben, beweisen es (vgl. auch die Bemühungen des Chrhostonus, s Theod. Hist. Ecel. 5, 31); mehr noch die erfolgreiche Ausdehnung der Propaganda nach Armenien. Es ist zwar keineswegs sicher, daß Egnik bei seiner Bestreitung der marcioni= tischen Armenische M. im Auge hatte, aber die ausstührliche Beschäftigung mit ihnen wird doch nur bei der Annahme erklärlich, daß sie, wahrscheinlich vom Euphratzgediet herüber, die armenische Landeskirche in Unruhe versetz hatten. Dasür, daß die später 10 unter dem Ramen Paulicianer im Vermenien auftretende Selte genetisch mit den M. zusammenhängt, läßt sich viel geltend machen (s. darigerreiche, Leiezigis 1893, 104-112). Roch in den Ranones der trullanischen Schneck von 692 (can. 95 ed. Lauchert 136, 26) wird der M. gedacht, und noch gegen Erde des 10. Jahrb. hat der Fibrik sie aus zu basien in zemlich kümmerliches Dasien gefrührt haben. Der von Theodorets Dasien ein ziemlich fümmerliches Dasien gefrührt haben. Der von Theodoret (haer. fab. 1, 24 MSG 85, 376) erwähnte Greis, der sich weigerte, sein Gescher mit Wassifter zu waschen, um mit den Werten des Schöpfergottes nicht in Berührung zu konsten, und die num wird ben Werten des Schöpfergottes nicht in Berührung zu konsten, und die netwendige Reinigung mit seinem Speichel besorgte, war gewiß keine vereinzelte Erscheinung. S. Rrüger. 20

Marcus Aurelius, Kaifer, geft. 180. — Quellen: 1. Uns erhaltene Schriften R. Aurels: a) Ein Dialog 'Equivision, b) 3mölf Bücher vör eig (xad)' éavor, gefchrieben zwijchen 169 und 176 (l. die Ausgaben und Litteratur über diefelben bei v. Arnim in Rauly-Biffowas Encyll. I. S. 2307f.; Teuffel, Röm. Litterat.-Gefch., 3. Aufl., § 363. Ueberfest von Schneider, 3. Aufl. 1875; Königsbed, De Stoicismo M. A. 1861; Forfter, De M. A. 25 vita et philosophia, 1869; Braune, M. Aurels Meditationen in über Einheit und Bebeutung, 1878); c) Briefe, namentlich an Fronto (l. Teuffel a. a. D. § 355 und Fauly-Biffowa I, S. 2279 f.). Reifripte in den Digeiten; f. Hänel, Corpus legum, p. 114–132. Müngen bei Echel, Cohen, Mionnet und v. Sallet. 2. Griechiche und röchutigen Schriftfeller: die geit-genölfichen Quellen fünd nur iphrlich, f. namentlich Fronto, Lucian, Galen, Ariftitdes, Kau-genölfichen Quellen füh nur iphrlich, f. namentlich Fronto, Lucian, Galen, Ariftitdes, Kau-fanias und die bei Zeuffel § 354–369 genannten Schriftfteller; J. Capitolinus, Vita Anto-nin Pii, Marci Antonini, Veri; Vulc. Cassius, Vit. Avidii Cassii s. Alarius Lampridius, Vita Commodi. Eingelnes bei Philostratus, Vitae Sophist.; Dio Cassius, Marius Maximus, Herodianus, Eutropius, Aurelius Victor, Ammianus Marcellinus, Julianus (Caesares). Der leftgenannte und Dioletian jehen ihn als ihr Borbilb an. Infdriften bei Orelli-Spengen 35 und im CI, vgl. Defjau, Inscr. Lat. selectae I, nr. 353–388, 1084–1119. 3. Chriftliche Schriftigeller: die Apologeten des 2. Jahrhunderts von Juffit Bis auf Zertultan; Eufebius, h. e. I. IV, 14, 10–V, 8, und Chron., f. aud Suifit Zertult., Jaulou, de Breditationen Bud 1. Ueber feinen Charatter, jeine Regierungägelt u. f. no. bie Altere Litteratur bei Rauly-Biffowa (v. Rhoben). Dagu v. Sudau, Etude sur Marc Aurele, 1857; Noël des Vergers, Essai sur Marc Aurele, 1860; v. Bietertsheim, Gefc, ber Bötlerwanderung I\*, 6. 118f; De Champagny, Les Antonins, 3 Vol., beutich von Dötler 18761; Beller, Borträge und 45 Mbhanbl. (1865), S. 8 Marcus Aurelins, Raifer, geft. 180. - Quellen: 1. Uns erhaltene Schriften et de voyages, 1878; Reter, Geschichte Roms, 3. Auslin, 3. Bb (1871), 5. 562(;; Rapp, De rebus imperatore M. Aurelio in oriente gestis, Bonn 1879; Aubé, Hist. des persécutions, 2. édit. (1875), p. 342-389; Overbec, Studien zur Gesch. der alten R., 1875, und ThUB 50 1876, Nr. 17. Dazu die Arbeiten von Keim (aus b. Urchriftentum, 1878, f. auch die älteren 1876, Mr. 17. Dazu die Arbeiten von Keim (aus d. Urchristentum, 1878, 1. auch die diteren über die sogenannten Toleranzeditte); Uhlhorn (Rampf d. Christenthums, 1875); Bruno Bauer (Christus und d. Cäjaren, 1877); Wieseler (Christenversolgungen, 1878); Neumann (Der röm. Staat und die allg. Kirche, I, 1890, S. 28 ff.); Betersen (Das Bunder an der Columne N. Aurel, Mt des archäol. Instituts, Röm. Abth. IX, 1894); Harnad (Die Quelle der Berichte 55 über das Regenwunder im Feldzug Marc Aurels, SBA 1894, S. 835 ff. und die dadurch hervorgerusene Litteratur; Das Editt des Antoninus Pius, in IU Bb 13, Heit 4); Die große Berliner Publikation der Antonin-Säule u. f. w.

Marcus Aurelius, als Kind: Catilius Severus, als Cäfar: M. Aelius Aurelius Verus Caesar, als Augustus: Imperator Caesar M. Aurelius Antoninus Augustus, 60 römischer Kaiser vom 7. März 161 bis 17. März 180, geb. am 26. April 121 in Rom, Sohn des in jungen Jahren (um 130) verstorbenen Annius Verus, durch den Bater Neffe der Faustina, der Gattin des Antoninus Bius, adoptiert und erzogen von seinem

Großpater väterlicherseits, M. Annius Verus, als Rnabe in Gunst bei Habrian, ber feinen Namen in "Beriffimus" geändert haben soll, frühzeitig in der Bhilosophie gebildet, verlobt im Jahre 136 mit der Tochter des von Hadrian adoptierten L. Ceionius Commodus (= L. Aelius Caesar), der aber schon am 1. Januar 138 starb, adoptiert auf 5 Besehl Hadrians zugleich mit dem Sohne des L. Aelius, L. Verus, von dem neuen Adop= tivsohn Habrians, Antoninus Bius im Jahre 138; nach der Thronbesteigung des Anto-ninus Bius wird Marcus Cäsar im darauffolgenden Jahre Konsul, Schwiegersohn des Pius wahrscheinlich im Jahre 145, erhält die tribunicische Gewalt 146 und wird bemnach Mitregent, boch ohne ben Titel Imperator (j. Mommsen, Röm. Staatsrecht, II, 2, 2. A., 10 S. 1082 f., 1089 f., 1096 f.), vorgeschlagen zum Nachsolger von Antoninus Bius, Auto-itator vom 7. März 161 ab; erhebt sofort ven L. Berus als L. Aurelius Verus Augustus zum Mitregenten, Ausbruch ves Partherkrieges, L. Berus geht auf ven Kriegs-jchauplag. Die Cognomina sind: Armeniacus, Parthicus Maximus, Medicus, pater patriae. Ersteren nahm Verus 163, Marc Aurel furz nachher an, Parthicus Maximus 15 erhielt Berus 165, Medicus 166 am Tage seines Triumphs, Marcus führt beide Namen erst 166 ; wahrscheinlich in demselben Jahre erhalten beibe Raiser ben Namen pater patriao, er erscheint aber auf Münzen erst seit 176; die betreffenden Cognomina werden bon den Kaifern geführt 166—169, Medicus findet sich our einmal auf den Münzen des Jahres 166. Nach Berus Tod führt Marcus seit 172 nur den Namen Germanicus; 20 auf den Inschriften erscheinen seit dieser Zeit auch die früheren Cognomina. Triumph über die Barther 166. Ausbruch des Markomannenkrieges. L. Verus stirbt Anfang des Jahres 169, Best und Seuchen im Heere und in Rom, Annahme des Titels Gormani-cus im Jahre 172, Expedition gegen die Quaden 173 ober 174, die Legende vom wun= berbaren Regen 174. Expedition gegen die Jazpgen, Annahme bes Titels Sarmaticus 25 175, Empörung des ausgezeichnetsten Feldherrn Abidius Cassius im Frühling 175, Ex-pedition nach Asien 175, Lod seiner Gemahlin Faustina 176, Rückreise über Smyrna und Athen, wo er sich in die eleusinischen Mysterien einweihen ließ, Antunst in Rom im November 176, das er 8 Jahre lang nicht betreten hatte, Triumphfeier über die Germanen und Sarmaten, Annahme des Commodus zur Mitregentschaft, und zwar bald zur vollen, und Satimaten, Annagine ves Commods zur Dittegenischaft, und zich dato zur deuter,
so im Jahre 177, neue Unruhen an der Nordgrenze, Abreise des Commodus und auch des M. Aurel nach Germanien im August 178, Tod in Bannonien (in Bindobona? wahrzicheinlich in Sirmium) am 17. März 180 wahricheinlich an der Pelt, die im Herre wüttete (schwerlich an Gift, welches ihm auf Beranlassung des Commodus gereicht worden fein soll ober an Selbstmord). Zu feinen Freunden soll er turz vor seinem Tode gez
so fprochen faben: "Weinet nicht um mich, weinet über die Best und das allgemeine Elend." Marc Aurel-Säule auf der Piazza Colonna, Reiterstatue auf dem Kapitol. Die Regierung dieses vortrefflichen Kaisers, "des Philosophen", ist im Gegensatz ver seines Vorgängers eine fast ununterbrochene Kriegszeit gewesen. Dennoch hat M. Aurel Zeit gefunden, nicht nur an der Gesetzgebung fortzuarbeiten, sondern sich auch seinen 40 Studien zu widmen. Sein philosophischer Standpunkt war der des eklektischen Stoicismus — ein rationalistischer Moralismus, erwärmt durch den Glauben an die alles durch= bringende und leitende Weltvernunft; die Werte Epiktets waren seine Lieblingslekture. Ein gottesfürchtiger Mann lebte er seiner Pflicht und seiner Arbeit; das Hohle, Täusschende und Gemeine hielt er sich fern. In der Religion suchte er das Thörichte zu vers es meiden (Med. I, 6), in der Philosophie und Schriftftellerei das Sophissifiche und Prunkende

- 45 meiden (Med. I, 6), in der Rhilosophie und Schriftftellerei das Sophistische und Prunkende (Med. I, 7). In feinen Meditationen hat er sein Lebensideal und seine Bemühungen, es zu erreichen, nicht ohne Pedanterie und Selbstbespiegelung geschildert. Wie weit er das Christentum kannte, wissen wir nicht; seine Beurteilung der christlichen Todesdereitschaft (Med. XI, 3: "Wann ist die Seele wahrhaft bereit, sich von dem Leibe zu trennen?...
- 50 Benn diese Bereitheit aus dem eigenen Urteil hervorgeht; wenn es nicht bloß aus Hartnächgteit geschieht, wie bei den Christen, sondern mit Überlegung und Würde und ohne Deklamation, so daß auch andere dem Eindrucke sich nicht entziehen können") ist die da= mals dei den Philosophen übliche (ob III, 26 auf die Christen geht, ist mindestens zweiselchaft). Unstreitig haben die christlichen Apologeten früher die Verwandtschaft des
- 55 Chriftentums, freilich des ihrigen, mit dem philosophischen Moralismus der Zeit durchschut als die Vertreter diefes Moralismus; für diese bestand aber zunächst auch noch teine Veranlassung, das Christentum so zu nehmen, wie seine Apologeten es darstellten oder verschleierten. Vergleicht man aber die Werke berfelben von Justin ab mit den Mebitationen Marcus Aurels, so ist unverkennbar, daß die Verwandtschaft in den Gedanken 60 nicht nur eine unabsichtliche ist. Namentlich hat man auf die negative Kritik zu achten,

und in dieser Hinschut sei z. B. auf die Beurteilung der empirischen und skelven Philossophie, der hohlen Rhetorik und Sophistik, der unstittlichen Mythen, der Magie und Zauberei, der Tyrannei eines Nero (Medit. III, 16: "Menschen, die nicht mehr Menschen sind, wie Nero"; Melito bei Euseb. h. e. IV, 26, 9; Tertull. Apol. 5) u. s. v. verwiesen.

Die Lage der Rirche zur Zeit Marc Aurels war im allgemeinen dieselbe, wie unter feinen Vorgängern; aber es find lokale Verfolgungen, herbeigeführt durch die Volkswut, häufiger als früher vorgekommen und der Kaiser hat im Jahre 176 durch Einschärfung bes Gefetes gegen trügerischen Aberglauben und fremde Religionen die Verfolger ermutigt (Modestinus, Dig. 48, 19, 30: "si quis aliquid fecerit, quo leves hominum animi 10 superstitione numinis terrentur, divus Marcus huiusmodi homines in insu-lam relegari rescripsit"; bgl. Baulus Sentent. 5, 21, 2: "qui novas sectas vel ratione incognitas religiones inducunt, ex quibus animi hominum moveantur, honestiores deportantur, humiliores capite puniuntur"). Er hat aber burch ein anderes Reftript (Euseb., h. e. V, 1, 47) - nach Lyon; ber Grundsat wird aber auch 15 fonst eingeschärft worden sein - bas trajanische Verfahren ausdrücklich eingeschärft (Straflosigkeit der Verleugner). Die Tradition über seine Christenpolitik war bei den Christen felbst eine boppelte: bie ältere, apologetische (f. Tertull., Apolog. 5; Lactant.) vertuscht, jewis vin Sopplie: Die unter, upersystelie (j. Leiden, Apologi, S. Laounder, Versuhr, was die Christen unter dem "guten" Kaifer zu leiden gehabt, oder seit es auf Rechnung schlimmer Menschen und schlechter Statthalter, die jüngere sieht fast alle Kaiser als Christen= 20 verfolger an und rechnet speziell die Zeit M. Aurels als die 5. Verfolgungseit (Sulp. Severus 1. c., Chrysostom., Orosius, f. d. Acta mart.). Das bei Eusebius, h. e. IV, 13 überlieferte Restript des Kaisers ist christlich überarbeitet (nach anderen ganz unecht) und gehört wohl nicht ihm, sondern bem Bius. Der Brief des Kaisers an den Senat über das durch das Gebet der Christen erwirkte Regenwunder im Jahre 174 (im 25 Anhang zu Justins Werken) ist eine Fälfchung, aber sie geht höchst wahrscheinlich auf einen echten Brief des Kaisers zurück, in welchem in irgend einer Form das Gebet der Christen erwähnt war. Die Logio fulminata trug diesen Namen schon lange und hat ihn nicht erst um des Wunders willen erhalten, wie der zeitgenössische christliche Bericht= erstatter (Upollinaris bei Eused. h. e. V, 5) behauptet. Außer ihm sift Tertullian so Hauptzeuge für die christliche Deutung des Wunders und für die Existenz eines Briefes M. Aurels über die Begebenheit an den Senat. — Beiseite muß das Edikt eines Aurelian in den Acta Symphoriani bleiben, ebenso der Brief des Aurel an Eurenianus in ben unechten Alten Des Abercius. Die zuverlässigen Urfunden zur politischen Geschichte ber Kirche unter M. Aurel sind folgende: 1. bas Marthrium des Juftin und Genoffen 85 in Rom unter dem Präfekten Rusticus, welches, abgesehen von der Einrahmung, zuber= lässig überliefert ist (Justini Opp. edid. Otto. Vol. III. ed. III, p. 266 sq.). Es fällt in die Jahre 163-167 (j. Borghesi, Oeuvres VIII, 503 sq., 545 sq., 549). 2. Der Peregrinus Proteus des Lucian, geschrieben einige Jahre nach 165. Fällt auch 2. Der Peregrinus Proteus des Lucian, geschrieben einige Jahre nach 165. Fällt auch bie christliche Episobe des Proteus in die Zeit des Pius, so ist doch der Traktat um so seiner Abfassungszeit willen auch für die Jahre des M. Aurel wichtig. 3. Die Briefe des Dionhssus von Corinth (Euseb. h. e. IV, 23, namentlich §§ 2. 3. 10). 4. Die Werke des Melito von Sardes (Euseb. h. e. IV, 26), namentlich seine Apologie, die in der zweiten Halte der Regierung M. Aurels dem Raiser eingereicht ist (s. für diese Das-tierung Overbeet in L. C. B. 1873, Nr. 11; zu früh wird sie von Surdes aus ihr überlieferten Fragmente f. Overbeet a. a. D. S. 144. Bon neuen "dóymara" gegen die Christen und von einem "vearcellzeu" zu ihren Ungunsten ist dier nicht erhal-tenen Avologien des Avollinaris. Miltiades und die in mehreren Moldriften auf uns aes tenen Apologien bes Apollinaris, Miltiades und bie in mehreren Abschriften auf uns ge= kommene, in den letzten Jahren des M. Aurelius eingereichte des Athenagoras. Die reiche 50 apologetische Litteratur aus ber letten Hälfte ber Regierungszeit bes Raisers beweift, daß bie Verfolgungen damals heftiger auftraten. 6. Der authentische Bericht über die Ver-folgung in Lugdunum und Vienne (Euseb. h. e. V, 1 sq.), die wichtigste und reichhaltigste Quelle. Eusebius leitet sie mit den Worten ein : "Es war aber das 17. Jahr der Regierung des Antoninus Verus (d. h. das Jahr 177), in welchem in verschiedenen Teilen 55 ber Erde die Verfolgung durch Erhebung ber Bolksmaffen in den Städten besonders heftig gegen uns entbrannte." Dieje Urfunde zeigt unter anderem, daß in stürmischen Berfolgungszeiten bie trajanischen Bestimmungen für ben Christenprozeg nicht immer eingehalten worden find (namentlich dann nicht, wenn die Statthalter an Verbrechen der Christen glaubten), erklärt es also, wie die Kaiser, 3. B. Antoninus Bius (nach Melito), Berord= 60

nungen gegen bas tumultuarische und splophantische Verfahren erlaffen konnten, welche die Christen dann als Toleranzedifte deuteten. 7. Das Martyrium des Karpus, Bapplus und der Agathonike (TU III, 4). 8. Sind noch einige Notizen den älteren antimonta-nistischen Schriftstellern bei Euseb. (h. e. V) zu entnehmen; ferner ist außer dem Urteil 5 Lucians über die Christen an Galenus, Aristides, Fronto u. s. zu erinnern; auch die Schrift des Celsus gehört hierher (Zeit des Marcus und Rommodus). Adolf Harnack.

Marcus Diakonus f. ben A. Porphyrius von Gaza.

Marcus Gremita, astetischer u. bogmat. Schriftfteller, geft. nach 430. — Litteratur: R. Bellarmin, De scriptor. eccl. 1631, p. 273 f.; L. C. Dupin, Nouvelle <sup>10</sup> bibliothèque des auteurs ecclesiast. 1690, III, 2 f.; S. L. Lillemont, Mémoires, 1705, X, <sup>10</sup> bibliothèque des auteurs ecclesiast. 1690, III, 2 f.; S. L. Tillemont, Mémoires, 1705, X, 456 f. 801 f.; C. Dubin, Commentarius de script. eccl. 1722, I, 902-08; B. Cave, Scriptor. ecclesiast. histor. literar. 1741, I, 372 f.; R. Ceillier, Histoire génér. des auteurs sacres et ecclesiast. 1750, XVII, 503-16; G. Ch. Hamberger, Buverläjfige Nachrichten von ben vornehmsten Echriftstellern, 1760, Bb III, 1-3; U. Gallandi, Vet. Patr. biblioth. tom. VIII, 15 1788 prolegg., abgebrucht MSG 65, 893 ff.; J. U. Gallandi, Vet. Patr. biblioth. tom. VIII, 15 1788 prolegg., abgebrucht MSG 65, 893 ff.; J. U. Gallandi, Vet. Patr. biblioth. tom. VIII, 15 1788 prolegg., abgebrucht MSG 65, 893 ff.; J. U. Gallandi, Vet. Patr. biblioth. tom. VIII, 15 1788 prolegg., abgebrucht MSG 65, 893 ff.; J. U. Gallandi, Vet. Patr. Bibliotheca graeca 1804, IX, 267-69; H. J. Hoß, Macarii Aegyptii epistolae, mit Einleitungen 1850 (abgebrucht MSG 54, 1ff.); J. Heßler, Institut. patrologiae 1851, II, 631 (abgebrucht MSG 65, 897 ff.), dasfelbe Bert 2. Muff. ed. Jungmann IIb, 143-146; Xb. Hietungen 1850 (must bem 5. Jahrh. in BhTh 38 (1868) S. 402 ff.; J. Bagenmann, 20 M. Marcus Eremita in HRE 1. Mufl. Bb 20, 85 ff., 2. Mufl. Bb 9, 286 ff.; M. H. M(rgles) in DehrB III, 826 f. s. v. Marcus 13 und 14; D. Barbenhemer in Beger-Belte, Rirchenleriton, 2. Mufl. Bb 8, 684; berf., Patrologie, 2. Mufl. 1901, S. 336 f.; J. Runge, R. E., ein neuer Beuge für bas altitráliáe Taufbetenntnis. Eine Monographie aur Geididyte bes Mpoftolitums mit einer fürzlid, entbedten Echrift bes R. E. Stergu vgl. die Beiprechungen 25 von Th. 3ahn Nfl8 VII (1896) S. 18 ff.; Seeberg, ThSB XVII (1896) S. 68 ff.; Jülider, GgM 1896, S. 101 ff.; J. Runge, Marcus Eremita und Heronymus in ThSB XIX (1898), S. 393-98. Mußerbem UI. Chevalier, Répertoire des sources historiques etc. 1877 bis 1886 s. v. Marcus p. 1469. bis 1886 s. v. Marcus p. 1469. Seine Schriften find bisher am besten gedruckt bei Gallandi, tom. VIII, 1-104, von

30 ba abgedrudt MSG 65, 903-1140. (Ueber ältere Ausgaben vgl. Dubin 1. c. Einzelausgaben werden im Abigonitt 2 genannt.) Freilich sind viele und offenbar gute Handichriften, sowie bie sprifchen Ueberfesungen dabei unverwertet geblieben. handichriftlich sind einzelne oder mehrere Berke des M. E. in fast allen größeren Bibliotheten vorhanden. Nachweise bei Oudin und Fabricius, einiges auch bei Runze L. c. cap. IV. Für eine neue Ausgabe müßten 85 vor allem die aus der Laura des Sabas stammenden codd. der Patriarchatsbibliothet in Artigelen vorhanden werften Biele und bei kunze Leicher vorhanden werften Berte und vor allem die aus der Laura bes Sabas stammenden codd. der Patriarchatsbibliothet in

- Berufalem, und von ihnen wieder in erfter Linie ber fogleich zu nennende vollftändigfte und offenbar recht gute cod. 366 benutt werden, f. Papadopulos Kerameus, *Iegosolvpurixy jetjdiodyxy* tom. II. Betreffs sprischer Uebersetzungen vgl. Assemani, Biblioth. orientalis III, 1 p. 96. 194; Bhrigt, Catalogue of Syriac Manuscripts in the British Museum 1871, 40 P. II; Sachau, Berzeichnis ber fyrischen handschriften der tönigl. Bibliothet zu Berlin 1899.
- Eine bis bahin unbetannte, auch noch in teiner zweiten handicht. nachgewiesene Schrift b. D.C. gegen Restorianer (genauer Litel: noos rois léyorras un frwoodau rip aylar gagen zoi xuρίου μετά τοῦ λόγου, ἀλλ' ὡς ἱμάτιον μονομερῶς περικεῖσθαι, καὶ διὰ τοῦτο ἄλλως μὲν ἔχειν περὶ τὸν φοροῦντα, ἄλλως δὲ περὶ τὸν φορούμενον, ἤγουν τὰ Νεοτορίου φρονοῦντας) bet
- 45 öffentlichte Bap. Rerameus in Aralexta legosolvuttien; stazvoloylas Bb I, Betersburg 1891, 45 offentlichte Bab. Rerameus in Arakerra iegoookopurieries orazvokopias 80 1, Vetersburg 1891, S. 89—113 (vgl. dazu die I, 485 f. angegebenen Druckfehler und die Bd I, 490 f., sovie Bb II [1894] S. 484 gegebenen Nachträge) aus cod. 366 der Sabas-codd. (f. o.), den er βιβλιοθ. II, 482—92 genauer beschreibt (Miscellaneenkober bombycinus, wohl 13. Jahrb., vgl. auch Rheinisches Museum [NF 46] 1891, S. 162). Diefer cod. enthält stämtliche von 50 Photius aufgezählte Schriften des W. E. und dazu als letzte diefe neue in einem, abgeschen von der Orthographie, vorzüglichen Texte. Diefelbe ist, auf Grund des von Pap. Rer. ge-botenen Apparates, mit mannigfachen Verbessferungen neu herausgegeben worden von
- J. Runze l. c.

1. Die Uberlieferung. Marcus Cremita (έοημίτης, μοναχός, ἀσκητής, ἀββᾶς 55 exercitator in den Handschriften genannt) war als astetischer Schriftsteller burch eine Anzahl von Traktaten bekannt, über die Photius in seiner Bibliother Genaueres angiebt, ohne aber über den Verfasser etwas mitzuteilen (cod. 200 MSG 103, 668 ff.). Die neun Schriften, welche er nennt und nach ihrem Inhalte charafterifiert, find mit der einen Ausnahme der negalaia infrancia (bei Gallandi-Migne op. VI), identisch mit den uns er-60 haltenen. Der Verfasser derselben ist ichon von Flacius in seinem catalogus testium veritatis als Zeuge für ben evangelischen Glauben aufgerufen worden (Ausgabe von 1608, p. 468 ff.). Daher fühlte sich Rob. Bellarmin veranlaßt, ihn mit einem Mönch Marcus zu identifizieren, der dem verwundeten Kaifer Leo VI. um 900 noch zehn Lebensjahre prophyzeite (nach Zonaras ann. XVI, 13 MSG 135, 72). Aber nicht zufrieden damit fpricht B. wegen der errores contra ficem, von denen die Werke des Marcus wimmelten, die Vermutung aus, sie seine wohl von den Härreikern seiner Zeit (sc. den Protestanten) fabriziert oder doch sehr verfällicht worden (de script. eccles. p. 273 f.). Diese s Vehauptungen wurden zwar schon von Dupin und Tillemont II. ce. widerlegt, doch ist M. E. von katholischer Seite nicht besonders beachtet worden. Immerhin machte man in der Sichtung der Ueberlieferung Fortschritte, insbesondere glaubten verschiedene Gelehrte ven Berfasser jener Traktate von einem ägyptischen Einselen zu müssen verschiedene Gelehrte des vierten Jahrbunderts gelebt haben soll, unterscheiten zu müssen (Lillemont, DehrB u. a.). 10 Größeres Interesse eine nach westante Schrift jenes Marcus gegen Netwonnen, als 1891 Papadopulos Kerameus eine nach undelannte Schrift jenes Marcus gegen Networianer herausgab. Der Unterzeichnete hat 1. e. die Echtheit dieser Schrift bewiessen. Dabei hat sich schrieftigt, daß auch alle von Photius bem Marcus Eremita beigelegten Schriften thatsächlich von ihm bezw. von einem und verschieft zurschrift zurschaften Schrift dies versich als als (asstelischer) 15 Schriftsteller nur ein Marcus (Eremita) eristiert hat. Dies vereinsacht die Frage nach der Uberlieferung.

Die sichere Bezeugung bes M. E. (Näheres in meinem M. E. cap. III und Nachtrag S. 202 f.) beginnt im 7. Jahrh. Buerft finden fich zwei, namentlich eingeführte und fast wörtliche Citate bei Dorotheus, einem palästinensischen Archimandriten, der etwa in die erste 20 Hälfte des 7. Jahrb., nach anderen noch etwas früher zu seiten ist (MSG 88, 1609 f.). Nächstem citiert ihn mehrfach Isaat von Niniveh (vol. meinen M. E., S. 202 f. und J. B. Chadot, de S. Isaaci Ninivitae vita etc. 1892, S. 71), der nach 1896 neu entbedter Quelle in der Mitte des 7. Jahrh. gelebt hat (f. Bd IX, 438). In der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts citiert Anastassius Sinaita "ben Mönch Marcus" und de iustif. 17 25 wörtlich (MSG 89, 342 D vgl. Rumpfmüller, de Anastasio Sinaita 1865). Demnächst nennt Johannes Damascenus († vor 754) den Asteten Marcus und verwendet mit Bei-fall Gedanken aus ad Nicol. 12. 13 (in feiner Schrift de octo spirit. nequit. MSG 95, 89). Ebenso darf es als sicher gelten, daß er ihn in den sacra parallela (daß Johannes Damascenus ihr Verfasser ist, bat R. Holl, Die sacra par. des Johannes 20 Damascenus 1897, TU, NF I bewiesen, S. 269) citiert hat (vgl. Loofs, Studien über die Parallelen 1892, S. 139, vgl. S. 102). Wahrscheinlich auf diese Parallelen gehen bie vier Citate aus Marcus in der Melissa des Antonius (MSG 136) jurud. Weniger bestimmt ist eine Erwähnung bei Theodorus Studita († 826). Ihr reiht sich ber schon erwähnte Photius an (s. oben). Außer diesen testimonia aber haben wir auch eine 85 wichtige geschichtliche Angabe über den asketischen Schriftsteller Marcus bei Nicephorus Callisti, einem Rompilator aus dem ersten Drittel des 14. Jahrhunderts. Er stellt hist. eccl. 14, 30. 53. 54 (MSG 146) als etwa gleichzeitige Asteten den Euthymius, Simeon Stylites, Rilus, Fiborus von Pelusium und ben *nolutzoùllyros Mágnos* zusammen. Lestere brei bezeichnet er nebst Theodoret wiederholt als Schüler des Chryfoftomus. Dieje 40 Angabe ift für die anderen Männer teils gewiß, teils wahrscheinlich richtig, für alle ber Zeit nach wenigstens möglich; für Marcus um so beachtenswerter, als weder seine Schriften noch die sonstige Überlieferung ihn mit Chrysostomus in Zusammenhang bringen. Dazu kommt, daß diese Angabe sich dis auf das Chronicon des Georgios Hamartolos (bald nach 842 verfaßt) jurückverfolgen läßt (MSG 110, 734 B). Ift nun Marcus ein Schüler bes 45 Chryfostomus gewesen, fo hat er feine Blutezeit etwa in der ersten Balfte des 5. Jahrbunderts gebabt.

Eine hiervon gänzlich verschiedene Überlieferung, die in manchen vitae Marci der Handschriften (f. meinen M. E. S. 43), sowie in den griechischen Menäen erscheint (AA SS ed. Bolland. März I, 367 f. Menol. Basil. MSG 117, 337), bezieht die Angaben, 50 die des Palladius historia Lausiaca c. 20 f. (MSG 34) über einen Asteten Marcus in der ägyptischen Mönchsansschelung Kellia giebt, auf unseren Schriftsteller. Geht man auf die ursprüngliche Gestalt der hist. Laus. (== Heraclidis Paradisus MSL 74, nach C. Butler, The Lausiac history of Palladius in Text and Studies ed. Nobinson Bd VI, 1, 1898) und auf den ursprünglichen Text an jener Stelle zurück (s. Floß 55 1. c. S. 73 ff., meinen M. E. S. 44 f.), so ergiebt sich, daß jener Martus um 395 ein bewährter Alter, wenn nicht schon tot gewesen ist. über andere Mönche Marcus s. meinen M. E. S. 43 Ann. 4. S. 203. S. 46 Ann. 3).

2. Die Schriften. Wir beginnen mit den von Bhotius bezeugten, doch nach Gallandis Reihenfolge. 60

1 und 2 find zwei Traktate, der eine neol rópov nreuparixov, der andere neol ror oloµévar ef égyar dixalovodal betitelt. Als lateinischen Titel des ersten Berkes haben ältere Ausgaben: de paradiso et lege spirituali, während, soviel ich sehe, in keiner der griechischen Handschriften ein negl nagadeisov steht. Dasselbe dürfte daburch entstanden s sein, daß jener ersten Schrift in den älteren Ausgaben eine (unechte s. u.) Schrift neod παραδείσου και νόμου πνευματικού vorausgeht, und zwar als felbstftändige Schrift, nicht, wie Wagenmann angiebt, als "Einleitung" zu ber Schrift de leg. spir. Dagegen hat Wagenmann richtig gesehen, daß jene beiden Traktate ursprünglich ein Ganzes bilbeten, und zwar unter bem Titel neol vópov nrevparizov (f. meinen M. E. S. 48 f.). 10 Die beiden Schriften enthalten 201 + 211 Sentenzen muftifch-astetischen Inhalts, welche zeigen, was unter dem vouos averparixos (Rö 7, 14) zu verstehen sei, wie er erkannt und erfüllt werde (vgl. II, 171). Die Grundstimmung ist die mönchischer, weltslüchtiger Frömmigkeit. Dabei aber ist charakteristisch die Verknüpfung eines mystischen Gnaden= begriffes mit werkthätigem asketischen Eifer II, 56 h µèv záois (= der heilige Geist) 15 τοῖς ἐν Χριστῷ βαπτισθεῖσι μυστικῶς δεδώρηται, ἐνεργεῖ δὲ κατὰ ἀναλογίαν τῆς έgyaolas rwr errolwr. Auf dieje Beije soll einerseits der Lohnsucht und dem Selbstruhm (bgl. besonders I, 191-93, II a. A.), andererseits dem frastlosen Quietismus, der immer erft auf die Hilfe der Gnade wartet, begegnet werden. Das menschliche Thun hat immer nur den Zweck, der "Gnade" die Hinderniffe aus dem Wege zu räumen (II, 110). 20 Für das Einzelne vol. Wagenmann VRE, 20<sup>1</sup>, 87 ff. Erste Ausgabe von 1 in dem Micropresbyticon, Bajel 1550, S. 263, und den Orthodoxographi ed. J. Herold, Bajel 1550, S. 568. N. 1 und 2, griechijch und lateinisch ed. Opsopoeus, Hagenau 1531, 8°, Job. v. Fuchte, Helmstedt 1616, 1617; N. 2 von Schelwig in Danzig 1688, 4º.

- 25 3. De poenitentia, mit dem vollständigen Titel (nach Pap. Keram. βιβλιοθ. II, p. 488) περί μετανοίας τῆς πᾶσι πάντοτε προςηκούσης, ῆς τὴν δύναμιν of πιστοί και πρό τῆς έργασίας δια τοῦ βαπτίσματος έλαβον. Diefe Schrift behandelt die Buße, die durch das grundlegende Gebot des Herrn gefordert sei. Sie geschehe nicht notwendig durch äußere Leistungen, sondern sei Sache des Herrnen und der Gesinnung. Vor-
- so nehmlich besteht fie in Ertötung ber Gedanken, fortwährendem Gebet und Ertragen der Trübsale (c. 7). Sie ist für alle notwendig und wäre es auch für fündlose Menschen, weil sie doch von Adam abstammen (c. 10). Ihre Grundlage ist rd βάπτισμα er Χριστο. Die Verpslichtung zu ihr reicht dis zum Tode, ohne daß doch das Reich Gottes durch sie verdient würde, odder vag derastor rhs βασιλείας rön odgarör c. 12.
- 85 4. De baptismo, έρώτησις πρός τόν αύτόν περί τοῦ άγίου βαπτίσματος (so bie Überschrift bei Pap. Keram. l. c. II, p. 488. 524), in Frage und Antwort verfaßt, giebt das anschaulichste Bild von der Heilslehre des M. E. Es handelt sich um den Wert und die Wirtungen der Tause in Bezug auf die Wiedergeburt und das neue sitt= liche Leben der Christen. Der Verf. legt die Streitfrage zu Grunde, ob die Tause vollso kommen sei, nämlich als innerliche Austilgung der Sünde, oder ob die alte Sünde erst durch die eigenen Rämpfe aufgehoben werde, wosur spreche, daß man die Energie der
- Sünde noch nach ber Taufe in sich finde. Die Lösung entspricht ber oben gekennzeichneten Stellung des Verfassers. Die Taufe ist an sich vollkommen; durch sie sind wir der Gnade als der Befreiung vom Bösen vollkommen teilhaftig geworden, so daß alles 45 gute Wert nichts hinzubringt, sondern nur Auswirkung der geschenkten Vollkommenheit, der verborgenen mystischen Gnadenkraft ist; diese aber wird offendar und wirksam nur
- ber verborgenen mhstischen Gnadenkraft ist; diese aber wird offenbar und wirksam nur nach dem Maße unserer *doyaola rör drodör*, so daß für alles Gute nicht wir, sondern Gott, für alle Sünde nicht Adam, sondern wir verantwortlich sind.
- 5. Praecepta salutaria ad Nicolaum monachum de ira et libidine tem-50 peranda, ποος Νικόλαον νουθεσίαι ψυχωφελεϊς. In diefer Schrift richtet M. E. an einen jungen Mönch Nikolaus Ermahnungen, wie er sie ihm bis vor kurzem mündlich erteilt hat, um ihn für den Kampf gegen Zorn und sinnliche Leidenschaft zu beraten. Angehängt ist ein Dankfagungsschreiden des Nikolaus an Markus sür die erteilten geschlichen Ratschläge.
- 55 6. Disputatio cum quodam causidico, ἀντιβολή ποδς σχολαστικόν, Gespräch eines γέρων ἀσκητής, unter dem schon Bhotius den Verfasser selbst sah, mit einem Advokaten über die beiden mönchischen Forderungen, die Gerichte nicht anzurufen und der sinnlichen Werke sich zu enthalten. Das Gespräch führt auf den Begriff des geistlichen Gesetz, auf die Forderungen des Gebets und der Demut und den Fehler der ehrgeizigen so Sucht, Menschen zu gefallen. Die Fortsetung der vom Advokaten abgebrochenen Unter-

redung bildet ein Gespräch des Asteten mit zuhörenden "Brüdern", das zuerft ausführlich barüber handelt, wie fich unverschuldetes Unglud zur Gerechtigkeit Gottes verhalte. Eine baran angefnühfte Unterhaltung über ben Willen des Fleisches bricht ziellos ab und damit bie ganze Schrift, an deren Schlusse auch die übliche Dorologie fehlt.

7. Consultatio intellectus cum sua ipsius anima,  $\sigma v \mu \beta \sigma v \lambda i a$  rods  $\tau \eta v 5$   $\epsilon a \sigma v \sigma v v \chi \eta v$ . In diefer Schrift, die mit de dapt. nächt verwandt ist, apostrophiert der rovs des Versasser jeine Seele, und macht sich und ihr Vorwurfe darüber, daß sie für ihre Sünden andere, Adam, Satan oder die Menschen verantwortlich machen, statt fic felbft.

8. De ieiunio, negl morelas (häufig add. xal raneirwoews, oder auch u. d. T.: 10 περί έγκρατείας και ταπεινοφροσύνης, Bap. Reram. βιβλ. II, 524). Der Berfasser sucht für das mönchische Fasten den ethischen Mittelweg zu finden, damit es wirklich zur Umackerung des Herzens diene und nicht ein Gegenstand der Überhebung werde. Die nahen sprachlichen, wie sachlichen Berührungen dieser Schrift mit der consult. (vgl. c. 3 mit de ieiun. 4) lassen zweisel an ihrer Echtheit vollends grundlos erscheinen 15 (j. noch unter 9).

9. In Melchisedec, είς τὸν Μελγισεδέχ, nach Bhotius κατὰ Μελγισεδεκιτῶν ift im Unterschiede von den bisher genannten, burchweg astetischen Schriften eine eregetisch=dogmatische Streitschrift. Diese und die Schrift de ieiun. hat erst Balth. Maria Remondini wiederaufgefunden und herausgegeben u. d. T. S. Marci monachi, qui 20 seculo IV floruit, sermones de ieiunio et de Melchisedec, qui deporditi puta-bantur, ed. B. M. R., Rom 1748, 4°. (Über das seltsame Mißverständnis, Marcus habe laut Bhotius in dieser Schrift seinen Bater als Häretische Anstigter finnen M. E. S. 48.) M. E. betämpft in dieser Schrift eine häretische Anstigt seiner Gegen-wart, die zwar schon von den heiligen Bischöfen anathematischert sein von der von der von wieder in den Gemeinden Eingang suchten, und zwar mit Berufung auf das formelle Recht aller, in den Gemeinden zu lehren (c. 10). Während diese Leute in allem Wesentlichen, auch in der Christologie, orthodor zu sein scheinen, meinen sie im Anschluß an das Hebr. c. 7 über Melchiseder Gesagte uvorixárega rar droorolaw lehren zu können (c. 1). Sie behaupteten nämlich, Melchisede fei von göttlicher Würde, grooe deos, und so wirklich ber Sohn Gottes, dies aber in dem Sinne, daß er eine Theophanie des loyos äoagxos gewesen sei. Diese Irrlehrer können nicht mit den alten Monarchianern identifiziert und in Zusammenhang gebracht werden. Dagegen paßt genau auf fie, was Epis phan. etwa a. 375 haer. 55, 7, allerdings noch von reves ev ry exchyoia mitteilt, daß fie nämlich den Delchijedet vouisovoi quoei rov vidr rov deov, er idea de ardow- 85 που τότε τω Aβoaau πεφηνέναι. Gründlich und scharffinnig widerlegt M. E. Die Eregeje und bie Theologumena ber Gegner (vgl. meinen M. E. cap. 7).

Bu diefen Schriften kommt 10. die neu entdedte Schrift xarà Neorogiaror (vollständiger Titel f. Litt.). Die Echtheit derfelben ist schon dadurch höchst wahrscheinlich, daß sie in dem einzigen Koder, so ber fie enthält (f. Litteratur), zugleich mit allen übrigen echten Schriften bes D. E. erfceint; fie ift aber auch durch Vergleichung mit ben anderen Schriften fichergestellt (f. m. M. E. c. 5). Dhne klare Stoffgliederung sucht ber Berfasser zu erweisen, daß in ber heiligen Schrift der Gott Logos mit seinem Fleische immer als ein Christus betrachtet werde, und daß die Niedrigkeitsprädikate nie der *wildt salgt* gelten; der Gott-Mensch ist as weder yvurds deds noch wilds ärdganos, sondern kraft der Erwois nad information beides. Die Angabe der Uberschrift, daß die Schrift gegen Nestorianer gerichtet sei, wird burch den Inhalt bestätigt. Denn gedenkt sie auch des Streitwortes Beoronos nicht, so verhandelt sie doch die allgemeineren Probleme der streitigen Christologie und verwendet bie seit 430 von Cyrill von Aler. aufgebrachte Formel Erwois xad' undoraoir. Ift 50 hiermit der terminus a quo gegeben, so mochte man als terminus ad quem die Berurteilung des Nestorius auf dem Konzile zu Ephesus (431) annehmen. Denn die Nichterwähnung eines kirchlichen Entscheides, sowie bie gedrückte Lage ber Orthodogen, bie bie Schrift vorausset, scheinen mir noch immer Grund genug, sie nicht später als Anfang 431 verfaßt sein zu lassen, und Seebergs Gegengrund, daß M. E. die Nestorianer bereits ofsisz ziell als Häretiker bezeichne und behandele, scheint mir nicht zu beweisen, daß die Schrift erst ca. 435 geschrieben sei (IHABI XVII [1896] 70), sondern nur, daß der Streit bereits fehr lebhaft war. Für früheren Anfat fpricht auch noch die Gestalt des Tauffymbols, welches M. E. in diefer Schrift, wenn auch in Anbetracht ber nur christologischen Streit= frage, unvollständig anführt. In demselden erscheinen nämlich noch nicht einmal die ni- so

1 und 2 find zwei Traktate, ber eine neol rópov nrevparixov, ber andere neol ror olouévar et égyar dixacovoral betitelt. Als lateinischen Titel des ersten Bertes baben ältere Ausgaben: de paradiso et lege spirituali, während, soviel ich sehe, in keiner ber griechischen Handschriften ein neol nagadeisov steht. Dasselbe dürfte baburch entstanden s fein, daß jener ersten Schrift in den älteren Ausgaben eine (unechte s. u.) Schrift negd παραδείσου και νόμου πνευματικού vorausgeht, und zwar als selbstiftändige Schrift, nicht, wie Wagenmann angiebt, als "Einleitung" zu der Schrift de leg. spir. Dagegen hat Wagenmann richtig gesehen, daß jene beiden Traktate ursprünglich ein Ganzes bil= beten, und zwar unter dem Titel negl vópov nrevparizov (f. meinen M. E. S. 48 f.). 10 Die beiden Schriften enthalten 201 + 211 Sentenzen mbstisch-astetischen Inhalts, welche zeigen, was unter dem vóµos *avevµarixós* (Rö 7, 14) zu verstehen sei, wie er erkannt und erfüllt werde (vgl. II, 171). Die Grundstimmung ist die mönchischer, weltslücktiger Frömmigkeit. Dabei aber ist charakteristisch die Verknüpfung eines mystischen Gnaden= begriffes mit werkthätigem asketischen Eifer II, 56 h µèr záois (= ber heilige Geist) 15 τοῖς ἐν Χριστῷ βαπτισθεῖσι μυστικῶς δεδώρηται, ἐνεργεῖ δὲ κατὰ ἀναλογίαν τῆς ἐργασίας τῶν ἐντολῶν. Auf biefe Beije foll einerfeits ber Lohnsucht und bem Selbstruhm (bgl. besonders I, 191—93, II a. A.), andererseits dem frastlosen Quietismus, der immer erft auf die Hilfe der Gnade wartet, begegnet werden. Das menschliche Thun hat immer nur ben Zweck, ber "Gnade" bie Hinderniffe aus bem Bege zu räumen (II, 110). 20 Für das Einzelne bgl. Bagenmann BRE, 20<sup>1</sup>, 87 ff. Erste Ausgabe von 1 in dem Micropresbyticon, Bafel 1550, S. 263, und den Orthodoxographi ed. J. Herold, Bajel 1550, S. 568. N. 1 und 2, griechijch und lateinisch ed. Opsopoeus, Hagenau 1531, 8°, Joh. v. Fuchte, Helmstedt 1616, 1617; N. 2 von Schelwig in Danzig 1688, 4º.

- 25 3. De poenitentia, mit dem vollständigen Titel (nach Bap. Keram. βιβλιοθ. II, p. 488) περί μετανοίας της πασι πάντοτε προςηχούσης, ής την δύναμιν οί πιστοί και πος της έργασίας δια τοῦ βαπτίσματος έλαβον. Diefe Schrift behandelt die Buße, die durch das grundlegende Gebot des Herrn gefordert fei. Sie geschehe nicht notwendig durch äußere Leistungen, sondern sei Sache des Herrens und der Gesinnung. Borso nehmlich besteht sie in Ertötung der Gedanten, fortwährendem Gebet und Ertragen der Trößela (27) Sie ist sit alle automatic und bie sie sie sie state der Besten der
- so nehmlich besteht fie in Ertötung der Gedanken, fortwährendem Gebet und Ertragen der Trübsale (c. 7). Sie ist für alle notwendig und wäre es auch für fündlose Menschen, weil sie doch von Adam abstammen (c. 10). Ihre Grundlage ist το βάπτισμα έν Χριστο. Die Verpslichtung zu ihr reicht bis zum Tode, ohne daß doch das Reich Gottes durch sie verdient würde, odder vag draftor της βασιλείας των odgarwy c. 12.
- 4. De baptismo, έρώτησις πρός τόν αύτόν περί τοῦ δηίου βαπτίσματος (so bie Überschrift bei Pap. Keram. 1. c. II, p. 488. 524), in Frage und Antwort verfaßt, giebt das anschaulichste Bild von der Heilslehre des M. E. Es handelt sich um den Wert und die Wirkungen der Tause in Bezug auf die Wiedergeburt und das neue sittliche Leben der Christen. Der Verf. legt die Streitfrage zu Erunde, ob die Tause vollso kommen sei, nämlich als innerliche Ausstilgung der Sünde, oder ob die alte Sünde erst burch die eigenen Kämpfe aufgehoben werde, wofür spreche, daß man die Energie der Sünde nach der Tause in sich sinde. Die Lösung entspricht der oben gekennzeichneten Stellung des Verfassigne. Die Tause ist an sich vollkommen; durch sie sinde wir der
- Gnade als der Befreiung vom Bösen vollkommen teilhaftig geworden, so daß alles 45 gute Wert nichts hinzubringt, sondern nur Auswirkung der geschenkten Bollkommenheit, der verborgenen mystischen Gnadenkraft ist; diese aber wird offenbar und wirksam nur nach dem Maße unserer *éoyaola rür érrolür*, so daß für alles Gute nicht wir, son= dern Gott, für alle Sünde nicht Adam, sondern wir verantwortlich sind.
- 5. Praecepta salutaria ad Nicolaum monachum de ira et libidine tem-50 peranda, ποδς Νικόλαον νουθεσίαι ψυχωφελεϊς. In diefer Schrift richtet M. E. an einen jungen Mönch Nikolaus Ermahnungen, wie er sie ihm bis vor kurzem mündlich erteilt hat, um ihn für den Kampf gegen Jorn und sinnliche Leidenschaft zu beraten. Angehängt ist ein Danksagungsschreiben des Nikolaus an Markus für die erteilten geistlichen Ratschläge.
- 55 6. Disputatio cum quodam causidico, *dντιβολη ποδς σχολαστικόν*, Gespräch eines γέρων *doxητής*, unter dem schon Bhotius den Versaffer selbst sah, mit einem Ab= vokaten über die beiden mönchischen Forderungen, die Gerichte nicht anzurussen und der finnlichen Werke sich zu enthalten. Das Gespräch führt auf den Begriff des geistlichen Gesehrt, Menschen zu gefallen. Die Fortsetung der vom Advolaten abgebrochenen Unter-

redung bildet ein Gespräch des Asketen mit zuhörenden "Brüdern", das zuerft ausführlich darüber handelt, wie sich unverschuldetes Unglück zur Gerechtigkeit Gottes verhalte. Eine daran angeknüpfte Unterhaltung über den Willen des Fleisches bricht ziellos ab und damit die ganze Schrift, an deren Schlusse auch die übliche Dozologie sehlt.

7. Consultatio intellectus cum sua ipsius anima,  $\sigma v \mu \beta o v \lambda a$  vode  $\pi \rho de$  ripv 5  $\varepsilon a v ro \tilde{v} v v \chi \eta v$ . In diefer Schrift, die mit die bapt. nächst verwandt ist, apostrophiert der voöc des Verfassers seine Seele, und macht sich und ihr Vorwürfe darüber, daß sie für ihre Sünden andere, Adam, Satan oder die Menschen verantwortlich machen, statt sich selbst.

8. De ieiunio, περί νηστείας (häufig add. και ταπεινώσεως, ober auch u. b. T.: 10 περί έγκρατείας και ταπεινοφροσύνης, Bap. Reram. βιβλ. II, 524). Der Ber= fasser sucht für das mönchische Fasten den ethischen Mittelweg zu sinden, damit es wirklich zur Umackerung des Herzens diene und nicht ein Gegenstand der Überhebung werde. Die nahen sprachlichen, wie sachlichen Berührungen dieser Schrift mit der consult. (vgl. c. 3 mit de ieiun. 4) lassen zweisel an ihrer Echtheit vollends grundlos erscheinen 15 (s. noch unter 9).

9. In Melchisedec, είς τον Μελχισεδέκ, nach Photius κατά Μελχισεδεκιτῶν ift im Unterschiede von den bisher genannten, durchweg astetischen Schriften eine eregetijch=dogmatische Streitschrift. Diese und bie Schrift de ieiun. hat erst Balth. Maria Remondini wiederaufgefunden und herausgegeben u. d. T. S. Marci monachi, qui 20 seculo IV floruit, sermones de ieiunio et de Melchisedec, qui deperditi putabantur, ed. B. M. R., Rom 1748, 4°. (über das seltame Misverständnis, Marcus habe laut Photius in dieser Schrift seinen Bater als Häretiler angegriffen s. meinen M. E. S. 48.) M. E. bekämpst in dieser Schrift eine häretische Ansicht seiner Gegenwart, die zwar schon von den heiligen Bischöfen anathematifiert sei, deren Vertreter aber 26 wieder in den Gemeinden Eingang suchten, und zwar mit Berufung auf bas formelle Recht aller, in den Gemeinden ju lehren (c. 10). Während diese Leute in allem Bejent= lichen, auch in der Christologie, orthodor zu sein scheinen, meinen sie im Anschluß an das Hebr. c. 7 über Delchijebet Gejagte uvorixwrepa rav anoorolar lehren zu können (c. 1). Sie behaupteten nämlich, Melchifedet sei von göttlicher Bürde, gvoze deos, und so wirklich der Sohn Gottes, dies aber in dem Sinne, daß er eine Theophanie des loros äsagxos gewesen sei. Diese Irrlehrer können nicht mit den alten Monarchianern identifiziert und in Zusammenhang gebracht werden. Dagegen paßt genau auf sie, was Episphan. etwa a. 375 haer. 55, 7, allerdings noch von revès er th exchnoix mitteilt, daß fie nämlich ben Dlelchifebet νομίζουσι φύσει τον υίον τοῦ θεοῦ, ἐν ίδέα δὲ ἀνθρώ- 85 που τότε τω Aβgaau πεφηνέναι. Gründlich und scharffinnig widerlegt M. E. die Exegeje und die Theologumena der Gegner (vgl. meinen M. E. cap. 7).

Bu diefen Schriften kommt

10. die neu entbedte Schrift xara Neorogeavar (vollständiger Titel f. Litt.). Die Echtheit derselben ist schon daburch höchst wahrscheinlich, daß sie in dem einzigen Koder, w ber fie enthält (f. Litteratur), zugleich mit allen übrigen echten Schriften bes Dl. E. erscheint; sie ist aber auch burch Vergleichung mit den anderen Schriften sichergestellt (s. m. M. E. c. 5). Dhne klare Stoffgliederung sucht ber Verfasser zu erweisen, daß in ber heiligen Schrift ber Gott Logos mit seinem Fleische immer als ein Christus betrachtet werde, und daß die Niedrigkeitsprädikate nie der wild odoß gelten; der Gott-Mensch ift as weder rourds deos noch wilds ärdownos, sondern kraft der Erwois nad indoraoir beides. Die Angade der Überschrift, daß die Schrift gegen Nestorianer gerichtet sei, wird burch den Inhalt bestätigt. Denn gedenkt sie auch des Streitwortes veoroxos nicht, so verhandelt sie doch die allgemeineren Probleme der streitigen Christologie und verwendet bie feit 430 von Cyrill von Aler. aufgebrachte Formel Erwois rad' inforacir. Ift 50 hiermit der terminus a quo gegeben, so möchte man als terminus ad quom die Verurteilung des Nestorius auf dem Konzile zu Ephesus (431) annehmen. Denn die Nichterwähnung eines kirchlichen Entscheides, sowie die gedrückte Lage ber Orthodogen, die die Schrift vorausset, scheinen mir noch immer Grund genug, fie nicht später als Anfang 431 verfaßt sein zu lassen, und Seebergs Gegengrund, daß M. E. die Neftorianer bereits offis 55 ziell als Häretiker bezeichne und behandele, scheint mir nicht zu beweisen, daß die Schrift erst ca. 435 geschrieben sei (Ih2Bl XVII [1896] 70), sondern nur, daß der Streit bereits fehr lebhaft war. Für früheren Anfat fpricht auch noch die Gestalt des Tauffymbols, welches M. E. in diefer Schrift, wenn auch in Anbetracht der nur christologischen Streitfrage, unvollständig anführt. In demselben erscheinen nämlich noch nicht einmal die ni= 60 cänischen Stichwörter; es zeigt also noch ben Typus des Jerusalemer Symbols, wie Cyrill es etwa 348 angiebt, vgl. die Hauptstelle c. 23: πίστις έστιν ή δμολογία, ήν έδωκας έπι τοῦ βαπτίσματος είπων ὅτι πιστεύω εἰς τὸν (τὸν mir durch Bros. D. Dalman nach Bergleichung der Handschrift bestätigt) θεὸν πατέρα παντοκράτορα, και εἰς τὸν 5 κύριον Ιησοῦν Χριστόν, τὸν θεὸν λόγον, θεὸν ἐκ θεοῦ, φῶς ἐκ φωτός, δύναμιν

- 5 κύριον Ίησοῦν Χριστόν, τὸν θεὸν λόγον, θεὸν ἐκ θεοῦ, φῶς ἐκ φωτός, δύναμιν ἐκ δυνάμεως, τὸν ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν δι' ἡμᾶς σαρκωθέντα, γεννηθέντα, ἐνανθρωπήσαντα, σταυρωθέντα, θανόντα, ἐκ νεκρῶν ἀναστάντα, εἰς συρανοὺς ἀνελθόντα, ἐρχόμενον κρῖναι ζῶντας και νεκρούς. (Näheres über dies Symbol und feine Bebeutung in meinem M. E. c. 10–12).
- Deventung in meinem Dl. C. c. 10-12).
  Mlle bieje Schriften find äußerlich wie innerlich als echt beglaubigt; auch Interpolationen lassen fich in ihnen weber auf Grund ber handschriftlichen Texte nachweisen, noch aus inneren Gründen vermuten. Dagegen find folgende, mehrsach dem M. C. beigelegte Schriften, mit Unrecht ihm beigelegt worden: 1. eine Paraenesis, welche mit der 5. Homilie des Malarius identisch ist (Assemani biblioth. orient. I, 567, 15 bgl. III, 1, 45 Ann. 2); 2. eine Schrift negl nagadeloov xal νόμον πνευματιχοῦ, gedruckt Bibl. Vet. Patr. Paris. tom. I graecolatin. 1624 p. 871 ff., welche wit der 37 formilie des Malarius aleichlutet des aleidentet aus ein löngeres affern.
- 15 bgl. III, 1, 45 Anm. 2); 2. eine Schrift περί παραδείσου και νόμον πνευματικοῦ, gebruckt Bibl. Vet. Patr. Paris. tom. I graecolatin. 1624 p. 871 ff., welche mit ber 37. Homilie bes Matarius gleichlautet, boch als Eingang ein längeres offens bar bazu gehöriges Stück giebt, bas in ber Ausgabe bes Matarius fehlt; 3. bas lateinisch erhaltene Fragment aus bem sog. zweiten Briefe bes Marcus (MSG 65, 20 903), welches mit Macarius de pat. et disor. 1 übereinstimmt (MSG 34, 865 f.).
- 20 903), welches mit Macarius de pat. et discr. 1 übereinstimmt (MSG 34, 865 f.). Dasselbe ist auch (vgl Zahn 1. c.) griechisch vorhanden in einem Sabastoder unter dem Titel: έχτης δευτέρας έπιστολης τοῦ Μάρχου (Pap. Keram. βιβλιοθ. II, 637 f.). Doch differiert das init. τῶν ἀχουόντων τὸν λόγον τοῦ θεοῦ dem Ausdruck nach von Ma= tarius 1. c.; 4. die χεφάλαια νηπτιχά, capitula de temperantia, noch bei Gallandi
- 25 und Migne als op. VI abgedruckt. Die Schrift bricht unvollendet ab. N. 1—26<sup>\*</sup> finden sich in den asketischen Centurien des Maximus Konfessor zerstreut, n. 26<sup>b</sup>—28 (von el narrore elzéoxera: 1064 D an) lassen sich fast wörtlich dei Makarius belegen (s. die Nachweise in meinem M. E. S. 51 f.).

Alle bieje Schriften find schon badurch aufs höchste verdächtig, daß Photius sie nicht so nennt, sie also in seinen verschiebenen codd. nicht gefunden hat. Dementsprechend ist auch ihre handschriftliche Bezeugung unzulänglich; ferner widersprechen sie den anderen Schriften des M. E. (wie betr. n. 4 schon Remondini zu de ieiun. not. 13 hervorgehoben hat), endlich wird ihre Unechtheit durch ihre teilweise oder völlige Identität mit Schriften fremder Autoren bestätigt, während eine solche (z. B. Übereinstimmung mit Makarius) bei Stellen ss aus den echten Schriften nicht nachweisbar ist. Die so häufige Vertauschung der

- so aus den echten Schriften nicht nachweisbar ift. Die 10 hauftge Vertauschung der Namen Mácxos und Mazácios in den Handschriften hat offenbar mehrfach Frrungen veranlaßt (f. Tillemont, Mém. VIII, 226. 811, Floß I. c. S. 73 ff.). Hiermit erledigt sich auch die Bermutung Dubins, M. E. sei der Verfasser der unter dem Namen des Malarius gehenden Homilien. Die κεφ. νηπτ. sind wohl asletische Exzerpte irgend eines so Späteren. Etwas anders steht es 5. mit einer sprisch erhaltenen Erzählung von einem
- Einstebler Malchus in coch. Sachau 302, Berlin, auf die Bäthgen hingewiesen (3RG XI, 1890, S. 442 ff.), während Sachau in seinem Berzeichnis der sprischen Handschriften der königlichen Bibliothet zu Berlin 1899, S. 102 ff. den Inhalt strägtert und sie dollständig abgedruckt hat. Im ThEB 1898 (s. Litt.) hat der Unterzeichnete nachgewiesen, bas die dies eine sprische Übersetzung der griechischen Urgestalt der um 390 geschriebenen vita Malchi des Hieronhmus ist und mit Marcus Eremita nichts zu thun hat.
- Malchi bes Hieronhmus ift und mit Marcus Cremita nichts zu thun hat. Über verloren gegangene oder ungedruckte Schriften des M. E. f. meinen M. E. S. 53 f.

 Der Verfasser nach seinen Schriften. Derselbe giebt sich als Mönch zu
 erkennen, und jämtliche astetische Schriften sind auf Mönche bezw. Asteten (voll. z. B. de bapt. 997 B: wer sich in das χέλλων einschließt) berechnet. Verraten sie im allgemeinen schon in dem Redenden einen Mann von Autorität, so wird er in der disput. als hyoúµeros (c. 13) bezeichnet, den die dôeλφοί mit πάτεο anreden (c. 21). Und aus dem Schreiben an Nitolaus (prace. salut.) geht hervor, daß er diesen mönch sterlich beraten hat, wie ihn denn dieser in feiner Antwort höchst ehrfurchtsvoll als "Deine Heiligkeit" anredet. Jene Schrift enthält aber ferner die Angabe, daß M. vor furzem (c. 1) in die Wüste zu den "wahrhaftigen Arbeitern und Athleten Christi" gegangen ist. Alls Ort, wo er disher mit Nitolaus vereinigt war, ergiebt sich Ancora (c. 6, j. m. M. C. S. 60 ff.). Da nun gerade die disput., wo ein Advolat den Asteten beso jucht und am nächsten Tage wieder zu fommen verspricht (c. 14), nicht auf die Wüste als

Schauplatz weist, so wird die schon durch prase. salut. empfohlene Annahme, daß M. E. in Ancyra Abt eines Klofters gewesen sei, zu höchster Wahrscheinlichkeit erhoben. Um es aber den Besten gleichzuthun, erwählte er das Los des Anachoreten. Aus disput. c. 14 uber den Septen greuchauthan, erhöughte er dus Ebs des Anachoreren. Aus insput. c. 14 würde hervorgehen, daß er dies erst als Greis that. Welche Wüste er aufgesucht habe, ersahren wir nicht. Daß in der Laura des Sabas seine Schriften besonders treu und 5 vollständig überliefert worden sind, daß auch sein Gedächtnis gerade in dieser Gegend les bendig ist (Dorotheus, Johannes Damascenus, der Sabas-Lauriote war und nach Holl S. 384 ff. für seine parall. das Wert eines älteren Insaffen jener Laura, den Mardéx-rns des Antiochus, benutzt, endlich der Ausschnacht wirden Wies. in Alien, der auch noch wurch der Antiochus für der der Ausschnacht wirden Beiten geschlassen sie er vor des Mationaus einert eines Sabas von sicht steutstellem Erten der auch noch burch den asiatischen (En' éoxárwr rŵr hueowr), nicht ägyptischen Typus seines Sym= 10 bols (vgl. meine Schrift: Glaubensregel 2c., S. 39) bestätigt wird, legen es näher, baß er, bem Buge vieler folgend, bie judifche Bufte, als bag er Ugypten aufgefucht habe. Dann barf immerhin darauf hingewiesen werden, daß Joh. Moschus in seinem pratum spiri-tuale c. 13 einige Mitteilungen  $\pi e \rho i$  rov d $\beta \beta \tilde{a}$  Máoxov rov drazwonrov macht, der sich in der Büste Juda aufgehalten habe (m. M. E. S. 40 f.). Für die Zeit des M. E. 15 bietet die Schrift adv. Nestor. ben bestimmtesten Anhalt, insofern fie ihn († 431) in feiner Blüte zeigt. Alle anderen Anzeichen stimmen dazu : die entwickelten Verhältniffe im Donchtum bei noch bestehender Freiheit der Form, Die Erwähnung des Konzils ber 318 Bäter zu Nicaa als eines zurückliegenden Greigniffes (In Melchis. 8), die ausgebilbete Lehre von den roeis únoordoers der Gottheit (de bapt. MSG 65, 1008 D 1009 A), 20 bie kräftige theologische Selbstständigkeit des Verfasser, der das in 1000 05, 10008 10008 A, 20 die kräftige theologische Selbstständigkeit des Verfasser, ohne sich an traditionelle Autoritäten ängstlich zu binden, noch unmittelbar aus der Quelle der heiligen Schrift schöpft, endlich das Tausbekenntnis in adv. Nestor. (s. 0.), wie denn auch weder das antiochenische Unionsspundol von 433, noch die dogmatische Entscheidung des Chalcedonense irgendwie in den Geschötztreis tritt. Ob man aus den ethischen Verhandlungen, die be- 25 fonders de bapt. bietet, auf ein gerüberwirten bes pelagianischen Streites fcliegen barf, erscheint zweifelhaft. Mas die Frage anbetrifft, welche Schriften des M. E. außer prace. salut. in der Bufte, und welche vorher geschrieben find, so ist in Betreff der asketischen Schriften eine Entscheidung schwer, ja, wie mir scheint, unmöglich. Dagegen scheinen bie beiden bogmatischen Schriften nabe Berührung des Verfassers mit ber Gemeinde und ihren 20 Berhältniffen vorauszuseten, vgl. in Melch. 1136 C alla ri gaos nods huas; nos où πάντες διδάσκουσιν έν ταῖς ἐκκλησίαις, καθάπερ καὶ οὐ ώδε σήμερον; und adv. Nest. c. 1 u. ö.). Haben wir da nach Obigem zunächst zu vermuten, daß sie in Ancyra entstanden find, so verdient Beachrung, daß bier um 431 Theodot, ein dem M. E. vielfach verwandter Theologe, Bijchof war.

Als Theologen lernen wir M. E. sowohl auf dogmatischem, als auf ethischem Ge biete kennen. Das ethische Interesse fteht bei ihm im Borbergrunde. Die Gebote Christi halten ist wichtiger, als sich mit Spekulationen über das Wie? und Warum? der gött-lichen Wunderthaten bemüßigen (*περιεργάζεσθαι*). Die Wahrheit ist in der apostolischen überlieferung der Kirche enthalten und braucht nur vor Neuerungen bewahrt zu werden. co Wenn er notgebrungen boch bogmatisiert, bann ist er nach Kräften Schrifttheologe. Als solcher möchte er am liebsten die christologische Kontroverse dadurch entscheiden, daß man bie Hoheits= wie die Niedrigkeitsprädikate auf den Xoloros bezöge, denn damit werde bie eine, einheitliche, beide Naturen umfaffende Erlöferperfon bezeichnet (adv. Nest. 10. 15). Indeffen gebt er boch auch tiefer auf die Sache felbst ein und ist dabei von dem Intereffe 45 ber zwar unvermischten, vor allem aber unzertrennlichen wesentlichen (nad' undoraous) Einigung des Beds lóyos und feiner odof geleitet, weil die Thaten eines bloßen Menschen nicht erlösend sein könnten (adv. Nest.). Den heiligen Leib läßt er durch die Einigung alles, was der Gottheit eignet, auch besitzen, indem er die Bereinigung ( $\sigma i \mu \mu z_{i}$ ) eines Fluffes mit bem Meere zum Vergleiche beranzieht (in Melch. 5). Steht biefe Chrifto= 50 logie zwar bem Neftorianismus entgegen, so unterscheidet sie sich boch nach Gedanken und Formeln mannigfach von der alerandrinischen Cyrills und läßt antiochenische Grundlagen (vgl. die Formeln & Deds Lóyos, ouráquea, Annahme eines Menschen, Bevorzugung des Xoioros vor bem blogen Beos in christologischen Aussagen) beutlich ertennen. Der all= gemeine theologifche Standort des M. E. steht dem eines Chrysoftomus ganz nahe, und ebenso 55 zeigt sich mit den als Schülern desselben bezeichneten Rilus und Isidor von Belusium ents schiedene Vertwandtschaft. Wir haben daher M. E. dem rechten Flügel der antiochenischen Schule zuzuzählen, der in seinem Biblicismus mit Theodor von Mopsuestia und seinen Nachgängern übereinstimmt, durch Beschneidung bes Erkenntnistriebes aber und praktischtirchliche Richtung von jenen sich unterschied. Hierzu passen auch seine ethischen Grund= 60

gedanken. Denn wenn er auch über ben Moralismus des Chrysoftomus einigermaßen gevanten. Denn ver auch uber den Distansmus des Scriphpirmus einigermaßen hinauskommt, so pflegt er doch nicht die mystische Verzückung, sondern praktisch-stutische Askese, der jede  $\psi(\lambda)$  yrwöcis (so oft) wertlos ist. Dabei verrät er eine feine, gründliche Kenntnis des menschlichen Herzens und weiß er die mannigkach verstochtenen Fähen seiner 5 Triebe und Leidenschlichen Herzens und weiß er die mannigkach verstochtenen Fähen seiner 5 Triebe und Leidenschlichen Bis an ihre Anfänge zu verstolgen. Daher ist er weit dabon entfernt, die bloß äußere Askese ju schächen. Weieberdelt betont er, daß nicht ver Reichtum, sondern die Hochartes schache seines habe manche anadüs nlovrhoarres gegeben, die Anter ander Answer Sinde sein Ochen Schart seiner er die Meschen bie Gott gefielen, wie Abraham, Hiob, David (consult. 3). Scharf sieht er die Gefahr des geistlichen Hochmuts, der den Asteren bedroht und schreidt davon de ieiun. 4: "Unsere 10 Vorfahren regierten hauswefen, besaßen Reichtumer, sorgten für Frauen und Rinder und hatten boch Umgang mit Gott wegen ihrer ungeheuchelten Demut; wir aber haben uns aus der Belt zurückgezogen, den Reichtum verachtet, die Häufer verlaffen und werden von Dämonen genarrt um unferer Überhebung willen." Die theoretischen Gedanken über Sünde, Gnade und Freiheit, die seinen Paränesen zu Grunde liegen, find folgende. Alle 15 Menschen find nicht nur seit Adams Sünde, sondern auch durch dieselbe dem Tode ver= fallen. Diefer Tod übererbt auf alle Menschen, weil ber totverfallene Abam nur wieder Tote hervorbringen konnte (de bapt. 1017 D, 1025 D adv. Nest. 18). Allerdings wird biefer Tod als Schuld und Strafe bezeichnet, dagegen eine Erbfünde insofern direkt geleugnet, als auch D. E. unter Sünde nur bie willentliche Thatfunde verfteht. Wenn er 20 daher auch gelegentlich unter Berufung auf Rö 3, 23 in Abrede stellt, daß es sündlose Menschen gegeben habe (de poenit. 10, disput. 15), so wird doch häufiger auf Grund von Rö 5, 14 angenommen, daß einige Menschen nach Adam ohne Thatsünde geblieben find. Diese Thatsache, wie die göttliche Bestrafung der Sünde find gerade die beiden Beweise basür, daß die Menschen nicht xard drayxnv quoixns diadoxns sündigen (de 25 bapt. 1017, 1025 CD). Der Tod wird als deov dlloroiwois bezeichnet, der durch die Belebung und Verföhnung Christi behoben werden mußte (de bapt. 1. c.). Doch wird ber nahelliegende Gedanke, daß die Sterblichkeit Urfache ber Sünde fei, nicht wie bei Chrufostomus ausgesprochen. Bielmehr erscheint die wesentliche Allgemeinheit der Sunde als eine geschichtliche Thatsache, die letztlich auf die Schuld der einzelnen jurückgeht. Die fün-30 bigen Menschen unterliegen aber außer dem Todesgeschick einer Unfreiheit und Unreinheit, die auch durch bie Inade in Chrifto behoben werden muß. Die Inade besteht also einerfeits in der Erlösung vom Tode durch Christi Tod (de bapt. 1. c.), andererfeits aber in der mhstischen Mitteilung ober Einsenkung des heiligen Geistes durch die (in der katholischen Kirche orthodor gespendete op. II, 85, de bapt. 1001 B) Taufe. Durch diese innerliche 25 Birfung wird bie überwältigende Macht der Sünde und der böjen noospolal abgethan und bie volle Bahlfreiheit wiederhergestellt (de bapt. 988, 992). Diefer giebt Chriftus bie Gebote, welche sich barin zusammenzufassen scher her bane sollt 1988, 552). Ditset gied Existing und äreois oώματος hasse. Die Fähigkeit, sie zu erfüllen, hat der Mensch durch die mystische Gnade vollständig empfangen, doch bedarf es zugleich seines Willens, damit die 40 Gnade sich offendare, denn Gottes Gnade wirkt, wie Bhi 2, 13 erklärt wird, nach Maß-gade unsteres Wohlgefallens am Guten (de dapt. 1008 A). Andererseits aber wird in allem wirde State wird in schere Gliebler wird in allem guten Wert nur bie verborgene Gnade tund, und bamit alle Selbstgerechtigkeit ausgeschlossen. Die Gnade tilgt zugleich die ganze atria rov 'Adáu fo vollständig aus, baß ber Lob Getaufter auf ihre eigenen Verfündigungen zurückgeht (de bapt. 1025. 45 1028 A). Doch scheint es, als wollte M. E. nur eben betonen, daß sich kein Mensch über fein Tobesgeschick als ein ungerechtes zu beschweren habe. Denn anderwärts faßt er ben Lob als notwendigen Durchgangspunkt zur vollen Entfinnlichung. Das umfaffendste Gebot ist nämlich si röz  $\psi v \chi \tilde{\eta} z$  äornoiz, ö kori dararoz. Denn so lange der Mensch im Fleische lebt, kann er um dieser seiner Natur willen nicht ärgentroz werden (de bapt. 50 1005 C. 1012 f.). Wenn daher die noch mangelhafte Entfaltung der Gnade auf die nur erft mangelhafte Erfüllung ber Gebote geschoben wird (1004 B), fo fteht das mit biefer Beurteilung der menschlichen Natur nicht in Einklang. Da vielmehr die oaof nicht als fündig geworden gilt, so tritt hier nur der Dualismus in der griechischen Ansicht vom Wesen des Menschen hervor. Überhaupt entfernt sich M. E. in seiner Heislehre nicht 55 bedeutend von der durchgängigen Ansicht vor griechischen Bäter (vgl. Landerer, IbTh II, 511 ff.). Er verlnüpft nur entschiedener ihre Freiheitslehre mit einer magisch zu nennenden Sakramentsgnadenlehre. Dadurch rückt er zwar vom groben "Belagianismus" ab, aber in ihm eine "reformatorische Stimme" zu sehen, ist wohl nur unter der Voraussezung möglich, daß man den Katholicismus eine bloße Werkgerechtigkeit lehren läßt. Vielmehr 60 gestatten, ja empfehlen seine Anschauungen über Sünde und Gnade ebenso, wie seine

Chriftologie (s. o.) die Richtigkeit jener Überlieferung, die ihn zu einem Schüler des Chrhsostomus macht, wenn man nur vorbehält, daß er hier wie dort auf den Grundlagen feines Lehrers selbstständig weitergebaut hat. Die eigenartige Stellung, die M. E. in der Christologie einnimmt, sowie das Übergewicht seiner mönchichen Schriftstellerei erklären es, daß in der griechischen Kirche der Dogmatiker Marcus über dem Asteten so gut wie ver= 5 gessen worden ist. In Ber Bengen

**Rarcus Eugenicus**, Metropolit von Ephelus, geft. 1443. — Litteratur: 3m allgemeinen Fabricius, Bibl. Graec. ed. Harl. B. XI S. 670—677; Ehrhard bei krumbacher<sup>3</sup>, Geschichte der Byz. Litt. 1897 S. 115f. 3m besonderen zur Vita: Mavovik Ilekonorrhauss, negi Mágnov μητροπολίτου Egesov xrk. ed. Arsenij, Mostau 1886 (Manuel 10 lebte im 15. oder 16. Jahrhundert); Athanalius Barius (vgl. oben 8d II S. 205 ff.) O Arcinanas *fivi Ayāves* — rov *év áylaus natgós ήμῶν Mágnov águeniankonov Egesov i Egesov i Egesov águeniankonov Egesov i Egesov águenians fivi Ayāves* — rov *év áylaus natgós ήμῶν Mágnov águeniansonov Egesov i Egesov, Xi*, ed. Arsenij, Mostau 1886 (Manuel 10 lebte im 15. oder 16. Jahrhundert); Athanalius Barius (vgl. oben 8d II S. 205 ff.) O Arcinanas *fivi Ayāves* — rov *év áylaus natgós ήμῶν Mágnov águeniansonov Egesov i Tegesov* Ayāves, — rov *év áylaus natgós ήμῶν Mágnov águeniansonov Egesov*, Xiben 1887; baslelbe ermeitert 1896. Bgl. Byz. Zeitlár. 1900, S. 554 ff. Blastos lift ganz unjelbíttisndig, er folgt Athanalius und anderen; Dräfele, Byz. Zeitlár. 1895, S. 145 ff.; berl. Miz 1894, S. 1002 ff.; berl., ZmZh 1894, S. 31 ff. Jur tirdenpolitijden Stellun g bes M.: ble Litteratur zum Florentiner Ronzil von 1439, vgl. oben 8b V S. 45, nament: 20 lid Spropulos; Demetracopulos, *Iosogia rov giopanaros*, Lpz 1867; namentild Nitephoros Salogeras, Mágnos δ Evervicos xai Bajasagiw etc., Athen 1893, G. 565 ff.; Diamantopulos, Mágnos δ Evervicos xai *ή év Plaweria vivodos*, Athen 1893, S. 565 ff.; Diamantopulos, Mágnos δ Evervicos xai *ή év Plaweria vivodos*, Athen 1893, Estifár. 1399, vgl. Byz. Bitár. 1902, S. 52. Bur feilig j redung bes M.: Bapadopulos Rerameus, Byz. Beitár. 202, S. 50—69. M. ftammite aus Ronflantinopel. Sein Bater war ber Dialon Georgios, fein Lebrer

M. ftammte aus Konstantinopel. Sein Bater war ber Diakon Georgios, sein Lehrer ber berühmte Joseph Brhennios (vgl. oben Bd IX S. 360 f.). Im 25. Jahre wurde er Mönch, wollte auch einsacher Mönch bleiben (Syrop. S. 284), aber der Kaiser machte ihn zum Metropoliten von Ephesus (Syrop. ibid.). Als solcher und als Vertreter des Patriarchen 20 von Antiochien nahm er am Konzil von Ferrara-Florenz teil. Nach der Heimkehr hielt er sich zuerst in Konstantinopel auf, mußte aber wegen seiner Kirchenpolitik von dort weichen, auch in Ephesus litt man ihn nicht. Auf der Flucht nach dem Athos wurde er sogar einmal gefangen gesetzt MSG B. 160, 1097. Über sein Todesjahr herricht Uneinigkeit. Dräsete tritt auf Grund des Zeugnisses von Manuel Peloponnessus für das Jahr 1443 ein, 25 Fabricius und die Alteren nehmen 1447 an. K. Dekonomos zieht 1449 vor, so auch der neueste Forscher Bapadopulos, der sich dastür auf eine Angabe des Zeitgenossen Ubertinos Pusculus beruft, die erst nachgeprüft werden muß. S. Dekonomos (bei K. Dekonomos a. a. D.) will das Jahr 1451 erweisen. Ich schließe mich vorläufig Dräsete an.

M. stand an wissenschaftlicher Bildung dem Gennadius, Plethon u. a. nach, er ver= 40 stand wohl keine abendländische Sprache (Syrop. S. 113), doch ist er gut gebildet in der Theologie und Philosophie seines Bolks. Er war ein machtvoller Redner, der am liebsten "xaloynouxõz" "wönchisch", d. h. wohl ohne rhetorische Kunst, sprach, aber auch diese beherrschte (Syr. S. 120). Die Grundlage seines Wesens war der unbeugsame Cha= ratter. Marcus hielt wie sein Lehrer Joseph Bryennios an seiner Meinung sest. Er 45 konnte dabei aber auch den Eindruck eines Zänkers machen (Syr. 110. 134).

Bas ihn zu einem Manne von kirchengeschichtlicher Bedeutung erhoden hat, war seine Feindschaft gegen die Union mit den Lateinern, vor, auf und nach dem Konzil. Er hat aber auch das Glück gehabt in Spropulos einen bewundernden Darsteller seiner Thaten zu sinden. So hat er venn unablässig die römische Lehre bestritten und von einer Union 50 nur wissen wollen, wenn der Papst das filioque aus dem Symbol streichen und bei der Eucharistie das Ungesäuerte weglassen wollte (Syr. 114), auch war er mit dem ersten zufrieden (Syr. 234). Darum hat er auch das Unionsdekret nicht unterschrieben. Ob freilich die plastischen Erzählungen des Spropulos von dem Schreden des Papstes, als dieser ersuhr, daß M. nicht unterschrieben (Syr. 294), und sein fühnes vor Kaiser und 55 Patriarch gesprochenes Wort (Syr. 284) wahr sind, ob er sich wirklich dann vor dem Papst verantwortet hat (Syr. 303), erscheint mir zweiselbast, seitsen ich gesehen, daß Sierotheos von Monembassia (vgl. über diesen: Meine theol. Litt. der griech. Kirche im 16. Jahrh. 1897 und Preger, Byz. Zeitschr. 1902 S. 4ff.) in seiner Darstellung des Florentiner Ronzils (Bisklor lorogizor xrd. Ausg. von 1805 S. 537) sagt: O de 60 Expésoov Kvyeios Mágnos, un Schwaras redeiws va sreigen ra röw Dogyvör, éspo-

βήθη καὶ πρίν νὰ λειτουργήση ὁ πάπας νὰ διαβαθοῦν οἱ Τόμοι, ἔφυγε καὶ ἐσώθη vyihs µè the rov deov bohdelar els the Kwrotartwovnoder. Übrigens hielt er bis zum Love an seinem Haß gegen die Union sest, wollte nicht von Unierten begraben werden und forgte in bem Gennadius für einen gleichgefinnten Nachfolger in ber Ber-5 tretung feiner Ansichten (MSG B. 160. 536. B. 532). Man barf mit Recht fagen, daß an dem von M. festgehaltenen Widerstand die Union mit den Lateinern gescheitert ist.

- an dem von M. jestgehaltenen Widerstand die Union mit den Latemern gescheitert ist. Neuerdings hat Kalogeras sich bemüht, dem M. für seine Kirchenpolitik auch politische Motive unterzuschieben. Er habe vorausgeschen, daß das griechiche Volkstum sich unter türkischer Herschaft besser halten werde, als in der Union mit den Abendländern. Die 10 Geschichte habe ihm auch durch die Befreiung der Hellenen im Ansange des 19. Jahrhs. begonnen, Recht zu geben. Sicher ist, daß von Kaiser, auch wohl den Bessard von den Gennadius in seiner unionsfreundlichen Zeit politische Gebanken leiteten (Syr. 234. 235. M SG 160, 1096), aber für Eugenicus ist es auch dem Kalogeras nicht gelungen, poli-tische Motive nachzuweisen. Er ist nur theologisch und krolich orientiert. Seine Schlagtijche Motive nachzuweisen. Er ift nur theologisch und firchlich orientiert. Seine Schlag-
- 15 worte waren "Oddérove dia μεσότητος ra έχκλησιαστικά διωοθώθη", "Méσov άληθείας και ψεύδους οιδέν έστιν" M SG B. 160 S. 1093) "Καθολικής πίστεως άνατροπή κοινή έστιν απώλεια" (ebenda S. 532). Übrigens macht ihn diefe Ein= feitigkeit, die auf wirklich religiöfem Grunde ruhte, nicht kleiner, sondern größer, als wenn er die Religion und Theologie zum Deckel der Bolitik genommen hätte.
  20 Seine polemische Natur zeigt sich auch in den meisten bon feinen Werken, die bon Drölka in 2006 1201 S. 015 or holten und in den meisten bon feinen Berken, die bon
- Dräfete in 3RG 1891 S. 91 ff. am besten genannt find. M. hat fast alle Streitfragen mit den Römern mehr oder weniger weitläuftig traftiert, fo die Trinitätslehre, die Frage nach dem Fegfeuer, die Bedeutung der Epiklese bei der Eucharistie, das Problem des göttlichen Lichtes. Daneben hat er auch eine Reihe erbaulicher Traktate geschrieben. 3ch be-
- 11 then Lignes. Danesen sat et auch eine steige ersauluger Lianale gespriesen. 340 ses 25 schnetzen eine Barten au machen. Die Erworohn rois άπανταχοῦ etc. (Dräsele a. a. D. Nr. 1) ist zuerst herausgegeben bon Dositheos im róμos ἀγάπης, 1694 G. 581-86 und teilweise im Tóμos χαρãς, Bularest 1705, G. 631 ff. Die brei Schriften über das Fegseuer (Dräsele a. a. D. Nr. 7-9) sind zuerst ediert in der Ernchouarrich Alúdoros Aatívov καl Γραικοῦ (Dräsele a. a. D. Nr. 12) sit unstandarder Statischer als weigen in Sci 1100 ff. herausgesehen non der Mindela Back.
- vollständiger als bei MSG 1100 ff., herausgegeben von dem Mönch des Athostofters Ba=
- bbilitanbiger als der MSG 1100 ft., gerausgegeven von dem Dinny des augustopres au-topädi Jason in der griech. Zeitschrift  $\Sigma wrnge$ , Jahrg. XII, S. 285 ff. Die  $\sigma v \lambda logn \chi con oew y gaquew, on exactly a settigen in <math>\Sigma wrnge$ , Jahrg. XII, S. 285 ff. Die  $\sigma v \lambda logn \chi con falls, allerdings nur zur Hällte im <math>\Sigma wrnge$  XII S. 333 ff. Daneben hat Jason einige prattische Trattate, nämlich  $\Pi egl r wr Kagnwr rov needen to be benda S. 341 ff.)$  und die Ertlärung von Bhi 2, 7, endlich die Abhandlung negl duoovoidentos rov vlov, lettere beiden  $\Sigma wrnge$  XII, S. 65–72 bruden lassen auch dem Cod. Bat. Nr. 410 saec. XIV. Die Hymnen des Marcus hat R. Detonomos in feine Yurwdar 'Arexdora, Athen 1840 aufgenommen.
- Die große Berehrung, beren sich M. in seiner Kirche erfreut, ist am besten baraus zu erkennen, daß er schon früh unter die Heiligen gerechnet ist. Bereits im 15. Jahre-hundert ist eine Atoluthie auf ihn gedichtet, und die Synobalentscheidung unter dem Batriarchen Seraphim von 1734 tonstatiert ausbrücklich, daß M. zu den Heiligen gehöre. Diese Entscheidung ist mit der Atoluthie des Nikodimos hagiorites 1834 von N. Logades
  <sup>45</sup> in Konstantinopel herausgegeben. Die Atoluthie des Nikodimos hat dann auch Blastos

wieder aufgenommen.

Marcus, Gnoftiker f. d. A. Balentinus und die Balentinianer.

Bhilipp Meyer.

Marcus im NT. — Litter atur: Die betreffenden Abschnitte in den "Leben Jesu", den neuteft. Einleitungen (besonders S. J. Holymann \* 1892, B. Weiß \* 1897, Th. Bahn, ben neuteft. Einleitungen (besonders H. J. Holzmann<sup>\*</sup> 1892, B. Beiß<sup>\*</sup> 1897, Th. Jahn, 50 II<sup>\*</sup>, 1900) und den historischen Darstellungen der ältesten christlichen Zeit (besonders E. Renan, Les érangiles et la seconde génération chrét. 1877, Pfeiderer, Das Urchristentum 1887, Weizssächer, Das apostol. Zeitalter <sup>\*1</sup>892, A. Harnach, Die Chronologie der altchr. Eitteratur I, 1897). Die Kommentare zu W.c. von Calvin, Maldonatus, H. Gronius, J. Bettisten, Bengel, Fritziche 1830, G. Bollman, Mc. u. d. Synopse d. Evangelien 1870(76), K. Schanz 55 1881, E. Gould, International crit. comm. 1896, B. Beiß, Das Mc.-Evgl. und seine spinopt. Parallelen 1872, Meyer-Beiß 1902<sup>\*</sup>, B. Beiß, Die vier Evangelien im berichtigten Text mit furzer Erläuterung 1900, H. S. Swete, The gospel according to St. Mark 1898, Holz-mann, Handomm. zum NX I, 1<sup>\*</sup> 1901. — Zu I: R. A. Lipsius, Die apotryphen Apostel-geich. und Apostellegenden 1883 ff. (besonders III 152. 216 f.). Histig, leber 304. Marcus u. 60 jeine Schriften 1843. — Zu II 1: W. Weiffendach, Die Papiassfragmente über Mc. und Mt. 1878; **U.** Lint, Die Dolmeticher des Betrus, ThStk 1896, 405 ff.; **B.** Corffen, Monarchianiche Prologe zu den vier Evgll., IU XV 1, 1896. — Zu II 2 u. 3: Chr. H. Beiße, Die evangel. Geichichte 1838, Die Evgll. Frage in ihrem gegenwärtigen Stadium 1856; Chr. G. Bilke, Der Urevangelijt 1838; F. Chr. Baur, Krit. Unterf. über d. tanon. Evgll. 1847, das Mc. Evgl. 1851; K. R. Köftlin, Der Ursprung und die Komposition der synopt. Evgll. 1853; 5 Holsmann, Die ihnopt. Evgll. 1863; Beizjäder, Unterf. über die evang. Geich. <sup>1</sup>1864, <sup>2</sup>1901; A. Klostermann, Das Mc. Evgl. 1867; J. H. Scholten, Het oudste Evangelië 1868; M. Hilgenfeld, Zahlreiche Auffäge der ZwTh; Holsten, Die ihn. Evgll. nach der Form ihres Inhalts; B. Ewald, Das Gauptproblem der Evgll. Frage 1890; Hodorn, Die Entstehung d. M.c. Evgl. 1898; B. Bernle, D. ihnopt. Frage 1899; Bellhaufen. Stizgen und Vorarbeiten VI 1899, 10 187 ff.; B. Brede, Das Meisiägeheimnis in den Evgll. 1901. — A. Reich, Außer= lanonische Paralleltezte zu den Evgll., III X 1. 2 1893 f.; Chajes, Mc. Schubien 1899. — Burgon, The last twelve verses of the gospel according to S. Mark. 1871; Zahn, Ceich. des WIltigen Ranons II 2, 1892, 910 ff.; F. C. Compbeare, The author of the last 12 verses of Mark, Expositor 1893, 241 ff.; vgl. ebend. 1894, 219 ff. 1895, 401 ff.; Rohrbach, Der 15 Schug des Mc.-Evgl. 1894.

In der Apostelgeschichte wird zum erstenmal I. Der Apostelschüler Marcus. 12, 12 ein Johannes mit dem Beinamen Marcus als Mitglieb der jerufalemischen Christengemeinde uns genannt; seine Mutter Maria giebt ihr Haus zur Versammlungsstätte für die Gläubigen hin, und dorthin wendet sich Betrus zuerst nach seiner wunderbaren Be- 20 freiung aus der Gefangenschaft des Herobes Agrippa. Barnabas und Saulus nehmen 12, 25 von ihrer ersten Kollektenreise nach Jerusalem diesen Joh. Marcus mit nach Antiochien; auf der Missiahrt nach Cypern und der Südküste Kleinasiens geleitet er sie laut 13, 5 als Gehilfe (brngerns). Indes ichon in Perge in Pamphylien verläßt er sie und kehrt nach Jerusalem zurück; der Beweggrund wird nicht angegeben, aber AG 15, 38 25 zeigt fich, daß Baulus mit feinem Verhalten fehr unzufrieden gewesen ift, denn als Barnabas nach ber Heimkehr vom Apostelkonzil eine neue Miffionsreife von Antiochien aus unternehmen und wieber ben Joh. Marcus als Begleiter verwenden will, widerfest fich dem Paulus, und es kommt zur Trennung; Barnabas mit Marcus fährt nach Cypern, Paulus mit Silas wandert durch Syrien und Cilicien nordwestwärts, in Lycaonien schließt sich 20 ihnen noch Timotheus an. — Weiterhin erwähnt die AG ben Marcus nicht wieder, wohl aber finden wir ihn 3hm 24 neben Aristarch, Demas und Lucas unter ben Mitarbeitern des Baulus genannt, bie biefem in ber Gefangenschaft zur Seite stehen und Grüße an Philemon bestellen laffen. Rol 4, 10 begegnet er in gleicher Umgebung, nur find dort die Abreffaten bereits auf das Eintreffen des Marcus bei ihnen vorbereitet und werden anscheinend 85 an seine Verwandtschaft mit Barnabas (& dreyids Bagraßa, Vetter des B.) erinnert, um bie durch diefen Besuch ihnen erwiefene Auszeichnung lebhafter zu empfinden. 2 Tim 4, 11 ist von anderem abgesehen dadurch verdächtig, daß der Evangelist Marcus neben dem Evangelisten Lucas auftritt, dieser als einziger Genosse des gefangenen Apostels, jener in ber Rähe des Timotheus, ber ihn mit nach Rom bringen foll: Paulus erteilt ihm bas 40 Prädikat: Euci evzonoros els dunoviav. 1 Pt 5, 13 bestellt der (angebliche?) Brief= schreiber Betrus Gruge außer von ber Schwestergemeinde in Rom-Babylon von "feinem Sobne Marcu<u>s</u>".

Jur Verteilung biefer neutestamentlichen Notizen auf zwei verschiedene Marcusse (jo Schleiermacher und Kienlen ThStk 1843) liegt kein genügender Anlaß vor, ebenso= 45 wenig zu Zweiseln an der Geschichtlichkeit des sich daraus ergebenden Bildes. Marcuss war von Geburt Jude, was Kol 4, 11, ausdrücklich bezeugt; wie andere Juden seiner Zeit, z. B. Jesus Justus Kol 4, 11, führte er wohl von Jugend auf neben seinem jüdichen auch einen römischen Namen. Sein Bater, möglichertweise der Verwandtschaft mit Barnabas zusolge auch Levit, ist offenbar zur Zeit von UC 12, 12 b. b. in den 40 er Jahren, schon 50 gestorben gewesen; er selber war zwar jünger als Paulus und Petrus, aber nicht so gestorben gewesen; er selber war zwar jünger als Paulus und Petrus, aber nicht so zuson bas er, der Jerusalemit, nicht schon als Erwachssen Feiner Neuter Haus die Eistung des Abendmahls wie das Pfingstwunder verlegt hat, wollte den unbenannten Eimerträger Mc 14, 13 in ihm wiedererkennen; neuerdings ist selve, seine Beitweit des zusorden weisen ein Stück Wegs auf dem Juge solgte, dann aber, als ihn die Hächer gestorben, so= 55 nach der Jüngling Mc 14, 51 f., der in der Todesnacht dem gesangenommenen Jesus ein Stück Wegs auf dem Juge solgte, dann aber, als ihn die Hächer griffen, sein hen n ihrer Hand ließ und nacht badon stor, als ihn die Hächer griffen, sein hen 300 ihn samt Lucas in die Zahl der 70 beziv. 72 Jünger von L 10, 1 einrechnet, wie 60 wenn spätere seinen Namen geradezu den Apostelkaalogen einfügen: beides geschieht, um Reat-Eucyttopäte sub stirche. 3. 81. X11.

für sein Evangelium den Grad der Autorität zu erhöhen. Daß gerade Petrus den Marcus betehrt und getauft habe, folgt aber aus dem Präbitat Maonos & vios pov in 1 Pt 5, 13 ebensowenig, da bies vielmehr blog ein besonbers intimes Verhältnis zwischen bem Apostel und bem jungeren Miffionsgenoffen bezeugen foll. Marcus als "ganblanger" s ber Miffionare, welche ihn mitnahmen, bamit er sie burch eine vergleichsweise untergeordnete Thätigteit bei ihrer Predigt unterstützte, ist ein Produkt der Einbildung; erst recht sollen wir uns nicht mehr anmaßen ju erraten, welche Eigenschaften an Marcus einft bem Barnabas und Paulus feine Geleitschaft auf ihrem Miffionszuge fo wünschenswert erscheinen ließen. Fest fteht nur, daß er das erste Mal ben Erwartungen, die Paulus auf den hoch= 10 geschätzten jerufalemischen Glaubensgenoffen setzte, nicht entsprach, daß gleichwohl Barnabas ihn nachher bald wieder mitnahm, Baulus, wenn auch erheblich später und nur durch Thaten überwunden, diesem Beispiel folgte. Den Misseiser hat Marcus nie ver-loren, und Parteimann ist er nicht gewesen; seine Verdienste um das Evangelium haben ihm gleichermaßen die dankbare Anerkennung des Paulus wie die Liebe des Betrus erworben. Sein Aufenthalt in Rom um 63 ist das letzte Datum aus seinem Leben, über das 15 wir mit Sicherheit verfügen. Als den Gründer der ägyptischen Rirchen tennt ihn die Legende; schon ber alte monarchianische Prolog zu Mc (ed. Wordsworth, NT latine sec. ed. S. Hieronymi I 171) bezeichnet ihn als Bischof von Alexandrien; vom 4. Jahrh. an heißt der alerandrinische Bischofsstuhl allgemein die cathedra Marci, Euseb h. e. IV 15 20 spricht darüber noch etwas unsicher, aber von ihm an steht die Thätigkeit des Marcus in Negypten für die kirchlichen Kreife ebenso fest wie seine Missionsarbeit in Rom. Die Verbindung zwischen beiden Arbeitsgebicten stellt man nach Belieben ber. Die Provinz Afien würde als fein lettes Arbeitsgebiet erwiesen sein, wenn dieser Johannes Marcus auch die Apotalypse verfaßt hätte. Aber diese Hypothese Hitzas wird niemand wieder auf= 25 nehmen; bie Verwandtichaft zwischen dem Evangelium Dc und ber Apt beschränkt fich auf Rleiniakeiten. Schon Hippolyt Refut. VII 30 sept als bekannt voraus, dah Marcus stummelsingerig (xoloBodázrvloz) gewesen, ber oben erwähnte monarchianische Prolog hat für das Präditat eine noch von Th. Zahn acceptierte Erklärung: Marcus habe sich den Daumen abgeschnitten 20 um unfähig zum Priesteramt in Israel zu sein; wahrscheinlicher ist der Name ursprünglich als Charakterisierung des Marcus-Evangeliums, verglichen mit den anderen, namentlich Mt und Le gemeint gewesen : scheint bei ihm boch sowohl ber Anfang wie ber Schluß zu fehlen. Die wenigen aus dem Bericht des Canon Murat. über Marcus noch erhaltenen Worte reichen nicht hin, um des Verfassers Meinung ertennen zu lassen, und als ein verläßlicher 85 Zeuge würde er auch sonst nicht gelten dürfen; zwischen dem Leben des Marcus und der Zeit des Fragmentisten liegt ein Jahrhundert, das verzweifelt wenig gute Traditionen erhalten hat, um so fruchtbarer aber in Phantasseprodukten gewesen ist. — Jüngst hat die rö= mische (?) Uberlieferung, aber ohne Annahme einer der "Erklärungen" einen Verteidiger in Harnad (8. f. NIW 1902, 164—166) gefunden; H. glaubt an ein befonderes bei dem to Schriftsteller Marcus auffallendes törperliches Gebrechen.

II. Das Evangelium des Marcus. 1. Außere Zeugnisse. Einstimmig schreibt bie Tradition dem Apostelschüler Marcus das fürzeste von den vier Evangelien zu, bem nach allerhand Schwanfungen ber zweite Play im Tetraeuangelion zugefallen ift, ebenso einstimmig behauptet sie einen indirekten Anteil des Betrus an dem Werk (cf. 45 Tertull. adv. Marc., IV 5: licet et Marcus quod edidit Petri affirmetur ...; capit magistrorum videri, quae discipuli promulgarint). Bei der näheren Beftimmung biefes Anteils beginnt die Differenz; in allen Angaben über Art, Zeit, Beranlassung und nähere Umstände der Abfassung des Evangeliums dürfen wir kaum mehr als alte Sppothefen erblicken. Der Berf. Der monarchianischen Brologe begnügt 50 sich zu sagen, Marcus "Petri in baptismate filius atque in divino sermone discipulus" habe in Italien das Evangelium geschrieben, übrigens als Letter unter den Bieren. Irenaeus adv. haer. III 1, 2 will wiffen, daß später als Matthäus und nach dem Tode des Betrus wie des Baulus der Betrusjünger Marcus uns den Inhalt der Berfündigung feines Meisters (ra brad Mérgov znovosouera) schriftlich überliefert hat; 55 mehr braucht auch aus des Origenes Bericht bei Euseb hist. eccl. VI 25, 5 nicht berausgelesen ju werben, nur daß bei Origenes Marcus vor Lucas und Johannes schreibt, aber später als Matthäus. Bei Clem. Alex. hypotyp. VI — erhalten bei Euseb hist. eccl. VI 14, 6 f. — hätten anläßlich der Predigt des Betrus in Rom die Hörer in großer Bahl den Marcus gebeten, weil er dem Apostel ja seit lange gefolgt sei und seine 60 Mitteilungen genau kenne, möchte er für sie die Worte des Vetrus aufzeichnen; das habe

er gethan und den Bittstellern sein Evangelium übergeben. Petrus habe davon erfahren, sich aber jeder Einwirkung auf Marcus enthalten, ihn sowenig gehindert wie ihm zugeredet. Es ist bezeichnend sür die Instinkte der Legende, daß Eusebius, der hist. escl. 11 15 unter ausdrücklicher Berusung auf Clemens den Hergang schildert, nicht bloß die Farben etwas stärker aufträgt, besonders um das Mißtrauen in eine ärgapos rov delov 5  $x\eta q \dot{v} \mu aros didaoxalla$  zu veranschaulichen, sondern am Schluß den Bericht seiner Quelle undefangen "korrigiert"; nach ihm hat Betrus durch eine Offendarung des Geisse von der Sache erfahren, sich über den Eister ver Römer gefreut und die Schrift zur Lekture für die Gemeinde autorissert ( $xv q \omega a a a$ )! Die Urquelle aller dieser Berichte bildet wohl, wie meist son die Berwendung der gleichen Worte nahelegt, das Referat des Bapias 10 von Herscholis, das uns Euse hist. escl. III 39, 15 wörtlich erhalten hat. Danach wollte Papias von "dem Preschyter" folgendes erfahren haben. "Marcus, einstmals hermeneut des Petrus, schrieb, was in seiner Erinnerung gebleichen war, sorgfältig nieder, jedoch nicht der Reihensolge en ach, und zwar Worte sowel wie Thaten Christi. Er selber hatte den her nicht gehört und war nicht in seinem Befolge gewesen, sondern nur 15 später in dem des Petrus, der seine Lehrvorträge den Bedürfnissen und so nicht wie einer, des Harus des Heruns, der sowel war einiges und so nicht wie einer, der es auf eine Zusamenstellung der Geschicht des Heruns abstartet und nicht wie einer, der es auf eine Zusamenstellung ber Geschicht des Heruns des herun abstretes und nicht wie einer, der es auf eine Zusamenstellung der Geschicht des Heruns abstrechte, weie er sich dessen, der es auf eine Busamenstellung der Geschicht des herun abstretes, wie hatte, fortzulaffen oder etwas babei zu verfällighen." 20

Reinenfalls liefert Papias hier ein buchftäbliches Prototoll über eine Mitteilung feiner Hauptautorität, des Presbyters (Johannes), Formeln wie Sc Egyv bei der zweiten Er-wähnung des Betrus schließen jene Möglichkeit aus, und nicht minder willkurlich ist es, in dem Fragment die Zufätze des Papias noch genau von den Aussagen des Presbyters unterscheiden zu wollen. Bielmehr wird für den Wortlaut durchweg Papias verantwort= 25 lich sein, in der Sache ist er überzeugt, lediglich wiederzugeben, was er von einer wohls unterrichteten Persönlichkeit der vorangehenden Generation empfangen hat. Da wir keinen Grund haben bem Papias zu mißtrauen, achten wir sein Urteil als bas eines angesehenen Mannes aus ber fleinasiatischen Rirche ber nachapostolischen Zeit, etwa zwischen 90 und 130 n. Chr. Demnach ift von Augenzeugenschaft bes Marcus feine Rebe, fein Biffen um so ben Inhalt seines Evangeliums, Jesu Worte und Thaten, geht durchaus auf Petrus zurück. Die Gewissenhaftigkeit, mit der Mc. beim Schreiben verfahren ist, wird mehrmals anertannt, auch feine Gedächtnistraft scheint gar nicht bemängelt zu werden. Noch weniger trifft ben Betrus, deffen "Lehren" eben Marcus nach bestem Bermögen wiedergegeben hat, ein Vorwurf. Aber an dem uns unbekannten Maßstab, den der "Presbyter" verwendet, ss gemeffen, zeigt das Evangelium doch Mängel, es ist unvollständig und führt die Dinge nicht in der richtigen Reihenfolge vor. In dem Erra wie in od raker liegt eine Kritik, die an diesem Evangelium zweiter Hand geubt wird; da der Kritiker ganz im Tone der Entschuldigung redet, hat er offenbar biefe Mängel als unvermeidlich angenommen, nach seitigsubsgung tebet, san et offetidu die Ducht und in subsentions ungenommen, und feiner Vorstellung kann also Marcus nicht noch zu Lebzeiten des Betrus oder gar unter 40 defien Kontrolle seine Erinnerungen aufgezeichnet haben. Über Art und Veranlassung von Abfassung des Ebangeliums meldet Papias nichts, man kann aus dem Zusammenhang nur noch schließen, daß er das Buch für von Haus aus griechisch geschrieben hält. Zwei-beutig schein die Bezeichnung des Marcus als  $\xi_0 \mu \eta vevries Ilkroov yeroueros.$  Wenigstens haben sie von J. D. Michaelis bis auf Th. Zahn viele als Näherbestimmung von ërgawer 15 verstanden, Marcus habe seine Erinnerungen sorgfältig aufgezeichnet und sei dadurch Dol= metscher bes Petrus geworben, b. h. ber Vermittler von beffen Jesus-Erinnerungen an folche, bie ihn felber nicht hatten hören können. Mit ber Mehrheit der Forscher halte ich biefe Deutung für fehr unwahrscheinlich; Papias und fein Gewährsmann werden wie Euseb und Hieronymus das Wort kounveurys im gewöhnlichen Sinne des Dolmetschers 20 genommen haben. Der Einfall, daß es sich dabei um Ubersezungen ins Lateinische handle, verdient wohl kaum noch Erwähnung, daß aber der galiläische Fischer Vetrus bei seiner Missionsarbeit in fremden Ländern eines auch des Griechischen, der damaligen Weltsprache, fundigen Gefährten bedurft habe, ift ein wahrlich nahe liegende Gedanke für einen Autor, der sogleich daneben erwähnt, wie die von Matthäus in hebräischer Sprache aufgeschriebenen 55 Logia von jedermann — mit recht verschiedener Fähigkeit — übersett werden mußten. Was 3. B. Zahn gegen die von ihm übertreibend so genannte "Anstellung des Mc. als Dragoman des Petrus" einwendet, ist, soweit es zutrifft, höchstens geeignet, die Glaubwürdigkeit jener Papias-Tradition zu erschüttern. Als Konstruktion verrät sie sich ohnedies durch den naiven Versuch, die vermeintliche Ordnungslosigkeit des Mc.=Evangeliums aus dessen ängst= 80

19\*

lichem Anschluß an die Borträge bes Petrus zu erflären; in Bahrheit ift die "Ordnung" eher eine auffallend zweckmäßige, und falls man fich die didaoxaliai des Petrus nicht als Bandervorträge über das Leben Jeju benkt, können sie gar nicht die von Marcus nur nachträglich zusammengeflickten Bestandteile bes zweiten Evangeliums gebildet haben.

- s Glaubt man im Ernst, daß Marcus die zahlreichen herrlichen Worte Jesu, die in seinem Eval. übergangen werden, nie gehört hatte — wohl gar, weil er nie "längere Zeit in der Umgebung des Betrus verweilt", fich aber grundfählich gesträubt hat, eine andere Quelle als beffen Reben zu verwerten?
- An ber einen wichtigsten Thatsache, die bei Papias bezeugt wird, nämlich daß das 10 aweite Ebangelium von dem Petrusjünger Marcus herrührt, brauchen wir dagegen nicht ju zweifeln. Beniger weil auch Juftinus D., dial. 106, wo er bei Benutung von Dlc 3, 16 f. sich auf die Denkwürdigkeiten des Betrus beruft, diesen Zusammenhang vorauszusen scheint und weil von Frenäus an die äußeren Zeugnisse in Massen dafür eintreten, sondern weil das innere Zeugnis des Evangeliums über seinen Verfasser, Abfassungszeit, Ort und
- 15 Tendenz durchaus zu jener alten Tradition stimmt, sodann weil die Kirche, wenn sie für ein anonymes Evangelium etwa ben Autor erst zu erfinden gehabt hätte, wohl nicht auf einen Namen zweiten Ranges wie Marcus verfallen wäre, während so viele Apostel noch zur Auswahl bereit standen.

2. Das Selbstzeugnis des Marcusevangeliums. Eine überschrift bat das 20 Buch nie beseffen, am wenigsten eine, die den Namen des Verfassers angab. Einige Gelehrte zwar (Rlostermann, Zahn) halten 1, 1 dorn rov evaryeliou Inoov Xo10000 für ben vom Verfasser über fein Buch gesetten Titel, etwa in bem Sinne: geschichtlicher Ursprung, Entstehungsgeschichte des Evangeliums. Sollte vlov deov hinter Xowoov echt sein, so könnte der Genetiv wohl bloß mit Klostermann als gen. obj. genommen 25 werden; in dem Sate "Jesus Christus ist Gottes Sohn" läge die Summe des Evangeliums beschlossen. Aber wenn die ersten Verse — die beiden Citate 1, 2. 3 entsprechen wenig der Art unferes Ebangelisten — nicht von späterer Hand herrühren, ist es natürlicher, v. 1 als Brädikat zu v. 4 *éyévero Iwávng* zu nehmen; der Erzähler entschuldigt gewisser-maßen, daß er ein Evangelium von Jesus Christus mit dem Täuser beginnen läßt. Dann so reicht der Bericht über die dozy bis 1, 13, in der knappen Skizze erscheint der asketische Bußprediger in der That lediglich als der Wegbereiter für den Messias. Schon 1, 9 tritt Jesus felber auf, läßt fich taufen, hört die himmlische Stimme, übersteht die Versuchungen in der Büste; 1, 14 übernimmt er selber an Stelle bes ins Gefängnis geworfenen Johannes bie Predigt des evapyélior rov deov: das Reich Gottes ist da, thut Buße und glaubet 25 an das Evangelium! 1, 16—45 schildern die Großartigkeit seiner ersten Erfolge; er fammelt Jünger um sich, wird von dem bewundernden Bolt umbrängt, zeigt seine Ueber-macht über Dämonen, Fieber und Aussatz. Aber schon 2, 1 beginnen die Konflikte mit Schriftgelehrten und Pharifäern wegen feines Sündenvergebens, feines Vertehrs mit göllnern und Sündern, seines Nichtfastens und seiner Verletzung der Sabbathgebote, 3, 6 beraten eo seine religiösen und politischen Feinde über ein Mittel, ihn zu vernichten. Von 3, 7 an jehen wir ihn immer neue Rräfte in Wort und Wert offenbaren, andererseits den Gegen= fat fich immer mehr verschärfen; während ihn die Dämonen als Gottes Sohn anertennen. schelten ihn jerufalemische Schriftgelehrte Beelzebul; von feinen Blutsverwandten, von dem unverständigen Volk sondert er sich ab; die Parabelrede 4, 1—34 wird durch Auslegung 25 zu einer Heilsenthüllung nur für den kleinen Kreis der Jünger. Noch einmal 4, 35 bis 6, 6 folgt eine Reihe erhabener Thaten, - felbst Totenerwedung - die freilich zur Boraussesung Glauben haben; bann fendet Jejus 6, 7-13 bie Zwölfe aus zur Mitarbeit in Predigt und Krankenheilung : sein Ruhm erreicht selbst den Hof des Herodes. Aber mehr und mehr zieht er sich zurück, teils überhaupt in die Einsamkeit und in die 50 Fremde, teils aus der öffentlichen Thätigkeit; 9, 30-50 nimmt er von Galiläa Abschied 10, 1-45 durchzieht er Beräa unter Debatten mit den Bharifäern und für immer. Befprächen mit Jungern und Wohlgefinnten; am meisten liegt ihm an, die Gewißheit des ihm bevorstehenden Todes seinen so wenig barauf vorbereiteten Zwölfen mitzuteilen 10, 32—34. 38 f. 45. Von 10, 46 an erzählt Mc. die Geschichte der letzten Lebenswoche Jesu, 55 beren Schauplatz Jubäa ist, zuerft die Blindenheilung bei Jericho, den Einzug in Jerusalem mit königlichen Ehren, dann die Verfluchung des unfruchtbaren Feigenbaumes und die Tempelreinigung als Einleitung der Ratastrophe; der Rampf mit Hobenprieftern, Bharifäern, Sabducäern, Schriftgelehrten wird akut 11, 27—12, 40; c. 13 hält Jejus eine Abschiedere an seine Jünger, größtenteils eschatologisch, c. 14. 15 enthalten die Geschichte Offenbar will ber Evangelift die Thatsachen in ihrer chronologischen Reihenfolge vor= führen. Rückblick wie 8, 1 mit  $\pi \alpha \lambda \nu$  auf 6, 34, verknüpfende Zeitbestimmungen wie 9, 2 xal  $\mu \epsilon \tau a$   $\beta \mu \epsilon \rho a \varsigma$   $\epsilon \xi$  und das besonders beliebte xal edrovs beweisen es. Eleich= wohl wird vom Autor mit Bewußtsein öfters die Sachordnung der Zeitordnung vor= gezogen, die Stücke 2, 13-3, 6 z.B. find nur durch den gemeinsamen Charakter der Aus= einandersehung zwischen Jesus und dem Pharisäismus zusammengehalten. Aber man behält den Eindruck einer Entwickelung und zwar einer solchen, die der Birklichkeit einiger= maßen entsprechen dürfte, anhebend mit großen Erfolgen, bald regt sich der Groll der herrichenden Klassen, dann muß Jesus auch darauf verzichten, in den breiteren Kreisen seines Bolkes Verständnis zu sinden; die ihm, der sein Ende klar vor Augen sieht, übrige 10 Zeit benützt er, um nach Möglichkeit seine Jünger auf seinen Tod und die dadurch ihnen zusallende Ausgabe vorzubereiten.

Als Augenzeugen ber von ihm berichteten Ereignisse stellt sich der Erzähler nirgends vor. Der eine (els ris) Jüngling, der in der Leidensnacht 14, 51 f. Jesu noch ein Weilchen länger gefolgt ift, hat nicht mehr Anspruch darauf als der Ebangelist betrachtet zu werden 15 wie ber eine (els ric) Bufchauer 14, 47, ber zum Schwerte greift : beides find Spisoben, die nichts Vorangehendes und nichts weiter Folgendes erklären, beide aber ftehen ba, um bas schredliche agérres autor équyor nárres v. 50 ober den aus éxoarnoar autor v. 46 herausspringenden Vorwurf gegen die Zwölfe, die diefem "Fangen" widerstandlos zu= schauen, zu mildern, zugleich die Rutzlofigkeit solcher Auflehnung gegen Gottes Fügung 20 anzubeuten. — Weit wichtiger auch als die Frage nach einer stellenweisen Augen-zeugenschaft des Erzählers ist die nach der Glaubwürdigkeit des Mc.=Evangeliums. Ich zeugenschaft des Erzahlers in die nach der Glaubwurdigreit des Mc.-Evangeliums. Im bin geneigt, sie relativ hoch anzuschlagen. Getwiß wirkt in dieser Richtung günstig auch der frische, lebhaste Ton der Erzählung, die Liebe, mit der auf kleine nur veranschau-lichende Nebenzüge eingegangen wird, die Fülle von genauen Orts-, Zeit- und Bersonal- 25 angaben, so kann, z. B. 5, 1–20, was als Zeugnis für die getreue Nacherzählung bes Miterlebten genommen wird, ein Triumph schriststellerischer Kunst sein, wir gefangen nimmt, je weniger sie ben landläufigen Mitteln arbeitet, mit Bathos, feier-gefangen nimmt, je weniger sie mit den landläufigen Mitteln arbeitet, mit Bathos, feiergeungen ninnt, je weinger sie mit ven involutigen Inteen alveue, mit Suivos, seits lichen Phrasen und erlernter Eleganz. Immerhin bleidt die urwüchfige Naivetät, eine gewiffe Stillosigkeit des Referats ein Zeichen für hohes Alter und Ursprünglichkeit; noch so ist nicht durch die alles umspinnende theologische Reflezion die Freude am Einzelnen er= tötet worden. Die Bersuche, das Marcus-Evangelium als ein Parteievangelium zu begreifen, ihm eine besondere theologische Tendenz anzudichten, sind gescheitert. Nach den Alt-Tübingern sollte hier ein Mann der Verschnungspartei schreiben, nach G. Bolkmar ein mitchiedenze Naussien werte ist das Chanzelium die wertwollfte Ouesle ein entschiedener Pauliner, nach Bernle ift bas Ebangelium bie wertwollste Quelle für bie 85 "Theologie" des Betrus. Alle drei Thefen enthalten ein Stückchen Bahrheit. Reinesfalls ift ber Verfaffer Judaist; daß bas Ebangelium auch ben Heiben, ja ihnen vorzüglich gehört, lehren Stellen wie 12, 9. 13, 10. 14, 9; mit besonderer Energie werden bie pharifäischen Borurteile, der gesamte Nomismus in c. 2 f. und 7, 1-23 bekämpft; bie Dabididenschaft Jesu wird nur vorausgeset, nicht extra bewiesen. Baulinisch ist so ber Universalismus des Versasser, die Betonung des Glaubens als einziger Bedingung für das Heil 3. B. 9, 23 und die Auffassung von Christi Tod als Lúrgov dreit nollär 10, 45 find bei völligem Absehen von paulinischen Gebanken schwer zu begreifen. Die meisten spezifisch paulinischen Theologumena sehlen allerdings, aber ob sie nicht auch fehlen würden, wenn Paulus etwa in der Form solch eines Evangeliums das, was er "vom Herrn über= 45 kommen", aufgezeichnet hätte? Die klaren Thefen über das wahrhaft Berunreinigende 7, 18 ff. klingen nicht "petrinisch", wenigstens wenn wir diesen Begriff nach Ga 2 bilden, und das Grundintereffe des Ebangeliften, die Meffianität Jesu, Jesum durch seine Thaten wie Leiden als den Bringer der Heilsvollendung zu erweisen, ift allgemein urchristlich. Jesu Stellung zur Meffiasoffenbarung wird im Evangelium ziemlich widerspruchsvoll dargestellt, erst 50 recht gilt bies von feiner Behandlung ber Boltsmaffen ; nach 4, 1-34 follen biefe bas Geheimnis des Reichs Gottes gar nicht erfahren, das er ausschließlich den Jungern vorbehält, aber Scenen wie 6, 45-52. 7, 14 ff. 10, 13-16, noch 12, 28-34. 41-44 stellen eher die Jünger als die Leute aus dem Bolt in ein ungünstiges Licht, die Theorie 4, 10—13 tann sich nicht gut jemand ausgedacht haben, ber bem Parabelredner Jefus 55 felber gelauscht batte. Die fagenhaften Elemente in den Bundergeschichten, wie das Meerwandeln, die beiden Speisungsgeschichten, bei denen namentlich die Berdoppelung so belastend ist, der Riß im Vorhang des Tempels 15, 38 machen große Schwierigkeit, wenn man als Gewährsmann für alle Details den Betrus ansieht. Eine "führende Stellung" bes Betrus im Mc.-Evangelium ist zuzugeben. Wie von den Jüngern er zu= 60

erst erwähnt wird 1, 16 und er zulett 16, 7: "sagt's seinen Jüngern und dem Petrus", so auch er am häusigsten; das Messaelenntnis von Cäsarea Philippi 8, 29 wird ihm zugeschrieben; eine Geschichte wie die von der Heilung seiner Schwiegermutter 1, 29—31 kann sich kaum anders als durch persönliches Interesse an Petrus lebendig erhalten haben. 5 In den übrigen Stellen teilt Petrus seine Beworzugung mit den Zebedaiden (und Andreas); ein so hartes Wort, wie es 8, 33 dem Petrus zu teil wird, und die Verleugnungsgeschichte 14, 54—72 möchte man nicht gerade auf Petrus selber zurüchühren. Und wonn Petrus, wie wir schon nach den paulinischen Briefen nicht bezweiseln können, unter den Zwölfen von jeher so hervorragte, wird seine häusige Erwähnung im Evangelium einsach zu einer Bestätigung der Glaubwürdigkeit des Mc., nicht darüber binaus zu einem Beweis-

- 10 zu einer Bestätigung der Glaubwürdigkeit des Mc., nicht darüber hinaus zu einem Beweismoment für intime Beziehungen dieses Evangeliums zu Petrus. Nach jenem Kanon könnte man für die Evangelien des Matth. und Joh. erst recht petrinische Autorität in Anspruch nehmen.
- Ohne die Papiasnachricht würde auch wohl niemand unser Evangelium so fest an 15 Petrus knüpfen. Wir dürfen dem "Alten" nicht zugeben, daß Marcus ohne Ordnung und nur lückenhaft erzählt habe, da wir eine sehr wohlüberlegte und wirksame Anordnung im Evangelium wahrnehmen und der Evangelist sicher nichts weggelassen hat, was nach sein er Auffassung unentbehrlicher Bestandteil des Evangeliums von Jesus Christis war. Eine nicht um apostolische Autorität für jedes Stück der hl. Schrift besorgte Anschauung 20 wird aber auch die Vorstellung, die sich Papias von dem Verschren des Marcus bei Ab-
- 20 wird aber auch die Vorstellung, die sich Papias von dem Versahren des Marcus bei Abfassung seines Buches macht, ganz unwahrscheinlich sinden. Daß der einst in Jerusalem ansässige Mann, der schon im ersten Decennium der Urgemeinde angehörte und mit allen Aposteln, Paulus mit eingeschlossen, in regem Verschr gestanden hat, in seinem "Evangelium" nur niedergeschrieben haben sollte, was er gerade von Petrus vernommen hatte, 26 noch dazu was Vertus in den auf die Bedürfnisse der Missionsarbeit eingerichteten Vor-
- 25 noch dazu was Petrus in den auf die Bedürfnisse der Missionsarbeit eingerichteten Vorträgen mitzuteilen pflegte, das ist eine ganz unvollziehbare Vorstellung. Der Freund und Arbeitsgefährte eines Paulus und Betrus, Johannes Marcus, den die Tradition als Verfasser unseres Evangeliums nennt, paßt durchaus zu dem Bilde, das wir ohne Rücksicht auf Tradition aus dem Buche von seinem Autor gewinnen würden: ein geborener 26 Jude, aber des Griechischen mächtig, von höherer jedoch nicht rabbinischer Bildung, be-
- so Jude, aber des Griechischen mächtig, von höherer jedoch nicht rabbinischer Bildung, begeistert für den Gedanken, dem Evangelium schleunig die ganze Welt zu erobern, damit der Herr bei seiner Wiederkunst urteilen könne, daß seine Getreuen inzwischen nicht geschlafen haben. Er beherrscht den "evangelischen" Stoff; aus dem Reichtum des ihm von Jesu Christo Überlieferten wählt er aus, was, und gruppiert es so, wie es ihm geeignet
- 85 schien für ben Sohn Gottes trop seiner scheinbaren Niederlage neuen Glauben zu gewinnen, alten zu ftärken. Nicht als Historiker, sondern als religiöser Agitator schreibt er, aber es ist vielleicht seine größte That, daß er einsah, diese Agitation durch nichts wirksamer als durch eine Geschichte Christi, eine fortlausende Erzählung von Jesu Leben, soweit es in den Bereich des Evangeliums siel, aussühren zu können. Historische Kritik 40 hat er an seinen Stoffen nicht geubt, wahr mußte ja sein, was seinem Glauben entsprach und ihn förderte, aber er ist so wenig "Lebrdichter" gewesen wie pedantisch bemüht, die Borträge eines anderen bis auf den Wortlaut genau festzubalten. Er schreibt sein Evan-
- gelium mit der Selbstiftändigkeit, die er schon auf jener ersten Missionsreise zum Verdruß des Paulus bethätigt hatte, nicht dem Baulus und nicht dem Petrus zuliebe, sondern 45 für heilsbedürftige Leser.

Ift Marcus der Evangelift, so muß das Wert wohl spätestens um 75 verfaßt worden sein. Viel früher nicht, weil das Bedürfnis nach einem solchen Evangelium sich nicht so bald einstellte und weil der evangelische Stoff mehrere Jahrzehnte gebraucht hat, um in dem Ineinanderwachsen von urechter Erinnerung und frommer Legende 50 diese geschlossene Festigkeit zu erlangen, die wir am Mc.-Evangelium bewundern (vgl. auch den Ausblick 13, 10), aber auch kaum später, weil z. B. nach 13, 30 der Beginn

- duch den Ausbita 13, 10), aber auch raum pater, weil 3. B. nach 13, 30 der Beginn ber letzten Wehen noch von der Generation Jeju erlebt werden soll, vol. 9, 1. Man streitet, ob Marcus die Zerstörung Jerusalems ichon hinter sich habe; manche Stellen in c. 13 klingen eher, als wenn er in den Anfängen des jüdischen Krieges stünde, indes 55 13, 1 f. 24 — der letzte Vers besonders im Vergleich mit Mt 24, 29 — weisen deutlich
- 55 13, 1 f. 24 der letzte Vers besonders im Vergleich mit Mt 24, 29 weisen deutlich auf die Zeit nach 70.

Als Abfalfungsort nennt die Tradition von c. 200 an nahezu einstimmig Rom oder doch Jtalien. Wenn Chrisfostomus (hom. 1 in Mt.) statt bessen Alexandrien bevorzugt, so wird der Wunsch, die damit verbundene Ehre einer Metropole des Orients, die auf 60 Marcus als ihren ersten Bischof stolz war, zuzuwenden, der Bater des Gedankens gewesen

fein. Die Mc 15, 21 ziemlich auffallend eingeführten Söhne bes Simon von Eprene, Alexander und Rufus, find zwar durch Rö 16, 13 und die Acta Petri et Andreae c. 1. 3. 4 (ed. Bonnet p. 117 ff.) wahrlich nicht genügend als in Rom bekannt erwiefen, um die römische Hypothese zu stützen; eher sprechen für römischen Ursprung Latinismen wie noihoai ro knavóv rivi Mc 15, 15 und die Verwendung lateinischer technischer 5 Termini besonders bei Münzen und Maßen, am auffallendsten Mc 12, 42 denra dvo, δ έστιν χοδοάντης. So schreibt nur jemand, ber bei seinen Lesern vorausset, daß sie mit dem lateinischen Quadrans beffer Bescheid wiffen als mit dem griechischen denron. Indes auch in Urfunden zweifellos orientalischen Ursprungs begegnen dieselben ober ähn= liche Ausdrücke: so werden wir den römischen Ursprung des Mc. Ebangeliums in suspenso 10 laffen, weil leider die Kanonsgeschichte auf die Frage, in welcher Kirche zuerst und durch= greifend Marcus als Autorität behandelt worden ist, uns keine Antwort giebt. Um so sicherer dürfen wir behaupten, daß Marcus sein Buch für griechische Sefer und zwar in erster Linie für nichtjüdische berechnet hat. Die Fabel, die schon Expraem der Syrer (Evang. concord. expositio ed. Mösinger p. 286) vertritt, Marcus habe sein Svan= 15 gelium lateinisch geschrieben, verdient keine Widt etwas aus haberslichen Original Tage. Daß ber griechische Mc. aber auch nicht etwa aus einem hebräischen Original überset worden ift, beweisen weniger die mehrfach mit griechischer Ubersetung stehen gebliebenen hebräischen bezw. aramäischen Worte 3. B. 3, 17. 5, 41. 7, 11. 34. 15, 22 ba könnte das 8 koriv ober 8 koriv pedegunvevopevor eine freie Zugabe des Uber= 20 fetzers fein, der den Urtert beibehalten und zugleich verständlich machen wollte - als die urwüchfige Eigenart des Stils, die tein alter Evangelienübersether zu stande gebracht hätte. Bestätigend tommen Bendungen bingu wie 14, 12 "am erften Tage der ungefäuerten Brote, wo fie das Paffah schlachteten" ober 12, 18 "Sabbucaer, die da fagen, es giebt keine Auferstehung"; fo fpricht nicht ein Jude zu Juben, fondern zu Leuten, die er mit ben Ber= 25 Auferstehung"; so spricht nicht ein Jude zu Juden, sondern zu Leuten, die er mit den 25er= 25 hältnissen in der jüdischen Welt erst bekannt machen muß. In der That setzt Mc. auch kaum nähere Vertrautheit mit der hl. Schrift voraus, geschweige mit jüdischer Theologie; "gemeine Hände" deutet er 7, 2 als ungewaschene und begründet v. 3 f. umständlich das Ausschen, das durch das Essen der Jünger mit ungewaschenen Händen bei den Pharisäern erregt wird. Natürlich gelingt es dem nichts weniger als rafinierten Schriftleller nicht zo immer, sich genau auf den Standpunkt seiner Leser zu versetzen, aber im ganzen ist ihm sein Wagnis, jedem der lesen wollte, die Geschichte Ielu vorsehmzbeicheiden. Wissen nicht, iher mas wir wehr klaunen ichlen ah über die vorsehmzbeicheidene Auricheltung der über was wir mehr staunen follen, ob über bie vornehm-bescheidene Burückhaltung der eigenen Meinung, die weise Beschräntung auf die Hauptlachen in einer Zeit des erregten so Rampfes um die Deutung und um die religiösen Folgerungen oder ob über den durch den Erfolg gerechtfertigten Mut, das Ebangelium sich ganz durch sich allein verteidigen zu lassen. Dieser Schritt, den Marcus über seine Meister Verrus und Baulus hinaus gethan hat, erhebt ihn zu einer weltgeschichtlichen Größe.

3. Marcus und die synoptische Frage. Integrität des Mc. — Unfer so bisheriges Urteil würde hinfällig sein, wenn die Griesbachsche Sypothese (im wesentlichen auch von D. Fr. Strauß, Baur, Schwegler, Keim acceptiert) im Recht wäre, wonach Mc. nur eine verkürzende Kompilation aus Mt und Le darstellte. Sie gründet sich auf die frappierende Beobachtung, daß Mc. beinahe lein Sondergut besigt, abgesehen von einzelnen Versen oder Versteilen in größeren Geschichten, die er zur Ausschmittung hinzugesügt 25 haben könnte; erhebliche Abschnitte, die er allein unter den Evangelisten vertritt, sind nur 4, 26—29 das Gleichnis von der langsam wachsenden Saat, 7, 32—37 die Heilung des Taubstummen mittelst Speichels, 8, 22—26 die ähnlich vollzogene heilung des Blinden von Bethsaida. Zufällig kann diese größenteils wörtliche Übereinstimmung zwischen ver ich is vertennen – nicht entstanden sein; nur schriftellerische Benutzung macht sie erstätzich. Da aber spricht nahezu alles dassen von Err. Härlich. Da aber spisste ver zuch Aussen von Err. Härlich und nur, wie z. B. Hilgenselb, Solsten 1858, dann mit neuen 25 Gründen H. Weite Stein R. F. Nanke 1855, Güber 1858, dann mit neuen 26 Gründen H. Diesem Mutte schon R. F. Nanke 1855, Güber 1858, dann mit neuen 26 Gründen H. Diesem Mutte schon R. F. Stanke 1855, Güber 1858, dann mit neuen 26 Gründen H. Diesem Mutte schon, R. Beithen von Ghr. Heise und Bille 1838, benen sich in diesem Mutte schon R. F. Stanke 1855, Güber 1858, dann mit neuen 26 Gründen H. Diesen Mut und Le immer allgemeiner durchgeset. Die Härbirdende; so under Stellen die Under Stellen, sie find als die auch Mt und Le beherrichende; so beiles fie an eigenem Sut und Le immer allgemeiner burchgeset. Die Herrichende; so bieles fie an eigenem mut einschelen, seint sie Aussen zurüct. 2. Fast immer können wir erflären, warum hier Mt, bort Le, ein paarmal beide, eine so Mc.-Berikope ausgelassen haben, das Verfahren des Mc. dagegen, wenn er nur aus Mt und Lc ausgewählt hätte, bliebe oft rätselhaft. 3. In den Abschnitten, die Mt und Lc mit Mc. gemein haben, sind die Worte, Wendungen und Sätze, in denen sie übereinstimmen, immer die des Mc.; wo sie von Mc. abweichen, entsernen sie sich auch von-5 einander, und das ihnen mit Mc. Gemeinsame trägt meist im Gegensatz zu ihrer eigenen, mehr abgeschliffenen und straffen Schreibweise den Typus des breiten, derb realistischen, volkstümlichen marcinischen Stils. 4. Auch der Fortschritt der Legenbenentwickelung in der Borgeschichte überhaupt noch nicht bietet, aber sicherlich nicht die erbauliche des Mt oder des 10 Lc abgelehnt hätte, fällt schwer ins Gewicht.

geschückte überhaupt noch nicht bietet, aber sicherlich nicht die erbauliche des Mt ober des 10 Le abgelehnt hätte, fällt schwer ins Gewicht. Andererseits sind die Beweisgründe der Gegner nicht ganz ohne Eindruck auf die Marcus-Freunde geblieben. Stellenweise schien Mc. wirklich ein Ercerpt oder eine auf Misverständnis begründete Gestalt, die Seitenreferenten den älteren Text zu bieten, desonders dei Jesusvorten, z. B. Mc 13, 33-36 neben Mt 24, 42 ff. 25, 1 ff. oder Mc 9, 49 f.

- 15 neben Mt 5, 13, Lc 14, 34 ober Mc 10, 11 f. neben Mt 5, 32. Daß Mc. so wichtige und herrliche Stücke wie das Baterunser, die Gleichnisse vom Verlorenen, die Sprüche der Bergpredigt nicht gekannt oder in einem Evangelium für entbehrlich gehalten haben sollte, war nicht anzunehmen. Und endlich, wie erklären sich auffallende Uebereinstimmungen zwischen Mt und Lc in mehreren Abschnitten, die bei Mc. sehlen und doch nicht Jesus-20 worte sind, wie in der Strafrede des Läufers Mt 3, 7–12, vgl. Lc 3, 7–17, wo aus
- 20 worte find, wie in der Strafrede des Täufers Mt 3, 7—12, bgl. Lc 3, 7—17, wo aus Mc. bloß der eine Vers Mc 1, 7 entnommen sein könnte, die Versuchungsgeschichte mit ihren drei Akten bei Lc und Mt, die Mc. mit wenigen Worten erledigt, die Erzählung von dem gläubigen Hauptmann zu Kapernaum Mt 8, 5—13, Lc 7, 1—10. 13, 286.? Man hat eine Antwort auf diese Fragen gehunden indem man teils einen Urmarcus von unterm jekigen
- eine Antwort auf diese Fragen gefunden, indem man teils einen Urmarcus von unserm jetzigen 25 unterschied, teils (so B. Weiß) den Mc. sein Wert schon unter Benutzung eines Urmatthäus, also mindestens einer schriftlichen Quelle, anfertigen ließ oder auch beide Syptothesen kombinierte. Dem Urmarcus konnte man die von Mt und Le ignorierten Bartien absprechen, — sie mochten später interpoliert worden sein —, andererseits ihn um die Abschnitte bereichern, die von Mt und Le im Ton des Mc. erzählt werden, aber heut bei ihm sehlen, nicht bloß die
- 80 oben erwähnten, sondern sogar die Perikope von der Ehebrecherin Jo 7, 53-8, 11 und die Bergpredigt. A priori ist die Möglichkeit, daß der ursprüngliche Marcustert von dem offiziell gewordenen sich erheblich unterschied, nicht zu leugnen, zeigt doch noch die Überlieferung des kanonischen Mc. große Schwankungen, und die alte Kirche hat sich bei der Fortpflanzung ührer heiligsten Terte nicht von dem Gedanken leiten lassen, daß es gelte, das
- 35 von Marcus ober Lucas Aufgezeichnete zu erhalten, sondern das, was im Evangelium zu Erbauung und Verteidigung allzeit geeignet schien. Indes in den meisten Fällen gewinnen wir kaum etwas durch den konftruierten Urmarcus; größere Interpolationen in ihn haben nicht stattgefunden, wie die Einheitlickkeit der Haltung und Sprache beweist, und für die vermeintlichen Auslassungen läßt sich schwer ein Motiv auftreiden, sie sind auch nur 40 einer sproptischen Theorie zuliebe angenommen worden. Ohne Mt und Le verglichen
- 40 einer synoptischen Theorie zuliebe angenommen worden. Ohne Mt und Ec verglichen zu haben wird niemand Lücken in unserem Mc.-Texte wahrnehmen; für die Täuferrede ist vielmehr in Mc. gar kein Plaz vorhanden, ebensowenig für das ausgedehnte Versuchungs brama.
- Bichtiger an dieser Stelle, aber noch schwerer zu entscheiden ist die andere Frage 45 nach etwaigen schriftlichen Quellen des Mc. ober nach Vorarbeiten, von denen er wenigstens Renntnis gehabt hätte. Wenn nicht die ganze sphoptische Forschung eines Jahrhunderts für bankerott erklärt werden soll, kann der heutige Mt diese Quelle nicht gewesen sein; auch das Kunststück, den hebräischen Mt als Unterlage für Mc. zu postulieren und den griechischen Ubersetzer des Mt sich wieder an Mc. anlehnen zu lassen, wird man, so scharf-
- 50 finnig Jahn es verteidigt, nicht mitmachen. Dagegen könnte eine Sammlung von Jefusworten — apostolische Quelle, Logia, Urmatthäus, Urevangelium, s. d. A. Matthäus —, die von dem Apostel Matthäus versaßt worden sein soll, dem Marcus um 70 wohl bekannt gewesen sein; es wäre begreislich, wenn er sich mehr darauf eingerichtet hätte eine Ergänzung zu ihr zu schreiben, als ihren Inhalt zu wiederholen und darum so sparsam
- 55 in der Aufnahme von Borten Jesu wäre; auch ist dann nicht mehr verwunderlich, daß Jesusworte bei Mt und Lc bisweilen in ursprünglicherem Zusammenhang oder Wortlaut begegnen, wenn Mt und Lc grundsätlich auf jene älteste Sammlung sorgfältigere Rücksicht als Marcus genommen hätten. Allein ein zwingender Betweis für die Benützung solch einer als Grundlage des Mt und Lc neben Mt. allerdings unentbehrlichen Redenso sammlung läßt sich nicht erbringen. Gewiß machen Stücke wie Mc 4, 1-34 und die

eschatologische Rebe c. 13 den Eindruck von Redaktionsarbeit an einem von älterer Hand geformten Stoff, aber muß diese ältere Form gerade von Matthäus herrühren, muß sie notwendig schriftlich siziert gewesen seine? Ich würde die zweite Frage gern bejahen, zur ersten keine Stellung nehmen: psychologisch wird mir aber das Unternehmen des Mc. um so begreislicher, je weniger Vorgänger er hatte, die seine Masschlinie bestimmten; er schreibt 5 eben nicht nach Büchern, sondern aus seinem Herzen, und mit der vollen Freude an einem neuen Wurf. Natürlich hat er viele von den Jesusvorten, die bei ihm nicht stehen, gekannt, aber er läßt sie sort, nicht weil er den Logia keine Konkurrenz machen möchte, sondern weil ihm Vollständigkeit gar nicht als Ival vorschwebt. Durch eine Auswahl des Wichtigsten will er überwältigen, Glauben erwecken; dazu schienen ihm viele Reden des 10 Herrn, weil sie bereits Glauben und Verständnis voraussetzen, weniger geeignet als seine Thaten im Kampf und im Leiden.

Einen schweren Unfall hat das Mc.=Evangelium übrigens zweifellos erlitten. Was wir jest als Schluß ber Auferstehungsgeschichte lefen Dc 16, 9-20 ift - trop ber intenfiven Verteidigung burch Burgon - ziemlich ungeschickt aus 2c und 30 zusammen= 15 gearbeitet. Unsere älteften griechischen Handschriften, B und & schließen Mc. mit 16, 8; ein Gleiches bezeugen Euseb und Hieronymus von fast allen guten Handschriften ihrer Reit, auch der sinaitische Sprer kennt keinen anderen Schluß. Daß neben dem burch die Bulgata des Hieronymus im Abendland zu Herrschaft gelangten predigtartigen Abschluß Mc 16, 9—20 lateinische und griechische Codices auch noch eine viel kürzere Recension 20 bes Schluffes enthalten, die bei anderen Beugen sogar neben ber längeren abgeschrieben wird, ift ein Beweis mehr dafür, wie schmerzlich man in bem überlieferten Dic. einen wird, ift ein Seiders mehr dafür, wie somerzitig man in dem übertieferten Dic. einen paffenden Schluß vermißte. Denn wer den kürzeren angefertigt hat, wußte nichts von dem längeren, ebensowenig umgekehrt. Jenen (den kürzeren) können wir höchstens dis ins 4. Jahrh. hinauf versolgen, diesen die ins 2., Irenäus kennt ihn bestimmt, vielleicht auch 25 schon Tatian. Die Vermutungen über den Versassker, der nach armenischer Überlieserung ver Preskyter Arist(i)on wäre — so Conybeare, Resch, Rohrbach, Harnat — nützen uns wenig, erst recht nicht, wenn — so Th. Zahn — der unbekannte Versertiger bloß in v. 14 — 18 eine bei Papias aufgenommene Diegese des Aristion mitbenützt hat. Zweifellos aber hat doch auch Marcus sein Evangelium nicht mit den Worten exosovro 30 yáq und dem Bericht über einen unausgerichtet gebliebenen Auftrag, ohne eine Erschei-nung des Auserstandenen zu schildern, beschlossen. Daß einmal ein echter Schluß von der Hand des Marcus vorhanden gewesen ist, läßt sich nun zwar aus dem Betrusevangelium nicht beweisen. Aber die Annahme, daß Marcus vor Bollendung der Arbeit gestorben ist und daß er das unfertige Buch, zu dem er noch Manches hinzuzussigen gedachte, Freunden 25 und daß er das unfertige Buch, zu dem er moch Manches hinzuzussigen gedachte, Freunden 25 zu lefen gegeben hat, die es wider feinen Willen vervielfältigten, ift ebenso unbefriedigend wie die, daß durch einen Zufall das letzte Blatt der Urschrift abhanden gekommen wäre. Am wahrscheinlichsten bleibt, daß der echte Schluß von einer kirchlichen Autorität in alten Zeiten schon vor Papias wegen seines starken Widerspruchs gegen die Auferstehungsberichte ber anderen Evangelien gestrichen worden ist und daß diese Streichung, 40 weil durch das kirchliche Interesse geboten, sich rasch burchgesetzt hat. Daß der Vernichter nicht sofort für einen passenen Ersatz gesorgt hat, ist allerdings auch verwunderlich, aber wir brauchen es gar nicht zu unterstellen. Er kann der Verfertiger des jetzigen "längeren" Schlusses gewesen sein, ben er nur nicht so rasch zur allgemeinen Anerkennung wie seine Atethese zu bringen vermochte; in anderen Kirchenprovinzen, wo man neue Exemplare 45 von Mc. nach Vorlagen mit dem echten und mit bem interpolierten Mc.=Schluß an= zufertigen hatte, trug man Bebenken, sich zu entscheiden, weil das höhere Alter und eigene Ueberlieferung vielleicht diesen, äußere Autorität jenen empfahlen. — Man ließ zunächst ben Raum offen, bis der Bischof gesprochen haben wurde; so entstanden die schlußlosen Exemplare, die dann wieder neue Versuche, einen erträglichen Schluß zu beschaffen, her= 50 vorgerufen haben. Aber bas Echte war obelifiert worden und ist untergegangen wie manche andere burch ben Obelus geächtete Lesart, wohl auch noch an anderen Stellen im Marcus. Rülicher.

**Marcus**, Nachfolger bes Sylbester und römischer Bischof, von Sonntag ben 18. Jan. bis 7. Okt. 336 (Catal. Liberian.: "Marcus mens. VIII d. XX. et hic fuit temp. 55 Constantini, Nepotiano et Facundo coss., ex die XV Kl. feb. usque in diem non. octob., coss. ss."), nach bem Lib. Pontif. hieß sein Bater Briscus, und er war von Geburt Römer (j. Lipsius, Chronol. b. röm. Bischöfe, S. 260 f.), bestattet im Coem. Balbinae via Ardeatina. Bielleicht war er bereits 3. 3. bes Bischofs Melchiades

Marefins

(Miltiades) Archidiakonus (f. bort). Über ihn ift nichts bekannt außer der teilweife vielleicht zuverlässigen Angabe im Papstbuch (f. Duchesne, Le Liber Pontik. p. 203): "hie constituit ut episcopus Hostiae qui consecrat episcopum palleum uteretur et ab eodem episcopus urbis Romae consecraretur". "Hie fecit ordinationes II 5 in urbe Roma per mens. Decemb.", fährt das Papstbuch fort, aber Marcus hat als Papst einen Dezember nicht erlebt. Zwei Bassiliten hat er in Rom erbaut ("unam via Ardeatina, ubi requiescit et aliam in urbe Roma iuxta Pallacinis") und große Geschenke von Konstantin für die Kirchen erhalten (f. die Lisste im Papstbuch). Die bamassiche Grabschrift auf ihn findet sich in einem Lorscher Manussering, Inscr. 10 christ. II, p. 108): "(Insons) vita fuit Marci quam novimus omnes" etc. — Bseudossidor hat ihm ein Antwortschereiben an Athanassius beigelegt. **3b. Harnad.** 

Mares f. 3bas Bb VIII S. 612, 9.

Marefins, Samuel, geft. 18. Mai 1673. — "Effigies et Vitae professorum Groningensium" p. 134—153; Bayle, Dict. hist. et crit.; S. L. Benthem, Solländijcher Kirch=
15 und Schulen-Staat, Francf. und Leipzig 1698, II, 243—257; B. Glajiu8, Godgeleerd Nederland, 's Hertogenbosch 1851—56, II, 441—450; B. S. S. Boeles, Levensschetsen der Groninger Hoogleeraren blz. 27—29 (hinter B. J. A. Jondbloet, Gedenkboek der Hoogeschool te Groningen, Gron. 1864); Chr. Sepp, Het Godgeleerd onderwijs in Nederland, gedurende de 16° en 17° eeuw. Leiden 1873, 74, Deel II.

Samuel Marefius (bes Marets), ein Repräsentant ber streitfertigen Orthoboxie re-formierter Konfession, ist am 9. August 1599 geboren zu Oisemont in der Picardie, wo 20 fein Bater David des Marets, Seigneur du Feret, ein angesehenes richterliches Amt be-Reidete. Nachdem er vom reformierten Pfarrer seines Geburtsortes den ersten Unterricht erhalten hatte, setzte er seine philologischen Studien in Paris fort. Seine theologischen 25 Studien trieb er in Saumur bei Gomarus (f. b. A. Bb VI S. 763) und, als diefer von bort verzogen war, in Genf um bie Zeit ber Dorbrechter Synobe bei Diobati, bem älteren Tronchin und Turretin, Männern, welche, nach dem Abschluß ber Reformation auftretend, fast nur zur polemischen Berteidigung des geltenden Lehrspittens anleiten konnten. In Genf, dann in Paris — unter Leitung des beredten Samuel Durant — bildete Maresus 30 bei hervorragenden Predigern auch sein homiletisches Talent aus, und wurde 1620 von der zu Charenton versammelten Synode eraminiert und in das Ministerium aufgenommen. Rach furzem Bfarrdienst zu Laon, wo er einen heftigen Streit mit katholischen Missionaren hatte, und das er wegen eines auf ihn gerichteten Mordanschlages 1624 verlaffen mußte, und zu Falaise, erlangte er 1624, burch den Einfluß von Elisabeth von Naffau, ber 85 Bitwe des Marschalls Turenne, das theologische und geistliche Lehramt in Sedan, mit ber Vergünstigung, sich auf ersteres noch vorbereiten zu dürfen. Erst nach einer Reise durch Holland, während ber er am 8. Juli 1625 in Leyden zum Dr. theol. promovierte auf Grund einer Differtation "de Justificatione", und bis nach England hinüber, trat er am 24. November 1625 seine Professur in Seban an mit einer Inauguralrebe "de 40 iniqua disputandi nobiscum methodo a Jesuitis usurpata". Als er fab, daß viele angesehene Reformierte zur latholischen Rirche zurücklehrten, fcbrieb er 1628 zur Barnung für andere sein "Preservatif contre la Révolte". Er batte sich der Gunst des Landesherrn, des Herzogs von Bouillon, zu erfreuen, den er 1631 nach Holland ins Feld begleitete, sowie er im folgenden Jahre wieder mit der Herzogin in die Niederlande reifen 45 mußte. Dort zum französischen Prediger in Mastricht ernannt, wirkte er durch bas ganze Limburgische für seine Konfession. "Crescebat" — so erklärte er selbst — "in dies ecclesia et magno concursu sacra frequentabantur. Multi enim Leodii, multi in agro vicino, multi in provincia Limburgensi nomina dabant Christo et pa-patui valedicebant." Als aber ber Herzog von Bouillon, ber Rommandant ber Festung 50 von Mastricht war, die katholische Gräfin von Bergen heiratete und trot der Bemühungen des Marefius felbst übertrat, folgte diefer 1636 einem Rufe an die wallonische Gemeinde in Herzogenbusch, wo ihm balb auch eine Professur an der schola illustris und bas Inspettorat ber lateinischen Schulen übergeben wurde. 3m Jahre 1642 ließ er fich für bie Professurf feines früheren Lehrers Gomarus in Groningen erbitten, nachdem er 1640 55 einen Ruf nach Franeker abgelehnt hatte. Am 20. Januar 1643 trat er in Groningen sein Amt an mit einer Eröffnungsrede "de usu et abusu rationis in rebus Theologicis et fidei" (Gron. 1643). Dort wirkte er bis zu feinem am 18. Mai 1673 erfolgten Tobe als Docent und (jeit 1652 nach dem Tode de la Haves) als französischer Brediger mit solchem

Erfolg, daß Groningen großen Ruf bekam und ber Name Maresius überall im reformierten Ausslande geseiert wurde. Saumur, Marburg, Lausanne und Leyden waren bemüht, einen so berühmten Theologen zu gewinnen. Den Ruf nach Leyden hatte er bereits angenommen im Jahre 1673, aber der Tod hinderte ihn, demselden Folge zu leisten. In Zürich betrachteten die eifrigen Orthodoren, welchen Heibegger (s. d. Bd VII S. 537) sowenig 5 als die Konsensussen genügte, den Maresius als ihren Meister in derjenigen Orthodorie, welche jede Regung nicht schon approducter Iveen und Methoden zu bekämpfen für Pflicht hielt. In Groningen war er sehr geachtet. Viermal (1644, 51, 60, 72) wurde er zum Rektor ernannt.

Seine litterarische Thätigkeit war so groß, daß er vier Folianten opera omnia 10 herausgeben wollte, als der Tod ihn abrief. Das Systhema theologiae von Marefius ("Collegium theologicum sive breve systhema universae theologiae", Gron. 1645, neugebruckt und vermehrt 1649, 1656 und 1673, wovon die letzte Ausgabe die beste ist) hat großes Ansehen genoffen. Es ist ganz nach scholastischer Methode ausgearbeitet und wurde an vielen Universitäten gebraucht, ja auch von solchen Professoren, die 15 nicht ganz mit Marestus übereinstimmten. Im appendix zu bemselben (4. Ausg.) ist ein langes Verzeichnis seiner Schriften zu finden (s. auch Benthem a. a. D. II, 250–257). Die meisten seiner Schriften find polemische. Biel hatte er mit Katholiken zu streiten, schon in Herzogenbusch, später auch in Groningen. Auch den Socinianismus hat er eifrig widerlegt in der "Hydra Socinianismi expugnata, sive Anti-Vokelius" (3 vol. 20 Gron. 1651-62). Wider bie arminianische Lebre ist er auch aufgetreten und fast eben so eifrig hat er sich mit reformierten Kollegen herumgestritten, Decennien hindurch sogar mit dem Utrechter Theologen Gisb. Boetius (f. d. A.), der ein in Herzogenbusch fortgedul= betes geiftliches Stift (de Broederschap van de H. Maria) als idolatria indirecta verschrie, wogegen Marefius den dortigen Magistrat verteidigte und im Streiteifer dem 25 Voetius nicht weniger als hundert bebenkliche höchst parabore Sätze vorwarf. Beibe faben sich aber dann vereinigt in der heftigen Bekämpfung cartesianischer und coccejanis scher Theologen. Fügen wir bei, daß Maresius auch wider die ampraldistische Milderung in der Gnadenlehre gegen Dalläus ("Epicrisis Theologica ad quaestiones de gratia et redemptione universali pro restrictione gratiae salutaris et redemptionis 20 in Christo ad solos electos", Gron. 1656), andererseits auch wider den Chiliasmus, 3. B. des Petrus Serarius ("Chiliasmus enervatus, Gron. 1664), wider ben Separatismus von Labadie ("Histoire curieuse de la vie, de la conduite et des vrais sentiments du sieur J. de Labadie. La Haye 1670) geschrieben hat, so begreifen wir es, daß Marefius als ein reformiertes Seitenstüd zu Calob bezeichnet worden ist. In 85 seinen letzten Lebensjahren (1668—73) befand er sich in heftigem Streit mit seinem Groningenschen Rollegen Jac. Alting (f. B. S. Roeffingh, Jac. Alting, een Bijbelsch God-geleerde, Gron. 1864). Eine Aufzählung aller Gelehrten, gegen welche Marefius gefcbrieben hat, findet man bei 28. te Water "Tweede eeuw-getyde van de geloofsbelydenisse der Geref. Kerken van Nederlant", Middelburg 1762, blz. 167 enz. 40 Sein Eifer um die Handhabung der reformierten Lehre war besonders groß und ist nicht zu tadeln, aber ebenso groß und sehr tadelnswert war seine Sucht, stets auf Repereien Jagd zu machen. In den vitas profess. Gron. wurde später von ihm gesagt, daß er, troth seiner Streitschriften, stets nach Friede verlangte und daß er niemals einen scharfen Lon gebrauchte, außer wenn er fühlte, daß er durch Milbe und Mäßigung nichts ause 45 richtete. Er war ein febr gelehrter Theologe, ber fein Amt als Brofeffor mit großer Sin= gebung erfüllte. "On peut dire, et qu'il etoit fort laborieux, et qu'il écrivoit facilement et avec beaucoup de feu et d'erudition" (Baple).

Aus seiner Ehe, am 2. Mai 1628 geschlossen, mit Abigail le Grand, hinterließ er zwei Söhne: Heinrich, zuerst Abvotat in Baris, bann französischer Pfarrer in Groningen, 50 's Herzogenbusch und Delft, und Daniel, französischer Bfarrer in Groningen, Middelburg und 's Gravenhage. Mit ihrem Bater gaben sie die bekannte französischer Bibelübersetzung ber Desmarets aus ("La Sainte Bible Françoise", Amst. 1669, 3 vol. in folio). (Aleg. Schweizer †) S. D. van Been.

## Margaretha, b. h. f. b. A. Nothelfer, bie vierzehn.

Margaretha von Orleans-Angoulême, Herzogin b. Alençon und später Rönigin b. Navarra, geboren zu Angoulême den 11. April 1492, gestorben den 21. Dezember 1549, im Schloffe Obos bei Tarbes (H<sup>tes</sup>. Pyrénées). — Litteratur: Charles de Gainte-

55

Marthe, Oraison funèbre de la mort de l'incomparable Marguerite, royne de Navarre etc. 1550; Brantôme, Vie des dames illustres, Paris 1665-66. Discours V; Bictor Durand, Marguerite de Navarre et la Cour de François, I, 1859 in 8º; Miß Freer: Life of Marguerite, queen of Navarra, 1855, 2 Bde, in 8°; De la Ferrière Percy, Marguerite l'Angoulême, Paris 5 1862, in 16°; Bictor Lüro, Marguerite de Angoulême, Paris 1866, in 8°; Feliz Frant, Ein= leitung au jeinem Buche Les Marguerites de la Marguerite des princesses, Baris 1873, 4 Bbe, in 16°; Saul Albert, Littérature française au XVI ème siècle : Marguerite et la Cour de Nérac, in 16°; soul albert, Litterature trançaise au X V reme siecle: Marguente et la Cour de Nerac, Baris 1881; Jules Bonnet, Etudes sur Marguerite de Navarre et Renée de Françe, im Bulletin de la Société d'histoire du Protestantisme français, Bb XXXVII, S. 109-114;
10 F. Lotheißen, Rönigin Margareth v. Navarra, ein Rulturbilb aus ber Beit ber franzöligten Reformation, Berlin 1885, in 8°; Mary Robinjon, Margaret of Angoulème, queen of Navarra, London 1886; Nbel Lefranc, Les idées religieuses de Marguerite de Navarre, d'après son œuvre poétique, Baris 1898; B. M. Beder, Marguerite, duchesse d'Alençon et G. Briconnet, évêque de Meaux, Baris 1901: S. M. Slind, Marguerite de Navarre et la Ré15 forme; Sperminjarb, Correspondance des Réformateurs de langue française, 1866; O. Douten, Net, Marguerite, Marguerite, Marguerite, Sciences, Miejerne, Sterninger, Berninjarb, Correspondance des Réformateurs de langue française, 1866; O. Douten, Net

Art. Marguerite d'Orléans, in Lichtenbergers Encyclopédie des Sciences religieuses 28 VIII

p. 679. Margaretha war die Tochter des Herzogs Karl von Orléans und Angoulême und

- ber geistwollen und ehrgeizigen Louise von Savopen; ihr Bruder Franz, zwei Jahre jünger 20 als sie, wurde König von Frankreich unter bem Namen Franz I. Nach ihres Baters Tod, wurde Ludwig XII. ihr Vormund; er ließ sie an seinem Hofe trefflich erziehen. Mit seltenen Talenten begabt, wißbegierig, früh für alles Schöne und Johe begeistert, lernte sie, außer ben neueren Sprachen, Lateinisch, Griechisch, Geschichte, Bhilosophie, Theo-
- logie. Dabei blieb fie einfach, bescheiden, voll Mitleid für jeden Dulder, sie war, in einem 25 Zeitalter der Intoleranz, die edle Bertreterin christlicher Duldfamkeit. Den 9. Oktober 1509 wurde sie mit Karl, dem letzten Herzog von Alençon, vermählt. Nach Franz I. Thronbesteigung (1515) tam Margaretha an den Hof. Der König liebte fie aufs zärtlichfte; voll hoher Achtung vor ihrem Verstand fragte er fie oft um Rat in den schwierigsten
- Dingen; man hat mit Recht gesagt, sie sein guter Genius gewesen. Ebenso wie 20 ihr Bruder, war sie bie Gönnerin vieler Gelehrten und Dichter, welche sie an ihren Hof zu Nérac anzog. Daß einer diefer Schutzlinge, Clément Marot, der Übersetzer der Pfalmen ins Französische, ihr in feurigen Versen seine Liebe antrug, war der Sitte der Renaissance angemeffen ; bie Fürftin bulbete es als eine ihrer Freundlichkeit und ihrem Talent bargebrachte Huldigung. Selbst der alte Erasmus, deffen sie sich in seinen Streitigkeiten mit der Sor-
- 35 bonne angenommen hatte, schrieb ihr Briefe voll bes begeistertften Lobes. Unter ben Männern, die fie in ihren Umgang zog, waren indeffen auch ernstere Leute, bie sie von böheren Gegenständen unterhielten. Diese waren Lesebre d'Etaples und bessen Freunde Gerard Rouffel (Rufus) und Michel d'Arande, Rarl von Sainte-Marthe 2c. Mit
- ihnen pflegte M. von religiösen Dingen zu reden, von den Bedürfnissen ihres eigenen 20 Herzens, von den aus Deutschland kommenden, alle Gemüter ergreifenden Nachrichten. Anfänglich hatte sie in den Formen und Ubungen des Katholicismus die Befriedigung ihrer frommen Sehnsucht gefunden; biefe aber war zu tief, um sich mit äußerem Werke be-gnügen zu können. Sie kam auch in Verbindung mit Briçonnet, Bischof von Meaux, welcher, mit Hilfe einiger evangelisch gefinnten Brediger, das religiofe Leben in feiner
- 45 Diöcese zu erwecken versuchte, und er führte sie zur Bibel. Zugleich machte er sie mit den Geheimnissen der Mystik vertraut, in welche sie sich mit aller Macht ihres Gefühls und ihrer Bhantasie vertiefte.

Bon 1521 bis 1524 unterhielt fie mit Brigonnet einen Briefwechsel, ber in der Handsschrift Nr. 11495 (Französ Fonds) auf der Nationalbibliothet zu Baris vorhanden ift. In

- 50 biefen Briefen fpricht sich, in balb klaren, balb dunklen Allegorien, ein Mysticismus aus, welchen der Bischof von Meaur den, durch Lefevre von Etaples im Jahre 1514 heraus= gegebenen, Werken des Kardinals Nikolaus Cusanus entnommen hatte. Margaretha ver= langt Aufschlüffe über die Wahrheit, nach der ihr Gemut fich fehnt : Briconnet lehrt fie bie "Biffenschaft der gelehrten Unwiffenheit" (Scientia doctae ignorantiae), d. h. bie
- 55 Kunft, alle Folgerungen der Scholastif verachten, Gott vermittelft des Glaubens und der alles übersteigenden Liebe anzuschauen und sich mit ihm zu verbinden. Daneben kommen bedeutsame Stellen vor über die Notwendigkeit einer Reform der Kirche. Der Bischof von Meaur, in seiner reformatorischen Thätigkeit, hatte Lesdvre d'Etaples zum General= vikar ernannt. Als beim Ausbruch des Krieges mit Karl V. M.s Gatte sich zum Heer
- 60 begab, wünschte sie, daß einer der in der Diöcese von Meaur wirkenden Prediger zu ihr Briçonnet schickte ihr Michel D'Arande; in geheimen Unterredungen am Hofe felbst, täme. in Gegenwart Franz' I. und Louifes von Savoyen, erklärte diefer fromme Geiftliche die beilige

Schrift und machte großen Eindruck. Im Dezember 1522 schrieb M. an Brigonnet: "Durch Meister Michaels Mund hat der Herr Seelen bewegt, die geneigt sein werden, seinen Geist zu empfangen." Mehrmals sprach sie von den Wünschen ihrer Mutter und ihres Bruders, die Kirche zu reformieren, und von den Fortschritten, die die Ansicht mache: die göttliche Wahrheit sei keine Rezerei. 1525 sandte ihr Brigonnet Lesedvers übersezung 5 der Briefe des Paulus, mit der Bitte, sie auch dem Könige vorzulegen; sie hätte getwünscht, er hätte es selber gethan. Ende 1524, als Brigonnets Prozes mit den Franziskanern vor dem Pariser Parlament begann, hörte diese Korrespondenz auf (s. d. Brigonnet Bd III S. 396). Dagegen blieben Lesedver d'Etaples, Gerard Roussel und M. d'Arande in dem vertrauten Kreise von Prinzessin; den letzten wählte sie zu ihrem Prediger und 10 Almosenier.

Als im Jahre 1524 Franz I. nach dem Süden zog, um die Provence gegen Karl V. zu beschützen, begleitete ihn seine Mutter und Margaretha dis Lyon. In dem Gesolge der letz= teren waren Michel d'Arande und der protestantische Humanist Anton Papillon. D'Arande pre= digte öffentlich, vor großer Versammlung; auch Louises Leidarzt, Cornelius Agrippa, war 15 für das Evangelium thätig. Mitten in ihrer Freude über die reformatorische Bewegung in Lyon, erhielt M. die Nachricht von der Niederlage von Pavia. Ihr Satte, der größtenteils schuld war am Verlust der Schlacht, kam flüchtig nach Lyon, wo er schon den 11. April 1525 starb.

Bährend der Gefangenschaft Franz I. brach in Frankreich die Verfolgung gegen die 20 Evangelischen aus, die Regentin Louise von Savopen, welche bisher den Mönchen so abgeneigt und der Reformation so günstig schien, gestattete die Einsührung der Inquisition in Frankreich. Lefedvre und Roussel, von dem seigen Brigonnet nicht mehr geschützt, slohen nach Straßburg, wo bald nach ihnen auch M.s Allmosenier, d'Arande, ankam. — Währenddem war die treue Margaretha nach Madrid geeilt, um ihren gesangenen kranken Bruder 28 ausgurichten und für seine Befreiung zu wirken. Trotz ihrer diplomatischen Gewandtheit erreichte sie zwar nicht den letzten Zweck und mutzte Spanien vor dem Abschluß der Friedensunterhandlungen verlassen. Jedoch hatte sie nicht umsonst zweicht, sie hatte Franz I. wieder Mut eingeslöcht und einen solchen Eindruck auf Karl V. gemacht, daß er, noch während der Unterhandlungen, um ihre Hand ward. Zu gleicher Zeit wurde sie von 80 Heinrich VIII. für den Fall seiner erwarteten Eheschelung als Gattin begehrt. M. schlug den letzten Antrag mit Entrüssen ab, "weil sie zu die von Christo wüßte, sagte sie, um in eine solche Schlechtigkeit einzuwilligen und nichts von einer Verbindung hören wollte, die ohne den Untergang der unglücklichen Katharina nicht stattsinden könnte".

Franz I. gab bie geliebte Schwester weber bem Raiser, seinem Feinde, noch bem 35 sogenannten Blaubart-Rönige; den 24. Juni 1527 vermählte er sie mit dem tapferen König von Navarra, Heinrich von Albret. M., 11 Jahre älter als ihr Gatte, blied ihren religiösen Gesinnungen treu und teilte sie auch Heinrich mit, welcher sie in ihren Reformationsbeftrebungen unterftugte. Sie wählte Gerard Rouffel zu ihrem Prediger und machte ihn zum Abte von Clairac; Lefevre ward auf ihren Antrag vom Könige zum Bibliothelar im 40 Schloffe von Blois ernannt. Als der treffliche Greis selbst in dieser stillen Verborgenheit von den Sorbonnisten verfolgt wurde, berief ihn M. 1531 an ihren Hof nach Nerac und Erasmus dankte ihr für den Schup, den sie Lefebre und überhaupt den Männern gewährte, die in Hinficht auf die Grenzen einer Rirchenreformation mit ihm übereinstimmten. In Straßburg, wo Lefevre und Rouffel M.s evangelischen Sinn gerühmt hatten, baute 45 man große Hoffnungen auf sie; 1527 sandte ihr Sigismund von Hohenlohe, der refor= matorische Dechant des Domkapitels, einige von französischen Flüchtlingen zu Straßburg übersette Trattate Luthers, und knupfte eine Korrespondens mit ihr an, teilweise mpstisch, wie die, welche sie mit Briconnet geführt hatte, aber im ganzen evangelischer. Dl.s Briefe zeugen von der Innigkeit ihres Glaubens; sie dankt dem Dechanten für das, was er für 50 bie Flüchtlinge, ihre Freunde, gethan hat und bespricht seinen Bunsch, nach Frankreich zu kommen, um für die Reformation zu wirken. Im Mai 1528 widmete ihr Capito seinen Kommentar über den Propheten Hosea; in der Zueignungsepistel sagte er "die Augen aller seien auf sie gerichtet, sie sei Soffnung der Evangelischen, sie wöge nur die Hinberniffe überwinden, die bei einer Fürstin ein offenes Betenntnis der Bahrheit erschweren". 55 Im Jahre 1534 schrieb ihr in ähnlichem Sinne Melanchthon, als er sie für den jungen, damals zu Wittenberg studierenden Claude Baduel, um Unterstützung bat. Dieje Bünsche gingen in Erfüllung, obichon nicht in dem Maße, wie die deutschen Reformatoren es erwarteten. Weder Melanchthon noch Hohenlohe durften nach Baris kommen; aber ber lettere trat mit Franz I. in Briefwechsel über politische Dinge. 60

Schon in der Stadt und der Umgegend von Alençon hatte die Herzogin viel für bie litterarische Kultur und bie Reform der Rirche geleistet. In bem Herrogtum Berry, welches fie ichon feit 1518 verwaltete, blubte unter ihrem Schutze die Universität von Bourges, wo Melchior Volmar lehrte und Calvin, Olivetan, Beza ftudierten.

Auch in Bearn wollte sie eine gelchrte Schule errichten, an welche 1533 Johann б Sturm und B. Latomus berufen werben follten; biefer Blan wurde aber nur fpäter, durch ihre Tochter Jeanne D'Albret, in ber Orthez-Atademie verwirklicht. Ihre eigene Muße in bem Aloster Tuffon, in Angoumois, oder in ber Stadt Nerac, wo fie fich meistenteils aufhielt, füllte die Königin von Navarra bald mit Ausarbeitung frommer Betrachtungen in 10 poetischem Gewande, bald mit dem Erzählen von romanesten Novellen in Boccacios Manier, bald mit dem Verfaffen und der Aufführung von geiftlichen oder weltlichen Romöbien (f. bie Titel ihrer Berte am Ende biefes Artifels).

Auf ähnlichem Standpunkte wie Margaretha ftanden Renata v. Frankreich, Herzogin v. Ferrara und Bittoria Colonna, Marcheje v. Pescara ; es find mehrere schöne Briefe 16 biefer eblen, geistesverwandten Frauen, welche sie aneinander gerichtet, erhalten. Nur war Renata in vertrauterer Verbindung mit Calvin und, als fie Wittwe und Gräfin zu Montargis geworden, befannte sie sich offen zur Reformierten Rirche, während Bittoria Colonna, die Freundin der Kardinäle Contarini und Bole, römisch=katholischer gesinnt war. Die Königin v. Navarra stand mittlerwegs.

Als fich bie lettere 1553 mit ihrem Gatten zu Paris aufhielt, ließ fie burch 20 Gerard Rouffel im ebangelischen Geifte in der Rapelle des Loubre predigen. Die reformatorischen Reden des Abtes von Clairac brachten große Aufregung hervor. Die Sorbonne und ihre Unhänger wüteten gegen die Königin und ihren Prediger; auf den meisten Kanzeln der Hauptstadt wurde heftig gegen sie getobt. Ein Mönch, Toussaint 25 Lemand, rief aus, man sollte M. in einen Sack steden und ersäufen; eine Schmähkomödie

wurde gegen sie versaßt und in dem Kollegium von Navarra ausgeführt; in den Straßen fand man aufrührerische Zettel angeschlagen. Der eben zu Paris neuaufgelegte "Miroir de l'Ame pecheresse" wurde wegen Rezerei verklagt und unter bie von der Sorbonne

verbotenen Bücher gesetzt, weil weder von den Heiligen, noch von dem Fegeseuer darin 30 die Rede war. Franz I., entrüftet über den seiner Schwester angelhanen Schimpf, wollte den Mönch Lemand bestrafen lassen, und unterließ es nur auf M.s Bitten; dagegen verbannte er mehrere ber hipigsten Sorbonnisten. Bei der Universität Paris ließ er durch feinen Beichtvater Wilhelm Petit, Bischof von Senlis, der auf M.s Begehren die Horen ins Französische übersetzt hatte, eine Beschwerde einreichen gegen das über ben Miroir ge-

- 35 fällte Urteil; auf den Untrag des Rektors Nikolas Cop wurde der Spruch der theologischen Fafultät annulliert. Um die Aufregung in der Stadt zu befänftigen, hatte der König sowohl Rouffel als den tatholischen Predigern Schweigen geboten, gegen jenen und einige reformatorisch gefinnte Mönche wurde sogar ein Brozeß eingeleitet, da Margaretha jedoch versicherte "er habe nie eine kegerische Meinung behauptet", wurde er nicht weiter belästigt, so nur wurde ihm ferneres Predigen in Paris verboten. M. nahm lebhaften Anteil an den
- im Auftrag ihres Bruders mit Melanchthon und Buter gepflogenen Verhandlungen, welche bie Wiedervereinigung der getrennten Kirchen durch gegenseitige Konzessionen bezweckten. Als jedoch Franz I. sich zuletzt wöllig auf die Seite der Verfolger wart, verlor M. allen Einfluß in religiöfen Dingen. Des Hoslebens überdrüffig, zog sie sich mit ihrem Gatten 25 in ihr Königreich von Navarra zurück. Hier reformierte sie die Rirche mit Zustimmung Heinrichs von Albret und ihren eigentümlichen Grundsätzen gemäß.
- Je mehr M. die heilige Schrift ergründet hatte, desto klarer und bestimmter war ihr Glaube geworben. Aus einer blöben Schülerin des mpftischen Brigonnet war eine ent-

schiebene Jüngerin bes Christus der Evangelien entstanden. Sie übertraf bei weitem, was 50 bie Dogmen betrifft, ihre ersten Lehrer D. d' Arande, G. Rouffel, selbst Lefebre d'Etaples, und, wie es aus ihren Marguerites de la Marguerite etc., aus ihren letten Gedichten (Dialogue de l'homme et de Dieu. Les Prisons) offenbar ist, hatte sie in den haupt-

(Dialogue de Indianie et de Died. des Insons) syftadet ic, zufte per in ven zuhapp punkten der Dogmatik, der Heilslehre und den Sakramenten, die Löjungen der Institutio religionis Christianae angenommen. Sie verwarf die Beichte, die Ablässe, die Ans 55 betung der Heiligen und der hl. Jungfrau. — Jedoch, was die äußeren Formen des Gottesdienstes und der Geistlichkeit betrifft, welche ihr gleichgiltig schienen, behielt sie die meisten katholischen, indem sie immer auf eine Ausgleichung der Gegensäte, auf eine Reform, ohne Trennung von der römisch-tatholischen Rirche, hoffte. Nur wollte fie jedenfalls die Einheit weder durch Aufgabe des wiedergewonnenen Evangeliums, noch durch die 60 Gewaltmittel aufrechterhalten, welche ihr Bruder anwandte. Diefen Grundfähen gemäß

befahl sie in ihrem Königreich, daß die Rechtfertigung durch den Glauben an der Spise der Lehre und allein gepredigt werde. In der Landessprache wurde der Gottesdienst gehalten und die Pfalmen gesungen; allerlei Mißbräuche in den Alöstern wurden abgeschafft und nur tugendhafte und evangelischgefinnte Geistliche ernannt. Alle diese, in die Kirche von Bearn, durch M. verordneten und durch G. Roufsel als Abt von Clairac und später 5 als Bischof von Oleron eingeführten, Verbessjerungen bahnten den Weg zu der tiefer eingreisenden Reform, die später von Jeanne d'Albret durchgeführt wurde, und erklären deren ichnellen Erfolg.

Icher Not behilflich war. So wie fie schon früher ben dem Scheiterhaufen zu Grenoble 20 entronnenen Rarl von Sainte-Marthe ju Alençon aufgenommen, und 1536 auf die Bitten des Straßburger Magistrats, die verfolgten Waldenser der Provence der Milde ihres Bruders empschlen hatte, so verwandte sie sich mehrmal für die der Rezerei angeklagten Lefebre D'Etaples, Lubwig be Berquin, Stefan Dolet, ben Lyoner Buchbruder, Andreas Delanchthon, einen evangelischen Prediger in der Guienne 2c.; den ersten und den letzten 15 allein gelang es ihr ben Krallen ber römischen Priesterschaft zu entreißen. Im J. 1544 erschienen zu Nerac zwei flüchtige Sektierer aus Flandern: Boques und Quintin. Da sie von dem "inneren Lichte und der mystischen Heiligkeit" redeten, wurden sie von der Königin freundlich aufgenommen. Schon 1537 hatte sie Butzer vor solchen gewarnt, die ihre eigenen Meinungen für Eingebungen bes heiligen Geiftes ausgeben, und fie aufge= 20 fordert, nur wahrhaft evangelische, theologisch gebildete Männer zu Predigern zu berufen. Bei ihrem mpftischen hang bermochte fie jedoch ben ichwärmerischen Reben biefer Klämeng nicht zu widerstehen. Calvin, der es erfuhr, und der diese Leute mit den Libertinern verwechselte, schrieb sofort seinen Traktat: "Contre la secte des Libertins qui se nom-ment spirituels" und einen anderen, der augenscheinlich gegen M.s Umgebung gerichtet 25 war: "Petit traité montrant que doit faire un homme fidèle cognoissant la vérité de l'Evangile, entre les Papistes." Diese Barnungen fanden bei der Königin tein gunftiges Gebor; sie betlagte sich über die Strenge des Reformators und ließ ihm felbst einen Brief schreiben, worin sie ihre Unzufriedenheit nicht verhehlte. Calvin entschuldigte sich durch einen schönen Brief (28. April 1545) an die Königin gerichtet: in dem er 20 an seinem Urteil über die flämischen Schwärmer festhielt; er erkannte aber "bie warme Freundschaft, welche D. ber Gottestirche bezeugte, an, und ermutigte fie bem herrn Lefus und seinen Gliedern zu bienen, wie sie bisher gethan hatte".

M. war übrigens an ihrem Hofe zu Nerac ober im Kloster Tusson, wohn sie sich gerne in Zeiten der Trauer zurückzog, ein Muster christlicher Tugend und Frömmigkeit. Sie so pflegte in jedem kritischen Umstand einsam und lange zu beten und kam aus diesen Stunden der Andacht getröstet und geträstigt heraus. Seit d'Albrets Tod (1544) beherrschte sie das Königreich Navarra mit Beischeit und Milde. An ihrer Tasel versammelte sie einheimische und fremde Gelehrte, unterhielt sich mit ihnen über Litteratur, Medizin, Religion oder Philosophie und pslegte besonders gern Bibelstellen sich erklären 40 zu lassen. Aus dieser Zeit stammen die meisten ihrer geistlichen Dichtungen, welche teils unter dem Titel Marguerites de la Marguerite des princesses verössentlicht wurden, teils ungedruckt auf der Nationalbibliothel zu Paris liegen.

Neben biefen religiöfen Beschäftigungen trieb M. auch andere weltlicherer Natur. In ihrer dichterischen Beschaulichkeit vereinigte sie gerne und arglos fröhliche Luft mit den 45 Betrachtungen und Ubungen der Religion. Wir haben schon oben gesagt, wie sie in Nerac und Mont de Marsan einige weltliche Komödien durch eine italienische Truppe auf= führen ließ, und wie sie den "Heptameron des nouvelles" in Boccacios Manier ver= saßte. Dies hat einigen Kritikern, z. B. Sainte Berude und Paul Albert, Veranlassung gegeben M. als eine "Dilettantin der Reform" zu richten; Calvin hatte sie schon eine so "platonische Liebhaberin des Evangeliums genannt". Beide Urteile scheinen mir übertrieben. Man muß, um billig gegen M. zu sein, dem Geschmack ihrer Zeit Rechnung tragen; sobann, wie K. Schmidt trefflich bemerkt hat, gedenke man, daß, wenn auch viele Erzählungen meist wirklich vorgesallener Liebesabenteuer unstütlich sind, weise Versählung auf wir hier Schwachten Kelesabenteuer unstütlich sind, bie Versassen such sies Aus den Beispielen menschlicher Schwachheit zieht sie die Lehre, man solle sich schwachten siesten auf seine eigenen Aräfte verlassen Moral ihre Leser vor dem Laster zu bewahren such. so Aus den Beispielen menschlicher Schwachheit zieht sieht sie dere, man solle sich sontes anrufen. "In Gott allein, jagt sie, ist unsere Reaft."

Während Franz des I. letzter Krankheit begab sich M. zu ihm, ihre Gegenwart schien ihn neu zu beleben; doch sie war kaum nach Nérac zurückgekehrt, als sie seinen, den 31. März 60

1547 erfolgten Tod erfuhr. 40 Tage lang betweinte sie den innig geliebten Bruder im Rloster Tuffon. Heinrich II., ber neue König, wollte zuerst der steis der Reperei verdächtigen Prinzessin den Gehalt von 24 000 Livres entziehen, den ihr Franz I. betwilligt hatte und den sie meist zu Liebeswerten verwendete; gab aber das Borhaben auf. M. hatte 5 im Jahre 1538 zu Paris ein Waisenhospital für Findlinge gegründet unter dem Namen Hospice des enfants de Dieu le pere (volkstümlich: Les enfants rouges). Den 20. Oktober 1548 vermählte sie, obgleich ungern, ihre 1528 zu Blois geborene, entschieden protestantische Tochter Johanna v. Albret mit dem eiteln, unzuverlässignen Anton v. Bourbon. Sie starb nach langer Krankheit im Schlosse ühr Requetenmeister K. von Sainte-Marthe eine, von dankbarem Gesühl durchtrungene Lobrede hielt. Sie wurde durch einsheimische und fremde Gelehrte und Dichter beweint und besungen, und mit Recht. Denn wie Mary Robinson (später Frau Düclaur) neulich von Margaretha schrieb: "Ohne sie würde ber edelste Teil der Männer der Renaissanse der Manner der Scheiden scheiterhaufen 15 ber Inquisition untergegangen sein. Sie sicherte eine Zeit lang eine mäßige Gewissens

freiheit. Sie lehrte Achtung fürs Leben in einer Zeit, in der man nur die Meinungen in Acht nahm. Ihre starke Vaterlandsliebe wurde während mehrerer Jahre die Schutzwehr gegen die Einfälle des spanischen Aberglaubens. Sie zeigte, daß Mitleid umfassender ist als Uberzeugung; Liebe ehrenvoller als Glaube. Durch ihre leidenschaftliche Gute und 20 Hochberzigsteit war sie das Heil einer Nation."

Merte: Le miroir de l'âme pécheresse, auquel elle recongnoist ses facultes et péchés, aussi les grâces et bénefices à elle faictes par Jésu Christ son espoux, Allençon 1531 in 4°; Baris 1533; Lyon 1538; Genf 1539; London 1548, in englijcher Überjezung von ber jungen Brinzeffin Elifabeth. — Poésies et Dialogue

- 25 entre Marguerite de France et defuncte Charlotte de France, Alençon 1533.---Les marguerites de la Marguerite des princesses, 2400 1547, 2 Bbe. --- L'heptaméron des nouvelles de Marguerite, Baris 1559, in 4°, Bern 1783, 3. Bo mit Rupferstichen von Freudenberg. Beste Ausgabe b. F. Franch, Baris 1877, 4 Bbe. Ginige Gebichte wurden von M. Champollion in Poésies inédites de François I. (1847)
- so herausgegeben. Ihre Briefe finden sich zerstreut in Lettere di XIII huomini illustri Venetiae 1564; Bibel, Lebensbeschreibung des Grasen S. von Hohenlohe, Frankfurt 1748; Génin, Lettres de Marguerite d'Angoulême, Paris 1841; A. Champollion, Captivité de François I, Paris 1842, und in Herminjards Correspondance des Reformateurs. Bonet-Maury.

35 Margarita (μαργαρίτις, margaritum), die Berle, bezeichnete in der griechischen Kirche das Gefäß, in welchem man die geweihte Holtie aufbewahrte, Margaritae aber hießen diejenigen Stückchen der geweihten Holtie, welche der Priester für die Kranken in einem besonderen Gefäße aufbob. Sie wurden dann in den gesegneten Wein gelegt, mit einem Lössel aus demselben genommen und den Kranken gereicht. Bgl. Du Cange, 40 Gloss. Latin. T. V p. 279. Rendert †.

Marheinete (bis 1823: Marheinede), Philipp Konrad, geft. 31. Mai 1846. — Rling in R.C. 1. A. IX, 62; Bagenmann in R.C. 2. A. IX, 307 und AbB XX, 338. — R. G. Bretichneider, Theol. Systeme von Schleiermacher, Marheinete, Haje, Lyz. 1828 und Handbuch der Dogmatik, 4. A. I, 115—141; A. Beber, Le système dogmatique de Mar-45 heineke, Strafb. 1857. — Außer den die neuere Kirchen- und Dogmengeschichte, sowie die Geschichte der protestantischen Theologie behandelnden Verken- und Dogmengeschichte, jowie die Geschichte der protestantischen Theologie behandelnden Verken- und Dogmengeschichte, beroteft. Dogmatik IV, 485; A. Mück, Die Dogmatik des 19. Jahrhunderts, Gotha 1867, S. 112; R. Rosentranz, Rrittiche Erläuterungen des Hegelichen Systems, Königsberg 1810, S. 260; R. L. Michelet, Entwicklungsgeschichte der neueiten deutichen Bhilosophie, Berl. 1843, S. 370; 50 O. Siebert, Gesch. d. neueren deutichen Bhilosophie, Gitt. 1898, S. 53. — M.s theol. Vorlefungen. Hatthies und W. Battle, 4 Bde, 1847-49.

Marheineke, Hauptvertreter des spekulativen Prinzipes nach der kirchlichen Seite, geboren in Hilbesheim am 1. Mai 1780, studierte nach Absolvierung des Gymnasium Andreanum seit 1798 Theologie in Göttingen, wurde 1804 daselbst Repetent, 1805 auf Ammons 55 Empfehlung außerordentlicher Brosesson und zweiter Universitätsprediger in Erlangen, 1807 Prosesson in Heidelberg, hier auch Mitarbeiter an den von Daub und Creuzer seit 1805 herausgegebenen "Studien", 1811 in Berlin. Auf dem Katheder sprach er mit einer hohenpriesterlichen Grandezza, wie ein Hierophant, daher der Kardinal oder Don Bhilipp geheißen. Auf der Kanzel der Dreifaltigkeitskirche (seit 1820) fehlte ihm, wie Schleiermacher berichtet, aller Beifall. Seine Predigten galten als burch pretioje Affektation und bombaftifche Phrafeologie entftellt. Seinen Berliner Fakultätskollegen, besonders Schleier= macher (beffen "Reden" ihn boch zum erstenmal in feinem Leben mit aller Befinnung reli= giös und fromm gestimmt hatten), hat er manchen Arger bereitet. Nicht bloß daß er bei allen wichtigeren Angelegenheiten von ihnen durch ein votum singulare sich absonderte, 5 er hat sie auch gelegentlich vor dem Ministerium der mangelnden Wissenschaftlichkeit beinzichtigt. Schleiermachers Gefühlsreligion nannte er eine traurige Einseitigkeit, Neanders auf die spekulative Richtung ausgebrachtes Pereat erregte sein Milleid. Im Sinne seiner Zeit, wo in der Theologie, mit Ausnahme der Moral, alles mehr den Anblict ehrwür-Diger Trümmer bot, begann er feine schriftstellerische Laufbahn mit moralischen Schriften 10 (behandelnd die Geschichte der chriftlichen Moral im Mittelalter, im 17. und 18. Jahrhundert) und Predigten ("Christliche Predigten zur Belebung bes Gefühls fürs Schöne und handbeit/ und piecogien ("Cytinnice piecogien zur Betebung des Seladis fuls Schöhe und Heilige", Erl. 1805), worauf er berufsgemäß zur Kirchengeschichte überging, als Historio-graph im Sinne Schellings zur Idee sich erhebend. In die Geschichte fällt das erste Licht, wenn der schaffende Geist sie an sein d. i. an das Rausalgest bindet und damit der 15 bloßen Herrschaft des Stoffes und der Zeit ein Ende macht. Nur was sich als Ursache und Wirfung verlauften läßt, wird aus der chaotischen Masse genommen, das übrige dem Archive der Zeit überlassen. Aus dem Geschichtspunkt, daß das Übersinnliche selbst durch die That in das Sinnliche eingetreten und das Simnliche zur Himmelsleiter geworden ist, eröffnet sich eine weite und herrliche Aussicht über das Seld der Kircheneckschichte, die als weichen ist, eröffnet sich eine weite und herrliche Aussicht über das Feld der Rirchengeschichte, die als 20 ein breiter vom Himmel sich zur Erde herabsenkender Vorhang zu benten ist, die eine Seite desselben neu, die andere zum Judentum hingekehrt. Freundlicher als die mit philosophischem Firniß überzogene "Universalkirchenhistorie" (1806) wurde seine in Originalfarben gemalte "Geschichte ber teutschen Reformation" (1817, 2. A. 1831-34) aufges nommen. Der chriftlichen Symbolik bat er zuerft (in feiner unvollendet gebliebenen "Chrift= 26 lichen Symbolit ober hiftorisch-fritischen und dogmatisch-tomparativen Darstellung des tatholischen, lutherischen, reformierten und socinianischen Lehrbegriffs". Seidelberg 1810-13. Daju: Institutiones symbolicae, doctrinarum Catholicorum, Protestantium, Socinianorum, ecclesiae graecae, minorumque societatum christianarum summam et discrimina exhibentes. Berolini 1812. Ed. II, 1825, Ed. III, 1830. so "Chriftliche Symbolit". Vorlejungen, Berlin 1848, wieder abgedruckt in Reuters theologiicher Klassikerbibliothet 1897) eine wissenschaftliche Haltung und Organisation gegeben, mit großer Unparteilichkeit über den konfessionellen Gegensätzen waltend, zu ihrer Ausgleichung in Deutschland proponierend: alle Männer müßten Protestanten, alle Frauen Ratholiken werden. Die durch Reproduktion der göttlich erleuchteten Vernunft der heiligen 25 Autoren bewirkte Identität mit der göttlichen Vernunft ist das Prinzip des Protestantismus, an welchem die tatholische Kirche durch den Grundsat participiert, daß sie allein uns fehlbar über ben einzig wahren Sinn der hl. Schrift entscheiden kann. Luther selbst hat an ber göttlichen Eingebung ber Gottesmänner, beren Schriften er überfeste, teilgenommen. Durch seine Bibelübersetzung hat sich der Protestantismus als die wahre Religion ber 10 Deutschen legitimiert ("Uber ben religiofen Wert ber beutschen Bibelubersetung Luthers", Berl. 1815). Die Streitschrift gegen Möhler (1833) bezeichnet als bas Falsche am Ratholicismus, daß er die substantielle Wahrheit, den hl. Geist in der Rirche aufgehen läßt in einer der Erscheinungöformen der Rirche. Die Identifikation des Gedankens der Kirche felbst mit ihrer Außerlichkeit ift auch der Borwurf, welchen Marheinete in feiner, die feinen, 45 ätherischen, fast gespensterartigen Substanzen, an denen die Maschinerie befestigt ist, verfichtbarenden "Beleuchtung" des Görresschen Athanasius (1838) erhebt. Görres hat ihn für einen Triarier (res ad Triarios rediit) geachtet, andere, weil er theologisch, nicht bistorisch gestritten habe, nur für einen der velites (J. Görres, Die Triarier H. Leo, B. Marheineke, R. Bruno, Regensb. 1838; J. Ellendorf, Der erste Triarier an Joseph so v. Görres, Essen, Essen, J. J. Sin seiner "Grundlegung der Homiletik" (1811) fand er den festen Bunkt, von welchem aus die fämtlichen homiletischen Borschriften bergeleitet werden können, in ber ewigen 3bee bes Opfers. Opfern heißt, bas vergängliche Scheinwefen bem ewigen Urwesen weihen, also bie aller Religion Mittelpunkt bildende Idee der Berjöhnung vermitteln. Das Opfer ift die Seele des Prieftertums. Letzteres, als eigener Stand dem 55 Gefühle erwachjen, daß nur ein reines Gemüt bem Opferaltar nahen burfe, ift von Chriftus nicht aufgehoben, sondern aus der Versunkenheit in seiner idealen Wahrheit wieder her-gestellt worden. Alle Christen sollen, aufrichtend in sich das überirdische Priestertum, das Opfer Christi geistig an sich wiederholen. Die katholische Kirche hat die Opferidee ins Sinnliche zurückgeführt, den priefterlichen Charakter nur scheinbar behauptet. Die evange= 80 Real-Encyflopabie für Theologie und Rirche. 8. 21. XII.  $\mathbf{20}$ 

Marheinete

lischen Geistlichen sollen Priefter sein — gerade badurch, daß sie den priefterlichen Zug aus ihrem Charatter verwischten, haben sie alle Vorzüge eingebüßt —, ihr Geschäft ein geistiger Opferakt; sie sollen, von der neuen Litteratur absehend, an die Bibel und einen Kirchenvater (wie Augustin) sich halten und, wenn sie es anders über sich erhalten 5 können, ehelos bleiben. In seinen (anonymen) "Aphorismen zur Erneuerung bes tirchlichen Lebens im protestantischen Deutschland" (1814), bem "Blatt vom grünen Baume des Lebens", den "Worten voll That und Leben, für ein Leben der That geschrieben" (Zezschwitz), macht er die Erneuerung des kirchlichen Lebens von einem neuen Glaubensbekenntnis abhängig. Das gemeinfame Leben in einem Glauben ist nicht möglich, ohne 10 diefen Glauben in einer bestimmten Art und Gestalt zu haben. Es muß zum Dogma, zum Betenntnis kommen. Wenn die Geistlichen nicht ber wiffenschaftlichen Erkenntnis ermangelten, würden fie die Lehren von der Befenseinheit Jeju mit dem Bater, von der Einheit seiner Berson in zwei naturen von den Gegenständen ihrer Predigt unmöglich ausschliegen können. Die Leute wollen boch eigentlich von nichts anderem hören als vom 15 Sohne Gottes. — Die theosophischen Nebel, in die Marheinete in der Beise der späteren Schellingianer gehüllt war, verscheuchte ber scharfe Wind ber Hegelschen Philosophie. Er hat, wie ber wegen feiner großen Berbienste um die spetulative Theologie von ihm dantbar verehrte Daub (deffen "philosophische und theologische Vorlesungen" er im Verein mit Dittenberger 1838-44 herausgab) im Centrum ber Schule stehend, als bas eigentliche 20 Befen der Hegelschen Bhilosophie die Erkenntnis der Totalität der Bestimmungen des Geistes, die Befreiung des Denkens von der Einseitigkeit, seine Disziplinierung durch Unterwerfung unter die logische Notwendigkeit bezeichnet. Sie ist nicht eine Bhilosophie von besonderem und bestimmtem Prinzipe. Ihr Prinzip ist, die Prinzipien aller Bhilosophie zu enthalten. Sie hat die ganze Geschichte der Philosophie in sich ausgenommen und za einhanten. Sie hat die gunge Geichachte ber phytosophie in fus ungenommen ind 25 konzentriert. Den Theologen vermag sie in den Stand zu setzen, die Religion zu be-greisen als das Wissen des göttlichen Wesens von sich selbst ("Einleitung in die össent-lichen Vorlefungen über die Bedeutung der Hegelichen Philosophie in der christlichen Theologie", Berl. 1842. Hierdurch veranlaßt: J. J. Roborsth, Unvereindarkeit der Hegel-schen Wissenstein und der Christenum und der christlichen Theologie, Breslau 1842). 30 Der wahre Gott ist in seinem absolutem Sein nicht verschieden vom absoluten Wissen. Da das wahrhaft Menschliche auch das wahrhaft Göttliche ist, so ist jeder wahrhaft im Glauben lebende Mensch ein Zeugnis für die ewige Wahrheit, daß Gott Mensch geworden. Marheineke hat ben preußischen Staat gepriesen, daß er den freien Gebrauch dieser Phi= losophie nicht geächtet, sonbern, wie es seiner würdig war, geachtet habe, im Staat über-so haupt die erhabene Vermittelung erblickt zwischen der in der Vergangenheit wurzelnden, nur rückwärts schauenden Rirche und der alle Vergangenheit sich vergegenwärtigenden, vorwärts ber Zukunft zustrebenden Wiffenschaft. "Die Rirche ist die Wahrheit des Staats, ber Staat die Wirklichkeit ber Kirche." Seine trinitarisch — die Trichotomie entspricht ber innersten Natur des Begriffs — gegliederte "Christliche Dogmatik" (1819. Dazu: 20 Lehrbuch des christlichen Glaubens und Lebens für denkende Christen und zum Gebrauch in den oberen Klaffen von Gymnafien, Berl. 1823, 2. Aufl. 1836) ift ber Verfuch, bie Vorstellung, welche die äußtre Form am Religionsinhalt ift, zum Begriff, das Faktum des griftlichen Glaubens in den Gedanken, die traditionelle Wahrheit (den Glauben der Gemeinde) methobisch zum spekulativen Wissen zu erheben, badurch die Wahrheit zu einer 25 gewußten, zu sich selbst gekommenen zu machen, ben Zusammenhang ber Heilswahrheiten als einen notwendigen, nicht durch Dienschen und ihre Gedanken, fondern durch Gott und feine Gedanken gemachten nachzuweisen. Brinzip der Dogmatik ist das unmittelbare, vom göttlichen Geift gewirkte Bewußtfein von Gott ober die fich Gottes als ihres Urhebers, ihrer ursprünglichen Einheit mit der Idee bewußte, alle Geheimnisse lösende Vernunft. 50 Die Inspiration allerdings hat aufgehört, nicht aber eine Spiration oder Irradiation des göttlichen Geistes. Der Strom der Offenbarung rauscht durch alle Zeiten, das Beiov durchdringt die ganze Weltgeschichte. Das Göttliche außer uns tann nur als Wahrheit entgegentreten, wenn wir es auf die Einheit bes Göttlichen in uns reduzieren. Die urfprüngliche Einheit ber menschlichen Vernunft mit bem Gottesbewußtfein, biefes "Ein-55 gerudtfein des menschlichen Dentens in das göttliche Denten" ist der Grundbeweis für Gottes Dafein. Gott felbst ift es, ber fich benkt in ber menschlichen 3bee von ihm. Das menschliche Wiffen Gottes ift bas an sich göttliche Wiffen. Die Ibee Gottes ist aber von Gott felbst nicht verschieden. Die Ibee Gottes ist Gott selbst. Die Religion, im unmittelbaren vernünftigen Betvußtfein fich verfündigend, ben Menschen in feinem innerften 60 Leben mit dem Gegenstande seines Glaubens verwickelnd, hat sich bistorisch in drei Stufen

bargestellt : als Religion ber Phantafie und Meinung im Heidentum, als Religion ber Reflexion und bes Gedächtniffes (ber Reminiscenz) im Judentum, als offenbare Religion ober Religion bes Geiftes im Chriftentum. Das Grundgeheimnis aller Religionen und Zeitalter und felbft ber natur, wenn auch plöglich wieder burch ben materiellen Qualm bloger Mythen erstickt, ist bie Trinität. Sie ist göttliche Wahrheit, weil Gott felbst sich in uns als ben 5 breieinigen, als bas Wefen, bas an sich, aus sich, für sich besteht, benkt. Gott als bie in sich selbst noch ununterschiedene Substanz, als causa sui ift der Bater. Der etwige Exitus Gottes aus sich selbst, in der wahren Religion spmbolisiert durch den Begriff der Beugung, die innere Selbstunterscheidung von Substanz und Subsett, das ist der Sohn. Er ist die sichtbare Figur des unsigürlichen Gottes, die Resplendescenz des Baters, welcher 10 ohne den Sohn ein sinster ängstliches Wesen in sich selbst sein würde. Kraft seines Wesens hat Gott sich dazu bestimmt, ein Mensch zu sein. Die Idee der Gottheit ist die Idee der Gottmenscheit. Bom Sottmenschen, in welchem die aufgehodene Icheit als Absolutheit, die aufgehobene Absolutheit als Ichheit gesetzt ift, hat die wahre, in ihrem Wefen etwige Religion ihren Anfang genommen. Das Sichoffenbaren bes absoluten Geistes in 15 der Identität mit dem menschlichen bildet den großen Unterschied der christlichen Religion von jeder anderen. Die Unterschiede von Bater und Sohn gehen im hl. Geist in die Einheit zurück. Er ist der Geist des Baters und des Sohnes; was beiden gemeinsam, ist er hypostatisch. Der Satan, das Prinzip des Urbösen, ein von Gott geschaffener Geist, ist durch das Insichreflektieren, durch das absolute Insichseinvollen von Gott abgesallen. 20 Seine Griftenz leugnen heißt annehmen, Chriftus fei in die Welt getommen, die Werte eines leeren hirngespinstes zu zerstören. Der Mensch, nicht imago Dei, sonbern ad imaginem Dei, ist, burch ben Satan versührt, in Sünde gesallen. Die Sunde ist auch in der materiellen Natur durchgeschlagen, hat alles verunehrt und vergiftet. Das Nichtige wurde das Wirkliche, die göttliche Welt zur Raumwelt und Beitwelt, die Raumwelt 25 zur Traumwelt, die Zeitwelt zur Leidwelt. In derfelben Weise wie die Lehre von der Dreiheit in der Einheit und von den beiden Naturen (unter Voraussezung der Irrealität der menschlichen Natur) in einer Person hat Marheinete bie kirchlichen Formeln von den beiden Ständen, von ber auf die satisfactio vicaria gegründeten Versöhnung, von ber Bräsenz des Leibes Christi im hl. Abendmahl (die finnlichen Elemente treten geweiht in 20 bie überfinnliche Einheit mit dem Gegenstande, auf den fie als Symbole hinweisen), furz alle Vorstellungen des chriftlichen himmels und ber hölle als goldene Gefäße ewiger Wahrheiten gehandhabt. Auch war er ber Meinung, daß in jedem Menschen der Anlage nach alle Bunderträfte Christi verborgen liegen, divinatorische und thaumaturgische, die Schranken des Raumes und ber Zeit durchbrechende Kräfte. So meinte er das Alte in 85 neue Formen gegossen und boch den ursprünglichen Sinn und Geist nicht verlassen zu haben. Das spetulative Denken ist auch die tvahre Schule der Sittlichkeit, es hat die rein geschichtliche Methode und die blog abstrakte Form des Sollens abzustreifen und fie als Momente in sich aufzunehmen, bemnach in der göttlich offenbarten Sittenlehre des ühr Ibontente un sub unschnetzt, beinnung in ver golning sigenburten Schnittigte ver 40 Christentums, die eine dem Menschen nur gegebene ist, das unendlich Vernünstige zu er= 40 kennen ("System der theologischen Moral", 1847). Seinen Zuhörern in der Dogmatik ist es nicht immer wohl zu Mute gewesen. "Alles von oben herunter aus metaphysischer Höhe, nirgends der Stoff durchdrungen, ein kolbiger, gestiefelter Formalismus, eine klap= pernde Begriffsmühle, bei der Einem Hören und Sehen vergeht" (Vischer). Gerok meinte hinter der wohlgefügten Rüstung Hegelscher Rategorien, in welcher Marheinete klirrend 45 einherschritt, mehr trockenes Gebein als lebendiges Fleisch und Blut zu gewahren. A. Schweizer berichtet: "Unglaublich trocken hat Marheinete seine Hegelsche Theologie bittiert, fo daß ich es bei einmaligem Hofpitieren bewenden ließ. Sie war ihm fo febr bitert, po dig up es bet einnutigen zoppliteten verbenden tieg. Sie wit im 15 fest bie einzige wissenschaftliche, daß wer Stipendien wollte, sich in diesen Kollegien zu zeigen hatte." Die Vermittelungstheologen, so sehr sein Streben, Glauben und Wissen zu ver= 50 söhnen, und das tiefere positive Element in ihm sie anheimelte (Martensen), fanden doch seine Orthodorie affektiert (Iwesten), die wahre Einheit des Idealen und Realen un= erreicht, weil die biblischen Inatsachen nur als Folie der spetulativen Idee dienten (Schöber-schöchen und verscher im seine die bienten (Schöberlein). Auch Hengstenberg war wenig erbaut von bem sonberbaren Gemisch aus bem theologischen Schulfpstem und ber Hegelschen Bhilosophie, die, an und für fich verworren, in 55 Marheinekes unklarem Ropf noch verworrener geworden. D. Menzel fab im Berliner Althegelianismus ein bobenlofes Lügenspftem, in Marheinete einen Verteidiger bes Antichristegetunds. De Valenti nannte ihn den widerlichen Affen eines gottvergessenen Selbst-anbeters. "Ja, Herr, neige deinen Himmel und fahre herab; taste die Berge an, daß sie rauchen; laß bligen und zerstreue sie!" ("Das Kleeblatt der Wissenschaft, Schleiermacher, so 20\*

Marheinete

Marbeineke und de Wette". Basel 1844.) Dagegen bewunderten die Hegelianer ben Korpphäen der theologischen Litteratur, als Dogmatiker tief ergreifend burch priefterliche Beibe. Mit ihm sei der neue, nun dauernde Tag der vernünftigen theologischen Biffenschere Bitt im fer der neue, nun ondernot Lug der denningen ihreitigen Belichgescher Billopph die scholute Wahrheit, weil es der absoluten Wahrheit Natur ist, gewußt zu werden, geglaubt gewesen zu sein. Allerdings sei, wennschon er begriffen, daß der Inhalt des Glaubens tief spetulativ, die absolute Wahrheit ist, und der Objektivität ihr volles Recht gelassen, fein Gebanke noch nicht der wahrhaft konkrete und allumfassende. Bei aller dankbar anzuerkennenden Bemühung, ju ben Mitlautern bes Buchstabens die Selbftlauter bes Geiftes 10 aufügen, habe er boch nicht überall bie Übereinstimmung des Denkens mit dem Buchstaben ber Schrift und ben tanonischen Bestimmungen ber Rirche erreicht. Der Rationalismus hatte seine "von allen kritischen Richterstühlen Deutschlands verdammte Dogmatik" ein Dunst- und Nebelgebäude genannt, seine Rechtzläubigkeit ein leeres Wort- und Formelspiel, in welchem Quenstebt und Hollaz sich nicht wieder erkennen würden. Die Antwort hierauf 15 erteilte die berühmte Vorrede zur zweiten Auflage feiner Dogmatik ("Die Grundlinien der chriftlichen Dogmatik als Wiffenschaft", Berl. 1827). Der Rationalismus suche das Licht bei der Finsternis, das Leben bei den Toten; sein abstrakter Verstand habe sich gegen den substantiellen Inhalt gekehrt, seine Seichtigkeit nie etwas von den Freuden und Leiden des in seinem Begriff arbeitenden Geistes erfahren. Einem leeren Formalismus verfallen, ohne 20 produktive Kraft, drehe er sich seit breißig Jahren in seiner unendlichen Inanität immer auf demselden Bunkt herum. — Die eintretende Spaltung der Hegelschen Schule hatte Marheineke anfänglich als einen Beweis ihrer Energie, als ein Sich= in sich=drimieren auffassen wollen, wie ja auch das Christentum durch Differenzierung sich vertieft habe. Aber ichon bas bie beilige Geschichte von ihrem bogmatischen Gedankeninhalt evakuierende 25 "Leben Jefu" von Strauß erpreßte ihm den Seufzer: "es fteht schlimm mit uns, diefen Schlag überwinden wir nicht." Als dann die Junghegelianer mit der Losung : "Philos sophie oder Christentum" hervortraten, ihm selbst theologische Halbheit und kritische Verstodtheit vorwarfen und seiner Vermittelungswut das Dilemma entgegenstellten: entweder ben festen Glaubenstritt Arummachers anzunehmen, oder sich ganz auf die Seite der Phi-20 losophie zu stellen, da hat er diese Außersten als vom unendlichen Inhalt der Idee Abund auf einzelne untergeordnete Momente im Ganzen ber Entwidelung Zurückgefallene, als Trivialitäten und Ercentricitäten eliminiert. Sein Gegensatz gegen Strauß' Glaubens-lehre, ausgesprochen in seinem "System der christlichen Dogmatik" (1847), konnte bei der Identität des Ausgangspunktes, dem Denken in der Idee, kein prinzipieller sein, sondern 25 nur in der Divergenz der gezogenen Konsequenzen hervortreten. Wenn bei Marheinete ber spetulative Begriff und das firchliche Dogma inhaltlich sich beden, so statuiert dagegen Strauß ein völlig negatives Verhältnis, wie ber Bahrheit zur Unwahrheit, zwischen beiden. Die Straußiche Identifitation bes Gottmenichen mit ber Menichheit nennt Marbeinete eine Berwechselung der Peripherie mit dem Centrum, der Inkarnation des Logos mit der In-40 habitation seines Geistes in allen Gläubigen. Nicht die Totalität, sondern die Einzelheit, bie Persönlichkeit fei bie geeignetste Form, bie ganze Fulle ber göttlichen Substanz in sich aufzunehmen und fich als Subjett barzustellen. Chriftus ist nicht eine welthistorische Berson neben anderen, fondern ber Mittelpuntt ber Beltgeschichte, als folcher ber Einzige, in bem die Identität des göttlichen und menschlichen Geistes prinzipiell für die Menschheit geset 45 ift. — Über Kant wie über Schelling war Marheinetes Urteil ein geteiltes. Er hat jenen als Zerftörer aller Versuche ber Gotteserkenntnis auf dem einigen Wege des mensch= lichen Verstandes gerühmt, seine Aufrichtung eines neuen Göten im Moralgeset und seine Richtanerkennung einer menschlichen Erkenntnis Gottes burch Gott als dem Christientum feindlich ausgestellt. Er hat auf Schellings frühere Philosophie, sofern sie das Wissen des so Absoluten und das Absolute selbst als das eine und selbige Absolute nahm, als auf ein Broßes zurüchgeblicht und mit Mohlgefallen Stellen citiert, wo Schelling die Berbindung der spekulativen und historischen Konstruktion des Christentums fordert, insbesondere von der Trinität sagt, daß sie, nicht spekulativ ausgesaßt, ohne Sinn sei. Um so mehr verftimmte ihn die nachmalige Vertauschung dieser Besensphilosophie mit gnoftischer Existenze so philosophie. Das erschien ihm als ein Berlaffen des Standpunktes ber 3dee, nicht als ein Auf=, sondern als ein Hinrichten der Vernunft. Schellings neue Theogonie sei die Be= schreibung des menschlichen Naturprozesses, der blindgeborene Gott, von welchem der wahre Gott herkommen soll, ein Moloch, dem gleich den jungen Hunden erst mit der Zeit die Augen aufgehen, die Offenbarungsphilosophie, weil sie Begriff und Realität auseinander 60 fallen läßt, eine nichts erklärende, ihr Urheber der unrechtgläubigfte Rechtgläubige unter

ben Bhilosophen. "Wenn Theologen solcher Lehre Beifall schenken, so muß man fagen, barungsphilosophie", Berl. 1643). — Marbeinete, ber einstige Freund von Schmalz und Berdächtiger Schleiermachers, der im Namen der christlichen Religion Resignation auf Verbachtiger Schletermachers, ver im Kamen ver chrittichen Religion Religion auf eignes Denken ("göttliche Wahrheit, nicht subjektive Meinung"; "bie Weltweisheit nichts s als Thorheit vor Gott"), Unterwerfung der Schriftauslegung unter den überlieferten sub-ftantiellen Glaubensinhalt gefordert hatte, und was die Kritik betrifft, (von Strauß) zu den Dickhäutern gerechnet worden war, ift gegen Ende seines Lebens ein Vertreter ver Freiheit oder doch gedankenvoller Frömmigkeit geworden. Die größte Schmach sei ver Kleigion angethan, wenn man sich nicht auf ihren Taupin konsten könne, ohne der 10 Bernunft zu entfagen, eine Berurteilung Chrifti, worin noch jetzt Herobes und Pilatus (Bietismus und Atheismus) einverstanden sind. Das wahrhafte Prinzip ber evangelischen Kirche ist: weil etwas an und für sich wahr ist, steht es auch in der Bibel; nicht um= gekehrt: weil etwas in der Bibel steht, ist es auch wahr. Er hat, Bruno Bauer (an dessent, Beitschrift für spekulative Theologie" er Mitarbeiter gewesen) in Schutz nehmend, 15 ben einen schlechten Theologen genannt, ber es nur mit baren, blanken Wahrbeiten zu thun haben wolle. "Es ift die innerste Natur ber positiven Wahrbeit, daß sie, um zu fich felbft zu tommen, in der Wiffenschaft fich durch alle ihre Regationen hindurchbewegt." So tam die mit blikenden Vointen einst niedergedonnerte neoterische Theologie wieder zu Ehren. Hanne konnte ihm seine Schrift vom "ibealen Protestantismus" (1845) widmen, 20 als dem Theologen von tiefem Glauben und freier Wiffenschaft. G. Frauk.

Maria, bie Mutter bes herrn. - I. Die biblifche überlieferung und bie früheften Anfänge bes Marientultus. - 1. Maria in ber Bibel. Die ältere Litteratur über Maria als Mutter ber hl. Familie f. bei hafe, L. Jeju § 29. Bgl. die entsprechenden Abschnitte in den "Leben Jeju" von B. Weiß (I, 201 ff.), Beyjchlag (I, 148 ff. 25

bie entiprechenden Abschmitte in den "Leben Jesu" von B. Beiß (I, 201 ff.), Beyjchlag (I, 148 ff. 26 und II. 42 ff.), K. v. Hosmann (Bibl. Gesch. Neuen Testaments, herausgeg. von B. Bold, 1883, S. 53 ff.), F. B. Harrer (Leben Jesu, Deutsche Ausg., S. 74 f.); auch Lightsot S. Pauls Ep. to the Galatians , p. 247 ff.) und Theod. Zahn, Brüder und Bettern Jesu (bes. § 11: "Die Familie Leiu nach den Geschlichtsbe. d. NTS.") in d. Hortfdungen z. Gesch. des NTL. Aanons, Bd VI, 1900. — Bon tathol. Seite: Aloys Schäfer. Die Gottesmutter in der hl. 80 Schrift, bibl.-theol. Borträge, Münster 1888; 2. Aussl. 1900; O. Barbenhewer, Der Name Maria, Geschichte und Deutung desselben (Bibl. Schühen Bb I, 1), Freiburg 1895. 2. Maria in der ältesten zatristischen Kettiger ung. — F. M. v. Lehner, Die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten, Stuttgart 1881; 2. M. 1886 (fath. und teilweise untritisch); K. Benrath, Zur Geschichte der Marienverehrung: Theistk 1886 (S. 1-28); 85 F. Linfenmann, Thus 1888, S. 265-299; Barbenhewer a. a. D. (passim, bes. auch S. 35-39 [polem. Ausstührung gegnüber Rölch]; Zahn, Forsch. V. bei, 330 f. 338 f.; Thom. Livius C. SS. R., Die allerseligste Jungfrau bei den Bätern der ersten Jahrhunderte, 28 be. Aus d. Engl. durch Heil, Spinger und H. Dhom, Mainz 1901 (gelehrte, aber 40 untrit. ultramontane Lendenzichti; 3. Richard (tath.), La maternité de Marie chez les Peres du 11° sidele, Lourd 1901. Pères du IIº siècle, Syon 1901.

3. Maria in den NTI. Apotryphen. — 3ppol. Marracci, Apostoli Mariani, seu 3. Raria in den NTI. Apolryphen. — Jppol. Marracci, Apostoli Mariani, seu de singulari se. Apostolorum in S. Mariam Deiparam V. pietate, Rom. 1643; Rud. Hof-mann, Das Leben Jeju nach den Apolryphen, Leipzig 1851 (S. 5 ff.); F. W. Genthe, Die 45 Jungfrau Maria, ihre Evangelien und ihre Bunder, Halle 1852; R. Haje, Seichichte Jeju, Leipzig 1876, S. 78—86; Lipfius, D. apolr. Apostelgeschicken u. Apostellegenden, I (bef. S. 366 f. 445 ff.), II (bej. 235 f.) u. Ergänzungsh., S. 84 f. 216; Benrath, S. 28—33 und S. 51 f.; R. Bonweisch, Die apolryphen Fragmente des Bartholomäus, Götting. Nachrichten 1897, S. 32 ff. — Bgl. noch: L. Fond S. J., Das Grab ber Gottesnutter (Stimmen aus 50 Mar.=Saach 1897, S. 143 ff.); der[., Bemerlungen z. d. ält. Nachr. über d. Mariengrad: ZiXh 1898; Joj. Rirfchl. Das Grab ber h. Jungfrau Maria, Mainz 1896; und: Das Haus und Grab der h. J. M.; neue Unterff., ebb. 1900; Frz. Dietamp, Hapolyt v. Theben, Münfter 1898, S. 88-96. 1898, S. 88–96.

Der Rame Magla ober Maglaµ (wie er in den von Jesu Mutter handelnden 55 Stellen der Evangelien gewöhnlich lautet) ist die griechische Form des hebräischen Namens , welchen nach Erob 15, 20; Num 12, 1 (Mich 6, 4) die Schwefter Mosis und Aarons führte. Betreffs dieses Namens, den die LXX mit  $Maq_{\ell}a_{\mu}$ , Josephus (De Bell. Jud. V, 4, 3 u. 5.) mit  $Maq_{\ell}a_{\mu\eta}$  wiedergeben, wurden schon im Altertum mancherlei Deutungen versucht. Philo De somn. II, 20 scheint  $Maqua\mu = \ell\lambda\pi ls$  zu deuten (wobei 60 er möglicherweise an מראה, Bifion, Geficht" bachte; boch vergleiche bem gegenüber Barben=

hewer, S. 17 f.). Nach Rabbi Isaat in Pesiktha rabbati würde ber Name "Bitterleit" bebeuten (von "Ditter sein). Hieronymus im Liber interpret. nominum hebraicorum (ju Erod 15, 20) citiert bie auch in alten griechischen Onomastika vorkommenden Deutungen: illuminatrix (qurilovoa), domina (xvoievovoa, vgl. fpr. mar) und ama-5 rum mare (*nungà Iálaooa* oder auch o*µvora Ialáoons*). Er bevorzugt jedoch feiner= feits (l. c., 3. Mt 1, 16) bie Wiedergabe bes Namens mit stella maris ober vielmehr mit stilla maris (wie bei ihm wohl zu lesen ist; s. Barbenh. S. 52 ff.). Unter ben von neueren Monographen über ben Gegenstand versuchten Deutungen treten namentlich bon neutren Indigutpien uber den Segennund versauen Schungen utern nummer hervor: "die Bittere" oder "Widerspenstige" (so zuerst Simonis im Onomast. V. Ti., 10 Halle 1741; vgl. Gesenius im hebr. Handwörterb. 20) und: "die Wohlbeleibte", d. h. Schön-gestaltete, Prächtige (so Schegg, D. Ev. Matth., München 1856, S. 419; Fürst im hebr. u. chald. Howb. 1857 f., dann Gildemeister im Rh. Wulf. f. Philol. 1865, S. 13). Eine überkunstliche und wenig geschmactvolle Rombination biefer beiden Deutungen brachte A. Schäfer 1. c. in Vorschlag (die "Prächtige" — "die geheilte oder begnadete Bittere"). 15 Dagegen will Bardenh. bei dem Sinn "Die Prächtige" stehen bleiben, unter vielfacher Zuftimmung, besonders von tatholischer Seite. — Gleich dieser etymologischen Frage ge-hört die genealogische, betreffend Marias Absta mung, zu den viel umstrittenen und jort die genetiligijche, bettenstin Diating zostan und in ang, zu och oder annehmen and immer nur mit annähernder Sicherheit zu lösenden Problemen. Beide Stammbäume Jesu zu Anfang der evangelischen Geschichte, der matthäische wie der lutanische, weisen zunächft 20 nur Joseph, Marias Gatten, nicht die letztere, als Nachtommen Davids nach; und zumal bei der ludenhaften Beschaffenheit diefer Geschlechtsregister (vgl. d. Art. "Jesus Christus" IX, 16, 22 ff.) läßt die Annahme, daß Marias Entstammtsein aus Davids hause seitens 1x, 10, 22 [].) tupt bit Annunger, dig Interits Schultung einfuhrindigten aus Schultz schule feitens ber Ebangelisten ohne weiteres vorausgesetzt werbe, sich sehr wohl verteidigen. Aber auch für ihr Herrühren aus priesterlichem Geschlecht, also aus dem Haus Levi, läßt sich ein 25 biblischer Unhaltspunkt gewinnen, bestehend in der Bezeichnung Elisabeths, der Frau des Briesters Zacharias, als ihrer ovyreris (2c 1, 36; vgl. 1, 5). Neuerdings ist Ih. Zahn für dies Ublischer Unschlicht der Berweissen unter Berweisung wie auch eine Beiteiten unter Berweisung wie ein 23. Der Sim 20. De auch auf uralte patristische Zeugnisse, wie Clem. R. 1. Cor. 32; Test. Sim. 7, Lev. 2, Dan 2, Gad 8 z., sowie auf Augustins Verhandlung mit dem Manichäer Faustus (c. 30 Faust. XXIII, 4); s. Forsch. zc. VI, S. 328 ff. und vol. den Nachtrag dazu: M3 1902, S. 19 ff. Darf biefen und ähnlichen Angaben in ber altkirchlichen Überlieferung, 3. B. auch der bei Bseudo-Eustath. in Hexaëm. col. 772 M. (f. Rtg a. a. D.), einiges Ge-wicht beigelegt werden, so tann eine Doppelabstammung Jesu: aus dem davidischen Königshause burch seinen Pflegvater Joseph und aus levitisch-priesterlichem Geschlecht durch Maria, sals einigermaßen wahrscheinlich gelten. Gewiß freilich ist sie nicht; denn die ovyyéveca zwischen Elisabeth und Maria konnte leicht auf irgendwelcher Ebe zwischen einem priester-lichen Vorfahren der ersteren mit einer Davididin beruhen (vgl. einerseits Schanz z. Luk 1, 36, andererseits Haußleiter, Probleme im Matthäustert, Gutersl. 1902, S. 14 f., wo bie Möglichkeit einer Zuzählung Marias zur Ahnenreihe Jefu, auch ohne Bezugnahme auf 10 ihre Ablunft sei es von Levi oder sei es von David, darzuthun versucht wird. Leichter als jenes etymologische und bieses genealogische Problem läßt auf Grund ber biblischen Angaben die Frage nach dem Mutterverhältnis Marias zu Jesu einerseits und zu den "Brüdern des Herrn" andererseits sich entscheiden. Schon in der Bezeichnung Jesu als ihres "Erstgeborenen" (Le 2, 7) fowie in ber Angabe über ihr späteres Berhältnis as zu ihrem Gatten Joseph (Mt 1, 25; vgl. 1, 13) liegt ein beutlicher Hinweis barauf, daß biefe in ben Ebangg. und in AG 1, 14 als "Brüder" Jeju bezeichneten Personen Söhne Josephs und Marias, also jüngere Geschwister bes Herrn waren. Dazu kommt, daß sie stets als adelpol, nie als "Bettern" ober "Anverwandte" Jesu bezeichnet werden und baß die Mutter, als beren Begleiter sie wiederholt in der evangelischen Geschichte auftreten 50 (Dlc 3, 31 u. Bar., 6, 3 u. Par.; UG 1, 14) mit Maria der Mutter Jesu zweisellos identisch erscheint. Wird damit die Bettern-Hypothese des Hieronymus (vgl. unten) als unhaltbar dargethan, so scheitert jene andere zur Wahrung ihrer steten Jungfräulichkeit ausgesonnene Theorie, die den Joseph ihr aus seiner ersten Che die doedpods 7. xvolov als Stiefkinder zubringen läßt (die Halb- oder Stiesbrücker-Hypothese des Epiphanius, s. u.) 55 an der Erwägung, daß Jefus keinem feiner Jünger ober Anhänger als rechtmäßiger Meffias und Davidssohn gegolten haben würde, wenn er zu Joseph im Verhältnis eines jüngeren Sohnes stand (vgl. Farrar, L. Jesu, S. 74 f., sowie Zahn, Forsch. a. a. D.; auch ben Urtikel "Jakobus im NT." (VIII, 574 ff.) und "Joseph, Pflegvater Jesu" (IX, 362 ff.). Für den unbefangenen Leser des Neuen Testaments bleibt lediglich die im kirchlichen Alter-60 tum durch helvidius vertretene, aber feit hieronymus und Ambrofius vertegerte Auffaffung

ber Maria in Geltung, welche Jefum von berfelben auf wunderbare Beije burch ben bl. Geift, jene Geschwister Jesu aber von ihr als rechtmäßiger Mutter und als Gemablin 30= fephs geboren werden läßt. Beides steht auf Grund der neutestamentlichen Zeugnisse fest: bas wirkliche Geschwisterverhältnis der ddelpol und ddelpal rov xuglov zu Jesu, und bie Jungfrauengeburt (partus virginalis) als ber wunderbare Weg, auf welchem der 5 Herr zum Sohne Marias und zum Bruder des Jakobus, Joses, Judas und Simon wurde. Ja der lettere Thatbestand fußt auf noch bestimmteren und offenkundigeren Schriftaussagen als jener erstere. In Mt 1, 18—25 und Lc 1, 26—38; 2, 7—14 besitht die Kirche einen unanfechtbaren Rechtstitel für ihr Betenntnis zu Jefu Christi Empfangensein vom hl. Geist und Geborensein aus Maria der Jungfrau. Für die ebionitisch=rationalistische Auffassung 10 Jesu als eines natürlich erzeugten Sohnes des Joseph und der Maria bieten weber die evangelische Geschichte noch die übrigen neutestamentlichen Quellen irgenwelche Anbaltspunkte dar. Daß Baulus in betreff des Eintritts des Sohnes Gottes ins irdische Dasein eine andere Vorstellung gehegt haben sollte als der Bauliner Lukas, läßt sich mit nichts erweifen, vielmehr muß Die Seilsthatsache einer übernatürlichen Geburt besfelben auch ihm 15 festgestanden haben. Es ergiebt sich das deutlich genug aus Stellen wie 1 Ro 15, 47; 2 Ro 8, 9; Bhi 2, 9 f. und vor allem aus Ga 4, 4; denn auf die naheliegende Frage, warum hier (in den Worten veromeror éx rorausos) nur der Mutter Jesu Christi Erwähnung geschehe, ist doch wohl zu antworten: "Weil im Denken des Paulus neben dem himmlischen Bater Jeju für Jojeph als feinen Erzeuger tein Raum war" (Bahn, D. apost. 20 Blaubensbetenntnis, Leipzig 1893, S. 64 f.). Bgl. die durch den Apostolitumstreit der 90er Jahre veranlaßten Schutzichriften von Cremer, 28. Schmidt, 28. Beder 2c., besonders G. Bohlenberg, Empfangen vom hl. Geist, Geboren von der Jungfrau Maria 2c., Leipzig 1893, sowie aus neuester Zeit R. Grützmacher, Die Davidssohnschaft Jesu nach den Syn-optikern, in d. Evang. K.3. 1901, Nr. 49 (nebst dem Nachtrage ebd. 1902, Nr. 7). 25

So bestimmt nach dem allem das kanonische Neue Testament sein Zeugnis für eine übernatürliche Weise des Eintritts Jesu in die irdische Geschichte ablegt, so frei erscheint es von jenen ausschmückenden Jügen, womit die Legendenlitteratur der Folgezeit teils Jesu eigene Geburt und Kindheit, teils die Geschichte seiner Mutter vor wie nach seiner Geburt umgeben hat. Die evangelische Geschichte bietet weder über die Serlunst oder die Jugendzeit der Maria irgendwelche Angaden, noch läft sie dieselbe in den Berichten über Jesu geschichte erscheint sie als reine Jungfrau voll kindlicher Unschuld, Demut und Frömmigleit. Bemerlenswert ist, daß sie das eine Fungfrau voll kindlicher Unschuld, Demut und Frömmigleit. Bemerlenswert ist, daß sie Geschichte der Bertäsigen Gohnes (Le 2, 49) so wenig als Joseph versteht. Zu Kana drängt sie ihn in liebender Ungeduld zur Beschichten lassen (Jo 2, 1-12). Gegenüber der Bethätigung des Unglaubens seiner Brücher behauptet sie mindestens eine passiker der Methang und wird von seinen Tadel mitberührt (Dt 12, 46-50; Mc 3, 31-35; Le 8, 19-23). Echt menschlich und mütterlich zeigt sie fich unter dem Kreuze, und der Ausstrag Jesu an Johannes ist ein Zeugnis seiner so innigen Sohnesliebe und Berehrung für sie (Jo 19, 25-27). Nach der Himmelsahrt erscheint sie als Gläubige im Kreise bet Apostel (MG 1, 14), aber ohne irgendwelche bevorzugte oder gar beherrichens welche ihr verche weichen für als Gläubige im Kreise betellung. Das Neue Testament trägt also teine Schuld an der ungebührlichen Erbebung, welche ihr verch schude weichten schulter. Im Gegenteil legt Jesus sollen Präbilate, die ihr Le 1, 28 erteilt werden, entrücken sie meinschlich ein erne Schuld an der ungebührlichen Erbebung, welche ihr bie spätere Richt weichente. Auch die ehrenvollen Präbilate, die ihr Le 1, 28 erteilt werden. Berehrung seiner Brücker beschuld aus der ein menschlichen es Esphäre ber demütigen Gottessmagd und reich gesegneten Mutter. Im Wetter berichtigende Versa

Das nächfte Intereffe, welches zu solcher Erhebung leitete, war christologischer Natur. Je reicher sich die Herrlichkeit des Gottmenschen in dem kirchlichen Bewußtsein entfaltete, so desto untwillstürlicher übertrug sich die Ehrsurcht vor ihm auf seine Mutter, die durch seine Geburt seine Menschwerdung vermittelt hatte, auf welcher doch sein ganzes Erlösungswerk ruht. So sah man das Mysterium derselben schon um die Mitte des 2. Jahrhunderts in der Geschichte des Sündensalls vorgebildet: Aldam ist der Typus Christi, Eva der Maria, der Baum des Ungehorsans der Typus des Holzes, an welchen Christis das Wert des so Gehorsans vollendet hat. Eva glaubte der Schlange und wurde die Ureberin des Fluches und des Lodes, Maria glaubte der Botschaft des Engels und wurde das Wertzeug des heils und des Ledens (Justin, Dial. 100; Irenäus III, 22, § 4, V, 19, § 1; Tertullian, De carne Christi 7). Nur in diesem Sinne nannte sie Irenäus advocata virginis Evae (Überseung von svriprogos), nicht in der Bedeutung von Fürbitterin, twie die so katholische Kirche interpretiert. Später fand die abendländische Kirche in dem Ave den umgekehrten Namen der Eba, der Mutter der Lebendigen, und bezog die Stelle 1 Mos 3, 15 nach der Version der Vulgata: ipsa tidi conteret caput, auf Maria.

Das zweite Moment, auf welchem die weitere Entwidelung beruht, liegt in der Über-5 schätzung des asketischen Lebens und insbesondere der Ehelosigkeit, wie sie seit dem 4. Jahrhundert besonders durch das Mönchtum weiter verbreitet wurde. Maria wurde das Urbild der Virginität (vgl. Zahn, VI, 308 f. 336 f.). Noch Tertullian hatte unumwunden ausgesprochen (de monogam. cap. 8): Christum virgo enixa est, semel nuptura, damit sie als mater et virgo et univira offendar werde. Noch Basilius erkennt (hom. 10 in Chr. generationem c. 5) an, daß der Wortlaut von Mt 1, 25 biese Auffassiung be-

- günstige, aber er fand boch bereits darin einen Widerspruch gegen das fromme Gefühl. Dagegen bekämpft bereits Epiphanius (haor. 78) die, welche behaupteten, Maria habe nach Jesu Geburt mit Joseph ehelichen Umgang gepflogen und andere Kinder geboren, unter dem Namen Antidikomarianiten als Reper (s. den Art., I, S. 584). Nach ihm
- nut fein Stoutt und Joseph excluden tingung geplogen und indere schott geboten, unter dem Namen Antidikomarianiten als Reger (f. den Art., I, S. 584). Nach ihm 15 kommt ihr das Brädikat πάρθενος unablösdar zu. Hieronhmus bezeichnet auf die gleiche Behauptung hin den Helvidius (de perpetua virginitate b. Mariae) als Heroftrat, der ben Tempel des hl. Geistes, den jungfräulichen Mutterschoß der Maria, zerköre. Der römische Bischos Sircius bestätigte um 392 das Urteil, welches wegen derselben Ansucht die illhrischen Bischöfe gegen den Bischof Bonosus (f. d. Art. II, S. 558) gefällt hatten
- 20 (ep. IX ad Anysium c. 3). Man feste biefer häretischen Meinung die Behauptung einer bloßen Scheinehe entgegen und erklärte die Brüder des Hern entweder, wie Epiphanius, für Söhne des Joseph aus früherer Ehe, oder wie Hieronymus, nach welchem auch Joseph die Virginität stets bewahrt hat, für Vettern Jesu und Söhne der Maria, Frau des Rlopas und Schwester seiner Mutter (c. Helvid. 11; zu Mt 13, 55, 2c.; vgl. Zahn,
- 25 S. 320—325; Grüchmacher, Hieronym. I, 291 ff.). Origenes (hom. in Luc. 6) motiviert biefe Scheinehe bereits mit der Notwendigkeit, dem Fürsten diefer Welt das Mysterium der jungfräulichen Geburt zu verheimlichen. Gegen Ende des 4. Jahrhunderts gilt die Annahme, daß Joseph und Maria sich ehelicher Beiwohnung stets enthalten hätten, als allgemein bezeugte und einzig rechtgläubige (Pfeudo-Athanas. contr. Apollin. I, 4).
- 80 Noch Tertullian (de carne Christi c. 23) und Origenes (hom. 14 in Luc.) suchten ben naturgesetlichen Vorgang der Geburt Jesu durch die Annahme, daß durch dieselbe der Mutterschoß der Maria erschlossen worden sei, zu wahren. Auch diese verständige schriftzgemäße Anschauung wurde seit dem 4. Jahrhundert verlegert. Wahrscheinlich veranlaßte Jovinian, unter dessen anstößigen Behauptungen sie sich befand (Augustin, De haeresib. 82),
- 85 die Kirchenlehrer seiner Zeit zur Antithese, daß Maria sowohl vor als in und nach der Geburt Jungfrau geblieben sei ( $del \pi ao devos$ , semper virgo) und mithin clauso utero geboren habe. Man sand dies in dem Typus von dem östlichen Thore des Tempels angedeutet, welches nach Ez 44, 1—3 verschlossen bleiben mußte, weil durch dasselbe Jehova hindurchgegangen sei (Ambrosius, De institut. Virginis c. 8. Nr. 52;
- 40 epist. ad Siricium Nr. 4. 5; Hieronymus, Adv. Pelagianos II, 4), und begründete bas Bunderbare des Borganges vornehmlich mit dem analogen Eingang des Auferstanbenen durch verschlossen Ehüren bei seinen Jüngern (Gaudentius von Brescia, Sermo IX; Gregor der Große, Hom. in Ev. lib. II, 26). Während ferner noch Tertullian (de carn. Chr. c. 4) und selbst Hieronymus (adv. Helvidium 18) zugaben, das die
- 45 Geburt Jesu unter allen contumeliis naturae geschehen sei, bildete sich allmählich die Borstellung aus, daß Maria ohne alle Wehen und Belästigung geboren habe (Joh. von Damaskus, De orthod. side IV, 14). Es leuchtet ein, daß dadurch der Geburtsakt der Maria dem Boden der realen Natürlichkeit völlig entrückt und in die Sphäre nicht bloß des Wunders, sondern geradezu des doketischen Scheines versest wurde.

Diese Unsichten gestalteten sich zu Legenden in einer Reihe von avorrpphilchen Erzählungen, in benen die dürftigen Nachrichten über die Jugendgeschichte Jesu durch Dicktungen ergänzt wurden. Die wichtigste ist wohl das Brotevangelium Jakobi (abgebrucht in dem Cod. apoeryph. N. T. von Thilo, I, 159 und bei Tischendorf, Ev. apoerr., ed. 2 [1876], p. XII sq.), aus welchem einzelne Züge schon dem Justin und Tertullian
 betannt waren, und das vielleicht bereits dem Origenes unter dem Namen des pseudonymen Berfasser, wenn auch noch nicht in seinem jezigen Umfange, vorlag. Nach demselben slehten Joachim und Unna wegen der Schmach über kinder ihrer Kinder ihrer Erhörung dem Heitenslänglichen Dienst. Maria wurde geboren, Anna weihte ihr Schlasgemach,

60 jeber unreine Gegenstand wurde von ihr ferne gehalten, reine Jungfrauen ju ihrer Pflege

bestimmt. Ein Jahr später ließ fie der Bater durch Briefter bei einem Gastmable segnen. Rach zurückgelegtem britten Jahre wurde sie unter Fackelschein zu bem Heiligtum geleitet und wuchs gleich einer Taube heran, die im Tempel nistet: ihre Speise empfing sie aus Engelshand. Alls sie zwölf Jahre alt war, wurden auf das Gebot eines Engels an den Priester Jacharias sömtliche Wittver versammelt und ihre Stäbe im Tempel geweiht; aus s dem des Zimmermanns Joseph troch eine Taube und sest ein das und heite Stäbe im Saupel, nach diesem Zeichen wurde Maria seiner Obhut anvertraut und zog in sein Haus. Mit sechs anderen Jungfrauen aus Davids Geschlecht an dem Weben des Tempelvorhangs beteiligt, empfing fie die Verkündigung des Engels nach Lc 1. Uber ihre Schwangerschaft erschrocken, wird Joseph vom Engel im Traume belehrt. Infolge der Anklage des Schriftgelehrten Hannas 10 vor dem Synedrium müssen Joseph und Maria ihre Unschuld badurch erhärten, daß sie (nach 4 Mos 5, 18 ff.) das fluchdringende Wasser des Wehes trinken; das Gottesurteil entscheidet zu ihren Gunsten. Darauf wandert Joseph mit seinen Söhnen zur Schasung nach Bethlehem, Maria degleitet sie auf einem Ejel, in einer am Wege besindlichen Höhle erwartet fie ihre Stunde; plözlich lagert fich eine Erstarrung über die ganze Welt und 15 hemmt ihre Bewegung, es harrt die sichtbare und unsichtbare Welt in ängstlichem Schweigen bes großen Ereigniffes. Joseph ruft eine ihm begegnende Hebamme zur Hilfe; als diefe der Höhle sich nähert, hebt sich die Wolke, die sie sie umschwebt, ein Lichtglanz bricht aus bem Innern, bas Rind wird an den Bruften der Mutter fichtbar. Als darauf Salome, burch die Hebamme von dem Wunder unterrichtet, naht und es zweifelnd wagt, die Jung= 20 frau zu untersuchen, wird ihre Hand vom Feuer verbrannt, aber taum hat sie das Rind auf ihren Arm genommen, so ist sie wieder geheilt. Darauf die Erscheinung der Magier und ber bethlehemitische Rindermord, aber statt ber Flucht nach Agypten die Bewahrung des Rindes durch Versteckung in einer Krippe der Herberge, endlich die avokryphische Erzählung von der wunderbaren Rettung der Elisabeth und des Täufers, sowie der Ermor= 25 bung des Priesters Zacharias auf bes Herobes Befehl. Dbgleich bie tatholische Rirche ichon im gelasianischen Detrete biefe apotryphische Litteratur verworfen hat, find nichtsdestoweniger viele Züge daraus in die kirchliche Tradition übergegangen, so die Namen des Joachim und der Anna, die Erziehung der Maria im Tempel, die im Greisenalter geschlossene Scheinehe des Joseph (nach der Historia Josephi fabri lignarii in seinem 90. Jahre), 20 bie Entbindung ber Jungfrau in einer Höhle. Jedenfalls find alle diefe Darstellungen ber Jugendgeschichte, ber Verheiratung und ber Geburt der Maria, von der Tendenz beherrscht, ben Glauben an ihre Birginität vor, in und nach bem Geburtsafte zu stüpen und zu fördern. — Eine weitere Reihe apokrypher Legenden betrifft bie spätere Lebenszeit Marias (feit Jefu Himmelfahrt) und ihren Lebensausgang. Sie finden fich in dem, etwa 35 ber Mitte des 4. Jahrhunderts entstammenden Apofrophon De transitu Mariae auf= gezeichnet (Tischendorf, Apocalypses apocryphae, Lips. 1866, p. 114 sq.; bgl. Lipsus, Apotr. Apostelgesch. I, 13. 107. 192. 448 f., sowie Dietamp a. a. D.), liegen jedoch in den verschiedenen Hoff. desselben in start abweichender Fassung vor. Nach den meisten lateinischen Hoff. hätte Maria noch zwei Jahre über Christi himmelfahrt hinaus im Rreis 40 ber Apostel gelebt, nach einigen sogar 22, bezw. 24 Jahre, nach ber schlidichen Bearbeitung nur 15 Jahre. Der späte Chronograph Hippolyt v. Theben (7. Jahrhundert) bestimmt die Dauer ihres Zusammenlebens mit den Aposteln nach dem Heimgang Jesu zum Bater auf 11, und die Gesamtdauer ihres Erdenlebens auf 59 Jahre. Bon einer Überssiedelung der hl. Jungfrau mit ihrem Pflegsohn, dem Apostel Johannes (vgl. Jo 19, 25 f.) nach 45 Ephesus weiß dieser Chronist nichts; doch existierte eine dahin lautende Uberlieferung, nach welcher also Maria ihr Leben in Ephefus beschloffen hätte, bereits im 4. Jahrhundert (Epiph. haer. 78, 11, p. 511 Dinborf). Für Jerufalem als ihren letten Wohnort und Sterbeort scheinen andere alte Überlieferungen zu sprechen, doch liegen entscheidende Zeug= niffe aus dem Altertum weder für die eine noch für die andere dieser Annahmen vor, so 50 daß noch heute für jede derfelben gelehrte Plaidovers versucht werden können. Bgl. einerfeits Fond als Verteibiger ber dormitio Ephensina, andererseits Nirschl als Anwalt der dormitio Hierosolymitana, von welchen jener die Offenbarungen der Kathatina Em= merich, dieser die einer schon älteren Ekstatischen, der Maria b. Agreda, anzuschbren in der Lage ist (1. über diese Kontroverse auch Th. Zahn, Die Dormitio S. Virginis 2c., MEZ 55 1899, bef. S. 409 ff. 419 ff.). — Wegen der Legende von Maria Himmelfahrt f. unten (II, bei den Marienfesten).

Trotz ber verherrlichenden Züge, womit man ziemlich frühzeitig das Bild und die Geschichte der Maria ausstattete, war man bis gegen Ende des 4. Jahrhunderts noch nicht geneigt, ihr einen Ault zu widmen oder gar Gebete an fie zu richten. Maria, sagt Epi= 60

phanius, werbe in Ehren gehalten, aber nicht angerufen, bem Herrn allein gebührt Anrufung (*ngoozvvelova*); darum habe Christus sie in Kana "Beib" genannt, um jebe ungebührliche Berehrung von ihr fern zu halten (haeres. 79, 4. 9). Trotz ihrer Heiligkeit entbedte man an ihr manche Fehler. Während bem Tertullian die Apostel das Bild der 5 Kirche waren, sah er in den ungläubigen Brüdern Jesu das Bild der Juden, in Maria der Spnagoge; in diesem Sinne faßt er den Ausspruch Jesu 2c 11, 27. 28 (de carn. Chr. 7). Origenes (hom. 17 in Luc.) und Basslilus der Große (ep. 260 ad Optim.) nahmen an, daß auch sie sichen Geristi geärgert habe, sonst würche bieser nicht für ihre Sünden gestorben sein. Darin meinen sie das von Simeon ihr geweissgate 10 Schwert zu erkennen. Chrysostomus findet (hom. 21 in Joh.) in ihrem Benehmen zu Kana vorlaute und anmagende Zudringlichkeit, in den Borten Mt 12, 48-50 die verbiente Strafe für die Eitelleit, womit sie vorbülts eusgehen und mit verschler zur Gestung einen vollte. Daß die Quaest. et Respons. ad Orthodoxos (qu. 186) auf Melehnung eben vieser und ähnlicher Bortvister ausgehen und mit verschlter Greges 15 den Worten des dies uw ähnlicher Bortvister ausgehen und mit verschlter Greges 16 den Borten Schwerigkeiten, welche ber auf den Antiochener Diodor v. Tarsus als Verfasser zusstraften Stage Jesu wider statenden Herber Staten Staten State 13 Bartas Tugenden als die aller Meiber überstühre haten zusschen und mit verschlter (zegesse 14 den Echren Schwerigkeiten, welche ber auf den Antiochener Diodor v. Tarsus als Versafter bes genannten Quästionenwerts ratenden Hypothes karnadis entgegenstehen (TU, N. F. VI, 1901; vgl. Jülicher, ThES 1902, Nr. 3).

- 20 II. Der Mariendienst vom 5. bis zum 16. Jahrhundert. 1. Die Mariologie der späteren Bäter (bis ca. 700); Benrath, l. c., S. 33—65; Rösch, ThStst 1888, S. 278ff.; F. A. v. Lehner l. c.; Harnad, Lehrb. der Dogmengesch. II<sup>2</sup>, 450f. Bgl. L. Jacobi in SKG V (1882), S. 246 f. und Krumbacher, Byz. Lit. <sup>3</sup>, 666 f.
- 2. Der Marientultus im Bilberstreit. Benrath, S. 49 f. S. 88-94; J. Langen, 28 Joh. v. Damastus, Gotha 1876, S. 218 ff. 286-289; Schwarzlofe, Der Bilberstreit ein Rampf ber griech. Kirche um ihre Eigenart und Freiheit, Gotha 1890, S. 201 ff.; Bitra, Analecta Spicilegio Solesmensi parata, t. I (Paris. 1876), p. XLIII; J. L. Jacobi, Bur Geichichte bes griech Kirchenliebs, 3RG V (1882), S. 247; Krumbacher, Geich. der byzantin. Eit.<sup>2</sup>, S. 6666; G. U. Schneider, Der h. Theodor v. Studion 2c., Münfter 1900, S. 6.97 f. 107.
- 3. Die älteren Marienfeste. Jal. Gretser, De festis Christianorum II. II, Ingolstadt 1612 (c. Auctario); Jppol. Marracci, Pontifices maximi Mariani, Rom. 1642; L. Thomassifin, Hist. des stetes, Par. 1683; Brosper Lambertini (Benedict XIV.), Commentarii de Jesu Christi Matrisque eius sestis etc., ex ital. in lat. serm. vertit J. A. de Gracomellis, Batav. 1752 in fol., nov. ed. 1766; Ridel, Die hl. Zeiten und Feste nach ihrer Geschichte
- Muljin, 1182. des ledes, 121. 1083, Plosper Lunderlint (Schebitt XIV.), Commendant de Jesu Christi Matrisque eius festis etc., ex ital. in lat. serm. vertit J. A. de Gracomellis, Patav. 1752 in fol., nov. ed. 1766; Nickl, Die hl. Zeiten und Hefte nach ihrer Geschichte 85 und Feiter in ber tath. Rirche, Mainz 1825 ff.; E. Bacandard, Les origines de la fête de la Conception dans les diocesses de Rouen et en Angleterre, RQS. 1897; F. Z. Rrauß, Real-Encutl. ber christl. Altertümer, Art. "Feste" (I, 495 f.); Schrob, Art. "Martenjeste" in **RR**1.<sup>3</sup>, VIII.
- Von protest. Autoren: Rud. Hospinian, Festa Christianorum, h. e. de origine, pro-10 gressu, ceremoniis et ritibus festorum dierum lib. unus, Tigur. 1593 fol. (Genev. 1669. 1674); Joh. Andr. Schmid (Prof. in Helmstädt, † 1726), Prolusiones Marianae etc., Helmstädt 1712–1719 (Prolus. I—X); Augusti, Handb. der christl. Archäologie, I (Leipzig 1836), 5. 559–565; Benrath, ThSt. 1886, S. 66–73.
- 4. Mariologie und Marienkult im Mittelalter. Th. Effer, Geschüchte des 4. Mariologie und Marienkult im Mittelalter. Th. Effer, Geschüchte des 45 engl. Grußes, HIG V [1884], S. 88-116); A. Salzer, Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Litteratur und lat. Hymnenpoesse des Mittelalters, Linz 1893; D. Bardenhewer, Der Name Maria 2c., S. 80-120; Steph. Beilfel, F. J., Die Berehrung Unseren I. Frauen in Deutschland während des Mittelalters, Freiburg 1896; F. Kaulen, Artikel "Marienlegenden" im KR2<sup>3</sup>, VIII, 831-846.
- 50 Bon protest. Autoren: J. Kloeden, Gesch, der Marienverehrung, besonders in den letzten Jahrhunderten des MAs, in der Mart Brandenburg und der Lausits, Berlin 1840; Ed. Breuß, Die röm. Lehre von der unbestedente Empfängnis aus den Quellen dargestellt, Berlin 1865 (vgl. unten III); Benrath, ThStk 1886, S. 197—267; Harnad, Dogmengesch. III<sup>s</sup>, 285 f. 584—588.
- 55 5. Wonographifches über die Mariologie einzelner Theologen. B. Hänsler, O. Cist., De Mariae plenitudine gratiae secundum S. Bernardum Abbatem et Eccl. Doctorem, Freiburg 1901; R. Rocholl, Rupert v. Deuts; Beitrag 3. Geich. der Rirche im 12. Jahrhundert, Gütersloh 1886, S. 141-147; Aloys Meister, Die Fragmente der Libri VIII miraculorum des Chiarius von Seisterbach, herausgen, Rom 1901 (= Suppl. XIII der Röm. D. D. W. Beit, Die Universitäter Geiterbach, fer Steffen Des fest Marines and Marines and Marines and Marines and Marines and State States and State
- 60 DS); M. Beiß, Die kleineren mariologischen Schriften des fel. Albertus Magnus (I. Mariale; II. Compendium super Ave Maria), Paris 1898; F. Worgott, Die Mariologie des h. Tho= mas v. Aquino, Freiburg 1878. (Gegen denj. Knittel, ThOS 1879, III, 355–401.)

Die schon im 5. Jahrhundert mächtig aufwuchernde Verehrung der Maria mag zum Teil darin ihre Erklärung sinden, daß seit Konstantin die Herehrung der Maria mag zum Areil darin ihre Erklärung sinden, daß seit Konstantin die Herehrung ber Matienhaft in die Kirche drängten und ihre gewohnten Vorstellungen mit den christlichen Lehren vermischten. Die heidnischen Kulte, durchaus auf dem Boden der Naturreligion erwachsen und darin vorzugsweise das Phänomen der Zeugung betonend, stellten die apotheosierten Naturkräste 5 durchgängig in dem polaren Gegensate der Geschlechter dar. Eine ähnliche Erscheinung zeigt sich in den Syzygien der Gnostiker. Wie leicht ließ sich nun diese Anschauung im Epristentum zur Vorstellung von der Mitwirkung eines weltlichen Prinzipes bei der Erzlösung ausölichen und wer wäre dazu verwendbarer gewessen, als Maria, die schon den ältesten Vären der Antitypus der Eva, wie Christies des Aldam war. Wirklich bestreitet 10 Epiphanius (haeres. 79) die Kollyridianerinnen, eine Sette schwärmerischer Breituge Protluchen in Prozession herumfuhren, sie ihr zum Opfer brachten und dann gemeinsam verzehrten — Gebräuche, wie sie in den Thesmophorien und in dem von Jeremias (7, 18; 44, 59) beschriebenen Rultus der lanaantischen "Königin des Himmels" üblich waren. Epiphanius 15 ertlärt ihnen entrüsstet, das Phallussinnbilder beutet und das von Stermias (7, 18; 44, 59) beschriebenen Rultus der lanaantischen Böttin schlich von Benkon zurehren werehrte Maria als identischen Böttin bei von den Kollyridianerinnen verehrte Maria als identischen Schlussinnbilder beutet und bie von den Kollyridianerinnen verehrte Maria als identischen Schlussinnbilder betret und bie von den Kollyridianerinnen verehrte Maria als identischen Schlussinnbilder beutet und bie von den Kollyridianerinnen verehrte Maria als identischen schlussen be. Lit. I, 2).

Der wichtigste Wendepunkt in der Entwickelung der Marienverehrung ist der nestos 20 rianische Streit. Obgleich wesentlich von christologischem Interessen unsgehend, begann er bennoch mit der entgegengesetten Folgerung, welche die beiden streitenden Parteien, die alerandrinische und die antiochenische Schule, aus ührer differenten Ansicht von dem Verbältnisse und die antiochenische Schule, aus ührer differenten Ansicht von dem Verbältnisse und die menschliche Schule, aus ührer differenten Ansicht von dem Verbältnisse und die menschliche Ratur zogen: nämlich mit der Frage, ob Maria 25 Gottesmutter (deoroxos) oder nur Christusmutter (Xolororoxos) genannt werden dürfe. Das Recht der ersten Bezeichnung siegte, ihr Bestreiter, Nestorius, wurde auf der ösumenischen Synode zu Ephesus 431 verdammt. Die Bedeutung dieser Entscheidung bewies der Entsussawis, womit Ephesus die siegreichen Läter bei ihrer Rücklehr aus der Situng begrüßte: unter Facklichein, von Weihrauch umdustet, wurden sie die Jungfrau und Unter, durch welche die Dreienigseit verherrlicht, das Areuz des heilandes erhöht worden, die Engel triumphieren, die Zeusse verlichen, der Verlich als die Jungfrau und Mutter, durch welche die Dereienigseit verherrlicht, das Areuz des Keilandes erhöht worden, die Engel triumphieren, die Zeusse Verlichen, der Berlucher überwunden, die Menscheit zum Himmel erhoben ist. Der Gegner und spätere Nachfolger des Nestorius auf dem so Bischofsstuhl zu Konstantinopel, der Presenter Brotlus, nennt sie in seiner Homise auf dem so Bischofsstuhl zu Konstantinopel, der Bresenter Brotlus, nennt sie in seiner Homise dem Sebim Thronende, stährt, die einzige Brite Gottes zu den Benscher über dem Cherubim Thronende, stährt, die einzige Brite Gottes zu den Set über dem Schweit werden ben das Feuer nicht verzehrt, den Beebestuhl der Menscher, den Sie Luck, den das Feuer zuscher, den Beebestuhl der Menscher Strauch, den das Feuer zuscher, den Bestelfuhl der Menscher Sott, der über dem Schreusun Thronende, staut, den Bestelfuhl de

Bon jest an wurde ihre Verehrung allgemein und mit jedem Jahrhundert überschwenglicher. Bereits war durch die Verehrung der Märtprer dazu der Weg bereitet. Schon Hieronymus hatte diesen Teilnahme an der Ubiquität des Lammes zugeschrieben; Gregor von Aufsa hatte siefen Teilnahme an die Spitze der Märtprer als Königin des es himmlischen Chors. Die Gebete an sie wurden allgemeine Sitte. Justinian erslehte in einem Geset (Lib. I, Cod. tit. 27 de oksie. Afric. I, 1) übre Fürsprache um herstellung des römischen Reichs. Der Feldherr Narses erwartet von ihr die Offenbarung ber zeit und Stunde zum Angriff (Evagrius H. E. IV, 24). Rirchen wurden ihr geweiht, Altäre errichtet, Bilder aufgestellt. Bonistatus IV. ließ sich vom Raiser Pholas so das Bantheon des Agrippa übergeben, entfernte daraus die Standbilder der heidmischen Gotterwelt verdrängt. Troz des chale Boltes von dem Göttliche Olymp hatte die alte Götterwelt verdrängt. Troz des chales von des Menschliche in Ehristo für das Bewußtsein des tatholischen Boltes von dem Göttlichen absorbiert worden, wurde er nur als Gott vorgestellt, verehrt, angebetet. Man bedurfte einer weiteren mensch= sichen Verschlung, durch welche die göttliche Magestell zugänglich und die Strenge des Nichters für den Gnadesuchenden gemildert wurde: kein Haussiglich und die Strenge des schwen, als die gebenedente Mutter. Aus einer Begnadigten wurde sie wirfjamer übernehmen, als die gebenedete Mutter. Aus einer Begnadigten wurde sie die Strange des schwen, wurde ihre Mutter. Mus einer Begnadigten wurde sie die Strange des nehmen, als die gebenedete Mutter. Aus einer Begnadigten wurde sie die Standenschene überbei Gnadenschen und wielde die wurde weichen Steinschenen (f. Bitra, Jacobi und so Rrumbacher a. a. D.). Johann von Damastus (um 750) nennt sie in einer Homilie bie einzige Rönigin unter ven Röniginnen, der ber Sohn die ganze Schöpfung unterworfen hat, daß diese durch sie bewahrt werde (Langen, S. 218). Die Verehrung für sie wurde noch gesteigert durch die Wunder, die man von ihr erzählte. Gregor von Tours (573 5 bis 595) will wissen, daß sie in einem ihr geweihten Kloster zu Jerusalem in einer Nacht alle Scheunen mit Korn gestüllt, er selbst will mit Reliquien von ihr eine Feuershrundt beschwaren haben (De glor martur I 11) im 9 Richtundert berichtet der

- brunft beschworen haben (De glor. martyr. I, 11). Im 9. Jahrhundert berichtet der Biograph des Johann von Damastus, Johann Juvenilis, als der Chalif Abdalmelet jenem im Zorn die Hand hatte abhauen lassen, sei sie burch die Hilfe der Jungfrau auf 10 sein Gebet im Schlafe ihm wieder angewachsen (Langen, S. 16).
  - Auch der Bilberftreit hat nur dazu gedient, ihre Verehrung fester zu begründen und weiter zu verbreiten. Selbst die bilderfeindliche Synode von Konstantinopel empfahl 754 ihre Fürbitte, weil sie freieren Zugang zu dem von ihr geborenen Gott habe (Mansi XIII, 345; Anath. XI). Die bilderfreundliche Synode von Nicäa aber erklärte im
- 15 Jahre 787 (Mansi p. 377), die dem Bilde gewidmete Ehrenbezeigung steige zum Urbild hinan; wer jenes anruse (δ προσχυνών), ruse in ihm dieses an. Für die Bereicherung der Liturgie mit Gesängen zum Lob der h. Jungfrau (s. Θεοτόχια und Σraugoveoτόχια) wirtten eifrig Theodorus Studita und seine Schüler, unter welchen der Hymnograph Joseph (+ ca. 883) in üppiger Glut seiner Schülderungen und schwülltiger Häufung
- 20 ber Epütheta alle übertraf (Krumbacher<sup>2</sup>, 676 f.; Benrath, S. 92 f.). Bald wurden die Marienbilder in Kirchen, Häusern und auf Wegen immer häusiger, man zündete vor ihnen Lichter an, beräucherte sie, betete vor ihnen. Wer sich dem Kloster widmete, ließ seine abgeschnittenen Haare gleichsam in ihren Schoß fallen. Es bildete sich allmählich eine Tradition über ihre Gestalt und ihr Aussehen. Nach dem Mönch und Presbyter Spi-25 phanius (bei Nicephorus Callisti h. eccl. II, 23) soll sie mittlerer Statur, bräunlicher Farbe, ovalen Gesichtes, schmaler und länglicher Handbildung gewossen seinen Als des wiellt und lichter und länglicher Handbildung gewossen seinen Uss des vollen Gesichtes, schmaler und länglicher Handbildung gewossen seinen Uss des be-
- 25 phanius (bei Nicephorus Callifti h. eccl. II, 23) foll sie mittlerer Statur, bräunlicher Farbe, ovalen Gesichtes, schmaler und länglicher Handbildung gewesen sein. Als das berühmteste Bild galt das angeblich von Lukas gemalte; es eristierte in mehreren Eremplaren, deren jedes seine eigene Tradition hat. Andere in Italien und Spanien sollten sogar von Engeln gemalt sein u. s. f. (vgl. unten IV).
- 30 Mit besonderer Vorliebe mußte der Marienkult von den germanischen Bölkern aufgenommen werden. In dem altgermanischen Charakter lag eine zarte Scheu vor der weiblichen Natur, in der man ein Höheres, Reines und Heiliges ahnte (das sanctum et providum bei Tacitus, Gorm. 8). Aus dieser Verehrung erwuchs jener romantische Frauendienst des Mittelalters, der unmittelbar neben dem Gottes- und Herrndienst seine
- 85 Stelle fand und mit ihnen die Kreise bildete, in denen das fröhliche Rittertum und der Minnensang sich bewegten. Was war natürlicher, als daß Maria den christlich germanischen und romanischen Bölkern das Ibeal der in Gott verklärten Beiblichkeit wurde und daß man ihr Bild mit aller Hoheit, Unmut, Milde, Schönheit, Demut und Reinheit ausstattete, welche man an den Edelsten ihres Geschlechtes zu bewundern gewohnt war? Die
- 40 ganze Galanterie des Rittertums mischte sich in den Mariendienst, selbst der Name: unsere Frau (frowe, Herrin, die angebetete Geliebte des Ritters im Unterschiede von wip, Ebefrau) oder notre dame ist daher entlehnt. Zugleich trat der ethnisierende Zug mit aller Stärke herdor: Maria, die Himmelskönigin, wurde immer mehr der menschlichen Sphäre enthoden. Hoch über allem Geschaffenen, selbst über den Engeln, die sie verherrlichen, thront is nehm Maria und vertigischen Geschaffenen und Marienster und Beschaftenen Beschaffenen.
- 45 fie neben Gott und partizipiert an feiner Gewalt und Weltregierung. Jlbefons von Lolebo († 667) bewies noch einmal die beständige Birginität der Jungfrau gegen die längst dahingegangenen Jovinian und Helvidius sowie gegen die Juden mit den Argumenten des Ambrosius und Hieronhmus, die er nochmals in seiner Schrift De illibata d. Virginis virginitate adv. tres infideles (MSL col. 53-110;
- 50 vgl. Benrath, S. 53 ff.) zusammenstellte. Ratramnus (f. den Art.) bestritt um 845 Gegner, die behaupteten, Jesus habe auf anderem als dem gewöhnlichen, auf einem unbekannten Weg den Mutterschoß der Jungfrau verlassen (vgl. Joh. Damasc. de orth. fid. IV, 14) und trat für die Wahrhaftigkeit seiner menschlichen Geburt ein. Paschassen kabert dagegen leugnete, daß Maria nach dem gewöhnlichen Naturgeset geboren habe. Viele stielte stimmten
- 55 barin überein, daß die Geburt vulva clausa erfolgt fei und beriefen sich dafür gleichfalls auf den Durchgang des Auferstandenen durch die verschlossene Thüre (J. Bach, Dogmengeschichte des MALs, I, S. 152 ff.; Harnack III, 285 f.). Eine noch glanzvollere Periode für die Mariaderehrung eröffnet sich mit dem 11. Jahr=

Gine noch glanzvollere Periode für die Mariaberehrung eröffnet sich mit dem 11. Jahrhundert. Beter Damiani preist Maria als die vollendete Kreatur, er nennt sie deificata, 80 kein Ding sei ihr unmöglich, Berzweifelnde richte sie zur Hoffnung der Seligkeit auf. Sie

tritt vor den Altar der Versöhnung nicht als Magd, sondern als Herrin, befehlend, nicht bittend (Serm. I, de nativit.). Sie ift das goldene Bett, auf dem Gott, ermüdet von der Menschen und Engel Treiben, sich zur Ruhe niederlegt. In wahrhafter Efstase schaut er die Vorbereitungen zur Verfündigung : die vernünftige Rreatur fällt, der Allmächtige birgt schweigend seine Berlegenheit, endlich wird Maria geboren und reift zu solchem Zauber 5 der Schönheit, daß Gott, in Liebe entbrannt, das hohe Lied zu ihrem Preise fingt ; er versammelt die Engel und verfündet ihnen seinen Ratschluß, daß, wie durch ihn alles geschaffen worden sei, so auch durch sie alles erneuert werden soll. Dieser Ratschluß wird in Schrift gesaßt und dem Gabriel übergeben u. f. w. (Serm. IX de annunc.). Bernhard von Clairvaur predigt (Serm. II in Pentec. c. 4): Auf Maria sehen die Be- 10 wohner des Himmels, wie der Hölle, jene, um wiederhergestellt, diese, um erlöset zu werden; in ihr finden die Engel ihre Lust, die Gerechten Gnade, die Sünder Vergebung in Ewig= keit. Er fragt seine Zuhörer (Sorm. in nativit. c. 4): "Fürchteft du in dem Sohne bie göttliche Majestät? Willst du einen Fürsprecher (advocatum) auch vor ihm haben? Nimm deine Zuflucht zu Maria, rein ist in ihr die Menschheit, es wird die Mutter der 15 Sohn, den Sohn der Bater erhören" (f. überhaupt Hänsler, l. c.). Abt Ruprecht von Deut, der in feiner Auslegung des Hohenliedes durchgängig die Beziehung desselben auf Maria festhält, findet in den Gewürzbergen (8, 14) die Heiligen angedeutet, in Maria fieht er den Berg aller Berge, die Heilige aller Heiligen, von der der Pfalmist gesungen: "Ich hebe meine Augen auf zu ben Bergen, von benen mir Hilfe kommt" (Rocholl a. a. O.). 20 Bonaventura (Sorm. do B. Virg.) nennt sie ben Fels, ber in dem Leiden des Herrn allein nicht wantte und auf den er darum seine Kirche gebaut hat. Thomas b. Aquin (Serm. in die Purificat. V. Mar.) deutet die fieben Säulen der Beisbeit in Spr. Sal. 9, 1 auf fieben Tugenden der Maria; in seiner Summa (P. III, qu. 29, a. 1) preift er fie als das Bild ber gesamten Kirche, welche gleichfalls Jungfrau und Einem 25 preise er sie aus das zuw der gesamten strape, weiche gleichfalls Jungtrau und Einem 26 Manne, nämlich Sprifto, verlobt und angetraut sei. Berthold v. Regensburg mahnt aufs angelegentlichste und immer wiederholt zur Anrusung ver h. Gottesmutier, die zwar demütig ift gleich dem milden Lichte des Monds, aber die große Versöhnerin der ganzen Christenheit (ein suonerin aller kristenliute) "veren Bitten und Rusen mehr hilft denn das aller anderen Heiligen zusammen" (vgl. Stromberger, Berth. v. Regensburg, 80 Gütersloh 1877, S. 174 ff.). — Ihren Höchepunkt erklimmen die Leistungen diefer pane-abriichen Marien-Homiletif in dem Mariala des Meiländer Rennationard Rennachinued aprischen Marien-Homiletif in bem Marialo des Mailänder Franzistaners Bernardinus be Bustis († ca. 1500), einer Musterlammlung von Predigten über die h. Jungfrau für alle Sonn= und Festtage des kirchlichen Jahreslaufs. In der letzten dieser 63 Prunkreden wird dieselbe angeredet: "O redemptrix universi! O mutatrix cursus naturalis! so O recuperatrix perditi ordis! O renovatrix humanase naturae! O mediatrix Dei et hominum! O fundamentum nostrae fidei! O scala, per quam in coelum ascenditur! O regina et imperatrix universi orbis! Defende nos a malignis spiritibus!"

Diefe Romantik der Prediger teilten die Minnefänger; selbst ein Walther von der 40 Bogelweide und ein Konrad von Würzburg wetteiserten in ihrem Preis. In ihrem Sang wird die Herrlichkeit Christi von dem Glanze verdumkelt, der die Himmelskaiserin strahlend umfließt. "Gras und Laub, Regentropfen und Sterne, wenn jedem eine Zunge geliehen würde, könnten doch ihr Lob nicht aussprechen; sie heißt Maria, weil sich alle Güte in ihr vereinigt, wie das Meer alle Flüsse in sich aussprechen; sie heißt Maria, weil sich alle Güte in ihr vereinigt, wie das Meer alle Flüsse in sich aussprechen; sie heißt Maria, weil sich alle Güte in ihr vereinigt, wie das Meer alle Flüsse in sich aussprechen; sie heißt Maria, weil sich alle Güte in ihr vereinigt, wie das Meer alle Flüsse in sich aussprechen; seinen von Zweter (Hagen, as Minnefünger, II, 175) singt: "Durch Minne ward der Allte jung, der immer war ohn" Ende; vom Hänne that er einen Sprung herab in dies Elende, ein Gott und drei Genende (Namen oder Versonen der Trinität) empfingen von einer Magd Jugend: das geschah durch Minne." Wilhelm Grimm füllt in der Einleitung zur goldenen Schmiede Konrads von Bürzburg einen Bogen mit den Krädikaten, die ihr die Dichter beilegen. — so Auch in Hertschung neuer MariensLegende nuch sagenhafter Berichte über Mariento un ver leisten die letten Jahrbunderte des MULs Großes. Von den jüngst durch All. Meister herausgegebenen drei ersten Büchern eines umfänglicheren (auf 8 Bücher angelegten, aber unvollendet gebliebenen) Bunderbuchs des Gäsarius v. Heiche durch die so h. Jungsrau gewirkt schlungen von Wundern — 83 an der Jahl — welche durch die so h. Jungsrau gewirkt schlungen von Wundern — 83 an der Jahl — welche durch die so h. Jungsrau gewirkt schlungen von Bundern — 83 an der Jahl — welche durch die so h. Jungsrau gewirkt schluchen (s. d. d. kit.). In Jacods de VIII sene fart hervorstretende Rolle. Der "ekstanische Doktor" des Karthäuserordens Dionysius v. Rickel beschließt fein apologetisches Dialogion de fide catholica (t. XVIII opp. Diony

worin Maria als Bunderthäterin ihrem Sohne völlig gleichgestellt erscheint. Sie bewirkt bas Wiederanheilen der dem Papste Leo II. und dem Joh. von Damastus abgehauenen Hände, sie erscheint zu wiederholten Malen den Heiligen Martinus, Bernardus, Franjistus 2c., turz: Miraculorum eius non est numerus; mortuos multos aeterna s morte damnandos vitae restitui a Deo Filio procuravit etc. Das Bollslejebuch ber Miracula B. Mariao V. eriftiert in zahlreichen lateinischen Handschriften; es wurde in der ital. Ausgabe: Miracoli della gloriosa Vergine Maria während der vier letten Jahre des 15. Jahrhunderts an verschiedenen Orten Italiens nicht weniger als 14 Male gedrudt (Benrath, S. 229). — Wegen des gleichfalls sehr beträchtlichen Anteils der bil= 10 denden Rünste an der Bewirkung dieses unerhörten Aufschwungs der Mariolatrie f. u. IV. Selbstwerständlich errang sich Maria einen immer breiteren Boden im kirchlichen Kultuswesen und in dessen sich geschlichen Formen. Machte auch die scholastische Theologie, gleichfam um das böse Gewissen zu beschwichtigen, einen Unterschied zwischen der Dulia, welche ben heiligen, und ber Latria, welche Gott und Christion allein zugerbiesen wurde, 15 so überflügelte boch schon vermöge der Hyperbulia, welche man der Maria zuerlannte, ihre Nersbrung die aller anderen Galiaren Schultz und Schultz allein für Staten einen ihre Verehrung die aller anderen Heiligen. In der Praris aber schwand der kleine Ab= stand, der sie von Christo trennte, vollends. Seit dem 11. Jahrhundert widmete man ihr zuerst in den Rlöftern ein Officium und heiligte ihr den Samstag, wie Christo ben Sonntag. Das Ronzil zu Clermont dehnte 1095 die Rezitation des Officiums auf den 20 gefamten Rlerus aus. Der 25. Ranon des Ronzils von Toulouse verfällte 1229 alle driftlichen Hausdäter und Mütter in eine Geldstrafe, wenn sie es versäumten, am Sonnabend zu Ehren der Jungfrau die Kirche zu besuchen. Auch die Bigilien der hohen Feste wurden ihr gewidmet und viele fasteten am Samstag, oft bei Wasser und Brot, um von ihr zu erwirken, daß sie nicht ohne Beichte und Absolution aus der Welt scheiden. Für icht zu erwitten, das pie nicht opne Beichte und Ausschluttion alls der Wielt scheiden. Für 28 die Eindürgerung eines täglichen, ja beständigen Kultus der Maria im christlichen Bolks-leben ist nichts in gleichem Grade wichtig geworden wie die Einführung des A v e Maria oder engelischen Grußes (vgl. Lc 1, 28 Vulg.) als unentbehrlichen Zusates zum Herrn-gebet oder Paternoster. Seit Mitte des 12. Jahrhunderts von Frankreich aus, wo be-sonders der h. Bernhard für seine Verbreitung thätig war, allmählich zur Einführung in 80 den Nachbarländern Deutschland, England, Spanien 2c. gelangt, erscheint diese Bittformel gegen Ende des 13. Jahrhunderts überall im katholischen Abendland heimisch. Durch die Einführung der Angeluckeitte des Unterste überall im katholischen Abendland heimisch. Durch die Einführung der Angelus-Sitte, d. h. der Praxis eines täglich dreimaligen Abe-Maria= Betens beim Anfchlagen ber Glode (Bulle Johanns XXII. vom 7. Mai 1327), forvie weiterhin durch die Gewöhnung an maffenhaft gehäufte Ave-Gebete im Rofenkranz, bess festigte fich ber Einfluß dieses an Maria fich wendenden turzen Gebetsatts auf die tatholische Volkssitte in zunehmendem Maße. Die Michtigkeit des Baterunsers trat in dem-selben Maße zurück, wie die bieser Anrusung der Mutter Jesu immer stärker betont und — namentlich auch durch jene Legenden und Mirakelgeschichten — dem Bolke empfohlen wurde (Effer in HIG V, 1. c.; Benrath, S. 219—226; vgl. d. Art. "Rosenkranz" in 40 MRC XIII, 61 ff.). — Auch aus dem reichen Schaze der hymnologischen Lieben fich viele Belege bafür geben, wie der h. Jungfrau immer mehr göttliche Prädikate und Gnadenwirkungen beigelegt wurden. In dem kirchlichen Hymnus: O felix puerpera, wird von ihr die Auferwerung der Toten erwartet. Auch die Legende von ihrer Hades-fahrt kam, etwa seit dem 11. Jahrhundert, in Umlauf (Tijchendorf, Apocalypses apocr. 25 p. XXVII). Altere Rirchenlieder, wie die Notkersche Sequenz: Sancti spiritus adsit nobis gratia, wurden auf Maria umgedichtet. Das Frevelhafteste leiftete in diefer Beziehung das sogenannte Psalterium Mariae magnum, welches die 150 Pfalmen ge= radezu in Mariengebete travestiert. Es wurde mit Unrecht als bas Werk Bonaventuras angesehen. Gegen bas Ende des 11. Jahrhunderts laffen fich im Abendlande schon über 100 50 ihr geweihte Klöfter urfundlich nachweisen, dreihundert Jahre später waren ihr allein in der Altmark 42 Stadtfirchen geweiht und war sie in der Neumark schon Batronin saft aller Gotteshäuser. Begreiflich waren auch ihre Reliquien vor allen anderen gesucht und

wunderträftig; hier besaß eine Rirche ihr Hemb, dort Tropfen von ihrer Milch, oder von 55 ihr für sich und ihren Sohn gewobene Gewänder, oder ein Stück von ihrem Schleier. Das bedeutendste Rabinet aus ihrem Nachlasse hatte sich der römische Raiser Rarl IV. angelegt; darin fanden sich unter anderen ein Rest der Wachsterze, die bei ihrem Lobe gebrannt, und einer der Palmzweige, welche die Apostel vor ihrer Bahre hertrugen. Um= fonst bezweifelte Abt Guibert von Nogent († 1124), daß Maria nur einen Tropfen ihrer 60 Milch der Nachwelt zur Berehrung hinterlassen habe. Solche Stimmen der Besonnenheit

verhallten ohne Wirkung. Ihre berühmteste Reliquie ist ihr Wohnhaus, welches nach dem Verluste Palästinas 1291 die Engel nach Tersato in Dalmatien, drei Jahre später nach Recanati in Bicenum getragen haben sollen, wo es den Wallsahrtsort Loreto (s. 86 XI S. 647) begründete.

Besondere Berehrung genoß Maria in den Orden. Der deutsche Ritterorden wählte 5 fie zu seiner Batronin, die Dominikaner widmeten ihr seit 1270 den Rosentranz (s. d. A.), die Franziskaner ereiferten sich für ihre unbestenten ihr seit 1270 den Rosentranz (s. d. A.), die Franziskaner ereiferten sich für ihre unbesten überreicht haben sollt: "Ber in demselden stuckt, seine Scapulier mit den Borten überreicht haben soll: "Ber in demselden stirbt, wird das ewige Feuer nicht erleiden." Durch die Scapulierbruderschaft können auch Laien 10 an diesem Ordensschafte und seinen Krivilegien teilnehmen (s. Bd X, 85, 37 fl.), wie durch die von Sprenger in Köln 1375 gestiftete Rosentranzbruderschaft an den Verdiensten des Dominikanerordens (s. VIII, 64 fl.). — An der Grenze des 14. und 15. Jahrhunderts vereinigten sich allenthalben Gleichgesinnte zu sogenannten Liebfrauengilden, verpflichteten sich gegenseitig anständiges Begrähnis, Leichenbegleitung und Seelenmeffen, und legten zu dem Ende aus regelmäßigen Beiträgen eine gemeine Kasse au. Die Zustammentünste schoft zum Schonenorden Mahle. Eine abelige Brüderschaft unferer lieben Frauen, Gesellschaft zum Schonenorden genannt, stiftete der eifrige Marienberekrer Rurfürft Friedrich II. von Brandenburg 1443 (vgl. Klöden a. a. D.). Selbstverständlich wurden 20 alle vesselle Stiftungen mit reichen Ablässen ausgestattet.

Der Entwidelungsgang bes Marientultus stellt sich in ber Geschichte ihrer Feste bar. Die bis gegen Ende des Mittelalters entstandenen sind folgende:

1. Mariä Verfündigung (huéga donasuov, zaguwov, edayyelusuov, annuntiatio domini s. Mariae, huéga érsagnedoswos, festum incarnationis s. con-28 ceptionis s. Christi) galt der Anfändigung der Geburt Christi; da man annahm, Maria habe durch das Wort des Engels mittelst des Obres den Logos empfangen, so wurde das Fest eigentlich zum Gedächnis der Empfängnis Christi geseiert und hieß darum auch Fest der Infarnation. Es wird daher nach römischer Obserbanz gerade neun Monate vor dem Spristest, am 25. März, und wenn dieser in die Charwoche sällt, am Montag nach Quasses modogeniti begangen. In Rom stattet an ihm die Bruderschaft Annunciata in der Kirche Maria sopra Minerva eine Anzahl Jungfrauen stür die Ehe oder sür das Kloster aus. Die ersten sicheren Erwähnungen gehören dem 7. Jahrhundert an: Andreas von Areta (um 650), das 10. Konzil von Loledo 656 (can. 1) und das Trullanum 692 (can. 52); boch muß die Feier, wie ihre Bezeichnung als stat und nacht scorn bei Chrisostomus es (Fragm. ap. Georg. Hamartol., cs. Leo Allat., De hedd. graec. 1403) zu ertennen giebt, schon im 4. Jahrhundert üblich gewesen sien sie obse neuwaturgus beigelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältestam mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die ältesten mit Begelegten Sermones in Annuntiat. S. M. V. (f. Benrath, S. 70). Die älteste

2. Maria Reinigung oder Lichtmeß (festum purificationis Mariae, praesentationis Domini, Simeonis et Hannae, candelarum sive luminum, occursus, <sup>4</sup>Υπαπάντη oder δπάντησις τοῦ χυρίου — der Name καθαρισμός ift der griechischen Rirche fremd), wird zur Erinnerung an die Darstellung Jesu im Tempel (Ec 2, 22 ff. also gleichfalls ursprünglich ein Herrensfest) 40 Tage nach dem Christfest (gemäß der Borichtigt 3 Mos 12, 2—7), am 2. Februar, geseiert. Es soll nach Georg Hamatolus und so Eedrenus schon unter Raiser Justim I. (ca. 526), nach Nicephorus H. E. I, 17, 28 unter Justinian eingesücht worden sein, und zwar im Jahre 541, auf Veranlassung eines Erdbedens und einer Seuche, damit (wie Chronisen des Mittelalters erzählen) "der Erlöser, ber dem Simeon im Tempel begegnete, den bedrängten Bölkern gnäbig zu Hilfe täme". Abendländische Geuche, damit (wie Chronisen bes Mittelalters erzählen) "der Erlöser, ber dem Simeon im Tempel begegnete, den bedrängten Bölkern gnäbig zu Hilfe täme". Abendländische Gebruitsten Lusterin Lusterin Schlern gnäbig zu Hilfe täme". Bendländische Gebruitsten Lusterin Lusterin Schlern gnäbig zu Hilfe täme". Mendländische Gebruitsten Lusterin Lusterin verden Bölkern gnäbig zu Hilfe täme". Bendländische Gebruitsten Lusteringenden) Gott gestiste haben soll und an deren Stelle die christliche Feier getreten sei. Im Abendlande, wohin es wohl erst aus dem Morgenlande berpflanzt wurde (während freilich Baronius (Ann. ad ann. 544] es hirr bereits durch Rapit Gelasius I. 492 eingesücht werden läßt), erhielt es, so wenig es auch so zu ben Vorstellungen von bem partus virginis paßte, seine besondere Beziehung auf die b. Jungfrau. Bei der Feier pflegten schon zu Bedas Zeit Prozessionen mit brennenden Rerzen und Gesang aus der Kirche durch die Stadt zu ziehen, wahrscheinlich ein altrömischer Ritus. Nach der heutigen Sitte werden an dem Tage die Rerzen in der Kirche 5 geweiht (s. d. Art. "Lichtmesse").

Während die beiden hier genannten Feste einer biblischen Grundlage nicht entbehren und daher auch in den kirchlichen Jahrescyklus der Evangelischen Aufnahme gefunden haben, fehlt für die folgenden jedes kanonisch-biblische Fundament. Wohl das älteste Fest, welches von vornherein der Verherrlichung der Jungfrau galt, ist

- 3. Mariä Geburt (verédicor, verésior rijç deoróxov, Nativitas ober Natalis B. M. V.) zu Augustins Zeit noch unbekannt, für ben Drient jedoch schon burch Andreas von Kreta (650), für Rom durch das Calendarium Frontonis, sür Spanien durch Ildesons, sür Frankreich durch Paschasius Raddert bezeugt. Warum es auf den 8. September verlegt wurde, ist unbekannt (vgl. Durandus, De div. officiis, VII, 28; Marracci, Pon-16 tifices Mariani, bei Sergius I).
- 4. Mariä Himmelfahrt (festum assumptionis, dormitionis, depositionis, pausationis B. M. V., κοίμησις 8. ἀνάληψις τῆς θεοτόκου), eigentlich der Todestag der Maria; denn auch die Ausdrücke assumptio, assumi bezeichnen ursprünglich den Hingang der erlößten Seele, insbesondere des Märtprers zu Gott. Das Fest ist durchaus
- 20 aus apostryphischen Quellen, wie Joannis ap. els the zolunger the description of description of the descr
- 25 c. 3) und Gregor von Tours als wahr angenommen und vom letteren (De gloria martyrum I, 4) in folgenden Jügen wiedergegeben: Um die sterbende Maria stehen alle Apostel in ihrem Hause versammelt und wachen bei ihr, da naht Jesus mit seinen Engeln, nimmt ihre Seele auf und übergiebt sie dem Erzengel Michael. Alls sie am nächsten Morgen ihren Leib zu Grabe bringen wollen, erscheint Jesus zum zweitenmale und ent-
- Minnit ihren Leib zu Grabe bringen wollen, erscheint Jesus zum zweitenmale und ent-Morgen ihren Leib zu Grabe bringen wollen, erscheint Jesus zum zweitenmale und ent-80 rückt ihn in einer Wolke in das Paradies, wo sich die Seele mit ihm wieder vereinigt. Ungleich reicher ausgestaltet erscheint die Legende bei Johann von Damastus: nicht nur die Engel, auch die Patriarchen, selbst Adam und Eva umstehen mit den Aposteln die Sterbende; die letzteren preisen ihre Urenkelin selig, daß sie ihren Fluch gelöst habe. Ein Jude, der sich an der Bahre vergreisen will, verliert beide Hande in Grande wird beit Ausgest
- ss unverweslich im Grabe und wird dann zum Himmel erhöhet. (Näheres bei Langen, S. 224 ff.). Das Fest wird zuerst von Andreas von Kreta (um 650) unter Berusung auf den Areopagiten erwähnt, er vergleicht in seiner Homilie Els rhν κοίμησιν Marias Ausgang mit dem des Henoch und des Elias. Eine Nachricht bei Nicephor. h. c. XVII, 28 läßt den Raiser Mauritius 582 das Fest zuerst anordnen. — Die Begehung der Pausatio in Rom
- 40 am 15. August bezeugt für das 8. Jahrh. das Calendarium Frontonis, für das fränkische Reich das Mainzer Ronzil von 813 (can. 36) und das Aachener von 818. Gleichwohl gilt der Satz, daß Maria auferstanden und leiblich in den Himmel aufgenommen sei, in der römischen Kirche nur als pia sententia, nicht als Glaubenssatz; doch hat man von Zius IX. auch seine Dogmatisierung erwartet. Auch unterscheidet die tatholische Theologie
- 45 zwischen der ascensio (von Christus vermöge der göttlichen Natur) und der assumptio (von der Maria fraft der Gnade und des Verdienstes). In Deutschland erhielt das Fest auch den Namen f. hordarum, Würzweihe, Würzweihe, weil man früher an diesem Tage Kräuter weihte, denen der Aberglaube die Kraft zuschrieb, den Teusel zu vertreiben, Gist unschählich zu machen, Blitz abzuleiten u. s. w. (vgl. Binterim, Dentwürdigleiten aus 50 d. chr. Archäol. V. 1, S. 437 f.; Benrath, S. 66-68).
- 50 d. gr. Archaol. V, 1, S. 4377.; Bentath, S. 66–68). 5. Mariä Opferung (festum praesentationis, ή έν ναῷ εἴσοδος τῆς θεοτόχου), bereits im 9. Jahrhundert durch die Homilien des Georg von Nilomedien bezeugt und von Manuel Romnenus im 12. Jahrhundert für das ganze griechische Reich angeordnet. Seine Feier wurde 1372 auf den Bunsch König Karls IV. von Gregor XI. für Frank-
- 55 reich befohlen und auf den 21. November verlegt. Der Gegenstand derselben ist die aus den apolryphischen Evangelien geschöpfte Tradition, nach welcher Maria nach vollendetem dritten Lebensjahre vermöge des Gelübdes ihrer Eltern dem Tempel übergeben wurde, woselbst sie 11 Jahre zugebracht haben soll.

woselbst sie 11 Jahre zugebracht haben soll. 6. Mariä Heimsuch ung (festum visitationis M. V.), nur der abendländischen 60 Kirche eigen, gilt dem Andenken ihres Besuches dei Elisabeth und wird zuerst in dem

Festlatalog des Konziles von Mans 1247 erwähnt (Mansi 23, 764). Nachdem die Franzistaner es auf ihrem Generallapitel zu Pija 1263 als Orbensfest aufgenommen hatten, erhob es Urban VI. 1389 zum allgemeinen Feste ber Christenheit, um die durch das Schisma zerspaltene Rirche — Elisabeth und Maria sollten wohl dabei als Vorbilder der Einmütigkeit bienen — unter den Schutz der Jungfrau zu stellen. Bu den Marienfesten von geringerer Bedeutung gehören: Б

7. Verlobung Mariä (festum desponsationis) mit Joseph, geseiert am 23. Februar angeblich feit bem 14. Jahrhundert, feit 1546 durch ben Dominikaner Betrus Auratus mit einem neuen Offizium begabt (später burch Beneditt XIII. 1725 auf die ganze Chriften= heit ausgedehnt). 10

8. Festum spasmi M., später F. septem dolorum genannt (am Freitag vor Balmfonntag), fowie bas neuerdings abgekommene Festum gaudiorum M. (24. Sept.). Beide stellen ben Marienkult nach seiner äfthetischen, sowohl ber schmerzlichen als freudigen Seite bar, wie fie auch in ber Andacht bes Rosenkranzes hervortreten. Die Freuden er= scheinen bei bem englischen Gruß, ber Reise über bas Gebirg, ber Niedertunft ohne Wehen, 15 bem Bieberfinden Jeju im Tempel, der Himmelfahrt. Die sieben Schmerzen werden ent-weder von der Beissagung Simeons und der Flucht nach Ugppten ober vom Beginn der Paffion (Abschied Jesu von seiner Mutter) an gezählt, sind 3. II. biblisch, 3. II. nur burch fromme Legenden bezeugt. Sie erreichen ihren Höbepunkt unter dem Kreuze und bei der Grablegung. Zahlreiche Hymnen haben seit dem 13. Jahrhundert, wo das F. 20 spasmi im Schoße des Servitenordens (vgl. PRC<sup>2</sup> XIV, 161 f.) zuerst aufgekommen sein soll, diese Situationen verherrlicht: ihre duftigste Blüte ist offenbar das Stadat mater bes Franzistaners Jacoponus be Benedictis († 1306) mit der Komposition von Pergolese († 1739). Als eifriger Schutzredner für die Andacht zu den 7 Schmerzen Jesu ist neuer= dings (1887) Nit. Gibr aufgetreten; bgl. unten III (3a der Lit.-Angaden). — Das Fe- 25 stum compassionis am 19. Juli, feit 1423 in Meißen eingeführt, hat nur lokale Geltung behalten.

9. Das Festum M. ad nives (Mariä Schnee-Feier) ist ein römisches Lokalsest, gefeiert am 5. August zur Erinnerung an die Stiftung der Kirche Maria Maggiore in Rom, zu deren Erbauung dem Patricier Johannes und seiner Gemahlin ein an dem ge= 30 nannten Sommertage auf dem Esquilin gefallener Schnee in Berbinbung mit einer Marienerscheinung ben Ort bezeichnet haben foll. (Bgl. Gregorovius, Gesch. ber St. Rom I<sup>3</sup>, 102.)

Undere Feste, wie Maria Erwartung (18. Dez.), Namensfest (Sonntag nach Maria Geburt), das Fest Maria vom Berge Karmel oder Scapulierfest (16. Juli), Festum B. 85 M. V. de mercede (24. Sept.), Festum patrocinii B. M. V. (3. Sonntag im Nov.), desgleichen mehrere nur der griechischen Kirche eigene (worüber J. A. Schmid in Prolus. VIII seiner Prol. Marianao Bericht giebt), sind von untergeordneter Bebeutung. — Da= gegen hat schon gegen Ende des Mittelalters und viel mehr noch in der nachreformato= rischen Zeit eine hohe Wichtigkeit erlangt das Fest:

10. Mariä unbefledte Empfängnis. Es gehört lediglich bem Abendlande an, benn das Fest der Empfängnis ber bl. Anna, auf welches bereits Georg von Rikomedien (um 880) eine Homilie geschrieben und beffen Feier eine Konstitution bes Raisers Emanuel Romnenus († 1180) auf den 9. September angeordnet hat, gilt der in den apolryphischen Evangelien erzählten wunderbaren Befreiung der Anna von der Schmach der Sterilität. 45 Wenn auch Augustin (de nat. et grat. c. 42) erklärt, aus Ehrfurcht gegen den Herrn wolle er bessen Mutter, wenn von Sünde die Rede sei, stets ausgenommen wissen, so hat er dabei nur an aftuelle Sünde gedacht, denn in anderen Stellen (De Gones. ad litt. lib. X, 18, nr. 32) fagt er, ihr Fleisch sei de carnis propagine empfangen und (in Ps. 34, conc. II) vermöge ihrer Abstammung von Adam sei sie bieser dem durch 50 bie Sünde in die Welt gesommenen Tod erlegen. Allein in der Schrift glaubte man zu finden, daß Jeremias (1, 5) und ber Täufer (Lc 1, 15) schon im Mutterleib geheiligt worden seien, und obgleich dies nur von deren Bestimmung zum prophetischen Beruse ver= standen werden kann, so deutete man es dennoch auf die Befreiung beider von der Erb= sünde bereits vor ihrer Geburt. Da man nun Maria über alle Heiligen stellte, mußte 55 man ihr mindestens den gleichen Vorzug sichern. Schon Basch. Radbertus sagt De partu virg., daß sie weber eigene Fehltritte begangen, noch in die Erbfünde verflochten gewesen (nullis, quando nata est, subjacuit delictis neque contraxit, in utero sanctificata, originale peccatum). Aus der nämlichen Berberrlichungstenden; erscheint die Real-Encytlopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII.

21

Agidius-Legende von den drei Lilien hervorgegangen. Der in einer Einöde unweit Nimes (Nemausus) als Gärtner lebende fromme Aegidius aus Athen erhält auf seine dreisache Frage: ob Maria vor, in und nach der Empfängnis gleich jungfräulich geblieben sei? eine dreisach bejahende Antwort, darin bestehend, daß bei jeder der drei in den Sand ges schriebenen Fragen plözlich eine Lilie wunderbarerweise aus dem dürren Sande hervorwächst (ASB t. I Sept.). Nach Anselm freilich (cur D. h. II, 16) ist Maria in Sünden nicht nur empfangen, sondern auch geboren, wie alle hat auch sie in Adam gestündigt. Erst 1140 traten einige Kanoniker in Lyon mit der Behauptung auf, Maria sei auch un= fündlich empfangen, und feierten zum Gedächtnis diefer Empfängnis ein festum concep-10 tionis (nicht etwa immaculatae conceptionis) B. V. Mariae. Sie wurden von Berns hard von Clairvaur (ep. 174) betämpft, der ihre Meinung im Widerspruche mit der Vernunft und Tradition fand, in der unfündlichen Empfängnis ein Prärogativ fab, das Christo allein gebühre, damit er alle heilige, und der Maria nur den Vorzug vorbehielt, baß sie schon vor ihrer Geburt heilig und mit einer solchen Segensfülle überströmt 15 worden sei, daß sowohl ihre Geburt als ihr späterer Wandel sündlos und rein geblieben wäre (Preuß, S. 12 ff.). Alerander von Hales, Albrecht der Große, Bonaventura und Thomas traten ihm bei und entschieden sich, unter Ablehnung der Annahme eines unbeflectten Empfangenseins der h. Jungfrau, für ihre sanctificatio in utero. Sie fassen bieselbe, wie bereits Vernhard, als Alt der Reinigung von der Erbsünde, der die Beseelung 20 des organischen Lebenskeimes voraussetze. Bonaventura unterscheidet von dieser ersten sanctificatio, bie fie nur bem Jeremias und bem Täufer gleichstellte, eine zweite bei ber Berfündigung (Lc 1, 35), burch welche fie erft bem Sohne konform geworden fei. Thomas macht barauf aufmertsam, daß wenn jener reinigende Alt vor der Beseelung stattgefunden hätte, Maria von den Segnungen der Erlöfung ausgeschloffen gewesen wäre. Unterdeffen 25 berbreitete sich jenes Fest weiter. Der anfängliche Mider geweinen ibate. Unterbessen ftanzen gegen dasselbe — z. B. noch eines Orforder Konzils von 1222 (deffen c. 8 die Feier des festum conceptionis ausdrücklich als unnötig ablehnte) — verstummte all= mählich. Bischof Durandus v. Mende (ca. 1286) gehörte zu den letzten eifrigeren Gegnern dessselben. Die Franziskaner nahmen das Fest auf ührem Generalkapitel zu Pisa (1263) so an — auch ühnen galt es freilich nur als "Fest der Empfängnis", nicht der unbesselbetten. Nach Thomas wurde es nur von einigen Partikulartirchen geseiert und von Rom bloß gedulbet. Gleichwohl verwirft auch er bie Feier nicht, fofern fie ihrer Heiligung gelte, beren Zeitpunkt man nicht kenne. Erst der Franziskaner Duns Scotus († 1308) trat bem Thomas entgegen. Er lehrt die absolute Bräservierung der Maria von der Erbfünde 25 als überwiegend wahrscheinlich (l. III, dist. 18, qu. 1, § 14: "Virgo beata, quae nunquam fuit inimica actualiter respectu peccati actualis, et forte nec pro peccato originali, quia fuit praeservata etc.; bgl. Seeberg, S. 247 f.). Die Sage, daß Duns seine Ansicht in Paris gegen 200 Dominikaner siegreich versochten habe, ist zwar erst ein Produkt des 15. Jahrhunderts, jedenfalls aber bildete seine Lebre 10 einen ber Differenzpunkte, welche Dominikaner und Franziskaner, Thomisten und Scotisten trennte. Zwar entschied sich Maria selbst in den Bissionen der heiligen Birgitta († 1373) für die Franziskanermeinung, aber der Ordensschwester der Dominikaner, der heiligen Ra= tharina von Siena, offenbarte Gott das Gegenteil. Tropdem führten immer mehr Bi= schöfe das Fest ein, und als 1380 auch die gallische Nation auf der Pariser Universität 15 sich dasür aussprach, wußten sich die Dominitaner nicht mehr zu zügeln. Sie schilderten in ihren Predigten die Beflectung und Erbschuld ber Maria in den grellsten Farben. Aber die Propositionen, worin ber Dominikaner Johann v. Mouçon (de Montesono, + 1412) die fcotistische Lehre als pflicht= und glaubenswidrig angriff, wurden von der Universität Paris und dem Papste 1389 verworfen. Nicht nur Peter d'Ailli, sondern auch der Kanzler 50 Joh. Gerson sprachen sich zu Gunsten des Franziskanerdogmas aus. Der letztere suchte ben Widerspruch, in welchem basselbe zur Tradition stand, durch die Behauptung zu befeitigen, der heilige Geist offenbare bisweilen der Kirche und ihren Lehrern Wahrheiten, welche er den früheren verborgen gehalten habe; darum habe Mojes mehr gewußt als Abraham, die Propheten mehr als Moses, die Apostel mehr als die Propheten; ja die 55 Lehrer der Kirche hätten viele Wahrheiten zu den von den Aposteln her überlieferten hinzu-gefügt (Preuß, S. 41 ff.). Auch das Bolt nahm in Frankreich gegen die Dominikaner Partei, es entzog ihnen die Almosen, mied ihre Kanzeln und Beichtstühle und versolgte fie mit Hohn und Mutwillen. Schon die Kirchenverfammlung zu Basel proklamierte am 17. September 1439 die Franziskanerdoktrin, weil mit Schrift, Glauben und Kultus im 60 vollen Einklang, als Dogma der Rirche (Breuß, S. 45-58); aber da sie bereits schisse

matisch geworden war, blieb ihr Belchluß wirtungslos. Auch die päpftliche Politik hielt ein so rasches Durchgreifen in einer Streitfrage zwischen den beiden mächtigken Orden nicht für opportun. Selbst der Franziskaner Sixtus IV., der als Mönch die Theorie seines Ordens in einer eigenen Schrift verteidigt, als Papft die Messe als Mönch die Theorie seines oeptionis bestätigt und die Feier des Festes mit dem vollen Ablaß des Fronleichnamssesten und einer eigenen Schrift verteidigt, als Papft die Meinung als häretisch zu die Erlennt receptionis bestätigt und die Feier des Festes mit dem vollen Ablaß des Fronleichnamssestes für alle Teilnehmer ausgestattet hatte, bedrochte voch 1483 beide Telle mit Erlommunitation, wenn sie sich unterstümden, die gegnerische Meinung als häretisch zu die Franziskaner fand immer gewichtigere Vertreter. Der Abt Johann Trithemius entschied die für sie und wagte es, die Vissen voch nicht entschieden habe. Die Anslich ver Franziskaner fand immer gewichtigere Vertreter. Der Abt Johann Trithemius entschied ich für steunung von selbst solge. Am 3. März 1496 beschloß die Sorbonne, niemand in ihr Kollegium aufzunehmen, der seligen Ratharina stüt unglaubwürzdig zu erklären zu verteidigen. Sofort leisteten 112 Doktoren der Theologie den Immatulateneid. In Frankfurt am Main stratt der Dominikanerlektor Wigand Wirth 1500 auf der Kanzel mit dem allverehrten 18 Stadthparrer Ronrad Gensel, einem Schüler Johannes von Wesel; der lettere, von den Dominikanerlektor Wigand Wirth 1500 auf der Kanzel mit dem allverehrten 18 Stadthparrer Ronrad Gensel, einem Schüler Johannes von Wesel; wurde von Sebassian Brand verteidigt und die Dominikaner mit übren Alagen abgewiesen. In Kom hatten sie nicht bestendergesellen im Kloster zu Veren Schweize ungabellen, einem schwachsinnigen Schweidergesellen im Kloster zu Veren Verensteherie ungabelse, wurde 20 der Betrug entbekt und auf den Spruch päpftlicher Rommissaten ver Schuldige am 31. Mai 1509 vor der Stadt öffentlich verbrannt. Bal. G. Steig Dariellung des

III. Die Marienberehrung seit ber Reformation. — 1. Stellung ber Reformatoren zur Mariolatrie. Luther, Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt (EU. 28b 45; Beim. Ausg. Bb VII); vgl. Köstlin, Luthers Theologie<sup>3</sup>, I, 85 f. 371 f., II, 5 f. 135 ff. Paul Speratus, Etliche Gesänge, dadurch Gott in der gebenedeiten Mutter Christi und Opse- 30 rung der weisen heiden, auch im Symeon 2c. gelobt wird, alles auf Grund heiliger Schrift (Königsberg 1526). Relanctschon, Apol. Conf. art. XXI, 25 ss.; Chenniz, Exam. Conc. Trid., loc. VI (p. 120—122 ed. Preuss); Hacus, Centur. Magdeb., Cent. IV, p. 298 sq. 1010. 1453 etc.; Cent. V, 499 sq.; VI, 342 sq.

2. Römifche Mariologie bes 16. bis 18. Jahrhunberts und beren liberal-2. Römifche Mariologie bes 16. bis 18. Jahrhunberts und beren liberal-86 tatholifche Arititer. a) Mariologen. Betr. Canifius, S. J., De Maria Virgine incomparabili et Dei genitrice II. V, Jugolitadi 1577 (= tom. II ber Commentarii de verbi Dei corruptelis); Stephanus Mendez. O. Pr., Doze libros de la dignidad de la Virgen madre de Dios, 3 voll., Barcelona 1606; Betr. Morales, S. J., De ss. V. Deipara Maria veroque eius dulcissimo sponso Josepho II. V, Lyon 1614 (fol.); M. Bichmans, Brabantia Mariana, Antmerpen 1632; besjelben Sabbatismus Marianus etc.; M. Judofer, Epistola Mariae ad Messanenses, Biterbo 1632 (vgl. Benrath, S. 9); Jo. Cujeb. Ritermberg († 1658), De affectu et amore erga Virg. Matrem Jesu [Mntwerpen 1645], Trophaea Marian u. a., gejammelt in: Opera parthenica de supereximia et omnimoda puritate Matris Dei, Lyon 1659 fol.; Sppolyto Diarracci († 1675), Pontifices maximi Mariani, Stom 1642; Apostoli 45 Mariana, h. e. certamina literaria de b. Virg. Dei genitrice Maria etc., Gyon 1653 fol. (neue Mušg., Reapel 1866); B. Blazda, S. J., Causa immaculatae conceptionis d. Mar. etc., IV tt., Balermo 1747; Mlf. Mar. be Eiguori, Le glorie di Maria, 1750 u. ö. (j. bas Rühere in Bb XI, S. 495 f. Xrt. "Eiguori").

b) Rritiker ber mariolog. Ezzeffe. Defid. Erasmus, Peregrinatio religionis ergo, 1524 (vgl. Dafe, Brot. Bolemit<sup>7</sup>, S. 313-315); Theophil Raynaub (†1663), Marialia in tom. VII feiner Opp. Lugd. 1665 (vgl. u. im Text); Monita salutaria a b. Virg. ad indiscretos cultores, edita per Adamum de Wiedenfeld (Röln), 1673; J. Launov, Tractat. de immac. concept. etc., Par. 1676 (vgl. Breuß, S. 110 ff.); Adam Baillet, De la dévotion à la Ste. Vierge, 55 Baris 1693; L. Muton Muratori, Esercizi spirituali, 1723; auch derf. unter b. Namen Anton. Rampribius, De superstitione vitanda, Mediol. 1740 (vgl. Hurter, Nomenclator II, 1357).

3. Das Immatulata-Dogma seit Anfang des 19. Jahrhunderts a) Ultramontane (immatulistische) Autoren: Aloys Lambruschini, O. Barn., Sull' immacolato concepimento di Maria S., Roma 1843 (auch deutsch: Schaffhausen 1843); Giovanni Berrone, 60 De immaculato B. V. Mariae conceptu, Rom. 1847 u. ö.; ders. in s. Praelectiones dogmaticae, t. IV; J. H. Oswald, Dogmatische Mariologie, Paderborn 1850; Passadia S. J.,

21\*

Commentarius de Immaculato Deiparae S. V. Conceptu, II. III, Rom 1854 f.; J. B. Malou, L'immaculée conception de la bienheureuse V. Marie considérée comme dogme de foi, 2 t., Bruxelles 1857; T. J. Gouffet, La croyance générale et constante de l'église touchant l'immac. concept. etc., Par. 1855; Eb. Breuß (nach f. Ronversion 3. Ratholizismus), Jum 5 Lob ber unbest. Empf. der allerseitigten Jungsrau, von einem der sie vormals gelästert hat; J. Worgott, Die Mariologie d. Thomas v. Aquino, 1878 (j. o. II, 5); M. J. Scheeben, Handb. der tathol. Dogmatit, III, 1. Freiburg 1883; Ritol. Gihr, Die Sequenzen des röm. Meß-buchs, nebst einer Abh. über die Schmerzen Mariä, Freiburg 1887; Chr. Beich, S. J., Prae-lectiones dogmaticae, t. IV. Appendix: De b. V. Maria, p. 277-307 (Freiburg 1896); 10 J. B. Terrien, La Mère de Dieu et la Mère des hommes. Prem. partie: La Mère de Dieu, 2 vols., Par. 1900; G. Diefsel, C. ss. R., Maria der Christen Hort, 2 Bbe, Regens-burg 1901.

burg 1901.

[Bgl. überhaupt: C. Sommervogel, S. J., Bibliotheca Mariana de la Compagnie de Jesus, Varis 1885; G. Kolb, S. J., Begweiser in die marianitähn auf de Angebourgen auf die Statis 1885; G. Kolb, S. J., Begweiser in die marianitäche Litteratur, zunächt für 15 Maivorträge und Vereinsansprachen. Eine Sammlung vorzugsweise deutscher Berte der vier letzten Jahrzehnte, Freiburg 1888 (nebst Suppl. ebd. 1900); M. Tavagnutti, Mariologische Bibliographie (Kath.-theol. Büchertunde, III), Wien 1891].

b) Liberal-tathol. und proteft. Kritiker. J. J. Döllinger, Janus<sup>2</sup> (= Das Bapfitum 2c., München 1892), S. 282 ff. 533 f.; Huber, Der Jesuitenorben, S. 315-331; 20 J. Friedrich, Gesch. des Batikan. Congils I, 331 ff.; ders., Ign. v. Döllinger II, 350 f. III, 130 ff.; F. H. Reusch, Die deutschen Bischöfe u. der Aberglaube, Bonn 1879; ders., D. Inder verbot. BB., passim; ders. in Schürers Ih28 1887, S. 155 ff.

E. Breuß (vor feiner Konversion), De immaculato conceptu b. Mar. Virginis (App. zu f. Ausg. v. Chemniz Examen Concilii Trid., Berlin 1861, p. 965-1024); deri., D. röm. 25 S. v. b. unbefi. Empf., 1865, S. 108 ff. 116 f.; E. B. Busen, Eirenikon, I (nämlich der erste, in schafter Polemit gegen Pius IX., insbej. bessen neues Mariendogma, sich ergehende Zeil ber Schrift: The Church of England a portion of Christ's One Holy Catholic Church, London 1865-1870 [vgl. unten im Text, Ubschn. IV, z. E.]); O. Andreä, Bier offene Sends schriften an den Bischof von Paderborn Dr. Conr. Martin, Soest 1865 (mit interess. Mit-so teilungen aus neueren, bischölich approderten Marienlitaneien in Nr. IV dieser Schriften, S. 20-24). Ferner: Hole, Ev. Polemit 7, S. 309-335; Tschadert, Ev. Polemit, Gotha 1885, S. 118 ff. 147 ff.

F. Huet, La révolution religieuse au XIX• siècle, Paris 1888; Graf Hoensbroch, D. Papitium I •, Leipzig 1901, S. 222 ff. 291 ff.; A. B. Müller, Alphons v. Liguori und der 25 Madonnenfetischismus, Halle 1902.

4. Territoriale und lotale Berbreitung der Mariolatrie. M. Gumppenberg, S. J., Atlas Marianus, quo S. Dei Genitricis Mariae Imaginum miraculosarum origines XII historiarum conturiis explicantur, München 1672, 2 t. fol. (neue Ausig. in t. XI. und XII. von J. J. Bouraffé, Summa aurea de laudibus B. V. Mar., Baris, Migne, 1866);
50 S. Scherer, S. J., Atlas Marianus s. praecipuae totius orbis habitati imagines et statuae magnae Dei matris etc., München 1702; Collin be Plancy, Dictionaire critique des Reliques et des Images miraculeuses, 3 vols., Baris 1821 f.; N. Egron, Le culte de la S. Vierge dans toute la catholicité, Baris 1842 (auch ital.: Mailand 1846); M. Sohrmaier, Mariani, fices Ballfahrtsbuch, Regensburg 1844; C. M. Oettinger, Iconographia Marianus der Ber-45 juch einer Lit. ber munderthöttigen Marienbilder, Leipzig 1852; G. Dit, Marianum, Legende von den hl. u. jef. Dienern U. R. Frauen und ben berühmtelten Gnadenorten der Simmelš-fönigin (m. Mbbilb.), Regensburg 1861; Separer Northcote, Berühmte Gnadenorte U. R. Frauen in verlch. Köndern Europae. a. b. Enal. burch Sciubemund. Göln 1869; M. Sohr. S. J., Ma-S. J., Atlas Marianus, quo S. Dei Genitricis Mariae Imaginum miraculosarum origines in verich. Ländern Europas, a. b. Engl. burch Studemund, Cöln 1869; G. Kolb, S. J., Marrianiches Oberöfterreich, Denkmürdigkeiten ber Marienverefrung im Lande ob der Enns, Ling to 1889; Léon Clugnet, Bibliographie du culte local de la Vierge Marie (I: France), Paris 1899 f.; Streber, Art. "Marienwallfahrtsorte" im RRL<sup>3</sup> VIII, 849 sq.

Bon protest. Autoren: Claus Frant, Bersuch einer Geschichte des Marien- und Annen-biensts in der tath. Kirche, Halberstadt 1854; Th. Trede, Das Seidentum in der röm. Kirche: Bilder aus dem relig. und sittl. Leben Süditaliens, Gotha 1889 ff. (bej. II, 30. 44. 95 ff., 55 III, 102 f. 220 2c.); derfelbe, Der Bunderbrief, Beitrag 3. Geschichte des Marienkultus, Bar-men 1892 (bes. auf Sizlien bezüglich); R. Geiger, La Salette, eine kath. Wunderstätte des 19. Jahrhunderts, Barmen 1892; ders., Lourdes, Deutsch-ev. Bl. 1891 u. 1899. (Wegen anderer Spezialichriften f. u. im Tert.)

Die Kirche ber Reformation kehrte bezüglich ber Berehrung Marias im wefentlichen 60 auf den Standpunkt der apostolischen und unmittelbar nachapostolischen Christenheit zurück. Mährend Luther noch 1516 (in einer Predigt auf Maria Empfängnis, Weim. Ausg. I, 107) bie b. Jungfrau in übereinstimmung mit ber scotistischen Scholastit und mit Anspielung auf ihren Namen (Mirjam = stilla maris) als "ben einzigen reinen Tropfen im Meere ber menschlichen massa perditionis" geseiert hatte, hob er 1521 in seiner Auslegung bes Magnifilat (B. A. VII, 568. 573 f.) weientlich nur die Niedrigkeit dieser heiligen Magd Gottes hervor, welche "keine helfende Abgöttin sei, uns auch nichts gebe, in welcher vielmehr nur Gott als der allein Gebende gelobt werden solger. Daß er übrigens an der traditionellen Vorstellung von einer immerwährenden Jungfräulichkeit Mariä sethe, in welcher vielmehr nur Gott als der allein Gebende gelobt werden zungfräulichkeit Mariä sethe ibrigens an der traditionellen Vorstellung von einer immerwährenden Jungfräulichkeit Mariä sethe solgen ung gegenüber dem latholischen Postulat einer Anrufung ihrer Fürditte. Dieselbe Position sehen das einer Vorstämpfer der deutschen Reformation festhalten; so u. a. Speratus in seinem ebang. Liederbücklein von 1526 (s. darüber D. Erdmann, in Bipers Ev. Jahrb. 1863, S. 200 f.) und dann die Späteren wie Flacuss in s. Darstellung der älteren Kirchen- 10 geschichte, Chemnitz im Ex. Conc. Tridentini etc. (s. 0.). Egl. was die lutherischen Symbole betrifft, zunächst C. Aug. 21 (wo dei der Miehenung der invocatio sanctorum teinerlei Ausnahme zugunsten der Maria gemacht wird), soban Apol. p. 227 Müll. (wo zwar ein orare pro nobis der M. als möglich zugestanden, aber trostem ihre invocatio als unzulässeichnet wird); A. Smale. p. 305; F. Conc. 679, 24 (wo zwar ihre 15 beständige Jungfrausschaft, aber nicht ihre Sindbolfigteit und ebenschenenig ihre Mitterschaft ausgesagt ift). — Abnlich die Reformatoren und die Betenntnisschriften des Reformiertentums, nur das diese zum Teil in noch schärferen Gegensaz zur fatholischen überlieferung treten (besonders auch auf tultischem Gebiete, wie dies u. a. ihr weniger schonendes Borgehen gegen die Mariensche schrzenzenzen und die Arstellungen der christlichen zo Symbolit von Dehler " (S. 363 f.) und von G. Müller (S. 120. 221 f.).

In ben latholijchen Länbern erfuhr bie Marienverehrung burch bie Reformation nur eine vorübergehende Stoftung. Der Zeluitismus belebte fie wie alle mittelalterlichen Infütutionen mit neuem Enthufiasmus. Salmeron analyfierte ben Namen ber Jungfrau in Mater miserioordiae, Advocata afflictorum, Refugium redeuntium, Inven-26 trix iustitiae i. e. quum innocentiae, tum indulgentiae, Amica angelorum. Nach bem Borgange Berardins be Buftis (i. o. II) und Pelwarts von Zemeswar († 1500) lehrten Salmeron, Boffevin und andere: Maria fei ber myfrijde Inhalt und Einheitspunkt ber ganzen Schrift. Selbft bie Behauptung wurde gewagt, fie jei an ber Mbfaffung bes Reuen Zeflaments näher beteiligt als ber bl. Geift. Gegenüber ben Magdeburger 20 Genturien bes Hacius unternahm Sanifus (Bb II bes oben genannten Berls) bie Aufrechterhaltung ber älteren mariologichen Trabitionen in übren vollen Umfang. Im folgenden Jahrhundert interpretierte ber Jefuit Chriftoph Bega ben mofaichen Schöpfungsbericht: "Im Anfang ichuf Gott Soachim und Anna, Anna aber war untruchtbar, Trauer lag auf übrem Antlitz und ber hl. Geift ichwebte tröftend über übren Thränen: ba iprach 25 Gott, es werbe Sicht, b. b. bie Zungfrau." Der "beutiche Soras" ber 2000liten, Salob Balbe, fang bas 20b ber h. Sungfrau teils beutich in feinem "Ebrenpreiß ber allerfeel. Jungfrauben" 21, etils Inteinich in jeinen 70 Odae Partheneae (vgl. S. Lifts Artifel: II, 369, 44 f.). Der gelehrte Ippolyto Marracci aus Lucca ließ füd zur Abfaffung von mehr als zehn Cammelichriften zu übrer Berberlichung begeiftern, welche (unter Titeln 40 h) zwitchen 1642 und 1670 erchinen und tvoton bas umfänglichfte: bie zweitschändig Bibliotheca Mariana (Rom. 1648) über mehr als 3000 mariologiche Autoren Bericht giebt. — Den erneuten Auffchwung bes Marienfultus begeugt auch eine Rienge neu getifteter weiblicher Drehen: be Sorores Theatinae Conceptionis immaculatae, Religiosae Annuntiationis, Visitationis, Praesentationis, Septem dolorum, Assumptionis M. V., Servae B. M. secundi et tertii

Noch einmal sollte die freisinnigere Bewegung, welche innerhalb des Katholicismus teils durch den Jansenismus, teils durch litterarische Bestrebungen seit der Mitte des 17. Jahrhunderts angeregt wurde, eine Reaktion gegen den von den Jesuiten gehegten 55 Aberglauben und insbesondere gegen den Marienkultus hervorrussen. Schon der gelehrte Theophil Raynaud aus Sospello bei Nizza († 1663 in Lyon) drang in seinen Diptycha Mariana (Grenoble 1643; Lyon 1654) auf Antvendung einer schärferen Kritik bei dem auf Verherrlichung der h. Jungfrau ausgehenden Streben seiner Zeit= und Glaubens= genossen (während er freilich in anderen der in Bd VII seiner Werke unter dem Gesamt= 50

titel Marialia vereinigten Schriften sogar für die Immac. Conceptio eintrat; vgl. Hurter, Nomencl. I 3, 404—406). Weiter gingen ber bie scotistische Immatulataboltrin mit unerbittlicher Schärfe tritisterende J. de Launoy (1676), sowie A. Baillet (1693), welcher letztere die der Jungfrau von der Kirche nachgerühmten Borzüge für unwahre Schmeiches leien erklärte und auf Beschränkung ihres Kultus brang. Muratori erklärte in seinen Esercizi spirituali 1723 ihre Verehrung für löblich und nützlich, aber nicht für notwendig. In dem von dem kölnischen Rechtsgelehrten Adam von Widenfeld 1673 heraus= gegebenen Buche Monita salutaria a B. V. ad indiscretos cultores, das Bourdaloue bestritten, ber Papst verbammt, angesehene Prälaten und katholische Theologen empschlen 10 haben, lehnt Maria selbst jedes Mittleramt ab, verwirft jede Liebe zu ihr, welche der zu Gott Eintrag thue, verbietet den Schmuck ihrer Bilder und die Erleuchtung ihrer Altäre. In Salzburg bildet sich unter der Regierung desselben Erzbischofs von Firmian, der die Brotestanten ausgetrieben hatte, 1740 ein Berein junger hochgebildeter Männer, zum Teil aus Abeligen und Geistlichen, zur Besprechung wissenschaftlicher Fragen in Muratoris 15 Geiste. Als die Benediktiner, damals im Besitze ber Universität, mit den Kapuzinern dagegen Opposition machten, als einer ber ersteren predigte, das Reich ber Gerechtigkeit und Gnade sei zwischen Gott und ber Maria geteilt, als ber Prokanzler ber Hochschule P. Bökhn bei einer Prozession nach Maria Plain gegen Muratori polterte und die Religion in Gefahr erklärte, als man die Freunde Muratoris als liberi murarii ober Frei-20 maurer bem Volke verdächtigte, ließ ber Erzbischof Graf Firmian burch feinen Bibliothekar Gafpari ein Wert in echt römischem Ausbrude jur Rechtfertigung von Muratoris Grundfähen über die Marienverehrung ausarbeiten und publizieren. Die Niederlage der Mönche war jo vollftändig, daß bald die Lehrstühle mit Männern der Wiffenschaft besetzt wurden

und längere Zeit ein Erasmischer Geift die Hochschule beherrschte. Solche Bestrebungen waren nur die Vorläufer der Reform Kaiser Josephs. 25 1784 wurden auf taiferlichen Befehl bie goldenen und filbernen Herzen, hände und Füße mit ben anderen Votibgaben von den Marienstätten und aus den Kirchen weggenommen, die fernere Austeilung von Scapulieren, Gürteln, Amuletten und Medaillen verboten. In feinem Hirtenbriefe von 1782 erinnerte der treffliche Erzbischof Hieronymus Franz Collo-

so rebo von Salzburg die Gläubigen, daß Gott nicht ein zorniger Richter, sondern die Liebe, Maria aber nur ein Geschöpf fei, welches bochftens Fürbitte, aber nur um geiftliche Gaben, einlegen könne. Aber gegenüber ber bamals schon entfesselten Strömung bes Reaktions-strebens heißblütiger italienischer Zelanti vermochte die Reformrichtung dieses und der an= beren beutschen Vorkämpfer einer ibealeren Katholicität nicht Stand zu halten. Auf bie

85 Tage von Ems und von Pistoja 1786 folgte unmittelbar die schwere Niederlage, welche Bius VI. biefer josephinisch-antiultramontanen Opposition bereitete, und mit berfelben fanten bie Hoffnungen berer, die auf eine gründliche und bauernbe Austreibung bes jesuitischen Geistes aus der Romkirche hingearbeitet hatten, bald genug ins Grab dahin. Schon Jahrzehnte vor ber förmlichen Restitution des lopolitischen Ordens gelangte, ausgebend von

40 Unteritalien und unaufhaltsam auch in die übrigen katholischen Gebiete eindringend, eine Weise katholischer Frömmigkeitsübung zur Borherrschaft, welche gerade im Punkt ber Mario-latrie das Stärkste und Übertriebenste, was jemals in Zeiten des MAL und ber jesuitischen Reaktion von überspannten Mönchen behauptet worden war, wieder hervorholte und mit

noch fühneren Behauptungen verstärkte. In Liguoris Glorie di Maria, beren Verbreis 45 tung auch über Italiens Grenzen hinaus gerade seit ben achtziger Jahren bes 18. Jahrhunderts mit Macht betrieben wurde (vgl. Bd XI, S. 495, 24 f.) wird Marias Mittlerschaft als noch mächtiger benn bie Jesu geseiert. Da sieht B. Leo in einer Bision zwei Leitern, auf ber roten ftand Christus, auf ber weißen Maria; bie auf ber ersten ben Himmel zu

erklimmen wagten, sinken nach den ersten Schritten zurück, die es mit der zweiten ver-so suchten, wurden von Maria emporgehoben zum Paradiese. Da spricht Christus zu seiner Mutter: du hast mich mit beiner Menschheit bekleidet, darum bekleide ich dich mit der Allmacht meiner Gottheit. Ja, Liguori behauptet dreist, Gott erhöre die Gebete der Maria, als wären es Beschle; sie könne sogar Seelen aus der Hölle erretten (vgl. überhaupt den Auter Siener Maria einer Bielehe die Steile von Steile von steilen der Berbaupt den Art. "Liguori", l. c.). — Unter Einwirtung biefes einflußreichsten populären Mariologen

55 bes neueren Ratholicismus, ber seine Erhebung zum Doctor Ecclesiae durch Bius IX. nicht am wenigsten bem gerade auf biefem Gebiete Geleifteten verbankt, ift ber Weg zum endlichen Siege der immakulistischen über die makulistische Otteinter verbantt, in der Weig zum Hälfte des letten Jahrhunderts brachte, geebnet worden. Spätere Autoren aus dem Re-bemptoristenorden, wie Bronchain, der erfolgreiche Beförderer der Rosenkranzandachten (durch 60 seine "Reichtumer des Rosenkranzes" 20.), Dilgskron, Diessel 20. haben dem Bischof von St. Agata nachgeeifert, doch hat keiner diefer Mariologen der uns näher liegenden Zeit es ihm gleichgethan.

Der Rampf zwischen thomistischer und scotistischer Mariologie burchzieht die ganze neuere katholische Rirchengeschichte bis zum J. 1854. Auf dem Konzile zu Trient ver= suchten die Franziskaner die von Sixtus IV. vorbehaltene Entscheidung der Rirche zu pro= 5 vozieren, sie stellten bie Forderung, daß man von der in dem Detrete ausgesprochenen Allgemeinheit der Erbfünde die Maria ausdrücklich ausnehme, und hatten sich der lebhaften Unterstützung ber Jesuiten Lainez und Salmeron zu erfreuen. Die Dominikaner widersprachen lebhaft, und als die bedrängten Legaten darüber nach Rom berichteten, erging sofort von dort die Instruktion, man müsse, um die Gefahr eines Schisma fernzuhalten, 10 versuchen beiden Teilen gerecht zu werden. So geriet man auf den vermittelnden Aus-weg, zu erklären, die Synode sei nicht gesonnen, unter dieses Detret auch Maria zu stellen, andererseits aber die Konstitution Sixtus IV. aufs neue einzuschärfen. In dieser Fassung wurde das Defret in der feierlichen Sitzung vom 17. Juni 1546 verkündigt (Sess. V. de peccato orig. Nr. 5; s. Denzinger, Enchiridion symbolorum etc., 182; Mirbt, 15 Quellen zur Gesch. des Bapsttums<sup>2</sup>, 206). Anfangs hielten sich die Besonneneren, selbst unter den Jesuiten, an den Beschluß. Der Sesuit Maldonat verlangte von der Sorbonne 1575 bie Einstellung des Immakulateneides und zog sich, durch die bereits entstandene Rontroverse verstimmt, vom Ratheder zurück. Bellarmin erklärte einsach die conceptio, nicht aber die immaculata für den Gegenstand der Feststeiter. Dionysius Betavius leug= 20 nete, daß die unbesledte Empfängnis, obgleich er sich persönlich für sie entschied, de fiche sei. Selbst als im Ansang des 17. Jahrhunderts der Franziskaner Franziskus de Jago ben Streit in Spanien wieder ansachte und die Jesuiten sich für die Meinung des sera-phischen Ordens entschieden, als die Reichen zur Ehre der undefleckten Empfängnis Münzen schlagen, Bilder malen, Denkläulen errichten ließen, der Böbel aber das Bild des heiligen 25 Thomas von Aquino verhöhnte und die Dominikaner verfolgte, als Bhilipp III. und IV. beshalb Gesandtschaften nach Rom sandten, behauptete der apostolische Stuhl noch immer seine diplomatische Haltung, Paul V. verbot 1617 beiden Teilen die öffentliche Bekäm= pfung, Gregor XV. dehnte dieses Verbot auch auf Privatgespräche aus; der spanischen Krone erwiderte er, daß ihm die etwige Weisheit den Kern des Geheimnisses noch nicht so offenbart habe. Aber boch neigte sich auch in Rom die Stimmung ber scotistischen Ansicht allmählich mehr zu. Alexander VII. nennt sie schon uralt und fromm, wenn er auch unterfagte, bie entgegengesete baretisch ju nennen. (Räheres bei Preuß, Die rom. Lehre 2c., S. 106 f.). Clemens IX. gab bem Feste eine Oktave, Clemens XI. erhob es am 6. Dezember 1708 zu einem gebotenen Rirchenfeste ber Christenheit. Beneditt XIV. versuchte, 85 (noch als Rardinal Lambertini), in seinem berühmten Buche über die Feste (II, 15 § 1 f.) die Vermittlung durch die Unterscheidung der conceptio activa und passiva, deren jene in den Moment der Befruchtung des organischen Lebensteimes, diese in den Moment der Bereinigung der Seele mit dem Fötus falle; nur auf die letztere will er die Wirkung der heiligenden Gnade bezogen wissen. Die Kirche, bezeugt er übrigens, neige mehr zu der eo fcotistischen Meinung (§ 25). Bährend Muratori ben Immatulateneib 1714 betämpfte und später Joseph II. ihn aufhob, hat Liguori in seiner erwähnten Schrift die scotistische Anficht mit neuen Argumenten verteidigt. Es ziemte, sagt er, der Trinität, die Maria vor ber Erbfünde zu bewahren : bem Bater, weil fie feine ältefte Tochter fei, bem Sohne, weil fie seine Mutter werden sollte, dem heiligen Geift, weil er sie zu seiner Gemahlin erkoren 45 habe. — Schon unter Gregor XVI. zeigte sich eine starke Tendenz zur Dogmatisierung der Lehre. Der päpstliche Generalvikar lub in den jährlichen inviti sacri unverhohlen zur Feier der conceptio immaculata ein. Mehrere französische Bischöfe und der von Baderborn erteilten 1844 bie Erlaubnis in der Messe die Empfängnis der Maria als unfündlich zu bezeichnen. Der Dominikanergeneral Ancarani suchte 1843 um die Erlaubnis 50 nach, in die Bräfation der Messe von Maria Empfängnis das Wort "immaculata" einzuschalten und das auf solche Weise erweiterte Offizium in den Rirchen seines Ordens ein= zuführen.

So ftand es, als Pius IX., der Romantiker unter den Pählen, den Stuhl Petri bestig. In der Marienberehrung konzentrierten sich alle seine frommen Gesuble. In seiner 55 Jugend soll er auf ihre Anrusung von der Epilepste befreit und fähig geworden sein, die Priesterweihe zu empfangen. Bei der Flucht aus dem Batistan am Abend des 24. November 1848 soll ihn Marias besonderer Schutz vor der Gesahr der Gesangennehmung bewahrt haben. Ein vom Sturm der Revolution verschlagener Flüchtling, rief er von Gaeta aus in der Encyclica vom 2. Februar 1849 die Bischöfe zur Erklärung auf, in so

wie weit die dogmatische Definierung ber unbefleckten Empfängnis ihren und ihrer Glaubigen Bünschen entspreche. Sehr ernfte Stimmen ließen sich warnend vernehmen (Preuß, S. 120—132). Der Kardinal Schwarzenberg, die Bischöfe von Ermland und Baderborn, ber Fürstbijchof von Breslau faben teinen Grund, welcher Entscheidung forbere, und fanden s die Zeitverhältniffe derfelben ungunftig. Der Erzbischof Sibour von Baris hielt die Erhebung der pia sententia zum Glaubensartikel für untheologifc. Überhaupt sprachen fich nur brei Biertel ber Bischöfe für ben Bunfch bes Papftes aus. Allein zu mächtig brängten bie Jesuiten. Perrone hatte ichon 1847 in einem ausführlichen Werte bewiesen, daß die Frage zur Entscheidung reif sei. Schon 1850 ernannte Bius eine Rommission zur Unter-10 suchung, in welcher Perrone (neben seinem Orbensbruder Passaglia) als tonangebenber Stimmführer wirkte und welche bis 1853 die Entscheidung erbrachte: zur Dogmatisierung einer katholischen Lehrmeinung beburfe es keiner Zeugnisse aus der h. Schrift; die Trabition auch ohne Schriftzeugnis genüge dafür, und bieje Tradition brauche nicht einmal in ununterbrochener Reihe bis zu den Aposteln zurückzureichen (vgl. Preuß, S. 134). Da 15 biese Anstickten der Kommission mit der Neigung des Papstes im schönften Einklang standen, berief dieser auf den Herbst 1854 eine Anzahl Brälaten — es fanden sich 54 Kardinäle und etwa 140 Bischöfe ein — die in einer Bordersammlung den Entschluß bes Papstes mit stürmischem Beisall begrüßten. Durch eine Proklamation stellte der päpstliche Generalvitar am 2. Dezember bie feierliche Verkündigung in Aussicht. So erscheint ber 8. Des 20 zember, ber Papft wird in Prozeffion in bie Peterskirche getragen und besteigt mit ber breifachen Krone geschmudt ben Thron; ber Detan des beiligen Rollegiums tritt vor ihn und erfleht im Namen der verlangenden Christenheit ben Richterspruch über die Empfängnis der Maria; der Statthalter ihres Sohnes antwortet, daß er, um dieje Bitte gewähren zu können, erft ben Beistand bes heiligen Geistes untvorfen müsse, und rete State geisuhren ha können, erft ben Beistand bes heiligen Geistes anrufen müsse, und nachbem das Veni 25 creator abgesungen worden, verlieft er das längst entworfene, beratene und beschlössene Detret, bessen Spitze der Glaubenssatz bildet, daß Maria im ersten Augenblick ührer Em-pfängnis (d. h. nach dem ganzen Zusammenhang der Bulle: im Moment der Vereinigung von Leib und Seele) vermöge einer besonderen Gnade von feiten des allmächtigen Gottes im Hinblick auf die Berdienste Christi vor aller Makel der Erbschuld bewahrt worden sei. so Das Detret, veröffentlicht durch die Bulle Ineffabilis Deus vom 10. Dezember 1854 (bgl. Denzinger, Enchir.<sup>•</sup>, 357; Mirbt, Quellen<sup>•</sup> 2c., 362 f.), lautet: "Ad honorem s. et indiv. Trinitatis, ad decus et ornamentum Virg. Deiparae, ad exaltatio-nem fidei catholicae et christianae religionis augmentum auctoritate Domini nostri J. Christi, beatorum apostolorum Petri et Pauli ac nostra declaramus, so pronuntiamus et definimus: doctrinam, quae tenet, beatiss. Virg. Mariam in primo instanti conceptionis fuisse singulari Omnipotentis Dei gratia et privilegio, intuitu meritorum Chr. Jesu Salvatoris humani generis, ab omni originalis culpae labe praeservatam immunem, esse a Deo revelatam atque idcirco ab omnibus fidelibus firmiter constanterque cre-40 dendam."

Die Bebeutung des durch diese Worte vollzogenen Alts ber besinitiven Dogmatisierung einer seit länger als einem halben Jahrtausend kontrovers gewesenen Lehrmeinung ist eine zweisache. Zunächst wurde badurch ein die katholische Kirche seit Jahrhunderten beunruhigender theologischer Schulftreit aus der Welt geschaft und anstatt der zweispältigen eine

- 45 homogene katholische Lehrtradition, sich darstellend in einer Synthese von Thomismus und Scotismus (ober was dasselbe: in einer jesuitischen Neuscholastik, vgl. Bd VIII, 782, 17 ff.) begründet und sanktioniert. Aber diese konziliatorische Bedeutung des neuen Dogma ist doch von geringerem Belang verglichen mit dem gewaltigen Schwergewicht, welches die neue Lehre, und zwar schon durch die Art ihres Zustandekommens, zugunsten des päpstso lichen Strebens nach Berabsolutierung der papalen Lehrautorität bethätigte. Alls der ab-
- 50 lichen Strebens nach Berabsolutierung ber papalen Lehrautorität bethätigte. Als ber absolut Unfehlbare, als der sich selbst mit der kirchlichen Tradition ohne weiteres Identisizierende hatte Pius IX. der katholischen Christenheit jenes Dogma aufgenötigt. Um so leichter ließ sich anderthalb Ischrzehnte später die in diesem Schritte bereits enthaltene Konsequenz ziehen, welche in der seierlichen und sörmlichen Definition der Unschlarkeit 55 des ex cathodra dozierenden Papsts bestand und deren früheres oder späteres Heraus-
- 55 des ex cathedra bozierenden Papsts bestand und deren früheres oder späteres Heraustreten in die Wirklichkeit seitens der schärfer blickenden Beurteiler des Dogmas schon sofort nach hessen Bekanntwerden vorhergesagt worden war.

Ubrigens schreibt die überaus üppige Entwickelung des Marienkults in der heutigen römisch-kirchlichen Prazis sich durchaus nicht erst vom Mariendogma Pio Nonos her. An 50 dieser autoritativen Schlichtung eines alten Schulstreits über eine im Grunde unlösdare

physiologisch-psychologische Frage — die Frage nämlich: Ist Maria im Moment ber Em= pfängnis felbst (nach scotist. Doktrin) oder erst nach derselben im Mutterleibe (nach Thomas und feiner Schule) von der erbfündlichen Beflectung gereinigt worden ? - tonnte boch nur bie theologische Gelehrtenwelt ein unmittelbares Interesse hegen. Die Beseitigung bieses "Streits um ein paar Augenblicke" (vgl. Benrath, IbStK 1886, S. 263) hätte sogar 5 noch länger auf sich warten lassen gekonnt: bem längst schon entflammten Enthusiasmus bes tatholischen Bolts für seine Mabonna wäre durch solchen Aufschub kein Eintrag geschehen. Was den Marienfult in seiner modernen Form populär und der gesamten ta= tholischen Welt sozusagen unentbehrlich gemacht hat, ist nicht das Immatulatadogma Bius' IX., sondern die schon Jahrhunderte vorher durch Dominikaner gleichermaßen wie 10 durch Jesuiten mit rastlosem Eifer betriebene Agitation für marianische Andachtsübung, woburch ber Gebanke an die Mutter Jeju in jedem einzelnen Gebetsakt notwendigerweise eingemengt, der an Jesum selbst mehr und mehr zurückgedrängt, die Mittlerschaft der Gottesmutter zu weit größerer Wichtigkeit als die ihres Sohnes erhoben wurde. Nicht erst Papst Pius nebst seinen jesuitischen Setundanten Verrone und Passaglia hat zu der 15 bermalen über die gesamte tatholijche Welt verbreiteten Mariolatrie den Grund gelegt, sondern schon Salmeron samt seinen Nachfolgern Canisius, Suarez, Bega 2c. Daß der heutige fromme Katholik kaum umhin kann die Gottesmutter als auf den Thron des Drei= einigen selbst erhoben zu denken, daß ihm die Trinität thatsächlich zu einer Quaternität, die Kirche Christi zu einer "Kirche Maria" geworden ist (vgl. Busey im Eirenikon, 20 Part. I, 1865), daß faktisch die Begrisse "Neutatholicismus" und "Marianismus" sich jest so gut wie beden (nach Huet, La revolut, rel. au XIX<sup>o</sup> sidele). — all diese Verwilderung und Verheidnischung des römisch-firchlichen Glaubenslebens ist gemeinsame Schuld der während der letzten Jahrhunderte zu bildendem Einfluß auf die Rultusübung dieser Kirche gelangten Ordenstheologie, und zwar zumeist derjenigen, die im 18. Jahrhundert 25 ihren hauptvertreter an dem Redemptoristenstifter Liguori, im folgenden an dem Jesuitengeneral Bedr gehabt hat. Die Gloires de Marie bes ersteren und ber "Monat Mariä" bes letteren (Wien 1837 u. ö.; 16. beutsche Aufl. Freib. 1896) find wirtsamere Mittel zur Förderung bes marianischen Andachtswesens geworden als alle gelehrten Apologien der immakulistischen Dogmatiker Passagia, Oswald, Scheeben, Morgott, Besch 2c. zusammen 20 genommen.

Von den Bereicherungen des tatholischen Rirchenjahres mit Marienfeiern, wie sie auch noch in nachreformatorischer Zeit versucht worden, sind zwei von erheblichem Erfolge begleitet gewesen: bie vom Dominikanerorben ausgegangene Stiftung bes Rofentrang= festes am 1. Sonntag im Ottober, allgemein eingeführt burch Gregor XIII. 1583 (s. d. 80 Jestes am 1. Sonntag im Orwort, augemein eingeruhrt durch Gregor AIII. 1983 (1. 0. 80 A. "Rosenkranz"), und die jesuitische Veranstaltung der marianischen Mai=Andackten, wodurch der ganze Maimonat den Charakter einer Festzeit zu Ehren der Gottesmutter er= halten hat. Diese Weihung des Frühlingsmonats zum besonderen Eigentum der Maria (Mensis b. Mariae) soll gegen Ende des 18. Jahrhunderts zuerst in Italien, als kirch= liches Gegenstück zu den frivolen Frühlingsseien der französischen Kevolution, üblich ge= 40 worden sein, von wo sich die Sitte dann nach Frankreich, Belgien, Österreich und Deutsch= land (besonders Bayern) verbreitete. Bius VII. empfahl die Feier durch ein Breve vom 21. Märn 1915 und frattete sie mit reichlichen Aussel 21. März 1815 und stattete sie mit reichlichen Ablässen aus. 3m Mittelpunkte der aus Rosenkranzgebeten und Marienliedern bestehenden Andachten stehen Predigten über die hl. Jungfrau. Unter den Klaffischen Erzeugniffen dieser neuesten mariologisch-homiletischen Litte= 45 ratur steht ber Bedriche "Marienmonat" obenan (vgl. Kaltner, Die Mai-Andacht, Regens-burg 1878). — Als ein weiteres Mittel zur Hebung und Förderung marianischer Fröm-migkeitsbethätigung ist das schon dem 16. Jahrhundert entstammende, aber besonders seit der Restaurationsepoche unter jesuitischer Pflege mächtig entwicklete Institut der Maria= nischen Sobalitäten ober Kongregationen hier hervorzuheben. Die in Rom 50 von bem Flamländer Joh. Leo, Lehrer am Collegium Romanum, seit ca. 1563 unter biefem Namen ins Leben gerufenen studentischen Bereinigungen stattete Gregor XIII. 1584 durch die Bulle Omnipotentis Dei mit reichen Ablässen aus. Nach dem Muster der= felben entstanden dann allmählich marianische Genossenschaften auch für junge Raussenst, für Gesellen und Lehrlinge, für Frauen und Jungfrauen. Im 18. Jahrhundert förderte 55 und empfahl das Institut Benedikt XIV. durch die sog. goldene Bulle Gloriosae Dominae (27. September 1748). Zu noch höherer Blüte entwickelte sich dasselbe unter jesuitischer Pflege seit der Restauration, besonders auf Grund eines Restripts Leos XII. von 1825 an den Zesuitengeneral, wodurch dieser die Besugnis erhielt, jede auf kanonische Beise neu errichtete marianische Sodalität ber römischen Erskongregation anzugliedern und 60

an beren Abläffen und Privilegien teilnehmen zu laffen (vgl. Delplace S. J., Histoire des congregations de la S. Vierge, Bruges 1884; A. Niederegger S. J., Der Studentenbund der Marianischen Sodalitäten, Regensburg 1884; Heimbucher, Orden und Rongr. II, 151 f.; — protestantischerseits: Rolde, Die kirchlichen Bruderschaften und das rel. Leben 5 im mod. Katholicismus, Erlangen 1895, S. 13 ff.). Fast unzählbar sind die dem marianischen Lokalkultus dienenden Wallfahrts-

ftätten ober Gnadenorte, wo wunderthätige Madonnenbilder ober Reliquien 2c. ihre Anziehungstraft auf die aus nah oder fern herzuströmenden Scharen von Vilgern ausüben. Seit dem frühen Mittelnlter fah jedes Jahrhundert neue Stätten diefer Art er-10 stehen und noch in dem vor turzem abgelaufenen wurde sogar den höchsteivilisierten Län= bern neuer Zuwachs an dergleichen zu teil. Frankreich erhielt sein La Salette (seit 1846) und sein Lourdes (seit 1857), Italien sein Neu-Pompeji (seit ca. 1880), Deutschland sein Marpingen bei Trier (1876) und sein Dietrichswalde in Oftpreußen (1877). Schon Gumppenbergs Atlas Marianus (1672) vermochte mehr als 1200 wunderthätige Marien-15 bilder zu beschreiben, wovon ungefähr die Hälfte allein auf Deutschland kam. Als Zweck seiner mühevollen geographisch-statistischen Arbeit gab dieser Autor an: es solle badurch jedermann erfahren, "daß Maria der Atlas der Welt sei", als Lohn erbittet er sich von Gott nur dies: "von der hl. Jungfrau ganz voll zu sein und nur ganz in ihr zu leben". Jeber seiner Nachfolger (wie Scherer, Rohrmaier, Dettinger 2c., s. o.) weiß bas Register 20 ber Gnabenbilder um etliche jüngst aufgekommene ober von den Vorgängern vergessene zu vermehren. Es kommt allerdings vor, daß biefe ober jene marianische Öffenbarungsstätte binnen turgem ihre Anziehungstraft wieder einbußt ober gar, wegen ftattgehabten Schwinbels, bald wieber geschloffen wird (bgl. wegen Marpingen und Dietrichswalde: Rury= Tschadert, Kirchengeschichte 13, § 191, 7). Aber andere, auch von den erst in jüngster 25 Zeit zu Ruhm gelangten, behaupten sich trop aller Kritik in ihrem Ansehen. Bur Madonna di Pompeji — einem wunderthätigen Bilde, das, nachdem es einst für 4 Francs bei einem Antiquar gekauft worben, jest auf einem für 150 000 Francs bergestellten Thron aus tostbaren und seltenen Steinarten ruht — wallen alljährlich gegen 100 000 Personen, unter ihnen die Aristokratie Neapels; die Krönung bieser neuen Himmelskönigin durch 20 Kardinal Balletta im Jahre 1887 ersolgte mit unerhörtem Pomp im Beisein vieler Tausende (Trede II, 97. 355). In Russich-Volen wird die berühmte Mutter Gottes zu Czenstochau als "Königin Polens" und Schutherrin des polnischen Volks geseiert; an der Anrufung biefer wunderwirkenden Polenkönigin nehmen auch öfterreichische und reichsbeutsche Unterthanen polnischer Nation und Religion, wenn nicht öffentlich, jo doch heimlich 85 teil (vgl. des Kulmer Bischofs Dr. Redner hirtenamtliches Einschreiten gegen die auf diesen Kultus bezüglichen, in Thorn gebruckten polnischen Andachtsbücher, 1899). Frankreich be-sitst an seinem sprudelnden Wunderquell von Lourdes, welchen die am 11. Februar 1858 ber 14jährigen Bernadette Soubirous mit den Worten "Je suis l'Immaculée Con-ception" erschienene Madonna nachwies, einen Attraktionspunkt, der jahraus jahrein 40 Myriaden von Pilgern nach den Vyrenäen lockt und deffen auffallende Heilwirkungen felbst Männer der Wiffenschaft beschäftigen — Mediziner ebensowohl (3. B. Dr. Boiffarie in dem durch Baustert [Luxemburg 1902] übers. Berke "Die großen Heilungen v. Lourdes"), wie fortschrittlich gerichtete Theologen (f. bes. H. Schell, Apologie Des Christentums I (Paderborn 1901], S. 335 f.). Von den altberühmten, durch allen Wechsel des Coriftentums I [Paderborn 1901], S. 335 f.). Von den altberühmten, durch allen Wechsel der Zeiten 45 hindurch beliebt und vielbesucht gebliebenen Marien-Wallfahrtsftätten seinen hier noch in Erinnerung gebracht: Alfisi (S. Maria Portiuncula) und Loreto in Mittelitalien (s. vielbetr. Art. Bb VI S. 201, 17 ff. u. Bb XI, S. 647); Maria Sinsiedeln und Maria Stein in der Schweiz; Monferrat bel Pilar und Guadelupe in Spanien; Sall in Belgien; ferner in der Rheinproving Revelaer mit feinem seit 1642 vielbesuchten Winderbild, und Uachen, bei seit nochen tauten backnet. 50 tvo seit nahezu tausend Jahren das Hemd der hl. Jungfrau samt den Windeln des Jesustinds aufbewahrt und zeitweilig ausgestellt wird; in Bayern Altötting, Bogenberg, Ettal; in Steiermark Maria Zell, in Niederösterreich Maria Taferl 2c. (vgl. die gedrängte über= sicht in Stadlers Heiligenler. s. "Maria" [IV, 168 ff.], sowie die eingehendere bei Streber im KRL?). — Alls bequeme Ersaymittel für die an Ort und Stelle selbst ungenießbaren 55 Heilfräfte ber Gnadenorte bienen allerhand in die Ferne verschidte Gegenstände. So in Frankreich das schon seit 1869 kistenweise versandte "Wunderwasser" von Lourdes; so anderwärts fleine Miniaturbildchen von wunderbaren Madonnen, die als Heilmittel zum Verschlucken beim Rosentranzbeten empfohlen werden, wie 3. B. die bei Jesuitenmissionen unter dem polnischen Landvolk in Masse zum genannten Zwecke verlauften Bildchen der so "Gottesmutter aus Campo Cavallo" 2c. (vgl. die schon von Pater Franz Bepe, dem

jefuitischen Lehrmeister Liguoris, gehandhabte und empfohlene Praxis des Verschluckens tleiner Cartellini mit dem Lobpreis der Immac. Conceptio — nach Döllinger-Reusch Moralstr. 2c. I, 392).

IV. Die Verherrlichung Marias burch die bildende Kunft. 1. Alt= lirchliche und byzantinische Darstellungen der Gottesmutter. — Didron, 5 Manuel d'iconographie grecque et latine, Paris 1845. G. Schäfer, Das handbuch der Malerei vom Verge Athos, Trier 1855. J. E. Weffely, Itonographie Gottes und der Heiligen, Leipzig 1874, S. 25-47. Rohault de Fleury, La sainte Vierge, 2 vols. 4°, Paris 1875 (nur in f. Abbild. wertvoll; Lext untritich). Ch. Bayet, Recherches pour servir à l'histoire de la peinture et de la sculpture chrétienne en Orient, Paris 1879. Derf., Notes sur le peintre 10 byzantin Pansélinos etc., in d. Revue archéologique 1884, p. 325 ff. (vgl. Phil. Meyer in d. ThUS. 1899, Nr. 7). Eug. Münz, Etudes sur l'hist. de la peinture et de l'iconographie chrétienne, Paris 1882. F. M. v. Lehner, D. Marienverchrung 2c. (f. o. I, 2). Joj. Liell, D. Darifellungen ber allerfel. Jungfrau und Gottesgebärerin Maria auf ben Kunjthentmälern ber Aralomben, Freiburg 1887. Frz. Xaver Araus, M. "Marienbilder" im Realwörterbuch 15 ber driftl. Alterti. II. 361-365 (mit einer aus Garruccis Storis dell' arte cristians etc. entnommenne genauen Statifit ber älteften Marienbarftellungen). Jol. 2019 ff.). Heilter, Cin Cyllus driftlogijcher Gemälbe, Freibg. 1891 (vgl. benj. in ROS 1900, IV, S. 309 ff.). Here, 1894 (insbej. S. 100-112. 150-179). Aboljo Senturi, La Madonna, Svolgimento artistico delle 20 rappresentazioni della Vergine, Mailand 1900.

Von protest. Autoren: Ebm. Benables, im DchrA II, 1150 ff. Bictor Schulze, Archäolog. Studien über altchristl. Monumente, Wien 1880, S. 177 ff. Derf. in f. Archäo= logie der chr. Kunst, München 1895, S. 174 ff. 358 ff. Max Schmid, D. Darstellung ber Geburt Christi in b. bildenden Kunst, Stuttgart 1890. E. v. Dobschütz, Christusbilder; 25 Unterff. zur chr. Legende (= XU Nr. 5 III, 1899), S. 79-89. 263 ff.; auch Belege S. 146 bis 153. – Bgl. auch Benrath, ThSt& 1886, S. 34 ff. 74 ff.

2. Mittelalterliche und neuere Darstellungen. E. Male, L'art religieux du XIII• sidele en France, Baris 1898 (p. 306-338). hermann Ulrici, Ueber die verschiedenen Auffassungen des Madonnen-Ideals bei den älteren deutschen und italienischen Ralern, halle so 1854. Anna Jamejon, Legends of the Madonna, London 1852; 3. ed. 1863. Edl, Die Madonna als Gegenstand christlicher Aunstmalerei und Stussun (vollendet von Us), Brigen 1883. A. Benturi l. c. schließend mit Correggio und Tizian). Beffely a. a. D., Müller und Mothes, Ilusir. archäolog. Börterbuch der Runst ze. (Leipzig u. Berlin 1897) S. 637 ff. Benrath a. a. D. 239-246. Degel, I, 112-130; 431 f. 509-531.

Hinsichtlich der Datierung der frühesten künftlerischen Darstellungen der hl. Jungfrau besteht zwischen ber tatholischen und ber protestantischen Kunstforschung ber Gegensatz, daß bie lettere im allgemeinen erst die Epoche bes Streits über bie Theotofie, also das 5. Jahrhundert, als Entstehungszeit eigentlicher Madonnenbilder betrachtet, während die erstere benfelben ein bereits vorneftorianisches Alter zuschreibt, ja einzelne von ihnen aus ben 40 nächsten Zeiten nach den Aposteln berrühren läßt. Die richtige Lösung dieses Konflikts der Meinungen dürfte darin bestehen, daß das vornestorianische Alter mancher bildlichen Darstellungen ber Maria als Bestandteil von Gruppenbildern zugestanden, bagegen bas Herrühren eigentlicher marianischer Rultusbilder (Abbildungen ber D. als Gegenstand religiöser Aboration) aus so früher Zeit verneint wird. Maria erscheint in den ältesten 45 criftlichen Runftwerken durchweg "als Glied einer Romposition" (Benrath), nämlich als vertnüpft mit Scenen der Geschichte Jefu, und zwar zumeift mit benen ber Verkündigung, ber Magier-Anbetung ober ber Darstellung des Kindes im Tempel. Die ältesten Dars ver Inder Anderung vor der Figur der Figur der Marcellino, aus S. Sotere 2., noch bie ober Verlichbigung, babei die berühmte, sicher vorkonstantinische aus der Priscilla-katakombe (Liell, Tafel 2.; Milpert, Ein Chilus 2c. Tafel 6, 2), halten sich ganz und gar so im biblischen Rahmen. Dasselbe gilt von den verhältnismäßig zahlreichen Abbildungen der Anderung der Magier nach Mt 2, 11; weder die beiden Freskenbilder dieser Art aus der Domitillakatakombe oder die aus S. Bietro e Marcellino, aus S. Sotere 2., noch die mehr als 20 Reliesbilder auf Sarkophagen 2c. geben irgendwelchen Hinneis auf eine besondere kultische Auszeichnung der Figur der Maria zu erkennen (vgl. Schulze, Archäol. 55 Stehling aus 2115 umd Und der der Michel Childer Carlos 228 (2016). Studien 2c. S. 211 ff. und Arch. der altchriftlichen Kunst, S. 328 f. 359). Nicht einmal da, wo Maria, statt in einer jener biblischen Scenen, nur als Mutter der heiligen Familie oder nur mit dem Christlinde abgebildet ist, sind Spuren ihrer Vergött= lichung oder Entrückung zu überirdischer Höche wahrzunehmen. Sie erscheint auf einem dem 2. Jahrhundert entstammenden Gemälde (in einem Aubikulum von S. so Priscilla, s. Schulze, S. 328 f. und Dezel I, 106 f.) mit dem Kinde in ihren Armen,

mit einer nicht beutlich erkennbaren männlichen Figur — entweber Joseph, oder nach ber gewöhnlichen Deutung Jesajas — neben sich, und mit dem die Gruppe über= strahlenden Stern (Mt 2, 9f.) über sich; irgendwelche auf Überirdisches hinweisende Attri= buté find an ihr nicht zu entbecken. Wo fie, wie zuweilen auf Sarkophagbildern und wie 5 öfters auf Goldgläfern (feit bem 5. Jahrhundert), als Drans mit betend erhobenen gänden abgebildet ift, da drückt diese Geberde schwerlich etwas anderes aus, als ihr gläubiges Bertrauen zu Gott, dem fie sich als Dahinscheidende befiehlt. Dafür daß sie in solchen Darstellungen etwa als himmliche Fürbitterin für die Christen vorgeführt werde, deutet Dutjedungen einen alls hinntliche Fullentern fut bie Editien vorgefußt werde, beuter wenigstens nichts Bestimmtes auf den betr. Stulpturen oder Gemälden hin, mag immer-10 hin in dem einen oder anderen Falle diese Vorstellung hierbei schon mitgewirkt haben (Schulze 360 f.; vgl. Benrath, S. 35 f.). Auch die Einwirkung apokryphischer Marien-legenden tritt doch erst ziemlich spät auf diesem Gebiete der Kunstüberlieferung hervor. Jenes Marmorgraffito der St. Maximin-Krypte in der Prodence, welches in Anlehnung zenes Intmorgraffind ver St. Magintinströpte in der Prodente, werdes in Antegnung an das Protev. Jacobi die Maria als "Tempeldienerin zu Jerufalem" (MINESTER 15 DE TEMPVLO GEROSALE) abbildet, scheint eher erst frühmittelalterlichen als schon altfirchlichen Ursprungs zu sein (Detzel S. 106; Schultze 161). — Eine Feier des Ge-bächtnisses der Maria durch ihrem Namen geweihte Baudensmäler (Kirchen d. hl. Theotolos) läßt sich auch vor dem 5. Jahrhundert nicht geschichtlich belegen. Wenn Konstantins Mutter Helena die Grotte der hl. Geburt zu Bethlehem mit "bewundernswerten Dent-20 mälern" ausschmicken ließ, zu welchen dann ihr Schu Weihgeschenke, bestehend aus Gold, Siller kunter Norkönann ein ihr Schu Weihgeschenke, bestehend aus Gold, Silber, bunten Vorhängen 2c. hinzufügte (Eus., V. Const. III, 43, 2), so ist die be-treffende Angabe nicht auf ein Rirchgebäube zu beziehen, sondern auf allerlei plastischen Schmuck, heilige Geräte u. dgl.; auch galt die Ehrung nicht so sehr der "Gottesgebärerin" (wietwohl der betr. Eusebsche Bericht dieselbe zum erstenmal mit diesem Namen bezeichnet), 25 als bem Gottessohne und bem Mysterium feiner Menschwerdung. Beftimmtere Nachrichten über der Maria speziell geweihte Rirchbauten begegnen erst seit dem 5. Jahrhundert, speziell feit dem Sieg der Theotokie-Lehre in Ephesus 431. Eben die ephesinische Rirche, in welcher das III. ökumenische Konzil getagt hatte, erhielt von da an den Namen der heiligen Theotokos beigelegt. Roms älteste Marienkirche, S. Maria Maggiore auf dem 30 Esquilin, wurde balb nach 432 durch Sirtus III. an ber Stelle einer etwa 100 Jahre älteren Basilita bes Bischof Liberius errichtet und von bem ersteren Bapste, gleichfalls mit Bezug auf den Sieg des Theotolos-Dogma in Ephejus, als S. Maria Mater Dei bezeichnet. Diese große Prachtfirche — mindestens ein halbes Jahrhundert älter als ihre ungefähre Zeitgenossin S. Maria in Trastevere, über welche erst vom Jahre 499 sichere 35 Nachrichten vorliegen — enthält auf ihrem Triumphbogen hervorragend wichtige Mosailgemälde mit Scenen aus Marias Geschichte. Deutlich erkennbar find brei diefer Scenen: bie Verfündigung an Maria durch den Engel Gabriel, die Darstellung im Tempel und die Huldigung der Magier — bemerkenswert wegen der Zweizahl der Magier und des felbstitändigen Sizens des Jesugiet — ventertensidert idegen der Indigent der Drugtet und des felbstitändigen Sizens des Jesustindes auf einem Throne, mit Maria rechts und Anna 40 links neben ihm —; eine vierte Komposition aus derselben Zeit (1. Hälfte des 5. Jhrdis.) ift ftreitiger Deutung; sie scheint eber zur Tause zein als zu etwelchem avorrophem Zug aus Marias Geschichte Bezug zu haben (s. Schulze, Archaol., S. 234—237). In diesen und ähnlichen, zumeist wohl aus Konstantinopel stammenden Mosaitarstellungen aus Szec. 5—8, denen eine Anzahl sonstiger Bilderwerke (Elfenbeinschnitzereien, Miniaturen 2c.) von 45 ähnlichem Alter und Charafter zur Seite steht, bleibt die Gottesmutter zwar immer noch in dem Zusammenhang biblisch geschichtlicher Vorgänge eingefügt, ersährt aber dabei mehrfach schon Andeutungen ihrer überirdischen Würde, z. B. in der Verfündigungsscene auf dem Triumphbogen von Maria Maggiore dadurch, daß eine weiße Taube auf die Sitzende herniederschwebt und daß drei Engel ihren Stuhl umstehen. Auch beginnt gegen 50 das 8. und 9. Jahrhundert neben den biblisch wohl fundamentierten Verkündigungs= und Darstellungsbildern bie Himmelfahrt der Jungfrau (der transitus oder die assumptio S. Dei genitricis) anziehend auf das Interesse ber Künstler zu wirken. Parallel diesen früheften Affumtionsbildern, die meift nur aus alten Befchreibungen betannt find (f. Benrath S. 75 f.), gehen einige jest noch erhaltene Einzelabbildungen der im Himmel thronen-schen Maria mit dem Kinde; so auf den von Paschalis I. ca. 816 für die römischen Kirchen S. Cacilia und S. Maria della Navicella gestisteten Mosaiken. Bis zur Ver-leihung eigentlich königlicher Attribute an die hl. Jungfrau schreitet die Kunst vieler Ubergangszeit von der alten Kirche zum Mittelalter noch nicht fort. Jene Darstellung in der Apsis der oben genannten Kirche S. Maria in Trastevere, welche den Weltrichter Schriftige leinen Theorem mit der Kirche zum Kirche teilen führt welche den Beltrichter 60 Christus seinen Thron mit der Gottesmutter teilen läßt, ist bedeutend jünger als die

Rirche selbst; sie bezeichnet eine in vormittelalterlicher Zeit "noch nicht erreichte Höhe der Entwickelung des mariolatrischen Gedankens" (Benrath, 78).

Seit der Epoche der Bilderstreitigkeiten trennen sich die Wege der griechischen und ber abenbländischen Runsttradition betreffs der Auffaffung und Darstellung ber Gottesmutter mehr und mehr. Für die byzantinische Mabonnen-Darstellung giebt es feit Beendigung 5 jener Streitigkeiten, also seit Ditte des 9. Jahrhunderts, keine Entwicklung mehr. Das Malerbuch vom Athos — in seiner Grundgestalt bis ungefähr in diese Zeit, in der befinitiv maßgebend gewordenen Redaktion des Panselinos dis ins 11. Jahrhundert hinauf= reichend — verhängt über die ikonographische Behandlung sowohl der Heiligen überhaupt wie der Maria insbesondere den steifsten Regelzwang. Es wird darin aufs Speziellste 10 porgeschrieben, wie zu verfahren sei bei Darftellung von Maria Vertundigung und Geburt, bei Abbilbung ihres Gesegnetwerdens burch die Priester, ihres Eingangs in den Tempel, ihrer Berlobung mit Joseph, ihres Lods und ihrer Himmelfahrt. Mit peinlicher Genauigkeit wird angegeben, wie die thronende Madonna darzustellen sei, besonders auch hin= sichtlich ihres Gesichtsausdrucks, ihrer Gewandung 2c. Aus biefem Spitem stereotyper Regeln 15 schreibt sogar die bräunliche ober schwarze Gesichtsfarbe der byzantinischen Madonnen sich her, behufs beren Erklärung man gewöhnlich die Worte der auf Maria gedeuteten Braut des Hohenlieds: Melawá elu zal zalý (H21, 5) herbeizuziehen pflegt, während neuere Runst= theoretiker dem Phänomen entweder archaistische Tendenz, bestehend in dem Streben die nachgedunkelten Farben alter Gemälbe möglichst treu nachzubilden (jo ber Grieche Dragatses, 20 j. Krumbacher<sup>2</sup>, 1117), oder Nachbildung des Kolorits der schwarzen Artemis von Ephejus (jo Raoul-Rochette, Jakob Erimm, F. Piper, G. Rösch [StKr 1888, 297]) zu Grunde liegen lassen. Mosaiksteinchen oder auf Leinwand oder Holz aufgetragene Farben dienen als erlaubte Darstellungsmittel; die Anwendung plastischer Kunst ist — bis auf etwaige Verwendung von Kleiderstoffen für das Gewand der Jungfrau — ausgeschlossen. Wie 25 denn überhaupt das Verbotensein der Darstellung von Heiligenbildern burch Statuen zu ben unterscheidenden Mertzeichen ber byzantinischen firchlichen Runft gegenüber ber bes Abendlands gehört (Gaß, Symbolik der griech. Rirche, S. 328; Rattenbusch, Ronfessionsfunde I, 467 f.). Parallel biefer ber barftellenden Kunft auferlegten Beschräntung geht in der Architektur des Morgenlands die konstante Verwendung des griechischen Rreuzes als 20 Grundriffes für die Kirchbauten. Durch alle Jahrhunderte hindurch haben die der Theototos geweihten Rirchen und Rapellen im wesentlichen diese Grundform gewahrt (Zöckler, Das Rreuz Christi 2c., S. 199 f.).

Ganz anders in der abendländischen Christenheit. An dem hier in der kirch= lichen Baukunft vor allem zu kräftiger Ausprägung gelangenden Entwickelungsfortschritt 86 erscheint bie Madonnendarstellung durch alle Hauptepochen hindurch beteiligt. Die Auf= einanderfolge eines byzantinisch=ravennatischen, eines romanischen, gotischen und Renaissance= ftils gelangt, wie in der Architektur der Marienkirchen, so in der Form und Haltung auch der Marienstatuen und Mariengemälde zum Bollzuge. Gerade dieses Hindurchgeben durch mehrere im Laufe ber Jahrhunderte einander ablösende Stilarten hat das Mabonnen-Ideal 40 hier zu einem bewundernswerten Reichtum von Abwandlungen seines Grundtppus gelangen laffen. — Schon in den Marienkirchen tritt dies auf charakteristische Weise zu Tage. Der Gottesmutter zu Ehren haben nacheinander byzantinisch geschulte, romanische, gotische und zu altklassischen Mustern sich zurückwendende Meister mehr oder weniger ausgezeichnete Dentmäler errichtet. Aus der ersten Gpoche — für deren mehrfaches Beinflußtsein von 46 Byzanz her überhaupt jeder Zweig der abendländischen Kunstentwickelung charakteristische Beispiele ausweist (die Malerei 3. B. ihre dunkelfarbigen Madonnenbilder) — gehören mehrere namhafte Marienkirchen Roms hierher, sowie von denjenigen Deutschlands der nach dem Vorbild des Aachener Münsters errichtete Urbau von S. Maria auf dem Rapitol in Köln. Mehr ober weniger hervorragend schöne Marien= ober Liebfrauenkirchen aus 50 der romanischen Zeit bezw. der Übergangsepoche zur Gotik, find die von Grimma, Marienthal bei Helmstädt, Dortmund, Soeft, Lippstadt, Roblenz und Trier — biese lette als Repräsentantin des wesentlich vollendeten Uebergangsprozeffes ein besonderes Intereffe bietend. Überaus zahlreich find die Frauen-, Liebfrauen= oder Marienkirchen teils früh= teils spätgotischen Ursprungs. Für Nordbeutschland genügt es, von den im Besitz nam= 55 hafterer Baudenkmäler dieses Namens besindlichen Städten an Lübeck, Rostock, Stralsund, Stargard, Stolp, Danzig, Marienburg und Marienwerder, Prenzlau, Berlin, zu erinnern; für Süddeutschland und Deutsch=Öfterreich an Worms, Eglingen, Nürnberg, Ingolstadt, Würzburg (Marienkapelle), Prag (Maria=Schnee), Wien (Maria Stiegen), Krakau 2c.; für die außerdeutschen Lande an die Notre=Dame=Kirchen in Paris, Lyon, Rouen 2c. an die 60

Marienkirchen zu Cambridge, Orford 2c. Bis in die spätere Renaissance- und Barolzeit hinein reicht die Baugeschichte der meisten großen Marien-Ballfahrtstirchen sowohl des Nordens wie des Südens (Maria Einstedeln, Assis, Loreto 2c.). — Auch die Geschichte ber chriftlichen Plastik weift in jedem ihrer Hauptstadien bedeutende hierher gehörige wichtige 5 Leiftungen auf, bestehend in Reliefs aus der Geschichte und Legende, Elfenbein= und Holz= schnitztverken, Mariensäulen 2c. Aus dem früheren Mittelalter gehören hierher Tuotilos Tafel in St. Gallen nebst mehreren ähnlichen Elfenbeinschnitzereien (in Darmstadt, Augs-Laset in St. Gallen nebst meyteren upningen Estensenigungetten im Latinjant, saugs-burg, Trier 2c.); aus dem Übergang zur neueren Zeit vor allen der Nürnberger Beit Stoß (gest. 1533) mit seiner Krönung Mariä in der Krakauer Frauenkirche, seinen Bamberger 10 Hochaltartaseln, seinem kunstvollen Rosenkranz in der Lorenzerkirche zu Nürnberg 2c. (bgl. R. v. Rettberg, Nürnbergs Kunstleben 2c., S. 145; F. Bagner, Nürnberger Bildhauer-werke des Mittelalters, I [Nürnberg 1847]; Lübe, Runstgeschichte<sup>\*</sup>, II, 256 f.). — Auf bem Gebiet ber gemalten Mabonnenbilder werden in der Regel (im Anfchluß an Ulrici, Das Mabonnen-Ibeal 2c. [s. o. IV, 2], an J. Jungmann in schlete (in Steherit [3. A., 15 1886] u. AA.) vier mittelalterliche Entwickelungsstadien unterschieden, die mit dem, was die byzantinisch-karolingische und die romanische Zeit, die Gotik und die Renaissance für die Architektur und die Plassik bedeuten, sich im wesentlichen beden. Nur erstrecht sich die Dauer jenes noch teilweise byzantinisch beeinsluchten ersten Stadiums, das sich durch den friedlichen Ersten Mathematika Daufellungen ersten Stadiums, das sich durch den feierlichen Ernst seiner Muttergottes-Darstellungen kennzeichnet, etwas weiter ins reifere 20 Mittelalter hinein (nämlich bis zum Schluß Des Rreuzzugs= und Hohenstaufenzeitalters) als bies bei ber ersten Epoche ber Architektur= und Stulpturgeschichte ber Fall ift. Das zweite, mehr ichon auf Vermenschlichung des Madonnenideals ausgehende Stadium fällt ungefähr mit dem 14. Jahrhundert zusammen, das dritte, hauptfächlich die reine Jung-fräulichkeit der Himmelskönigin feiernde, deckt sich mit der Epoche der Spätgotik (15. Jahr-25 hundert). Das vierte endlich, gekennzeichnet durch seine fast vollständige Naturalisserung des Madonnentypus, entspricht nach Art wie Zeitdauer der Renaissanceperiode; es reicht, gleich dem Humanismus auf philologisch-kritischem und poetischem Gebiete, bis tief in die neuere Geschichte hinein (Dezel I, 112—130). Aus der ersten bis an die Grenze der altfirchlichen Zeit fich zurückerftreckenden Beriobe find nur wenige Rünftlernamen uns über= so liefert. In der zweiten Periode glänzen zunächst hauptsächlich Giotto von Florenz und bie Sienefer Guibo und Simone Martini. In Angelico da Fiesole ersteht dann der große Meister, der aus dieser, das Moment der Überirdischen in Maria und dem Christ-tinde noch vorwiegend betonenden Periode zur nächstfolgenden hinüberleitet, für welche das Jungfrauen-Ibeal in der Madonna zum Hauptgegenstande der Darstellung wird (Ma= 85 faccio, Mantegna, Pietro Perugino, Binturicchio, Filippo Lippi in Italien; Meister Stephan, der unbekannte Urheber des Kölner Dombildes, Hans Memling, Schongauer 2c. in Deutsch-land). Zu einer Mannigsaltigkeit eigenartiger Richtungen entfaltet sich das von besonders genialen Kräften getragene künftlerische Schaffen im 16. und 17. Jahrhundert. Aber die Richtung auf das Naturwahre und finnlich Reizende brängt den religiösen Faktor jetzt 40 mehr und mehr zurud. "Das Madonnenideal wird Fleisch" (Springer); die ihm zu Grunde liegenden weiblichen Porträts gewinnen in zunehmendem Maße bemerkbaren Ein= fluß. Raffael, Correggio, Tizian statten ihre italienischen Frauenschöhnbeiten mit einem menschlichen Liebreize aus, dem — wenigstens bei den beiden letzteren — die hehre relizgiöse Weihe fast ganz mangelt. In den Marienbildern der Deutschen Dürer und Hol-45 bein prägt fich nicht so fehr religiose Andachtsglut aus, als der keusche und fromme Sinn ber in ihrem hauswesen beschäftigten gludlichen Familienmutter. Murillo weiß in glut= voller Hingebung an das franzistanisch-jesuitische Frömmigkeitsideal die weichen Züge spanischer Schönheiten ins Schwärmerische zu verklären, um fo unter Verwertung apola= lyptischer Sinnbilder (Offb. 12, 1) das Mysterium der unbefleckten Empfängnis dem mensch= 50 lichen Vorstellen näher zu bringen. In der bewundernden Anerkennung des im Laufe der Jahrhunderte auf diesen verschiebenen Gebieten der Kunst erwachsenen Edlen und Schönen bestigen der Katholicismus und ber Protestantismus ein Feld gemeinsamen Strebens, wo beide fich einträchtiger als fast irgend sonstwo zusammenfinden. Soll nun evangelischerseits noch weiter gegangen und 55 zur Gemeinsamkeit des Kunstintereffes eine Beteiligung auch am kultischen Berhalten der Ratholiken zu ihrer Maria hinzugefügt werden? Soll etwa, unter Zurückgehen auf

P. Speratus? Vorgang (f. oben, III, zu Anf.), in den Hymnenschatz der älteren Kirche hineingegriffen und aus ihm — mit weiser Diskretion natürlich — marianisches Liedermaterial behufs Bereicherung unseres häuslichen und kirchlichen Andachtslebens hervorgeholt 60 werden? soll an jenen Dietleinschen Versuch zur Ehrung der "selig zu preisenden Jung= frau" burch ein protestantisches Seitenstück zum katholischen Abe (W. D. Dietlein, Evangelisches Abe Maria! Ein Beitrag zur Lehre von der allein selig zu preisenden Jungfrau, Halle 1863) wieder angeknüpft werden, unbekümmert um die Proteste, die wie damals (vgl. z. B. Evang. K3. 1863, Nr. 71), so auch jetzt wieder reichlich und kräftig genug laut werden würden?

Die Sache ift schlechthin unausführbar. Nicht einmal in der Theorie würde eine berartige Unnäherung an ben katholisch-mariologischen Standpunkt sich vollziehen lassen in Teil II verselven Schrift teilweise wieder zurücknahm und sogar das immafulistische Dogma hier einer gewissen Sympathiebezeugung würdigte (bgl. Reusch im Bonner TheB 1870, Sp. 21 ff.), machte er immerhin doch einen Vorbehalt von entscheidender Bedeutung. Maria dürfe nicht, so lautete seine Darlegung, zur hauptsächlichen oder gar zur ausschließlichen Fürsprecherin für die Menschen bei Gott erhoben werden; ihre Ein= 15 sezung zur eigentlichen porta coeli anstatt ihres Sohnes gemäß Liguorischer Mariologie sei unannehmbar; sofern das Dogma von 1854 sie in dieser Weise, also unter deutlicher Beeinträchtigung von Christi alleiniger Mittlerschaft, auf dem Himmelsthron zu erheben gesucht habe, sei der Erlaß einer nachträglichen mildernden Interpretion desselben durch den Papst erforderlich. Gutgemeinte Vorschläge — entsprungen aus einer burch anglo-katholische Vor= 20 urteile verblendeten Phantassie! Statt eines Abrückens vom Liguori=Standpunkte brachte Pius' IX. Volitik schon in nächster Zeit nach dieser Kundgebung Busers, vielmehr eine noch nachdrücklichere Approbation dieses Standpunktes : der italienische Mariologe wurde mit ber Bürde eines Doctor Ecclesiae geschmückt! (s. XI, 492, 44 ff.). Und daß Pio Nonos Nachfolger (dessen Stuhlbesteigung Pusen noch erlebt hat) sowenig wie jener an 25 irgendwelche Modifikation der seit 1854 geltenden Gestalt des marianischen Dogma denkt, erhellt aus mehr als nur einem seiner Erlasse. Noch in der das Rosenkranzgebet sördern-den Encyklika vom 5. September 1895 betont Leo die Notwendigkeit der Anrufung Mariä mit stärkstem Nachdruck und erklärt am Schlusse feierlich: "Bis zum letzten Atemzuge werde ich Maria anflehen und rufen: Zeige, daß du Mutter bist !" — Vom offiziellen 20 Rom ist irgendwelches Abgehen vom Standpunkt einer absoluten Intransigenz in dieser Siom ist ingenoliberages abgegen vom Standspunkt enter abfoluten Intansigenz in viefer Hegung ift auch der römischen Theologie schon der leiseste Bersuch einer Annäherung an einen mehr biblischen Standpunkt in der Mariologie unmöglich gemacht. — Die katholische Laienwelt aber hat sich, wie schon oben bemerkt (s. III, g. E.), infolge vielhundertjähriger 85 Tradition an das Vorurteil einer absoluten Unabtrennbarkeit des Abebetens vom Herrngebet, und infolge davon an die Glaubensvorstellung von einer Teilnahme der Maria an Christi Mittlerschaft dermaßen gewöhnt, daß — einstweilen wenigstens, und wahrscheinlich auch für alle Zukunft — jene Gleichung "Ratholicismus — Marianismus" ihre Richtig= keit behalten wird. Es gilt dies ja mehr ober weniger auch vom griechisch=russischen 40 Katholicismus, obschon deffen Mariologie auf einer älteren, etwas einsacheren Entwicke= lungsstufe stehen geblieben ist. Unabtrennbar vom kirchlichen Bulgärglauben und ber all= gemeinen Bolkssitte ist die Berehrung der gen Himmel gesahrenen Gottesgebärerin, der Navayia, auch dort (Rattenbusch, S. 464 f.). Wenn der fromme, durch seine Wunder= heilgabe berühmte Priefter Iman von Kronftadt einem wegen des Gedankens einer eng= 45 lisch=rufsischen Rirchenunion ihn befragenden Anglokatholiken den "Kultus der Jungfrau Maria" als eine Grundbedingung fürs Zustandekommen einer solchen Union und als "etwas das wir Ruffen niemals aufgeben werden" bezeichnete (vgl. Simpson, Father John, in relation to the Russian Church, im Exp. 1899, I, 180), so redete er aus dem Sinn feiner ganzen Kirche heraus. — Für den abendländischen Ratholicismus 50 ist in der nämlichen Hinsicht die bekannte Darlegung Beter Roseggers in "Mein Himmelreich" (S. 182-200) von ominofer Bedeutung. Daß er bei feinem Eintreten für die Andachten ju "Unfrer lieben Frau" fich vom Grunde ftreng biblifcher Bahrheitserkenntnis hinweg begiebt, deffen ift der berühmte Dichter sich wohl bewußt. Er nennt die Gottesmutter und Himmelskönigin "eine Offenbarung, die wir weniger den Evangelisten als der 55 päpstilichen Rirche verdanken"; ja er gesteht zu : "Im Prinzip möchte es mir noch besser gefallen, wenn alle Andacht und Herzensinnigkeit, die man der Mutter Gottes spendet, unmittelbar an den Erlöser gerichtet würde" (S. 182 f.). Aber nichtsbestoweiger redet er im Tone religiöser Schwärmerei vom Glauben an die Bundermacht dieser Bottesmutter als einem seit länger als einem Jahrtausend "an unzähligen Millionen Menschen 60

geschehenen Wunder", welches an und für sich die Wahrheit jenes Glaubens Zeugnis ablege. "Nicht zu meffen in seiner Weite und Tiefe ist das Meer von Seligkeit, welches ber Marienglaube in die Herzen der tatholischen Menschheit gebracht hat"; ja - "mit ber Rührung des Marientultus bat die Kirche manches wett gemacht, was durch zu geringe 5 Pflege des Evangeliums gefehlt wurde" (!). Man urteile über diese Ausführungen, sowie über die an sie gelnühfte Zumutung : wir protestantische Deutsche möchten uns entgegens-tommend verhalten und "diesen tief im Germanentum wurzelnden und dem deutschen Gemüt so sehr entsprechenden Liebfrauenkultus" uns gefallen lassen und "ins evangelische Licht stellen" (S. 200) — man urteile darüber wie immer man wolle: den Sinn vieler Tausende, 10 ja Millionen seiner Glaubensgenoffen bringt auch diefer Sprecher zum Ausbruck. Der Marien= glaube bleibt mit dem Bolksglauben der Traditionskirchen für alle Zeiten unabtrennbar verwachsen, er gehört zu den Scheidepunkten, von wo die Wege des Protestantismus und des Katholicismus für immer auseinander gehen. Artikel 21 der Augustana ist inhalt-lich mit seinem unmittelbaren Vorgänger sowie mit Art. 4 viel zu eng verwandt und 15 verwachsen, als daß das betreffs der invocatio sanctorum von ihm Ausgesagte jemals ins Kapitel von den Mitteldingen gestellt werden könnte. Nichts hindert den evangelischen Ehriften, an der Bewunderung des unschätzbaren Werts oder, wie der Dichter fagt, der "Unermeßlichkeit bessen, was die Dichtung und die bildende Kunst zur Verherrlichung Marias gethan" (Rosegger, S. 188) teilzunehmen. Gegenüber jedem weitergehenden 20 Antrage jedoch kann er nicht umbin sich ablehnend zu verhalten. Rödler.

## Maria von Agreda f. Bb I S. 248, 31 ff.

Maria Magdalena, des Herrn treueste Jüngerin, wurde lang nach ihrem Tode von einem zweisachen Mißgeschick getroffen, man raubte ihr ihren guten Ruf, indem man ihr fremde Sünden auslud, und noch weiter gehend, bestritt man ihr ihre individuelle Wirt-25 lichkeit, indem man sie und noch zwei Frauen der biblischen Geschichte zu einer Person verschmolz, ber man allerbings dann ihren Namen beilegte. Das erstere geschah durch ihre Identifizierung mit der "großen Sünderin", Lc 7, das andere durch ihre Einsfetzung mit Maria von Bethanien. Acta Sanctorum ad XXII. Juli geben über die Ent= ftehung dieses Wirrsals, über die Autoritäten, die sich für und wirft. Sum geven uber die Sum-ftehung dieses Wirrsals, über die Autoritäten, die sich für und wider erklärten, das Nähere; 20 auch das merkwürdige Dekret der Pariser Sorbonne vom 9. Nov./1. Dez. 1521 de tri-bus Magdalenis ist daselbst zu finden. Ganz einig find auch die evangelischen Ausleger noch immer nicht. Eine unbefangene Prüfung der einschlägigen Schriftstellen jedoch wird zur Anerkennung der Selbstständigkeit und der Sittenreinheit der Jüngerin führen.

- Bon Maria von Bethanien ift fie ichon durch ihre Sertunft beutlich unterschieden.
- 2001 Daura von Dergamen in sie japon durch ihre herrunft deutlich unterschieden. 85 Jene gehörte einer nächst Jerusalem angesessen und in der Hauptstadt hochangesehenen Fanilie an, wie sich aus Jo 11 ergiebt; unsere Maria stammt von dem galiläischen Orte Magdala (Mt 15, 39). Jene sinden wir an drei Stellen (Lr 10; Jo 11 und 12) er-wähnt, jedesmal zu Hause, im Kreise ihrer nächsten Verwandten weilend; diese folgt Jesu dienend nach, begleitet ihn von Ort zu Ort, harrt aus unterm Kreuz und ist die erste bei so seinem Grab am Ostermorgen; jene ist stillen, tiefen, diese leidenschaftlichen seurigen Cha-rasters; jene hat Jesum lieb, aber auch den Bruder und die Schwester; diese hängt an rotuge allein hot sankt werden
- Jefus allein, bat sonst niemanden. Sie ist aber auch nicht die Sünderin. Wer von Lc 7 bertommend die ersten Verse
- von Lc 8 lieft, wird nicht auf den Gedanken geraten, daß der Evangelift jetzt eine Person 45 beiläufig unter anderen mit aufführe, von der er soeben eine lange Geschichte erzählt hat. Aus jener Sünderin wird man nichts anderes machen können als eine notorisch Gefallene, bie sich bekehrt und zu Gnaden angenommen wird. Maria Magdalena hingegen war nach Le 8, 2 und Mc 16, 9 durch des Herrn Hilfe von dämonischer Beseffenheit, also von einem Zustand körperlich=seelischer Gebundenheit geheilt. Db sie in diesen mit ober
- 50 ohne ihr Berschulden gefallen, wissen wir nicht; gewiß aber ist, daß die Sünderin, als sie Felum im Hause bes Bharisäers Simon aufsuchte, geistig und leiblich vollkommen gesund war. Man bedenke endlich, daß es dem Worte Jesu Mt 21, 31 ganz entspricht, wenn er einer Gesallenen zum Himmelreich half, daß es aber eine sehr andere Sache und ber von Baulus nachmals 1 Th 5, 22 aufgestellten Regel zuwider getwesen wäre, wenn er 55 eine solche Frau in seiner nächsten Umgebung und zu seinem persönlichen Dienste bei sich kakiet
- behielt.

Frei geworden von Satans Banden ergiebt sich Maria Magdalena ganz und auss schließlich ihrem Befreier. Richts kann sie von ihm scheiden, dieweil er lebt; nichts kann

337

fie bewegen, sein Grab zu verlassen, von dem die anderen Frauen und die Apostel Joshannes und Petrus weggegangen sind (Jo 20); nur wenn sie ersühre, wo der Leichnam ihres Herrn sei, wollte sie gehen und ihn hertragen. Solche Treue belohnt der Herr. Sie zuerst darf ihn wieder sehen; sie wird seine Botin an seine Brücher (daher in der griechischen Kirche ihr Beiname loansoroolos); sie zuerst empfängt die Verheitzung, bei 5 feinem und ihrem Gott und Vater einst ihm leiblich nabe sein zu dürfen.

Die Legende von Maria Magdalenas Überfahrt nach Gallien, von ihrer Landung in Marfeille und ihrer fortgeseten Bühung in der Höhle am Berge Pilon tann hier füglich nur diese Erwähnung beanspruchen. Gegenüber steht ihr die morgenländische Tradition, gemäß welcher sie in Sphesus bei Johannes gestorben sein soll.

Bon Intereffe ist die Rolle, welche ihr in den mittelalterlichen Mysterien zugeteilt wurde, wodon ein Beispiel aus dem Alslebener Passionsspiel dei Kurz, Litteraturgeschichte, Bb I, S. 722 ff. Sie tritt da als ausgelassene, unbändige Dirne auf, die es mit Lucifer hält und alle Abmahnung und Warnung ührer Schwester Martha in den Wind schlägt, die Stefu persönliche Erscheinung und Predigt in ihr die innere Umkehr bewirkt, die in 15 reumütigem Bekenntnis ührer Thorheit und sehnlichem Verlangen nach Vergebung sich ausspricht.

Sehr bekannt sind endlich die zahllosen Gemälde, welche die büßende Magdalena zum Vorwurf haben (vgl. Wesselch, Isonographie Gottes und der Heiligen, S. 288 sc.). "Die Künstler wollen eine schöne, nackte weibliche Büste darstellen; ein Salbengefäß, 20 Totenkopf, Areuz in einem Winkel macht die Maria Magdalena sertig, deren verführerischer Blick und Attitude mehr an die unbekehrte als büßende Jüngerin erinnert." Ein berühmtes Bild von Lebrun im Louvre soll die La Ballidre, ein anderes von De Trop die Montespan vorstellen, ein Mißbrauch der Kunst, den die falsche römischkirchliche Eregese verschuldet.

Es wäre aber Zeit, daß wenigftens die innere Miffion der evangelischen Kirche aus ihrer Terminologie den ehrlichen Namen der Magdalena tilgte und für die Prostituierten, deren sie sich annimmt, eine andere richtigere Bezeichnung wählte, als die bisher immer noch übliche, nach welcher die unbußsfertigen wie die reumütigen, die unverbesselferlichen wie die gebesserten Dirnen schlechtweg Magdalenen heißen. Carl Burger. 20

## Maria von Balencienne f. Bd III S. 471, 36 ff.

Mariana, Juan be, geft. 1624. — B. C. Sotwel (Southmell), Bibliotheca Scriptorum Soc. Jesu (1676) s. v.; De Bader, Biblioth. des écrivains de la Soc. de Jésus V, 513—520; C. Sommervogel, Bibliothèque etc. V, 547—567; S. Surter, Nomenclator lit. rec. theol. cath. I, 595—599 (ed. 2: I, 310—312); Nouvelle biogr. générale, vol. XXXIII, 35 618—624; J. Janffen, Gefchicht des beutschen Bolts 2c., V. 541 ff.; M. Reichmann S.J., Art. "Mariana" im RRS VIII, 795–800; Emil Michael S.J., Die Jesuiten und ber Tyrannenmorb: BICh 1892, S. 556 ff. Ran protefuntischen oher althetbalischen Marialian, Maria

Bon protestantischen ober alttatholischen Berfassern: Bayle, Diction. hist. et crit. X, 257—275; Fr. Buchholz. Juan de Mariana, oder: Entwidelungsgeschichte eines Jesuiten, 40 Berlin 1804; Leop. Ranke, Sämtl. Werke, Bd 24, S. 230—236; vgl. Bd 34, S. 60ff.; J. Huber, D. Jesuitenorben, S. 246—259; Döllinger-Reusch, Gesch. d. Moralstreitigkeiten 2c. I, 482 f. 582 f.; Reusch, Der Inder verbotener Bücher II, 281 f. 341—344; ders., Beiträge z. Gesch. des Jesuitenordens (München 1894), S. 1—23; Bb. Areds, Die politische Publizistit der Jesuiten und ihrer Gegner, Halle 1890, S. 108—121.

Der zu ben litterarischen Herven des ersten Jahrhunderts der Gesellschaft Jesu ges hörige Geschichtschreider und politische Publizist Johannes de Mariana wurde geboren im Jahre 1536 zu Talavera de la Reina in Castilien, trat 1554 in den Orden Loyolas ein und erhielt 1561, unter Lainez' Generalat, eine Professur in Rom am Collegium Romanum, wo er hauptsächlich Eregese zu lehren hatte. Er scheint auf diesem Gebiete 50 nicht Unbedeutendes geleistet zu haben; seine später veröffentlichten Scholia in Vetus et Nov. Testamentum (Madrid 1619; Baris 1620) ersuhren auch seitens nicht-jesuitscher Mutoren wie Richard Simon, Bolus, Du Pin z. anerkennende Beurteilung. Weiterbin wirkte er als Professon in Gizlien (1565 ff.), dann fünf Jahre lang in Paris (1569-74), wo seine Vorlesungen über Thomas von Aquin ihm besonderen Ruhm einbrachten. Ges 55 sundheitsrückscheften hörigten ihn zum Aufgeben dieses Pariser Lebrstuhls und zur Rückehr nach seiner spanischen heimat. Mährend seiner letzten such zehrschnie lebte er zu Tolevo, wo er am 17. Februar 1624 als Siebenundachtizjähriger stard. – Dieser toletanischen Beit seines Wirkens gehören die Beröffentlichungen an, auf welchen sein schrieftelericher Real-Encytlopäde für Theomas Kirche 8, 8, 8, 8, 81. Ruf hauptfächlich beruht: die Geschichte Spaniens, der Fürstenspiegel, sowie die wider die Mißstände der jesuitischen Ordensversassung und der spanischen Staatsverwaltung unter dem Herzog von Lerma gerichteten kritischen Traktate.

1. Wegen seiner Geschichte Spaniens (Historiae de rebus Hispaniae II. XXV, 5 Tolebo 1592, fol., später erweitert zu 30 Büchern: Frankf. 1603. 1606 — auch Mainz 1605 und 1619; Haag 1733; spanisch in 2 Bben fol. Tolebo 1601. 1608 u. ö.) hat man ihn wohl als ben spanischen Livius gerühmt, ja seine Schreibweise und historische Kunst mit ber eines Thucydides und Tacitus verglichen 2c. (vgl. Hurter 1. c.). Doch ist was Werk nicht frei von Mängeln und bietet im Ganzen nur wenige Ergebnisse einer tiefer eines 10 dringenden und originellen Quellensorschung (j. Ranke a. a. O.).

2. Der Fürsten spiegel: De rege et regis institutione libri III ad Hispanige regem catholicum wurde von ihm auf Anregung des Don Garcia de Loadja, Erziehers des spanischen Kronprinzen, verfaßt und bei seinem Erscheinen (Toledo 1599, in 4°) diesem, der inzwischen als Philipp III. König geworden war, gewidmet. Er ent= 15 hält eine der fühnsten Berteidigungen der Bolkssouveränität und des Rechts der Bölker

- 15 hält eine der fühnsten Verteidigungen der Volkssouveränität und des Rechts der Völker zu revolutionärer Erhebung gegen thrannische Fürsten, die jemals geschrieben worden. Da, wo die Möglichkeit einer nationalen Erhebung gegen einen Tyrannen schlt, spricht Mariana auch einem bloßen Privatmann das Recht zur Tötung des Bedrückers zu; ja er erklärt es für erlaubt, denselben auch durch List und heimliche Rachtellung, etwa durch ihm bei-
- 20 gebrachtes Gift, aus dem Weg zu räumen. Er belobt die Königsmörder nicht nur des Alltertums, sondern auch der neueren Zeit. Un Jacques Clement, dem Mörder Heinrichs III. von Frankreich, rühmt er die hervorragende Rühnheit seines Geistes, seiert seine That als monimentum nobile und facinus memorabile, neunt ihn "aeternum Galliae decus, ut plerisque visum" (welche in der Originalausgade des Berls stehen=
- 25 ben Worte in den späteren Abbrucken weggelassen wurden) und rühmt von ihm beson= ders auch dies, daß er erst nach eingeholter Zustimmung und Ermutigung theologischer Ratgeber sein Unternehmen geplant und ausgesührt habe. — Das mit Genehmigung der spanischen Ordensvorgesetten Marianas (insdes des Visitators der Provinz Toledo, P. Stephan Hojeda) erschienene und anstänglich mehr unbeachtet gebliebene Wert wurde seit
- 80 1610 zum Gegenstand heftiger Angriffe, besonders in Frankreich. Man betrachtete ben Mörber Heinrichs IV., Ravaillac, als durch die Lesung dieses Buchs zu seiner Unthat in= spiriert, und obschon der königliche Beichtvater P. Coton die Nichtigkeit dieser Annahme darthat, verurteilte doch das Pariser Parlament das Werk zur Verbrennung durch Henkershand. Auch der Jesuitengeneral Aquaviva sah sich zu einigen Schritten gegen des Buches
- 85 weitere Verbreitung veranlaßt, umging jedoch vorsichtig seine förmliche Desavouierung und scheint auch bei der römischen Inderkommission kein Verbot wider dasselbe beantragt zu haben. Wie denn das Buch thatsächlich weder in den römischen noch in den spanischen Inder ge= kommen ist (Reusch, Inder II, 342 f.; Beiträge S. 17 ff.).

kommen ift (Reusch, Inder II, 342 f.; Beiträge S. 17 ff.). 3. Einen freimütigen Angriff auf die spanische Staatsberwaltung unter Bhilipp III., 40 betreffend gewisse Veränder ungen im Münzwesen wagte Mariana durch seinen Traktat De monetae mutatione, der 1609 zusammen mit mehreren anderen ans Licht trat, in den Tractatus septem tum theologici tum politici. Die zu Köln (als Foliant) gedruckte Sammelschrift enthält das genannte Schriftstück an vierter Stelle; voraus gehen die Ubhandlungen De adventu b. Jacobi apostoli in Hispaniam, De

- 45 editione vulgata ss. bibliorum und De spectaculis; als Nr. 5—7 schließen sich an: De die et anno mortis Christi; De annis Arabum cum nostris annis comparatis und De morte et immortalitate ll. III. Der auf Betrieb des Herzogs von Lerma wegen jener Kritik des Münzwesens gegen ihn eingeleitete Prozes zog ihm schwere Maßregelungen zu, namentlich eine Einsperrung im Franziskanerkloster zu Madrid für die
- 50 Dauer eines Jahres. Auch wurde ber genannte Traktat durch den spanischen Inder (1612) verboten und auch an einigen anderen Nummern der Sammelschrift, insbes. der die Bulgata betreffenden zweiten, Censur geübt (Reusch, Beitr. S. 16). 4. Die Dentschrift betreffend die "Mängel der Verfassung der Gesellschaft

4. Die Denkschrift betreffend die "Mängel der Verfassung der Gesellschaft Jesu" (De erorribus, qui in forma gubernationis S.J. occurrunt; spanisch: Dis-55 corso de las enfermedades de la Comp. de J.) war von Mariana schon in den 90er Jahren des 16. Jahrhunderts, gelegentlich seiner Mitwirkung bei dem gegen Aquavivas Verwaltung gerichteten Reformversuch von 1592 (s. Bd VIII, 770, 10-31), versaßt worden, gelangte aber — nachdem jener Prozes der Jahre 1609 ff. seinen Gegnern die erste Kunde von ihrer Eristenz verschaft hatte — erst nach seinem Tode zur Veröffent-60 lichung. Aus Anlaß des Streits der Zesuiten mit der Pariser Universität wurde dieser scharfe Angriff auf die inneren Zustände des Ordens zunächst französisch gebruckt (Borbeaur 1624), dann auch lateinisch und italienisch, sowie 1631 zu Gens im spanischen Driginal. Die Echtheit dieser für die Verscharte der jesuitischen Drobensinteressen höchst peinlichen Publikation, welche bereits 1628, infolge jener italienischen Ausgabe, durch den römischen Inder verboten wurde, ist jesuitischerseits vielsach abzuleugnen versucht worden. 5 Aber ichon P. Cordara tritt in Tl. VI der offiziellen Geschichte des Ordens (Rom 1750, p. 517) diesen Versuchen entgegen, indem er u. a. auf die Schritte hinweist, welche General Mutuis Vittelleschi gleich nach dem Erscheinen der Schrift gegen deren weitere Verbreitung unternahm. Agl. Reusch, S. 17 ff. (wo auch die neuerdings von Reichmann im RRL<sup>3</sup> versuchte Anzweiselung des Herrührens der Schrift von Mariana als unhaltbar 10 dargethan ist).

Begen einiger sonstigen Arbeiten des gelehrten Jesuiten, namentlich seiner Herausgabe der drei Bücher des Lukas Tudensis (Contra Albigensium errores (Ingolstadt 1612) s. die bibliographischen Angaden dei Hurter und Sommervogel 1. c. Bödler. 15

Marianer, Ritter= und Miffionsorben. — Giustiniani, Historie cronolog. dell' origine degli ordini militari e di tutte le religioni cavallereschi, vol. II, Venezia 1692; Sethot, Ordres monastiques IV, 456—459; Giucci, Iconografia storica degli ordini religiosi e cavallereschi, Rom. 1836, vol. I, p. 128—130.

Den Namen Marianer, oder Ritter der glorreichen Jungfrau, auch Fratres 20 gaudentes (Frères joyeux), führte ein aus Abeligen bestehender Ritterorden, der in Bologna zur Zeit der durch die Rämpfe der Welfen und Ghidellinen verursachten Bewegungen (um 1233) zu dem Zwecke entstand, für die öffentliche Sicherheit in die Schranken zu treten und den Mätten und Maisen, überhaupt den Bedrängten Beistand zu leisten. Stifter des nach dem Namen der Jungfrau sich nennenden und später vom Papste 25 Urban IV. (1262) bestätigten Bereins war der Dominikaner Bartolomeo de Bragantiss (gest. als Bischof von Nicenza 1270) vgl. Qussif, Scriptt. O. Praedic. I, 254 sq.). Als erster Größmeister wird der Bologneser Loderino Andalo genannt. Die Ritter bestanden aus zwei Klassen, aber ebenstenatig wie ihre Frauen, Gold, Silber und 20 buntfardige Rleider tragen durften. Die Ordenstracht der Ritter war weiß, mit einem afcgrauen Mantel, der ein rotes Areuz zeitet nicht bloß die Berheiratung, sondern auch den Güterbesten war, erhielten die Ritter ben Namen der fröhlichen Brücer, Fratres 35 gaudentes. Rommanderien des Ordens entstanden nach und nach auch in Modena, Mantua, Tredisu und noch mehreren Stätter den Namen der fröhlichen Brücer, Fratres 35 gaudentes. Rommanderien des Ordens entstanden nach und nach auch in Modena, Mantua, Tredisu und noch mehreren Stätter den Namen der fröhlichen Brücer, Fratres 35 gaudentes. Rommanderien des Ordens entstanden nach und nach auch in Modena, Mantua, Tredisu und noch mehreren Stätter den Namen der fröhlichen Brücer, Fratres 35 gaudentes. Rommanderien des Ordens entstanden nach und nach auch in Modena, Mantua, Tredisu und noch mehreren Stätter Der letzte Rommendator in Bologna, Camillo Bolta, starb 1589, worauf Papst Sirtus V. die Güter des Ordens dem Colleg von Montalto softa, farb 1589, worauf Papst Sirtus V. die Güter des Ordens dem Colleg von Montalto soften.

Als Marianer oder "St. Marien Ritter" werden gelegentlich auch die Deutschordensritter bezeichnet — diese freilich kaum mit Recht, da ihr Ausgegangensein von einem deutschen Marien-Hospital in Jerusalem starken Zweiseln unterliegt (s. d. u. v. Uhlhorn: IV, 590, 16 ff.). Immerhin führt der Orden schon in der Bulle Clemens' III. vom 6. Februar 1191 den Namen: Domus hospitalis S. Mariae Teutonicorum in Jeru-45 salem; daher später: Ordo S. Mariae Teutonicorum (vgl. den von Hennes herausgg. Codex diplomaticus Ord. S. Mar. T., Mainz 1845).

Den Namen Marianer ober Clerici regulares S. Mariae führte anfänglich auch die Genoffenschaft regulierter Kleriker, welche der Genueser Johann Augustin Adorno (gest. 1591) im Berein mit dem Neapolitaner Franz Caraccioli (gest. 1608) unter Sixtus V. 1588 50 ftistete, aber schon frühzeitig gemäß dem Bunsch dieses Papstes in "Clerici reg. minores" umtauste (vgl. Selvot, Helyot IV, 38 ff.; Moroni, Dizionario XI, 201 sq.; heim= bucher, Orden u. Kongreg. II, 269-271).

Ueber zwei unter bem Namen der Maria im Jahre 1816 ins Leben getretene französische Missionsorden: den Orden der "Oblaten der Unbefleckten J. Maria" 55 (Orde Mariae Immaculatae) gestisste vom provençalischen Bischof J. E. de Mazenod (gest. 1861) und die vor Kurzem mit 70 Häufern über fünf Provinzen (drei europäische und zwei amerikanische) verbreitet, und die Société de Marie oder Maristen=Gesell= schaft des Ubbe Colin (bestätigt 1836 und seitem besonders in der oceanischen Inselwelt

22\*

thätig), j. Heimbucher, Drben u. Kongr. II, 385-388 und Egremont, L'Année de l'Église, Par. 1900, p. 440-443; 485-581. Södler.

Marianijche Rongregationen f. Bb III S. 439, 7 — 440, 58 u. oben S. 329, 47 ff.

Marienfeste f. Maria oben G. 319ff.

# 5 Marienpfalter f. Maria oben S. 318, 46.

Mariuns I., Papft, 882-884. — Luellen: Jaffé 1<sup>a</sup>, S. 425 f.: Liber Pontificalis ed. Duchesne II introd. p. LXVII und p. 224; Batterich, Rom. Pontif. Vitae I, 29; Annales Fuldenses, ed. Lurze, 882 S. 99, 883 S. 109; Invectiva in Romam ed. Dümmler in Gesta Berengarii S. 145-148. Mansi t. XVII. — Litteratur: Barmann, 10 Die Politik der Bählte 2: Hergenröther, Photius 2, 650-661; Langen, Gesch. d. röm. Kirche von Nitolaus I. dis Leo IX. S. 275-278; Gregorovius, Gesch. d. Schudt Rom im MA 3 Bde; Dümmler, Gesch. des Ostifränk. Reichs 2<sup>a</sup>; heimbucher, Die Papstwahlen unter den Saroslingern, S. 187 ff.; Dopffel, Kaisertum und Papstwechsel unter den Karolingern, S. 151; Lapotre, L'Europe et le Saint Siège 1. Bb passim, der 2. Bd, der Marinus behandeln soll. 15 ist zur Beit noch nicht erschienen.

Marinus, ber Sohn des Priefters Palumbus aus Galleje in Tostana, trat schon im 12. Lebensjahre in den Dienst der römischen Kirche. Unter Leo IV. (847-855) ward er Subdiaton. Als solcher ministrierte er, als Nikolaus I. im Sommer 860 in Santa Maria Maggiore die Gesandtschaft des Kaisers Michael in Sachen des Photius empfing. 20 Jm Jahre 862 oder kurz danach zum Diatonen befördert, reiste er im Nov. 866 mit dem Bischof Donatus von Oftia und dem Priester Leo als Gesandter Nikolaus' I. nach Byzanz,

- Bischof Donatus von Oftia und dem Priester Leo als Gesandter Nikolaus' I. nach Byzanz, ward aber an der griechisch-bulgarischen Grenze angehalten und zur Rücklehr nach Rom genötigt. November 869 bis Februar 870 wohnte er als Legat Hadrians II. dem 8. ökumenischen Ronzil in Konstantinopel bei. Hier erwies er sich unter seinen Kollegen 25 als der thätigste und fähigste Anwalt Noms. Der Lohn dasür blieb nicht aus: er wurde
- 25 als der thätigste und fähigste Anwalt Roms. Der Lohn dafür blieb nicht aus: er wurde arcarius (Schahmeister) sanctae sedis, Archibiakon der römischen Kirche und Bischof von Caere in Etrurien. Johann VIII. verwandte ihn mit Vorliebe zu Sendungen, die nicht bloß Geschick, sondern auch Thatkraft erforderten. So unterhandelte Marinus in seinem Austrage 879/880 in Oberitalien mit Karl dem Dicken. Dann sandte der Papst ihn in
- ber 2. Hälfte des Jahres 880 auch nach Biyzanz, wo er Photius beftimmen sollte, sich zu unterwerfen, aber nicht nur kein Gehör fand, sondern sogar 30 Tage eingekerkert wurde. Auch schlichte er ihn einmal 882 zu bem Bischof Athanasius von Neapel, dessen Bündsnis mit den Sarazenen dem Papste längst ein Nergernis war, aber jest unter Marinus' Einflusse endlich gelöst wurde. Wem Marinus seine Erhebung auf den päpstlichen 85 Stuhl verdantt 16. Dezember 882 (Duchesne), sicher Dezember 882 ist unter dessen.
- 85 Stuhl verdankt 16. Dezember 882 (Duchesne), sicher Dezember 882 ist unbekannt. Fest steht nur, daß die Wahl nicht ohne blutige Zwischenfälle verlief, und daß gegen ihre Giltigkeit nicht nur in Byzanz, wo Bhotius auf einer Synode eine förmliche Berurteilung des neuen Papstes bewirkt zu haben scheint, sondern auch im Abendlande Bedenken erhoben wurden. Sie war in der That die erste Papstwahl, welche gegen den altstrechlichen
- eo Rechtsfatz verstieß, daß ein Bischof nicht transferiert werden solle. Aber es gelang Marinus bald, seine Stellung zu befestigen. Im Juni 883 verständigte er sich auf einer Zusammentunst zu Nonantula mit Kaiser Karl dem Dicken. Um dieselbe Zeit wußte er auch völlig den Anhang des Formosus zu versöhnen, indem er Formosus seines Eides entband, ihn wieder nach Rom rief und sogar wieder in sein Bistum Porto einsetze (j. d. U. Formosus
- 45 Bb VI S. 128). Gegen Byzanz brauchte er keine Rückficht zu nehmen und that es auch nicht, verhängte vielmehr über Photius den Bann. Sonst wissen wir über sein Bontifikat nicht viel. Erwähnt zu werden verdient nur noch, daß er auch mit Allfred von England gute Beziehungen zu unterhalten suchte, die schola Saxonum in Rom von Abgaben befreite und dem Könige Reliquien und Geschenke übersandte. Er starb nach noch nicht 50 1<sup>1</sup>/2 jähriger Regierung schon Mitte Mai 884. H. Bihmer.

Marinus II., Papft, 942—946. — Jaffé 1<sup>a</sup>, S. 458f.; jonstige Nachrichten bei Batterich, Rom. Pontif. Vitae I, p. 40; zur Chronologie vgl. Liber Pontificalis ed. Duchesne II introd. p. LXIX f. Litteratur: Barmann, Bolitit ber Päpste 2, S. 94ff.; Langen, Gesch. ber röm. Kirche von Nitolaus I. bis Leo IX., S. 3335.

55 Electus Marinus papa non audebat attingere aliquis extro iussio Alberici principis. Diefer flassifiche Satz des Mönches Benedikt vom Soraktekloster charakterisiert bie Persönlickleit wie die Regierung Marinus' II. Alberich "ber Fürst und Herr ber Römer" hat ihn im Oktober 942 auf den päpsklichen Stuhl erhoben und ihn dis zu seinem Tod Anfang Mai 946 unter seiner Botmäßigkeit zu halten verstanden. Daß er, obgleich eine Areatur Alberichs, sich mit einem Bischof Benedikt wider seinen Tyrannen verschworen habe, hat Barmann nur vermuten können, weil er die Quelle, die dies angeblich s berichtet, slüchtig gelesen hat. Von den "Regierungsakten" diese Bontifikats verdient nur die Bestätigung Erzbischof Friedrichs von Mainz als päpsklicher Vikar hervorgehoben zu werden.

Bemerkt sei noch, daß Marinus I. und Marinus II. in späteren Bapstklatalogen als Martin II. und III. eingetragen worden sind. Infolgedessen ist dann ber zweite Martin 10 (1281—1285) fälschlich als Martin IV. gezählt worden. H. Böhmer.

Marius, Bischof von Aventicu m 574-94. — Hauptquelle ift das Cartularium Lausannense (vollständige Ausgabe in Mémoires et doc. de la soc. d'hist. de la Suisse Romande VI. 1851. Dazu vgl. MGS XXIV 794 ff. und auct. antiq. XI 227 ff., ferner Battenbach, Deutschlands Gesch. 201.<sup>5</sup> I S. 137 Note, und die gleich zu cit. Schrift Arnbts 15 S. 3 ff.). Bearbeitungen: Meyer, in der Biblioth. d'émulation de Fridourg 1843-1844; S. D(ct)), S. Maire évêque d'Av. et ensuite de Lausanne, im Mémorial de Fridourg I (1854), p. 49-55; B. Arnbt, Bisch. M. von Mv. (1875). Die ältere Litt. in diesen Schriften citiert. Ueber die Chronit des M. j. am Schluß d. A.

Im 4. Jahrzehnt des 6. Jahrhunderts unterwarfen die Franken ein Gebiet der 20 heutigen Schweiz um das andere ihrer Herrschaft. Mit dem burgundischen Reich siel auch Abenticum in ihre Gewalt. Scither brachen schwere Zeiten über den Norden und Often des fränkischen Reiches herein: römische Kultur und christliches Leben versielen; die letten Bischöfe gallorömischer Ublunst und antiler Bildung sanken ins Grad. Manche von ihnen waren berufen, die Beschützer ihrer Städtebevölkerungen in geistlicher und leib= 25 licher Not zu sein und ein reiches Feld christlicher Liebesthätigkeit zu bedauen. Ihr Anbenken erhielt sich im Volke; viele der heiligen aus merodingischer Zeit sind solche Bischöfe aus den Tagen der Heimsung. Zu ihnen gehört Marius von Abenticum, dessen Amtszeit fast genau mit der Gregors von Tours, des fränklichen Geschüchtschreibers, zusammenfällt (die Zeitverhältnisse bei E. Egli, KG der Schweiz dis Karl d. Gr. 1893, 80 S. 42 st.).

Abenticum Helbetiorum, als römische Kolonie einst groß und glänzend, war schon im 3. Jahrhundert durch die Alamannen heimgesucht worden. Am Ende des 4. sand es Ammianus Marcellinus halb in Trümmern. Doch wird es gegen Ende des 6. als Sitz eines Bistums genannt. Marius ist der erste sicher beglaubigte Bischof von Aventicum. so Wenn nicht er selbst schon den Sitz nach Lausanne verlegt hat (noch im Jahr 585 nennt er sich auf einer Synode einsach Bischof von Aventicum), so geschah es getwiß seit der Verheerung des aventicensischen Gaues durch die Alamannen 610; denn die Bischöfe aus der Mitte des 7. Jahrb. werden als solche von A. u. L. bezeichnet (vgl. den Erlurs über das Bistum a. a. D. S. 124 sch.; dazu Duchene, Les sidges episc. de la France II, 40 wo Bindonissa als Borläufer des Sitzes von Av. angenommen wird).

Marius stammte laut bem Chartular aus eblem Geschlecht der Döcese Autun und nurde 530 oder 531 geboren; der Name läßt gallorömische Abkunft vermuten. Er war begütert, in seiner Heimat sowohl wie im Baadtland: dort lag sein väterliches Erb= gut, die Billa Marcennai bei Dijon, von der er später seinem Domfapitel eine Bergadung as an Grundbesitz zuwandte, hier Eigentum zu Baterniaca (Paperne), auf dem er die Billa dieses Namens mit Rirche erbaute. Von früh an dem geschlichen, vielleicht dem Mönchsstande geweiht, erwarde er sich eine für jene Zeit seltene Bildung; dassur zeugt die von ihm verscher, belleidete er das Amt über zwanzig Jahre. Er nahm 585 an der so fränkischen Synode zu Macon teil, wo er unterschreidt: Marius episcopus ecclesiae Aventicae. Am 24. Juni 587 weihte er die bon ihm erbaute Kirche zu Bayerne zu Ehren der Jungfrau Maria; es ist das erste Beispiel einer Landticke in der Schweiz. Das Birken des M. preist die vond das Chartular überlieferte Grabschrift (Rommentar bei E. Egli, D. christlich Infor. d. Schweiz vom 4.—9. Jahrt., in den Jürcher Antiq. Mitt. ss XXIV, 1895 S. 22 schuez, als Pfleger der Gerechtigkeit, als Herus und geschliche Bürger, als Muster bes Rlerus und Zierbe, als Pfleger der Gerechtigkeit, als Herus und geschliche Bürger, als Muster bes Rlerus und Zierbe des bischölichen Amtes. Reinen Bandels, ein unablässiger Burger vom Barter dies werden aus Eister Gerechtigkeit, als Herus und zierber, als Muster bes Rlerus und Zierbe des bischölichen Amtes. Reinen Bandels, ein unablässiger Beter und treuer Diener des Herrn war er sparfam für seinen Bandels, ein unablässiger speisen, ihnen Vorräte zu sammeln, für die Seinen zu sorgen. Mit eigner Hand ben Acter bestellend, förderte er die Ehre der Arbeit; er fertigte selber kunstreiche Gefäße an zur Ausstattung der Kirche. Diese Ruhmestitel und ähnliche kehren auch in anderen Grabschriften damaliger Prälaten wieder; aber das Leben des Marius ist doch "wie ein 5 Lichtstrahl, der auf die Lausanner Kirche gefallen"; er hebt sich hell ab von dem tiesen Dunkel, in das sie nach diesem Bischof zurücksinkt. M. starb 63 oder 64 jährig im Jahr 594. Ein Netrologium der Kirche Lausanne nennt als seinen Todestag den 31. Dezember. Ju Lausanne soll er auch beigeset worden sein, in der Kirche des hl. Thyrsus, nachber Et. Marius genannt, nach dem in ihr bestatteten Bischof. Die Chronit des M. ist ohne eigene Überschrift, eine Fortsetzung des Prosper, und

10 Die Chronik des M. ift ohne eigene Überschrift, eine Fortsetzung des Prosper, und umfaßt die Jahre 455—581. Großenteils giebt sie nur die Konsulreihe, von 523 an auch die Indiktionen. Die spärlichen Nachrichten über das Wallis und Burgund sind wertvoll. Aufgefunden von Chifflet und wiederholt publiziert, ist die Chronik doch erst durch Arndt (a. a. D. und separat 1878) gut herausgegeben worden, seither dann durch Mommsen in 15 MGS auct. antiq. XI (Chron. min. II) p. 227/39. Die Handschrift liegt im Britischen Museum. Emil Egli.

Marins Mercator, geft. nach 451. — Die Schriften des Rar. Merc. sind in zwei handschriften, einem Cod. Bellovacensis und einem Cod. Palat. Vatic. (vgl. M. Reissericheid, Die römischen Bibliotheten in SWM 1867, 538 sc.), erhalten. Das Commonitorium wurde, 20 nach einer Abschrift L. Holstein aus Cod. Vat., zuerst von Bh. Labbe in Conc. Coll. 2, Par. 1671, 512—17 herausgegeben, sodann mit einigen anderen Schriften von dem Benedittiner Gerberon u. d. T.: Acta Marii Mercatoris s. Augustini discipuli; cum notis Rigberii theologi Franco-Germani, Brux. 1673, 120. Die erste Gesantausgabe veranstaltete 3. Garnier (Marii M. s. Augustini aequalis Opera quaecunque extant. Prodeunt nunc primum 25 studio J. Garnerii S.J. presbyteri etc., Par 1673, fol. Eine neue und biš jest die beste Musgabe veranstaltete St. Baluze (Marii M. Opera. Steph. Baluzio ad fidem veterum codd. emend. et illustr. Par. 1684, 8°). Diele Ausgabe ist besiden nut fielden veterum codd. emend. et illustr. Par. 1684, 8°). Diele Musgabe ist beste Gastande, während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Text Garniers, allerdings unter Handel), während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Text Garniers, allerdings unter Handel), während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Text Garniers, allerdings unter Handel, während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Text Garniers, allerdings unter Handel, während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Text Garniers, allerdings unter Handel, während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Text Garniers, allerdings unter Handel, während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Text Garniers, allerdings unter Handel, während in MSL 48, Par. 1846, ber schlechtere Handel C. L. G. Schoenemann, Bibliotheca 2, Lips. 1794, 541—565. Gine neue Bergleichung der Handschriften ift nicht überstüligt (val. Reisserdeschlichte und dur Barteitlicht vorhanden. Bu vgl. sind bie allgemeinen Berte zur Kirchengefchlichte und dur Barteitlicht (S. Feßler-B. Sungmann, Institutiones Patrologise II, 2, Oenip. 85 1896, 151

Bon ben perfönlichen Verhältnissen bes Marius Mercator, eines für die Geschichte ber pelagianischen und nestorianischen Streitigkeiten wichtigen lateinischen Kirchenschriftstellers, ist wenig befannt. Aus seiner Geistesart und dogmatischen Anschauungsweise, aus seinem Stil, seiner Verbindung mit Augustin, seiner Bekanntschaft mit afrikanischen en Zuständen und Vorgängen hat man (Gerberon, Baluze u. a.) wohl mit Recht geschlossen das Nordafrika (nicht Kampanien oder Apulien, wie Garnier wollte) seinen Hecht geschlossen und presbyter an, während er sedet noch 431 einen gewissen Pientius als venerande presbyter an, während er sich selbst einsach als servus Christi bezeichnet. Jedensalls besaß er nicht bloß allgemeine wissen auch reges theologisches Interessen to lateinischen und der griechischen Sprache, sondern auch reges theologisches Interessen lesenheit in der hl. Schrift und der dogmatischen Streitlitteratur, vor allem aber einen lebendigen, mitunter zelotischen Eifer für die Orthodogie.

Um 418 unter Zosimus muß er in Rom gewesen sein (Bal. 18 MSL 146), wo er bie Häupter des Belagianismus persönlich kennen lernte und in zwei Schriften zu wider-50 legen suchte, die er dem Augustin zur Prüfung zusandte (vgl. hierzu und zum Folgenden August. Epist. ad M. M. 193). Dieser erhielt die erste Sendung zu Karthago, war aber durch den Drang der Geschäfte und eine Reise nach Mauretanien verhindert, darauf zu antworten; bei seiner Rücklehr nach Hippo fand er einen zweiten Brief des M., der sich über das Schweigen A.s beklagte, und die zweite Schrift gegen die Belagianer (alium 55 adversus novos haereticos librum, refertum sanctarum testimoniis scripturarum), die ihm um so größere Freude machte, je weniger er sich einer solchen Leistung zu bem Schreiber hertiehen hette (tantum te professiese passiedam) und ie millemmener

dem Schreiber versehen hatte (tantum te profecisse nesciedam) und je willkommener es ihm war, treue und mutige Verteidiger der Kirche Christi gegen die profanen Reuerungen zu finden; daher er M. mahnt, mit dem beharrlichsten Fleiße auf der betretenen 60 Bahn fortzuschreiten und weitere Ergebnisse seiner Studien oder seines Nachdenkens ihm

mitzuteilen. Dieses Antworts- und Entschuldigungsschreiben Augustins ist außer den Schriften bes M. und seiner Erwähnung burch Boffidius (Indic. libror. August. 4) bie einzige Quelle für unsere Kenntnis seiner Person. Offenbar war er damals noch ein junger Mann, also wohl kaum vor 390 geboren, dem Augustin näher bekannt und ver= mutlich sein Schüler, damals in Rom mit wissenschaftlichen Studien und litterarischen s Arbeiten beschäftigt, vielleicht im Beruf eines öffentlichen Lehrers (doctores nennt Augustin fich und ben Marius), mit ben Freunden Augustins, ben nachmaligen Bäpften Cöleftinus und Sixtus, bekannt (ber Uberbringer bes Briefs an M. hat auch Briefe Augustins an bie beiden genannten römischen Geistlichen abzugeben, f. bie Bened. zu Aug. ep. 193). Roch einmal gedenkt Augustin des M. und seines an ihn geschriebenen Briefes in seiner 10 c. 422 verfaßten Schrift: de octo Dulcitii quaestionibus qu. 3 mit ben Morten: epistola, quam scripsi ad filium meum Mercatorem, procul dubio notissimum vobis (so ist ohne Zweisel zu lesen, siehe die Benediktiner-Ausgabe und Tillemont, Mé-moires Bb 13, Note LXXV). Weitere Briese Augustins an M. scheinen verloren zu sein (Tillemont ebendas. S. 772). Späterbin (sedenfalls vor 429) muß sich M. nach 15 Konstantinopel begeben und dort einen Teil seines späteren Lebens zugebracht haben. Er war dort nicht bloß Augenzeuge und aufmerksamer Beobachter, sondern auch mithandelnde Person in dem letten Stadium der pelagianischen, sowie beim Verlauf der nestorianischen Streitigkeiten, ja man möchte vermuten, seine vortige Stellung sei die eines offiziellen Agenten der ihm persönlich befreundeten römischen Bischöfe Gölestin I. (422—432) und 20 Sixtus III. (432-440) gewesen. Benigstens beruft er fich wiederholt auf die in feinen händen befindlichen offiziellen Altenstücke (p. 132 sqq.), und auch seine eigenen Elaborate tragen großenteils ben Charafter offizieller Dentschriften und Urtunbenfammlungen; mitunter scheint er geradezu im Namen der sedes apostolica zu sprechen (Commonit. super nom. Coelestii p. 142 ed. Baluze). Bor allem ist es ihm darum zu thun, 25 bas Berfahren des römischen Stuhles gegen die Hänlichen die Generation in Statum in eine Berdammung derselben, besonders die des Julian von Eclanum und der reliqui complices eius (p. 138), in Konstantinopel zu betreiben. Zu diesem Zwecke richtete er im Jahre 429 (in consulatu Florentii et Dionysii) eine Dentschrift (Com-monitorium) in griechischer Sprache an die Gemeinde in Konstantinopel und viele fromme 80 Männer, überreichte sie auch dem Kaifer Theodosius II. und übersetzte sie ins Lateinische. Die Folge war die Verbannung Julians, Gölestius' und ihrer Narteigenossen aus Kon= ftantinopel und ihre Berdammung auf der ephefinischen Synode des Jahres 451. In demselben Jahre, jedenfalls nach dem Tode Augustins (28. August 430) und wahrschein= lich noch vor der ephesinischen Synode (Pfingsten 431), schrieb M. gegen Julian (p. 1 25 ed. Baluze) und übersetzte die Anathematismen Cyrills, sowie andere auf den pelagianischen und nestorianischen Streit bezügliche Altenstücke ins Lateinische. Rurz nach dem Ronzil wohl ist die lateinische Übersezung der actio VI Synodi Ephesinas gearbeitet; andere Stude (3. B. Excerpte aus einer von Theodoret nach Cyrills Tobe 444 gehaltenen Predigt, aus deffen Schrift gegen die ephesinische Synode vom Jahre 449, besonders aber 10 die Erwähnung der Euticiana insania p. 355) liefern den Beweis, daß M. mindestens bas Jahr 449, wahrscheinlich noch das Konzil von Chalcedon 451 erlebt bat. Svätere Data fehlen, daher man annimmt, er sei bald nach 451 gestorben.

D. erscheint in seinen Schriften als treuer Anhänger ber orthodoren Lehre, als großer Berehrer Augustins und Sprills, als leidenschaftlicher Kämpfer wider pelagianische und 45 nestorianische Häressen und Stützpunkt der beiden ihm gleich verhaßten Richtungen schule, in der er den Ausgangs- und Stützpunkt der beiden ihm gleich verhaßten Richtungen schule, in der er den Ausgangs- und Stützpunkt der beiden ihm gleich verhaßten Richtungen schule, in der er den vogmatischer Standpunkt ist ziemlich beschenzen, siehn unteil unselbstützenden, sein eigener dogmatischer Standpunkt ist ziemlich beschenzen, siehn und baher nicht seine hart und und vielsach unedel, seine Überschungsmethode wörtlich und daher nicht seine hart und ungelenk, seine Vollenschungsmethode wörtlich und baher nicht seine hart und ungelenk, seine Bolemik leidenschungsmethode wörtlich und baher nicht seine hart und ungelenk, seine Bolemik leidenschungsmethode wörtlich und baher nicht seine ber gemein (man sehe z. B. sein Urteil über Männer wie Theodor, Ibas, Theodoret, von dem er sagt, er habe diabolo instigante geschrieben, oder seinen Borwurf gegen den Pelagianer Cölestins, er sei naturae vitio eunuchus matris utero editus und bgl.). Nichtsbeschoweniger sind seine Schriften, seine Excerpte und wortgetreuen Übersetzungen (de verbo in verbum, quantum sieri potest p. 52 bei Baluze) aus fremden Werten, 55 namentlich aus den im Original für uns verlorenen Schriften der häretiter, sowie seine vielsachen, freilich stets mit Kritit zu gebrauchenden Notzen über bie Persönlichsteiten und Ereignissen Werte, da uns mehrere der wichtigsten einschlägigen Altenstücken nur durch son großen Werte, da uns mehrere ber wichtigsten einschlägigen Altenstücke nur durch seine Ausgeichnungen erhalten sind.

Auf ben pelagianischen Streit beziehen fich folgende Schriften D.s: 1. Commonitorium super nomine Coelestii, varaft 429 (j. v. S. 343, 24; Bal. 132—170; MSL 63-108). 2. Commonitorium adv. haeresin Pelagii et Coelestii vel etiam scripta Juliani, audo u. b. T. Subnotationes in dicta quaedam Juliani ad Piens tium presbyterum, geschrieben wahrscheinlich 431, wichtig durch Auszuge aus Schriften Julians von Eklanum (Bal. 1—39; MSL 109—172). 3. Ubersetzungen, und zwar a) Epistola Nestorii ad Coelestium Pelagianum (Bal. 131; MSL 845-848); b) Sermones sive tractatus IV Nestorii contra haeresin Pelagii seu Coelestii, Auszüge aus vier von Neftorius 428 ober 429 zu Konftantinopel gehaltenen Predigten, 10 nad 431 (Bal. 119-130; MSL 183-214); c) Symbolum Theodori Mops., mit Einleitung und angehängter Confutatio (Bal. 40-50; MSL 213-232); d) Ex-cerpta ex quinque libris Theodori adv. Augustinum, Auszüge aus der gegen die augustinische Erbfündenlehre (jeboch nicht birett gegen A., sondern gegen Hieronymus) gerichteten Schrift Theodors von Mopfuestia (Bal. 339-349; MSL 1041-50). - Die 15 oben (S. 342, 49) erwähnten antipelagianischen Schriften des jungen M. find anscheinend nicht erhalten geblieben. Die noch von den Benediktinern verteidigte Annahme, daß die zweite der von Augustin erwähnten Schriften in dem unter den Schriften A.s (ed. Bened. tom. 10 App., vgl. die Admonitio; MSL 45, 1611-64) befindlichen Hypomnesticon ('Υπογνωστικών, Subnotationum libri), einer furzen Widerlegung ber pelagia= 20 nischen Lehren mit vielen biblischen Zuthaten, zu erkennen sei, ist schwerlich aufrecht zu halten (vgl. das Nähere bei Jungmann 162 ff.). Die sich auf ben nestorianischen (zum Teil auch auf ben eutychianischen) Streit beziehenden Schriftstude sind mit Ausnahme von 2 und teilweise 6, Ubersetzungen: 1. Nestorii sermones V adversus Dei Genitricem Mariam s. de incarnatione 25 Jesu Christi, lateinische Überfetzung (mit praefatio) und Auszug aus fünf Predigten bes R., wovon die drei ersten vor, die zwei letten nach der alerandrinischen und der römi= jchen Synobe bes Jahres 430 gehalten find (Bal. 52-90; MSL 753-772, 782 bis 801, 827-31, 848-64 finden jich 13 Sermone). 2. Epistola de discrimine inter haeresin Nestorii et dogmata Pauli Samos., Ebionis, Photini atque Marcelli, 90 gejchrieben 429 Bal. 50-52; MSL 773 f.). 3. Epistolae IV Cyrilli (zwei Briefe an Neftorius, Synobaljchreiben an N. und ep. ad clericos suos Constantinopoli con-stitutos; Bal. 97-108, 357-370; MSL 801-17, 831-41). 4. Epistolae III Nettorii Scieff an Statisticae Stat Nestorii (zwei Briefe an Cyrill und einer an Papft Coelestin; Bal. 90-99, 355-56; MSL 804, 818-27, 841-44). 5. Nestorii de diversis eius libris vel tractatiso bus excerpta ab episcopo Cyrillo (Bal. 109-119; MSL 897-904; bie hier 903 bis 906 abgebruckten zwei weiteren Erzerptfammlungen stammen nicht von Mercator). 6) Nestorii blasphemiarum capitula XII, Zusammenstellung ber cyrillischen Anathematismen und ber, nur hier erhaltenen, Gegenanathematismen bes Neftorius, nebst Wider= legung (Bal. 142—170; MSL 909—32). 7. Cyrilli episc. Alex. Apologeticus adv. 40 Orientales, Entgegnung C.3 auf die vom Bischof Andreas von Samosata gegen seine Anathematismen gerichtete Widerlegungsschrift (Bal. 219-273; MSL 933-970). 8. Cyrilli ep. Al. Apologeticus adv. Theodoretum, Biberlegung ber von Theoboret von Cyrus (j. b. A.) gegen C.s Anathematismen gerichteten Einwände (Bal. 273 bis 324; MSL 969-1002). 9. Cyrilli scholia de incarnatione Verbi Unigeniti 45 (Bal. 370-429; MSL 1005-40), 10. Fragmenta Theodoreti, Theodori, Diodori et Ibae, Auszüge aus Theodorets Pentalogium adv. b. Cyrillum et s. Con-cilium Ephesinum, Briefe Th.s an Neftorius und Andreas von Samojata, sowie an die Gemeinde von Konstantinopel, Bruchstüde aus weiteren Briefen Th.s und aus seiner Predigt beim Lode Cyrills, sowie aus Schriften von Diodor, Theodor und Ibas (Bal. 50 324-352; MSL 1041-84). 11. Eutherii Tyanensis (s. d. Nestorius) fragmentum nebft epilogus Mercatoris (Bal. 352-355; MSL 1085-88). 12. Actio IV Synodi Ephesinae (Bal. 171-218; MSL 865-895). Endlich findet fich bei Garnier (und MSL 775—81), nicht bei Baluze, eine Übersezung der bekannten Homilia s. Procli ep. Cycizeni habita sedente Nestorio in magna ecclesia Constantinopolis 55 contra errores Nestorii vom Jahre 429, über beren Zuweisung an M. die Kritiker nicht einig find (vgl. MSL 777 N. a). (A. J. Bagenmann +) G. Krüger.

Marins Bictor f. Bictor.

Marlorat, Augustin, gest. 1562. — Stizzen von Marlorats Leben haben ge= schrieben C. D. Kromayer, Etude sur A. M., Straßburger These 1851; Paumier im Bulletin de la société de l'histoire du protestantisme français 1857, VI, 109 ff.; Osmont de Courtifigny, Caen 1862 (vergriffen, in Deutschland nicht vorhanden); vgl. Bulletin 1897, XLVI, 336. Sonit murde benüßt Corpus reformatorum, Calvini opera; T. 17-21 passim; (Beza), Histoire écclésiastique I, passim, II, 610 sqq. (ed. v. 1580); floquet, Histoire du parlement de Normandie, Rouen 1840, T. II; Beza, Icones; Serheiden, Theologorum effigies 5 (v. Hondius!); Mémoires de Condé I u. III (London 1743); M. Abam, Vitae theologorum exterorum: Baum, Th. Beza I. II; Soldan, Bolenz und endlich Lubm. bezw. Nath. Nofenthals Ratalog Bibl. ev.-theologica, München.

Augustin Marlorat (mit dem Beinamen du Pasquier), wurde um das Jahr 1506 in Bar le Duc (im Lothringischen) geboren. Frühe verlor er seine Eltern, und seine <sup>10</sup> Verwandten, nach dem reichen Erbe lüstern, stedten den achtjährigen Knaben in ein Augustinerklofter, wo er 1524 das Gelubbe ablegte und sich zum Priester weihen ließ. Eine lebhafte Wißbegierbe, unterstützt durch treuen Fleiß, und schöne Talente zeichneten ihn aus, und schon 1533 finden wir ihn als Vorstand eines Klosters in Bourges, betannt als trefflichen Ranzelrebner, ben man gern als Prediger für die Festzeiten nach Poitou, 15 Angers und andere Orte berief. Indes war seines Bleidens nicht mehr lange in Frank-reich; seine Studien hatten ihn mit der Reformation bekannt gemacht und derselben zugewandt; in Bourges, wo eine freiere Luft als an anderen Universitäten Frankreichs wehte, wo Margareta von Navarra waltete, wo Melchior Bolmar lehrte, Calvin und Beza studierten, wurde diese Richtung bestärkt. Bald wurde er durch seine entschiedene 20 hinneigung zur Reformation verbächtig, und bei ber größeren Verfolgung ber Protestanten in Frankreich 1535 mußte er fliehen; er legte die Rutte ab und verließ die Heimat. Zunächst fand er eine Zufluchtsstätte in Genf, dem Sammelplatze der französischen Flüchtlinge; seine Renntnis des Hebräischen und Griechischen verschaffte ihm einen fümmerlichen Unterhalt als Korrektor in einer der zahlreichen Buchbruckereien der Stadt. 25 Auf die Empfehlung Virets wurde er in dem bernischen Criffier bei Laufanne als Geiftlicher angestellt; bort verheiratete er fich. Mit bem ganzen Rreife ber Reformatoren in Genf und Bern trat er in Verbindung und wurde von ihnen als Mann und Gelehrter geschätzt, mit Beza stand er in einem innigen Freundschaftsbunde, ihre Arbeiten und Studien waren gemeinsam, und mehr als einmal haben sie später als Rampfgenossen 20 nebeneinander gestanden. (Daß Marlorat felbst Professor an der Alademie von Lau-sanne gewesen sei, habe ich nirgends finden können.) Bon Criffier wurde er als Prediger nach Vevey berufen und blieb bis 1559 dort. Die Frucht seiner litterarischen Muße, seiner Gelehrsamkeit und eines langjährigen Fleißes war: Novi Testamenti catholica expositio ecclesiastica, Genf, Henric. Stephan. 1561, '1620. In der Borrede er- 35 flärt er seine Absicht, eine einfache, aber genaue Erklärung der hl. Schrift geben zu wollen, um die heilsbegierigen Brüder in der Zerstreuung zu erbauen und zugleich denen entgegen= zutreten, welche alle menschlichen Kommentare verachten und das Wort nur aus sich selbst und aus dem Geiste erklären wollen. Von Kirchenvätern wurden besonders benutzt Ambrofius und Augustinus, von Neueren fast sämtliche bedeutende Theologen Deutschlands 40 und der Schweiz. Der besonnene Mann scheint es sich zur Aufgabe gemacht zu haben, bie Zusammengehörigkeit der alten und neuen Rirche — catholica occlosiastica expositio — und ebenso die Einheit der beiden protestantischen Rirchen nachzuweisen. In ben Unterscheidungslehren teilte er bie calvinische Ansicht.

Als in dem Streite über das Erkommunikationsrecht Viret von der Berner Regies 45 rung entlassen wurde, gab auch Marlorat, welcher die strengere calvinische Praxis billigte, seine Entlassung ein, Februar 1559; in Genf fand er Unterkunst, wurde aber schon Juli 1559 nach Paris geschickt als Geistlicher für die dortige evangelische Gemeinde (vgl. d. A. Dubourg Bd V S. 52).

Ein größerer selbistftändiger Schauplatz öffnete sich seiner Wirksamkeit, als er im 50 Juli 1560 als erster Geistlicher nach Rouen geschickt wurde, seitdem ist seine Geschicke aufs engste verwachsen mit der ver reformierten Kirche jener Stadt. Die reiche und gewerbkleizige Stadt, die zweite des Königreichs, hatte sich der Retzerei nicht verschliegen können. Seit 1531 lesen wir von Verfolgungen, Einkerlerungen und Hinrichtungen, die sich nicht bloß auf das gemeine Boll, auf die fremden Arbeiter in den Werksätten er= 55 streckten, sondern auch Geistliche, Mönche und Nonnen waren von Luthers Lehre angestedt, alle blutigen Mittel des Parlaments waren vergeblich. Im Jahre 1557 vereinigten sich die Protestanten zu einer eigentlichen Gemeinde, de la Jonchée war der erste edangelische Geistliche; seit jener Zeit rang der evangelisch gesunnte Teil der Bürgerschaft, mit Gruchet de Soquence und Cotton de Verthonville an der Spitze, mit dem Latholischen, bem Par= 60 lamente und der Eistlichkeit um das Recht des freien Gottesdienstes und der Kirchen-

# Marlorat

benutzung. Ein fortwährender Kriegszuftand bestand zwischen beiden Barteien; die öffent= lichen Predigten waren zwar verboten, wurden aber doch gehalten. Als mit dem Regierungsantritt Karls IX. (Dezember 1560) bie Protestanten Frankreichs sich von bem Drucke ber Guisen befreit glaubten, wandten sich die Gläubigen von Rouen mit einer 5 Bittichrift (verfaßt von Marlorat, beffen Rednergabe, Charakter und Frömmigkeit auch von ben Ratholiken anerkannt wurde) an bas Parlament und an den König selbst und baten um Gewährung einer Kirche. Es wurde verweigert, aber ihre Zahl war allmählich so gestiegen (die Gemeinde zählte wenigstens 10 000 Mitglieder, an deren Spipe vier Geistliche, bes Roches, le Rour und bu Perron und 27 Alteste standen), daß fie es wagten, dem 10 Juliedikt (25. Juli 1561) Trop zu bieten und sich zum öffentlichen Gottesbienste in ben hallen des alten Turmes zu verfammeln. Etwa gleichzeitig mit jener Bittschrift wohl Anfang 1561, richtete M. im Namen aller um des Gotteswortes willen Verfolgten an Ratharina v. Medici, von beren antiguisisch vermittelnder Politik sich die Protestanten viel versprachen, die (gebruckte) "Remonstrance à la royne, mère du roy", in welcher er 15 unter klagender Berusung auf die Erfolglosigkeit der Notabelnversammlung von Fontaine-bleau (August 1560; vgl. d. A. Coligny Bd IV S. 222) die Loyalität und Christlichkeit der Protestanten ausschubrlich und energisch verteidigte. So wurde er denn auch nach Posisiy berufen, August 1561; man kannte seinen Glaubensmut und feine Gelehrfamkeit zu gut, um ihn bei dem Religionsgespräch entbehren zu können. Um 17. August überreichte er 20 in St. Germain dem Rönige die Schrift, in welcher ber bei der Verhandlung einzuhaltende Geschäftsgang vorgeschlagen wurde. Die erfte Rolle beim Religionsgespräch spielte aller-Dings fein größerer Freund Beza, aber bei ben hauptverhandlungen vom 9. und 16. Sep= tember war Marlorat anwesend und thätig, ebenso als am 29. September und den folgenden Tagen zu St. Germain je fünf Abgeordnete von beiden Parteien über eine 25 Bereinigung, wietwohl vergeblich, unterhandelten, und Beza machte gerne Gebrauch von ber Gelehrsamkeit feines Freundes, der in der Patristik besonders bewandert war. Auch bei dem Kolloquium mit den Sorbonnisten, in welchem über Bilder, Tause 2c. disputiert wurde (Januar 1562), war Marlorat einer der drei protestantischen Wortführer (f. Baum, Beza II, 219f. 231, Beilage 164).

Nach Rouen zurückgekehrt, leitete Marlorat die Provinzialspnode daselbst, die am 25. Januar zusammentrat. Das Blutbad in Vaffy gab am 1. März 1562 das Zeichen zum Ausbruch des Bürger- und Religionskrieges; die Nachricht davon rief wie in ganz Frankreich, so in Rouen große Aufregung hervor. Seitdem kamen die Reformierten nur noch betvaffnet zu den Predigten; allerdings waren sie jetzt so zahlreich, daß bei einem 25 großen Abendmahl, welches Ende März gefeiert wurde, die heilige Handlung drei Tage

- lang dauerte. Um Greuelthaten, wie fie in Paris, Sens, Toulouse und anderen Orten vorgekommen waren, vorzubeugen, um Leben und Eigentum zu schützen und zu retten, beschloffen bie Protestanten Rouens, sich zu herren ber Stadt zu machen; in ber Racht
- vom 15. zum 16. April bemächtigten sie sich ber Thore, des Stadthauses und Schlössen, in ber Indiger vo fast ohne Widerkand zu finden (nach Floquet betrug die Zahl der Protestanten nur ein Fünstel der Einwohner, nach Beza überwogen die Protestanten). Der Unterstatthalter Billebon wurde verjagt, der Herzog von Bouillon schwanzen, wem er sich anschließen sollte, konnte sich keine Geltung verschaffen, das Parlamenten flüchtete nach Louviers. Die
- joure, tonnte sich teine Geltung verschaffen, das Parlament suchtete nach Loubiers. Die Bürger, nun ganz ohne Behörde, schusen sich eine; zwölf angesehnen Bürger übernahmen as als oberster Rat die Leitung der Geschäfte; unter ihnen stand ein Rat von 100. Es war kein republikanischer Senat alle ihre Beschle gaben sie im Namen des Königs —, sondern das einsache Bedürfnis der Ordnung und Leitung hatte diese Einrichtung, welche sich an die munizipalen Freiheiten der Stadt anschloß, ins Leben gerufen. Die Stimm= führer und Leiter waren Esmandreville, Präsident des Steuerhoses, Bethonville und so Marlorat. Die Ordnung wurde hergestellt, den suchtbaren Bildersturm (3. Mai), der binnen 24 Stunden herrliche und unerschliche Runstwerte der an Altertümern sie Vertei-konnen is verteichen von und unterschliche Runstwerte der an Altertümern sie Vertei-
- Normandie vernichtete, tonnten fie nicht hindern. Bald wurde es nötig, für die Bertei= bigung ber Stadt zu forgen; ber Ratharinenberg mit feinem befestigten Kloster, welcher
- bie Stadt vollständig beherricht, wurde erstürmt und die Festungswerke verstärkt; am 55 27. Mai lagerte ein katholisches Heer unter dem Herzog von Aumale vor der Stadt. Conde schutt ungerte ein univoligies gret unter vem gerzog von Aumate vor ver Subi. Conde schutte den Belagerten Morvillier zu Hilfe, und dieser leitete die Verteidigung so glücklich, daß Aumale nach mehreren vergeblichen Stürmen am 12. Juni wieder abzog. Einer langen Ruhe erfreute sich die Stadt nicht. Am 29. September erschien das katho-lische Hauptheer, 18000 Mann start, geführt von Karl IX. in Person, Anton von 60 Navara (der am 15. Oktober hier die Todestvunde erhielt), dem Herzog von Guise und

anderen. Trotz ber fräftigen Verteidigung Montgommerps, trotz bes Helbenmutes ber Belagerten — auch Frauen tämpften auf den Wällen — erlag ein Bollwert nach dem anderen. Am 6. Oktober wurde der Katharinenberg überrumpelt, dagegen am 13. Oktober ein Sturm siegreich abgeschlagen. Die Unterhandlungen führten zu keinem Ziele; wohl hätten Ratharina von Medici und der Kanzler l'Höpital die reiche Stadt gerne geschont, 5 aber die erste Forberung Montgommerps, noch mehr Marlorats, war Religionsfreiheit, und dies gestand die katholische Bartei nicht mehr zu. Am 26. Oktober wurde die Stadt erstürmt und geplündert. Montgommery gelang es, die Seine hinab zu entkommen. Marlorat, der mit Frau und Kindern in einem Lurme verstedt war, wurde gesunden und Variorat, der mit Frau und schoern in einem Lurme verfeur war, wurde gepanden und sogleich in den Kerter geschleppt. Der alte Connstable Montmorency, voll Haß gegen den 10 Prediger, suchte ihn dort auf und such ihn an: "Du bist der Verführer des Volles und Schuld an all diesem Unheil!" "Habe ich das Voll verführt" — gab Marlorat ruhig zur Antwort — "so hat mich Gott zuerst verführt, denn ich habe nur das lautere Wort Gottes gepredigt". Auch die Anschuldigung, als ob er Conde als König, Coligny als Haftigkeit bewies er vor dem Parlament, das am 29. Oktober seine Sigungen wieder mit Konterster und die Anschult und verführten und Schule eine Sigungen wieder mit Hochberratsprozeffen begann - trop ber verfündeten Amnestie; offen bekannte er sich als protestantischen Prediger, als ehemaligen Mönch und verheirateten Priefter, jedes biefer Verbrechen war groß genug, um ein Lobesurteil herbeizuführen; am 30. Oktober wurde es gefällt: Marlorat sollte vor der Kirche (Eglise de Notre-Dame), in der sein kräftiges 20 Bort taum verklungen war, gehenkt und sein Kopf auf einen Bfahl gestedt werden. Am 31. Oktober wurde es vollzogen; mit ihm starben Esmandreville, Soquence und Berthon= ville, alle mit der größten Standhaftigkeit. Bis zum letzten Augenblicke tröftete und ermahnte er seine Leidensgenoffen trot ber Schmach, die man ihm anthat. Auf einer Schleife wurde er zum Richtplatz geschleppt. Der Connetable überhäufte ihn mit Schimpf= 25 reden und Schmähungen; Billebon schlug ihn mit einem Stock, und ein Soldat stach den Leichnam in den Schenkel. Conde rächte diesen Justizmord — denn so schenkel. Gonde rächte diesen Justizmord — denn so schenkel. und nottische Partei an — durch die Hinrichtung eines gesangenen Parlamentsrates, Sapin, und eines Ubbe Gastines. Marlorats Frau und feine fünf Rinder flüchteten nach England, zwei der letzteren ftarben balb, die Mutter lebte noch im Jahre 1576 kummerlich, unter- 20 ftützt von der wallonischen Kirche.

Als Schriftsteller war Marlorat ziemlich bebeutend; seine zahlreichen eregetischen Berke waren bis in das 17. Jahrhundert wegen ihrer Klarheit und Gelehrsamkeit geschäpt, was neben der Häufigkeit der Auflagen mehrsache (besonders auch englische) Übersetzungen beweisen. Außer der oft aufgelegten Erklärung des Neuen Testaments seine erwähnt: 25 Genessis cum catholica expositione, Genf 1561, Morgiis 1585; Liber psalmorum Davidis cum cath. expos. ecclesiastica. Cantica ex diversis bibliorum locis..., Genf 1562, 1585. In einer der zu Lyon 1564 erschenen Ausgaben von Marots und Bezas Psalmen steht bei jedem Psalm ein Gebet von Marlorat (Douen, Cl. Marot et le psautier Huguenot II 532, I 562; vgl. auch den A. Lobwasser Bb XI S. 568). 40 Aus seinem Nachlasse und eine Erklärung des Jesais: Genf 1564, 1610, des Hiebs Steht 1585 herausgegeben. Besonders große Berbreitung fand seine Bibelsonkordanz: Propheticae et apostolicae ... thesaurus in locos communes rerum, dogmatum ... et phraseon ... ordine alphabetico digestus (ed. Guil. Fenguereius) London 1574, Lausanne 1575, Bern 1601, Genf 1613, Paris 1624. Die France 45 protestante VII 2585, führt noch mehrere Schriften an (j. auch Douen a. a. D. II 28). 1562 versatte Marlorat zu Calvins Institutio die table des matières, welche seiter +).

Marniz, Bhilips van, Serr von St. Albegonbe, geb. 1538, geft. 1598. — S. Brins, Leven van Philip van Marnix, Heer van St. Aldegonde, Leiden 1782; B. Broes, 50 Filips van Marnix, Heer van St. Aldegonde, bijzonder aan de hand van Willem I. 2dln. in 3 bdn., Amfterbam 1838—40; Ebg. Quintt, Marnix de Sainte-Aldegonde, Baris 1854; Th. Jufte, Vie de Marnix de Ste. Aldegonde (1538—1598). Tirée des papiers d'Etat et d'autres documents inédits. La Haye 1858; A. Lacroig et Fr. v. Meenen, Notices historiques et bibliographiques sur Philippe de Marnix, Brugelles 1858; S. van ber Have, Filips 55 van Marnix van St. Aldegonde, Haarlem 1874; B. B. M. Alberbingt Thijm, De Vrolijke Historie van Ph. van Marnix, Heer van Sainte-Aldegonde en zijne vrinden; eene zedeschets opgedragen aan alle zijne bewondraars, Leuven 1876 (vertritt ben ultramontanen Stanbpuntt); Baul Fredericq, Marnix en zijne Nederlandsche geschriften, Gent 1881; G. Ijalma, Philips van Marnix, Heer van St. Aldegonde. Historisch-dogmatische Studie (Mtab. Dijfer- 60 tation), Amfterbam 1896; — Oeuvres de Ph. de Marnix de Sainte-Aldegonde. Avec introduction d'Edgar Quinet. 9 vol., Brugelles 1857—60; Bhilips van Marniz van St. Albegonde, Godsdienstige en Kerkelijke Geschriften, voor het eerst of in herdruk uitgegeven met historische inleiding en taalkundige opheldering door J. J. van Toorenenbergen, 3dln. 5 'S Gravenhage 1871—91.

Philips van Marniz, Herr von St. Albegonde, geboren 1538 in Brüffel, wo sein elterliches Haus noch gezeigt wird, gestorben 15. Dezember 1598 in Leyben, war einer ber bebeutendsten Niederländer des 16. Jahrhunderts, gleich ausgezeichnet als Staatsmann, Ariegsheld, Theolog, Dichter, Redner und Schriftsteller.

10 Die Familie war vor zwei Generationen aus Savohen eingetvandert, begütert und angefehen und mit den vornehmsten Kreisen in Verbindung; die Eltern (Jakob v. M. und Maria v. Hamericourt) ließen ihre beiden talentvollen Söhne Philips und Jan, Herr von Thoulouse, sorgsältig erziehen. Umfassende Sprachkenntnisse in Hölländisch, Deutsch, Spanisch, Französisch, Herricht, Lucken Philips aus. Ein längerer Aufenthalt in Gens hatte diese Kenntnisse vor zweich aber auch durch den Umgang mit Calvin und Beza, mit welch letzterem Marnir die an seinen Tod in einem schörert, daß er sich bersellig zuwandte und die Verkeitung und Verteidigung der neuen Lehre in seines 20 Baterlande ebenso seinsaufgabe wurde, wie das im Calvinissmus liegende politische Moment seine zweichen wie der religiösen und politischen Unabhängigkeit seiner Heiner Heiner 20 Baterlande ebenso seinsaufgabe wurde, wie das im Calvinissmus liegende politische Moment seiner wir die erteret

wesentlich bestimmte und leitete. 3wischen 1560 und 1562 in die Niederlande zurückgekehrt, brachte er einige Jahre in stiller Jurückgezogenheit zu; 1565 vermählte er sich mit Philipotte de Bailleuil; der 25 glücklichen Häuslichkeit, die sie ihm bereitete, der litterarischen Muße, welcher er sich hingegeben, entrissen ihn die politischereligiösen Verwicklungen, in welche sein Vaterland geriet, ste brachten ihn, dessen Lalente, rastlose Thätigkeit, Mut, Vaterlandsliede und Freiheitsssinn jedermann kannte, der ein erklärter Anhänger der Vescomation war, an eine hervorragende Stelle, er wurde einer der ersten Vorlämpfer für die Unabhängigkeit der Niederlande von 80 Rom und Spanien. Junächst war er litterarisch thätig, die Abschligung des sogenannten Rompromisses, worin die meisten adeligen Teilnehmer sich verpflichteten, mit allen Mitteln gegen die Einführung der Inquisstion zu wirken, die Bittschrift, worin die Regentin Margaretha von Parma, 5. April 1566, um Einstellung ver Inquisstion gedeten wurde, hatten ihn zum Verfassen. Der Bildersturm, welcher August 1566 in Antwerpen lossbrach und so binnen wenigen Stunden die herrlichsten Runstwerke, die Schätze vieler Ishrhunderte bernichtete, zeigte die tiese Aufregung des Bolkes; gegen die verdam menden Stimmen, welche stilt darüber erhoben, schrieb Marnig eine Schrift, in welcher er die Unterstellung, als sei der ganzen Schärfe eines Calvinsten die Absgötterei, welche mit den Bildern getrieben

ber ganzen Schärfe eines Calbiniten die Abgötterei, welche mit den Bubern getrieden 40 wurde, verurteilt, das Recht, gegen die Mißbräuche in Rirche und Lehre reformatorisch vorzugehen, wahrt, und in der ganzen Bewegung den Finger Gottes sieht, der wohl deachtet werden müsse. In einer zweiten Schrift führte er dieselden Gedanken noch mehr aus (s. dieselden: "Van de Beelden afgheworpen in de Nederlanden in Augusto 1566" und "Vraye Narration et Apologie des Choses passées au Pays-Bas, 45 touchant le Fait de la Religion en l'An MDLXVI par ceux qui font profes-

sion de la Religion reformée au-dit Pays. Imprimé en l'An MDLXVII<sup>4</sup>. Ed. b. Toorenenbergen, Dl. I).

Balb trat Marnir auch mit den Waffen für die Sache der Reformation ein; Brederode und die beiden Marnir suchten die von den Spaniern bedrängte Stadt Valenciennes 50 zu unterstützen, wurden aber bei Austruweel geschlagen (13. März 1567), wo Thoulouse fiel. Marnir entlam nach Breda, von dort nach Deutschland, wohin ihm seine Gemahlin solgte; durch Beschluß des Blutrats vom 17. August 1568 wurde er verbannt und sein Bermögen eingezogen, so daß er nach seinem eigenen Geständnis 10—12 Jahre lang keinen Pfennig davon einnahm; aber dennoch sagte er mit gerechtem Stolze, er habe so gelebt, 55 daß er den Großen angenehm, seines Gleichen lieb und wert und von den Armen ge= achtet wurde; denn troz der eigenen Not war er darauf bedacht, anderen zu Hilfe zu kommen; in Emden gründete er eine Unterstützungstalle für bedrängte Flüchtlinge.

Von jener Zeit an trat er auch in Verbindung mit dem gleichfalls geächteten und geflüchteten Wilhelm von Oranien, dem Schweigfamen; die beiden gleichgefinnten Männer 80 reichten sich die Hand zur Befreiung ihres Vaterlandes, und dis zu ihrem Tode standen sie in der innigsten Freundschaft, in einem schönen Verhältnis des gegenseitigen Nehmens und Gebens; Marnir war der Diplomat, der Repräsentant seines größeren Freundes, ihm diente er mit Schwert und Feder; das schönfte Denkmal dieser innigen, neidlosen Vertrautheit ist das "Wilhelmuslied", das Marnir Ende 1568 oder Ansang 1569 dichtete; die 15 Strophen von je 8 Zeilen bilden ein Volkslied, wie es deren wenige giebt, dem 5 die deutsche Keformation kein ähnliches an die Seite zu stellen hat, voll Krast und Innigkeit, wo Patriotismus und Frömmigkeit gleichermaßen die Saiten rühren, und das heute noch nicht verklungen, das beliedteste Volkslied in den Niederlanden ist (s. D. J. Schotel, "Gedachten over het oude Volkslied, Wilhelmus van Nassouwen en den vervaardiger van hetzelve", Leiden konnte, dem Herren wöchte sein alter ego Marnir auch im Tode nachfolgen. Die Parallele mit Heinrich IV. von Frankreich und Duplessenwon (s. d. Art. BV S. 80) liegt nabe; der geniale etwas leichtfertige Bearner gleicht zwar dem schweigiamen Oranier nicht in dem Maße, wie der vorzügliche gravitätische Duplesse verschaften Weilgeinanben Marnir, dem allerdings seine schweizigt gravitätische Duplesse verschaften den Kannier micht in dem Maße, wie der vorzügliche gravitätische Duplesse verschaften Dranier weilsen Marnir, dem allerdings seine schaften für 15 eine besonster Eigentümlichket verleicht.

Um seinen Freunden nicht beschwerlich au fallen, war Marnir in den Dienst des reformierten Aurfürsten Friedrich III. von der Pfalz getreten, und dieser verwendete den vielseitig gebildeten Theologen in seinem Rate. Theologische Untersuchungen, besonders über Christologie und Abendmahl, die Absalsung des "römischen Bienentorb" 1569 (s. 20 darüber später), bildeten seine Beschäftigung in Heidelberg; kirchlich war er auch sonst für seine Landsleute thätig, so bei dem Konvent in Wessel, Rovember 1568, und bei der Spnode in Emden, 4—14. Oktober 1571 (s. 8. van Meer, "De Synode te Emden" 's Gravenhage 1892). Der ehrenvolle Austrag, "daß er deren Dingen, so in den Ridderlanden für etlichen ihaaren die andero sich zugetragen haben, eine historien beschreiben 25 wolle", hat er nicht ausgeführt; die ruhige Muße sehlte ihm damals, auch war seine schriftstischen Zweichen; eine vorzügliche Arbeitskraft machte ihm die Ausarbeitung der verschiebensten; was eine vorzügliche Arbeitskraft machte ihm die Ausarbeitung der verschiebensten Begenstände möglich; obgleich Gelegenheitsschriften, sind seine Abhandlungen doch ausgegeichnet durch Präzistion und solie Gelehrfamteit.

Bald verlangte das Baterland wieder seine Dienste; an der Niederlage Ludwigs von Naffau bei Jemmingen (21. Juli 1568) hatte er teilgenommen, unter taufend Gefahren war er wieder nach Deutschland entfommen; aber feine bedeutendste politische Thätigkeit fällt in die Jahre 1572—1585. Als Dranien im Vertrauen auf die Hilfe Frankreichs, das damals unter Colignys Einfluß stand, dessen Lieblingsgedanke das flandrische Projekt 25 vars vannars unter Coulguys Empluß pand, dessen Riedengsgedante das standrighe Projett so toar (f. d. Art. "Coligny" Bd IV S. 219), einen zweiten Zug in die Niederlande 1572 unternahm und die Abgeordneten Hollands nach Dortrecht berief (15. Juli), betwirkte Marniy als Bevollmächtigter des Krinzen durch seine ergreisenden Worte, daß die Staaten sich bereit erklärten, kein Opfer zu scheuen, um den Krieg führen zu können; in die Hand versprachen sie ihm, in keine Vereinigung mit Spanien zu willigen ohne des Prinzen Zu- 20 ftimmung. In angestrengter Thätigkeit im Dienste Oraniens hin- und herreisend, von den Spaniern nach tapferer Gegenwehr bei Maaslandssluis ge-ihn das Mißgeschick, von den Spaniern nach tapferer Gegenwehr bei Maaslandssluis gefangen zu werden (4. Rovember 1573). Rach spanischem Rechte hatte Marnix den Tod verdient, aber Alba mußte seinen Blutdurft zähmen, da sein Liebling Admiral Graf Bossu in die Hände der Geusen gefallen war und Oranien mit Repressalien drohte. Marnix 45 wurde nach Haag und Utrecht gebracht, bort anständig behandelt und von Requesens, dem Nachfolger Albas, benützt, um auf Dranien einzuwirken und den Frieden zu vermitteln. Daß er, von dem man kurz vorher noch fagen konnte: "Stets soll mein Antlitz sauer sehn, bis die Spanier untergehn", sich zum Friedensvermittler hergab, ist psychologisch nur baraus zu erklären, daß die Gefangenschaft, die stete Tobesbrohung beprimierend auf seine 50 Gemütsstimmung einwirkten (die Briefe, Groen van Prinsterer, Archives etc. IV, 286 ff. zeigen keinen frischen freien Ton), politisch baraus, bag er die Macht ber Spanier überschätzte und daß der Gegensatz zwischen der niederländischen Freiheitsliebe und der spa-nischen Herrschsucht noch nicht in seiner ganzen Unversöhnlichteit klar dalag; die lange Zugehörigkeit zum burgundischen Reiche machte es den Niederländern so ichwer, von der so rechtmäßigen Ohnastie sich loszusagen, daher die vielen Vermittlungsversuche, die in dem 80jährigen Rampfe vorkommen und bie boch ftets scheitern mußten. Zum Glück blieb Dranien fest; auch ein Besuch von Marniz in Rotterdam, wo er mit Dranien zusammentam und wozu, er gegen Bürgschaft eine Woche aus der Gefangenschaft entlassen wurde, bewirkte keine Anderung. Am 15. Oktober 1574 wurde Marnig gegen Montdragon nach 60

١

Marnix

langen Verhandlungen ausgewechselt und war wieder im eigentlichen Felde seiner Thätig= keit, als er nun als Abgeordneter Draniens bei ben Konferenzen in Breba (März bis Juni 1575) bie Unterhandlungen fortjette. Dazwischen wirkte er noch zu Heidelberg, wo bie aus dem Kloster entflohene und zur reformierten Religion übergetretene Brinzessin 5 Charlotte de Montpensier-Bourbon am Hofe Friedrichs III. weilte, warb um sie als Braut Draniens und geleitete sie auch zur Hochzeit nach Dortrecht (12. Juni 1575). Die Ron-ferenzen in Breda waren ohne Erfolg geschlossen worden; Holland und Zeeland sagten sich am 13. Oktober förmlich von Spanien los und trugen nun die Souveränität über ihr Land unter bestimmten Bedingungen der Königin Elisabeth von England an, als 10 einer protestantischen Fürstin, welche dazu noch von einem hollandischen Grafen abstamme. Das Haupt ber Gefandtschaft war Marnir; von Beihnachten 1575 bis April 1576 blieb er in England, ohne die Unterhandlungen zu einem Biele zu führen. Noch einmal schien nach bem Lobe von Requesens (5. März 1576) eine Vereinigung zu stande zu kommen in ber "Genter Pacifikation", wonach die Blutedikte überall außer Wirksamkeit geset und in 15 Holland und Zeeland die protestantische Religion anerkannt wurde. Es war dies wesentlich ein Wert von Marnix, der von Oranien und den zwei vereinigten Provinzen abgeordnet ward und mit Recht seinen Ramen als den ersten auf der Originalurtunde unterzeichnete. Aber der neue Statthalter Don Juan d'Austria bewirkte durch kluges Nachgeben in einigen Punkten trop aller Bitten und Warnungen von Marnir, der durch aufgefangene von ihm 20 entrifferte Briefe das falsche Spiel Philipps nachwies (f. Justification des Estats de leur Deffence contre le Seigneur Don Jean d'Austriche", Geschriften III, 1-39), bie Annahme bes ewigen Vertrags (17. Februar 1577), welcher die Privilegien zwar beftätigte, aber auch den Katholicismus als allein geltend anerkannte. Die beiden refor= mierten Provinzen wurden in ihre Sonderstellung zurückgedrängt und behaupteten auch 25 diese; es gelang Don Juan nicht, Oranien und Marnix auf den Konferenzen von Geer= truidenderg (Mai 1577) zu gewinnen. Nicht mit Unrecht sah dieser in Marnix den ge= fährlichsten Feind der katholischen Religion und des Königs und verlangte seine Aus-weisung aus Brüssel, die gebührendermaßen verweigert wurde. Die Besetzung der Citadelle von Namur durch die spanischen Truppen (24. Juli) wedte die Sorglosen aus ihrer Sicher-20 heit; nun suchten sie bei Oranien und den beiden Provinzen Hilfe. Am 7. Dezember wurde Don Juan seiner Bürde als Statthalter entfest, am 10. Dezember die zweite Britfieler Union geschlossen zu gegenseitigem Schutz und gegenseitiger Toleranz; es war das letzte Mal, daß alle Provinzen vereinigt waren. Marniz, bei allen Verhandlungen als Staatsrat der Riederlande seit 29. Dezember 1577 thätig, hatte die Aufstände in Grö-85 ningen und Artois zu beschwichtigen, dann bei dem Reichstag in Worms (7. Mai 1578) vor den beutschen Fürsten die Handlungsweise der Niederländer bei ihrer Erhebung gegen Spanien, die Wahl des Erzherzogs Matthias zum Statthalter zu rechtfertigen. Seine echt ftaatsmännische Rebe, in welcher er auch auf die Gefahren hinwies, welche Deutschland felbst burch die Suprematie Spaniens laufe, führte zwar keine materielle Unterstützung, so aber boch die Reutralität Deutschlands herbei. In seinem Baterlande bewirkten die religiösen Gegensätze auch die politische Trennung. Die Provinzen Artois und Hennegau, erbittert über die Gewaltthätigkeiten, zu welchen sich die ertremen Calvinisten hatten hinreißen lassen, schlossen in Arras mit Alexander von Barma, Don Juans Nachfolger, 6. Januar 1579, einen Bertrag (Atrechter Union),

45 in welchem sie sich und ihre Religion unter den Schutz Spaniens stellten; andere sübliche Provinzen solgten nach. Marnir hatte mehrsach in Gent (Juli und Oktober 1578) und in Arras (Dezember) durch sein persönliches Auftreten die Ruhe wieder hergestellt, jene Einigung mit Spanien aber nicht verhindern können.

Bie weit Marnir bei dem Zustandekommen der Utrechter Union (23. Januar 1579) 50 thätig war, läßt sich schwer nachweisen; im Sommer dieses Jahres nahm ihn eine litterarische Fehde in Anspruch. Am 2. Juli 1579 erschien ein Libell (Lettre d'un gentilhomme vray patriot à Mss. les Estats generaulx", Oeuvres VII, 95 sq.) in Form eines Briefes an die Generalstaaten, in welchem der unbekannte Versasser mit wütendem Harnie und dessen Freund Marnir — personne vraiement factieux 55 et perverse — herfällt, ihnen Schuld giebt an allem Unheil des Baterlandes, an der Fort-

55 et perverse — herfallt, ihnen Sould giebt an allem Unheil des Saterlandes, an der Fortbauer des Krieges, und die Staaten einlädt, die Friedensbedingungen Parmas unter Bermittelung der Reichsversammlung in Röln anzunehmen. Marnir, dessen Ehre und baterländisches Gefühl auf das Lebhasteste angegriffen war, verteidigte seinen herrn und Meister und zugleich sich in der Schrift: "Response a un lidelle fameux naguere publié 60 contre Monseigneur le Prince d'Oranges" (Oeuvres VII, 61 sq.). Es war ihm

nicht schwer, an den Blutdurft und die Treulosigkeit der Spanier zu erinnern, Oranien und sich von den Verdächtigungen zu reinigen und die Widersprüche, an denen das Werk leidet, nachzuweisen. Seine Schrift ift noch besonders wichtig wegen der vielen Nachrichten aus feinem eigenen Leben, die barin enthalten find. Seine Anwesenheit bei dem Reichstag in Köln 1580 war refultatlos. Folgenreicher waren die Schritte, welche er that, um 5 die Souveränität über die von Spanien abgefallenen Provinzen dem jüngsten Sohne von Ratharina von Medici, dem Herzog Franz von Alençon-Anjou, zu übertragen. Außer feiner persönlichen Vorliebe für die Franzosen bewog ihn dazu die Hoffnung, in Frankreich, bem Rivalen Spaniens, einen mächtigen Bundesgenoffen für bie Unabhängigkeit feines Baterlandes zu gewinnen; ben schwachen, wenig bedeutenden Mann, welcher nur 10 hie und da einen Anlauf zu großartigen Handlungen nahm, hielt er für die innere Ents widelung der Freiheit nicht für gefährlich; er drang bei der Versammlung in Utrecht (gegen bie Genter, welche ber protestantischen Königin Englands abermals bas Scepter anbieten wollten) durch und am 24. August 1580 reifte er als haupt einer stattlichen Gesandtschaft nach Frankreich, um den jüngsten Balois die Krone anzutragen. Um 9. September langten 15 die Gesandten in Plessis (bei Lours) an; nach längeren Verhandlungen (f. Rapport fait au prince d'Orange et aux Etats généraux etc. März 1581 in Gachard, Correspondance de Guillaume le Taciturne, IV, 421-472) wurde am 19. September 1580 der Vertrag von Bleffis-lez-Tours abgeschloffen, in welchem Marnir die politischen und religiösen Freiheiten der Staaten sehr gewahrt hatte, und am 23. Januar 1581 in 20 Bordeaur ratifiziert. Sein Aufenthalt in Frankreich verlängerte sich bis 8. März 1581; eine Menge der einflußreichsten Personen, Katharina von Medici, Heinrich von Navarra, den Herzog von Montpensier, Lurenne u. a. lernte er dabei kennen. Die Niederlande selbst entsetten durch Beschluß vom 22. Juli 1581 (26. Juli publiziert) Philipp seiner Souve-rämitätsrechte und proklamierten Anjou als rechtmäßigen Herrscher; das äußerst wichtige 25 Dokument — wichtig wegen ber dabei geltend gemachten Grundfätze des naturrechts hat Marnix zum Verfasser ("Acte de deschéance de Philippe II. de sa Seigneurie des Pays-Bas" f. Oeuvres VII, 375 sqq.); November 1581 reifte er nach England, um den neuen Herrscher, welcher auch noch die Krone und die Hand von Elisabeth ge-winnen wollte, abzuholen. Englands jungfräuliche Königin, der es nie völlig Ernst mit 20 ben Ebeverhandlungen gewejen war, brach biejelben plöglich ab; am 19. Februar 1582 30g Anjou in Antwerpen mit Marnig ein.

Benige Tage nachber machte Jean Jaureguy einen Mordanfall auf Oranien (18. März 1). Das erste Billet des genesenden Prinzen war an Marnix gerichtet, der mit der 1582). Untersuchung beauftragt war, und welchen Oranien bat, die Mitschuldigen nicht zu foltern. 85 Eine harte Prüfung wartete seiner, als Anjou vom 15. bis zum 17. Januar 1583 ben thörichten Versuch machte, sich Antwerpens und ber wichtigsten Stäbte durch Verrat ober einen Gewaltstreich zu bemächtigen. Das Unternehmen scheiterte an der Tapserkeit ver Bürger; Anjou mußte die Niederlande verlassen, aber Marnix und Oranien wurden als Genossen der Franzosen mit den schlimmsten Verdächtigungen überhäuft. Marnix verlor 40 feine Stelle im Staatsrat und zog sich, tränklich und verstimmt, auf sein Landgut West-Souburg (bei Bließingen) zurück. Oranien, dessen auch ichen fich nicht gemindert hatte, sch über Ublehangen wirden Berdächter und beschlandet stellen ber Berlenberte stieben gab ihm Urlaub nur unter ber Bedingung, daß er auf jeden Ruf des Baterlandes wieder folge. Uber nur furze Zeit konnte Marnix ruhig seiner Familie leben; auf Draniens bringende Bitte nahm er die Stelle des ersten Bürgermeisters in Antwerpen an (30. No= 45 vember 1584); wenige Tage nachher begann Alexander von Barma die Stadt einzuschließen und zu belagern. Die benkwürdige Belagerung zu schilbern, ist nicht unsere Auf-gabe, sie endete mit der Übergabe der Stadt an Alexander von Parma am 17. August 1585 unter ehrenvollen Bedingungen. Die Schrecken einer Plünderung durch die Spanier blieben ihr erspart; Religionsfreiheit war nicht zugestanden worden, doch war den Refor= 50 mierten eine Frift von zwei Jahren vergönnt, um ihre Angelegenheiten ordnen und aus= Für Marnix begannen jest die schwersten Tage; auf die Nachricht wandern zu können. wandern zu winnen. Jur Barnig begannen jest die jowdernen Lage; auf die Iaapricht von der Übergade Antwerpens brach der Sturm gegen ihn in allen noch freien Provinzen los; es schien unmöglich, daß der Berfasser bes Kompromiß und des Wilhelmusliedes, der Freund Oraniens, der eifrige Protestant, in solche Bedingungen willigen konnte, ohne von so den Spaniern bestochen zu sein; daß dies eine Berleumdung war, hat Parma selbst in einem vertrauten Briefe an Philipp erklärt: "Obgleich der Her von St. Albegonde arm ist, sehe ich doch nicht, daß er interessiert ist; nur sinde ich ihn sehr harmächig in seiner Religion" (30. September 1585); umgekehrt hätte Marnig darüber klagen können, daß er im Dienste ienes Naterlandes aft ahne Relohnung celasion murde. Uher die militär so er im Dienste seines Baterlandes oft ohne Belohnung gelassen wurde. Uber die militä= 60

rische Frage führen wir nur das Urteil des eben so kriegskundigen als unparteiischen protestantischen La Noue an: "Man kann ihm nicht vorwerfen, daß er Antwerpen verloren habe; er hat es übergeben, als keine Rettung mehr möglich war." Seine eigene Recht-fertigung gab er in "Bref récit de l'éstat de la ville d'Anvers du temps de 5 l'assiègement servant au lieu d'Apologie pour Ph. de Marnix" 1585 (Oeuvres

- VIII, 239). Sie enthält eine einfache bündige Erzählung, wie er durch die Gewalt der Umstände zu jedem seiner Schritte gezwungen wurde und ist wegen der Genauigkeit ihrer Angaben eine ber wichtigften Quellen für die Jahre 1584 und 1585. Auf Marnir ehrenwerten Charafter fällt tein Schatten, aber fein politisches Urteil ftand nicht auf der Sobe
- 10 feiner Aufgabe; wie in den Tagen feiner Gefangenschaft sah er die Lage zu kleinmiltig an, er mißtraute der Klugheit und Energie von Moris von Oranien und jedensalls war es eine arge Berblenbung, zu glauben, Spanien werde je den Provinzen Religionsfreiheit zugestehen, wenn sie sich unterwerfen.
- Seine politische Thätigkeit im Großen war zu Ende, er hat mehr aus Gefälligkeit der 15 jungen Republik einige Dienste gewidmet (er schrieb 1593 an Duplessis: Jo n'attends que les occasions. De les chercher ambitieusement ne me permet mon naque is occasions: Do ies enercieit ambriedtsement no me permet mon nat turel"), so eine Reife nach England im Jahre 1590, eine nach Frankreich 1591 zu Heinrich IV., den er sehr hoch schätzte. Im übrigen lebte er auf seinem Landgut West-Souburg bei Bließingen, nachdem der Entschluß, sie nach Deutschland oder gar nach Ruß-20 land zurückzuziehen, rasch geschwunden war. Theologische Studien waren seine Hourt-beschäftigung. Wegen der Ubersetzung der Bibel, die ihm von den Generalstaaten übertragen wurde wollt für eine Katerier um Bibelührsteten Marrie ele Keleicheiteten
- wurde, welche Ernennung burch die Staaten zum Bibelüberfeper Marnix als Rehabilitation gewünscht hatte, verlegte er 1596 seine Wohnung nach Leyben. Nach der Katastrophe von Antwerven galt er in vieler Augen nicht bloß als unglücklicher, sondern als unfähiger
- 25 Staatsmann, und da Wilhelm von Oranien, seine treueste Stütze, gestorben war (1584), begegnete man ihm vielfach mit Berachtung. Allmählich stellte sich das Vertrauen wieder her, man erkannte seine früheren Verdienste, seinen Wert und Charakter wieder an und jener Auftrag ber Bibelübersepung ftellte fozusagen offiziell feine Ehre wieder ber. 3m
- Jahre 1597 machte er noch eine Reise nach Dranges im Interesse bes Hauses Draniens, so mit welchem er immer noch innig verbunden war. "Ce voyage d'Orange m'a comme mis soubs le pied et rendeu inutile", schrieb er am 10. Juli 1598 an Duplesses. Durch biefe Reise ganz gebrochen, ftarb er am 15. Dezember 1598 in Lebben. Die raftlose Thätigkeit des vielseitigen Mannes war nun zu Ende, er hatte das gefunden, was er in seinem schönen Bablspruch sich immer ersehnt hatte: repos ailleurs.
- Uber die politische Bedeutung von Marnig genügen wenige Worte: Ein fraftiger, vollständig uneigennütziger, ungemein lebhafter Batriotismus war bie Grundtriebfeber feines Handelns; auch widerwärtige Erfahrungen, schwere Schickfalsschläge konnten ihn dem Be-rufe, seinem Baterlande zu dienen, nicht auf die Länge entziehen; sein ehrenwerter Cha-rakter, seine Uneigennützigkeit stehen über allem Zweisel erhaben da. Das Heil seines
- 40 Baterlandes fah er aber nur in der Erhaltung der Privilegien, seiner Freiheit und in der Durchführung der Reformation. So war fein Leben ein fortwährender Rampf mit Spanien und mit dem Ratholicismus, er hat denselben mit Feder und Schwert, mit Aufbietung aller Kräfte geführt. Seine Gewandtheit und Schlagfertigkeit, sein unermühlicher Eifer find auch da anzuerkennen, wo seine politische Erkenntnis nicht auf der höchsten Höchsten 56 ftand, so daß er nicht zu den Politikern ersten Ranges, wie sein größerer Freund und Meister, Wilhelm von Oranien, zu rechnen ist.

In kirchlicher Hinsicht war sein Einsluß bedeutend; er war ein eifriger Schüler Calvins und Bezas; auf der Synode von Antwerpen (20. August 1566) wurde durch seinen Einfluß die Wittenberger Konkordie verworfen; während Wilhelm von Dranien so immer eine Einigung mit den Lutheranern anstrebte, drang, durch Marniz beförbert, die calvinische Richtung siegreich vor. Der Konvent zu Wesel (vom 3. November 1568 an) gab dem Gedanken Ausdruck, daß eine kirchliche Organisation der Flüchtlingsgemeinden nottvendig sei; die Form dassur war die calvinisch-presbyteriale, welche in einer Generalsynobe gipfelte. Die Synobe in Emden 1571 vollendete das Werk, und als die Flücht= 55 linge wieder in ihre Heimat zurücktehren konnten, wurde diese Verfassung auch dort immer mehr eingeführt und befestigt. Auch in den beiden Schreiben, die Marnix 1568 und 1569 an die holländische Gemeinde in London erließ, in welcher zwischen der älteren englischen

hochkirchlichen Bartei und den neu eingewanderten Calvinisten über die äuheren Gebräuche in der Rirche und über die christliche Freiheit ein Zwiespalt ausgebrochen war, stellte er 50 sich neben der Ermahnung zur Einigkeit auf die calbinische Seite (j. Geschriften I,

135—182). In biefen Zusammenhang gehören auch seine Schriften gegen bie Freigeister und Biedertäufer; schon 1577 war er in Middelburg gegen die Biedertäufer aufgetreten (März 1577 schrieb er an G. Berbeiden: "secerat [princeps] enim magnam mihi spem cum essem Mittelburgi, excludendos esse civitate qui sacramentum obire nollent, aut certe haud esse solemniter admittendos"). Auf Ansuchen bieler 5 frommen und gottfeligen Männern, wie Marnir selbst sagt, erschien 1595 seine "Onder-soeckinge ende grondelijcke Wederlegginge der geestdrijvische Leere" (s. Geschriften II, 1-224; bgl. J. S. Maronier, Het inwendig Woord, Amsterstam 1900, blz. 221 enz.). Eine Reihe anderer folgten, darunter die bedeutendste "Response Apologetique à un libelle fameux", Lepten 1598, die Antwort auf eine anonyme, von 10 einem "gentil-homme Allemand" (Emmery de Lyere, Befehlshaber von Willemstad, beffen Belanntschaft Marnix früher in Deutschland und am Hofe Wilhelms von Dranien gemacht hatte) verfaßte Broschüre, "Antidote ou contrepoison contre les conseils sanguinaires et envenimés de Philippe de Marnix" (1597), enthaltend, wichtig auch wegen der Auffchlüffe über sein Leben. Scharf wendet er sich gegen jede sog. Offen= 15 barung Gottes außer in der Schöpfung und dem geschriebenen Wort, verlangt für das lestere eine genaue, hiftorische Auslegung, und widerlegt klar und entschieden alle Ein= wände der Freigeister wegen der Unvollfommenheit und Unklarheit der heil. Schrift. An bem Recht der Obrigkeit, diese Frrlehren zu verbieten, hält er echt calvinisch fest, um so schwerer empfand er den Vorwurf, der ihm gemacht wurde, daß er dann auf dem gleichen 20 Boden mit Philipp II. stehe; er weist ihn damit zurück, daß der Widerstand der Nieder= länder gegen Spanien durch die höhere Autorität des göttlichen Wortes wegen der Miß= bräuche des Papsttums erlaubt und geboten war. In dieser ganzen Angelegenheit steht Marnix auf dem Standpunkte seines von Toleranz wenig wissenben Zeitalters (Oranien war anders gefinnt); bie münsterschen Greigniffe, bie Furcht vor ähnlichen Auftritten, die 26 allgemeine Abneigung gegen die Schwarmgeister in der Erkenntnis, daß eine erft sich bil-bende Rirche vor allem eine feste Ordnung in Lehre und Verfassung haben musse, wirkten auf seine ohnedies streng=theologische Anschauung ein.

Bier ift auch der paffenbste Ort, die Pfalmen = und Bibelübersezung von Marnix zu besprechen (vgl. Dr. J. Reitsma und Dr. S. D. van Reen, Acta der Pro- 20 vinciale en Particuliere Synoden, gehouden in de Noordelijke Nederlanden gedurende de jaren 1572-1620 8 dln., Groningen 1892-99, f. bie Register bei dl. 1—4, 6—8). Marots und Bezas Pfalmen waren famt den Melodien das Vorbild und Mufter für Dathen gewesen, der sie in die holländische Sprache übertrug (s. das treff= liche Wert von Douen, Cl. Marot & le psautier français 1. 2., Paris 1878, 1879). 85 Trop der Flüchtigkeit der Arbeit waren dieselben doch in Fleisch und Blut der reformierten Riederländer übergegangen, wurden vielfach in den Rirchen gefungen und in manchen Sy= noden (Wefel 1568, Dortrecht 1574 und 1578) empfohlen. Marnir, gegen die Verdienste und Fehler von Dathen gleichmäßig gerecht, auch überzeugt, daß er die Fähigkeit zu einer richtigeren Übersetzung in sich trage, gab, nachdem er zehn bis zwölf Jahre daran gearbeitet 40 hatte, 1580 ebenfalls eine gereimte Ubersetung beraus, zur eigenen Erbauung und um das Lob Gottes durch die Gemeinde verfünden zu lassen ("Het Boeck der Psalmen Dauids. Wt de Hebreische spraecke in Nederduytschen dichte", Antwerpen 1580. Eine verbefferte Ausgabe, Middelburg 1591). Mehrfach wurde in den Synoden über ihren Wert und ihre Einführung in die tirchliche Liturgie verhandelt; die lettere aber hat die 46 genaue, sprachlich und poetisch gleich tüchtige Übersezung nicht erlangt, obwohl die Spnode im haag 1586 bazu beschloffen hatte. — Die in der zweiten hälfte des 16. Jahrhunderts am meiften gebrauchte hollandische Bibelübersetzung litt gleichfalls an wesentlichen Gebrechen. Der Ruf nach einer Berbefferung war oftmals erhoben worden (in der Synode von Emden 1571, ebenso auf der zu Dortrecht 1574). Die Synode von Dortrecht 1578 beauftragte 50 schon Marnir und Dathen, tüchtige Männer zu suchen, um eine solche Berbesserung zu stande zu bringen. Sie haben gleichwohl diesen Auftrag nicht ausgeführt. Unterdessen hatte Marnir selbst schon auf eigene Hand angesangen die Bsalmen und einige kleine Propheten zu übersehen, als die Synode im Haag 1586 ihn mit einer neuen Ubersehung beauftragte. Marnix weigerte sich jedoch. Höchstwahrscheinlich genügte es ihm nicht zu 55 dieser Arbeit gewählt zu sein von der Synode allein, sondern er wünschte, daß auch die Generalstaaten ihn zum Uberseter ernannten, um also — es war im Jahre nach der Ubergade von Antwerpen — offiziell rehabilitiert zu werden. Endlich wurde Marnir burch Beschluß ber holländischen Stände vom 21. Oktober 1594 mit einer neuen Uberfezung beauftragt und ihm eine jährliche Pension von 300 fl., sowie eine Entschädigung 60 23

Real-Encyflopädie für Theologie und Rirche. 8. 21. XII.

von 300 fl. für Reisekosten, Übersteblung von West-Souburg nach Lepten gewährt. Am 9. Oktober 1596 war die Überstehung der Genesis fertig und wurde im Manustripte den Ständen vorgelegt. In der "Vita Walaei" wird gesagt: "varios libros transferre incepit; sed absolvit Jobum, Proverbia Salomonis, Psalmosque: hosque transs latos edidit". Von Hirder außgegeben bei der zweiten Ausgabe seiner gereimten

- Pfalmen (1591). Bon späteren Korrektoren wurden die von ihm hinterlassenen Manustripte manchsach benuzt. Ban Loorenenbergen hat Fragmente derselben aus Gen., Erod., Deut., Pfalter, Jesaia, Daniel 2c. herausgegeben in Geschriften II, 495 vv.
- 10 Das bekanntefte und bebeutenbste theologische Bert ift: "De Biënkorf der H. Roomsche Kercke. Welck is een clare ende grondelicke wtlegginghe des Sendbriefs M. Gentiani Heruet, nu corts wtgegaen int Fransoys ende int Duytsch. Gheschreue aen de afgedwaelde van het Christen ghelooue, enz." Es ist 1569 in Emben, o. D. u. J., erschienen. Die erste Ausgabe ist eine bibliographische Selten-15 heit, ba bas Buch eifrigst von der Jnquisition gesucht und vernichtet wurde. Das Bert
- 15 heit, da das Buch eifrigst von der Inquisition gesucht und vernichtet wurde. Das Werk ist eine ebenso gelehrte als wizzge Satire über die römische Kirche, ihre Organisation und Einrichtungen. Ein echter oder fingierter Brief eines Mönchs, Gentian Hervet, dient zum Vorwand, um die Unterschiede der tatholischen und evangelischen Kirche so darzulegen, daß Marniz, sich auf die Seite der Katholiken stellend, alles, auch das Abgeschmackteste, was
- 20 ber Katholicismus zur Vertheibigung und zum Angriff gegen den Proteftantismus vorzubringen weiß, aufzählt und so ben katholischen Glauben dem Gelächter preisgiebt. Zuerst werden Name, Begriff, Oberhaupt, Merkmale, Eigenschaften, Glaube, Lehre und Einrichtungen der Kirche besprochen, woran sich eine Abhandlung über das Ansehen der hl. Schrift und über die Tradition schließt; unter dem Titel: Von der Auslegung der hl. Schrift,
- 25 wird die Lehre von den Sakramenten, dem Gottesdienst, Ablaß und Fegfeuer behandelt; als Schluß wird das Leben der evangelischen Geistlichen und das des Papstes und seines Klerus in eine für die letzteren keineswegs schmeichelhaste Parallele gestellt; einen Anhang bildet die Beschreibung des römischen Bienenstocks und seiner Bienen, d. i. Rom, Papst, Klerus 2c. Das Buch, das nicht bloß belehren, sondern auch unterhalten soll, hat offenbar 80 die Epistolae obscurorum virorum zum Vorbild genommen und ist durch seine geist-
- 80 die Epistolae obscurorum virorum zum Borbild genommen und ist burch feine geistreiche, sreilich oft start aufgetragene, durch die Überfülle des Spottes hie und da ermüdende Satire ein Weltbuch geworden und hat seinen Verfasser auch durch seine sprachlichen Eigen= tümlichkeiten (Alliterationen, Wortspiele, Wortschöpfungen a la Rabelais wie circonvolubilipatenoterization) in die Reihe der bedeutendsten Satiriker gestellt. Bei ihm
- 85 felbst war es nicht die reine Freude an Witz und Humor, welche ihn zur Abfassung veranlaßte, sondern das entschiedene Streben, auf jegliche Weise Rom zu schädigen und seine Landsleute zur Reformation herüberzuziehen. Was er 1569 als Antwort auf seine Berbannung in die Welt hinausschleuderte, als harmlos ausschende, aber gefährliche Brandfackel, das hat er im Alter überarbeitet, weiter ausgeführt, aber in der Gesamtanschauung
- 40 unverändert gelassen. 1601 erschien das Werk wieder als "Tableau des differends de la religion", ein bleibendes Denkmal seines Kampses gegen den Katholicismus (s. Oeuvres T. 1-4). Der "Biënkorf" erschien in mehr als zwanzig Auflagen (Neueste Ausgabe: Groningen 1862 von Alb. van Toorenenbergen, 2 dln.), wurde auch in die meisten europäischen Sprachen übersetzt; bekannt ist die hochdeutsche Bearbeitung von Fischart,
- 45 Bienenkord bes h. römischen Immenschwarms 2c., durch Jesuwalt Pickhart 1580, oft aufgelegt. Nach seinem Lode erschien "Traicté du Sacrament de la saincte cene du Seigneur", Leyden 1599 (s. Geschriften II, 245—494), eine in streng-calbinischer Theologie sich bewegende Ubhandlung über das Abendmahl. Ein Undekannter hatte sei nem Hausgesinde eine Broschüre, welche die Messe vereichigte, gegeben; dies war die Ant-50 wort darauf; sie ist der letzten protestantischen französischen Fürstin, Katharina von Nabarre, der Schwester Heinrichs IV., ihrer Gottessurcht und Standhaftigkeit wegen, gewidmet.
  - Die zahlreichen Auflagen (Saumur 1602, La Rochelle 1603, Genf 1608 2c.) beweifen die Brauchbarkeit der zuberlässigen, scharffinnigen Streitschrift. Der Briefwechsel zwischen Marnix und dem Löwener Professor Michael Bajus über
- 55 bas Abenbmahl ift aufgenommen in Michaelis Baji Opera, Col. Agripp. 1696, p. 233-313, 350-378, 379-413, 414-444, und von Marnig felbst ausgegeben unter bem Titel: "Opuscula quaedam Domini Sanct Aldegondii partim vetera, partim nova, nec unquam ante edita" etc. Franckerae 1589 (f. Geschriften I blz. XLVII-L). Ginen erbaulichen paränetischen Charafter hat bie einfach aber warm geschriebene "Trouwe
  60 Vermaninge aen de christlike Gemeynten van Brabant, Vlanderen enz., Ley-

ben 1589, zum gebuldigen Ertragen des von Gott aufgelegten Rreuzes, ber Verfolgungen 2c. auffordernd; an den Beispielen der Juden, der ersten Christen, an der Hilfe, welche diese von Gott ersahren, follen sich die Gläubigen stärken und trösten (f. Geschriften I, 491 vv.).

Marnix war breimal verheiratet. Der Name seiner ersten Gattin ist schon genannt; bie zweite, Katharina van Eeckeren, Wittwe von Jan van Stralen, starb April 1586 in 5 West-Souburg; die dritte, Josina de Lannoh, Wittwe von Adrien de Bailleul, starb erst 1605 in Leyden. Seinem Sohne Jakob († 1599) galt der pädagogische Traktat "Ratio instituendae juventutis" (Oeuvres VIII, 16 sqq.). Berühmtheit hat dieser Sohn nicht erlangt; er ist Hauptmann im Dienste der Generalstaaten gewesen.

Eine vollständige Ausgabe seiner Berke giebt es nicht. Dr. jur. H. J. Roenen 10 reichte 1855 bei der Lepdener Gesellschaft für Niederländische Litteratur einen Antrag dazu ein, welcher jedoch verworsen wurde (s. "Handelingen" dieser Gesellschaft 1856). Dr. J. ban Bloten veröffentlichte in seiner holländischen Bearbeitung des oben genannten Werkes Duinets, einige Manustripte von Marnix. Eine Ausvahl seiner Werke hat Edgar Quinet getroffen in Oeuvres de Phil. de Marnix (s. oben). Bb 4 giebt eine Notice bio- 15 graphique et bibliographique. Seine religiösen und kirchlichen Schriften sind, wie angeführt, von van Loorenendergen herausgegeben. Von seiner Korrespondenz ist einiges in den Oeuvres aufgenommen, anderes sindet sich in den "Archives ou Correspondance inschite de la maison d'Orange-Nassau" p. p. Groen van Prinsterer und sonst. (Thesdor Echott +) S. van Beers. 20

Maroniten (Johannes Maron). — Quellen und Bearbeitungen: Son in Rom und im Orient jelbst gebrucken liturgischen, rituellen und sonstigen firchlichen Büchern der Maroniten seinent: Missale chaldaicum iuxta ritum eccles. nationis Maronitarum. Rom. 1592/94, 288 CS. fol., 2. Ausgabe 4°, Rom. 1604; Kethåbhå de Kurbånå ach 'ejådå de 'ittå antjochåitå de Måronåjë, d. i. "Abendmahlsbuch nach dem Ritus 25 ber antiochenischen Sirche der Maroniten". Kozchåyå (maronit. Ort in Libanon) 1816, nochmals ebenda 1855 gebruckt; Liber ministri missae iuxta ritum ecclesiae nationis Maronitarum, Rom. 1596, 4°; Diaconale syriacum i. r. ecc. ant. nat. Mar. Rom. 1736; Officium defunctorum ad usum Maronitarum Gregorii XIII impensis chald. characteribus impressum, Rom. 1585; Officia sanctorum i. r. eccl., Mar.; pars hiemalis, Rom. 1656, fol. 80 p. II, pars aestiva. Rom. 1666; Officium feriale (Schime), Prima impressio in monasterio Sajdet Tâmîsh in Kesrawan facta 1872, 591 CS., 2. Drud ex typogr. P. P. Soc. Jesu. Beryti 1876, 12°. Fgl. auch Opuscules Maronites. Oeuvres inédites de Jean Maron. Chronique syriaque Maronite etc. par F. Nau, Baris 1899, 8°.

Son fitige Quellen: Joannes Damascenus,  $\Pi_{eqi} \delta_{\theta} \delta_{\theta} \tilde{v}$  gooviµaros cap. 8 (Opp. 86 ed. Le Quien t. I p. 395, bei MSG XCIV, 1432); de hymno trisagio c. 5 (ibid. p. 485); Timotheus presbyter, de recept. haeret. bei Combefis. hist. haeres. Monothel, in PP. Bibl. nov. auctar. t. II. Par. 1648 p. 460, bei Migne LXXXV, 165; Eutychius Patricides (Ibn Batrik) (Batriarch von Alegandrien, jchrieb im 10. Jahrh. nach Chr.), Annales ed. Pocock t. II C. 191. 271. Die in Negypten arabijch jchreibenden chriftl. Autoren Ibn el 'Assál 40 (Benassalus, 13. Jahrh.), el Makin, Abulbarakât, jowie ber Muhammebaner Makrizi bieje legteren bei Menaudot, Hist. patriarch. Alexandr. Jacobit, Baris 1713, 4°, C. 419ff. — Wilhelm, Crabijchoj von Lyrus in jeiner Geich. ber Rreuzzüge (i. Bongars. Gesta Dei per Francos t. I) Buch 22 cap. 8. Jos. Sim. Assemani (Syrus Maronita), Bibliotheca Orientalis, Romae 1719, t. I p. 496 ff. (über ben "Joannes Maro Patriarcha Antiochae" und andere ältere maronit. Batriarchen). Abraham Haklajû (von Hakel), gewöhnlich Abr. Ecchellensis genannt, in j. Chronicon orientale, Baris 1651 und in anderen Cchriften; bejonbers Faustus Nairon (Maronit), Dissert de origine, nomine ac religione Maronitarum, Rom. 1679, 8° und Euoplia fidei cathol. Romanae historico-dogmatica, ex vetustis Syrorum s. Chaldaeorum monumentis eruta, Rom. 1694, 8°. P. Girolamo Dandini (Jejuit), 50 Missione apostolica al Patriarca e Maroniti del Monte Libano, Cejena 1656; franzölich überfegt mit gelehrten Anmertungen von Richard Simon: Voyage du mont Liban, traduit de l'Italien du R. P. Jer. Dand. etc., Baris 1685, 12°, 356 SS. Dantenswerte Bujammenftellung bei Le Quien, Oriens Christianus (Paris 1740, fol.) t. III: Ecclesia Maronitarum de monte Libano, S. 1—100.

Sonstige Litteratur, bes. Reisebeschreibungen: Interessante Stizze aus persönlicher Anschauung in dem alten Reisemerk aus dem Ende des 16. Jahrhunderts von dem Arzte Leonh. Rauwolff, Aigentliche Beschreibung der Raiß u. s. w., Augspurg 1582, S. 426-428. Ferner Bolneys Reise nach Syrien (deutsche Uebersehung, Jena 1788, XI. I, S. 7-25); Corancez, Itineraire, Paris 1816; Ed. Robinsons Balästina, III, 744 ff. und in der Bibliotheca sacra, 60 1843, S. 209-213; G. B. Brocchi, Giornale delle observazioni fatti ne'i viaggi in Egitto, nella Syria etc., Bassano 1842, t. III; Ritters Erdfunde, Th. 17, Abtl. I, 1854, S. 772 bis 797; Thomson in Missionary Herald (Boston 1854); G. Guy, Relation d'un séjour de

23\*

#### Maroniten

plusieurs années à Beirout et dans le Liban., Paris 1847, 2 voll., 8°; S. Petermann, Reisen im Orient, Leipz. 1860, Bb 1, S. 128 ff. 181 ff. 320 ff.; A. Socin, Palästina und Syrien, Leipzig, Bäbeler, 2. Australia and Maronites under the Turkish rule from 1840 to Benzinger); Churchill, The Druses and Maronites under the Turkish rule from 1840 to 1860, London 1862; Bilbenbruch, Ein Blid auf den Libanon 1860; N. Murad, Notice historique sur l'origine de la nation maronite P. 1844; Guyot, Les Mar. d'après le ma-nuscript d'Azar., Cambrai 1852; Urquhart, Le Libanon, London 1860; Lenormant, Hist. des massacres en Syre, Par. 1861; Bichler, Gesch. der tirchi. Trennung, München 1865, II, 533-557. — Bgl. auch Fr. Runssmann, lleber die Maroniten und ihr Berbältnis zur latei-10 nischer Rirche, Lüb. ThOS 1845, S. 40-54; Reher, Mrt. Maroniten in Beger u. Bieltes Rirchenlegifon, 2. A. von Gergenröther und Raulen Bb VIII, S. 891-902, Freiburg 1893. Den Marmen Maroniter (im Maronite) auch Maronite in Relf. in Den Namen Maroniten (spr. Marônâjê, arab. Mawârinah) führt ein Bolk in Sprien, welches als eine eigentümliche christliche Rirchengemeinschaft, Sette, wenn man will, das Libanongebirge und seine Abhänge und Thäler in einem Flächenraum von etwa 15 56 Quadratmeilen bewohnt, von Tripolis im Norden bis nach Tyrus und gegen den See Boo Chaudratinktichen delidigent, den Elipsies im Robert die Andy Lytus und gesten och Occe Genezareth hin im Süben. In kleinerer Zahl giebt es deren auch in anderen Orten Syriens, z. B. in Haleb, wo sie einen Bischof und eine von reichen Kausselleuten ihrer Ronfession unterhaltene Kirche haben, in Damaskus, in Nazareth, auf Eppern, wo es etwa 1400 M. giebt, einzelne Familien auch in größeren Dörfern Syriens; aber ihr Hauptstit und 20 ihre eigentliche Heimat ist der Libanon, namentlich der District Kefrawan, nordöstlich von Beirut, ber fast nur von Maroniten bevölkert ift, ebenso das Gebiet Bscherre oberhalb von Tripolis, während sie anderwärts mit Griechen, Jakobiten, Drusen u. s. w. untermischt wohnen. Die Gesamtzahl der maronitischen Bevölkerung des Libanon beträgt nach zuver= lässigen neueren Nachrichten etwas mehr als 200 000 Seelen, nach ben "Annalen ber Ber= 25 breitung des Glaubens", Straßburg 1878, etwa 280 000; det Angabe der katholischen Missionisstatistik (Notizia statistica delle Missioni cattoliche), Rom 1843, S. 170, auch bei D. Mejer, Die Bropaganda I, 524, von über 500 000 Maroniten war entschie-den zu hoch gegriffen. Die Maroniten leben von Acterbau und Viehzucht, vorzüglich ist bei ihnen aber ber Seidenbau in Schwung. Sie reden jest seit langer Zeit die arabische 80 Sprache, find aber ursprünglich Sprer, was schon daraus hervorgeht, daß sie noch immer beim Gottesdienste die Liturgie in sprischer Sprache haben, wenn auch nur sehr wenige von ihnen fie verstehen; nur die Evangelienlektion wird zum bessern Verständnisse von ihnen fie verstehen; nur die Evangelienlektion wird zum besserne Verständnisse von und behaup-teten in der That fast zu allen Zeiten eine gewisse politische Unabhängigkeit, indem sie so unter Scheichs aus ihren vornehmsten Familien, die ihren Abel bilden, sich selbst regieren und der ottomanischen Pforte, welche einen driftlichen Bascha über sie geset hat, nur wird Kichen Gesten eine gesten gin wirde und siene besten siene siehen geste hat, nur einen Tribut von wechfelnder göhe zahlen. Gie bilden eine besondere tirchliche Gemein= schaft, ecclesia Maronitarum, an deren Spipe ein selbstgewählter Patriarch fteht, ber ben Titel eines "Patriarchen von Antiochia und dem ganzen Drient" führt und im Som-40 mer im Kloster Kannôbîn oder in Dimân im Libanon, im Winter in Blerke refidiert; boch haben fie fich feit lange bem Papste unterworfen, von welchem auch ber Batriarch seine Bestätigung erhält. Obwohl nun diese Verhindung mit der römischen Kirche mehr auf äußeren Grundlagen und von Zeit zu Zeit erneuten Abmachungen beruht und nie zu einer wirklichen und völligen Einigung in Lehre und Kultus gediehen ist, so haben doch 25 die neueren maronitischen Schriftsteller, welche in Rom selbst oder von Rom ihre Bildung erhielten, sich aufs äußerste bemüht, durch leichtgläubige Annahmen und unbegründete Boraussezungen, ja felbft burch breifte Behauptungen und Erdichtungen festzustellen, bag unter ihrem Bolke von den Zeiten der Apostel ber die rechtgläubige Lehre, unberührt von den Repereien und Streitigkeiten ber Rirche umber, fich erhalten und fortgepflanzt habe, und 50 daß diese ihre Orthodorie, abgesehen nur von dem Ritual beim Gottesdienst, in allem Wefentlichen mit der der römischen Rirche übereinstimme. In diesem Sinne schrieben haupt= fächlich Abraham von Hakel, gewöhnlich Abr. Ecchellensis genannt, in feinem chronicon orientale, Paris 1651, und in anderen Schriften, Faustus Nairon (diss. de origine, nomine ac religione Maronitarum, Rom. 1679, 8º, und euoplia fidei 55 cathol. Romanae historico-dogmatica, ex vetustis Syrorum s. Chaldaeorum monumentis eruta, Rom 1694, 8°), etwas besonnener Jos. Sim. Alsemani (mehrfach in ben 3 Bänden seiner Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Rom. 1719), neuerlich noch Nicolas Murab (Notice historique sur l'origine de la nation Maro-nite, Baris 1844, 8°) u. a. Diesen Maroniten schlossen sich einige wenige römisch-katho-60 lifche Schriftsteller gläubig an, wie de la Roque (Voyage de Syrie et du mont. Liban. t. II, Amsterd. 1723, 8°, S. 10-120); Pagi (Crit. in Baron. ann.), wähe

rend auf der anderen Seite jene Übereinstümmung bestritten und auf Grund der Zeugniffe des Eutychius und Wilhelm von Tyrus behauptet wurde, die Maroniten seine erst seit dem Jahre 1182 allmählich der römischen Kirche beigetreten, vorher aber, und teilweise auch noch später, Monotheleten gewesen. Diese Ansicht wird schon von Jakob von Bitry und Baronius, besonders aber von Renaudot (Hist. Patriarch. Alex. Jacobit., Paris 5 1713, 4°, S. 149—151, 548 u. a.) und Richard Simon in seinen Bemerkungen zu Dandini (s. unten) sowie von sämtlichen neueren Kirchenhistorikern vertreten, z. B. Heinercuus (Abbild. der griech. Kirche, Leipzig 1711, 4°, S. 98 ff.), Walch (Entwurf einer vollst. Historie der Kez., XI. IX, S. 474—488), Schröch (Rirchengeich., Bd IX, S. 474—478; Bd XX, S. 452—455; Bd XXIX, S. 370—372); Gieseler (Rirchengeich. I, § 128); 10 Reander (Rirchengesch, Bd III, 1834, S. 276); Haroniten handelt, die Krinchengeich. S. 11. MI, S. 1—100), wo er ausstührlich von Ben Maroniten handelt, die Krinche für und wider zusammengestellt hat, hatte sich früher schon (1712) in seiner Ausgabe des Joannes Damascenus, t. I, p. 395, für die letztere Ansicht erstärt, und dies dies Joannes Damascenus, t. I, p. 395, für die letztere Ansicht erstärt, und dies bier such and genauer Brühung der geschichtlichen Zeugniffe als die allein richtige herzausstellen.

Am Drontes (heute el- Ási), zwijchen hamat (Epiphania) arab. Hama und Emeja, lag ein altes Rlofter bes heiligen Maron, fprijch daira d'Mar Maron, welches ichon Raiser Justinian restaurieren ließ (Procop. de aedific. 5, 9). Es galt in der Mitte 20 des 6. Jahrhunderts für eins der angeschensten Klöster in Sprien, wie aus einigen aus jener Zeit erhaltenen Schriftstücken hervorgeht (s. die prima actio der 5. ötum. Synode, auch Epp. decretal. t. I; Baron. adnot. Martyrolog. d. 21. Oktober; Assemani, Bibl. Or. I, S. 497, Anm. 5). Danach hatten sich die Mönche dieses Rlosters den Beschluffen der Spnode von Chalcedon unterworfen und wurden deshalb von den Gegnern 25 berselben hart verfolgt. Jenen Maron, nach welchem das Kloster benannt war und den die Maroniten noch jetzt als ihren vorzüglichsten Heiligen verehren, dessen Gedächtnis sie alljährlich am 9. Februar feiern, hält man gewöhnlich für den Einsteller Maron, dessen Aufahrlich am 9. zerruar fetern, hat man gewohnlich für den Empedier Blaron, depen Leben Theodoret in der Relig. hist. c. 16, Opp. ed. Schulz. III, p. 1222, beschrieben hat, der in Syrien viele Röster gegründet haben soll, auch wohl für den Mönch und 20 Preschrer Maron, von welchem Chrysoftomus in sehr ehrenden Ausdrücken rebet in einem Briefe (ep. 36), den er aus seinem Erile an ihn schrieb. Sonach würde derselbe um das Jahr 400 gelebt haben, was, wenn auch nicht gewiß, so doch an sich nicht untwahrschein-lich ist; jedenfalls erklären die Maroniten schlöft so doch an sich nicht untwahrschein-lich ist; jedenfalls erklären die Maroniten schlöft in bie Benennung ihres Stammflosters. Das hohe Alter dieses Klosters berechtigt indessen, lieber einen anderen viel älteren Hei- 260 ligen als den Namengeber zu benken, nämlich den heiligen Mari, den Bekehrer Baby-loniens, welcher im Jahre 81 starb und in dem nach ihm benannten Kloster Deir Mar Mari (sonst auch Deir Kuni genannt) bei Seleucia am Tigris begraben liegt, s. Assem., Bibl. Or. III, II, S. 22 ff., ober an Mari ben Berfer (bgl. Abbeloos, Acta S. Maris 1885) Bifchof von Beth Ardasir, an welchen 3bas von Ebeffa fcrieb, f. Bright, Hist. 40 of Syriac literature, Lond. 1894, S. 48, 49, 59. Der Eigenname ist eigentlich das bekannte sprische nomen appellativum mar, "Herr", oft übertragen "Heiliger" und so voch jest in vielen Arbenard vim mar, "vert, ohr ubertrugen "veruger und so noch jest in vielen Ortsnamen in Palästina und Sprien, wie in Mar Ilyås, d. i. "Heiliger Elias", dem Namen eines Klosters bei Jerusalem. Diesem mar ist in Mart das Suffix der 1. pers. sing. (eig. "mein Herr"), in Maron, arab. ausgesprochen Marûn, 45 die Diminutivendung angehängt. — Von diesem Kloster also leiten die Maroniten ihren Namen gewöhnlich ab; andere sühren ihn auf ein fleines Dorf Maronea zurück, das 30 römische Meilen ösltlich von Antiochia lag; einige meinen auch, die Benennung datiere erst von Johannes Maron, von welchem sogleich die Rede sein wird, den aber Neander a. D. nicht mit imem Mtr Maron un Einen Marian hätte machen sollen. Son viel ist ein a. a. D. nicht mit jenem Abt Maron zu Einer Person hätte machen follen. So viel ift 50 gewiß, daß der Name Maroniten uns erst in Schriften des 8. Jahrhunderts begegnet, und zwar als Repername bei Johannes Damascenus in der Schrift neol dorov poornµatos c. 8 opp. ed. Le Quien t. I, p. 395, vgl. auch de hymno trisagio c. 5, ebend. S. 485, wo bie Lesart μαρωνίσομεν προςθέμενοι τοι τρισαγίω την σταύρω-σιν, deren alte lateinische Ubersezung lautet: maronizabimus apponentes Trisagio 55 crucifixionem, von dem Herausgeber Le Quien der anderen nagourhoouer etc. mit Recht vorgezogen wird. Zwar finden wir eine Erwähnung der Maroniten schon bei Timotheus, ber zu Anfang des 6. Jahrhunderts schrieb (Combesis. hist. haeres. Monothel. in PP. Bibl. nov. auctar. t. II, Par. 1648, p. 460), aber nur in einer offen= bar später zugesetten Stelle, die schon die 6. ökumen. Synode vom Jahre 680 erwähnt, 60

### Maroniten

bie indes alt genug ist, um ein sicheres und unverdächtiges Zeugnis abzugeben. Sie bezeichnet die Maroniten entschieden als Monotheleten (of the d' zal the é zal the 5' anobaloμενοι σύνοδον, και την σταύρωσιν έν τοῦ τρισαγίω προστιθέμενοι και την ζ Διοραλο-μενοι σύνοδον, και την σταύρωσιν έν τοῦ τρισαγίω προστιθέμενοι και μίαν θέλησιν και μίαν ἐνέργειαν ἐπὶ χριστοῦ πρεσβεύοντες), und diefelbe Bezeichnung ift namentlich 5 ben arabifd schreibenden christlichen Schriftstellern in Agypten geläufig, wie bem Eutychius (Ibn Batrîk, Anfang des 10. Jahrhunderts) in seinen Annalen (ed. Poc. t. II, S. 191, 271), dem Ibn el-Ajjäl (Benafjalus, 13. Jahrhundert), dem el-Matin, Abulbaratät, denen auch der Muhammedaner Matrifi im 15. Jahrhundert folgt; bgl. Renaubot, Hist. pa-trioren Alor. Maria 1712. triarch. Alex., Paris 1713, 4°, p. 149 sq. Alle bieje Autoren gebrauchen ben Namen 10 Maroniten für Monotheleten überhaupt und halten den Johannes Maron für einen Hauptstifter dieser Sekte. Eutychius sagt: "zur Zeit des Kaisers Mauricius lebte ein Mönch Marun, der in Christo zwei Naturen und Einen Willen und Eine Wirkung lehrte. Der größte Leil seiner Anhänger, von ihm her Maroniten genannt, waren die Einwohner ber Städte Hamâ, Kinnesrin und Awâşim. Nach dem Lode des Oberhauptes haben die 15 Bürger von Hamâ das daselbst erbaute Kloster Deir Mârûn (Maronskloster) genannt und seine Lehre öffentlich betannt". Ibn el-Alsa unterscheidet die Maroniten ausdrücklich von den Melchiten (orthodoren Griechen) und den Franken (Lateinern) und berichtet, daß fie kürzlich zur Religion der Franken übergegangen seien. Er meint damit den im Jahre 1182 erfolgten, auch von dem gleichzeitigen Erzbischof Wilhelm von Thrus gemeldeten 20 Übertritt der Maroniten zur römischen Rirche. Letzterer berichtet nämlich in seiner Geschichte ber Areuzzüge (Buch 22, cap. 8 in Bongars. Gest. Dei per Francos t. I), baß in jenem Jahre ein in Phönizien am Libanon, in der Nachbarschaft der Stadt Byblus wohnendes sprisches Voll (natio quaedam Syrorum) in seinen Zuständen eine große Beränderung erfahren habe (plurimam circa sui statum passa est mutationem). 25 Denn nachdem diese Leute fast 500 Jahre lang der Irrlehre (error) eines gewissen gäreflarchen Maron gefolgt wären, so daß sie nach ihm Maronitae genannt wurden und, von ber Kirche ber Gläubigen getrennt, ihren besonderen Kultus hatten (ab ecclesia fidelium sequestrati seorsim sacramenta conficerent sua), seien sie jest, durch eine göttliche Eingebung getrieben, zu dem lateinischen Patriarchen Aimerich von Antiochien geso kommen, hätten ihren Frrtum abgeschworen, ben orthodogen Glauben wieder angenommen und fo mit ihrem Patriarchen und einigen (nonnullis) Bijchöfen fich ber römisch=tatho= lischen Rirche angeschlossen. Es seien ihrer wohl mehr als 40000 tapfere, in den Waffen geübte Leute, die in dem Kampfe mit den Saracenen gute Dienste leisteten. Die Frelehre des Maron und feiner Anhänger bestehe, wie man aus der gegen sie berufenen 6. Synode Daron und feiner anganger bestehe, wie man aus der gegen sie derutenen 6. Sonde so ersehe, in der Behauptung "quod in Domino nostro Jesu Christo una tantum sit et fuerit ab initio et voluntas et operatio", wozu sie dann noch andere verderbliche Lehren gestügt hätten. — Alle diese Zeugnisse such in bie neueren Maroniten zu schwächen oder zu verdächtigen; Wilhelm von Thrus sei zwar ein glaubwürdiger Schriftsteller, aber in diesem Punkte sei er von Eutychius abhängig, und bessen Rachricht sei schriftsteller, aber in diesem Falle als Orthodoger gar keine Ursache, die Maroniten zu Regern zu machen, menn sie mirklich orthodoger maren und iedenstäufte er wie die übrigen genannten wenn sie wirklich orthobor waren, und jedenfalls brudt er, wie die übrigen genannten Alexandriner, die herrschende Meinung der Zeit aus, an deren Richtigkeit im allgemeinen gar kein Grund ist zu zweifeln. Wenn übrigens aus Wilhelms Worten deutlich hervor-45 geht, daß damals die Maroniten in Masse übergetreten sind, so scheint er boch auch anzudeuten, daß ein kleinerer Teil derselben diesen Schritt nicht gethan, denn er spricht vom Patriarchen und einigen Bischöfen (episcopis nonnullis — wenn dies nicht einsach die vor dem antiochen. Batriarchen erschienene Deputation ber Gesamtheit bezeichnet -), die fich mit der Maffe des Boltes befehrten. Und fo ift es um fo weniger ju verwundern, so wenn der Jakobit Barbebräus im 13. Jahrhundert (bei Assem. Bibl. Or. II, 292) die Maroniten immer noch, wenn auch im Hinblid auf ihre früheren Verhältniffe, als Monotheleten bezeichnet; was Alfemani mit Unrecht mera calumnia nennt. Daß sie auch später noch nicht für rechtgläubig galten, zeigen die bis ins 18. Jahrhundert herab immer wieder erneuerten Versuche, ihre Lehre der römisch-katholischen Lehre konform zu 55 machen; s. unten.

Die Maroniten berufen sich nun ihrerseits, um die Rechtgläubigkeit ihrer Vorfahren und namentlich ihres angeblichen ersten Batriarchen, Johannes Maron, zu erweisen, zuvörderst darauf, daß in den Akten der 6. Synode (im Jahre 680), welche die Monotheleten verdammte, die Maroniten gar nicht genannt werden. Aber warum sollen sie micht so unter jenem Rehernamen mit inbegriffen sein, zumal wir auch sonst die Benennung MaMaroniten

roniten erst nach dieser Zeit gebraucht finden. Ihre positiven Zeugnisse entnehmen sie aber nur aus einigen jüngeren, jedenfalls erst nach dem Jahre 1182 von katholisch gewordenen Maroniten versäpten Schriften von sehr zweiselklastem Werte, die überdies einige grobe Verstöße gegen die Geschichte und von ihrem Johannes Maron vieles offendar Legendenhafte enthalten. Des letzteren Leben erzählen sie nach einer sogenannten arabis sichen Chronik, welche noch Nachrichten aus dem 13. Jahrhundert enthält (Nairon diss. p. 105) und wohl nicht vor dem 14. oder gar erst im 15. Jahrhundert abgesaßt ist. Den betreffenden Abschnitt gab zuerst in lateinischer Übersezung Duaresmius in seiner Elucidatio terrae sanctae t. I, cap. 37, pag. 96. Das aradische Original benutzen dann Nairon u. a., und Assentie (Bibl. Or. I, 496 sqq.) gab dasselbe auszugsweise 10 mit einer freien lateinischen Übersezung in der bei den Maroniten üblichen Umschrift in sprischen Buchstaben (Rarfdunisch) beraus, aber in besiten wendschrift der gegenen Werste es Stephanus Edenensis, der im Jahre 1704 als maronitischer Statiarch start, farb (J. La Roque, Voy. de Syrie II, 99; Maundrell, Journal from Alepp. to Jerusalem 18 ed. 6, Orford 1740, S. 142; Le Quien, Or. christian. t. III p. 72. 73; Schnurrer, in Stäudlins Archiv f. Kirchengesch., I, S. 60 Anm.). Das Wessentliche baraus ist folgendes:

Johannes Maro war in Sirûm bei Antiochia geboren (aber nicht, wie selbst Affem. I, 497 jagt, von fränklicher Hertunft; dies ist eine Berwechselung mit einem anderen 30= 20 hannes f. Affem. II, 306; III, 189), erhielt Unterricht in Antiochien und in dem St. Maronstlofter, ftudierte in Ronstantinopel griechische Sprache und Biffenschaft, wurde dann Mönch und Priefter in jenem Kloster und schrieb gegen die Rezer. Nachher wurde bann Monch und Priefter in jenem Rlofter und schrieb gegen die Reger. Nachger wurde er, zu großem Ansehen bei den Sprern gelangt, dem pähllichen Legaten in Antiochien vorgestellt und zum Bischofe von Botrus gemacht im Jahre 676, dem achten des Kaisers 26 Konstantinus Bogonatus. Nun bekehrte er den ganzen Libanon, Monophysiten und Mono-theleten, Eingeborne und Fremde, zum römischen Glauben, setze Priester und Bischöfe ein und begründete auch die politisch-militärische Berfassung der Maroniten, "und es ward eine große Herde, so daß der Libanon sie nicht faßte, und sie breiteten sich dis nach ze-rusalem und nach Armenien aus". Im zweiten Jahre Justinians II. starb dann der bon 80 der 6. Schnode zum Patriarchen von Antiochia eingeste Theophanes, und Johannes, der wurch göttliche Filoung aerode in Antiochia eingesten war wurde einstimmig zu desten durch göttliche Fügung gerade in Antiochia anwesend war, wurde einstimmig zu dessen Nachfolger zwählt. Eine auf einem groben Anachronismus beruhende, aber von Steph. Schen vermiedene Erdichtung ist die Nachricht bei Quaresm. und in dem von Nairon diss. p. 33 benutzten Terte, Johannes Maro sei nach Rom gereift und vom Papste 25 Honorius zum Batriarchen konsertiert worden; denn Honorius lebte etwa 80 Jahre früher und war Monothelet, der zeitige Papst war vielmehr Sergius I. Da Johannes Maro sonst nirgends als Patriarch von Antiochien angeführt wird, so hält Assemani 1. c. 503 bie ganze Nachricht von deffen Patriarchat für unrichtig und meint, derselbe sei nicht in Antiochia, fondern von feinen Bischöfen im Libanon gewählt und barum von den Griechen 40 und den Sekten nicht anerkannt worden. Joh. Maro hatte später noch Kämpfe mit den Griechen, welche sein Schwestersohn Abraham, von ihm zum Heerführer ernannt, glücklich bestand. Da die Griechen das alte Maronskloster zerstört hatten, so baute er ein neues in Rafar-Hai bei Botrus, in welchem er im Jahre 707 starb. Sein Gedächtnis feiern die Seinigen am 2. März. Dies ift das legendenhafte Lebensbild, welches die Maroniten 45 von ihrem Johannes entworfen haben. Die den Maroniten feindlichen Griechen nennen den Johannes Maron Maroninus, den fleinen Maron, und deffen friegerischen Reffen Abraham ähnlich: Abrahaminus.

Eine eigentümliche Färbung erhält die Geschichte von Joh. Maron bei den Berichterstattern noch dadurch, daß sie das damals im Libanon hausende Volk der Mardaiten er mit den Maroniten ibentifizieren und diesen letzteren die tapferen Thaten zuschreiben, die von den Mardaiten erzählt werden. Sie leiten diesen Namen vom hebräischen 727 ab und übersetten ihn: die Widerspenstigen. Dies soll nach Abraham Ecchellensis Ehrenname der Maroniten gewesen sein im Sinne von "indomiti". Andere dagegen, wie besonders Affemani (Bibl. O. I, 501. 508), Volney (Reise II, 9 ff.) und nach ihnen die neueren so Rirchenhistoriker, Walch, Baumgarten, Mosheim, Schröch u. s. verstehen darunter die Maroniten als Rebellen, die sich den kaiserlichen Beschlen in Religionssachen widersetz hätten. Allein dies Iventifizierung ist entschieden falsch und unbistorisch; schon der gelehrte Joh. Morinus (commentar. de sacris eccles. ordinationibus p. 310) wider= sprach ihr, Anquetil du Verron (Recherches sur les migrations des Mardes, ancien eo

# Marouiten

peuple de Perse, in Mém. de l'Acad. des Inscr. t. 50, p. 1-47) hat nachgewiefen, baß bieje Marbaiten eine 12 000 Mann ftarke Truppe von dem am taspijchen Meere beimischen triegerischen Bolte ber Marben (f. über fie auch Chwoljohn, Sabier I, S. 366 ff.) waren, von Konftantinus Bogonatus zur Bekämpfung der Muhammedaner im 5 Libanon stationiert. Durch ihre wilde Tapferkeit wurde der Chalif Mu<sup>c</sup>awwija zur An= erbietung des Friedens und einem starken Tribut gezwungen, und Abdulmalik erneuerte dieses Anerbieten, worauf Justinian II. die Mardaiten, zu seinem größten Nachteile freilich, wie sich zeigte, vom Libanon entfernte und nach Armenien verseste. So berichtet der By-zantiner Theophanes im 8. Jahrhundert und nach ihm Zonaras und Cedrenus. Dieselben 10 Schriftsteller sagen, daß sich den Mardaiten viele vom Volke der Eingeborenen angeschloffen hätten, und so mögen die Maroniten allerdings zum Teil gemeinschaftliche Sache mit ihnen gemacht haben, wie sie sich auch später oft und dis in die neueste Zeit herab als tapfere Rrieger bewährten. Wenn Renaubot (Liturg. t. I, diss. p. 7. 15. 16) die Existenz des Johannes 15 Maron ganz leugnet, so geht er zu weit. Er scheint in der That ein Mann von Ein-fluß gewesen zu sein, und wenn er auch nicht den Titel eines Patriarchen hatte, so muß er doch weltliche und geistliche Macht über seine Bolksgenoffen geübt haben. Wie seine Berehrer hauptsächlich erst in der Schule Roms gelernt haben, ihn zu den Würden und Ehren eines Heiligen zu erheben, so haben sie dort auch für nötig befunden, ihn zum 20 Schriftsteller zu machen, was ihnen aber schlecht gelungen ist. Abgesehen von dem groben Irrtum des Abraham Ecchellenfis und des Stephanus Edenenfis, die ihm sogar die Schrifs ten eines Neftorianus zuweisen (f. Assem. Bibl. Or. III, 189), so existiert jede ber ten eines Neportanus zuweigen (1. Assem. Bibl. Or. 111, 189), 10 Erintert jede der fieben Schriften, welche Assem. Bibl. Or. I, 512-520 aufzählt und beschreibt, zur Zeit nur in einer Handschrift und zwar in Rom. Die beiden letzten Nr. 6 und 7, de sacer-25 dotio und Expositio liturgiae S. Jacobi apostoli, obwohl sie Abraham Ecchellensis eigenhändig unter Johannes' Namen abgeschrieden hat, sind doch entichteden von anderen Verfasser, die erstere von Johannes Darensis (9. Jahrhundert), die andere von Diony-sius Barsalth (12. Jahrhundert), also beide viel später und von Monophysiten abgesative, wie Miemani selbst warethet. Die Enistele de trigo gio (Nr. 5) erstört Miemani abse wie Affemani felbst zugesteht. Die Epistola de trisagio (Nr. 5) erklärt Affemani ohne 20 weiteres für untergeschoben. Nr. 1, eine Anaphora (Liturgie) cod. Ecchell. 5 im Batikan, geschrieben in Cypern im Jahre 1535, wird wenigstens von einem Renner wie Renaudot (a. a. D. t. II, procem. p. 15) für unecht gehalten. Die kleinen Stücke Nr. 3 und 4 adversus Monophysitas und adversus Nestorianos, jebes zehn Seiten umfaffend (cod. Ecchell. 14 im Bat.), geben sich als Auszüge eines größeren Wertes und haben 85 nichts Charakteristisches, worauf fich der Anspruch der Echtheit gründen ließe. So bliebe nur noch das in derfelben Handschrift ftebende Glaubensbetenntnis übrig, 100 Seiten sprisch mit arab. Übersezung. Es scheint meistens gut römisch zu klingen, doch notiert Alsemani einige keyerische Stellen, die er indes auf Interpolation zurückführen will, wie er auch das auffallende Fehlen jeder Beziehung auf die 6. Synode daraus zu erklären eo sucht, daß die Schrift noch vor versellen abgefaßt sein, und die Bezeichnung des Johannes als Patriarchen vom Abschreiber herrühren möge. Jedensalls ift auch bei dieser Schrift die Absunft von Johannes Maron sehr zweiselhaft und damit seine Schriftstellerei über-

haupt in Frage gestellt.

Wie es in der Zeit vor Johannes Maron unter den Bewohnern jener Gegenden 45 mit dem religiösen Bekenntnis gestanden habe, wie früh oder wie spät das Christentum überhaupt in ihre Berge gedrungen sein mag, ob und inwietweit sie bei den vor dem 7. Jahrhundert gesührten kirchlichen Streitigkeiten beteiligt gewosen, darüber giebt es keine näheren Nachrichten. Wenn sie aber im 7. Jahrhundert Monotheleten waren, dann ist es auch, sofern der Monothelismus von den Monophysiten in der Hoffnung auf eine

- es auch, sofern der Monothelismus von den Monophyfiten in der Hoffnung auf eine 50 Einigung mit den Kaiserlichen sehr betrieben wurde, nicht unwahrscheinlich, daß sie früher dem Monophysitismus zugethan waren, der durch Jatob Baradai (s. A. Bd VIII S. 567 ff.) mit so viel Haft und Erfolg unter den Syrern verbreitet worden war und dem ohnedies der von ihnen beliebte theopaschitische Zusat, zum Dreimalheilig qui crucifixus es pro nodis eigentlich angehört. Und wenn die Mönche des Marontlosters,
- 55 wie gemeldet wird, wegen ihrer Juftimmung zum chalcedonischen Konzil zu Märthrern wurden, so müffen wir auch daraus wohl schließen, daß nicht viele ihrer Volksgenossen auf ihrer Seite standen. Die Maroniten leugnen auch nicht, daß in ihren Büchern manches Reperische gestanden habe; aber sie sind dreist genug zu behaupten, daß diese Stellen von Monophysiten und Monothelcten in versührerischer und gehälfiger Absicht ein= 60 geschwärzt seien. Sie haben derlei Bücher auch viele in ihrem römischen Eiser verbrannt

Maroniten

und rühmen sich, in neuerer Zeit noch einige unverdorbene Bücher zu haben, worin die Lehre von zwei Naturen und zwei Willen in Christo deutlich vorgetragen werde; vorzüglich die in Rom gedruckten (!!) seien durchaus korrekt. Jenem Zusate zum Trishagion suchen sie, wie auch die Jakobiten thaten und wie auch Sphräm von Antiochien (bei Photius, Bibl. cod. 228) thut, eine orthodore Wendung zu geben, sofern sie sagen, es 5 sei nur hinzuzussigen werde auch eine der Schlegen werde und nicht auf den breienigen Gott, worin jedermann leicht ein bloßes Auskunstsmittel erkennt. Die römischen Maroniten (Abrah. Ecchell. in Eutych. vindic. II, ind. auetor. nr. 19; Nairon diss. p. 89 sqq.) produzieren auch ein handschriftliches Werk "constitutiones eccles. Maronitarum", welches angeblich um die Mitte des 11. Jahrhunderts von einem 10 maronitischen Erzbischof David aus dem Sprischen ins Aradische überset wurde und worin die Rede ist von zwei Willen in Christo, bie zuweilen zu Einem zusammengehen, wenn beide einstimming auf dasselbe Subjekt gerichtet sind, was wieder wie ein Vermittelungsversuch aussiehet.

Ferner aber erzählen ihre Chroniken, daß zu Anfang des 12. Jahrhunderts ein ge= 15 wisser Abomas aus Harran, Erzbischof von Kasartab bei Haleb, unter den Maroniken die Lehre der Monotheleten mit Glück ausgebreitet und deshalb Streit mit dem griechischen Patriarchen von Antiochien gehabt habe. Die arabische Verteidigungsschrift des Thomas, in ber er fich für einen Maroniten (sic !) ausgiebt, ift in bem cod. Ecchell. 14 ents halten (Assem. Bibl. Or. I, 576). Es foll bies eben nur ein Schisma gewejen fein, welches 20 durch den Ubergang der Maroniten zur römischen Kirche im Jahre 1182 sein Ende gefunden habe und der übertreibenden Darstellung bei Wilhelm von Tyrus zu Grunde liege; eine Anschauungsweise, bie zu deutlich bie Farbe der Beschönigung an fich trägt, als daß fie Anspruch auf historische Wahrheit haben könnte. Es wird zugleich hieraus ein Borwand entnommen, um den Monotheletismus der auf der Infel Cypern lebenden Maroniten 25 zu erklären. Jenes Schisma soll auch dorthin verpflanzt worden sein und fich erhalten haben bis zur Zeit des Papstes Eugen IV. im 15. Jahrhundert, wo der dortige Bischof Elias den Monotheletismus abschwor. Im Libanon gab es schon bald nach dem Jahre der großen Bekehrung antirömijche Bewegungen unter den Maroniten, die ihnen einen päpftlichen Bannspruch zuzogen, deffen Zurticknahme endlich ihr Patriarch Jeremias per= 20 sönlich in Rom nach fünfjähriger Antvesenheit dort von Innocenz III. erlangte im Jahre 1215 (f. Nairon diss. p. 98 sqq.). Genug, die Maroniten find — und bleiben trot aller Affimilationsmühen — von Haus und Wefen fast in gleichem Maße dem orthodoren Christentum gegenüber Häretiker, wie ihre Nachbarn in den Libanonbergen, die Drusen, es dem Islam gegenüber sind. Was begünstigte auch eine solche religiös-politische Sonder- 25

ftellung beffer, als das schützende Aspl des Hochgebirges? Rom machte aber immer von neuem Versuche, die Maroniten an sich zu fesseln, und es hat sich das fortwährend viel Mühe und Geld kosten lassen. Schritte solcher Art ge= ichaben im Jahre 1445 infolge des florentinischen Konzils. Im Jahre 1596 wurde auf Befehl Clemens VIII. im Kloster Rannobin (der Name aus κοινόβιον, das Kloster an= 40 geblich von Theodosius d. Gr. gestiftet), ein maronitisches Konzil abgehalten und dazu als päpstlicher Legat der Jesuit P. Sirolamo Dandini abgeschicht mit dem Auftrage, die Angelegenheiten ber Maroniten ju revidieren und auszugleichen. Sein Bericht erschien italienisch zu Cesena (im ehemal. Rirchenstaate) 1656 unter dem Titel Missione apostolica al Patriarca e Maroniti del Monte Libano, bann in franzölijcher Überfehung, be- 45 gleitet von gelehrten Anmerkungen, von Richard Simon unter dem Titel: Voyage du mont Liban, traduit de l'Italien du R. P. Jer. D. etc., Baris 1685, 12', 356 SS., bie "romarques" S. 199 bis Ende. Das Refultat war nach Dandini eine willige und gänzliche Unterwerfung unter den päpftlichen Stuhl, Ubereinstimmung in allen Glaubenssachen, Abweichungen nur im Ritus, sonst einige äußere Abstellung beischende Mißstände. so Das Abweichende, das sie behielten, war aber nicht gering, 3. B. das Abendmahl in beiderlei Gestalt, die vielfach eigentümliche Meßliturgie in sprischer Sprache, die Priefterehe, die hergebrachten Fasttage, eigene Beilige, besonders St. Maron und anderes. Im Jahre 1736, als der Batriarch Joseph gegen seine widerspenstigen Bischöfe den Papst Clemens XII. um Hilfe angerufen hatte, wurde abermals zur Abstellung der eingerissenen 55 Mißbräuche im Marienkloster zu Luweiza im Gebiete Resretvan ein feierliches National= konzil abgehalten, wobei als päpstlicher Legat Joseph Simon Alsemani, der berühmte, in Rom gebübete Maronit, unter Alsissen steines Neffen Stephan Evodius Alsemani erschien. Es galt diesmal vorzüglich, die Maroniten soviel als möglich an die Satzungen des Tribentinum zu binden, da sie dasselbe keineswegs sofort angenommen hatten, und noch eo

### Maroniten

viele andere Dinge auszugleichen. Von biesem Konzil handeln die Nouveaux mémoires des missions de la comp. de Jésus dans le Levant t. VIII, Paris 1745, 8°, 353 sqq.; Steph. Evod. Assemani in Bibliothecae Mediceae codd. orientt. catalogus, Florenz 1742, fol., p. 118 sqq.; Fleurys Rirchengesch., fortgesetz von Alexander, s I. LX, S. 379 ff., Augsburg 1786; J. R. Schlegel, Rirchengeschichte des 18. Jahr-hunderts, II. Bd, 1788, S. 88. Die Alten dieses Konzils sind arabisch gedruckt in der maronitischen Druckerei des Klosters Mar Hanna auf dem Libanon 1788, 4°, und aus diesen hat Schnurrer reichliche Mitteilungen gegeben in zwei Tübinger Programmen: De ecclesia Maronitica p. I. II., 1810 und 1811, beutsch überset von Rosenmüller 10 in Stäudlin und Lichtungs Archiv für Rirchengeschichte, Bb I, 1814, S. 32-82; vgl. auch Schnurrers Bibliotheca Arabica, p. 309 sqq. Aus diesen Alten ift recht zu erfeben, wie viel bamals an einer Übereinstimmung ber Maroniten mit ber römischen Rirche noch fehlte und wie viel man ihnen auch für die Zukunft nachließ, so daß unmittelbar nach diefer Zeit ein Rarmelitermönch dem Reisenden Korte fagen tonnte : "für jeto er-16 kennen sie ben Papst als Oberhaupt an, außerdem haben sie nichts Katholisches an sich (Kortes Reise nach dem gelobten Lande, Halle 1751, 8°, S. 463), nicht viel anders, als Troilo im Jahre 1666 sagt (Orient. Reisebescher. S. 168): "teils sind sie dem röm. Stuhl zugefallen, teils bei ihren alten Sazungen und Lehren noch verblieben." Das Wichtigste, was auf diesem Konzil von den Maroniten gefordert und zugefanden wurde, war 20 folgendes: im Glaubensbetenntnis vom Ausgehen des hl. Geistes die Formem a patre filioque; das Niederknien bei der Konsekration; im Synayarium die ausdrückliche Er-wähnung nicht nur der sechs ersten ökumenischen Konzilien, sondern auch des siebenten (2. Nic. 787) und achten (Konsk. 869), des Florentinischen (1439) und des Tridentinischen; Nennung des Papstes im Kirchengebet und bei der Messe; Gebrauch des Catechismus 25 Romanus, der ins Arabische übersetzt und gedruckt werden sollte (was aber erst 1786 geschah, Schnurrer, Bibl. Arab. p. 303). Neu eingeschärft wurde der Gebrauch des Gregorianischen Kalenders (den Dandini noch nicht durchsetzen konnte). Die Firmelung follte fortan nur vom Bischof vollzogen werden (wie Trident. sess. 7), das Salböl nur vom Patriarchen oder Bischof, das Dl und Baljam am fünften Tage der Charwoche 20 zubereitet und verteilt werden. Die Verbeiratung der niederen Geiftlichen wurde nach= gegeben. Die Transsubstantiation ganz wie Trident. sess. XIII, c. 3. Die Hoftie foll mit einem Rreuz versehen und nur aus Mehl und Baffer bereitet fein (nicht mit Del jou mit einem streuz verjegen und nur aus Wegi und Wagner vereitet jein (nicht mit Lel und Salz, wie bei den Jakobiten und Neftorianern), der Wein mit etwas Waffer ver-mischt (Trident. sess. XXII, c. 7). Der Genuß des Sakramentes sub utraque wird 85 nur den oberen Geiftlichen, bis zum Oberdiakon herab, erlaubt. Übrigens werden die Hoftien in kleine Stücke zerbrochen in den Wein gethan und so mit einem Löffel dar-gereicht. Die Stufen des geiftlichen Standes find fesigestellt und das Ceremoniell der Weihen ausführlich vorgeschrieben (s. Schnurrer bei Stäudlin 1. c. S. 57 ff.). Eigen= timlich find der Weirben des Weinden des Oberwahrtes der Standes einen des Beiten und tumlich find ber maronit. Kirche die Burden des Dtonoms (Proturators), ber, aus 40 bem Rlerus gewählt, zugleich mit dem Bischof das Kirchengut verwaltet, und des Bisttators (arabisch Bardut aus griech. περιοδευτής), des vom Bischofe eingeseten Gehilfen und Vertreters desselben, der in den Orten der Diöcese, die Bischofsstadt ausgenommen, herumreist, die Kirchen und Geistlichen inspiziert und überhaupt dort den Bischof vertritt (bei den Griechen der Erarch). — Der von fämtlichen Bischöfen gewählte Patriarch hat 45 feine Ronfirmation mittelft Uberfendung des Palliums vom Papfte zu erhalten; bem desfallfigen Gesuch muß er das tatholische Glaubensbetenntnis beifügen, auch alle zebn Sabre Bericht erstatten. — Bei dem Konzil hatten dreizehn Bischöfe unterschrieben; die Diöcesen follten aber auf folgende acht beschränkt werden : Haleb, Tripolis, Byblus mit Botrus, Baalbek, Damask, Cypern, Beirut, Tyrus mit Sidon. Es kam aber bald noch Ehden 50 hinzu, auch mehrere Bischöfe in partibus. Diese Synodalkonstitution bildet die Grundlage noch des heutigen Rechtszustandes der maronitischen Kirche; nur ist manches wieder auf ben alten Bestand zurückgekommen, manches auch wohl gar nicht durchgreifend eingeführt worden. Zu einer römischen Bildungsanstalt maronitischer Geistlichen gründete Papst Gre=

Zu einer römischen Bildungsanstalt maronitischer Geistlichen gründete Papit Gre-55 gor XIII., ber 1579 dem Patriarchen Michael das Pallium übersandte, und zuerst ein Spital für Nom besuchende Maroniten stiften wollte, im Jahre 1584 zu Nom das Collegium Maronitarum, in welches die Maroniten sechs Zöglinge ihrer Nation schiefen dürfen zur Erziehung auf Kosten der Bropaganda. Aus diesem Collegium sind früher mehrere namhaste Gelehrte hervorgegangen, wie Georgius Amira (Verfasser einer sprischen Gram-20 matik, geb. in Ehden im Libanon, gest. 1644 als Vatriarch), Gabriel Sionita (auch aus

Ebben, Professor an dem Colleg. d. Sapienza in Rom, dann Interpret am Hofe Lubwigs XIII., Mitarbeiter an der Pariser Polyglottenbibel, gest. 1648), Abraham Ecchellensis (aus Chatel in Sprien, erst Professor in Rom, dann in Paris, wo er mit an ber Polyglotte arbeitete, Berfaffer mehrerer Schriften, beren einige von uns im vorstehenden erwähnt), der berühmte Joseph Simon Affemani (der Name Affemani, genauer 5 as Som An1 — die Familie stammt aus dem Orte Chasrun im Libanon — ist arab. und bedeutet "der Simeonide"), Stephan Evodius Affemani, Joseph Alohsius Affemani und andere. Aus früherer Zeit kennen wir den Maroniten Theophilus als Hofaftrologen bes Rhalifen al-Mabbi, ber eine Chronik verfaßte und ben Homer ins Sprifche übersette, geft. 785, f. Assem. Bibl. Or. I, 521. Bor ihrer Verbindung mit Rom hatten fie nur 10 sehr wenig von Schriftstellerei, und trot mehrerer Schulen, wie der zu Uin Warla in Refrawan (f. Burdhardt, Reifen in Sprien S. 305 ff.), und trop der Druckereien, die man ihnen 1735 zu Mar Hanna und 1802 in Kascheia eingerichtet hat, ist in der Masse des Bolks wenig Trieb für Geiftesbildung, obwohl ihnen bei ihrer rüftigen Natur An-lagen nicht fehlen. Sie halten ihre einfachen Sitten, besonders Mäßigkeit und Gastfreiheit, 15 aber auch die Blutrache von alter Zeit her fest. In ihren Bergen wußten sie fich manche Rechte und Freiheiten zu schützen, wie sie z. B. von jeher bei ihren Kirchen Gloden (arabisch nakus) haben durften und ihnen gestattet war, den grünen Turban zu tragen. Ihr Abel wurde auch von Rom und Paris aus öfter anertannt, baber bie sogenannten "Prinzen vom Berge Libanon", die im vorigen Jahrhundert als Abenteurer und Bettler 20 an den europäischen Höfen ihr Glück machten (Nieduhr, Reise, II, 458 ff.). Die Macht der Maroniten überwog eine Zeitlang die der Drusen im Libanon, besonders seit die herrschende Emste Familie, das sprische Fürstenhaus der Bons Schlädb, disher muham-medanisch, zum maronitischen Glauben überging; über diese Fürstengeschlecht s. Betermann, Meism d. 181 und die gerchicken alcheichen Gischlichte der Sirftenköulen Sollen Reisen, I, 181 und bie argbisch geschriebene Geschichte ber Fürstenhäuser des Libanon am 25 Thannus ibn Jusuf el Sidjak, Beirut 1859. Auch der befannte Emir Beschir war Maronit, obwohl er sich äußerlich zum Islam hielt. Seit deffen Sturze im Jahre 1840 aber sant die Macht der Maroniten wieder, und ihre Kämpfe mit den ihnen benachbarten Drusen, mit denen sie seit langem in erbitterter Feindschaft leben, haben seit dem Kon-flükte vom Jahre 1845 das Land verwüsstet und in Armut und Unordnung gestürzt. Der 80 Angriff der Maroniten auf ein Drusendorf war im Jahre 1860 der erste Anlaß zu der furchtbaren Christenmetzelei durch die fanatischen Drusen in Sprien, besonders Damastus. Dabei find auch in die kirchlichen Angelegenheiten Störungen gekommen. Doch wollen fie noch immer gut päpstlich sein. Ihre sehr zahlreichen Geistlichen genießen die blinde Ber= ehrung des Volkes, obwohl sie ärmer sind als zuvor, da sie sich fast allein vom Messe-lesen und freiwilligen Geschenken nähren müssen, wenn sie nicht nebenher Ackerbau oder gar ein Handwert treiben. Beffer fituiert find die Bischöfe. Auch von den früher zahls losen Mönches und Nonnenklöstern find manche aufgehoben und zerstört; doch giebt es beren immer noch viele, zum Teil von großer Schönheit. — Die Patriarchen, seit Mitte des 15. Jahrhunderts meift im Klofter St. Maria von Rannobin refidierend (f. oben), wo 40 in einer Höhle auch die Batriarchengräber gezeigt werden, führen ftets ben Namen Butrus (Betrus) ober Bulus (Baulus). 3br offigieller römischer Titel ift Patriarcha Antiochenus Maronitarum ; biefer steht unmittelbar unter der Propaganda. Am 9. Tage nach Ein= tritt der Batanz des Stuhles wird er von allen Erzbischöfen und Bischöfen der nation aus ihrer Mitte gewählt; er muß zwei Drittel aller Stimmen auf sich vereinigen. Um Tage nach 45 ber Wahl findet die feierliche Weihe und Inthronisation statt; die Wahl wird dann unter Vorlegung des Wahlprotokolles in Rom bestätigt; bei Nichtbestätigung ernennt der Papst. Die Rechte des Patriarchen sind: Einsezung der Bischöfe; Visitation der Diöcesen alle brei Jahre; Erhebung von Zehnten; Annahme von Legaten; Weihung der hl. Dle und Verteilung auf die einzelnen Bistümer. Als Refervatrechte hat ihm Rom zugestanden unter so Aa.: die Berufung eines Nationalkonzils; die Erteilung von Abläffen; alle zehn Jahre hat er die visitatio liminum zu halten. Die Kleidung des Patriarchen besteht aus masnaftå (Kopfhülle), phaind (= dem Pluviale der Lateiner), orarion (= Pallium) und tiara oder mitra. Die Bischöfe tragen nur Ballium und Mitra nebst Hirtenstab mit einem Areuze oden, dazu Ring und Bettorale. — Die niederen Stufen des Klerus in 55 aufsteigender Ordnung sind heute bei den Maroniten: Amt des Psallen (Kantors), Let-torat, Suddiatonat, Diatonat, Bresdyterat, Epistopat. "Metropolit", arab. verfürzt zu Noter ihr wir in filmsticht für einen Maroniten im 1990 und 1990 Matran, ift nur ein Ehrentitel für einige Diöcefanbischöfe. Bemerkenswerte Gigentums lichkeiten hat die Fastenprazis der Maroniten: sie fasten jede Woche am Mittwoch und Freitag, wo jebe animalische Nahrung verboten ist, sodann 20 Tage vor Weihnachten und 60

14 Tage por "Beter und Baul". Die Klostergeistlichen, nach der Regel des hl. Antonius lebend, zerfallen in die drei Rongregationen der Aleppiner, Libanefen und Jajaner; fie tragen eine schwarze Tunika, schwarzen Ledergürtel, blaue Kapuze und das Pallium. — Eine anschauliche Schülderung der maronitischen Weihnachtsfeier in Damaskus, mit s tatbolifierenden aber auch vielen originellen Gebräuchen, giebt aus eigener Anschauung Betermann 1. c. I S. 128 ff.

Die weltliche Dberhoheit über bie Maroniten übt wie bei den Drusen ein Emir, Kaimakam, im Namen des Sultans und ift bem Bascha von Saida verantwortlich. Der christliche Gouverneur ber Provinz des Libanon, die seit der französischen Intervention im

- 10 Jahre 1860 von der Provinz Sprien zu einem eigenen Verwaltungsbezirk abgetrennt ift, wird mit Zustimmung und unter Kontrolle ber europäischen Mächte ernannt. Seine Bezeichnung ist zwar nur Mutesarrif, mit dem Ehrentitel Vezir, doch hat er die Rechte bes Vall. Jeziger Gouverneur des Libanon ist Na'um Pascha, seit 1892. Jeder männliche Angehörige des Bolkes vom 15.—60. Jahre, den Klerus ausgenommen, hat 15 eine Kopfsteuer an die türkische Regierung zu zahlen. Den Batriarchen der Maroniten, der vom Sultan keinen "Firman" nimmt, vertritt bei der Kforte in weltlichen Angelegen-heiten der Agent (arab. Wakil), der Lateiner. (E. Roediger †) L. Regier.

Marot, Clément geft. 1544. — Selir Bovet, Hist. du Psautier des Eglises réformées, Saris 1872, in 8°; D. Douen, Clément Marot et le Psautier huguenot, Saris 1878
bis 1879, 2 vol. gr. in 8° (Voy. Théoph. Dufour, dans la Revue critique, 31 janv. et 7 fevr. 1881); E. Doumergue, Jean Calvin, Lauí. 1899, I p. 233 et ss., 585 et ss.; herminjarb, Correspondance des Réformateurs, passim; Oeuvres de Clément Marot, édition Georges Guiffrey, t. II et III, Saris 1875-81, in 8° (remarquable édition critique, annotée avec un grand nein). Précise inférieux de Clément Maron. Contract Marot de Publicie. un grand soin.); Poésies inédites de Clément Marot, par Gust. Macon (Extr. du Bulletin 25 du bibliophile), Baris 1898, in 8°.

Clément Marot, ber einzige Sohn des Dichters Jean Marot wurde in Cahors um Im Jahre 1518 trat er in die Dienste ber Prinzessin Margaretha von 1497 geboren. Drleans (f. ben A. oben S. 299), und in ihrer Umgebung lernte er bie evangelischen

Anschauungen kennen. Im Jahre 1525 begleitete er Franz I. in den italienischen Krieg, 20 bei Pavia wurde er an der Seite des Königs verwundet und mit ihm gefangen. Nach seiner Rücktehr nach Frankreich richtete er einen, wenn auch nicht unverhohlenen Angriff gegen den Mißglauben der römischen Kirche. Die Folge war seine Verhaftung. Wieder befreit, bekannte er sich im November 1527 offen zur evangelischen Lebre. Aber da er den Zorn des römischen Klerus durch den derbsten Spott reizte, kam er von neuem in 35 Gefahr. Um sich der Versolgung zu entziehen, floh er im Juni 1528 nach Cahors. Im

- Jahre 1530 gab er eine Sammlung seiner Jugendgedichte (Adolescence clémentine) heraus, die einige allzufreie Stücke enthielt. Nun wurde er wieder wegen Härefie angeflagt: er habe mährend ber Fasten Speck gegeffen. 21ber die Gunft des Rönigs und Margarethas, die inzwischen Königin von Navarra geworden war, entriß ihn auch diesmal der
- 40 brohenden Gefahr. Er glaubte, Franz I. neige fich den evangelischen Uberzeugungen zu; um ihn darin zu fördern, verfaßte er eine versifizierte Uberficht der Grundlehren des neuen Teftaments (Sermon du bon pasteur et du mauvais). Dann begann er feine übersesung der Bfalmen. Als im Oktober 1534 infolge der berücktigten Blacards in Baris eine heftige Verfolgung der Protestanten ausbrach, geriet Marot von neuem in Gefahr,
- 45 boch gelang es ihm nach Ferrara zur Herzogin Renata (s. b. A.) zu entfliehen; er ver-weilte an ihrem Hofe ein volles Jahr, ging dann nach Benedig und kehrte endlich nach Frankreich zurück. Auf dem Rückwege hat er zu Lyon im Jahre 1536 den Protestantis-mus abgeschworen. Im Jahre 1537 kehrte er an den Hof zurück; er arbeitete weiter an der Umbichtung der Bjalmen nach der lateinischen Übersetung des Fr. Batablus. Er hat
- so badurch einem Mangel ber evangelischen Gottesbienste, ber noch des geistlichen Liebs ent= behrte, abgeholfen. Als Karl V. 1540 nach Paris tam, überreichte ihm Marot auf Befehl Franz' I. ein geschriebenes Exemplar; 1542 wurden 30 Bjalmen mit einer Widmung an den König gedruckt. Aber nun mußte er von neuem fliehen, da man in Erfahrung brachte, daß feine Pfalmen von den Protestanten gesungen wurden. Das erste calvinische
- 55 Pfalmenbuch ist von Straßburg 1539 datiert; es enthält 18 Pfalmen, darunter 12 von Marot, die zu Antwerpen 1541 durch Peter Alexander, damals Prediger der Königin von Ungarn, überarbeitet wurde. Marot ging nach Genf; er tam Ende 1542 an und verweilte ein Jahr baselbst. In dieser Zeit übersetzte er, von Calvin aufgefordert, 20 weitere Bfalmen. Sie erschienen zusammen mit den früher bearbeiteten 1543 unter dem Titel

Cinquante pseaumes. Aber Marot war nicht im stande, sich in die kirchliche Disziplin Genfs zu fügen: er war, fagt Theodor Beza, aufgewachsen in einer sehr schlechten Schule und vermochte beshalb nicht sein Leben ber Reform des Ebangeliums zu unterwerfen.

und dermoger desynds nicht fein Leven der Reform des Soungerunns zu unterwerfen. So begab er sich nach Savohen; dort verfaßte er den Balladin, worin er seine religiöse Entwicklung schildert. Er starb 1544 zu Turin. Seine Bearbeitung der Pfalmen erhebt sich über die zierliche Tändelei, die man an ihm gewohnt ist: sie ist streu, mitunter gewaltig, eine genaue Wiedergabe der große artigen Bilder der Urschrift. Ihr Erfolg war unvergleichlich. Im Jahre 1562 wurde das protestantische Pfalmenbuch vollendet durch die Vereini-

gung von 49 Pfalmen Marots mit 101, die Theodor Beza übersett hatte. Aber ber 10 letztere erreichte hier die Größe des ersteren nicht. Der Hugenottenpfalter erlangte eine ungeheure Verbreitung: für die Jahre 1562—1565 sind mindestens 62 Ausgaben nach= gewiefen; er ift in 22 Sprachen überfest, 30mal ins Hollandische und beinahe ebenso oft ins Deutsche. Choify.

Marfay, Charles Hector de St. George, Marquis de —, quietistifcher 15 Mystiker, gest. 1753. — Die Hauptquelle für M.s Leben und Dentweise ist eine Selbst-biographie, hd. im Provinzialfirchenarchiv in Koblenz in einer Abschrift des Tersteegianers 19. Wed in Balb 1769 vorhanden: Das Leben des herrn — de N. von ihm selbst beichtes ben, ebenso das Leben der mit ihm vermählten Frl. El. S. von Callenberg; beigefügt sind zahlreiche Briefe u. einige Aufsätze M.s. Ebenda einige weitere Bände Hoff. : der Briefwechsel M.s. 20 mit Gottfried Koch, L. Dehl zu Lindau und der Katharina Toblerin aus Appenzell. Gedruckt ist davon nur das Leben M.s. mit unbedeutenden Lücken, doch die melsten Ramen nur durch Anfangsbuchstaben angedeutet in: De Balenti, System der höheren Heiltunde II (1827), Anjangsduchtaben angedentet in: De Balenti, Sytem der hoheren gellfunde 11 (1827), S. 153 ff.; am Schluß find frittiche 3. T. intereffante Ammertungen beigefügt. M. hat unter feinem Ramen herausgegeben: "Christliche Gebanten über verschiebene Materien ber Gott= 26 feligkeit als 1. Das Wesen der christliche Neligion. 2. Den Justand der zinzendorfischen Geste. 3. Die Mysticos und ihre Schriften. 4. Die Uebung des Gebets. 5. Die reine Liebe und Uebergabe an Gott betr." (1750). Weitere seiner — französlich geschriebenen — Trat-tate sind (teilweise von seinen Anhängern) übersetz und anonym herausgegeben worden. So die: "Freimütigen und christlichen Disturje betr. verschiedenen Materien des inneren Lebens, so wie auch der christil. Religion", 3 Teile (1735. 1739). Weiter: "Freimütig-fortgeführtes Beugnis eines Kindes von der Richtigkeit der Wege des Geistes vorgestellt in einer Erlärung ber drei ersten Labes von der Richtigkeit der Wege bescheites vorgestellt in einer Erlärung ber drei ersten Rapitel des ersten Ruchs Bole" (1736). Kublich mehrere mit dem aleichber drei ersten Kapitel des ersten Buchs Dofe" (1736). Endlich mehrere mit dem gleichs lautenden Titel: "Beugnis eines Kindes von der Richtigteit der Wege des Geistes" und den lautenden Litel: "Beugnis eines Kindes von der Richtigkeit der Bege des Geistes" und den speziellen Titeln: "vorgestellt in einer . . Erklärung der Epistel an die Römer" (1736), 36 "albier vorg. in der . . Magie" (1737), "vorgestellt in einer Erklärung der Offenbarung Jeju Chr. dem hlg. Johanni geschehen" 2 Teile (1737. 1738), "worinnen die gethanen Fragen beantwortet werden: Was nämlich der . . Inspirations-Geist vor ein Geist jeye" (1738), "vorg. in einer Lebensbeschreibung der hlg. Patriarchen" (1740), "vorg. in einem kurzen Be-griff in sich verfassen das Wesen der wahren chr. Religion" (1740), "vorg. in einer Erklä- 40 rung der Epistel an die Ebräer" (1741). Die Schritten W.8 sind jelten, Göbel kannte nur wenige, Eremplare derl. sinden sich in Hamburg (Stadtbild), Bernigerobe. Um ausgührlichsten und mit größer Borliebe ist W. von Max Göbel behandelt worden: Geich. d. dr. Lebens in ber religich=meitbelichen ev. Kirche. III. 1860. 193 fi.: Re<sup>2</sup> 9.355 fi.: Ab26 1855. in der theinisch-westphälischen ev. Kirche, III, 1860, 193 ff.; RE<sup>3</sup> 9, 355 ff.; 3hTh 1855, 349 ff. Bon älterer Litteratur ist Corrodi, Kritiche Geschichte des Chillasmus 1783, III, 45 456 ff. zu vergleichen. Was sich seit Göbel da und dort findet, ruht auf seiner Darftellung, so G. Heppe, Geschichte d. quietistischen Mystit in der tath. Kirche 1875, 506 ff. S. a. Ritschl, Gesch. des Bietismus I, 425, II, 379 ff.

M. ift geborener Franzose, reformierten Glaubens. Seine kirchengeschichtliche Bedeu-tung besteht darin, daß er die französische katholische quietistische Mystik nach Deutschland 50 verpflanzt und zu der Ubersetzung und Verbreitung der Schriften einer Bourignon (s. Bb III S. 344), Frau von Guyon (s. Bd VII S. 267 ff.) u. s. beigetragen hat. In der gefamten Geschichte der quietistischen Mystit stellt er einen, wiewohl relativ selbstständigen, letten Ausläufer dar, der dann auch am Ende seine Sonderstellung aufgiebt und sich der durch die Pietisten neu belebten evangelischen Kirche einfügt. Seine Selbstbiographie ge- 55 bort zu den intereffantesten Zeugniffen für das Befen der quietistischen Mystik. Mit großer Off zu den interefiguterten Scagneigen jur dus Werten ver quietigligen vergen. Der geopte Offenheit, nicht ganz ohne Eitelkeit hat er hier alle seine Wandlungen, seine geistlichen Experimente mit ihren Erfolgen und ihren Irrtümern dargelegt, für das psychologische Ver-ständnis und der Kritik der ganzen Richtung trotz der großen Weitschweifigkeit ein werts-volles Buch. M. hat die quietistischen Überzeugungen mit großer Entschiedenheit vertreten 60 und die eingeschlagenen Wege mit seltener Konsequenz versolgt. Die pathologischen Begleiterscheinungen der geiftlichen Selbstquälerei treten besonders charakteristisch bervor; man

# Marsay

ift erstaunt, daß bei der ungesunden Grundlage des Ganzen die Entwickelung noch so gutartig verläuft — bei M. freilich besser, als bei seiner Frau, bei der die trankhaften Züge viel stärker vorherrschen. Die Biographie zeigt bei allen Klagen über die eigene Sündhaftigkeit und die sortwährende Untreue gegen Gott keinerlei Verständnis dasür, wo der

- 5 Grundfehler in der Auffaffung der religiösen Aufgabe lag. Nicht übel spricht eine von fremder Hand geschriebene Glosse den Eindruck der Lektütre so aus: sein ganzes Leben sei eine Beträftigung des Sazes, daß wir immer und immer zu besorgen haben, daß sich Eigenheit des Ich allgegenwärtig in alles mische. Dabei ist jedoch eine Klärung im Verlauf der Geschichte so wenig zu vertennen, wie die Lauterkeit des Strebens und vor groben
- 10 Verirrungen, wie sie in seiner Umgebung vorkamen und durch seine Sonderbarkeiten, vor allem seine geistliche Ebe, auch ihm drohten, wurde er durch eine feine, von Haus aus eble und aufs Geistige gerichtete Natur bewahrt. Die verschiedenen Stadien des mystischen Lebens sind mit genauem Eingeben auf die seelischen Zustände geschildert und für alles, was ein solches Leben bewegt: unmittelbare göttliche Winke, der Wechsel von Beseeligung
- 15 und Erschöpfung, wunderbare Überwindung von Krankheiten, Beziehung zu anderen Erweckten, geistliche Sympathie zwischen den Gleichgefinnten, Geistererscheinungen, für die Frage nach dem Verhältnis von Kontemplation und äußerer Arbeit, Wert und Gesahr der gemeinsamen Erbauung, Verhalten gegen die weltlich gesinnten Verwandten u. f. w. sinden sich zahlreiche Bilder, um so interessanter, als in M.S. Umgebung im Wittgen-
- 20 steinischen Gebiet sich die Offenbarungen der Inspirierten (s. Bd IX S. 203 ff.), die phi= ladelphischen Bestrebungen und Zinzendorfs Auseinandersezung mit den Separatisten abspielten.

M. entstammt einer reformierten Abelsfamilie, beren Glieder sich gegen Ende des 17. Jahrhunderts vor der Protestantenversolgung aus Frankreich nach Deutschland und der

- 25 Schweiz flüchteten. Von Jugend auf fromm gesinnt, mit Andachtsbüchern wie Thomas a Rempis und erbaulichen Traktaten reformierter Theologen, wie Jurieu, vertraut, suchte er mit dem "inneren Gebet" noch unbekannt als Fähnrich in einem großbritannisch-bannöverschen Regiment während des spanischen Erbfolgekriegs in Belgien das apostolische Gebot des Betens ohne Unterlaß in streng eingehaltenen Gebetöstunden und durch ener-
- 30 gische Konzentration zur Kontemplation durchzusschlichren, in einem nie ganz siegreichen Rampf mit der Zerstreuung. Während einer schweren Erkrankung wird er an diesem "Gebets= stand der Meditation" irre und will sich schon einem sittlich-geordneten Weltleben zu= wenden, als er durch zwei Freunde, den Lieutenant Cordier und den Feldprediger Baratier (gest. 1750 als ref. Domprediger in Halle) veranlaßt wird, den Kriegsdienst zu quittieren
- 85 und sich von der Welt völlig zurückzuziehen. Die Freunde machen ihn auch mit den Schriften der Bourignon bekannt. Gemeinsam ziehen sie 1711 nach Schwarzenau in der Grafschaft Wittgenstein-Wittgenstein, die Zusluchtsstätte der Separatisten. Sie führen als Eremiten lebend die härteste Selbstkasteiung durch, das Leben "in evangelischer Armut", mit karger Kost, die sich M. einigemal noch durch Wermut verbitterte, strenger Arbeit und
- o möglichstem Stillschweigen, damit nichts fie im Gedanken an Gott störe. M. muß jedoch die Erfahrung machen, daß selbst die mechanische Arbeit die Gedanken wieder von Gott ablenkt und die Kontemplation immer wieder durch Reizungen der Eßlust empfindlich gestört werde. Bald trat bei ihm und den Freunden ein Rückschlag in Ausgelassenbeit und Lachlust ein. M. übergiebt sich in großer Seelennot Gott auf Gnade und Ungnade. An
- 45 ben Schriften ber Bourignon findet er jetzt keinen Geschmack mehr und mit Cordier trittt ein Zerwürfnis ein. Die Einstedler trennen sich. M. ging allmählich aus dem Zustand des "kindlichen Glaubens" in den des "schmackhaften Glaubens" über. Einer inneren Stimme gehorchend, tritt er zur Prüfung seines Gehorsams in eine gesistliche Ehe mit dem Fräulein Klara Elisabeth von Callenberg, die gleichfalls in Schwarzenau lebte. Für den
- 50 Entschluß war ber Glaube an die ursprünglich andtrogyne Erschaffung des Menschen und an die Sündhaftigkeit der Geschlechtsluft maßgebend. Die Aufgabe der geistlichen Ebe hatte nach älteren Vorgängen in derselben Gegend schon Hochmann (1. 88 VIII S. 165, 20ff.) gestellt. Das Fräulein war eine Schwester der durch ihre Beteiligung bei der Buttlarischen Rotte (j. 88 III S. 602) berüchtigten Fräulein von C., hatte sich jedoch
- 55 selbst von den Ausschweifungen ferngehalten. Sie war 13 Jahre älter, als M. Baratier traute das Baar im Jahr 1712 und M. lebte mit ihr, wie er bezeugt, in unverletzer Enthaltung, doch unter schweren Ansechtungen. Sie sesten zusammen das entsagungsvolle Leben fort, wobei immer wieder Schwermut und Trost, geistliche Trunkenheit und Trostenheit wechselten. Ihr Aufenthalt war ein kleines Häuschen bei Gersdorf. Hier lebten fie 60 ganz zurückgezogen, in größter Armlichkeit, kaum die notdürftigste Nahrung genießend, dabei

fortgeset in innerer und äußerer Unruhe, in der Deutung der göttlichen Winke unsicher. So nahm M. einmal den Ruf, als Apostel in die Welt zu ziehen, lebhaft auf, aber bald wurde er als Täuschung abgewiesen und ihm eröffnet, seine Bekehrung habe noch nicht angesangen. Mehrmals unternehmen sie seit 1713 Reisen zu den Verwandten M.s in Gens, in der Absicht, M.s mit dem Verhalten des Sohnes unzufriedene Mutter zu des kehren. In der Schweiz verkehrten sie viel mit Erweckten. M. wurde hier mit den Schriften der Frau von Guyon bekannt, deren Gedanken ihn von da an beherrichen. In ver asketischen Strenge ließen M. und seine geistliche Eheschwester zeitweise etwas nach; er beschäftigte sich mehr mit nütlichen Arbeiten, näherte sich seiner Familie und nahm eine Venschäftigte sich mehr mit nütlichen Arbeiten, näherte sich seiner Familie und nahm eine Bensson an, die ihm sein Bruder aus dem väterlichen Erbe gab. In seiner inneren 10 Entwickelung ging er aus dem Zustand des "schmackhaften Glaubens" in den des "dunklen nackten Glaubens" ein: alle seine biskerigen Bemühungen erschienen ihm als Selbsturechtigkeit, von aller Gewißheit der göttlichen Gnade entblößt, ließ er sich jetzt führen wie ein Rind ohne Licht und Gewißheit. Jetzt erst begann nach seiner Überzeugung die Erneuerung des "Centrums", des Seelengrundes durch Gottes Geist. Ausger in den Schriften 15 ber Suhon fand M. auch in anderen älteren Mystiltern, bei Johannes vom Arcuz, der hl. Therefa a Jesu, Franz Malaval u. a. Fingerzeige für sein geistliches Leben, das freilich noch jahrelang zu keiner Ruhe und Stetigkeit fam. Wohlthätig wirkte die Erlernung der Uhrmacherlunst, von einem mystilchen Freund und Schüler, Gottfried Roch aus Lindau (gest. 1757), ihm beigebracht.

Dagegen entstanden fchwere Rämpfe aus dem Verkehr mit ähnlich gefünnten Frommen. Zwar hatte er fich von den Inspirierten, deren Sache er für Täuschung hielt, ferngehalten. Aber seit 1725 nahm er an den Versammlungen der philadelphischen Kreise in Berleburg teil, leitete auch selbst solche. Im Jahr 1726 wird er von dem Blan ergriffen, nach Penfilvanien auszuwandern, eine Beile verfolgt er ihn eifrig, um ihn schließlich als Betrug 25 bes Satans zu verwerfen. Einige Jahre später (1730) besuchte Graf Zinzenvorf Schwarz zenau und Berleburg und suchte sich bei seinem Plan, die dortigen Separatisten zu einer herrnhutischen Gemeinde zusammenzufaffen, der Unterstützung M.s zu bedienen, wollte ihn auch nach Frankreich senden, um die zerstreuten und unterdrückten Reformierten für seine Sache zu gewinnen. Er übte eine Zeitlang auf M. und noch mehr auf seine Frau eine 20 ftarte Anziehungstraft aus, dann aber wurde beiden diefe Schwärmerei für den Grafen als Untreue und geiftliche Hurerei vorgerucht, und M. wurde ein entschiedener Gegner Zinzendorfs, dem er weltliches Streben, Unlauterleit, Thrannei u. f. w. vorwirft und über den er fich bitter und schonungslos äußerte. Während er in diefer erregten Zeit in seinem geistlichen Leben nach seinen Borstellung den entscheiden Fortschritt macht, indem 28 ihm im "Centrum" die unaussprechliche Majestät Gottes geoffenbart wird und er in den Stand des ununterbrochenen Gebets und der undeweglichen Einigung des Innersten mit Gottes Geist eintritt, zieht er sich von den Versammlungen wieder zurück und nimmt z. T. in Schwarzenau, z. T. in Berleburg sein einsames Leben wieder auf. Dieses wurde seit dem Jahre 1732 dadurch unterbrochen, daß er mit der Familie von Fleischbein in Ver= 40 bindung trat, auf deren Schloß hahn bei Berleburg er sich jahrelang aufhielt. Als geistlicher Seelenführer bes Herrn von Fleischbein gewann er Interesse baran, seine Erfahrungen andern mitzuteilen, zugleich ein Zeichen dafür, daß fein mbftisches Leben jetzt zu einer ge= wiffen Ruhe und Stetigkeit gelangt war. So schrieb er seine Freimütigen und christlichen Diskurse. Er diktierte sie 1734 und 35 ohne vorausgehende Meditation in einer seligen 45 Kontemplation seiner Frau in französischer Sprache. Fleischbein übersetzte sie und gab sie heraus. Undere Schriften folgten, in gleicher Beise abgefaßt, darunter die Erklärung der drei ersten Kapitel der Genesis, in deren 2. Teil M. eine Reihe von Fragen (Auslegung ber 7 Donner, Von Sternen, Planeten u. f. w., von ber Inspiration, von ber Reinigung ber verstorbenen Seelen u. a.) beantwortet. Überall sind die Einstüffe der französischen 50 Mystik einerseits, der Theosophie Böhmes und G. Arnolds andererseits deutlich.

Im Jahr 1742 starb Frau von M. M. selbst lebte noch drei Jahre in Schwarzenau, bann an verschiedenen Orten, in Arolsen, Pyrmont, Altona, bei Wolfenbüttel, in Godelsbeim bei Arolsen. Diese letzte Beriode seines Lebens ist dadurch merkwürdig, daß er in Pyrmont und anderwärts tüchtige, pietistisch gerichtete, evangelische Seelsorger (Abt Stein- 55 metz vom Kloster Bergen, Pfarrer Fresenius zu Frankfurt u. a.) kennen lernte, sich vom Separatismus entschieden abwandte, am Gottesdienst und am Abendmahl teilnahm, und, ohne seine mystischen Ideen aufzugeben, die evangelische Rechtsertigungslehre ergriff, so daß zuletzt das Vertrauen auf das Verdienst Christi seine "einzige Retirade" wurde, er eine Erneuerung der Kirche in der Kirche erhoffte und er "auf gemeine Art nach unserer Kirche so evangelischer Lehre durch den Glauben an Jesum hoffte selig zu werden", während er sich felbst immer mehr von allem Guten entblößt fand. In diesem Glauben ist er friedlich am 3. Februar 1753 bei seinen Berwandten auf Gut Ambleben bei Bolfenbüttel ge-Begler. storben.

- Marfilins von Badna, starb zwischen 1336 und 1343. Sein Hauptmert: De-fensor pacis ist handschriftlich selten; doch erwähnt S. Riezler (s. u.) Hojchr. in Wien (Haus-, Hos- und Staatsarchiv und Hossibiliothet), Rom (Vaticana, cod. 3974), Oxford (Collegium magnum), Turin (Rgl. Privatbibliothel). - Ausgaben: 1522 (Bafel, boch ohne Angabe bes Drudortes; folio); 1592 (editio castigatior et auctior 1599, Francofurti. Ex bibliopolio
- 10 Comeliniano; cum notis Francisci Gomari Brugensis, 8°); 1612 (1613, 1692. Francofurti; cura Danielis Pattersonii Dantiscani, 8°). Der belannteste Abbrud in M. Golbasts Monarchia II, 154-312. - Litteratur: Gicfeler, Rirchengeschichte II, 3 (1829, IJ. Aufl. 1849);
- chis II, 154-312. Litteratur: Giejeler, Kirchengeschichte II, 3 (1829, 11. Aufi. 1849); Reander, Rirchengeschichte (Bv VI, herausgegeben von K. F. Th. Schneider, 1852): Laurent, L'église et l'état (Brüffel 1860-63); Frand, Reformateurs et publicistes (1864); Meyer, 15 Etude sur Marsile de Padoue (1870); Höffer, Die avignonessischen Pählte (Bien 1871); Friedberg, Die mittelalterlichen Lehren über das Verhältnis von Staat und Kirche (3KR VIII, 121 ff.); ders., Die Grenzen zwischen Staat und Rirche (Zübingen 1872); Lechler, Jo-hann von Wiclif und die Vorgeschichte der Reformation (Leipzig 1873; III. Aufi. 1884); ders., BRE II. Aufi. Bb IX (1881); Riezler, Die litterarischen Bierscher ber Bählte zur 20 Zeit Ludwigs des Baiers (Leipzig 1874); ders., Murflius v. B. (UdB 1884); C. Müller, Der Rampf Ludwigs des Baiers mit der römischen Kurie (2 Bde, Tübingen 1879 u. 80); Breger. Der litchenwolitische Rampt unter Ludwig dem Baier (München 1877): Schrouft, Bei-
- Freger, Der kirchenpolitische Kampf unter Ludwig dem Baier (Nünchen 1877); Chrouft, Bei-träge zur Geschichte Ludwigs des Bayern (I. Leil: Die Romfahrt, Gotha 1887); Friedens-burg, Quellen zur Geschichte Ludwigs des Bayern (2 Teile, Leipzig 1883-87); Batilanische 26 Alten zur deutschen Geschichte in der Zeit Kaiser Ludwig des Bayern (Innsbruck 1891).
- "In den zîten (Ludwigs des Bavern) wart daz buch gemaht, daz dô heizzet , defensor pacis'. Daz bewiset mit redelichen sprüchen der heiligen geschrift, daz ein bôbest under eime keiser sol sin un daz er kein werltlich herschaft sol hân. Ez bewîset ouch des bobestes un der cardinal grit un ire hofart un æ ire simonie, die sü gewönlich tribent und sich dez beschonent mit falschen Glosen." Go berichtet ber jenen Zeiten nabestehende Strafburger Chronift und Ranonis tus Fritiche Closener († 1384). Um den Autor des "Defensor pacis", Marfilius von Padua, handelt es fich bier: neben Wilhelm von Odam ben bedeutendften der gelehrten Publizisten, die Ludwig dem Baper in seinen Kämpfen mit der römischen Rurie hilfreich
- ss beiftanden, und ber in neuerer Zeit erst feine volle, verdiente Burdigung gefunden hat. Albertinus Muffatus, Freund und Landsmann des Paduaners ober, wie Marsulius sich selbst nennt, Antenoriden, bezeichnet diesen als Marsilius de Raimundinis, civis Paduanus, philosophiae gnarus et ore disertus (im Ludov. Bavarus); gegen diefe Angabe muß ber Name "de Mainardinis" (und ähnlich), den ihm kirchliche Alten und
- so andere Nachrichten seiner Beit beilegen, offenbar zurückstehen. Marsiglios Bater nennt Muffato Matthäus. Aus einer erhaltenen, allerdings halb scherzhaften, poetischen Epistel besselben Freundes erfahren wir das Einzige, wenige und bunkle, über Marfiglios Jugend. Als jüngerer Freund Muffatos (1261—1330) wird er taum lange nach 1270 geboren
- fein. Dem begabten Jünglinge, der zwischen den Laufbahnen des Rechtstundigen und des 45 Arztes schwankte, riet jener zum Studium ber Medizin, weil er wußte, daß er nach Reich= tum und gutem Leben verlangte. Inzwischen scheint Marsiglio bald bennoch es mit dem Herrendienste bei den Dynastenhäusern della Scala in Verona und Visconti in Mailand versucht, aber wenig Glud darin gemacht zu haben. Gegen den päpstlichen Dienst nach Albertino schon damals eingenommen, dachte er zur Kriegsfahne überzugehen. Aber er
- 50 muß doch den gelehrten Studien treu geblieben oder bald wieder zugetreten sein; denn 1312 finden wir ihn als Magister, Priester und zeitweiligen Nettor am Studium zu Daß er vorher in Orleans studiert oder gelehrt habe, beweist die von manchen Baris. dahin gebeutete Stelle des Defensor pacis (j. u.) nicht. Was Marsilius in Paris getrieben
- und gelesen, ist nur aus seiner späteren Lebensrichtung zu vermuten; wohl neben Philo= 55 sophischem Theologisches und Medizinisches. Wenigstens übte er nach gerichtlicher Aussage eines früheren Schülers die Heilfunde gelegentlich praktisch und war später in Deutschland taiserlicher Leibarzt. Wahrscheinlich führte ihn die Gemeinsamkeit des Wirkens schon in Paris dem berühmten nominalistischen Scholastister Wilhelm von Octam näher, der vielleicht sein Lehrer war, ficher dem Amtsgenoffen Jean de Jandun (Johannes Jandunus;
- so Jandunum in der Champagne). Alle brei traten in dem unter dem Papite Johan= nes XXII. (1316-34), besonders feit 1322, in leidenschaftlicher Schärfe erwachten Streite

bes Franzistanerorbens über die Armut Christi und der Apostel entschieden gegen den Papst auf Die Seite der ftrengen Obserbanz. Blieben Marfilius, der selbst bem Orben nicht angehörte, und Jandun vor der Haft bewahrt, der 1324(—28) Octam mit Michael de Cefena yorre, und Jandun vor der Halt veildaft, der 1324(-28) Odam mit Mitgael de Cejena und Bonagratia von Bergamo verfiel, so war doch offenbar auch ihre Freiheit bedroht, und sie schauten auf Kaiser Ludwig IV., den Bayer, der um dieselbe Zeit in heftigen 5 Streit mit dem Papste geriet, als auf den, der ihnen und ihrer Sache allein wirksamen Schutz gewähren zu können schien. (Agl. über den Streit selbsschiede allein wirksamen Afstis Bed VI S. 212. 213.) Marsslius und Johannes arbeiteten dann binnen zweier Monate in Paris ein größeres wissenschaftliches Wert — den Deutschard zum Kaiser. 10 Vardung Netzlichung au der Beit aus und scham nich vortet in den Rumka sum Kaiser. 10 Janduns Beteiligung an der Arbeit ift glaubhaft bezeugt; doch redet in dem Werke selbst stets nur ein Verfasser als solcher, und biefer ift nach eigener Angabe und einstimmiger Ueberlieferung Marfilius. Es wird erzählt, daß die beiden Flüchtlinge den Kaifer in Rürnberg erreichten. Dies muß zwischen Sommer 1324 und 1326 geschehen sein, und bie Datierung ber Schrift vom 24. Juni 1324 in einem Wiener Koder stimmt durchaus 15 mit den inneren Kriterien. Ludwig nahm sie, angeblich trop einiger Bedenten seiner beut= fchen Ratgeber und eigenes Erstaunens über ihre Rühnheit, in fein Gefolge auf, Marfilius zugleich als ärztlichen Berater. Rach Ludwigs späterer Erklärung, die glaubhaft klingt, meinte er ihnen als tuchtigen Gelehrten, von denen er fich Beistand in der Versechtung feiner guten Sache versprach, Schutz zu schulden, ohne damit für ihr ganzes theologisches 20 Spstem mit beffen über seinen geistigen Horizont hinausgehenden Subtilitäten eintreten zu wollen. Erft 1328 stießen dann auch die drei obengenannten Franziskaner nach ihrer Flucht aus der päpftlichen Gefangenschaft in Bisa zu ihm und verstärkten den Einfluß jener in den Hauptunkten mit ihnen einigen Ratgeber. Der Kaiser stand damals in-mitten seines für kurze Zeit siegreichen Römerzuges, der zugleich den Höhepunkt des Ein= 25 fluffes von Marfilius und Johannes Jandunus bezeichnete. Es ift unvertennbar, daß der Rat, namentlich des Marfilius, bei Aufstellung des Franziskaners Petrus von Corbara als faiferlichen Gegenpapstes Nikolaus V. und Drganisation seiner Rurie ben Raifer wesentlich beeinflußte. Johannes Jandunus, am 1. Mai 1328 vom Raifer zum Bischofe von Ferrara ernannt, ftarb bald nachber in Todi auf bem Bege nach feinem Bischoffige. Marfilius 20 wurde vom Kaiser zum päpstlichen Bikar für Rom ernannt. Nach Aussage der Gegner soll er als solcher hart gegen die Anhänger Johanns XXII., die der Ausbekung des Interdiktes sich nicht fügten, vorgegangen sein. Db er auch zum Erzbischofe von Mai= land ernannt worden, muß dahingestellt bleiben; fungiert scheint er als solcher nicht zu haben. Von Abignon war bereits 1327 gegen beide Freunde als Keper der Bann verhängt 85 (Bullen vom 9. April und 23. Oktober). Mit dem Häglichen Scheitern der faiferlichen Romfahrt endet die Zeit des maßgebenden Einflusses für Marfilius. Er blieb bei dem Kaiser in München, besonders wohl als Leibarzt thätig. Ludwig erklärt bei seinen demü= tigen und untvürdigen Bersuchen, den zuvor von ihm abgesetten Bapst Johann zu ver= söhnen, seit 1331 wiederholt, auch die "Parsuchen und Marsilium" (die also unterschieden 40 werden) zur Unterwerfung unter den Stuhl anhalten, wenigstens zur ordentlichen Verant= wortung stellen und im Falle dauerndes Ungehorfames nicht weiter schützen zu wollen. Zum Glüde für sie nahmen weder Johann noch deffen Nachfolger Benedikt XII. (1334 bis 1342) und Clemens VI. (1342-52) des Kaisers Anerbieten an. In dem vorüber= gebenden Ermannen bes Raifers und ber deutschen Reichsstände (Rurverein zu Rense 1338 45 und Reichstag zu Frankfurt) kann man irgend unmittelbaren Einfluß Marsiglios und seines Defensor pacis nicht ertennen. Es ist überdies zweifelhaft, ob er bieje Wendung ber Dinge noch erlebte. Als lebend genannt wird er noch in Ludwigs Schreiben an Bene-bikt XII. vom 28. Oktober 1336. Clemens VI. dagegen fagt in feiner Rede vom 10. April 1343 vom Raifer: Marsilium de Padua et Johannem de Janduno secum traxit so usque ad mortem eorum. Beide Verstorbene werden babei nochmals als verdammte Erzteter gebrandmarkt. Freilich muß Marfilius noch 1342 gelebt haben, wenn er wirklich ben von Goldast (Monarchia II, 1286 — nicht wie irrig gedruckt: 1386 ff.) — und vor ihm (1598) von Freher mitgeteilten "Tractatus consultationis super divortio matrimonii inter Johannem et Margaretam", übrigens dem Wortlaute nach eine 55 rechtfertigende Erklärung des Kaisers über die am Schluffe ausgesprochene Scheidung der Margareta Maultasch von ihrem ersten Gatten, verfaßt hat. Allein gewichtige Gründe sprechen dagegen; vor allem, daß Ludwig die Ebe in Wahrheit nicht geschieden, sondern als unvollzogen für nicht bestehend ertlart hat. Die Annahme, daß hier ein von anderer Basis ausgehender, nicht genehmigter Entwurf vorliege, ist nicht unmöglich, aber gegen= 60 Real-Gneuflopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII.

24

Marfilius.

über ber schwachen und späten Bezeugung taum wahrscheinlich. Die Echtheit einer britten Schrift des Marfilius, die Goldast (Monarchia II, 147-153) unter deffen Namen bringt und die sich auch felbst als Wert des Paduaners giebt: De translatione imperii — tann zwar nicht mit ebensoviel Grund bezweiselt werden. Allein sie ist und will nur 5 fein eine kritische Überarbeitung der gleichnamigen Schrift des Landulphus de Columna (Colonna). Sie ist an sich unbedeutend und tann zeitlich nur als bem Defensor pacis nachfolgend, sonst nicht näher bestimmt werden. Es erübrigt daher nur noch, diefe Schrift Marsiglios, auf der allein fein litterarischer Ruhm beruht, etwas näher anzuseben. Papft Clemens VI. bezeugt in der bereits angeführten Rede vom 10. April 1343, 10 er habe nie ein schlimmeres Ketzerbuch gelesen als den Defonsor des Marsilius. Matthias Flacius im Catalogus testium urteilt, es gebe in der älteren, d. i. vorreformatorischen, Litteratur keine trefflichere und überhaupt keine so zugleich gründliche und gelehrte, freimütige und fromme Schrift wider den Papst wie diese. Damit ist der allgemeine Standpunkt des Buches genugsam angedeutet. Marsilius steht — wie kann es anders sein ! — mit einem 15 Fuße noch tief in der Scholaftik. Seine ganze schwerfällig bialektische Art beweist es. Bezeichnend für diese Art ift gleich der Aufbau des Buches, das er (I, 1) in drei Dictamina gliedert, beren erstes (19 Rapitel) aus guten, der gesunden Bernunft einleuchtenden Bründen gein Thema (Intentum) erweisen, deren zweites (30 Kapitel) das Erwiesene Gründen gein Thema (Intentum) erweisen, deren zweites (30 Kapitel) das Erwiesene burch anerkannte, unwidersprechliche Zeugnisse der hl. Schrift und Kirchenlehre beträftigen 20 soll, während das dritte den Ertrag der beiden ersten zu Gunsten der auf die Prazis an-gewiesenen Bürger, herrschenden und unterthanen, in kurze Leitsätze (42 Conclusiones) zusammensaßt. Dem Inhalte nach kann man für moderne Leser verständlicher sagen, das Buch I, von Aristoteles ausgehend, vorzugsweise die staatsrechtliche, Buch II die kirchenvolisische Therrich des Narfassensen und ichter werden vorzugesweise die staatsrechtliche und Unterthamen tirchenpolitische Theorie des Berfassers entwickelt. Im eigenen Denken und Urteilen beweist 25 diefer fich dann aber so frei, so scharfblickend und kühn, daß er wie ein Wunder in seiner Beit erscheint und über seine Vorgänger weit emporragt. Als solche tann man besonders Dante in der "Monarchia", den Verfasser ver "Quaestio de potestate papae" (Betrus be Bojco?), ben ber "Disputatio inter militem et clericum super potestate praelatis ecclesie atque principibus terrarum commissa" und Johannes Barifius (Duidort) im 20 "Tractatus de potestate regia et papali" nennen. Die früher vor allem in diefer Reihe mitgezählte "Quaestio in utramque partem disputata de potestate regia et pontificali" (Goldast, De Monarchia II, 95 ff.) muß ausscheiden, seitdem Riezler fie nicht nur unwiderleglich dem Agidius Colonna abgesprochen, sondern auch überzeugend als abhängig von Dante und Marfilius einer jüngeren Zeit (1364-80) zugewiesen hat. 25 Vieles Einzelne hat Marfilius mit jenen Vorgängern gemein; aber er weicht nicht nur burch eine ganz andere Würdigung des Kaisertumes von den französischen Anwälten Phi= lipps IV. gegen Bonifaz VIII., sondern von allen in seiner eigenen, positiven Grund= ansicht ab. Im Staatsrechte stellt er geradezu die Souberänität des Volles als Quelle aller Gewalten auf: III, 6 Legislatorem humanum solam civium universitatem 40 esse aut valentiorem illius partem (d. i. die Majorität). Daß er sich von dieser theoretischen Basis bis zur praktischen Empfehlung der Wahlmonarchie durchmindet, ift aus seiner Stellung in den Fragen der Zeit verständlich, freilich auch ein Betweis seiner zeitlichen Befangenheit. In geistlichen Dingen gilt ihm nur das neue Gesetz (NT), nicht das alte als verbindlich. Diese Verbindlichteit ist unbedingt — Dispensationen läßt er 45 nicht zu —, aber nicht zwingend, sondern nur innerlich: III, 3. Ad observanda praecepta divinae legis poena vel supplicio temporali — nemo Evangelica scriptura compelli praecipitur. Die Kirche hat überhaupt keine 3wangs- und Strafgewalt. Ihre Bertreter hürfen strafen, d. i. aber nur lehren, warnen, tadeln. Sie sollen den Sündern als Arzte entgegentreten (die der Arzt Marsilius gern zum Bergleiche nimmt), 50 nicht als Richter. Aus dem NT weiß Marfilius, daß Kirche (Ecclesia) ursprünglich und wefentlich nichts anderes ist als Gemeinde der an Christum Gläubigen (II, 2: universitas fidelium credentium et invocantium nomen Christi). Ordnung und Lebramt follten freilich nach des Stifters Willen in diefer Gemeinde fein; zuerft die Apostel, dann bie Bischöfe oder Presbyter. Denn nach NI und Hieronymus erklärt er beide Namen 55 für ursprünglich gleichbedeutend. Erst nachber jedoch: "ad scandalum et schisma evitandum elegerunt sacerdotes unum ex ipsis, qui alios dirigeret et ordinaret. — — Hic electus — ex posteriorum consuetudine retinuit sibi nomen Episcopi, quasi superintendentis. — Verum jam dicta electio seu institutio per hominem — nihil amplioris meriti essentialis seu sacerdotalis auctoritatis triso buit" (II, 15). Demnach überragt kein Bischof ben anderen nach göttlichem Rechte an

Rang (II, 16), wie denn auch Petrus unter den Aposteln nach dem NT einen höheren Rang weber bekleidet noch beansprucht hat. Db Petrus überhaupt nach Rom gekommen und bort Bischof gewesen, ist aus der Schrift nicht zu beweisen. Wenn aber, so war Paulus vor ihm dort. "Non praevenit Paulum, sed potius e converso." über die dieser Ansicht entgegenstehenden üblichen Schriftbeweise der mittelaltrigen Theologie urteilt 5 er unbefangen und freimütig, wie keiner vor und lange nach ihm. Der römische Primat hat sich erst seit von Marsilius nicht geleugneten, aber nach ihm längst durch ben Fortgang der Creigniffe antiquierten Schenkung Konstantins und durch die begünstigenden Umstände während der Valanz des Raisertumes herausgebildet. Wenn andere Kirchen auf bie Abereinstimmung mit ber römischen Wert legten, so war das nicht anders, als wenn 10 die fleinere Rechtsschule zu Orleans sich einmal Rats erholte bei bem Studium generale zu Paris (j. o.). Daß ber Papit herkömmlich den Kaiser trönt, giebt ihm über diesen die Rurfürften als Vertreter des Volkes zu wählen haben, nicht mehr Recht als die alther= gebrachte Salbung der Könige von Frankreich dem Erzbischofe von Reims diesen gegenüber. Heftig bekämpft Marfülius den Anspruch des Papstes und ver Hierarchie seiner Zeit, die 15 Kirche mit ihrem gesamten Besitze und ihrem ganzen Personale dem weltlichen Gerichte und ber staatlichen Besteuerung zu entziehen. Nach Vorbild und Willen ihres Stifters foll die Kirche überhaupt nur bestigen, was zur Ausübung ihrer geistlichen Funktionen un= erläßlich ift. Zeitlichen Besits und natürliche, bürgerliche Funktionen der Geiftlichen geisti-lich zu nennen, gilt ihm geradezu als widerfinnig. Er behauptet daher: (III, 27) "ec- 20 clesiasticis temporalibus, expleta sacerdotum et aliorum Evangelii ministrorum et horum, quae ad cultum divinum pertinent, ac impotentum pauperum necessitate, licite ac secundum legem divinam pro communibus seu publicis utilitatibus aut defensionibus uti posse legislatorem humanum totaliter et in parte". Selbst in die äußere kirchliche Ordnung darf nach ihm der "Legis- 26 lator fidelis aut ejus auctoritate principans" tief eingreifen, namentlich (III, 40): "compellere tam Épiscopos quam reliquos evangelicos ministros, quibus de sufficientia victus et tegumenti provisum est, ad divina officia celebranda et sacramenta ecclesiastica administranda". Für Gesundung der vielfach durch Schuld ber unwiffenden Geiftlichkeit und der anmaßenden Bäpfte verworrenen firchlichen Lage er- 20 wartet er bas Beste von General= und Partialkonzilen (III, 33), deren Berufung aus Bischöfen, Priestern und gläubigen Laien er ber weltlichen Macht (potestas coactiva) vorbehält. Diese Proben der Denkweise des merkwürdigen Mannes muffen hier genügen. Es ist verständlich, wenn im XVI. Jahrhunderte einseitige Gegner der Reformation, wie Albertus Pighius (Assertio ecclesiasticae hierarchiae, Colon. 1538), vermuteten, daß 25 Ruther von Marfilius gelernt hätte. Allein tiefere Betrachtung zeigt doch, daß — abge-feben von dem Fehlen jeder Spur unmittelbares Einflusses — bei allem Zusammentressen in vielen Konsequenzen beide von verschiedenen Prämissen ausgingen und von sehr verschiedenen Grundmotiven getrieben wurden. Schießt auch Pighius über das Ziel, indem er von Marsilius sagt: "Fuit homo Aristotelicus magis quam Christianus", so liegt 40 boch Wahres in diesen Worten. Der kritische Verstand überwiegt bei ihm ebensofehr, wie bei Luther das fromme Gemüt. Aber das macht ihn nicht minder achtenswert und nicht minder beachtenswert für eine Zeit wie die unsere, die es zu voller Klarheit über bas Verbältnis von Rirche und Staat in weiten Rreisen noch immer nicht gebracht hat.

Sander. 45

Martene, Edmund, gest. 1739. — Quellen und Litteratur: Tassin, Hist. littér. de la congrég. de S. Maur. ..., Bruxelles 1770, S. 542-571 (hier am Schluß S. 570 f. auch die beiden Netrologe erwähnt), Jöcher, Gelehrtenleriton III, Leipzig 1751, S. 218f. und die Hortjetzung durch Heinr. Wilfe. Notermund IV, Bremen 1813, S. 810-814 (hier eine übersichtliche Ausgählung der Schriften Martenes) Charles de Lama, Bibliothèque 50 des scrivains de la congrégation de St. Maur, Munich et Paris 1882, S. 145-147, Nr. 439-450 incl. (auch hier ein Katalog sämtlicher Werte unseres Mauriners), Karl Schorn, Eissa sacra II, Bonn 1888, S. 80-82. 148 ff. 340 nebit Anm. 1 dal. (über Martenes und Durands Beschuch in den Benedittiner-Abteien Stablo-Nalmedy und Brüm zum Zwed von Borstudien für die "Voyage littér."). Da der Brieswechsel des großen Mauriners leider noch 55 nicht ediert ist, verdient folgende Notiz der "Bibliographie des Benedictins de la congrégation de France par les pères de la même congrég." Solèmes 1889, S. 149, Nr. 621: "Deux lettres inédites de Dom Edmond Martène. Revue historique et archéologique" t. VIII, p. 172-180 1880 (leider ist mir diefe Zeitschrift unzugänglich) um so größere Beachtung.

Edmund Martene wurde geboren am 22. Dezember 1654 zu St. Jean de Lône, 24\*

Martene

einer kleinen Stadt in der Diöcese Dijon. Seine Eltern waren rechtliche Leute und beim Parlament der Bourgogne bedienstet. Gleich nach Bollendung seiner Studien, kaum 18 jährig, legte er am 8. September 1672 die Mönchsgelübde in der Abtei des hl. Remigius zu Reims ab. Bald nachher wurde er durch die Lektüre ber Schrift des Poly-5 histors Johannes Trithemius über die sieben ersten Rapitel der Benediktinerregel angeregt, felbst hierüber zu schreiden. Hierzu vertiefte er sich mit brennendem Eifer in die Werte Die Oberen der Kongregation des hl. Maurus, zu welcher fein ber älteren Usteten. Aloster gehörte, bestimmten jest den belesenen Mönch, ju St. Germain des Pres, dem Mittelpunkt der Kongregation, an der Ausgabe der Rirchenbäter mitzuarbeiten. Hier wurden 10 die gefeierten Mauriner D'Achery und Mabillon feine hochgeschätzten Lehrer und bald innige Freunde. — Auf der Grundlage neuentdeckter Handschriften der regula s. Benedicti veröffent= lichte Martene sein Erftlingsbuch : "Commentarius in regulam s. ... Benedicti litteralis, moralis, historicus ... Paris. 1690. 4°; 2. édit. Paris. 1695. Fast gleichz zeitig ließ er, ermutigt burch Mabillon, erscheinen: "De antiquis monachorum 15 ritibus. Lugduni 1690. 2 vol. 4°, eine Fundgrube mönchischer Archäologie. In ber Folgezeit weilte unser Mauriner im Kloster Marmoutier und wurde von Claude Martin astetisch beeinflußt. Gleich nach dem Lode dieses seines enthusiastisch verehrten Lehrers setzte er ihm einen Denkstein in dem Buche "La vie du venerable Dom Claude Martin. Baris 1697, 8°. Aber seine Borgesesten hielten die überschwengliche Berherr= 20 lichung mystischer Astele im Zeitalter eines Ludwig XIV. für unangebracht und ver= weigerten daher das "Imprimatur". Als nun die Familie Martin selbst bennoch das Buch brucken ließ, mutmaßte der General-Superior Boistard, freilich mit Unrecht, der Verfasser habe da die Hände im Spiel, und bezichtigte ihn des Ungehorsams. Jest dat Martene bemütig felbst um eine Strafe. Aber ber gestrenge Borgesette hielt eine einfache Disgi-25 plinierung für ungenügend und verwies unseren Asteten nach dem Kloster Landevenec im äußersten Westen der Bretagne. Indes beschied man sich alsbald, ihn nach Evron in der Provinz Maine zu schidten, wo er jeder geistigen Anregung entraten mußte. Die Martin-Biographie selbst wurde von Boistard unterdrückt; allen ihm unterstellten Klöstern wurde der Antauf untersagt. Das Exil des gelehrten Ordensmannes dauerte übrigens nicht allzu so lange. Denn gar bald ließ man ihn nach Rouen in das Kloster St. Duen übersiedeln mit der Aufgabe, den Dom de Sainte Marthe bei der Herausgabe der Werke Gre-gors des Großen zu unterstützen. Nachdem er hier 1698 einen Wiederabbrud des Martin-Panegyricus besorgt, erschien aus seiner Feder zunächst ein außerordentlich verdienstliches Bert, eine großartige Ergänzung feines Buches "De antiquis monachorum ritibus" 25 unter dem fast gleichlautenden Titel: "De antiquis ecclesiae ritibus", Rotomagi 1700. 1702, 3 vol. 4° und ber bazu gehörende "Tractatus de antiqua ecclesiae disciplina in celebrandis officiis ... Lugd. 1706, 4°. Etwas früher veröffentlichte der Un= ermübliche als willfommene Ergänzung von D'Acherys spicilegium "Veterum scriptorum et monumentorum moralium, historicorum, dogmaticorum, ad res eccle-40 siasticas, monasticas et politicas illustrandas collectio nova", Rouen 1700. 4°. Später (1708) erhielt der gelehrte Mauriner den ehrenvollen Auftrag der Mitarbeit an der "Gallia christiana". Zur Bewältigung diefer Riefenarbeit bereifte er im Verein mit seinem vertrauten und kongenialen Ordensbruder Ursin Durand sechs Jahre lang (1709 bis 1715) fast ganz Frankreich, zumal das mittlere und südliche, überall von ben archivalischen 1715) fast ganz Frankreich, zumal das mittlere und publiche, uberau von den unswungern 45 Beständen Renntnis nehmend. Als Frucht bieser aufreibenden Thätigkeit erschien der "Thesaurus novus anecdotorum". Paris 1717, 5 vol. fol. Die Vorstubien zu der gleichzeitig erschienenen berühmten "Voyage litteraire de deux religieux Bene-dictins"..., Paris 1717. 4° hatte beide Freunde auch in die beutschen bezw. belgischen Benedittiner-Abteien Corvey, Stablo-Malmedy und Prüm geschrt. Als weiteres glänzendes 50 Ergebnis der vereinigten Thätigkeit beider Mauriner erschien "Veterum scriptorum et and in die Beruf auch erschieften geschreichen "Veterum scriptorum et monumentorum ... amplissima collectio, Paris 1724-33, 9 vol. fol. Rum großen Schmerz Martenes mußte Durand, sein Seelen= und Bahlverwandter, mit dem er 25 Jahre lang zu ernstem litterarischen Schaffen treu verbunden gewesen, 1734 wegen Misbilligung ber Bulle "Unigenitus" bes Papites Clemens XI. von 1713 mit ihrer un= 55 bedingten Verbammung bes Janjenismus das Klofter St. Germain bes Pres, das ihm eine liebe zweite Heimat geworden, räumen. Nach fo graufamer Trennung vom alten Freund veröffentlichte der Bereinfamte zunächst die zweite Ausgabe des Buches "De antiquis ecclesiae ritibus libri". Antverpiae 1636. 1638. 4 vol. fol. Seine lette gebrudte Schrift war "tomus VI ber annales ordinis s. Benedicti", Lutetiae ... 60 1739. Martenes "Histoire de la congregation de S. Maur ..., continuée depuis

1739 jusqu'en 1747 par D. Forlet., 3 vol. in folio minori, sowie seine "Vie des Saints" blieben ungebruckt; das Manuschipt der ersten Arbeit gehört zu den Beständen der Klosterbibliothet von St. Germain des Pres. Die gewöhnliche Angabe, unser Mauriner habe 1723 auch die zweite Ausgabe von D'Acherys spicilegium besorgt, ist ungenau; dies zweite Edition rührt von de la Barre her, wohl aber hat er den Herausgeber wesentlich 5 mit seiner reichen Ersahrung unterstützt; jedenfalls ist das gewöhnliche Citat D'Achery= Martene, Spicileg. unzulässig.

Endlich machte ein Schlagsluß der Thätigkeit des unermüblichen 85 jährigen Greises am 20. Juni 1739 in seinem klösterlichen Heim St. Germain ein jähes Ende. Mit ihm sant einer der bedeutendsten Mauriner in die Gruft, hervorragend sowohl als Gelehrter, 10 als solcher unzweiselchaft ebenbürtig einem Madillon, Du Cange, D'Alchery, Ruinart und Bouquet, denn als Asket, der sogar auf seinen weiten anstrengenden Reisen den Wein stets verschmähte, dabei ein liebenswürdiger bescheidener Mensch. Die Zeitschrift, "Le Pour et le Contre" und der Versassführt des gens de lettres, qui n'admiraient pas moins en lui la simplicité des moeurs que la vaste étendue de ses connaissances."

Marteusen, Hans Lassen, bänischer Broselson und Bischof, gest. 1884. — Selbstbiographie, verdeutscht: Aus meinem Leben, 1—3, 1883—84; Julius Martensen giebt 20 eine chronologische Uebersicht über M.s ganze litterarische Produktion in "Mindre Skrifter og Taler af Biskop M.", Kjöbenhavn 1885; B. Nannestad, H. & Martensen, Kjöbenhavn 1897.

Martensen ward den 19. August 1808 in Flensburg geboren, wo sein Bater, von Geburt ein Nordschleswiger, sich verheiratet und als Schiffer niedergelassen hatte. Wenige 25 Jahre nach der Geburt des Sohnes begann der Vater, der ein feltener Mann in feinem Stande war, Bücher über die Seefahrts- und Handelsfächer zu verfassen, und weil er sie in seiner dänischen Muttersprache schrieb, wurde er veranlaßt, 1817 nach Ropenhagen zu ziehen. 1827 machte Martensen sein Abiturienteneramen an der Metropolitanschule und 1832 sein theologisches Examen an der Universität. Schon damals hatte es sich gezeigt, 20 welche hervorragenden Anlagen der junge Mann befaß; 1834-36 verbrachte er im Auslande, in Deutschland und Paris, behufs seiner ferneren wissenschaftlichen Bildung. Auf biefer Reise trat er in Verbindung mit Denkern wie Marbeineke, Steffens, Daub, Schelling und Baaber. Mit dem später so ungludlichen Dichter Lenau schloß er in Wien eine innige Freundschaft; seine Erftlingsschrift war eine Abhandlung über deffen "Fauft" 85 (1836). Nach seiner Rücktehr verfaßte er eine Differtation für den Licentiatgrad, die er im Sommer 1837 verteidigte, trat dann als theologischer Privatdocent an der Uni-verfität auf, wurde 1838 zum Lektor und 1840 zum Prosesson. Sein Fach war die schletzte Trug Dogmatik, Ethik, Symbolik und die Geschichte der neueren Philosophie vor, beiläufig auch Auslegung einzelner neutestamentlicher Schriften. 20 Als Docent übte er einen mächtig eingreifenden Einfluß aus: sein Vortrag, sowohl tief als scharf, gemütvoll und klar, immer geistwoll und fesselne, wedte nachaltige Begeisterung, die nicht nur die studierende Jugend an ihn feffelte, sondern auch ältere Männer von hoher Bildung um seinen Lehrstuhl versammelte. 1840 erhielt er von Kiel den theologischen Doktorgrad. 1845 wurde ihm neben seiner Professur die Stelle eines Hof= 45 predigers übertragen. Da der Bischof von Seeland, J. B. Mynster, im Januar 1854 starb, wurde Martensen zu seinem Nachfolger ernannt, nachdem der König und sein Ministerium lange zwischen ihm und seinem älteren Rollegen, bem als Theologen und als nationalliberalen Bolitiker boch angesehenen Broseffor H. N. Clausen, geschwankt hatten. Als Bischof hielt er sich an das Wort: "mit der einen Hand thaten sie die Arbeit, mit so ber anderen hielten sie bie Waffen"; während er den Pflichten seines Amtes oblag, sandte er in der Form von Gelegenheitsschriften seine leitenden Worte über die kirchlichen Fragen ber Zeit aus. Sein Ansehen wuchs von Jahr zu Jahr; es herrschten verschiedene Mei-nungen darüber, inwietweit sein konservativer Standpunkt in allen einzelnen Fällen der richtige sei; aber alle stimmten überein in der großen Ehrerbietung vor der überlegenen 55 Persönlichkeit und in der Anerkennung, daß das höchste geistliche Amt des Landes von einem Manne bekleidet wurde, der sowohl den Willem als die Macht hatte, die Kirche nach außen zu verteidigen und nach innen aufzubauen. Er befleidete das bischöfliche Amt 30 Jahre lang. Erft in den letten 11/2 Jahren merkte er die Abnahme feiner Kräfte; in

biefem Gefühle begehrte er seine Entlassung, und wenige Tage nach der Bewilligung der= selben entschlief er, den 3. Februar 1884.

Um ein Bild von der Bedeutung Martensens zu entwerfen, betrachten wir: 1. seine theologische Individualität, wie dieselbe in seinen Hauptschriften zum Ausdrucke gekommen 5 ist, 2. seine gelegentliche Teilnahme an wissenschaftlichen und kirchlichen Verhandlungen, 3. seine Thätigkeit als praktischer Geistlicher.

1. M. berichtet in feiner Selbstbiographie (I, 27, beutsche Übers.), daß er schon in seiner Schulzeit beim Lesen einer Schrift von Steffens "eine Ahnung davon bekam, daß es eine Welt- und Lebensanschauung geben müsse, in welcher alles, was im Bereiche 10 des Daseins Bedeutung hat: Natur und Geist, Natur und Geschichte, Poesie, Kunst,

- 10 des Daseins Bedeutung hat: Natur und Geist, Natur und Geschächte, Boesse, Kunst, Bhilosophie sich harmonisch zusammensaßt zu einem Tempel des Geistes, in welchem das Christentum den alles beherrschenden, alles erklärenden Mittelpunkt bildet." Diese Ahnung ist der Durchbruch seiner geistigen Individualität. Denn wirklich ist und bleibt es die typische Eigentümlichkeit seiner Theologie, wenn sie in der größten Allgemeinheit aus=
- typische Eigentümlichkeit seiner Theologie, wenn sie in der größten Allgemeinheit aus-15 gedrückt werden soll, daß er unerschütterlich an Jesus Christus festhält als dem Mittelpunkt all seines Denkens, und dabei stets den weitesten allumfassenden Gesichtskreis beherrscht und zeigt, wie alle Sphären des Daseins erst in Christus ihre geistige Erklärung finden.
- rung sinden. Bom Drange nach einer solchen Anschauung beseelt, gab er sich ben überaus reichen 20 Einwirkungen hin, die gerade seine Jugendzeit darbot. Unter den Lehrern der Kopenhagener Universität war es zunächst der philosophische Brosefsor Sibbern, der ihn fesselte und bei dem er einen Ansang von dem fand, was er suchte: "Sibberns Christentumsphilosophie war im Grunde eine spekulative Theologie." Ist das Christentum Wahrheit, machte Sibbern geltend, muß das Evangelium nicht bloß angenommen werden, weil es
- 25 geschrieben steht ober von der Kirche überliefert ist; ja nicht nur, weil es uns zu Herz und Gewissen redet, sondern auch weil seine Wahrheit sich in unserm Denken als das Einzige bezeugt, das im stande ist, die tiefsten Rätsel des Daseins zu lösen und eine umfassende Lebensanschauung zu schaffen. Darum darf man nicht beim Buchstaben des Christentums stehen bleiben, sondern muß die ganze Ideenfülle, daraus die Worte der Schrift
- 20 hervorgegangen, in sein Denken aufnehmen und in Bewegung setzen. Hier war, wie man leicht sieht, große Verwandtschaft mit M.s Bedürfnis, "denn", sagt er (Aus meinem Leben I, 64), "ich suchte Einheit von Glauben und Erkennen. Mein religiöses Interesse war mit meinem spekulativen Interesse zusammengewachsen; nur da konnte ich ruhen, wo beide zugleich ihre Befriedigung fanden." — Außerhalb der Universität war es zu jener Zeit
- nit meinem spekulativen Interesse aus ertennen. Deten tengwies Interesse war zugleich ihre Befriedigung fanden." — Außerhalb der Universtütt war es zu jener Zeit svgleich ihre Befriedigung fanden." — Außerhalb der Universtütt war es zu jener Zeit so besonders Grundtvig, der für ihn Bedeutung gewann: er ward ergriffen von Grundtvigs großartiger, weltgeschichtlicher Anschauung und vor allem von seiner Auffassung des Geistes als des einzig Wirklichen und des Wortes als der höchsten Lebensmacht. Aber hier vermißte er unter anderem besonders Theologie. Weniger fühlte er sich damals durch Mynster angezogen, von bessen Predigten er dagegen bekennt, daß sie in einer späteren
- so Periode unberechenbare Bedeutung für die Entwickelung seiner Persönlichkeit und für seine theologische Arbeit gehabt haben.

Aber stärker noch als von diesen, muß man wohl sagen, wurde er in seiner Jugend von den Schriften Schleiermachers und Hegels beeinflußt. Erst nach dem Lobe beider tam er nach Deutschland; aber er hatte das Glück, als Schl. im Herbste 1833 Ropen-

- 45 hagen besuchte, ihn persönlich kennen zu lernen und in mehreren theologischen Gesprächen unvergeßliche Eindrücke von ihm zu empfangen. Die tiefe Mystik und bewunderungswürdige Architektonik der Schleiermacherschen Dogmatik begeisterte ihn, aber er konnte sich mit deren Subjektivismus nicht versöhnen; er verlangte eine Theologie, welche uns über das Wesen Gottes an sich belehre, er verlangte eine Erkenntnis, die uns in die objektive Wahrheit
- 50 des Universums einführe; die wahre Theologie mußte ihm zugleich die Prinzipien der wahren Bhilosophie enthalten. Und er forderte einen tieferen Gehorsam gegen die Schrift und die Thatsachen der Erlösung. Diesem Subjektivismus gegenüber fühlte er sich mächtig von Hegel mit dem objektiven alles umfassenden Wahrheitssplicem angezogen, wo auch die christlichen Dogmen in ihrer Wahrheit nach der dem Denken innewohnenden Rotwendigkeit
- 55 erkannt werden sollten. Aber hier vermißte er die Theonomie und die Anerkennung der Religion als einer höheren Lebenssphäre, denn die Philosophie. Dieses fand er in vollem Maße bei Franz Baader in München, bei dem er seine eigentlichen Lebrjahre abschloß. Baader schärfte wieder und wieder ein, daß die Bhilosophie religiöse Philosophie sein muß im Gegensatz zu all den autonomischen Systemen der neueren Zeit; nur wer persönlich so in der Keligion steht, kann darüber philosophieren. Nicht die Idee, sondern Gott selbst,

ber perfönliche Gott im gläubigen Subjekte aufgenommen, ist das Prinzip der Erkenntnis. Baaders christliche Philosophie war Mystik und Theosophie zugleich. Er besach die theosophische Intuition, die Bereinigung spelukativen Denkens und der Phantasieanschauung, welche mit Gott als Mittelpunkt das All in seiner Mannigsaltigkeit umfaßt, mit dem inneren Leben Gottes vor dessen Erken Schöpferhandlung beginnend und die Entwickelung s des Reiches Gottes durch Schöpfung, Fall und Erlösung die zur Vollendung aller Dinge verfolgend. Um aber mit der Theosophie den Gottesbegriff zu erforschen, muß man sich mit der Mystik in das Gottesverhältnis versenken. Baader redete als der, welcher selbst mystischer geriffen war und in dem perfönlichen Verhältnisse zu Gott und den göttlichen Dingen stand (Aus meinem Leben I, 158 st.). — M. konnte sich vorläufig gewiß dem 10 Theosophischen Anschauung, daß M. darüber zur Klarheit kan, was sich bei ihm selbst versorarbeitete, und daß er seinen eignen Standpunkt als spekulativer Theologe fand. Diesem Standpunkt zufolge muß die Theologie im Glauben ihren Ausgangspunkt haben und auf Erfahrungsgewißheit der Wachteit des Christentums ruhen; auf dieser Grundlage 18 foll sie des Glaubens eigene Intelligenz entfalten, — sie foll zeigen, wie das Christentum sich der gläubigen Erkentnis als die objektive, in sich selbert gleucht als notwendig darielt, der einzelne Slieder aus der christlichen Wachteit als notwendig dazu gehörende Momente hervorgeben.

und Scheiermacher, anderenstein Erkopanite die die die geteind gennicht und eine vonsteine die die generalise anderensteine die die getein generalise anderensteine die die getein generalise anderensteine die die getein generalise anderen gescheinen allen feinen Berten gilt, nur underänderter Abbruck der erstein. Deutsch liegt sie in zwei verschiedenen übersetungen vor, auch ins Schwedische, Engliche und Französliche wurde sie die besteine Behren übersetung die eine Beneren übersetung auch von die die geschiedenen übersetungen vor, auch ins Schwedische, Engliche und Französliche wurde sie Erstein mus aus as seinen eigenen Tiefen heraus den Instalt von Schwedischen Eine Berten gilt, nur underänderter Abbruck der ersten. Deutsch liegt sie in zwei verschiedenen übersetungen vor; auch ins Schwedische, Engliche und Französliche wurde sie eigenen übersetungen vor; auch ins Schwedische, Engliche und Französliche vor Beweichtein muß aus as seinen eigenen Tiefen heraus den Instalt von Slaube und Erfenntnis int vor der ersten zubringen im flande sein. Denn die Einheit von Slaube und Erfenntnis. Das geinen eigenen Tiefen heraus den Instalt von Slaube und Erfenntnis. Das Zeugnis des Geistes wird gescht von des und ein geschnet werd werde sausgefaßt so wird; eis ist zugleich ein Beugnis, das Gottes Geist als der Geist von Strecker Bachrheitside in der erstentnis des Menischen ablegt; und so bekönsteit durch der eine Abergeheit durch der eine Bachrheitside sausgefaßt so wird; es ist zugleich ein Beugnis, das Gottes Geist als der Geist von Streckeren eine eine eine eine theoretische Bachrheitsidee sich außer einen in der Erfenntnis des Beisteitsgebante, der Bachrheitside wieder Bachrheitside eine Beisteite eine Bachrheitside wieder Bachrheitside eine Bachrheitside eine Beisteit eine Bachrheitside eine Beisteit eine Bachrheitside eine Bachrheitsisten eine Bach

spekulatives Begreifen, das nicht nur nach dem Zusammenhange, sondern nach dem Grunde fragt, welches das Einzelne in seinem Werden sieht und zeigt, wie das Gegebene aus der einen chriftlichen Bahrheitsibee hervorgeht. Dies ift jedoch nur baburch möglich, baß bas Denken in beständiger Wechselwirkung mit Schrift und Rirchenlehre steht und aus diefen 5 schöpft. Und felbst dann noch ist die Einheit von Glaube und Erkenntnis nur stückweise

hier in der Zeitlichkeit: "das Abschließende in der Erkenntnis wird zugleich das Divina=

icht in bei Schningkeit. "ous Assigningenoe in der Setenning von Sagerig du Salam torijche enthalten, das auf eine höhere Löfung hinweist." Die Eigentümlichkeit seines spekulativen Standpunktes liegt in dem bestimmten An-schlusse anschrift und Richenlehre. Die Schrift ist ihm kritische und organische Norm 10 zugleich (Dogm. § 27); und er bekennt sich mit voller Überzeugung zu der Grund-anschauung des Christentums, wie sie sie sich in der lutherischen Riche sinder und sochen von Jugend an war es keineswegs sein Ziel und Streben, neue Lehren zu verkunden, sondern die alte lutherische Rirchenlehre zu erneuern und zu verjüngen. Das eigentümliche Licht, das durch seine Darstellung über diese fällt, rührt daher auch weit weniger von den

- 15 einzelnen Abweichungen her, die sich unleugbar nachweisen lassen, als von der speku-lativen Behandlungsweise: es ist die Totalitätsanschauung, die überall in Betwegung gesetzt wird, die umfaffende driftliche Mahrheitsibee, aus ber alle Einzelheiten als Momente bervorgehen.
- Bu bem spetulativen Elemente, welches recht eigentlich seine Theologie charafterisiert, 20 tam nach und nach, in stets steigendem Umfange, ein mystisches und ein theoso= phifches. - Am älteften ift fein Verhältnis jur Doftit. Auf feiner Jugendreife ftudierte er eifrig Meister Edart, und seine Schrift über biefen erschien schon 1840 (verbeutscht 1842). Aber feine Studien und Anlagen in diejer Richtung trugen ihre beste und reichste Frucht in seiner großen Ethik (Die cristliche Ethik, 3 Bände, 1871-78, ins Deutsche
- 25 überset, wo man von Anfang bis zu Ende eine innige Vertrautheit mit den mystischen Ersahrungen im Gottesverhältnisse wahrnimmt, besonders, wie es die Natur der Sache mit fich bringt, im mittelsten Bande (bie individuelle Ethif). Aus der früheren Zeit gehören dahin einzelne Teile ber Dogmatik (3. B. die Lehre von der Heilsaneignung und von dem Werke Chrifti) und aus der späteren mehrere Abteilungen in Jakob Böhme. -
- 20 Das Theosophische ist dagegen erst spät und allmählich bei ihm zum Durchbruch gekommen, obgleich er icon bei Baader unvergeßliche Impulje in diefer Richtung empfangen batte, und obgleich offenbar ein theosophisches Element in seiner Natur lag. In seiner Dog= matik finden sich vielsach theosophisches Elemente, freilich nicht so sehr im Gottesbegriff, wo selbst die Dreieinigkeitsdarstellung nicht über die Methode und den Iveenkreis der spetula=
- 85 tiven Theologie hinausführt, als an den Stellen, wo die Teilnahme der Natur und des Universums an der Erneuerung und Vollendung des Geistes behandelt wird: Jesus Cbriftus als der neue Adam, beffen Rommen nicht nur geistige und moralische, sondern die tiefste kosmische Bedeutung hat, — das Wunder als eine beginnende, ja sortschreitende Naturverklärung, — die Sakramente als Naturmpfterien, namentlich das Abendmahl als
- so Rahrung für den zukünftigen Auferstehungsleib, endlich feine Lehre vom Zwischen-zustande, besonders seine Gedanken über den Zwischenkörper und den Aufenthaltsort der Seelen. Eine noch stärkere Annäherung an das Theosophische nehmen wir in seiner Streitschrift vom Glauben und Wissen (1867; überset in den Jahrbüchern für deutsche Theologie Bd XIV, 1869) wahr. Ohne Zweifel hatte er neue Impulse in theosophischer 25 Richtung durch Schellings spätere Philosophie erhalten, die inzwischen veröffentlicht worden
- In diefer Schrift entwickelt M. das Verhältnis zwischen dem logischen, physischen war. und ethijchen Gottesbegriff : während in dem logischen Gottesbegriff Gott als die Idee der
- Ideen, als der reine Gedanke aufgefaßt wird, im phylische Gottesbegerij Gott uns die Joke ver ift das eigentliche Wesen in Gott der Wille, denn Gott ist ethische Berjönlichkeit. In 50 dem ethischen Gottesbegriff sind Wissen und Macht als Momente enthalten: Gott ist sober nicht wohl die Idee der Ideen, wie auch das Naturprinzip. Gott ist der naturfreie, aber nicht der naturloje Gott: hier berührt Martenjen zum erstenmale, daß eine Natur (Phylis) in Bott fein muffe, eine Allfulle von Rräften und Birtfamteitspotenzen. Dieje Auseinander= sezung enthält eine Reihe neuer Gesichtspunkte für ben Gottesbegriff und ben ewigen
- E5 göttlichen Lebensprozeß, über die hinausgehend, welche er in der Dogmatik gegeben hatte. Eine ausführlichere Behandlung widmet er bekanntlich dem Begriff einer Natur, einer Körperlichkeit in Gott in der Ethik (I, § 19). Aber erst in Jak. Böhme (1881; ver-beutscht 1882) hat Martensens Gottesbegriff seine größte Fülle erreicht. Er billigt ja keineswegs Böhmes Schilderungen des Lebensprozesses in Gott (besonders macht er den 60 Einwand, daß das Innerste in Gottes Wesen bei Böhme ein dunkler Naturarund bleibt,

woraus die Persönlickkeit gleichsam nur auftaucht, daß also der ethische Gottesbegriff getränkt wird); aber er meint hauptsächlich, daß es zwei Begriffe sind, die wir von der Theosophie lernen müssen, um zur Fülle der Schriftanschauung zurüczukehren: die Natur in Gott (die wir aus den früheren Schriften kennen) — und Gottes Herrlickkeit oder der unerschaffene Himmel, das unzugängliche Licht, in dem der dreienige Gott ewig wohnt, 5 "die glanzvolle Offenbarung von Gottes gesamten Eigenschaften und Bollkommenheiten", Gottes eigene Schönheitswelt, Gegenstand seines ewigen Beschauens und Wirkens. Dies ewige unerschaffene Licht ist das Vierte neben der hl. Dreieinigkeit, ewig zu Gottes Existenz gehörend. Hier schönkeitswelt, Segenstand seines ewigen unerschaffene Licht ist das Vierte neben der hl. Dreieinigkeit, ewig zu Gottes Existenz gehörend. Hier schönkeitswelt, Segenstand seines ewigen werschaften und am meisten Runkte von M.s theosophischen Gedanken; von diesem geht die Reihe der übrigen aus, 10 welche dies Gerift enthält. Es mögen die Meeinungen darüber geteilt sein, welchen Wert und welche Berechtigung theosophische Darstellungen haben; darüber aber bleidt kein Zweisel, daß er der schrift und den Erfahrungen des echten einfältigen Glaubensledens fortverirren, hat es ein hohes Interesse, daß diese Fragen hier von einem Manne 15 behandelt sind, der Gorift und den Erfahrungen des echten einfältigen Glaubens-Mit "Jat. Böhme" schließt seine theologische Broduktion; sein bleibet ein in seltenem Grade harmonisches Ganzes, in welchem sein Genius zur allseitigen Entsatung gelangte.

Dieje Theologie mit bem weit umfaffenden Horizonte und dem treuen Festhalten an bem, was das Centrum des Christentums ist, ward durch feine reichen Darstellungsgaben 20 doppelt geeignet, in weiten Areisen Bedeutung zu gewinnen: seine Schriften wurden nicht blog überall ftudiert, wo protestantische Theologie gepflegt wird, sondern sogar in Rom und Athen. Das warme und von der 3dee durchgeistigte Gepräge der Rede, die außerordentliche Vereinigung von theologischer und humaner Bildung, von Tiefe und Klarheit, von Einfachheit und Allfeitigkeit find Eigenschaften, die jedem Lefer entgegenleuchten. 25 Ebenso offenbare Vorzüge find feine plastische und reiche Sprache, in der sich jeder Gedanke ohne Rampf den abäquaten Ausbruck bildet, — die feltene Bereinigung vom Logischen und Anschaulichen, von Gedankenklarheit und dichterischem Bhantasienreichtum, 2031igien und Angeautigen, von Gevantentlargeit und sugertragem Phanapienteuzium, — eine Vereinigung, die auch in der architektonischen Schönheit seiner Werke bervortritt, in der Festigkeit und Durchsichtigkeit der Systematik; vesonders seine kleine Ethik (Grund= 20 riß zum System der Moralphilosophie, 1841, deutsch 1845) ist neben der Dogmatik in spitematischer Beziehung die Verle unter seinen Schriften. Die größere Ethik steht un= leugdar hinter der kleineren zurück in spitematischer Abgerundetheit; aber dieser Mangel hängt mit ihrem größten und bedeutungsvollsten Vorzug zusammen. Sie enthält einen reichen Schat von Lebenserfahrungen und geht auf alle konkrein Stehkaltnisse und Fragen 25 ber deit ein kleiner Stehkalt einem Umschweit alle konkrein Stehkaltnisse und Fragen 25 verden Schat von Lebenserfahrungen und geht auf alle konkrein stehkaltnisse und Fragen 25 har deit ein kleiner Stehkaltnisse und bestehen einen kleichen schunden Schutzer von stehkalt einen reichen Schutzer von Schutzer und Stehkalt einen stehkaltnisse und Fragen 26 har der die schutzer sing schutzer sing schutzer stehkaltnisse schutzer stehkaltnisse enthält einen reichen Schutzer schutzer stehkaltnisse schutzer sc ber Beit ein, woburch fie in fo großem Umfange eine Lehrerin fürs Leben geworden ift, wie es fich nur äußerst selten von einem wissenschaftlichen Werke nachweisen läßt. Das Feffelnde an diefer Arbeit ift namentlich die psychologische, praktische Fulle in der Beschreibung der Erlebnisse in der Sünde und Enade und das träftige Betonen dessen, daß das Chriftentum das Menschliche in all seinen Formen durchdringen soll, daß es keinen Winkel 40 im Menschenleben giebt, mit dem das Christentum nichts zu schaffen hätte mit seiner Wiedergeburtstraft und seinem Vermögen, Alles zu verklären. Während "der Grundriß" sich allein an die ethische Begriffs- und Gedankenwelt hielt, zieht die Ethik alle, selbst die verschiedenartigsten Lebensverhältniffe in den Kreis ihrer Betrachtung.

2. Neben dieser zusammenhängenden theologischen Verfasserhätigkeit hat er bei vielen as Gelegenheiten lebhaft an den litterarischen Streitigkeiten seines Baterlandes teil genommen und Beiträge geliefert, welche außer dem Einflusse, den sie augenblicklich auf den Gang der Berhandlungen ausübten, ihren Wert weit über den vorübergehenden Anlaß binaus behalten. So widerlegte er den Baptismus in seiner Schrift über die christliche Tause (1843, in demselben Jahr verdeutscht), worin er aussührt, daß die Tause nach ihrem Vegriffe immer so Rindertausse ist, und wo er überhaupt die Grundlage seiner ganzen später in der Dogmatik vorliegenden Lehre von der Tausse giebt. — Seine Ausstältigen des Verhältnisses zwissen Bisterlegaard, der in den Jahren 1843—51 mit einer hervorragenden dialektischen und füllstischen Begabung eine außerorbentlich reiche litterarische Produktion entfaltete, so teils in Erbauungsschriften, teils in fragmentarischer Behandlung der Grundsragen des ästhetischen, ethischen und veligiösen Lebens; alles konzentierte schandlung der Grundsragen des ästhetischen, ethischen und bie Spekulation durchaus ungleichartig seien; man könne sich zum Christentum und die Spekulation durchaus ungleichartig seien; man könne sich zum Christentum nur in "unendlicher perfönlicher Leidenschaft für seine Seligkeit" verhalten; das Christentum sei das Absurde und Baradore, das gegen den Berstand ge= so Martensen

glaubt werben muffe. Als nun M. seine Dogmatik herausgab, begann ein Rreis von Rierkegaards Schülern eine heftige Volemik gegen seinen dogmatischen Standpunkt; Ans-führer war der Professor der Bhilosophie R. Nielsen, ursprünglich Theologe und ein be-geisterter Anhänger M.3, von jetzt an sein heftigster Gegner, der unter der Losung 5 "Scheidung zwischen Glauben und Wiffen" in dem Intereffe des Glaubens selbst nicht nur M.s Dogmatik, sondern alle Theologie als ein Migverständnis des Wefens und der Methode der Wiffenschaft bekämpfen zu müffen meinte; ba alle Wiffenschaft auf einer objektiven und rationellen Grundlage ruhe, die Theologie aber auf subjektive Glaubens-voraussjezungen baue, sei es ein Mißverständnis, eine Wiffenschaft auf den Glauben bauen 10 zu wollen. Bon diefem Standpunkte aus fuhr er ein Menschenalter hindurch fort, M.s Dogmatit zu betämpfen. D. beantwortete nur felten bie fortgeseten Angriffe, zuerst in ben "dogmatischen Erläuterungen" 1850, später in dem obgenannten Buche "Glauben und Wiffen"; in letzterer Schrift verteidigte er doch weniger seine eigene Position, als er die Schwächen seines Gegners bloß stellte. Rierlegaard selbst schloß 1855 15 fein Leben und seine Verfasserthätigkeit mit einem gewaltsamen Angriff auf die Staats= tirche als eine Institution der heuchelei und Verdrehung des Christentums; aber obgleich ber Angriff besonders gegen Martensen gerichtet war, ber damals eben Bischof von Seeland geworden, fand M. doch keinen Grund, sich persönlich in den außerordentlich heftigen und leidenschaftlichen Streit einzulassen. Er bekam dagegen Anlaß, gegen Grundtvig und 20 bessen Anhänger aufzutreten. Da ein jüngerer Mann, den er weihen sollte, Neigung verriet, die Sakramentwirkung von dem Glauben des verwaltenden Geisklichen abhängig zu machen, und da Grundtbig selbst den Ordinanden verteidigte, veröffentlichte M. zwei kleine Schriften (1856—57) über diese Frage. Später gab er in der Schrift "Zur Ver-teidigung gegen den sogenannten Grundtbigianismus" (1863) eine umfassende Kritik, — 25 noch heute der bedeutendite Beitrag zur Beurteilung der Eigentumlichkeiten diefer Richtung. 26 noch heute der debentenope Beitrag zur Beitretung der Eigentumtichtenen dieser Rachaung. Gegen den Katholicismus trat er auf in "Katholicismus und Protestantismus" (1874, dassselbe Jahr verbeutscht). Endlich hat er sich zweimal über die Berfassugen der bänischen Bolkstirche geäußert (1851 u. 1867); während die erste dieser Schriften ver= schiedene Gedanken enthält, die er später hat fallen lassen, stellt die andere uns die Ver= so fassugedanken dar, welche er als Bischof zu verwirklichen strebte. 3. In der Erstüllung seiner bischössichen Amtspflichten widmete er besonders der Predigt und der Kirchenvisitation seine Kräfte. Seine Thätigkeit als Prediger hatte 1845 beson werdenen. schon angefangen; im Laufe ber Jahre hat er acht Bände Predigten herausgegeben, von benen eine Auswahl zu einer Poftille zusammengestellt ift, zudem brei Bände Ordinations= so reden (deren zwei ersten unter dem Titel "Hirtenspielel" verdeutscht find 1872) und eine Menge einzelner Gelegenheitsreden, von denen ein großer Teil aus seiner Stellung als königlicher Konfessionarius hervorging. Welch eine bohe Aufgabe das Predigen ihm war, sieht man aus seiner Aussage (Aus m. Leben II, 60), daß die Predigt das größte und edelste Geistesprodukt sei, das ein Mensch hervordringen könne, größer als das des Dichters, 20 größer als das des Denkers, sofern die Predigt ein Wert der ganzen Persönlichkeit sei, eine That, welcher jede andere geistige Thätigkeit und Gabe nur als Mittel diene. Der Mittelpunkt feiner Bredigten ift in einer besonderen Bedeutung die Berson Chrifti, eine Darftellung ber Chriftusgestalt, sowohl in ihrer erhabenen Größe als in ihrer anziehenden Kraft. Die Stärke feiner Predigten ift nicht das Erwedende, noch das Gefühl Erregende, 45 sondern die erbauliche Betrachtung, die Vertiefung in Jesus Christus voll Gnade und Wahrheit. Die Form ist ebel und einfach mit plastischer Anschaulichkeit und durchsichtiger Rlarheit. Uber das ganze ift eine Rube verbreitet, wie wenn die Gemeinde ben herrn in beschauender Andacht feiert. Bon seinen früheren Bredigten könnte man vielleicht sagen, daß sie etwas kühl und objektiv gehalten sind, allein in den späteren tritt das 50 individualisierende und pipchologische Moment in größerer Fülle hervor; überall ist in seinen Predigten eine Mannigfaltigkeit von neuen Blicken auf den Text, neuen Beleuchtungen der alten Wahrheit. Bei den Bisitationen war er ein hervorragender Katechet. Es war überraschend, ihn, der wie wenige den Bollkommenen Weischeit vorzutragen vermochte, mit ben Einfältigen innig und einfältig über die Rinderlehre reden ju boren. 55 Was ihn in ben letzten Monaten seines Lebens beschäftigte, war benn auch ein Entwurf zu einer Ratechismuserklärung für die Jugend, den er doch nicht über die ersten vorbereitenden Aufzeichnungen hinaus brachte. — Als Bischof von Seeland war er ber wichtigste Ratgeber ber Regierung in der Leitung der kirchlichen Angelegenheiten. Namentlich die kirchliche Berfaffungsfrage lag ihm fehr am Herzen. Durch das Grundgesets von 1849 hatte der König 50 seine Macht mit dem bekenntnislosen Reichstage geteilt, und an die Spitze der Kirchenverwal=

tung trat ein Kultusminister, gewöhnlich nach politischen Rücksichten gewählt. Sollte benn bie Berwaltung ber Rirche in ben händen biefer vielleicht völlig untirchlichen Inftanzen ruben? Ein beffer gewährleifteter Buftand war in Aussicht gestellt burch ben verheißenden Baragraphen des Grundgesets: "Die Verfassung der Volkstirche wird durch Geset geordnet." Aber die Jahre vergingen, ohne daß ein Schritt zur Verwirklichung dieses Paragraphen 5 gethan wurde. Einige wünschten ben gegebenen Justand zu bewahren, weil fie meinten, daß diefe weltlichen Instanzen sich auf die Ordnung ber äußeren Angelegenheiten der Rirche beschränken, und daß sie im Innern den Individuen die größtmögliche Freiheit gewähren würden; andere wollten eine Kirchenverfassung, sahen aber nach einer Synode auf einer demokratischen Grundlage als dem Wünschenswerten hin. M. war ein ent= 10 schiedener und energischer Gegner des abstrakten Individualismus, war aber zugleich be= den Michaelt, unmittelbar eine Synode zu erstreben, weil man dadurch leicht eine Vertretung ber Mehrzahl, nicht aber ber Gemeinde bekäme. Er meinte, daß nach ben Uberlieferungen ber lutherischen Kirche auf dem konsistorialen Wege zu beginnen sei, was unter dänischen Berhältniffen heiße mit Hervorhebung des bischöflichen Amtes, während dann die Voraus- 15 sezungen für eine Synobe burch erweiterte Stiftsversammlungen (Geistliche) und Gemeindes rate (Laien) geschaffen werden könnten. Dieje beiden letteren Bege wurden wohl versucht, aber ohne fonderlichen Erfolg, und da der Borschlag, damit zu beginnen, daß man die Beschöfe zu einer beratenden Versammlung vereinige, damals nur bei wenigen Anklang fand, schienen jeine Verfaffungsgebanken keine Aussicht auf Verwirklichung zu haben. 20 Dann hatte er auf seinem letzten Krankenlager die Freude, zu sehen, daß die Regierung einen Schritt in der von ihm angedeuteten Richtung that, indem sie (8. Oktober 1883) einen bischöflichen Rat einsetzte und zwar mit der ausgesprochenen Absücht, daß derselbe später zu einer Spnobe erweitert werben solle. Die Hoffnung, daß dies den Ausgangs= punkt für bie Einführung einer Rirchenverfaffung bilden werde, ift boch nicht in Erfüllung 25 gegangen; bie jetige Regierung hat (1901) jene Institution aufgehoben, ohne daß eine Verfaffung für die dänische Volkstürche zu stande gekommen ist.

Ein Supplement zu M.s Schriften bilden zwei Sammlungen von Briefen, bie nach feinem Tode herausgegeben find. Der "Briefwechsel zwischen H. L. M. und J. A. Dorner" (I—II. Berlin, 1888) erstreckt sich über mehr als 40 Jahre (1839—81) und der zwischen so M. und dem Bischof Laub in Bidorg (Biskop Otto Laubs Levnet II, 1. Kjöbenhavn 1886) über mehr als 20. In beiden spricht er sich über alle die theologischen, kirchlichen, politischen und sozialen Fragen aus, die seine Zeit bewegten. Prof. D. B. Madsen.

Martianay, Johannes, gest. 1717. — Litteratur: Tassin, j. unten. — J. B. Banel, Les Bénédictins de Saint-Maur 1630–1792. Nécrologe des religieux de la congrég. (Par. 85 1896) p. 112–115.

Joh. Martianap, gelehrter Benediktiner der Kongregation des hl. Maurus, geboren ben 30. Dezember 1647 zu Saint-Sever-Cap in der Gascogne, tritt 1668 in den Orden, gestorben den 16. Juni 1717 in der Abtei Saint-Germain des Pres zu Paris. Seine Studien erstreckten sich hauptsächlich auf die griechische und hebräische Sprache, sowie auf 40 Die Bibel ; barauf beziehen fich auch feine zahlreichen Schriften. Gegen Baul Bezrons 1687 anonym erschienenes Buch L'antiquité des tems rétablie et défendue contre les juifs et les nouveaux chronologistes verteidigte M. den hebräijchen Text (Defense du texte hébreu et de la chronologie de la vulgate, Par. 1689, 8°), und ants wortete auf Bezrons Replif (Défense de l'antiquité des tems, Par. 1691, 4°) mit 45 ber Continuation de la défense du texte hébreu et de la vulgate (Baris 1693), indem er zu erweisen suchte, daß von der Schöpfung der Welt bis Christi Geburt nicht über 4000 Jahre verfloffen seien, während Bezron 5967 Jahre ansete. Durch den Machtspruch des Erzbischofs von Baris wurde der Streit beigelegt. Von einer neuen Textrezenfion der Werte des bl. Hieronymus gab M. 1690 eine febr intereffante Probe : Divi 50 Hieronymi Prodromus sive ... epistola .. ad Sunniam et Fretelam, castigata ad mss. codd. optimae notae cum multiplici observationum genere illustrata. Leider erfüllte die 1693—1706 in 5 Foliobänden erschienene Ausgabe (S. Eused. Hie-ronymi opera ad vetustissimos mss. codd. emendata, der 1. Band gemeinsam mit Ant. Pouget, die späteren von M. allein) die daran gelnüpften Hoffnungen nicht. 55 Der erste Teil (Divina Bibliotheca antehac inedita) ist noch die wichtigste und verdienstlichste Leistung, da M. hier approximativ die Fassung, welche Hieronymus seiner Über-sezung des AIs aus dem Grundtert gegeben hatte, nach handschriftlichen Quellen wieder herstellte. In den übrigen Bänden überwiegt das Mangelhafte und Tadelnswerte bei

weitem. Rich. Simon in seinen Lettres critiques (Basel 1699, 346 S. in 8°) und Joh. Clericus in den Quaestiones Hieronymianae (Amst. 1700, 517 S. in 8°) übten an der M.schen Ausgade eine bisweilen zu heftige und maßlose, meist aber gerechte Aritik, auf die allerdings M. die Antwort nicht schuldig blieb. Denn belehren ließ er sich von 5 niemanden, und während er im Umgang angenehm und persönlich liedenswürdig war, tragen seine Schriften allesamt den Charakter großer Eitelkeit und gewaltigen Selbstbewußtseins; in litterarischen Dingen war Streit sein Element, dissige Bolemik sein Ledensbedürfnis. Erhebt doch auch Dom. Ballarsi in seiner 1734-1742 erschienenen Hieronymusausgade lauten Tadel gegen M. mit aussüchrlicher Darstellung der vielen Schatten-10 seiten der Edition desselben. Gleichzeitig mit der Bollendung der Berke des Hieronhmus veröffentlichte M. eine Biographie desselben (La vie de saint Jerome, Par. 1706, 4°), ausgezeichnet "durch reichaltige Mitteilungen aus den Schriften des Rirchendaters, sowie durch angenehme Schreibweise, aber auch reich an dronologischen Irrtümern und voll von beklamatorischen Lobeserhebungen auf den großen Doctor ecclesiae und von gehälfigen 15 Ausschlen auf seine neueren Gegner" (D. Jöckler, Herreh M. (ausser in den Proüber vorhieronhmianischen lateinischen Bibeltert schrieb M. (ausser in den Pro-

über ben vorhieronymianischen lateinischen Bibeltert schrieb M. (außer in den Prolegomena zum 1. Bande des Hieronymus, worin er nicht ohne Gelehrsamkeit und Rritik einige bezügliche Fragen behandelt, aber keine erledigt hat (s. Corffen im JBer. üb. d. Fortschr. der class. 2011; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2012; 2

Martin I., Papft 649-653 (655). - Duellen: Die Vita Martini im Liber Pontificalis (ed. L. Duchesne 1, Par. 1886, 336-340; ed. Th. Mommlen in MG, Gesta Pontif. Roman. 1, Berlin 1898, 181-184); bie Briefe des Papftes bei Mansi, Conce. Coll.
85 10, 785-853. 1170-1188 und MSL 87, 119-204 (turge Regesten bei Ph. Jaffé, Regesta Pont. Rom. 1<sup>a</sup>, Leipzig 1885, 230-234); bie Commemoratio eorum quae saeviter et sine dei respectu acta sunt... in sanctum et apostolicum novum revera confessorem et martyrem Martinum papam bei Mansi 10, 853-864. - Litteratur: R. Bagmann, Die Politit der Pähste 1, Elberfeld 1868, 175-177; C. J. v. Hefele. Conciliengeichichte 3<sup>a</sup>, Freib.
40 1877, 212-239; J. Langen, Geich. d. Einder Kom 2<sup>a</sup>, Stuttg. 1889, 649-654; E. Michael, Bann ift Papft Martin I. bei seiner Erilierung nach Konstantinopel gefommen? in Beitichr. f. fath. Theol. 16, 1892, 375-380; A. Rudpiler in RL<sup>a</sup> 8, Freib. 1893, 916-918; H. X. Funt, Ein Papft: ober Bilchofelogium, in Ritchen aus he Moulingen und Unterjuctungen 1, 45 Pobert 1, 200 (millin in Ve han Schlaus eine Mensten und Unterjuctungen 1, 45 Pobert 1, 200 (millin in Ve han Schlaus eine Mensten und Unterjuctungen 1, 45 Pobert 1, 200 (millin in Ve han Schlaus eine Mensten und Unterjuctungen 1, 45 Pobert 1, 200 (millin in Ve han Schlaus eine Mensten Bastan Bastan eine Martin in Ritchen eine Kastan eine Mansten Resturgen Res

45 Paderb. 1897, 391—420 (will in M. den Helden eines von de Roffi aufgefundenen Elogiums fehen; vgl. hierzu den Art. Liberius Bb XI, 451,s ff. und 455,ss ff.). Bgl. auch die zum Art. Monotheletismus angeführte Litteratur.

Martin I. war nach dem Papftbuche aus Tudertinum (Todi) in Umbrien gebürtig und hatte, bevor er als Nachfolger Theodors I. im Jahre 649 — wahrscheinlich in den 50 ersten Tagen des Juli — den römischen Stuhl bestieg, das Amt eines päpstlichen Apotristarius in Konstantinopel versehen. Seine Ordination erfolgte, ohne daß die Bestätigung der Wahl, wie es Recht und Herkommen erforderten, vom griechischen Raiser Konstans II. eingeholt war. Auf einer römischen Synode, der ersten Lateranspinode, verdammte er OItober 649 den Monotheletissmus (s. d. M. Monotheleten), gleichzeitig aber auch den "Typus", 55 jenes Edikt Konstans' II., das jedes Streiten über die den Gegenstand der Kontroverse bildende Frage untersagt hatte. Dieses Streiten verschen des Papstes für den orthodoren Dyotheletismus verdoppelte den Haß des ohnehin durch die Richtbeachtung seines Wahlbestätigungsrechtes erregten Raisers, er sandte Olympius, den Erarchen von Ravenna, mit dem Auftrage nach Rom, den Papft gesangen zu nehmen. Obwohl mit einem Heere in Rom 60 eingerückt, wagte Olympius doch nicht, an M. die Hand zu legen, entweder weil er einen

Aufftand in Rom fürchtete, ober weil er, was das Wahrscheinlichere ift, vom Papste eine Unterstützung feiner hochverräterischen Bläne, bie auf bie Gründung eines von Byzanz unabhängigen italienischen Reiches gingen, boffte. Das Papstbuch allerdings führt das Benehmen des Olympius gegen M. auf das Fehlschlagen eines Mordanschlags zuruct. Als verteymen des Lipmpus gegen *W.* auf das zepischagen eines Vordanischags zurlic. Als nämlich M. durch ein Munder dem Dolchstoße der vom Erarchen gedungenen Mörder ent-gangen war, soll letzterer in dieser Bewahrung des Papstes das Walten der göttlichen Vorsehung erkannt, sofort Buße gethan und sich mit dem Papste ausgesöhnt haben. Diese Darstellung enthält so viel Unwahrscheinliches, daß sie zur Erklärung der Verhältnisse nicht verwertet werden kann. Energischer als Olympius versuhr der nach dem Tode des-selben mit dem Amte eines Erarchen betraute Theodor Kalliopa, der M. unter dem Vor= 10 wande, daß er sich, ohne die Bestätigung des Kaisers abzuwarten, habe ordinieren lassen in der Nacht vom 17. auf den 18. Juni aus der Kirche des Laterans gefangen fortführte und zu Schiff nach Konstantingel hintiberlichtigten liek (653) Mann der Ckefangene diefen und zu Schiff nach Ronftantinopel hinüberschaffen ließ (653). Wann ber Gefangene biefen Bestimmungsort erreichte, ist unsicher. Nach der gewöhnlichen, sich auf die Angabe in einem Briefe M.s (Mansi 10, 853: in insula Naxia annum fecimus) stützenden An- 15 sicht kam M. erst nach einjährigem Aufenthalt auf der Insel Narus am 17. Sept. 654 nach ber Reichshauptstadt. Indeffen kann jene Angabe, die durch die Commemoratio nicht gestützt wird, auf einem Fehler beruhen (Michael liest statt annum moram) und M. möglicherweise ichon 653 nach Konstantinopel gelangt sein. Hier ward er als Hochverräter eingekerkert und erst nach 93 Tagen einem Verhör unterzogen, das in demfelben 20 Grade ein glänzendes Zeugnis für die Charatterfestigkeit und Glaubensstärke des durch Krankheit und Gefängnis aufgeriebenen Papstes, wie andererseits eine entsezliche Illustra-tion der am byzantinischen Hofe herrschenden Brutalität ist. Die Untersuchung endigte mit der Verurteilung des Angeklagten; daß die Zerstückelung, die ihm als Strafe drohte, nicht ausgesührt wurde, war das Verdienst des auf dem Totenbette liegenden Patriarchen 25 Paulus von Konstantinopel, der den Kaiser flehentlich bat, dem Berurteilten das Leben zu schenken. Am 26. März 655 (oder 654 s. o.) wurde M. nach Cherson gebracht und starb hier, nachdem er noch schwere Qualen ausgestanden hatte, am 16. Sept. 655. Die griechische Rirche verehrt ihn als Betenner am 11. April, die römische als Märtprer am 12. No= vember. R. Böpffel + (G. Rrüger). 80

## Martin II. und III. f. Marinus I. und II. oben S. 340 f.

Martin II. und III. j. Marinus I. und II. oben G. 340 j. Martin IV., 1281—1285. — Les Registres de Martin IV. (1281—1285): Biblio-thèque des écoles françaises d'Athènes et de Rome. 2° série XVI, premier fascicule, Baris 1901, entifâli 276 Rummern bis aum 18. Rov. 1282, es jollern et meitere Seite folgen; 3. Höhmer, Regesta imperii VI 1. Die Regeiten des Raiferreichs unter Rubolf, Molf, so Albrecht, Seinrich VII. 1273—1313, herausgeg. von O. Reblich, Smusbrud 1898 Rr. 1667, 1758, 1783, 1803, 1873; N. Botthaft, Regesta pontificum Romanorum, Berlin 1874 G. 1756 bis 1795; J. v. Filugt-haritung, Iter italicum, Stuttgart 1883, G. 556 u. a.; Mitteilungen aus dem Baritanifden Archive, herausgeg. vo. d. Raifeichen Athoemie der Bölfenthaften, 1. BD Attentitüde 3. Gelchichte d. a. Martini Oppaviensis chronicon pontificum et imperatorum, Continuatio pontificum Romana ed. L. Beiland, MG SS XX, p. 477 ff.; Vita Martini ex Ms. Bernardi Guidonis: L. M. Muratori, Rerum italicarum scriptores tom. III pars I p. 608—610; Ptolemaei Lucensis historia ecclesiastica lib. XXIV: ib. tom. XI p. 1185 ff.; 45 Mannalus, Annales ecclesiastici ad ann. 1281—1285; M. Duchešne, Histoire de tous les cardinaux français de naissance, Baris 1660, t. I, p.283 sq.; Hr. Luchešne, Hist. des Chancel-liers de France, Baris 1680, p. 234 sq.; Mrd. Joner, Unparth, Siftorie ber röm. Bähfte, über f. von Rambad, Zeil VIII, Magd. u. Leipz, 1770, E. 1901ff.; S. Sapencorth, Geld. ber Entifichung und Musbilbung bes Rithenflaates, Leipzig 1854, E. 191 ff.; S. Bapencorth, Geld. ber Entifichung und Musbilbung bes Rithenflaates, Leipzig 1854, E. 191 ff.; S. Bapencorth, Geld. ber Entifichung und Musbilbung bes Rithenflaates, Leipzig 1854, E. 191 ff.; S. Bapencorth, Geld. ber Entifichung und Musbilbung bes Rithenflaates, Leipzig 1854, S. 191 ff.; S. Bapencorth, Geld. ber Entifichung und Musbilbung bes Rithenflaates, Leipzig 1854, S. 191 ff.; S. Bapencorth, Geld. ber Gelf, Don Rambad, Zeil VIII, Ragd. u. Seipz. Trovo, S. 1907, S. 203 ff.; Ropp, 65 **S.** 919.

Martin IV., Papst von 1281—1285. Simon de Brion, aus der Touraine gebürtig, hatte kirchliche Stellungen in Rouen, später in Tours bekleidet, wurde 1260 von Ludwig IX. zum Kanzler Frankreichs ernannt, 1261 von Urban IV. zum Karbinalpriefter vom Titel ber heiligen Cäcilia freiert. Im Auftrage biefes Bapftes und feines Nachfolgers Clemens IV. s führte der Rardinal Simon als Legat in Frankreich die Verhandlungen mit Karl v. Anjou wegen Übernahme der sizilischen Krone. Wahrscheinlich war er es auch, der Philipp III. von Frankreich im Jahre 1273 auf den Gedanten brachte, sich um die römische Kaiser-trone zu bewerben. Später (1276) finden wir den Kardinal nochmals als Legaten in Frankreich, wohin ihn Gregor X. mit fehr weitgebenden Vollmachten zur Befferung arger 10 Mißstände der französischen Kirche gesandt hatte. Dieses schwierigen Auftrages entledigte er fich mit anerkennenswerter Entschiedenheit und Umficht auf einer Synobe ju Bourges. -Das nach dem Tode Nikolaus III. in Viterbo abgehaltene, sehr stürmische Konklave suchte der am Orte gegenwärtige Rarl von Anjou, der Beherrscher Siziliens, zur Wahl eines feinen Intereffen ergebenen und bem französischen Königshause befreundeten Mannes ju 15 bestimmen. Nach gewaltsamer Beseitigung der Führer der entgegenstehenden italienischen Partei wurde Rardinal Simon einstimmig am 22. Februar 1281 gewählt und damit der Bunsch Rarls von Anjou erfüllt. Zu Ehren des heiligen Martinus von Tours nahm der Neugewählte den Namen Martinus an; mit Unrecht wird er aber als Martin IV. aufgeführt, da es nur einen Papst Martin und zwar im 7. Jahrhundert gegeben hat, die 20 zwei andern angeblichen Träger dieses Namens nicht Martinus, sondern Marinus (I.u. II.) heißen (fiehe bieje Artikel oben S. 340). Nachdem die Krönung des Bapftes am 23. März 1281 in Orvieto — die Römer wollten ihn nicht in ihren Mauern empfangen — voll= zogen war, empfing Karl von Anjou den Lohn für die bei der Papstwahl geleisteten Dienste, indem ihm Martin das einflußreiche Amt eines römischen Senators übertrug; 25 mit hilfe des Königs von Sigilien suchte fich ber Bapft ber vom römischen Könige Ru= bolf abgetretenen, aber der Rurie widerstrebenden Romagna zu bemächtigen. Die völlige Abhängigkeit Martins von Karl v. Anjou wurde aller Welt offenbar, als er auf Bunich bes nach der Herrschaft über Griechenland strebenden Königs den Bannstrahl gegen den fich berartigen Plänen widerfetenden Raifer Michael Palaeologus fchleuderte; daß diefer so Aft den völligen Abbruch der noch von Rikolaus III. eifrig betriebenen Berhandlungen über die Bereinigung der morgenländischen mit der abendländischen Kirche zur Folge haben mußte und in der That dieselbe herbeisührte, kummerte Martin IV. wenig. In dem zwischen dem griechischen Kaiser und dem Könige von Sizilien entbrennenden Rampfe leistete er dem letzteren durch Verleihung der aus Sardinien einzuziehenden Kirchenzehnten 85 auf seches Jahre eine viel verheißende Unterstüzung. Raum aber hatte er diesen Schritt gethan, als bie sizilianische Besper am 31. Marz 1282, durch welche die getnechtete Infel ber Herrschaft Rarls von Anjou ein Ende machte, dem gegen das griechische Reich gerich= teten Unternehmen ein unübersteigbares Sindernis in ben Weg legte. Weder der auf das Haupt des von den Sizilianern zu ihrem Könige erwählten Beter III. von Aragonien 10 niederfallende Bannstrahl des Bapstes, noch die Hilfe, die dieser dem Karl von Anjou im Rampse um die Krone gewährte, waren im stande, dem letzteren das entrissene Reich wiederzugeben. Den in Rom infolge der fizilianischen Besper ausbrechenden Ausstrah, der jur Absezung Karls von Anjou als Senator und jur Mahl eines Tribunen ber Republik führte, mußte ber in Orvieto weilende Martin sich gludlich schätzen, burch rechtzeitige An= 45 ertennung der von ben Römern gefaßten Beschlusse beschwichtigen zu können. Ohne bas Biel, nach welchem er seit der Zeit, da er zum erstenmal Legat in Frankreich gewesen war, gestrebt, die dauernde Verbindung der sizilianischen Krone mit Frankreich erreicht zu R. Böpffel + (Carl Mirbt). baben, verschied er am 28. März 1285.

Martin V., Bapft von 1417-1431. — Quellen: Die Lebensbeichreibungen
50 Martins V. bei Muratori, Rer. Ital. scr. t. III, pars II, p. 857-868 und ed. Papebroch in propylaeo ad AA. SS. Boll. Mai, II, p. 61; Infessura. Diario della citta di Roma ap. Muratori, Rer. Ital. Scr. t. III, pars. II, p. 1121sq.; Historia Platinae de vitis pontif. rom. Onuphrii Panvinii accessione nunc illustrior reddita, Coloniae Agripp. Anno 1626, p. 272 sq. Die Attenftüde und Bullen Martins V. bei Mansi, Conciliorum nova et am-55 pliss. collect. t. XXVIII; Raynaldus, Ann. eccles. ad. ann. 1417 sq.; Theiner, Cod. diplom.

dominii tempor. S. Sedis, t. III., etc. Dazu vergleiche noch die Quellen-Nachweise bei Paftor (s. u.)

Litteratur: Cirocco, Vita di Martino V., Foligno 1638; Cantelori, Vita di Martino V., Roma 1641; Ciaconii vitae et res gestae Pontif. Rom. ab Oldoino recognitae, 60 tom. II, Romae 1677, p. 811sq.; Chr. 23. Fr. 23alch, Entw. einer vollst. Sistorie der röm. Martin V., Bapfi 383
Båpfte, Göttingen 1758; C. 341 ff.; Arch. Bower, Unparth. Sift. b. röm. Båpfte, 9. XI., überj. von Rambach, Ragb. und Leipzig 1772. C. 188 ff.; Boigt. Stimmen aus Rom über ben påpftl. Hof im 15. Jahrhundert in Raumers hilt. Tajchenbuch, 4. Jahrg. 1833. C. 47 ff.; Bapencordt., Geld. der Stadt Rom im Mittelatter, Raderch. 1857. C. 468 ff.; Christophe, Hist. de la Papauté pendant le XV siècle vol. I. Lyon et Paris 1863; Reumont, Geld. 5 der Stadt Rom, 2. Bb, Berl. 1867, S. 1462 ff., J. Upon et Paris 1863; Reumont, Geld. 5 der Stadt Rom, 2. Bb, Berl. 1867, S. 1462 ff., J. Upon et Paris 1863; Reumont, Geld. 5 der Stadt Rom, 2. Bb, Berl. 1867, G. 1462 ff., J. Upon et Paris 1863; Reumont, Geld. 6 ber Stadt Rom, 2. Bb, Berl. 1867, G. 1462 ff., J. Upon et Paris 1863; Reumont, Geld. 6 Stuttg. 1879, S. 619 ff., 7. Bb, S. 3 ff.; R. Greighton, A. History of the papacy during the period of the reformation, vol. I und II. London 1882; Ottenthal. Die Bullenregifter 10 Martin V. und Eugen IV. in Mt b. Juft. f. öfterr. Gelchichter 1. 20, Jetting 1886; 3.4. Aufl., 1901 (hierin bie vollfähntigte Böltlographie; Jungmann. Dissertationes selectae in histor. eccles., t. VI, Ratisb. 1886; 3. Bolta, Papa Martino V. a Milano in Arch. stor. Lomb. XIII, 837-865, 1886; C. Ming u. B. Jabre, La bibliothèque du Vatican au XV siècle 15 d'après des documents inédits in Bibliothèque des écoles franç. d' Athènes et de Rome, Baris 1887; Junt, Martin V. un bas Ronzil au Ronflang in ThOL I. 1890; J. Bernet, Martin V. et Bernardin de Sienne in Université cathol. 1890, p. 563-594; 20 Rnöpler, Martin V. et Bernardin de Sienne in Université cathol. 1890, p. 563-594; 20 Rnöpler, Martin V. et Bernardin de Sienne in Université cathol. 1890, p. 563-594; 20 Rnöpler, Martin V. et Bernardin de Sienne in Université cathol. 1890, p. 563-594; 20 Rnöpler, Martin V. et Bernardin de Sienne in Université cathol. 1890, p. 563-594; 20 Shiöji in Rev. des quest hist. LI, 373-423, 1892; B. Sernet, Le pape Martin et les juifs in Rev. des quest 111, 1894; F. Miltenberger, Das Stinerarlum Martins V. von Ronftanz bis Rom in Mt b. 3nft. f. öfterr. Gefchichtsf. XV, 661-664, 1894; J. Guiraud, L'état pontifical après le grand schisme in Bibl. des écoles franç. d'Athènes et de Rome fasc. 73, 1896; R. Sanciani, so Patrimonio della famiglia Colonna al tempo di Martino V. in Arch d. R. Soc. Rom. di storia patria XX, 369-449, 1897; Chr. Borgeaud, Charte universitaire octroyée par le pape Martin V. à Jean de Roche-taillée etc. (1418-1422) in Bull. de la Soc. d'hist. et d'arch. de Génève II, 11-18, 1898. - Außerdem fiehe die bei den Art. "Beneditt XIII.", "Hus" und "Konstanzer Konzil" angegebene Litteratur. Die beste Bürdigung bei Creighton, 85 a. a. D. II, 30 f. Danach ist bas Urteil von G. Boigt, welches im Art. "Konstanz", Bb XI, S. 34, 3. 29 stehen geblieben ist, zu modifizieren.

Martin V. ging am 11. November 1417 aus der gemeinsamen Babl der Kardinäle und der Vertreter der fünf Nationen des Konstanzer Konzils als Papst hervor. Nach 40jährigem Schisma war in feiner Person die Einheit der Rirche wiederhergestellt. Da 40 feine Erhebung auf das Fest des hl. Martin von Tours siel, legte er sich als Papst diesen Namen bei. Uber in der Reihe der Bäpfte dieses Namens ist er thatsächlich erst ber britte, benn die als Martin II. und Martin III. gezählten Bäpfte beißen richtiger Marinus I. und Marinus II.

Martin V. ift ber erste und einzige Papst aus bem uralten Ghibellinenhaus der Co= 45 lonna. Wahrscheinlich in Genazzano 1368 geboren, auf der Universität Perugia gebildet, war er unter Urban VI. Protonotar geworden. Innocenz VII. freierte ihn 1405 zum Rardinaldiakon von S. Georg in Belabro. Unter Gregor XIII. verließ er die römische Dbedienz, nahm teil an dem Konzil zu Bifa und wurde ein treuer Anhänger Johannes' XXIII., in dem auch seine Familie einen eifrigen Förderer fand. Im Ronzil zu Konstanz war er 50 wenig hervorgetreten; um fo eber vermochten alle Parteien auf ihn fich zu einigen. Aber ber, welcher von ihm am meisten gehofft hatte, Sigmund, fab fich am meisten betrogen. Denn nichts lag biefem stolzen Römer ferner, als von den Rechten des Papstitums auch nur ein Titelchen zu vergeben. Auch den Ghibellinen erfüllte ganz die Idee einer päpst-lichen Autofratie. Er hat in einer Rede an die Augustiner-Gremiten in Rom (Pastor 55 a. a. O. 230) bie Entbehrlichkeit ber Antike gegenüber bem Besitz Augustins betont. Jene 3bee war indeffen bei ihm weniger durch bie theologische Spetulation, als durch ben patriotischen Gedanken einer Wiedergeburt des alten Cafarentums vermittelt. Denn zu ihrer Berwirklichung hat er sich durchaus der Mittel der neuen Zeit bedient, jener von den Reinen italienischen Tyrannen ausgebildeten Staatskunst. Das er sie auf das Papstum eo zum erstenmal so konsequent angewendet hat, darin beruht wohl vor allem seine historische Bedeutung.

Diese Realpolitik mußte zunächst Familienpolitik sein, denn in der völligen Anarchie bes Rirchenstaates, die er vorfand, bot ihm der Besitz seiner Familie die einzige Unterlage (bgl. Pastor a. a. O. 225). Aber das Verhängnis des neuen Papsttums hat sich schon an ihm offenbart: die Sorgen des italienischen Kleinsürften und Familienhauptes erstückten die idealen Forderungen seines universalen Amtes. So hat ihn, der diese Art überhaupt erst aufgebracht hat, der Vorwurf des Nepotismus am schärften getroffen.

- 3 Milchen jenem autofratischen Ibeal und dem, was die Reformer des Konzils wollten, gab es keine Vermittelung. Aber Martin besaß die Klugheit und Mäßigung, um es nicht zu einem offenen Konflikt kommen zu lassen. Den Plan einer einheitlichen Reform der Kirche an Haupt und Gliedern durchtreuzte er durch das Novum der nationalen Konkorbate. Was er darüber hinaus an Reformdekreten veröffentlicht hat, war teils gänzlich verschaften des Konzils entgegen. Niemals hat er sich zu den dogmatischen Dekreten des Konzils entgegen. Miemals hat er sich zu den dogmatischen Dekreten des Konzils bekannt, und seine velumskrittene Erklärung an die Polen (vgl. Funk a. a. D.) war, trosdem sie unvordereitet während eines erregten Auftrittes erging, doch so wohl überlegt, daß sie ihn in keiner Beise band, den Unhängern des Konzils aber Sand in die Augen structe. Er verließ Konstanz am 16. Mai 1418;
  15 erst am 28. September 1420 konnte er in Rom seinen Einzug halten. In Florenz, wo er am längsten verweilen mußte, hatten ihn die Gassen zusschaften ähnlicher als einer Stadt; und von dem Kirchenstaat war eigentlich nichts mehr vorhanden, er war zerfallen in eine Anzahl kleiner Herrichasten. Räuber trieben am hellen Tag ihr Handwert in 20 den Stade in der Stadt. Heiner Bahigkeit, wie stadt war eigentlich nichts us vorhanden, er war zerfallen in eine Anzahl kleiner Herrichasten. Räuber trieben am bellen Tag ihr Handber geschaften mit einer Jähigkeit, wie stadt. Heiner Leich zu den kleiner Boden entspringen
- tann. Durch fluge Verhandlungen und geschickte Benutzung der vorhandenen Parteiungen hat er den Kirchenstaat in seinem früheren Umfang wieder hergestellt, über die öffentliche Sicherheit und Ordnung hat er mit unerbittlicher Strenge gewacht. Vor allem — zu 26 dem Rom der Renaissance hat er den Grund gelegt durch Heranziehung der tostanischen Rünftler, die er trok der Not der Zeit fürstlich bezahlte. Das er zu diesen Merten viel
- 25 dem Rom ber Renaiffance hat er den Grund gelegt durch Heranziehung der tostanischen Rünftler, die er trot der Rot der Zeit fürstlich bezahlte. Daß er zu diesen Werten viel Geld brauchte und daß er es nahm wo und wie es sich ihm bot, ist selbstwerktändlich. Der Bürgerschaft von Rom ließ er freie Selbstwerwaltung. Aber nach außen führte er ein selbstherrliches Regiment; auch in der Kirche suchte er ein solches durchzuführen und na= 80 mentlich die Selbstständigkeitsgelüste bes Kardinalkollegs, die in den Zeiten des Schismas
- gewaltig zugenommen hatten, hat er kräftig unterdrückt. In Frankreich gelang es ihm die antipäpillichen Rirchengesetz zu beseitigen, nicht so in England. Mit Alfons, König von Arragonien und Sizilien, überwarf er sich durch seine neapolitanische Bolitik, und dieser ließ nach dem Tode Benedikts XIII. (1424) noch einmal einen Gegenpapst wählen
- 85 in Gil Sanduz de Munoz, der sich Clemens VIII. nannte. Aber 1429 kam es zu einem Ausgleich zwischen Rom und Arragonien, und nun legte der Gegenpapst seine Würde nieder. Die deutsche Kirche wurde durch die Hussiche aus zerwühlt. Der Papst rief mehrere Male auf zum Kreuzzug; aber seinem Ruf wurde, abgesehen von den unmittelbar betroffenen deutschen Landen, nur schwache Folge geleistet und die Taboriten erwiesen sich as als unüberwindlich.

Diese offene Bunde an dem Leib der Kirche aber führte der noch nicht ausgestorbenen Partei der Reformfreunde neue Nahrung zu. Der Papst hatte der Bestimmung des Konstanzer Konzils entsprechend schon nach fünf Jahren (1423) eine neue Synode nach Pavia berufen. Eine dort ausbrechende Best machte die sofortige Berlegung nach Siena notto wendig. Und als nun hier wiederum wie in Konstanz eine antipäpstliche Strömung um sich zu greifen drohte, da benutzte Martin den geringen Besuch und die Uneinigkeit der Mächte als Borwand, um die Berfammlung aufzulösen. Mit der Bulle vom 16. Mai 1425 (vgl. Pastor a. a. D. 238 f.) dachte er tvohl die Reformer zu befriedigen. Aber der Ruf nach einem Konzil wurde gerade von diesem Jahr an immer dringender (englische 50 und französsiche Gesandtchaft). Als Ort des fünftigen Konzils war Basel bereits in Siena seftgestellt worden, aber nun wollte man die spiespährige Frist noch abkürzen. Schon um wie auch die Derkenschen Ortektensen bei Geschensen und

- wurde auch die Drohung der Obedienzentziehung wieder laut. Der Nacht zeigte keinerlei Nachgiebigkeit, und als er schließlich dem als reformfreundlich bekannten Kardinal Cesarini die Leitung des künstigen Konzils übertrug, da gab er ihm zugleich in Erwartung der 55 dort drohenden papstfeindlichen Richtung die Bollmacht es im Notsall sofort wieder auf=
- zulösen ober zu verlegen. Martin war kein aufreizender, aber ein um so entschiedener Gegner des Konziliarismus. Ob er ihm Konzessionen gemacht hätte, wenn die reale Machtgrundlage des römischen Stuhls eine besser gewesen wäre als damals, ist schwer zu sagen. Wie die Dinge lagen, konnte ihm wohl die zähe Behauptung aller alten Rechte als das 60 Richtige erscheinen. Ein plözlicher Tod am 20. Februar 1431 hat ihn dem unausbleiblichen

Ronflikt enthoben. "Temporum suorum kelicitas" nennt ihn die Inschrift auf seinem Grabmahl im Lateran, und das entsprach durchaus der Stimmung derjenigen, die ihm wirklich viel verdankten, der Bürgerschaft von Rom. 8. Bes.

Martin von Bracara (Braga) ober Dumio, gest. 580, herborragender spanischer Bischof des 6. Jahrhunderts. — Ueber sein Leben und Wirten s. vor allem C. P. Caspari, 5 Martin von Bracaras Schrift de correctione rusticorum, Christiania 1883. Ferner Barden= hewer, Patrologie, 2. Aufl., 1901, S. 579ff.; Gams. Kirchengeschichte Spaniens II, 1, 471ff.; Hefele, Conciliengeschi, III<sup>2</sup>, 15. 29; Fr. Maaßen, Geschichte der Quellen und der Litteratur des tanonischen Rechts I, Grag 1870, S. 802 ff. — Eine Gesantausgabe der Schriften Marztins sehlt bisher. Einiges s. bei Gallandi, Bibl. vet. patr. XII, 275—288, wieder abgedruckt 10 MSL 72, dazu die Verba seniorum (ib. 73, 1025 ff.), Aegyptior. patr. sent. (ib. 74, 381 ff.), Capitula Martini (ib. 84, 574 ff.; 130, 575 ff.). Die Schrift de trina mersione ist gedruckt in der Collectio maxima conciliorum Hispaniae, Rom 1693, II, 506 sowie in der España sagrada XV, 422 ff., die Predigt de correctione rusticorum gab Caspari zuerst vollständig in der an erster Stelle genannten Schrift heraus. Beiteres s. unten. 15

1. Über das Leben Martins besitzen wir nur wenige zerstreute Nachrichten, teils in feinen eigenen Schriften, teils bei zweien seiner Zeitgenossen, Gregor von Lours (Hist. Franc. V, 38 und de miraculis S. Martini I, 11) und Benantius Fortunatus (Miscell. V, 1. 2). Ferner kommt in Betracht Isidor von Sevilla (de viris illustr. 22; Chronic. 116; Hist. de regibus Gothorum, Vandal. et Suevor. 91). — Martin 20 stammte aus Pannonien; er mag ca. 510—515 geboren sein. Er wurde Mönch, erwarb sich eine für seine Zeit seltene Gelehrsamkeit (nulli in literis secundus suis temporibus habitus), insbesondere auch Kenntnis der griechischen Sprache, machte Reisen nach dem Orient und besuchte die heiligen Stätten Palästinas. Auf seiner Bilgerfahrt soll er mit spanischen Bilgern zusammengetroffen sein, beren Erzählungen in ihm ben Entschluß 26 wach riefen, nach Galäcien (Galizien) in Nordspanien zu reifen und bort an der Bekehrung ber teils arianischen, teils noch halbheidnischen Sueven zu arbeiten. Um bas Jahr 550 kam er zu Schiff in Spanien an, gleichzeitig mit Reliquien des bl. Martinus von Tours. Dieses Jahr läßt sich vom Lodesjahr Martins her erschließen. Nach Greg. Hist. Franc. V, 34 starb er im 5. Jahr Childeberts, d. h. 580; nach Hist. Fr. V, 38 soll er alsdald 20 nach seiner Antunft zum Bischof geweiht sein: in quo sacerdotio impletis plus minus triginta annis . . . migravit. Von einem Aufenthalt Martins in Frankreich wiffen bie Quellen nichts (f. Caspari a. a. D. S. III Anm. 2). Die Reliquien des hl. Martin bewirkten die Genesung des an einer verderblichen Seuche töblich erkrankten Rönigssohnes Theudemir und veranlaßten den Suevenkönig Chararich (550—559) zur Annahme des 85 katholischen Glaubens, zu dessen weiterer Verbreitung und Befestigung unter dem Sueven= volk nun Martin wesentlich beitrug. Zu diesem Zweck gründete er mehrere Klöster, be= sonders das Kloster Dumio, auch Dumia, Dumium, Duma genannt (Caspari S. XI, Anm. 1) dem er als Abt und Presbyter, später als Bischof vorstand. Als solcher erscheint er noch auf der Synode zu Braga oder Bracara im Mai 561 (nach Florez, Gams und Caspari, 40 563 irrig Hefele und Wagenmann), wo er als Martinus episcopus unterschreibt. Unter Chararichs Sohn und Nachfolger, König Theudemir, oder auch Ariamir genannt (559—570), oder bem Sohn des letzteren, Miro (570-583), wurde er zum Erzbischof von Bracara ethoben und führte als solder (Bracarensis metropolitanae ecclesiae episcopus) ben Vorst dur dem sog. dritten (rectius zweiten) bracarensischen Konzil vom Jahre 572. 45 Sein Todesjahr ist, wie gesagt, das Jahr 580. Als sein Todestag gilt nach den AASS der 20. März (cf. Florez España sagrada XV, 131 f.). Er hat für sich selbst ein Epitaphium verfaßt, das für die von Chararich erbaute Basilika des bl. Martin bestimmt war. Es lautet (Gallandi XII, 288): Pannoniis genitus, transcendens aequora vasta, — Galliciae in gremium divinis nutibus actus, — Confessor Martine, tua 50 hac dicatus in aula — Antistes, cultum instituit ritumque sacrorum. — Teque, patrone, sequens famulus Martínus eodem — Nomine non merito, hic in Christi pace quiesco. - Martin ift - wenn auch nicht wie Gams ihn nennt : "einer ber feltensten Männer ber Beltgeschichte" — boch einer "ber bedeutendsten, einflußreichsten und merkwürdigsten Männer ber abendländischen Kirche aus der zweiten Hälfte des 6. Jahr= 55 hunderts" (Caspari S. I), als Missionar, kirchlicher Organisator, christlicher Rulturvermittler zwischen Morgen= und Abendland. So zeigt er sich in seiner kirchlichen Wirtsamkeit, na= mentlich auf den beiden Synoden zu Braga (f. Hefele, CG. III<sup>2</sup> 15. 29); das bezeugen auch die häufigen Bitten König Diros an ihn, ihm brieflich Worte der Mahnung und des Trostes zugehen zu lassen, sowie die Gesuche inländischer wie auch ausländischer Bi= 60 Real-Enchtlopäbie für Theologie und Kirche. 8. A. XII. 25

soffe um Belehrung über verschiedene Fragen. Er stand in Beziehung zu den Areisen Martins von Tours. Die Verehrung, die ihm hier gezollt wurde, bezeugen ein Brief und ein Gedicht, das Venantius Fortunatus an ihn richtete. Seiner Gelehrsamkeit und seiner Tugend hat auch Gregor von Tours rühmlichst Erwähnung gethan (Hist. Franc. V, 38: 5 in tantum se litteris induit, ut nulli secundus suis temporibus haberetur, plenus virtutibus).

2. Wir wenden uns feinen Schriften zu. Dieje find einzuteilen in Schriften, die tirchenrechtlichen ober tultischen Fragen gewidmet find, in ethische und astetische Trattate. Dazu kommen Briefe und Gebichte, sowie eine überaus merkwürdige Predigt. 1. Die 10 wichtigste seiner Schriften ist wohl seine Sammlung von Rirchengesetzen, Collectio orientalium canonum's. Capitula Martini, eine nach 561 verfaßte, aus 84 Rapiteln be= ftehende, mit einer Vorrede in Form eines Briefes an den Bischof Nitigis von Luco ver= fehene, systematisch geordnete Sammlung von Kanones meist griechischer, zum teil auch abendländischer Synoden, abgefaßt zu dem Zwed, um das, was von den Ubersetzern grie-15 chifcher Ranones ungenau und untlar wiedergegeben fei, zu verbeffern und zu erläutern, und so das Material der altkirchlichen Gesetzgebung seinen Zeit- und Bolksgenoffen in übersichtlicher Ordnung zu bequemer Orientierung darzubieten. Die Sammlung besteht aus zwei Teilen : der erste Rap. 1-68 handelt von der Ordination und den Pflichten ber Kleriker, der zweite Rap. 69-84 von den Pflichten und Verfehlungen der Laien. 20 Gedruckt find die Capitula Martini in verschiedenen Konzilien- und Rechtssammlungen, 20 Sebrudt fund die Capitula Martin in berichtebenen Ronguten und Stechtsjumindungen, 3. B. bei Aguirre, Conc. Hisp. II, 327; bei Mansi IX, 845 sq.; in ber Biblioth. juris can. vet. T. I, App. bejorgt von Doujat; in Bruns, Can. apost. II, 43 sq. Beiteres über Haahen, a. a. D., I, 802 ff.; dieje Enc., 3. Aufl., X, 5. — Hier find bann 25 die beiben bem Kultus gewidmeten Schriften anzuführen. Die epistola ad Bonifatium de trina mersione (bie Drucke f. oben in ber Litteratur) beantwortet bas Schreiben eines spanischen Bischofs, ber gebort hatte, bah in bem Suevenreich die Taufe non in und in bei Bischofs, ber gebort hatte, bah in bem Suevenreich die Taufe non in und in beite schreiben ben Sultas gebort hatte, bah in bem Suevenreich die Taufe non in uno trinitatis nomine, sed in nominibus ageretur, d. h. daß bei ber Taufe dreimal besprengt und breimal bas "in nomine patris et filii et spiritus sancti" rezitiert so werbe, und der dies für arianisch ansah. Martin erklärt diesen Bericht für falsch. Eine Verfügung ber cathedra Petri (hierüber f. Caspari S. XLIII Anm. 1) bejage, ut in uno trinitatis nomine is, qui baptizandus est, aut tertio perfundatur aut mergatur. Die breifache Besprengung sei aber nicht arianisch, sonbern, wie eingehend be-wiesen wird, orthodor. Das Gegenteil sei sabellianisch. — Die kleine Schrift de pascha 25 (bei Gallandi XII, 287 f.) begründet die Sitte der maiores Ostern an wechselnden Terminen zwischen XI Kal. April. und XI Kal. Mai. zu feiern. Der Eingang der Schrift bezeugt es als alte Sitte der gallikanischen Rinche, ut semper VIII Kal. April. diem Paschae celebrarent, in quo facta Christi resurrectio traditur (vgl. ben Art. Beitrechnung in der 1. Aufl. dieses Berkes XVIII, 476 ff.). Die Echtheit der Schrift ift ao angefochten worden (Gams II, 1, 473), aber die Berührung mit der echten Schrift de correct. rust., sowie die Tradition sprechen für die Echtheit (s. Caspari S. XLVII f.)— 2. Bon ethischen Traktaten Martins besiten wir die Formula vitae honestae, auch de differentiis quatuor virtutum genannt, die Schrift de ira; dazu kommen drei Abhandlungen: pro repellenda iactantia, de superbia, exhortatio humilitatis (dieje 45 Schriften bei Gallandi XII und MSL 72). Die Echtheit diejer drei letten Traktate ift bezweifelt worden, aber taum mit Recht (vgl. Caspari p. XXXI f.). Während diese brei Schriften Fragen der chriftlichen Ethik behandeln, bewegen sich die beiden ersten auf dem Gebiete der philosophischen Moral. Das Vorbild Martins sind hierfür die Schriften Senecas. Daraus begreift es fich, daß sie früher für Werte Senecas gehalten und deshalb so viel gelesen und mehrfach abgedruckt wurden (vgl. Haase in seiner Ausgabe des Seneca, Leipzig, Teubner, 1852, III, 468 ff.). Es hängt bies zusammen mit der bekannten Thatsache, daß man damals überhaupt Berührungen zwischen der Moral Senecas und dem Christentume wahrnahm und daher Erzerpte aus Seneca für christliche Zwecke veranstaltete (vgl. Teuffel, Gesch. der röm. Litt. 273). Berkehrt aber ift es, wenn Gams (a. a. D. 55 S. 473) unferen Martin zum "Berfasser des sog. Briefwechsels zwischen Seneca und Paulus" machen will, der ja schon von Hieronymus (vir. ill. 12) erwähnt wird. Die wichtigste ber ethischen Schriften ist bie Formula honestae vitae s. de differentiis quatuor virtutum in 8 Kapiteln, mit einer Dedikation an den Suevenkönig Miro, der von ihm saepius aliquid aut consolationis aut exhortationis verlangt hatte. Den Inhalt so bildet eine Darstellung des chriftlichen Lebens besonders für Laien unter bem Gesichtspunkt

ber vier Kardinaltugenden prudentia, magnanimitas, continentia, iustitia; denn nicht bas geistliche Leben ber Bolltommenen will er barstellen: non illa ardua et perfecta, quae a paucis et peregregiis deicolis patrantur, sed ea magis commo-net, quae et sine div. scripturarum praeceptis naturali intelligentiae lege etiam a laicis valeant recte honesteque viventibus adimpleri (bgl. M. Meibner, s Martini D. Formula, Magbeb. 1872, 4°). Die Schrift de ira ift faum mehr als ein Auszug aus Senecas drei Büchern de ira. Sie ist an Bischof Bitimir von Auria in dem Sprengel von Luco gerichtet. Hieraus ergiebt sich, daß ihre Echtheit mit Unrecht bezweiselt worden ist. Als unecht wird dagegen der Liber de moribus zu bezeichnen fein (bei Gallandi XII, 278 f.), benn das Buch wird erft im 16. Jahrhundert Martin 10 zugeschrieben; es ist aber sehr mahrscheinlich, daß es bereits 567 als Mert Senecas citiert wurde (vgl. Haafe, Senec. opp. III, praef. p. XX und Caspari p. XXXV). Ebenso wird die Schrift de paupertate (gedruckt bei Haase 1. c. III, 458—461), die sich aus Excerpten aus Senecas Briefen zusammenset und von den handschriften Seneca beigelegt wird, taum Martin angehören, wenigstens spricht kein positiver Grund dafür. — 3. Aste- 15 tijchen Inhalts ist eine Sammlung von Sententiae patrum Aegyptiorum, auctore Graeco incerto, Martino Dumiensi ep. interprete, gedrudt Esp. sagr. XV, 433; bei Rosweyde, Vitae patrum, Antwerpen 1615, S. 1005 ff., PSL 74, 381 ff., bestehend aus 109 längeren und fürzeren Abschnitten. Die Schrift enthält erbauliche Erzählungen aus dem ägyptischen Klosterleben, sowie Aussprüche alter ägyptischer Abte. Nach dem 20 Zeugnis der Handschriften hat Martin dies Wert ins Lateinische übersetst (s. Caspari p. XXII f. Anm. 2). Zu diesem Buch kommen die Verba seniorum auch interrogationes et responsiones plurimae sanctorum Aegyptiorum patrum genannt (gebruckt in Rosweydes Vitae patrum und PSL 73, 1025 ff.). Das Wert ist dem zuerst genannten ähnlich. Es wurde auf Martins Wunsch und Veranlassung von einem Diatonus Pa= 25 schassus von Dumio aus dem Griechischen ins Lateinische übertragen. — 4. Istdor (de vir. ill. 22) foreist: cuius quidem ipse legi librum de differentiis virtutum et aliud volumen epistolarum, in quibus hortatur vitae emendationem et conversationem fidei, orationis instantiam et eleemosynarum distributionem et super omnia cultum virtutum omnium et pietatem. Von Briefen Martins find 80 uns erhalten a) die epistula ad Bonifatium (f. oben sub 1), b) der Brief an Vitigis von Luco als Vorrede zur Kanonenfammlung (oben sub 1), c) an König Miro als Vorrede zu der Formul. vit. hon. (oben sub 2), d) an Vitimir von Auria als Ein= leitung zu de ira (sub 2), e) ber Brief an Bolemius von Afturica, ber die Schrift de correct. rust. einführt (s. unten sub 6); f) dazu kommt ein verlorener Brief an Be= 25 nantius Fortunatus, den der Brief des Fortunatus an Martin anzunehmen nötigt. Ob diese Briefe im Briefbuch gestanden haben, muß fraglich bleiben. Der Brief an Miro fehlt in vielen Handschriften der Formul. vit. hon. (Caspari p. XXVII Anm. 2) und auch Istor icheint ihn dort nicht gelesen zu haben, vielleicht hat man ihn ausgelassen, weil er etwa im Briefbuch schemalt Beinfalls würden die genannten Briefe nicht ausreichen, 40 auch wenn sie besonders gesammelt waren, um die Charakteristik Fidors vom volumen epistolarum zu rechtfertigen. Danach wird dies als verloren gegangen zu bezeichnen fein. — 5. Slibor a. a. D. fagt: conversis ab Ariana impietate ad fidem catholicam Suevorum populis regulam fidei et sanctae religionis constituit. Die Borte scheinen auf ein antiarianisches Bekenntnis zu weisen, von dem wir sonst nichts wissen. — 45 6. Von größtem tirchengeschichtlichen Interesse ist von vent wir son größtem tirchengeschichtlichen Interesse ist von Unteressen versichtet. Das Vorwort ist an Bischof Volemius von Afturica in dem Sprengel von Luco gerichtet. Dieser hatte Martin gebeten, zur castigatio rusticorum etwas de origine idolorum et sceleribus ipsorum zu schreiben. Martin entspricht diesem Wunsch, indem er eine sermone rustico versaßte Musterpredigt für das Volk dem Po= 50 lemius zuschicht. Die Hauptgebanten ber Rebe find folgende. Die Götter find Dämonen, bie sich bie Namen lasterhafter Menschen beilegten. Es giebt eine Anzahl folcher Da= monen in Quellen, Strömen, Bälbern. Martin bebient fich dabei immer ber Gestalten ber griechischer Dividologie, bie ignorantes rustici verehren diese Dämonen, aller= hand Aberglaube, wie Augurien und Zauberei, kommt hinzu. Gott sandte seinen Sohn 55 oder seine sapientia, ut illos ad cultum veri dei de diaboli errore reduceret. Postquam docuit, voluit pro humano genere mori (13). Weiter wird von Christi Wert nichts gesagt. Der Christ soll bene agendo das Reich Gottes erlangen, oder er wird male agendo der Bein verfallen. Der Chrift hat in der Taufe dem Teufel entfagt und den Glauben an Gott versprochen. Der Aberglaube bedeutet also: fidem vestram 60  $25^{*}$ 

transistis et pactum, quod fecistis cum deo, disrupistis (16). Rein signum außer bem Kreug, keine incantatio außer bem Symbol und bem Baterunser ift bem Christen gestattet. Doch soll niemand an ber misericordia dei vergweiseln. Er thue Buße. Poenitentia autem ista vera est, ut iam amplius homo non faciat mala 5 quae fecit, sed de praeteritis peccatis indulgentiam petat (17). Im übrigen siehe bie interessanten Bemerlungen über die Tause und das Taussen petat (17). Im übrigen siehe bie interessanten Bemerlungen über die Taussen von das Taussen von die Bemerlungen über die Somntagsseier (18). — Die Schrift ist in mehreren Handsschriften erhalten (vollständig nur in einem Cod. Bernens. 289, s. Caspari p. LV f.), der größte Teil wurde herausgegeben zuerst von Florez (Esp. sagr. XV, 425—433), dann von 10 Angelo Mai (Classici auctores ex vatican. cod. editi III, 379—384); erst Caspari war in der Lage, die ganze Schrift in krütich revidentem Text herauszugeben (s. oben die Litteratur). — 7. Berse von Martin auf den hl. Martin von Tours erwähnt Gregor., Hist. Franc. V, 38. Drei furze poetische Infortische von die Marussen (in dasilico, in refectorio, epitaphium) hat Sirmond mitgeteilt in Opp. ed. Venet. t. II, 653; daraus 15 abgebruch bei Florez, Gallandi, Migne, auch bei Beiper MG Auct. VI, 2, 194 ff. Die zweite bieser, aber die gratia plena möge es ersehen. Die erste Inforsis preist verste Beisten zum Khristentum (Alamannus, Saxo, Toringus, Pannonius, Rugus, Sclavus, Nara, 20 Sarmata, Datus, Ostrogothus, Francus, Burgundio, Dacus, Alanus Te duce

- 20 Sarmata, Datus, Ostrogotnus, Francus, Burgundio, Dacus, Alanus Te duce nosse deum gaudent; tua signa Suevus admirans didicit etc.); bie britte aber bezeichnet ben Berfasser selbst als ben Diener und Nachfolger seines größeren Namensheiligen (s. oben ben Text). Beibe zusammen enthalten somit einen beachtenswerten Beitrag zur mittelalterlichen Missionsgeschichte und einen Hinweis auf die eigentümliche Rolle, 25 welche ber Name bes hl. Martin bei ber ersten Betehrung ber Germanen wie bei ihrer
- Überführung vom arianischen zum katholischen Christentum spielt.

# R. Geeberg (Bagenmann +).

Martin, Dabib, gest. 1721. — Litteratur: La France protestante; La Version d'Ostervald et les sociétés bibliques, Paris 1862, in 8°; Pétavel, La Bible en France, Paris 1864, in 8°; O. Douen, Histoire de la Société biblique protestante de Paris, Paris 1868, in 8°; Sichtenberger, Encyclopédie des Sciences religieuses, Paris 1880, Art. Martin u. Art. Versions modernes de la Bible.

D. Martin, gelehrter französischer Pfarrer, wurde zu Revel in Languedoc i. J. 1639 geboren; er machte seine humanistischen Studien in Montauban und Nîmes, und studierte so sodann Theologie an der protestantischen Akademie zu Buy-Laurens. Schon hier zog er die Ausmerksamkeit auf sich durch den Eiser, mit dem er das Studium der Richendäter, der Eregese und des Hebräischen betrieb. Nachdem er i. J. 1663 ordiniert worden war, wurde er zum Pfarrer in Esperansses im Gard ernannt; er bewies schon hier den versöhnlichen Geist, der ihn auszeichnete. Von da ging er nach Lacaune über. Die Zeit so war schwierig: der Klerus und das Königtum bereiteten durch immer brückendere Maßregeln gegen die Brotestanten den verhängnisdollen Widerruf des Edikts von Nantes vor. Martin wußte die versolgten Kirchen zu verteidigen, ihre Rechte zu vertreten und babei

felbst ben Katholiken die Anerkennung seiner tiefgegründeten Duldsamkeit abzunötigen. Nach der Aufhebung des Edikts war seines Bleidens in Frankreich nicht. Er und die Seinen 45 wurden durch katholische Freunde gerettet. Er wurde nun Pfarrer in Utrecht und blieb in dieser Stellung bis an seinen Tod i. J. 1721, obgleich er mehrmals ehrenvolle Berufungen nach auswärts erhielt.

D. Martin ließ i. J. 1713 einen Traits de la religion naturelle in Amsterdam erscheinen, ber ins Niederländische, Englische und Deutsche übersetzt wurde. Doch waren 50 es besonders seine biblischen Arbeiten, die seinen Namen bekannt machten. Es sind fol-

- 50 es besonders seine biblichen Arbeiten, die seinen Namen betannt machten. Es sind solgende: Le Nouveau testament expliqué par des notes courtes et claires, Utrecht 1696, in 4°; Histoire du Vieux et du Nouveau Testament, geschmücht mit 424 ausgezeichneten Rupferstichen, Amsterdam 1700, 2 Bbe Fol., endlich und hauptsächlich die Revision der alten Genfer Bibelübersezung unter dem Titel: La sainte Bible expliquée,
- 55 2 Bde Fol., Amsterdam 1707. Diese Řevision war eine wertvolle Arbeit, unternommen auf Grund der Urterte. Sie wurde durch Roques 1736 und durch Osterwald 1744 von neuem durchgesehen und so stetig erneuert dis zu den Revisionen der letzten Jahre, deren Absicht war, sie zur offiziellen und anerkannten Übersetzung der französischen Kirchen zu

machen. Doch erhob sich dagegen Widerspruch und augenblicklich sind die neuen Übersezungen, besonders die von Eduard Stapfer für das NT in den Rirchen am verbreitetsten. Rohn Bismst.

Rartin von Lours, geft. 400. — Quellen und Litteratur: Lury vor bem Jahr 400 [chrieb Sulpicius Severus die Vita Martini, eine leidenischtliche Tendensjärtit, die ihrer 5 Rraft und Sinfeitigteit megen heftiges Auflichen bajür und damider erregte. Dadurch wurde Sulpicius bewogen, den Reit jeiner Renntniffe über Martin nachträglich noch durch die "Briefe" und die "Dialogen" au ergängen. Seine auf dieje Welfe uns überlieferten perjönlichen Erinnerungen an feinem Breitter find trop ber unvermeiblichen pierktvollen Befangenheit unichtsphare Silfsmittel, um die Geftalt Martins bistorich au retonstruieren. (Sulpicius Severus, 10 Vits Martini, Epistolae, Dialogi, ed. halm in bem Biener Corpus script. eccles. latin. Tom. D. Rach Martins Ledgeiten erhielt sich bes Viterarische Michenten an ihn zunächt auf bem Bege des Gelbengehöchtes, aber nur als bistorich belangiois Bertfügterung ber Severussichen Martinsmemorie. (Paulinus von Bérigeug, Paulinus Petricor. + 475. Corp. script. eccl. Tom. 16 ed. M. Beitchenig. Monum Germ. hist. Auct. antiquiss. IV, 1, 1881, p. 293-370.) 15 Erst ber Gelchigthöricher bes fräntlichen Boltes, Gregor von Tours bat über Severus hinaus burch gelchistnöhige Erlundigungen und Rachorlogliche Aussichtung. Influxtifictige Berlingen für uns gefümmert, namentlich indem er eine chronologliche Aussichtung. Influxtifictich ecklikberungen bes fehr verbreiteten Martinskluts bis c. 500 nach bem Zobe bes Gelligen binter- 20 laffen (Liber I—IV de virtutibus S. Martini in: Monum. German. hist., Script. Rer. Meroving Tom. I, ed. Br. Kruich, p. 584-661). Muger Sulpicius Sevens und Bregor von Zours verfügen wir über teinertei litterarige Eutlen von Belang zur Biographie Martins. Ueber Ipätere bistorige mertioge Martinskäriften: M. Botthoaft, Biblioth. Histor. medii asvi BD 2, S. 1459. — Die [ebr zahlreiche Ritteratur vergeichnet M. Stuthaft bennamen : Martinsaus les Merovingions und C. M. Bernoulli, Die beitigen ber Martinsägnen 1460/61. 26 Seitoben find an größeren Wonographien über

Martins Geburtsstabt ift Sabaria in Pannonien, vielleicht heute Sarwar oder Jombathel, beide in Ungarn (vgl. aber J. Danko, Die Erzabtei St. Martinsberg [Sabaria], ber Geburtsort bes hl. Martin Turonnensis, Osterreich. Vierteljahrsschr. f. kath. Theologie, 1868, 1—38). Er wurde nach underbürgter Schätung geboren im 11. Regierungsiadre Konstantins d. Er. (316 oder 317). Der spätere Heilige entstammt einer römichen und heidnischen Offizierssfamilie; sein Bater hatte von der Pite auf gedient und war Tribun. Erzogen wurde M. in Pavia. Schon als Rnade kam er mit dem Christentum in Berührung; mit zehn Jahren war er Ratechumen und wollte bereits mit zwölf Jahren Mlausner werden; doch wurde er wider Millen zum Militärdienste eingezogen und war 500 Soldat von seinem 15. dis zu seinem 20. Jahre; im 18. ließ er sich taufen. Das Rontingent, dem Mantel einem Armen gab. Nach seiner Tause blieb er doch noch zwei Jahre beim Heren, jedoch anläcklich einer großen Truppenschau, die ber laiserliche 55 Prinz Julian vor Morns vornahm, aus dem Rriegsdienst aus. Einige Jahre mögen hierauf verschen geine, aber M. zu Heinte die Weiters beim die Sahre mögen hierauf verscheinen, aber M. lehnte die Weiter Sum Diatonen ab und ließ schwei Sochnes wird zu fich M. zu Heinte die Weiter Sum Diatonen ab und ließ schwei Sochnes Betehrung seiner Familie zu wirken; doch nahm nur die Mutter den Glauben des Sochnes Betehrung seiner Familie zu wirken; doch nahm nur die Mutter den Glauben des Sochnes Betehrung seiner Familie zu wirken; doch anden nur die Mutter den Glauben des Sochnes Betenntnis geißeln zu laffen: dahr er bann auch in ber fürclichen Rachwelt das Prädikat Confessor führt. Mus demjelben Grunde wurde er 356 burch Bijchof Augentius aus

Mailand verjagt; er lebte eine Zeit lang als Anachoret auf der sog. Hühnerinsel an ber genuesischen Ruste, folgte bann aber bem Hilarius, ber ebenfalls verbannt gewefen war und aus dem Orient zurücklehrte, wieder nach Gallien zurück. Bei Poitiers gründete er gegen das Jahr 370 einen Mönchsverband, vielleicht die erste flösterliche Organisation s des Abendlandes; höchstens Eusebius von Vercelli ist ihm bereits 355 mit ähnlichen Beftrebungen vorangegangen. Dort, in Ligugé, glückte ihm auch seine erstes Bunder, eine Totenauferweckung. Im Jahre 371 ober 372 wählte ihn die Stadt Tours durch öffent-liche Volksabstimmung zu ihrem Bischof, unter Mithilfe benachbarter Städte, jedoch unter startem Widerspruch der Bischöfe. Die ihm widersahrene Ehre war völlig gegen seinen 10 Sinn. Es bedurfte der List, um ihn dem Kloster zu entführen. Das Fest seiner Weihe zum Bischof wird am 4. Juli gefeiert. Raum Bischof geworden gründete Martin ein zweites Rloster auf dem anderen Ufer der Loire: das heutige Marmoutiers. Er baute baselbst eine Kirche zu Ehren von Peter und Paul und sammelte etwa achtzig Mönche um sich, von denen mehrere Bischöfe ber umliegenden Städte wurden. Sie lebten aus 15 ben Einkünften der Kirche, ohne als eigene Körperschaft irgend welchen Besitz zu haben; nicht einmal Almosen in Naturalien durften angenommen werben. Um 374 begab sich Martin in dienstlicher Angelegenheit an den Hof Raisers Balentinian I. nach Trier und setzte trot der Intriguen der arianischen Kaiserin Justina eine erfolgreiche Aubienz durch. In seiner bischöflichen Thätigkeit erwuchs Martin zum volkstümlichen Wundermann. Er 20 trieb feine Miffion unter den Landleuten der umliegenden Gebiete hauptfächlich mit dem Unspruch des Aufklärers und ermöglichte durch feine rudfichtslose und boch wohl überlegte Bekehrungsthätigkeit die Ausbreitung des Christentums von den Städten, bis dahin deffen ausschließlichem Sitz in Gallien, auf die Landbevölkerung. Ins Jahr 383/84 fällt ein zweiter Besuch bei dem Kaiser — diesmal vor Maximus — in Trier, woselbst sich Martin im 25 Gegensatz zu den anderen anwesenden Bischöfen außerordentlich selbsttftändig benahm und sich bennoch großer Rücksichten, besonders seitens der Raiserin zu erfreuen hatte. Damals ist Martin, nicht etwa nur für die Begnadigung politisch Berurteilter, sondern was für einen Mann katholischen Slaubens nicht unbedenklich war, auch für die Priscillianisten eingetreten. Wohl hat er ihre Hinrichtung nicht hindern können; doch wollte er wenigs so stens eine übereilte und ungerechte Entscheidung ihres Prozesses verhüten. Nicht Sym-pathie für die ihm selbst keineswegs genehmen Ansichten der spanischen Sektierer, sondern seine unbestechliche Gerechtigkeit ließen ihn gegen den vorschnellen Eiser des Ithacius und deffen Genoffen Einsprache erheben; auch jest wie schon früher in feiner gegenüber Raifer Maximus an den Tag gelegten Zurückhaltung ging er mit seinem mächtigen Freunde Am-25 brofius von Mailand einig und überdies mit Siricius dem heiligen Bater selbst. Doch vermochte er ber fanatischen Gegnerschaft auf die Dauer nicht völlig Stand zu halten und machte schließlich schweren Herzens dem Kaiser um des lieben Friedens willen einige äußerste Zugeständnisse. Er ist aber die Gewissensbisse über diesen getechts baten eunge hafte Nachgiebigkeit nie ganz los geworden und sagte, er sei von da an innerlich ge-so brochen, obschon ihm noch zehn Jahre in voller Kraft in Tours zu wirken beschieden war. An theologischer Dogmatik hat M. sein Leben lang nie schwer getragen und hat auch keine Beile geschriftstellert. Er war mit einseitiger Absichtlichkeit Mann des praktischen Lebens und deshalb feste fich fein Chriftentum auch höchft einfach aus bem trinitarischen Symbolglauben, aus Reliquienfult und ben Bifionen guter und böfer Geifter zusammen. Auch 45 berblendete ihn seine Borliebe für mönchische Astese gegenüber ben Anforderungen der bürgerlichen Ethit und dem sittlichen Empfinden der Eheleute. Aber im schroffen Gegensat zu der geruhlamen Kontemplation orientalischer Einstebler tannte er für sich und andere nur That und Arbeit. Ein träftiger, gefunder Erdinstinkt, ein frischer energischer Bethätigungstrieb verschafften seiner vielseitigen Wirksamkeit als Mönchsvater, als geidenmissionar 50 und als Volksarzt unbeschreibliche Erfolge. Bis ins Greifenalter von unermüblichem Eifer schieb er — eines Sonntags um Mitternacht — ab und wurde an einem 11. November ums Jahr 400 (397—401) beigeset. Eine nicht zu übersehende Kritik seiner bischöflichen Amtsführung bildet die Thatsache, daß zu seinem Nachsolger sein bitterster Feind Briccius als Bertreter ber antimönchischen Beltgeistlichkeit gewählt wurde. Über seinem Grabe erhob 55 fich als Schöpfung des franklichen Volkslaubens, den fein Lebenswert vorbereitet und einzig ermöglicht hatte, feine Gestalt als merowingischer Nationalheiliger und machte Tours zu einem Wallfahrtsort ohnegleichen. Sein Andenken nahm in der abendländischen Heiligenverehrung des Mittelalters einen allerersten Rang ein und wurde von epischen und mp= thischen Anwandlungen mit betroffen, die sich in französischer und in deutscher Ausprägung 60 charakteristisch gegenüberstehen. Bal. zu den sprichwörtlichen Redensarten faire la Saint

Martinins

Martin für ein Zechgelage, Martiner für fich Betrinken, le mal de St. Martin für Rausch A. Lecoy de la Marche, Saint Martin, Tours 1881, S. 633-654 und zu ben vollstümlichen beutschen Martinsbegriffen, als da sind Martinspferd, -mantel, -minne, -sfeuer, -gerste, -hammer, -vogel, -gans, -horn, -twein, -lust, -fasten, -männchen, sowie Junker Märten, Belzmartle u. s. w. Rarl Simroc, Mythologie S. 507-594; Martinslieder, 5 herausgeg. von Simrock, Bonn 1846, S. XXI; E. H. Meyer, Germanische Mythologie 1891, S. 254-257; H. Bfannenschmid, Germanische Erntefeste, Hannover 1878, S. 193-243; Art. "Feste" in Weyer und Welte, Richenlegison, B IV, 2. Aufl. 1424-1427; H. Beingarten a. a. D., der überdies auf die fast schonene Ausnahmerückschreich Luthers für seinen Namenspatron ausmerksmannacht. Carl Albr. Berusulli. 10

Martin von Bargas f. Bb IV S. 124, 22-40.

Martinean, J., f. Unitarier.

Martinins, Matthias, gest. 1630. — Bgl. die Vita in der Utrechter Ausgabe des Legison; desgl. Meieri Orationes de Schola Brem. 1684; C. Itenii, Oratio, de Illustri Bromensium Schola 1741; Jöchers Allg. Gelehrten-Legison 1756; Rotermunds Bremer Ge- 15 lehrtenlegison 1813; Isen, Das Bremer Gymnasium illustre im 17. Jahrh. (Brem. Jahrb. XII, 11 ff.), sowie die unten erwähnten Schrijten.

Matthias Martinius (Martini), hervorragender reformierter Theologe und Philologe, ift geboren 1572 zu Freienhagen, Graffchaft Waldeet. Seine Bedeutung zeigt sich schon in früher Beförberung. Nachdem er in Herborn, besonders unter Piscator, studiert, sinden 20 twir ihn mit 22 Jahren als Hosprediger bei der Herrschaft Nassau-Dillenburg, im folgenden als Prosession, wo er auch die Kostgänger zu beaufsichtigen und abwechselnd am Sonntag zu predigen hat, und nach 10 Jahren als Stadtpfarrer in Emden (1607). Bon hier aus erfolgt 1610 die Berusung des inzwischen durch seine Schriften bekannt gewordenen Mannes in seine eigentliche Lebensstellung, als Prosession verschriefen bekannt gewordenen Mannes in seine eigentliche Lebensstellung, als Prosession verschriefen Bekannt gewordenen Mannes in seine eigentliche Lebensstellung, als Prosession werden nach anderer Schöptigen, insbesondere durch Christoph Regel bedeutend gehoben und, nach anderer Städte Vorgang, nebst dem Pädagogium zu einer Universtützt zweiten Ranges mit vier Fahultäten erweitert worden (1584). Aber erst durch Martinius sollte sie wirklich sowie seine "berüchnen von sollchen nicht bloß seitens der beschenen Deutschsauch aus der Schweiz, Ungarn, Dänemart, Norwegen, Schottland, Frankreich, Spanien (ein Schweiz, Ungarn, Dänemart, Norwegen, Schottland, Frankreich, Spanien (ein Schweiz, Ungarn, Dänemart, Norwegen, Schottland, Frankreich, Spanien (ein Schweiz, Wartinius, wie in den Alten, so auch in den meisten neueren Sprachen wohlbetvandert, so zu de in den meisten neueren Sprachen wohlbetvandert, so zu den Fremden viel sein stent. Die Unstalt hat damals eine Blüte erlangt, wie infolge ber bald eintretenden steller Aus dus den abeligen Rreifen von Böhmen und Rähren, wo die Gegenreformation noch nicht ihr Werl gethan. Mar doch Martinius, wie in den alten, so auch in den meisten neueren Sprachen wohlbetvandert, so daß er auch den Fremden viel sein steller infant hat damals eine Blüte erlangt, wie infolge ber bald eintretenden fichweren Kriegsjahre und s

Eine wohl ebenso weitreichende Bedeutung sollte ber Mann durch seine Teilnahme an der Dordrechter Synode (1618 und 1619) gewinnen. Hierhin mit zwei anderen Bremern, den Predigern und Professoren Ludwig Crocius (Sohn vom Verfasser bes Märtyrerbuches Paul Crocius) und heinrich Iselburg, deputiert, vertrat er, als Prädestinatianer der milderen Obserdanz, innerhalb der siegreichen antiarminianischen Partei den entschiees bensten Verschutz, innerhalb der siegreichen antiarminianischen Partei den entschieder milderen Obserdanz, innerhalb der siegreichen antiarminianischen Partei den entschiebensten Gegensa zu Franz Somar mit Erfolg, von den Engländern und teilweise den höffen unterstützt. So kam, ganz besonders durch seine Wirtsamleit, nicht der Supralapsarismus, sondern der Infralapsarismus zum Siege, obwohl ersterer nicht, wie Marztinius gewünscht, verworfen ward und darum in den Niederlanden weiter bestand. Die entscheidende Bedeutung des Mannes auf der Synode geht aus den Quellen flar hervor, 50 und es ist daher eine grundsaliche Meinung, die Kohlmann aufgebracht (Welche Belentunisschriften hatten in der Bremischen Kirche Geltung? 1852, S. 27 f.) und andere, wie Herpe (Dogmatif des deutschen Protestantismus I, S. 195), nachschrieben, daß er den philippistischen Standpunkt vertreten, unterlegen sein dun nur aus feiger Nachgiebigkeit die Alten mit unterschrieben habe. Seine dassur angeführte brieslicke Äußerung: "D Dordrecht, 65 Dordrecht, wollte Gott, ich hätte dich nie geschen !" ist aus einem zweiselbaften Anekotenbuch genommen (Graf, Beiträge zur Geschüchte ber Synode zu Ordrecht, Basel 1825, S. 126 f.) und kann, wenn überhaupt hiftorisch, nur aus augenblicklicher Mitstimmung über die Parteiungen gestoffen sein. War doch gerade seine Meinung zum Siege gekommen (Iken, Die Bremer und die Synode zu Dortrecht, Brem. Jahrb. X, S. 11 ff.). — Nach seiner Rücktehr wirkte er unter den bei den Kriegszeiten schwieriger gewordenen Verbältnissen mit gleicher Kraft am Bremer Gymnasium weiter. Um 21. Juni 1630 erreichte den 58jährigen plözlich, bei einem Ferienaussenthalt in dem einige Meilen von Bremen gelegenen Dorfe Kirchtimke bei einem Schüler, der dort Prediger war, der Tod am

Schlagfluß. Die Leiche wurde nach Bremen gebracht und unter großen Ehrenbezeugungen in der U. L. Frauenkirche bestattet. Martinius hat eine große Reibe von Schriften hinterlassen, theologischen wie philo=

10 Martinius hat eine große Reihe von Schriften hinterlassen, theologischen wie philoslogischen, alle bis auf zwei deutsche Erbauungstraktate in lateinischer Sprache und von gelehrter Art. Früh bekannt wurde er durch sein 1603 erschienenes Buch Christianae doctrinae summa capita; item methodus. Hochgeschäft wurde hernach sein Keiunstion (1612), eine Erklärung der fünf hauptstüde. Daneben erschienen viele dogmatische und

- 15 eregetische Monographien, auch Streitschriften gegen die Lutheraner Abilipp Nikolai und Balthasar Menter u. a. Sein berühmtestes Werk aber wurde das noch heute von manchen hochgeschätzte Lexicon philologico-etymologicum, in Folio 4138 Seiten, das mehrsach in neuen Auslagen erschien: 1623 Bremen, 1665 Frankfurt, 1697 Utrecht, 1711 in Amsterbam und Utrecht. Bei aller Gelehrsamkeit und Anerkennung blieb der Mann von
- 20 milder und frommer Gefinnung, nur aus Notwehr zum Streit greifend; boch stand er, unter steter Hochachtung Luthers ("Optimus praeceptor D. Lutherus"), fest auf seiten der Reformierten. Er war von kleiner Gestalt, beim Arbeiten pflegte er auf dem Boden zu sitzen oder zu liegen zwischen einem Labyrinth von Büchern. Ein Sohn von ihm wurde Prediger in dem zu Bremen gehörigen Orte Flögeln. Isten.
- 25 Martyrarins hieß ber Kleriker, bem die Obhut eines Martyriums, b. h. einer Rirche mit Märtyrergrab, anvertraut war. Diakonen, Presbyter, felbst Ubte bekleideten dies ehrenvolle Amt. Es läßt sich in verschiedenen Gegenden der Kirche des Mittelalters nachweisen (in Syrakus durch die Vita Zosimi AS März III', 839 n. 6; in Rom unter dem Titel custos martyrum durch den Liber pontif. Sylvester I. ed Duchesne I, 80 171, 17; vgl. 190 f.); der Titel M. ist die jest nur aus dem Frankenreich bekannt. Bgl.
  - bie oben Bb I, 201, 1 ff. angeführten Stellen aus Gregor von Tours; dazu c. 13 Orléans 533; Formula Andecavensis 49 (MG Leges V, 21).

Marthrologium f. Acta martyrum Bb I S. 143, 12 ff.

Marnthas, Bilchof von Maipherkat, geft. um 420. — Litteratur: Socr. 85 6, 15; 7, 8; Soz. 8, 16; Barhebraeus, Chron. eccl. II, 45; Assemani, BO 1, 174–179; 181–194; Wright, Syr. Lit. 44–46; Duval, Litt. Syr.<sup>3</sup> 132 f., 428.

Maruthas (()) = xvoiorn<sub>5</sub>), herborragender Kirchenmann von Maipherlat in Mesopotamien (griechijch Marthropolis, sprich Medhinat sähde, aradisch Majjälariqin), von Theodosius II. zweimal als Gesandter an Jezdegerd I. geschickt. Ebedjesu nennt von ihm ein Buch der Marthrien, kirchliche Dichtungen, insbesondere über die Märthrer und eine übersetzung der Kanones von Nicäa mit einer Geschichte des Konzils, führt auch feinen Namen unter den Teilnehmern dieser Bersammlung auf (IX, 83, S. 127 in der Eiste von Geszer, Hilgenfeld, Cunz). Bgl. dazu jett Östar Braun, De sancta Nicaena Synodo. Sprische Texte des Maruta von Maipherlat nach einer Handschrift der Pro-25 paganda zu Rom übersett (Rirchengeschichtliche Studien IV, 3) München 1898 (s. M. Harand, The Martyrer unter Sapor II., Jezdegerd I. (und Bahnam V.) 341-379; hrög. von St. Evodus Alfiemani 1748, vermehrt und verbessier von B. Bedian in Acta 26 Martyrum et Sanctorum, Tomus secundus (Parisiis 1891), 57-396. Ins Deutsche übersetz von B. Zingerle, Edite Alten heiliger Märthere des Morgenlandes, Zwei Teile, Junsberud 1836. Unter seinen Ramen Laufen die Miten des Konzils von Seleucia 410; vogl. Lamb, Concilium Seleuciae et Ctesiphonti habitum anno 410. Textum syriacum edidit, latine vertit notisque instruxit T. J. L., Lovanii 1868, 4°. Nach 26 bem fur. Ralendarium ber Berliner Bibliothel (Sadau 304, Berzeichnie S. 30) ift ber

riacum edidit, latine vertit notisque instruxit T. J. L., Lovanii 1868, 4°. Nach 55 bem fyr. Kalendarium der Berliner Bibliothek (Sachau 304, Berzeichnis S. 30) ift der 6. Mofes=Freitag der Gedenktag der Bäter Maruthas, Selibha-Zekhs, Gabriel, Simon u. j. w., der Bischöfe von Amid und Maipherlat. Nach demselben Berzeichnis

Masora

S. 559 umgab Julian, der Bruder des M. von Maipherkat, das Kloster des hl. Babhai auf dem Berg Itala, das 1000 Mönche zählte und groß wie eine Stadt war, mit einer Eb. Reftle. Mauer.

Maruthas von Takrit, geft. 649. — Litteratur: S. oben S. 392, 36; Bright S. 137; Duval S. 374.

Richt zu verwechseln mit Maruthas von Maipherkat (wie auch noch in der 2. Aufl. geschaft zu verweigteln mit Marutyas von Maphertat (wie auch noch in der 2. Aufl. geschaft) ift M., Bischof von Takrit, ber erste jakobitische Maphrian (f. Bd VIII S. 569), geb. in der persischen Döcese Beth Nuhadre, eine Zeit lang in Edessa studierend, sein Leben beschrieden von seinem Nachfolger Dencha, Verf. einer Liturgie (im Missale der Maroniten von 1594, S. 172, bei Renaudot II, 261), eines Kommentars über die Edans <sup>10</sup> gelien (zwei Scholien daraus zu Er 16, 1 und Mt 26, 6–14 in Mösingers Monu-menta syriaca 2, 32), von Predigten z. B. über die Wasser die Gesta in Michael Gesta. Eb. Reftle. kirchlicher Hymnen.

Majora. — I. Litteratur: Bur Einführung: J. Burtorf, Tiberias sive Commen-tarius masorethicus triplex, Bajel 1620, befte Ausgabe, baj. 1665, 4° (430 S.) || Joann. 15 Frib. Cotta, Exercitatio historico-critica de origine masorae punctorumque Vet, Testamenti Hebraicorum, Tübingen 1726, 4° (93 S.). || Jo. Chr. Bolf, Bibliotheca Hebraea, Hamburg 4°, Bb II (1721) 460-544, ältere Litteratur S. 534 ff., und Bb IV (1733), 206-227. || Abr. Geiger, Bur Geichichte ber Maljorah, in: Jübische Bifchr. f. Bisljenichaft und Leben III (1864/65), 78-118. || E. le Savoureux, Études historiques et exégétiques sur l'Ancien 20 Testament, Baris 1887. 191-224. || Is. Harris, The rise and development of the Massorah, in: Lowish Questeely, Bariay 1889. (I) 128-142. 223-257. || W. Bacher, Die Mesiona in: Jewish Quarterly Review 1889 (I), 128—142; 223—257. || B. Bacher, Die Maffora, in: Binter und Bünsche, Die jüd. Litteratur seit Abschluß des Kanons II (Trier 1894, 121 bis 132; A contribution to the history of the term Massorah, in: 309 1891 (III), 785-790. Chr. D. Ginsburg, Introduction to the massoretico-critical edition of the Hebrew Bible, 25 London 1897, besonders S. 1-468.

Elias Levita, המטררת הבנסורות ספר מטרה Benedig 1536, 4°; Bajel 1539, 8°; beutich unter Auflicht und mit Unmertungen J. S. Semler's, Halle 1772. || Chr. D. Ginsburg, The Masand explanatory notes, London 1867. || Sal. Frensborff, Massorith ha-massoreth of Elias Levita . . in Hebrew, with an English translation, and critical and explanatory notes, London 1867. || Sal. Frensborff, Massorithes Börterbuch, Hann. 80 und Leipzig 1876, 4° (20 und 387 S.). Unentbehrlich für jeden Forscher auf dem Gebiete der Di., vgl. meine aussührliche Anzeige in ThStR 1878, 354-370. Anleitung zum Gebrauch der M. besonders in den Schriften von Buztorf, Joseph ben

David heilbronn, A. Borms und Frensborff (auch in Dchlah Bochlah).

David heildronn, A. Worms und Frensborff (auch in Ochlah Wochlah). Chr. D. Ginsburg, The Massorah compiled from manuscripts alphabetically and lexi- 86 cally arranged, London 1880—85 (758, 830 und 383 S.) 3 Bbe groß Folio. Ueberaus fleißi-ges Sammelwerl. (Inhaltreiche, aber nicht ganz gerechte Anzeige von S. Bär in ZomG 1886, 743—758.) Der Schlußband mit Quellenangaben und Erläuterungen ist jest (herbst 1902) im Drud. || Salomo Jedidjah Minnorzi, gewöhnlich furz Norzi genannt, Kritischer Rom-mentar zur Bibel, 1626 brudsertig, aber erst 1742—1744 unter dem Litel Minchath Schaj 40 von Raphael Chajjim in der Mantuaner Bibelausgabe (4°) ebiert; besonders gebrudt Wien 1813. 4°. — II Strathom ben Reuten us Octivito and and sonder 1722. von Raphael Chajjim in der Mantuaner Bibelausgabe (4°) ediert; befonders gedrudt Bien 1813, 4°. — || Abraham ben Reuben aus Ochrida, בית אברדום, י, Ronftantinopel 1742, Fol. (86 Blatt), major. Lexiton zum Kentateuch (Berba und Romina; Partiteln; Eigennamen). || (David Biterbi), major. Lexiton zum Kentateuch (Berba und Romina; Partiteln; Eigennamen). || (David Biterbi), major. Lexiton zum Kentateuch (Berba und Romina; Bartiteln; Eigennamen). || (David Biterbi), major. Lexiton zum Kentateuch (Berba und Romina; Bartiteln; Eigennamen). || (David Biterbi), major. Lexiton zum Kentateuch (Berba und Romina; Bartiteln; Eigennamen). || (David Biterbi), major. Lexiton zum Kentateuch (Lexiton), ohne den Namen des Berf. gedruckt von dem eben genannten Raphael Chajjim. || Abraham (Abbele) ben Zirmejah aus 45 Ralvary, ביראברדים ליס, Frankfurt a. D. 1752, 4° (42981.), M. zum Pent. in alphabet. Ordnung. || Afcher Anjchel Borns, Jorer Corre Carrer, Stantf. a. M. 1766, 4° (49 Blatt und la-tein. Einleitung von Megerlin. || Jojeph ben David (heilbronn) aus Ejchwe[ge], לי מברך הדרדר, fowie der Majorah zum Bent.; praktifc, aber Pilagiat aus dem damals noch nicht gebruckten 60 Buche des A. Worns. || Jojeph ben Mordeltaj aus Bertbilfcew, Lerrer, Lerrer, Striktifcew um 1820, 4°, alphabet. M. zum Bent. und (anhangsweife) zu Efth. Die myftichen Deutungen majoreticher Angaben von Meir Angel (אבררית הברירת Ratatu 1619, 4°), Jatob Zausmer ben Jiaat (הברית הבסרירת 1651, 4°), David

Rratau 1619, 4°), Jalob Zausmer ben Jiaaf (בכלרה), Umfterbam 1651, 4°), David Leble ben Benjamin (בכלרה הבריה), Handrey (1715, 4°), Umfterbam 1651, 4°), David Eeble ben Benjamin (בכלרה הבריה), Handrey (1715, 4°) u. f. w. entbehren des wiffen- 55 fchaftlichen Wertes. Sie werden hier nur deswegen erwähnt, weil man aus ihnen ersteht, in wie hohem Ansehen die M. bei den Juden stand (und noch steht). Funstation bei den Spærn. Litteratur f. ZITHE 1875, 623. 624. Dazu vgl. noch: J. B. Martin, Histoire de la Ponctuation ou de la Massore chez les Syriens, Paris 1875; Eb. Beste in Domét 4876, 525, 552; 200 Merr Histoire artis armmeticae anud Sword Spress Paris 1875; Eb.

Reftle in 3bm& 1876, 525—533; Ab. Merz, Historia artis grammaticae apud Syros, Leipz. 60 1889, 62 ff.; G. Diettrich, Die Mafforah ber öftlichen und westlichen Syrer in ihren Angaben zum Bropheten Jejaia, London 1899. Bur Geschichte der hebr. Punktation vgl. ZlThk 1875, 619—623. || H. Grät, Die An-

Б

### Majora

fänge ber Bokalzeichen im Hebräischen, in: Misschr. f. Gesch. u. Bissensch. des Judih. 1881, 348—367. 395—405; Die mannigfache Anwendung und Bedeutung des Dagesch, dal. 1882, 425—451. 473—497. || Franz Praetorius, Paseq, in: Jom& 1899, 683—692. || M. Schwab, Des points-voyelles dans les langues sémitiques, Paris 1879; J. Derenbourg in Revue 5 Critique 1879, 21. Juni.

Die Litteratur über die supralineare (gewöhnlich sagt man jest "babylonische") Punttation ist zusammengestellt in meiner Ausgabe bes Prophetarum posteriorum codex Babylonicus Petropolitanus, Petersburg u. Leipzig 1876, S. VII; vgl. noch ZiTh 2017, 17-52; Fr. Praetorius in ZomG 1899, 181-196; G. Margoliouth in Proceedings of the Society 10 for Biblical Archaeology 1893, 164-205 (der das vereinfachte Zeichenspitem unrichtig als

bas ältere ansieht).

Ueber ein brittes Bunktationssystem f. M. Friedländer in Jew. Quart. Review 1895, 564-568; C. Levias in American Journal for Semit. Lang. and Lit. XV (1898/9), 157 bis 164 und bef. P. Rahle in Bat28 1901, 273-317.

Accentuation : S. Gras, Ursprung der Accentzeichen im Bebr., in: Mtsichr. f. Geich. und 15 Biffenich. bes Judth. 1882, 385-409. || 91d. Buchler, Untersuchung zur Entftehung u. Entwidelung ber hebr. Accente. I: Der Urfprung ber vertitalen Bestanbteile, Bien 1891 (1826.) || Franz Praetorius, Ueber die Herfunft der hebr. Accente, Berlin 1901 (54 S.); Die Uebernahme der früh-mittelgriechischen Neumen durch die Juden, Berl. 1901 (22 S.) || Paul Rable

20 in 3bm 31901, 167-194. Ueber die Genealogie des Ahron ben Moscheh ben Ascher und die ältesten dis jest be-tannten Punstatoren und Masorethen f. meinen Auffat "Ein Beitrag zur Geschichte des hebr. Vibelteztes" in ThStk 1875, 736—746 (vgl. 1876, 554) und Ab. Merz, Die Tschu-futfalleschen Fragmente, in: Verhandlungen des 5. Internation. Orientalisten-Kongresselles II, 1, 6. 4000 und Massachen Die Mehren Die Mehren des Schutzenstein Schutzenstein Und Massachen Die Schutzenstein Die Alle Die Schutzenstein Die Schutzenstein Die Schutzenstein Bergenstein Die Schutzenstein Schutzenstein Die S

25 S. 188—225 (Berlin 1882). || W. Bacher, Die Anfänge ber hebr. Grammatik, in: 3bmW 1895, 1-62; 335—392, bej. 1-38. || S. Bär und H. & Strad, Die Ditbute ha-teamin bes Ahron ben Mojcheh ben Ajcher und andere alte grammatijch=majjorethijche Lehrftücke . . . mit Benutzung zahlreicher alter Hand undere und geumintlige multitetistigte Letitikte . . . BomG 1895, 23-38, und P. Kahle, 3bmG 1901, 167 ff. 4 H. S. E. Strad, Prolegomena cri-30 tics in Vetus Test. Hebr., Leipzig 1873 (Neubearbeitung geplant); Die biblijchen und mafforet. Handschriften zu Tschufut-Kale in der Krim, in: 81268 1875, 585-624.

II. Die ältest bezeugte Aussprache bes Wortes M. ift not, Mem mit Damez wie in bem Ez 20, 37 vorkommenden Worte, welches der Thargum und Theodotion (naga-

- לססוב) "Uberlieferung" gebeutet haben. In Thargumhandschriften mit supralinearer Bunt-st tation findet man מְכָרָהָא und גָיָכַּרְאָא 33, 30 lehnen fich die Ramensformen בַּכָּרְוֹה und גָיָכַרָהָא מכורד: und גַיָּכָרָהָא ben biblischen Drisnamen Dt 10, 6; Ru מכורד: und גַיָּכָרָהָא ben biblischen Drisnamen Dt 10, 6; Ru (o vor r) scheint aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts zu stammen. Die Aussprache עפרח (Dem mit Bathach und folgendem Dageich) folgt ber Analogie von בשלה בצלה בצלה (Dem mit Bathach und folgendem Dageich) und hat keinen alten Zeugen für sich.
- M. bebeutet zunächst allgemein : "Uberlieferung" traditio; bas Verbum בְּרַכַר, הְכַר im Thargumischen und Nachbiblisch=Hebräischen : übergeben, überliefern. Mischna Aboth 1, 1 : "Moje empfing die Lehre vom Sinai und überlieferte fie mogo bem Jojua"; Schekalim 6, 1: "Die Familie des Rabban Gamaliel und die des R. Chananja verbeugten sich vor der Holztammer im Heiligtume; denn sie hatten als Masora von ihren Vorsahren

נמסורת בידם מאבותיהם), bağ bort bie Bundeslade verborgen fei." Das Dbjett ber m. find geschichtliche ober sonstige Renntnisse, während Überlieferungen religionsgeseklichen 3n= halts burch הַלְּהָה הָשָּׁרָה, Salatha, bezeichnet werden. Infonderheit fteht M. von der forgfältigen Ueberlieferung des Bibeltertes und zwar zunächst von der bes Bentateuchtertes. So schon in dem Satze des R. Altiba Aboth 3, 13: מון הַיָּרֶ לַהּוֹרָה "bie forgfältige Überlieferung des 50 Tertes ist ein schützender Baun für das Geieg", d. b. b. burch die Schaltung des geschrie-benen Tertes der Thora in allen Einzelheiten wird auch das thatfächliche Halten des Ge-

- Die im babylon. Thalmud häufige Formel ושראם למיטותי (die fetzes sicher gestellt. Ueberlieferung hat eine feste Grundlage) bezieht sich auf den überlieferten Konsonantentert, bei beffen Beibehaltung eine andere als die mündlich überlieferte gewöhnliche Lejung
- 55 אָם לַגַיקרָא bie Lefung, Botalifierung hat eine feste Grundlage) zulässig fei. Uber biefe Formeln vgl. Job. Burtorf, De punctorum antiquitate S. 96. 103-110; Supfeld in ThStRr 1830, 556—563; Journal Asiatique 1861, 3b 18, 447 f. (mo R nach Sa adja und Thanchum R kase, racine erklärt wird); Abr. Geiger in Jüd. Ztschr. 1862, 290 f.; Stract, Prolegg. S. 66—70. 122. Hiernach versteht man unter M. seit lange fast ausschließlich speziell die Überlieferung
- 60 bezüglich des Bibeltertes; biejenigen, welche fich mit diefer Uberlieferung erhaltend, ausbauend, bearbeitend beschäftigten, nennt man בעלי המכורות Maforethen.

III. Der Königsherrschaft folgte in Israel nach der Rudkehr aus dem babylonischen

Exil die Zeit des Nomismus. In diefer Zeit war das Gefet Mojes der Schwerpunkt des gefamten Lebens; daher mußte der Erbaltung diefes Gefetes große Sorgfalt gewidmet werden. Schon Esra wird wiederholt Der genannt und Einmal geradezu als ni zarter Jugend, f. Aboth 5, 21; dab. Sukta 42 ° (nach Lo Rabba 7 bot das Buch 5 Leviticus den ersten Lefe- und Unterrichtöftöff). Das öffentliche Vorlefen des Gefetes in den Synagogen nennt Jakobus AG 15, 21 *éz yerew ágyalwr* bestehend. Ueber die durch diefe Maßregeln bewirkte Allgemeinheit und Gründlichteit der Gefetestenntnis siehe Josephus, Gegen Apion I, 8; II, 17. 18, und Philo bei Eusebus, Praep. Evang. VIII, 7, 14. Auch aus den Propheten wurden schon früh Abschnitte öffentlich verlefen AG 10 13, 15, und auch die Hagusgehen gewannen bald ähnliches hohes Anstein (vgl. A. Bückler, The reading of the Law and Prophets in a triennial cycle in Jew. Quart. Rev. 1893, 420-468, und 1894, 1-73). Wie bewirkte man nun, das die heiligen Terte in der Gestalt, in welcher man sie

Bie bewirkte man nun, daß die heiligen Terte in der Geftalt, in welcher man fie von den Bätern überkommen hatte, erhalten und den Nachkommen überliefert wurden? 15 Erstens durch genaue Bestimmungen über das Schreiben von Bibelcodices, speziell Synagogenrollen, bgl.: כפר חורדי in Naph. Kirchheim, Septem libri Talmudici parvi Hierosolymitani, Frankf. a. M. 1851; Alphafi, Moses Maimonides und Jakob ben Alcher in den bezüglichen Abschnitten ihrer Nitualwerke; Leop. Löw, Graphische Requisiten und Erzeugnisse bei den Juden, Level. 1870. 71; A. G. Wähner, Antiquitates Ebraeorum I, 181–208; Salomo ben Joseph Ganzstried Stank, On Ungvar 1871, 4°; Abraham Chajjim aus Minsk, Sannover 1860; Strack, Prolegg. 13.

Zweitens traf man Vorkehrungen, um beständige Kontrollierung der Handschriften zu ermöglichen. Aus der Zeit der Thalmude und der älteren Midrasche kommt hier fol= 25 gendes in Betracht. a) Man zählte, wie viele Verse, Wörter, Buchtaben in der ganzen Bibel oder einzelnen Teilen der Bibel enthalten seine, z. B. Didbuschin 30°; man zählte auch, wie oft einzelne Wörter in der Bibel, in der Thora u. s. vorkommen, z. B. Schabbath 49°: TOND 39mal im Pentateuch. Bgl. Prolegg. 10—12. 79. 122, dazu noch S. Agpoport in Polats Haltsch Ledem (Dostersche Bandelingen, Amsterdam 1846), 80 S. 9ff.; Jul. Cosmann in Frankels Mitschr. für die relig. Interessen um Kabel, so S. 9ff.; Jul. Cosmann in Frankels Mitschr. für die relig. Interessen des Judenthums 1846, 312—317. Die Überlieferung, daß die Summe aller Verse ber Bibel gleich 23203 sei, wird zurückgeführt dis auf den in der Zeit der hadrianischen Versellung aus Palä= füna nach Babylonien gewanderten Bibelschreiber oder Schulmeister (NJPD bat beide Bebeutungen) Naaqai NDF, f. B. Bacher, Mg. f. die Wissanderten als korrett geltenden Bibelhandichtien und erhielt es teils a, durch Jujammenstellung zu Europen, teils  $\beta$ , und 1891, 58 f. — b) Man achtete auf alles Auffällige in den als korrett geltenden Bibelhandichtien von erhielt es teils a, burch Jujammenstellung zu Europen, teils  $\beta$ , und solt wird solten decher Gruppen sind: Berzeichnis der Mörter, die beim Lefen burch folche, die für anständiger galten, erfetz wurden, dab. Megilla 25°, J. B. Dater Michaelen, erfetz wurden, bab. Megilla 25°, J. B. Dater Bibels, Richt aber nicht im Terre; "Ittur Sopherim, b. die Anordnung, daß Mata lopulatitoum an einigen Stellen, wo es von vielen gelchrieben wurde, nicht gelefen werden solle Rederim 37°, due 25°, J. B. Schaft aber alle 37°, J. B. Gen 18, 5 vor "NN; Thiqqun Sopherim (Korrettur) in den Mitarajden Methiltha und Handhuma zu Er 15, 7, 3. B. Gen 18, 22 "und Marahm ftand noch vor Jahve" (jo die gebruchten Bibeln) für ur= 45 frünglückes "und Jahve fand noch vor Jahve". Ugl. Proleg

Beispiele ber Deutung: Der außerordentliche Punkt über dem letzten Buchstaben des Wortes TIGUNG: Nu 9, 10 in Mischna Pesachim 9, 2 (in Wirklichkeit find diese Punkte eigentlich Tilgungszeichen); das Zeichen (umgekehrtes Nun?) vor Nu 10, 35 und nach so Nu 10, 36, s. Baraitha Schabbath 116<sup>a</sup> Ansang und Siphre zur Stelle, vgl. S. Krauß, Der Obelos im masoret. Terte, in ZatW 1902, 57—64; das schwebende Nun in TC Xi 18, 30, s. pal. Berakhoth IX, 13<sup>d</sup> Z. 14 ed. Krakau, und dab. Bada bathra 109<sup>b</sup>; die volle und die defektive Schreibung und besonders die sogenannten Oere uthethth, d. h. die Stellen, an welchen die recipierte Lesung eines Wortes von dem Konsonantenterte, 55 welchen man nicht zu ändern wagte, abwich. Bgl. Prolegg. 88 sc.; 70 st.; 81 f.; Ginszburg, Introd. 318—345; 183—186. Die Art dieser Deutungen wollen wir durch voll= ständige Mitteilung zweier Beispiele anschaulich machen. Gen 23, 16 ist der Name Schron erst mit Wato I<sup>-1,2</sup>, dann desettiv geschrieben. In Bezug darauf bemerkt der Midrafc Gn Rabba Sektion 58: "Im Spruchbuch 28, 22 heißt es: »Rach Reichtum überstürzt eo

IV. Nirgends wird in den Thalmuden oder älteren Midraschen berichtet, daß Mate-10 rialien dieser Art schriftlich fixiert gewesen seien; wir werden also anzunehmen haben, daß sie gleich den halakhischen Diskussionen der Mischnalehrer (Thanna'im), dann der Thalmudlehrer (Amora'im) nur mündlich fortgepflanzt wurden. Lediglich mündlich wurde wenigstens die zum Schlusse der Amoräerzeit, wahrscheinlich noch in das 7. Jahrhundert hinein auch die gesamte Tradition über die Aussprache (Botale, Sinnabteilung, Vortrag)

15 bes Bibeltertes erhalten. Die Einteilung der Thora in Sabbathperikopen (in Balästina für einen dreijährigen Chklus, in Babylonien für einen einjährigen, s. bab. Megilla 29<sup>b</sup>) und in Verse war bekannt; äußerlich erkennbar aber, nämlich durch verschiedene Einrichtung der Zwischenräume, waren nur die (290) offenen und (379) geschlossenen kleinen Paraschen oder Abschnitte. — Es scheint, daß man erst, nachdem durch Einführung der 20 Runktation die Schriftlichmachung der die Aussprache und den Vortrag betreffenden Tra-

- 20 Punktation die Schriftlichmachung der die Aussprache und den Vortrag betreffenden Trabition ermöglicht worden war, nachdem also nicht mehr der bloße Konsonantentert niedergeschrieden wurde, begonnen hat, auch Bemerkungen der vorher (Nr. III) erwähnten Art teils an den Rändern des Bibeltertes, teils am Schlusse der Bibel oder einzelner Bücher, teils (dies selten) in besonderen Heften aufzuzeichnen. Auf die Einführung der Bunktation 25 und das Ausschlusse masorethischer Bemerkungen haben die gleichartigen Arbeiten der
- 25 und das Aufschreiben masorethischer Bemerkungen haben die gleichartigen Arbeiten der Araber und Syrer erheblichen Einfluß ausgeübt. Doch ist leider die Geschichte der hebräischen Punktation noch sehr in Dunkel gehüllt. Die Entwickelung war nicht eine innerhalb des ganzen Judentums einheitliche, son-

Die Entwickelung war nicht eine innerhalb des ganzen Judentums einheitliche, joubern, wie die oftländischen oder babylonischen Juden von den westländischen oder palästis-

so nischen hinsichtlich der Ausgestaltung der Lehre (dabylon. und palästin. Thalmub) und der Art der Gesesvorlesung (oben Zeile 16) voneinander abwichen, so gab es Verschieden= heiten auch zwischen den Bibelhandschriften der einen und der anderen. Uberhaupt bieten die Bibeltodices, in je ältere Zeiten wir zurückgehen, um so verschiedeneren Text. Auch die masorethischen Sätze und Angaden stehen vielsach miteinander in Widerspruch; ganz so natürlich, da sie nicht alle auf dieselbe Autorität (Lehrer, Musterloder u. s. w.) zurückgehen.

- 85 natürlich, da sie nicht alle auf dieselbe Autorität (Lehrer, Musterloder u. s. w.) zurückgehen. Leider hat S. Bär dies verlannt und infolgedessen oft von zwei nicht miteinander übereinstimmenden masorethischen Angaben die eine ohne weiteres für "verderbt" erklärt und nach der anderen "berichtigt". — Die weitgehende Übereinstimmung fast aller gut erhaltenen Bibelmanusstrichte ist Folge des nivellierenden Einstusse, den die Autorität der Ma-
- so sorethen von Tiberias, insonderheit des Ahron ben Mosche ben Ascher ausübte. Aus diesem Grunde habe ich der von J. G. Sommer (Bibl. Abhandlungen, Bonn 1846, S. 49), J. Olshausen, R. de Lagarde und nach diesem von vielen vorgetragenen Ansicht, daß alle unsere Bibelhandschriften auf ein einziges als Norm aufgestelltes Manuskript zurückgehen, stets widersprochen. — In welchen Kreisen die brei bis jetzt bekannten Bunktationssphieme
- 45 entstanden sind, wissen wir nicht. Die Ansicht, daß das meist verbreitete, das sog. tideriensische (das der gewöhnlichen Bibeldrucke) in Tiderias oder überhaupt in Balästina erfunden sei, hat beachtenswerte Gründe wider sich; ebenso wenig kann man Babylonien als Ursprungsland des supralinearen Systems erweisen.

V. Die abenbländige Mafora. Das majorethijche Studium hat lange beso fonders in Tiberias geblüht (über die ältere Geschichte dieser Stadt f. die gründliche Urbeit bon H. T. de Graaf, De Joodsche wetgeleerden in T. don 70-400 n. Chr., Groningen 1902. Über den zweiten Namen ביעויה f. Diktuke 79-81). Daher werden in den Nandnoten mancher Bibeltodices Lesarten der Männer von Tiberias (בריה dott f. die Kesarten der Männer die Schon den Moschen des Schon den Moschen des Schon den Moschen des Schoren des Michen der Manner die Genealogie wir jeht durch bes Ben Alcher genen Moschen Schon den Moschen des Michen der Manner die Genealogie wir jeht durch bes Michen der Mane die Genealogie wir jeht durch bes Michen der Mane Moschen Moschen Moschen Manchen Schon den Moschen des Michen Ben Michen der Michen der Mane Schon den Moschen der Genöhlich furzweg Ben Alcher genealogie wir jeht durch bes Michen der Mane Moschen Manchen Moschen Manchen Beiten Schon den Manchen Manchen der Manchen der Micher Manchen der Michen der Michen der Michen Manchen der Manchen der Manchen Manchen der Manchen der Manchen Manchen der Manchen Manch

sechs Geschlechter kennen: Ascher ber Alte (ber Große), Nehemia, Moscheh, Ascher, Mosscheh, Ahron. Da Ahron in ber ersten Hälfte bes 10. Jahrhunderts lebte, wird fein erster uns genannter Ahnherr gegen Ende des 8. Jahrhunderts gewirkt haben; damals also war bie Masora bereits Gegenstand eingehender Studien und muß unser Junktationssphiem in so allem Wesentlichen abgeschlossen gewesen sein. Wahrscheinlich noch früher lebten die in Masora

ben masoret. Kodices Tschustuft. 9 und 14 genannten Autoritäten: Kinchas das Schulhaupt, Abraham ben Bhurâth, Riqât, Abraham ben Riqât, Moscheh Mocheh (io, mit Segol) einerseits und Achijjahu aus Tiberias, Chadid ben Riphijjim, Zemach mit den Beinamen Ben Zawwara und Abu Selutum, Zemach ben Abi schaida, Abu'l Umaitar andererseits (so Merz, Zur Geschichte der M. 208). Hiermit ist aber die Zahl der alten Masorethen 5 noch nicht vollständig: ein sonst underannter R. Jonathan wird von S. Kinsker, Lictute Radmoniot, Wien 1860, S. שיל neben Moscheh ben Mocheh erwähnt; einen R. Moscheh Gimzuz (in die in den Kandnoten zweier Bibelkobices genannt. Ahrons Zeitgenosse wurde der zu hohem Ansehhali (meist einsach Ben Naphthali). Noch vor diesen wurde der zu hohem Ansehen gelangte Kodez (in ge= 10 geschrieben.

Bon der Mehrzahl der genannten Autoritäten kennen wir nur den Namen, von etlichen auch einzelne Lesarten. Etwas mehr wiffen wir (aus den Rand- oder Schlußbemerkungen in Bidelhandschriften) von Moscheh Mocheh, R. Binchas (über ihn schußbemerkungen in Bidelhandschriften) von Moscheh Mocheh, R. Binchas (über ihn schußbemerkungen in Bidelhandschriften) von Moscheh Mocheh, R. Binchas (über ihn schußbemerkungen in Bidelhandschriften) von Moscheh Mocheh, R. Binchas (über ihn schußbemerkungen in Bidelhandschriften) von Moscheh Mocheh, R. Binchas (über ihn schußbemerkungen in Bidelhandschriften) von Moscheh Mocheh, R. Binchas (über ihn schußbemerkungen in Bidelhandschriften) von Moscheh Mocheh, R. Binchas (über ihn schußben, Masser ich eine Schußben Schußben Schußber (über andere Moschen, Baris 1871, 122; Binsker, Lickute S. 26, 28, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Nu 21, 4; 2 Kg 19, 25; Bi 62, 4; 2 Chr 32, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Mu 21, 4; 2 Kg 19, 25; Bi 62, 4; 2 Chr 32, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Mu 21, 4; 2 Kg 19, 25; Bi 62, 4; 2 Chr 32, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Shu 21, 4; 2 Kg 19, 25; Bi 62, 4; 2 Chr 32, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Shu 21, 4; 2 Kg 19, 25; Bi 62, 4; 2 Chr 32, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Shu 21, 4; 2 Kg 19, 25; Bi 62, 4; 2 Chr 32, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Shu 21, 4; 2 Kg 19, 25; Bi 62, 4; 2 Chr 32, 30; Jalob Sappir in Schußber 2, 8; Shu 21, 4; 2 Kg 2, 26; Prolegg. 14 ff. 112 ff. und Sinsburg, Introd. 410—421 (Thorarolle ber Seberuss 20 Spnagoge in Rom). 429—442. Rober Hills i Sinsb. Maff. I, 22—36. 604 f. 608, und III, 106—134; Rober 7 III, 22 ff.; Sinsb. Maff. I, 22–36. 604 f. 608, und III, 135. Dies Material kann gewiß noch beeutend vermehrt werben. Die Albweichungen des Ben Nachthali von Ben Alder find in ausführlichen Liften (3, B. Sinsburg, Mafforah I, S. 571—591 und III, 175—190. 348) und 3ablreichen Mandnoten 25 überliefert, f. das von mir ichon in Difdule S. XI—XIII Zujammengeftellte (bort auch ein Autoepigraph bes Ben N. und ber Betwe

Der berühmteste von allen Masorethen ist Ahron ben Moscheh ben Ascher (Dikbuke 20 S. X—XVII), welcher in der ersten Hälfte des 10. Jahrhunderts in Tiberias blühte; denn er gilt seit dem Beginn unseres Jahrtausends, insonderheit aber seit Moscheh ben Maimon und David Rimchi für die Feststellung des überlieferten Bibeltertes als maßgebende Autorität (Dikdute IX). Daß ein in Aleppo besindlicher Bibelkoder wirklich von ihm selbst, wie ein Epigraph aussagt, mit Bunktation und Masora ausgestattet worden 25 ist, haben B. Wiedes (Treatise on the accentuation of the twenty-one so-called prose books of the Old Test., Orford 1887, S. VII—IX) und andere bestrütten. Jedenfalls ist er zur Zeit für die Wissendaft nicht vorhanden. Daher besteht die nächste Ausgabe der sog. niederen Kritik gegenwärtig darin, daß man versucht den hebräischen Bibeltert nach den möglichst genau (die Listen und Randnoten sind teilweise durch Fehler 40 entstellt) ermittelten Ansichte des Ahron ben Ascher zu rekonstruieren.

Die nach Ben Alfcher lebenden mit dem Bibeltert sich beschäftigenden Gelehrten heißen Naqdanim, Bunktatoren. Über sie vgl. Zunz, Zur Geschüchte und Litteratur, Berlin 1845, S. 105—122. Aus ihrer Zahl seine genannt: Moscheh-Naqdan (Zunz S. 111. Seine Titel "Fragmente aus der Bunctation's- und Accentlehre der hebräischen Sprache angeblich von R. Moses Bunctator" ist das Bort "angeblich" zu tilgen, s. M. Steinschneider, Verzeichnis der hebr. Handschriften der kgl. Bibliothet zu Berlin I, S. 54), Simson Naqdan (Zunz 113) und Sequthi'el ben Jehuda ha-kohen (Berfasser des Bunz 115, Ginsburg, Introd. 616. 620. 621). Auf sie und die von ihnen geschriebenen 50 Musterkolices berusen sich spätere Kopisten und Grammatiker häusig (Prolegg. 14; Ginsb. Introd. 602 Anm.).

Bon ben alten masorethischen Hanbüchern ist das wichtigste das nach seinen An= fangsworten אָכְרִה וְאָכְרָה וְאָכְרָה וְאָכְרָה וָאָכָרָה seit der Mitte des 12. Jahrhunderts citierte, nach einer Pariser Handschrift herausgegeben 55 von S. Frensdorff: Das Buch Ochlah W'ochlah (Massor), Hannover 1864, 4°. Ueber eine viel reichhaltigere Recension desselben Werkes, die sich in Halle befindet, berichtete H. Humpfeld in Jom 1867, 201 ff.; vgl. auch Ginsburgs Jatob ben Chajjim S. 25 ff. (Alelter, aber für unseren Zweck weniger wichtig ist der wahrscheinlich im 9. Jahrhundert

### Masora

redigierte Traktat Sophrim, den Joel Müller herausgegeben und mit deutschen Anmerkungen verschen hat, Leipzig 1878). Erwähnung verdient auch die vor mehreren aus Jemen nach Europa gebrachten Bibelkodices sich sindende Rombination von Grammatik und Masorabuch: J. Derenbourg, Manuel du leeteur, d'un auteur inconnu, publis 6 d'après un manuscript venu du Yemen et accompagne de notes, Paris 1871 [Sonderausgabe aus Journal Asiatique 1870]; ein anderes Manuskript gehört der kgl. Bibliothek in Berlin (Ms. Orient. Qu. 578). — Besonders sorgsamer Beachtung erfreute sich natürlich der Text des am höchsten geschätten biblischen Buches, des Bentateuchs: Me'ir (Abulasia) ha-Levi den Todros aus Toledo, † 1244, versaßte eine nach den Borts 10 stämmen geordnete, besonders auf die volle, dezw. desettive Schreibung Rückschr nehmende Busammenstellung der masorethischen Bemerkungen zum Bentateuch mit dem Titel volle 3 giammenstellung der masorethischen Bemerkungen zum Bentateuch mit dem Titel volle 3 geord 2 geor

VI. Jatob ben Chajjim ibn Abonijja unternahm es, das umfangreiche maforethijche Material, welches in den ihm zugänglichen Handschriften zerstreut war, zu fammeln und 15 zu ordnen, vgl. Chr. D. Ginsburg, Jacob den Chajim ibn Adonijah's Introduction to the Rabbinic Bible, Hedrew and English; with explanatory notes, 2. Aufl., London 1867. Bon der Mühseligkeit dieses Unternehmens kann nur der sich eine klare Borstellung machen, welcher weiß, in wie kunstvollen Formen (Tierbildern, Kreisen und Figuren aller Art) und mit welchen Kürzungen die masorethischen Angaden in vielen Ko20 dies aus kalligraphischen Rücklichen geschrieben sind. Das Ergebnis der dankenstverten Arbeit Jatobs liegt vor in der zweiten von Daniel Bomberg gedruckten rabbinischen Bibel (Benedig 1524. 1525, 4 Bde, Fol.). Der in dieser gedruckte Masora augehen Bibeln im wesentlichen einfach wiederholt ist, muß troß seiner Unsvollfändigkeit und matweicht, hat dies, soll anders nicht grenzenlose Berwirrung entsteichen, steis und zwar unter Mitteilung der Gründe anzugeben. Leider Bas die Statu unterlasser in steiten Status receptus der Masora augehen. Bieder die Kannen Micher des MIT zu thun unterlassen Mitteilung der Gründe anzugeben. Leider Busterier bes MIT zu thun unterlassen in Masoram in Tiberias 303-430) und S. Frensdorff
20 (Massora Massoram in Abseich). — Wir legen daher den Sas-430 und Status ber Massora die Status for status mut Saster bes MIT au thun unterlassen in Masoram in Tiberias 303-430 und S. Frensdorff
20 (Massora Massoram in Tiberias 303-430) und S. Frensdorff
20 (Massora Mit die Beiches daher den folgenden Darlegungen über Form und Indisoret des Basterbuch). — Mit legen daher den folgenden Darlegungen über Form und Snhalt der M. bie Mussabe des Jatob ben Chajjim zu Grunde.

VII. Rach dem Umfange der masorethischen Bemerkungen unterscheidet man Masora magna und Masora parva. In den Rabbinischen Bibeln sind Text und Thargum in zwei nebeneinander stehenden Kolumnen abgedruckt. Auf dem leeren Raum zwischen beiden so fteht die Masora parva. Sie enthält die Oere (Plural: Darjan); außerdem giebt sie namentlich an, wie oft ein Wort oder eine Form in der Bibel sich findet, 3. B. = ⊆ sonst nicht, = zweimal, == breimal plene, = = viermal defettiv, = zwölfmal mit Pathach. Bei nur zweimal vorkommenden Wörtern oder Formen ift nicht felten gleich die zweite ihr stehen a) erläuternde Ausführungen zur M. parva, z. B. zu Pr 7, 22 die Angabe ber 12 Stellen, an denen Some mit Bathach vortommt; b) allgemeine Sätze, insonderheit Verzeichnisse von Versen oder Wörtern (diese oft in alphabetischer Ordnung), die eine genannte Eigentümlichkeit gemeinsam haben, 3. B. zu 1 Kg 1, 1: achtzehn Wörter, an beren 45 Ende Baw nicht geschrieben, aber gelesen wird; zu Esth 5, 1: fünf Wörter, benen nur Einmal שיש und nur Einmal ביש vorhergeht. — Den Schluß bes vierten Bandes bildet auf 66 Folioblättern die Masora finalis (so genannt zur Unterscheidung von der eben besprochenen Masora marginalis), eine Art masorethischen Börterbuches. Sie enthält in alphabetischer Dronung außer zahlreichen ausführlichen Stellenangaben und allgemeinen 50 Sähen auch Berweisungen auf das in ber Masora magna marginalis Mitgeteilte. Unter تراحد) على B. finbet man die Angabe, daß die 12 Stellen, an denen المن Ba= thach hat, in der Masora zu Jer 30 und Br 7 aufgezählt find. Gegen Ende der M. finalis stehen die Differenzen zwischen Ben Ascher und Ben naphthali und die zwischen ben westländischen und den oftländischen Juden. — Wesentlich ebenso in den Handschriften. 55 Nur ift die M. finalis in ihnen natürlich nicht alphabetisch geordnet; auch hat sie eines fehr verschiedenen Umfang und Inhalt. Zwei Beispiele s. Ditd. XXIV ff.; ein dritten bei Ab. Merz, Die Schlußmasson aus dem Cairiner Coder [Hagiographen] vom Jahre 1028, in: Bifchr. f. Affpriologie 1899, 293-330.

VIII. Die oftländische Masora. Bgl. S. Binster, Einleitung in das Babylonisch-Herrichten Gegangene Handichristen 1863; Prolegg. 36—41. 121 und meinen Auffatz "Uber verloren gegangene Handichristen des AT.3" in G. A. Rohut, Semitic Studies in memory of Al. Kohut, Berlin 1897, 560—572; Ginsburg, Introd. 197—240). Daß die oftländischen, babylonischen Juden K.J., Chieften, Schutzer, K.J., Semitic Studies in Bezug auf den Bibeltert sich von den westländischen, palästinschen, Schutzer, 
#### Maffa f. Negeb.

Maße und Gewichte bei den Hebrätern. — Litteratur: Des Epiphanius Buch über Maße und Gewichte zum ertienmal vollitändig. In Symmilita von Kaul de Lagarde 26 II, Göttingen 1880, 149—216; Eljenfamit, De ponderibus et mensuris veterum Romanorum, Graecorum, Hebraeorum. Arg. 1708, 1737 (auch in Ugolini thes. t. XXVIII); Bernard, De mensuris et ponderibus antiquis, Oxon. 1688; Budjer, De antiquis mensuris Hebr., Zirich 1600, 1605 in Crit Sacr. T. VI, Beverlni. Syntagma de ponderibus et mensuris, Lips. 1724 (Ugolini thes. XXVIII); Bibeburg, Mathesis biblica, Jen. 1730; Fauc- 20 ton, Métrologie, Paris 1789; Romé de l'Isle, Métrologie, Paris 1789, beutich von Groffe, Braunichneig 1792; Sbelers Ubhandlungen über bie Edingen- und Hildeinnäge ber Allen, Möhr 1812, 1813, 1825, 1826, 1827; Burn, De ponderum, nummorum, mensurarum rationibus etc., Stuttgart; Huffet, Essay on the ancient weights etc., Oriort 1836; Bödth, Bretrologick (Literitudungen über Gewichte, Münglüße und Maße bes Miterthums, Berlin 26 1838; Bertheau, Bur Gechicke ber Faraelinen, 2 Möh, I. Gewichte und Raße ber hebräer, Göttingen 1842; Thenius, Die althebräußer Zingen- und höhlmage, Bibl.-archäol. Gtubien in Their 1844; 1846, 1.2; Fenner D. Fenneberg, Uniterluchungen über bie Edingen, Felde und Bregnache bes Alterthums, Berlin 1859; Dueipo, Vasq. essay sur les Systemes metz. & monet. des anciens peuples 3 v., Paris 1859; Dueipo, Vasq. essay sur les Systemes metz. & monet, and römichen, Breslau 1867; Brandis, Müng., Maße und Gemichtweigen in Storteniin, Berlin 1864; Dutlich, Strich, und röm. Retrologie, Berlin 1862; 2 Mufl. Berlin 1882; Depert, Ifztalon des mensures assyriennes, Baris 1875, u. Expód en Méso-1877; vgl. Mit ber Berl. Mad. 1882, Mr. 39, 45; berl., Längenmagie ber Miten 1884; 2. Bordarbt, Ein fabylon, Grunbrifgiragment, EBM 1888, 129—137; Lehmann, Mitabyfonithes Maginu deweicht und beren Banberung: Bertholol. b. Berline antipropol. Gejell-(philt 1889, 245—328; berl., Das altbabylon. Raß- und Gewichishyltem als G Guthes Bibelwörterbuch. Der Art. Weight and Meaures in Cheynes Encycl. Biblica, 38 IV. Die betreffenden Abschnitte in den Archäologien von De Bette, Zahn, Saalschütz, Reil, Schulzsstrad, de Biffer, Benzinger, Nowad.

I. Längen= und Flächenmaße (<sup>TTTT</sup> Cr26, 2. 8). Wie in dem modernen Maß-5 spftem, so liegt auch in dem alten das Längenmaß allen anderen Maßen zu Grunde. Die ursprünglichten Maßstäbe sind bier dem Menschen von der Natur an seinem Körper selbst gegeben: Fingerbreite, Handbreite, Spanne, Arm, Juß, Schritt. Diese Maßstäbe sinden wir bei allen Völkern wieder. Allein es sind relative Maße; die natürliche Elle, der na= türliche Fuß sind bei den Individuen verschieden. Es bedarf erst einer künstlichen Normierung damit aus dem relativen Mas ein achielutes feltes allgemein anwendbares werbe

- 10 mierung, damit aus dem relativen Maß ein absolutes, festes, allgemein antvendbares werde. Und diese Normierung ift naturgemäß bei den verschiedenen Bölkern eine verschiedene, soweit sie dieselbe nicht etwa voneinander übernommen haben. Letzteres ist allerdings in sehr ausgedehntem Maße der Fall gewesen. Die verschiedenen uns bekannten antiken Maß-, Gewichts- und Münzschiedenen scheinen auf- ein und dasselbe Grundspietem zurückzugehen.
- 15 Db dasselbe in Agypten oder in Babylonien seinen Ursprung habe, ist eine neuerdings wieder sehr lebhaft umstrittene Frage. Aber dies ganze Fragestellung, ob babylonisch oder ägyptisch, dürfte nicht richtig sein, da schließlich die ägyptische Kultur ebenfalls dis zu einem gewissen Grade von der babylonischen beeinflußt ist. Darüber, daß die Grundlagen des ganzen vorderasiatischen Maß= und Gewichtspliems aus Babylonien stammen, kann kein
- 20 Zweifel sein. Das schließt aber gar nicht aus, daß bei Einzelheiten, z. B. bei diesem oder jenem Längenmaß, was die absolute Größe anlangt, oder in betreff der Einteilung die hebräische Norm mit der ägyptischen mehr übereinstimmt, als mit der babylonischen. Im übrigen kann die Frage nach dem Ursprung des Systems nicht für die hebräischen Längenmaße allein erörtert, sondern nur im Jusammenhang mit den verschiedenen Maßischemen 25 Vorderassiens untersucht werden, was im Rahmen dieses Artikels nicht möglich ist.
- 20 Am 7, 17; Sach 2, 1 u. a.). Ueber die relative Größe diefer Mehinstrumente erfahren wir gar nichts; sie waren natürlich nach der Grundeinheit normiert. Nach M. Kel. 17, 9 war im zweiten Tempel wie in Athen und Rom ein Normalmaßstab, 1 Elle groß, niedergelegt.

Diese Grundeinheit der Längenmaße bei den Hebräern wie in ganz Vorderasien ist 265 die Elle. Die hebräische Bezeichnung derselben ist 75%. Db dieser Ausdruck ursprüngslich den Unterarm bezeichnet, ist nicht mit Sicherheit zu behaupten. Es findet sich auch in der Siloahinschrift, und entspricht dem assure anmatu. Der neutestamentliche Ausbruck dassur ist angegeben bei Bauten (3. B. bei der Siltspütte, beim Tempel, beim ein Bit Maße angegeben bei Bauten (3. B. bei der Siltspütte, beim Tempel, beim

- ao Libanonwaldhaus 2c. Er 26, 15 ff.; 1 Kg 6, 2 ff.; 7, 2 ff.), bei Geräten (z. B. bei ben Tempelgeräten 2 Kg 7, 23 ff.), bei Stoffen (z. B. bei ben Teppichen ber Stiftshütte Er 26, 1 ff.), bei Grundslücken (Ez 48, 1 ff.); sie wird überhaupt als das getwöhnliche Maß bezeichnet (Dt 3, 11 من المنابع المنابع المن المنابع المناب منابع المنابع ال
- Die Elle zerfällt in Spannen ( $\neg$ ): Er 28,16; 39, 9; 1 Sa 17,4; Ez 43, 13). Die Elle zerfällt in Spannen ( $\neg$ ): Er 28,16; 39, 9; 1 Sa 17,4; Ez 43, 13). Die Spanne mieberum teilt sich in Handbreiten ( $\neg$ ): 1 Rg 7, 26; 2 Chr 4, 5; Bf 39, 6; ober  $\neg$ ): Er 25, 25; 37, 12; Ez 40, 5. 43; 43, 13; LXX *nalaorif*). Das kleinste Maß ist die Fingerbreite ( $\neg$ ): Sáxrulos, 3er 52, 21). In auf-50 steigender Linie als mehrstaches der Elle wird nur die Ruthe genannt ( $\neg$ ): xálauos;
- 50 steigender Linie als mehrfaches der Elle wird nur die Ruthe genannt (T:: zalaµos; affbr. qanu, Ez 40, 5 ff.; 41, 8; 42, 16); sie hat die Größe von 6 Ellen (Ez 41, 8). Eine weitere Maßbezeichnung, die uns nur einmal im AT begegnet, ist T:: (Ri 3, 16). Das Verhältnis dieses Maßes zur Elle ist für uns ganz unbestimmbar. LXX identifiziert es mit der Spanne, Syr. und Arab. mit der Elle. Über das gegenseitige Verhältnis
- 55 diefer Maße (abgeschen von der Ruthe) erfahren wir im AT nichts Genaueres. Allein wir haben die rabbinischen Angaben und, was noch wichtiger ist, die Analogie des ganzen vorderen Orients, die mit jenen Angaben übereinstimmt, und so können wir mit aller wünschenswerten Sicherheit seltstellen, daß die hebräische, wie überhaupt die alte Elle 6 Handbreiten (vgl. Herod. II 149 εξαπάλαιστος) oder 24 Fingerbreiten hatte. Wir 50 erhalten also für die hebräischen Längenmaße folgendes Schema:

|                | Ruthe          | 1       |    |    |     |
|----------------|----------------|---------|----|----|-----|
|                | Elle           | 6       | 1  |    |     |
|                | Spanne         | 12      | 2  | 1  |     |
|                | Handbreite     | 36      | 6  | 3  | 1   |
|                | Fingerbreite   | 144     | 24 | 12 | 4 • |
| Das System ift | also rein duod | ezimal. |    |    |     |

Nun begegnen uns im AT selbst zweierlei Ellen. Zwar aus dem Ausdruck Der Dt 3, 11, wie man mehrfach versucht, auf den Unterschied einer "heiligen" und einer "gemeinen" Elle zu schließen, ist nicht berechtigt. Von einer solchen "heiligen" Elle, welche neben der profanen bestanden, erfahren wir sonst nicht setwas, und der Ause 10 bruck selbst besagt nichts anderes als "die gewöhnliche Elle" vol. Jes 8, 1. Dagegen er= sahren wir aus Ezechiel mit aller Vestimmtheit, daß zu seiner Zeit eine andere Elle im Gebrauch war, als in alter Zeit. Er giebt (40, 5; 43, 13) die Maße seines Zempels en vord einer (Ella welche einer Elle und einer Elle und einer an nach einer Elle, welche "eine Elle und eine Handbreite lang" ift, allo nach einer größeren Elle, als die zur Zeit Czechiels gewöhnliche. Diefe letztere ift natürlich allgemein 16 feinen Lefern bekannt; die Länge der großen Elle dagegen wird nach der im Gebrauch befindlichen genauer bestümmt, denn fie ist entweder ganz aus dem Gebrauch verschwunden, ober boch weniger allgemein befannt. Es läßt fich aber noch mehr aus ber Stelle erfcließen: wenn Ezechiel bie Maße feines Tempels nach ber großen Elle beftimmt, fo fest bas voraus, daß er bieje große Elle als das Maß anfieht, nach welchem der falomonische 20 Tempel gebaut war. Auch der Chronist weiß das noch, daß Salomos Tempel nach "Ellen nach altem Maß" gebaut war (2 Chr 3, 3). Es ist also eine ältere größere Elle bei den Hebräern durch eine fleinere verbrängt worden. Leider wiffen wir gar nichts sicheres darüber, wann und wie dies geschah, d. h. seit wann die kleine Elle neben der großen in Anerkennung bestand, und wann sie die Alleinherrschaft bekam. Man hält die 25 kleine Elle vielsach für schon frühe im Gebrauch und beruft sich dafür auf den Siloahtanal (Nowart u. a.). Diefer ift nach der Angabe der Siloahinschrift 1200 Ellen lang, nach der Messung Conders 537,60 m. Das würde für die Elle eine Länge von ca. 448 mm ergeben, was zu ber fleinen ägyptischen Elle von 450 mm ftimmen würde (f. u.). Allein bie 1200 Ellen find doch ganz sicher eine runde Zahl. Und wer den Siloahkanal kennt, 20 wird weder die eine noch die andere Meffung als eine so absolut genaue ansehen, daß man danach die Frage wird entscheiden wollen, ob die hebräischen Ellen große oder kleine waren, zumal man beren Maß mit Sicherheit nicht auf ben Millimeter ober auch nur Centimeter bestimmen tann (f. u.). Nimmt man auch nur einen kleinen Megfehler von ein paar Prozent und Aufrundung nach oben beim hebräischen Maß an, giebt ein paar 85 Meter bei Conders Maß zu (bei den vielen Krümmungen des Kanales etwas ganz leicht mögliches), so ändert sich das Resultat sofort gänzlich. Man muß mit solchen Bestim-mungen der absoluten Größe alter Maße sehr vorsichtig sein (s. u.). Damit soll natürlich nicht behauptet fein, bag bie Ezechielische fleine Elle nicht recht gut ichon in früherer Zeit tonnte im Gebrauch geweien sein. Doch weiß der Verfasser des Bauberichts über die falomoni= 40 schen Bauten, ber geraume Zeit nachher schrieb, noch nichts davon, wie überhaupt nichts von zweierlei Ellen; er läßt Tempel und Profanbauten nach einer Elle erbaut sein. Bichtiger ist, daß wir zur Bestimmung des gegenseitigen Verhelt site etbeide seinen Ellen einen Anhalt haben. Da die Elle zu Ezechiels Zeit bei den Hebräern wie in der ganzen vorderassatischen Welt in 6 Palmen eingeteilt war und die alte Elle eine Handbreit größer 45 war, so war das Verhältnis beider wie 6:7. Freilich ist auch das nicht absolut sicher. Der Ezechielische Ausdruck könnte nämlich auch ein ungenauer Ausdruck dafür sein, daß bie jüngere Elle eine (alte) Hanbbreite kleiner war als die alte Elle, d. h. also 1/, ber alten Elle betrug. Damit ließen sich die rabbinischen Angaben über eine "Geräteelle" von fünf Handbreiten, nach welcher die Tempelgeräte verfertigt waren, und eine "Gebäude= 50 elle" von 6 Handbreiten, nach welcher der Tempel gebaut war, zusammenstellen (vgl. Hultich a. a. D. 441).

Diefe Fragen sind deshalb von Interesse, weil wir für die Bestimmung der absoluten Größe der hebräischen Elle ganz auf die Gleichsezung derselben mit der ägyptischen oder babylonischen Elle angewiesen sind. Aus den Angaden im AT läßt sich dasür gar nichts so entnehmen. So wenig der Versuch, die Elle aus dem Maße des Siloahkanals zu berechnen, gelingen kann, so wenig Wert hat der andere (von Thenius), aus dem ehernen Meer, bessen umfang 2c. angegeben wird und das 2000 Bath saßte, die Elle zu berechnen. Auf gleicher Linie stehen die rabbinischen Bestimmungen, wonach die gesezliche Elle nach der Tradition zu 144 der Breite nach nebeneinander gelegten Gerstenkörnern so Real-Encytlopädle für Theologie und Rirche. 8. K. XII.

Б

gerechnet werden soll. Zu diefen verschiedenen Berechnungsmethoden vgl. Hultsch a. a. D. 434 ff.

Dagegen wiffen wir die Größe der babylonischen und ägyptischen Elle. Die erstere, bie babylonische, ist uns bekannt durch den Fund von Telloh in Sübbabylonien. Dort 5 hat man eine Statue des Königs Gudea (Anfang des dritten Jahrtausends vor Spr.) gesunden, welche aus ihren Knien einen Maßstad trägt (Abb. s. bei Riehm, HwB 173, 388; vgl. E. de Sarzec, Découvertes en Chaldée pl. 14, 15). Dieser Maßstad zeigt als kleine Einheit ein Längenmaß von 16,5—16,6 mm. Diese Einheit ist 16 mal auf dem Stein angebracht und selbst wieder in Unterabteilungen zerlegt, die uns hier weiter nicht

- Stein angebracht und selbst wieder in Unterabteilungen zerlegt, die uns hier weiter nicht 10 berühren. Dhne Zweifel dürfen wir sie der "Fingerbreite" gleichstehen, die uns im ganzen Altertum als Einheit begegnet. Nun ist im ganzen babylonischen Maß- und Gewichtschlern sonst die Sergagesimalrechnung herrschend; nach dieser wäre als höhere Einheit — Elle, wenn wir so wollen — ein Maß von 60 × 16,5 (16,6) mm anzunehmen, also von 990—996 mm. Man bemerke, daß bei diesem doch sicher als eine Art Normalmaß ge-
- 15 meinten und forgfältig gearbeiteten Maßstab die Unsicherheit 6 mm, fast 0,6%, beträgt! Mit diesem hier gesundenen Maß stimmt das Ergebnis einer anderen Berechnung überein. Die babylonischen Backteine, welche einen Quadratsuß darstellen, messen im Durchschnitt 330 mm; eher noch etwas mehr. Da nun in allen bekannten Maßschstemen des vorderen Orients wie in den klassischen Schtemen 1 Fuß = 2/, Elle ist, so durfen wir aus diesem
- 20 Maß auf eine Elle von mindeftens 495 mm schließen. Das ist genau die Hälfte der oben erwähnten Elle des Gudea. Da wir beim Gewichtspftem sinden (s. u.), daß es bei den Babyloniern zwei Systeme gab, welche sich wie 1:2 verhielten, so hat das für die Längenmaße nichts Auffallendes. Überdies zeigt auch die Tasel von Senkereh das Borhandensein zweier solcher Systeme. Sie giebt eine Ubersicht der babylonischen Längen-25 maße, wobei die Elle, die Ruthe 2c. in dem einen System stehen, während in dem anderen
- nur das Doppelte diejer Maße Platz hat. Die Einteilung der Elle des Gudea ist, wie erwähnt, nach dem Seragesimalspfteme

vorauszuseten. Es ist jedoch für die Frage nach dem Verhältnis zu den bebräischen Maßen nicht untvichtig, zu beachten, daß sich doch auch Spuren finden, die auf das Duo-

20 bezimalspstem hintweisen, also auf eine der hebräischen entsprechende Teilung. So namentlich wird die Ruthe (kanu) wie bei den Hebräern im Unterschied von den Agyptern (s. u.) von sechs Ellen gebildet. Der Fuß von 2/2 Ellen sindet sich allgemein bei dem metrischen Systeme mit Duodezimaleinteilung. Und wenn Herodot mit seiner Bemerkung über das Verhältnis der "königlichen" und "gemeinen" babylonischen Elle Recht hat, so setzt dies 25 direkt eine Einteilung der Elle in 24 Fingerbreiten voraus (s. u.). Eine solche Finger-

breite hätte alfo 495:24 = ca. 20,6 mm Länge.

Es ist soeben erwähnt worden, daß Herodot neben der gewöhnlichen babylonischen Elle eine "königliche" Elle kennt, welche, wie er sagt, 3 Fingerbreiten länger war, als die gemeine Elle. Zu dieser königlichen Elle verhielt sich der Fuß wie 3:5; wie Oppert 10 (a. a. D.) nachgewiesen, tritt uns dieser Maßstab regelmäßig bei den affyrischen und das bylonischen Bauten entgegen. Diese königliche Elle mißt danach mindestens 550 mm. Weiterhin zeigt ein bei Ushak in Phrygien gesundener Maßstab eine Elle von 555 mm. Endlich stimmt zu einer solchen Größe und der Boraussetzung einer Einteilung der ges meinen Elle zu 24 Fingerbreiten, die Angabe Herdots, wonach die königliche Elle

45 24 + 3 Fingerbreiten ber gemeinen Elle maß, was auf ca. 556,4—557 mm führt. Diefe Differenzen von dem oben angegebenen Maß von 550 mm halten sich durchaus im Rahmen des Spielraums, den man bei solchen Berechnungen immer lassen muß.

Die ägyptische Elle entfernt sich nicht sehr weit von der großen babylonischen und ist beswegen vielfach früher mit derselben gleichgesetst worden. Nach den vorhandenen Maß-50 stäben mit Inschriften und genauer Einteilung zeigt sich, daß auch die Ugypter eine doppelte Elle gehabt haben: eine große "königliche" Elle und eine kleine Elle. Lestere war in 6 Handbreiten zu 4 Fingerbreiten (= 24 Fingerbreiten) eingeteilt. Die große war 1 Handbreite länger, hatte also 7 Handbreiten beziehungsweise 28 Fingerbreiten. Sie mißt 525-528 mm, die kleine Elle mißt 450 mm, die Fingerbreite 75 mm.

St Auf den ersten Blick könnte man nun fehr geneigt sein, die hebräische Elle einfach mit der ägyptischen zu identifizieren. Das Verhältnis der großen und kleinen Elle ift bei beiden Systemen das gleiche, ebenso die Einteilung in 6 Handbreiten und 24 Fingerbreiten. Auf der anderen Seite dagegen findet sich die bei den Hebräern vorhandene Ruthe von 6 Ellen nur bei den Babyloniern; die Ägypter haben nur ein Klaster von 4 Ellen, das 80 dem hebräischen System fremd ist. Und wie oben erwähnt, ist das Duodezimalspitem boch auch im babylonischen Maßchstem wenigstens in Spuren zu finden. Man wird unter diesen Umständen bei dem jetzt vorhandenen Material gut thun, nicht allzweiel Gewicht auf ein solches Jusammentreffen der hebräischen und ägyptischen Maße in einem verhält= nismäßig untergeordneten Bunkt zu legen. Von viel größerer Bedeutung ist dem gegen= über die Thatsache, daß schon im 15. vorchristlichen Jahrhundert die babylonische Kultur 5 in Vorderassien herrichend war, und vor allem der Umstand, daß alle sonstigen hebräischen Maße aus Babylonien stammen. Wenn aber demnach auch mit größter Wahrscheinlichkeit die hebräische Elle aus Babylonien abzuleiten und der babylonischen Elle gleichzusesen ist, so wird dadurch natürlich nicht ausgeschlossen, daß unter dem Einsluß des lebhasten Hanbelsverkehrs mit Agypten dieselbe von dorther gewissen Modisitationen unterlag; so stammt 10 vielleicht die Einteilung in 6 Handbreiten dorther.

Nach alledem bürfen wir die alte hebräische Elle ber Elle des Gudea von 495 mm gleichsetn. Nach einer solchen Elle scheinen auch die phönizischen Rheder den Laderaum ihrer Schiffe berechnet zu haben: ihre Rubikelle faßte 10 Sata = 240 Minen & 0,505 l = 121,2 l (j. u.). Eine Elle von 495 mm im Rubus faßt genau 121,28 Rubikdezis 15 meter d. h. Liter. Das ist doch wohl kein zufälliges Zusammentreffen.

Diefer großen Elle würde eine kleine Elle (\*/, der großen) von 424—425 mm entsprechen. Eine solche Elle allerdings ist sonst nuchauweisen. Darf man annehmen (s. o.), daß Ezechiels Ausdruck ungenau ist und die kleine Elle \*/, der großen betrug, so würde man eine kleine Elle von 412,5 mm bekommen. Dies ist die Größe 20 der altitalischen Elle, und auch dieses Maß ist vom babylonischen abhängig. Eine Analogie zu dieser Elle wäre also vorhanden. Aber das ist noch kein genügender Betweis, und man wird von unserer heutigen Kenntnis der verschiedenen Maße aus die Frage nicht entscheiden können. Man muß sich überhaupt hüten, auf das Zusammentreffen oder eine Differenz der absoluten Maße zu viel Gewicht zu legen. Man vergegenwärtige sich, 25 wie sogar bei uns, wo die Maße mit aller wünschenstverten wissenschaftlichen Genauigkeit bestümmt werden, die im gewöhnlichen Leben gebrauchten Maßstäbe oft voneinander abweichen. Das ist im Altertum auch nicht bessen gewesen werden verben doch fattisch bei Mass genau bestimmtes Maß gewesen steues noch fattisch bei Mass genau bestimmtes Maß gewesen steues in Gebrauch waren, 30 im Lauf der Zeit nicht unbedeutend vonsignander abgewichen fein.

Anders liegt die Sache bei dem sogenannten Sabbath veg (σαββάτον δδός AG 1, 12; im AT nicht erwähnt, bei den Rabbinen עודים לשניין, vgl. Lightsoot zu Le 24, 13). 50 Aus dem Berbot am Sabbath, um Manna zu sammeln, aus dem Lager zu gehen (Er 16, 26), und aus der Bestimmung der Martung der Freistädte auf 2000 Ellen rings um die Stadt (Ru 35, 5) folgerten die Rabbinen, daß man am Sabbath nur so weit gehen bürse (vgl. auch Jos. 3, 4). Überdies war es Tradition, daß die Entsernung der Stiftshütte vom Umtreis des Lagers in der Wüste 2000 Ellen betragen habe. Der nicht in 55 die 2000 Ellen eingerechnete Ausgangspunkt sei ein Flächenraum von 4 Quadratellen, was in viellen eingerechnete Ausgangspunkt bie Stadtmauer. Innerhalb einer Stadt, fie sei Städten ist der Ausgangspunkt die Stadtmauer. Jumerhalb einer Stadt, fie sei groß wie Ninive, darf man überall herumgehen (Sabb. Gem. dab. 4). Erub. C. 3. 4 giebt Anweigung, burch den Verschaft die Stadtung ein

26\*

umgehen und die Sabbathgrenze um 2000 Ellen hinausrücken kann: man legt am Borabend noch innerhalb der Grenze Speise nieder, iht davon und bezeichnet ebendamit den Ort als jeinen Wohnort; das Übrige vergräbt man mit den Worten: Gelobt seist den Jehova, daß du uns den Trrr befohlen hast. Hiernach jei nun erlaubt, von hier aus 5 nach allen Himmelsgegenden 2000 Ellen zu gehen. Doch soll solches nicht aus Mutwillen, sondern Johner 2000 Ellen zu gehen. Doch soll solches nicht aus Mutwillen, sondern zu einer Leiche, Hochzeit zu gehen, sich an der schönen Natur zu ergögen. Bei dieser Seiche, hochzeit zu gehen, sich an der schönen Natur zu ergögen. Bei dieser Ceremonie ist auch Stellvertretung erlaubt. Auch darf ein Jude, wenn ihn der Sabbath auf einer Reise, fern von einer Wohnstätte, überrascht, noch über 10 2000 Ellen nach der nächsten Heile, her von einer Wohnstätte, überrascht, noch über 10 2000 Ellen nach der nächsten Heile, beiter zu beschnstätte, sierenschet, soll zust und Balther, Diss. de itinere sabbathi im Thesaur. nov. philol., Lugd. Bat. 1732, p. 417. 423). Es ist nicht unmöglich, daß diese Entstenung einem alten gebräuchlichen Maß entspricht. Man kann daher an das ägyptische Maß von 1000 Doppelschritt benten; 15 auch im Talmud ist eine Trabition erhalten, wonach der Sabbathweg = 2000 Schritt ist (vgl. Zudermann a. a. D. 28), und gewöhnlich werden im Talmud Schritt und Elle

gleichgeset (vgl. Zudermann a. a. D. 27 f.). Mit dem Eindringen der griechischen Kultur seit Alerander d. Gr. kam auch das griechische Wegmaß, das Stadion, nach dem Orient (vgl. 2 Mat 11, 5; 12, 9. 16 f.; Le

20 24, 23; Jo 6, 19; 11, 18; Apt 14, 20; 21, 16). Das Stadion hat eine Länge von 600 Fuß; das olympische Stadion mißt 192,27 m; das attische 177,6 oder 197,3 m, je nachdem man den attischen Juß berechnet. — Die Römer brachten dann ihre Meile (mille passuum, *ullior* Mat 5, 41, im Talmud <sup>(1)</sup>) mit, deren Länge 1478,7 m beträgt.

25 Als Flächen maß kommt in der Bibel nur das Joch vor (723: 1 Sa 14, 14; Jef 5, 10), d. h. ein Stück Land, das man mit einem Joch Ochsen (723:) in einem Tag umpflügen kann — jugerum. Man hat es schon mit dem ägyptischen Flächenmaß der agovoga (Herod. II 168) zusammengestellt, welches 100 königliche Ellen im Duadrat maß, d. i. = 27 a 56,25 qm (Hultich a. a. D. 356). Aber diese und andere Zusammense ftellungen mit dabylonischen Flächenmaßen sind bloße Vermutungen. Die gleiche Sitte,

bas Land zu meffen, findet sich noch heute bei ben Fellachen Spriens und Palästinas (vgl. 3bBB 10, 79).

II. Ho b l maße. Die Maße für Flüssigisteiten (Wasser, Wein, Öl) und für trockene Dinge (Nehl, Getreide 2c.) sind bei den Hebräern nicht alle dieselben, aber sie gehören 25 demselben System an, und um dieses als ganzes darzustellen, empfiehlt es sich zunächst sie zusammenzunehmen.

Die kleinste Einheit, beren Vielsaches jedes andere Maß bildet, ist das Log (\* Le 14, 10. 12. 15. 21. 24; LXX xorúly). Nach den Rabbinen entspricht es dem Raumgehalt von sechs mittleren Hühnereiern. Von den hellenistischen Schriftstellern wird es 40 gewöhnlich dem griechisch-römischen Sertar gleichgesetst. Für den absoluten Rauminhalt desselben ist damit noch nichts bewiesen, wohl aber sind wir danach in die Lage gesetzt, die Angaden dieser Schriststeller über das Verhältnis anderer Maße zum Sertar einsach auf ihr Verhältnis zum Log übertragen zu können. In der einzigen Stelle im AL, wo das Log genannt ist, erscheint dasselbe als Maß für Flüsssteiten; damit ist natürlich noch 45 nicht bewiesen, daß es nicht auch für Trocknes im Gebrauch war.

Bom Log aufsteigend finden wir zunächst das Kab ( $\neg P$ , LXX xá $\beta o_{S}$ ). Es wird im AT nur einmal (2 Kg 6, 25) erwähnt und zwar ist dort von einem Viertel-Rab Most bie Rede (vgl. Winkler, Krit. Schriften II 34). Nach späteren Angaben war es ein Maß sowohl für Trockenes, als für Flüssigigkeiten; Photius bezeichnet es als µéroov ouso rixór, Helpchius als µéroor oirixór xal odrixór (vgl. Hultich a. a. D. 451). Josephus giebt das Viertel-Rab in der Erzählung von 2 Kg 7, 25 mit *kéorys* wieder, seit also 1 Kab = 4 Log. Dazu stimmt die Angade des Talmud, daß 1 Kab = 1/2 Seah und 1/2 Hindende Gleichseung des Kab mit den ptolemäischen  $\chi o v_{S} = 6$  Sextaren zwoir, sie hellenistischen Greichseung des Kab mit den ptolemäischen  $\chi o v_{S} = 6$  Sextaren so beruht demnach auf einem Fritum. Der Talmud kennt als Teile des Kab, die im Gebrauch sind, daß die Bezeichnung Log verhältnismäßig seltener im Gebrauch war, sonst würde man Log und halbes Log für Viertel- bezw. Achtel-Rab sagen.

Das Omer (<sup>21,2</sup> LXX γόμος Er 16, 16 ff. u. o.) erscheint als Maß für Getreide. 80 Es wird in einer redaktionellen Gloffe (Er 16, 36) als der zehnte Teil des Epha erklärt. Demnach ift es seinem Inhalt nach identisch mit dem Isaron (1). Ex 29, 40; Le 14, 10; 23, 13. 17; Nu 15, 5; Dt 15, 4 u. a.; LXX déxaror, Josephus dosagoor), das schon durch seinen Namen als "Zehntel" bezeichnet wird und anderweitig geradezu "Zehntel-Spha" (Extra riser riser in the construction of the con

Das Hin ( $1^{-1}$ , LXX  $i_{\nu}$ ,  $ei_{\nu}$ ) ist für Flüssgeiten bas gewöhnlichste Hausing wie das Eha für Trockenes (vgl. Le 19, 36). Deshalb werden auch sehr häusig Bruchteile derselben (1/, 1/, 1/, 1/, 5in) erwähnt (Er 29, 40; Le 23, 13; Nu 15, 4; Ez 4, 11 u. a.). Josephus (Ant. III 8, 3 — III 197) und Hieronhmus (zu Ez 4, 11) bestimmen das Hin auf 2 attische Choen, d. i. auf ein Sechstel Metretes — 12 Sertare. 15 Demnach erhalten wir die Gleichung 1 Hin — 12 Log — 1/2 Seah — 1/2, Bath. So wird auch im Talmub das Hin öster bestimmt (vgl. Zuckermann a. a. D. 49). Die entsprechende Menge von Trockenem wird von Ezechiel (45, 13; 46, 14) als Sechstel-Epha bezeichnet; es scheint also kein eigenes Trockenmaß in dieser Größe gegeben zu haben.

Das Seah ( $\neg \aleph \circ$  Gen 18, 6; 1 Sa 25, 18; 1 Kg 18, 32; 2 Kg 7, 1. 16. 18; 20 Josephus Ant. IX 4, 5 oáror) erscheint als Maß für Trockenes, Mehl u. bgl.; ber Talmub kennt es aber auch als Maß für Flüssigikeiten (vgl. Zuckermann a. a. D. 42. 44), LXX übersett es mit  $\mu \epsilon r_0 \circ r$  (1 Sa 25, 18  $ol \circ l$ ); bamit vgl. die gelegentliche übersettung von Epha durch  $r_0 i a \ \mu \epsilon r_0 a$  (Er 16, 36; Jef 5, 11) und die übersettung von  $w \neg \varphi''$ , Drittel"; in  $\Re s$  80, 6 mit demselven Ausbruck  $\mu \epsilon r_0 \circ r$ . Daraus folgt, daß LXX 25 1  $\mu \epsilon r_0 \circ r$  (Seah) =  $\frac{1}{3}$  Epha rechneten und das Schalisch dem Seah gleichsetten. Ebenso rechnet auch die talmudische überlieferung und Josephus (a. a. D.), der 1 Seah ( $\sigma \alpha \tau \circ r$ ) =  $1^{1}$ , Modius = 24 Sextaren d. h. = 24 Log sett.

Das gebräuchlichste Maß für Trockenes war das Epha (vgl. Le 19, 36; Dt 25, 14), wie das Hinf fülffigkeiten; bem entsprechend wird es auch außerordentlich häufig er so wähnt (TYM Ex 16, 36; Le 5, 11; 6, 20; 19, 36; Nu 5, 15; 28, 5; Ri 6, 19; Ruth 2, 17; 1 Sa 1, 24; 17, 17; Jei 5, 10; Ex 45, 11. 13. 24; 46, 5. 7. 11. 14; Am 8, 5; Mi 6, 10; Sach 5, 6 ff.; Kr 20, 10; LXX olph, olpei, voel, vol. Es ist in alter Zeit so gut wie noch in späterer im Gebrauch, nach ben angesührten Stellen zu schließen. Von Teilen desselben werden das Drittel, der Schalisch (Ex 45, 13) genannt. Nach Ex 45, 11 bert sich das Seah mit dem Bath (vgl. auch Jei 5, 10 f. u.). Josephus giebt den Inhalt auf 72 Sertare, b. i. Log = 1 attischer Metretres an (Ant. VIII 2, 9 = VIII 57).

Das dem Epha genau entsprechende gleichgroße Maß für Flüffigleiten war das w Bath ( $\mathbb{P}$  1 Kg 7, 36. 38; Jef 5, 10; Ez 45, 10 f. 14; 2 Chr 2, 10 LXX  $\beta \alpha r \delta_S$ Est 7, 22 sonst  $\mu erojrng$ , was dem Indalt nach richtig ist, so.; Josephus  $\beta \dot{\alpha} \partial \sigma_S$  Ant. VIII 2, 9 = VIII 57). Wie das Epha so serbältnis von Bath und röchus attischen  $\mu erojrng_S$  gleich (s. o.); dem entspricht das Berhältnis von Bath und röchus bei Epiphanius (s. o.). Ezchiel verlangt ausdrücklich, daß beide Maße, Bath und Epha, as ganz gleich sein sollen, was der alten Sitte entsprechen dürfte. Als Teil wird ein "Behntel-Bath" erwähnt (Ez 45, 14), entsprechend dem Behntel-Epha Istaron (s. o.). Das Letelb (III) wird nur ein mal erwähnt (Hos 3, 2), und zwar als Trodenmaß (für Gerste). Die Ueberlieferung bestimmt es auf 1/2 Chomer (LXX Al.  $\eta \mu i x coors$ ;

Das Letelb ( $\overline{1}$ ) wird nur ein mal etwähnt (Hof 3, 2), und zwar als Trodenmaß (für Gerfte). Die Ueberlieferung bestimmt es auf  $\frac{1}{2}$  Chomer (LXX Al.  $\frac{1}{2}\mu i \kappa o \rho o \sigma$ ; Vulg. corus dimidius). Aber es ist fraglich, ob überhaupt ein bestimmtes Maß darunter 50 zu verstehen ist; LXX Vat. hat das dür  $\nu \epsilon \beta \epsilon \lambda$  orvov, was besser in den Zusammenhang paßt (vgl. Hieron. zu Hos 3 und Zuckermann a. a. D. 45).

Das größte Maß ist das Chomer (Le 27, 16; Ru 11, 32; Jef 5, 10; Ez 45, 11; fo 3, 2). Da Ezechiel (45, 11) sowohl Epha als Bath nach dem Chomer als dessen Zehntel normiert wissen will, wird man annehmen müssen, das das Chomer ein Maß 55 für Trockenes und für Flüssigigkeiten war. Ebenso war das der Fall bei dem assen in maß 55 für Trockenes und für Flüssigigkeiten war. Ebenso war das der Fall bei dem assen in mir. Nach Ez 45, 14 trägt die Einheit von 10 Bath auch den Namen Kor ( $\neg$ ,  $\varkappa 0005$ ); Kor und Chomer sind also identisch. Chomer erscheint als Maß für Getreide 22., Kor als solches für Dl. Aber sonst ist Kor immer als Maß für Trockenes erwähnt (1 Kg 5, 2. 25; 2 Chr 2, 9; 27, 5; Esr 7, 22; 1 Kg 5, 25 ist das zweite  $\neg$  vom Dl sicher sallt i. Thenius u. Benzinger 3. b. St.). Wenn Josephus (Ant. XV 9, 2 = XV 314) bem  $x \delta \rho o_S$  einen Inhalt von 10 Medimnen giebt, so verwechselt er dabei Medimnen und Metreten (vgl. Böch, Metrolog. Untersuchungen 259, u. Metrol. script. I 279). Epiphanius bestimmt richtig den Gehalt des Kor 30 modii, worunter er 30 oara oder Seah 5 versteht.

Danach erhalten wir folgende Tabelle für alle Hohlmaße:

|                 | 1                                              | Rab == 4 Log        |
|-----------------|------------------------------------------------|---------------------|
|                 | *)1 Omer=*)1                                   | 4/ Rab = *) 71/ Log |
| 10              | 1 Hin=*) 1 <sup>2</sup> / <sub>2</sub> Omer= 3 | Rab = 12 Log        |
|                 | 1 Seah= 2 Hin=*) 3 <sup>1</sup> /, Omer= 6     | Rab = 24 Log        |
| 1 9             | pha= 3 Seah= 6 Hin= 10 Omer= 18                |                     |
| [1 Leteth = 5 C | 00 pha=15 Seah=30 Hin= 50 Omer= 90             |                     |
|                 | pha=30 Seah=60 hin=100 Omer=180                |                     |

Nimmt man die letzte der Reihen für sich, so bekommt man unwöllkürlich den Einsbruck, als ob hier nicht ein rein spragesimales System vorliege, sondern eine Kreuzung dersselben mit dem Dezimalspstem. Greift man die Reihe Chomer-Spha-Omer = 1 - 10 - 10015 beraus, so scheint hier ein ganz korrektes Dezimalspstem vorzuliegen. Allein die genauere Betrachtung zeigt, daß gerade das Mittelglied, Epha (Bath), nicht einem Dezimalspstem 20 entnommen ist, sondern es ist schon im rein seragesimalen System der Babylonier dieses Epha=Bath = 72 Einheiten (Minen) vorhanden (j. u.). Und ebenjo ift das Ror von 720 Minen vorhanden, nur daß es seine Stellung im Seragesimalspftem nicht als das Zehnfache vom Epha, sondern als das Zwölffache von dem im hebräischen System ausgefallenen Maris von 60 Minen hat; daß 12 × 60 Minen (Kor) das Zehnfache von 72 Minen (Epha= 25 Bath) sind, ist für das vorliegende metrische System zufällig. Es bleibt also als schein-barer Reft eines Dezimalsvstems nur das Omer-Isfaron übrig. Man braucht aber nur bie oben in der Tabelle mit Stern ausgezeichneten Verhältniszahlen des Iffaron anzu= sehen, um sofort zu erkennen, daß dieses Maß im System nicht ursprünglich sein kann. Dazu ftimmt, wie die Ubersicht über das Vortommen des Iffaron-Omer gezeigt bat, daß 30 dasselbe nur in P erwähnt wird, beziehungsweise, daß nur bei Ezechiel sich die ent-sprechende Einteilung des Bath in Zehntel sindet. Auch noch bei Ezechiel in demselben Busammenhang begegnet uns die Einteilung des Epha in Sechstel, und die alte Einteilung bes Epha-Bath war die in Drittel (Seah-Schalisch f. o.). Beim Bath (für flüssigieiten) scheint diese Einteilung in Zehntel überhaupt nicht durchgedrungen zu sein; bei P ist viel-35 mehr stets von Hin und seinen Teilen die Rede, die mit dem Dezimalspstem unvereindar find. Bei ben Trockenmaßen verschwinden umgekehrt diese Maße bes Seragesimalspftems Seah und Rab, und bei P wird nur noch nach Zehntel-Epha gerechnet (Le 23, 13 u. a.). Das mag mit dem auch beim Gewicht (f. u.) und Geld nachweisbaren Eindringen des Dezimalspftems in der späteren Zeit zusammenhängen. Es lag hier besonders nahe, weil 40 man schon vorher bei Chomer und Epha das Berhältnis von 1:10 hatte. — Außer dem Iffaron ift wohl auch noch bas Leteth aus bem Spftem zu ftreichen (f. o.).

Trennen wir, unter Ausscheidung diefer beiden Maße, die Maße für Flüffigkeiten von denen für Trockenes, so erhalten wir zwei bedeutend vereinfachte, rein seragesimale Systeme, wie die folgenden Tabellen zeigen, denen der Ubersicht wegen gleich der In-45 halt in Litern nach der unten folgenden Berechnung beigestügt ist:

1. Trockenmaße.

1[Log]=

0,5061

50

1 Rab = 4 Log = 2,024 1 1 Seah = 6 Rab = 24 Log = 12,148 1 1 Seah = 3 Seah = 18 Rab = 72 Log = 36,440 1 1 Chomer (Ror) = 10 Chan = 30 Seah = 180 Rab = 720 Log = 364,400 1. 2. Flüffigkeitsmaße. 1 Log = 0,506 1 [1 Rab = 4 Log = 2,024 1]

55

1 foin = 3 Rab = 42 Sog = 2,024 I 1 foin = 3 Rab = 12 Sog = 6,074 I 1 Rot = 6 foin = 18 Rab = 72 Sog = 36,440 I 1 Ror = 10 Bath = 60 foin = 180 Rab = 720 Sog = 364,400 L

Daß das Rab nur als Trockenmaß genannt wird, muß zufällig sein, denn ein Flüssigkeitsmaß in dieser Größe (zwischen 1 und 12 Log) konnte nicht sehlen; ebenso ist für 60 Trockenmaße 1/4 Rab bezeugt, nur der Name Log wird dafür nicht gebraucht. Für die Berechnung des absoluten Rauminhalts bietet sich zunächst wieder eine rabbinische Tradition dar. Die Rabbiner setzen das Log dem Rauminhalt von 6 mittleren Hühnereiern gleich (Schindler, Lexic. pentagl. s. v.  $3^{5}$ ; Lightstoot zu Jos 2, 6; Kimchi, Lex. s. v.  $3^{5}$ ; Burtors, Lexic. rabb. s. v.  $3^{5}$ ; Mischna Kelim 17, 6). Hiervon geht Thenius dei seiner Berechnung aus (vgl. ThStR 1846, 72 ff. 297 ff.). Er versteht die 5 Angade vom Raumgehalt von 6 Eiern und verechnet demgemäß das Log auf 14000 Parisfer Rubitzoll = 0,2945 l, das Bath-Epha auf 1014,39 Rubitzoll = 20,1215 l. Thenius hat dabei natürlich deutsche Eier genommen; die palästinensischen Eier sind aber wesentlich Reiner. Und wenn man bedenkt, daß z. B. das Eherne Meer im Tempel 2000 Bath d. b. 864000 Eier saste, so sieht man leicht, zu welchen gewaltigen Frühmern 10 man kommt, wenn man nicht die Avormalhenne mit dem Normalei hat. Es braucht keines weiteren Betweises, daß man auf derartige Angaden keine solichen Mange gründen kann. Ebensotzen auf die andere Angade, die Thenius beranzieht, daß das Eherne Meer 2000 Bath gescht habe. Diese Angade ist allerdings bei obigem Ansach keines Bath auf 36,4 l und der Elle auf 495 mm auf ettwa die Hälfte zu reduzieren. Aber daraus weber auf 36,4 l und der Elle auf 495 mm auf ettwa die Hälfte zu reduzieren. Aber daraus weber Jorm (ob mehr oder weniger ausgebaucht 2c.) sind so wenig genau, daß sich daraus weder die Elle noch das Bath berechnen läst.

Es bleibt also auch nur die Frage nach dem Ursprung des Systems, da man annehmen kann, daß nicht bloß die Verhältniszahlen des Systems, sondern auch die Größe 20 der Grundmaße beim Ubergang zu den Hebräern, bezw. noch Sprien-Palästina wenigstens ungefähr gleich geblieben sind.

Das ägyptische Maßischem kann hier von vornherein nicht in Betracht kommen; benn es baut sich auf in einer regelmäßigen geometrischen Reihe: 1, 10, 20, 40 (80), 160 Hin. Das babylonische System dagegen beruht auf der Seragesimalrechnung. Wenn 28 wir über dassselbe auch keine direkten inschriftlichen Angaden haben, so trifft doch alles was wir über das persische, phönizische, sprisch-eberäische Hohlmaß wissen, so trifft doch alles was wir über das persische, phönizische, sprisch-eberäische Hohlmaß wissen, so trifft doch alles was wir über das persische, phönizische, sprische Hohlmaß wissen, so trifft doch alles was wir über das persische, phönizische, sprische Hohlmaß wissen, so erart zusammen, das es schon Brandis (a. a. D. 29 ff.) gelungen ist, das allen diesen Systemen gemeinsam zu Grunde liegende Mutterspitem in allen Hauptpunkte nur ohne die babylonischen Namen zu retonstruieren. Der Rauminhalt der Maße läßt sich danach berechnen, daß schon die so alten Babylonier den Inhalt ihrer Haße läßt sich danach berechnen, daß schon die so alten Babylonier den Inhalt ihrer Hählt des Systems ein Hohlmaß (der persische Maris), welches eine Wassermege von einem leichten königlichen Alent fählt. Dieses Talent dürfen wir zu 30,3 kg anseten. Das würde bei einer Wassstemperatur von 4°, wie wir rechnen, 30,3 1 als Inhalt des Maris ergeben. Milein man darf für jene Gegenden und 85 Zeiten nicht die Temperatur der größten Dichtigkeit des Wassstalfers zu Grunde legen, sondern eine höhere, der gewöhnlichen Wasssteremperatur von 40, wie wir eine Löhere, der gewöhnlichen Wasssteremperatur von 40, wie wir eine Löhere, der gewöhnlichen Wasssteremperatur von 40, wie wir eine köhere, der gewöhnlichen Wasssteremperatur von 40, wie wirgens muß man sich auch hier vergegentvärtigen, daß solche genaue Berechnungen nur theoretischen muß man sich auch hier vergegentvärtigen, daß solche genaue Berechnungen nur theoretischen wech haben, und daß man überhaupt die Maße nicht mit einer solchen Genauigkeit beso rechnen kann, daß 71,0 1 beim Maris v

Das Hauptmaß (Maris) wurde dem System entsprechend in 60 Teile eingeteilt die vielleicht, wie die Sechzigstel des Talents, Mine hießen (= 0,5062 l). Im Bielfachen dieser Sechzigstel würden dann alle anderen Maße normiert:

|                                   |                               |           | •                   | ') 1 20 cm e | 45 |
|-----------------------------------|-------------------------------|-----------|---------------------|--------------|----|
|                                   | ,                             |           | 1 <b>R</b> apithe = | 4 Minen      |    |
|                                   |                               | 1 Hin=    | 3 Rapithen=         | 12 Minen     |    |
|                                   | 1 Saton                       | 1= 2 Hin= | 6 Rapithen=         | 24 Minen     |    |
| *)1 9                             | Maris= 2 <sup>1</sup> /, Sata | = 5.Hin=  | 15 Rapithen=        | 60 Minen     |    |
|                                   | Maris= 3 Sata                 |           |                     |              | 50 |
| *)1 Metretes = 12/2 Bath = 2 2    | Maris= 5 Sata                 | =10 Hin=  | 30 Rapithen=1       | 20 Minen     |    |
| *) 1 Ror =6 Metretes=10 Bath=12 9 | Maris=30 Sata                 | =60 Sin=1 | 180 Rapithen=7      | 720 Minen.   |    |
|                                   |                               |           |                     |              |    |

Es ift leicht ersichtlich, wie auch hier die teilweisen nicht einfachen Berbältnisse ber Maße nicht, wie man auf den ersten Blick meinen könnte (5 Hin, 10 Hin, 10 Bath), vom Eindringen des Dezimalspstems herrühren. Es gehören vielmehr die mit Stern bezeichneten 55 Maße zusammen als <sup>1</sup>/<sub>10</sub>, 1, 2, 12 Maris, während die anderen Maße von der Mine aus gebildet sind 1, 4, 12, 24, 72 Minen.

Der Vergleich dieses Systems mit dem hebräischen zeigt die völlige Identität beider Systeme, nur daß die Maße von 60 und 120 Log im hebräischen schlen. Man wird

\*\4 000Jana

....

beshalb auch ohne weiteres das bebräische Log an Inhalt der babylonischen Mine gleich= setzen dürfen, wie in der Tabelle oben geschehen.

Die andere Möglichkeit wäre auch die, daß man den hellenistischen Metrologen folgend, das Log dem Sertarius = 0,547 1 gleichset. Das ergäbe ein Chomer von 5 393,95 1. Allein bei der völligen Ubereinftimmung der hebräischen Maße mit den baby= lonischen liegt kein Grund vor, von der Annahme abzugehen, daß auch inhaltlich die beiden Maße gleich sind. Dies um so mehr, als die geringe Differenz zwischen Log und Sextarius (4 hundertiftel Litter) es sehr natürlich erscheinen läßt, daß man im allgemeinen beide Maße einander gleichjeste.

III. Das Gewicht. Die Nachrichten bes AT find auch in biefem Bunkte ziemlich 10 bürftig. Abgesehen von den Ebelmetallen, die beim Zahlen dargetwogen wurden (s. A. Geld), sind Gewichtsbestimmungen selten; solche werden gelegentlich gegeben von Spezereien (Er 30, 23 f.), von Brot (Ez 4, 10; vgl. Le 26, 16), vom Haar Absoloms (2 Sa 14, 26). Stets ist dabei von Seteln und ihrem Bielfachen die Rede. An Wagen waren so

- gewichte im Gebrauch gewefen.

- Das Gewicht, nach bem meist gerechnet wurde und das offenbar die Gewichts-einheit im gewöhnlichen Verlehr bildete (f. o.), war der Setel (), LXX obelog 25 (Gen 24, 22; Ri 8, 26; 1 Sa 17, 5. 7; Ez 4, 10; 45, 12; 2 Chr 3, 9) gelegentlich als "töniglicher" Setel bezeichnet (), nach töniglichem Gewicht" 2 Sa 14, 26), womit aber wohl nicht ein besonderes, im Unterschied von dem gewöhnlichen etwa schwereres Gewicht, sondern bas allgemein im Gebrauch befindliche, seit Bestehen des Königstums auch staatlich normierte und kontrollierte Gewicht bezeichnet werben soll. Der Briester-20 kober feinerseits rebet von "Sekeln nach heiligem Gewicht" (WIRGE Gr. 30, 13. 24;
- 38, 24 ff.; Le 5, 15; 27, 3. 35; Nu 3, 47. 50; 7, 13. 86; 18, 16); barüber f. näheres unten.

Diefer Setel wird eingeteilt in Halbsetel, beka (773 Gen 24, 22; Er 38, 26). Auch die Biertelsetel ( רְבֵע שָׁקָל) 1 Ga 9,8), der uns nur als filbernes Geldstück be-

- 25 gegnet, dürfte bem Gewichtsspftem angehören, benn in jenen Zeiten, aus denen bieje Angaben ftammen, hatten fich bas Gewicht- und Gelbspftem noch nicht voneinander geschieden, wie später. Dagegen bezeichnet der Drittelselle, der erft bei Nehemia (10, 33) sich findet, nur einen Geldwert, nicht ein im sonstigen Verkehr gebräuchliches Gewicht, und jein Aufkommen hängt lediglich mit inneren Umwandlungen im Münzsuß zusammen (s.
- 40 Benzinger, Archäologie S. 193). Endlich finden wir seit Czechiel den Zwanzigstels fetel, Gera genannt" (جَرَتَ "Körnchen"). Er ist bei Szechiel (45, 12) ein Geldgewicht, also dem Münzsphitem angehörig; wo er sonst vorkommt (in P Er 30, 13; Le 27, 25; Nu 3, 47; 18, 16), handelt es sich ebenfalls immer um Geldzahlungen, wenn auch je-weils gesordert wird, daß die Zahlungen nach dem Gewichtssetel (nicht dem Silbersetel) 45 erfolgen sollen (vgl. Benzinger, Archäolog. S. 192 Anm 2). Auswärts vom Setel als vielsache berfelben sind vie und das Talent genannt.

Bei der Mine (  $\mu v \tilde{a}$ ) bemerken wir — was fehr intereffant ift —, einmal daß fie in alter Zeit vor Ezechiel überhaupt nicht erwähnt wird (1 Rg 10, 17 find die drei Minen nach 2 Chr 9, 16 in breihundert sc. Sefel גואות ju forrigieren, wie das vorher=

50 gehende and geigt). Daß es fich nicht nur um ein zufälliges Nicht-vorkommen handelt, zeigt die Thatsache, daß man 600 Setel Golb (1 Rg 10, 17), ober 1700 Gold= fetel (Ri 8, 26), 5000 Setel Erz, 600 Setel Eifen (1 Sa 17, 5. 7), 300 Setel Erz (2 Sa 21, 16), 50 Setel (90lb (2 Chr 3, 9), 200 Setel beim Haar Abjoloms (2 Sa 14, 26) fagte, alfo ftets auch bie größeren Beträge im Bielfachen bes Setels, nicht in Minen an-

jägte, also stein nur die großeren vertuge im Bielaugen ver Setter, mige in Annen un-55 gab (19gl. auch Er 38, 25. 29 u. a.). Sodann wo in späterer Zeit von Ezechiel ab von Minen die Rede ist, handelt es sich steis um Geld, nicht um reines Gewicht (Ez 45, 12; Esr 2, 69; Neh 7, 71; 1 Mat 14, 24; 15, 18; Ec 19, 13 ff.). Man wird daraus jeden-falls soviel schließen dürfen, daß in alter Zeit die Rechnung des Gewichts nach Minen nicht bie geläufige, gewöhnliche war. Über das Verhältnis von Mine und Setel baben wir so nach dem Gefagten nur Angaben aus später Reit: die freiwillige Steuer fürs Heilig=

tum von 603550 Männern zu <sup>1</sup>/<sub>2</sub> Sekel wird (Er 38, 25 P) auf 100 Talente und 1775 Sekel berechnet, also 1 Talent = 3000 Sekel; das macht bei der feststehenden Gleichung 1 Talent == 60 Minen auf die Mine 50 Sekel. Dieselbe Rechnung (ebenfalls beim Geld) schreidt Ezechiel vor (45, 12); der ganze Zusammenhang mit den vorher nicht nachweisbaren Einteilungen des Sekels in 20 Gera (s. o.) und der Mine in 50 Sekel macht 5 den Eindruck, als ob Ezechiel damit einer neuen, d. h. wenigstens noch nicht allgemeine Rechnungsweise zur allgemeinen Anerkennung verhelfen wollte, eine Vermutung, die durch die Entwickelungsgeschichte des dabylonischen Gewichtssplictens bestätigt wird (s. u.).

Des Lalent ( $\neg \overline{2} \rightarrow$  von der Mingform, vgl. Abb. in Riehms Hive 495; LXX und NT rálarror) wird bei Gold (Er 25, 39; 38, 24; Ri 8, 26; 2 Sa 12, 30; 1 Kg 9, 14; 10 10, 10; 2 Chr 3, 9; Esr 8, 26 u. ö), Silber (Er 38, 25. 27; 2 Kg 5, 22 u. ö.), Kupfer (Er 38, 29), Eifen (1 Chr 29, 7) erwähnt. Über sein Verhältnis zur Mine ersahren wir aus dem NT nichts.

Diefe Nachrichten des AT sind zu dürftig, als daß wir daraus über die relative oder absolute Größe der hebräischen Gewichte uns Klarheit verschaffen könnten, wir sind 15 auch hier wieder auf das entsprechende babylonische System angewiesen, das zweisellos dem hebräischen zu Grunde liegt. Denn schon lange vor der Ansiedelung der Hebräer in Palästina, schon im 16. Jahrhundert vor Christus, ist in ganz Syrien und Palästina das babylonische Gewicht in Geltung. Die Tribute der sprischen Basallen an ihren ägyptischen Größkönig sind nach babylonischen Maß berechnet. Die Inschrift von Karnat sührt 20 allerdings die Beträge im ägyptischen Gewicht an; allein man sieht an den ungeraden Zahlen und Bruchteilen ganz beutlich, daß hier eine nachträgliche Umrechnung in das ägyptische Maß aus einem anderen und zwar dem babylonischen Gewicht vorliegt.

In betreff diese letteren wissen wir, daß es ursprünglich in einem Seragefinalspstem burchgeführt war: 1 Talent = 60 Minen = 3600 Setel. Die von Lapard u. a. gemachten 25 Junde von Normalgewichten in Form eines liegenden Löwen oder einer Ente (f. Ubb. bei Benzinger, Archäol. 186) zeigen, daß beim Gewicht wie beim Längenmaß (f. o.) zwei Shsteme nebeneinander hergingen, von denen das eine gerade doppelt so große Gewichte hatte als das andere. Die gefundenen Gewichte sind wird Information bezrechnet sich so und so viele Minen "des Königs". Nach ihren durchfänstlichen Betrag berechnet sich 20 das schwere Talent auf 60 600 g, das leichte auf 30300 g, die schwere Mine (Löwengewicht) auf 1010 g, die leichte Mine (Entengewicht) auf 505 g, der schwenn, Zeitsfar. f. Ethnol. 1889 S. 372) das Gewicht "der königlichen Mine" aus dem Gewicht des Goldbareilos etwas höher berechnet, nämlich auf 1020-1032 g bei der ber schweren, 510 bis 25 516 g bei der leichten Mine, Differenzen, die aber nicht als bedeutend betrachtet werden können.

Reben diesem "Königlichen" Getvicht gab es, wie schon Brandis vermutet und Lehmann nachgewiesen hat (Sizungsder. d. archäol. Gesellschaft 1888, S. 23 ff.; Das Allebabylonische Maß- und Getvichtsschlern S. 6 ff.), eine leichtere "gemeine" Getvichtsnorm. 10 Aus den drei vorhandenen Getvichten (aus dem Ansang des zweiten vorchriftlichen Jahrtausends) berechnete Lehmann für diese gemeine Norm die leichte Mine im Durchschnitt auf 491,2 g, die schwere auf 982,4 g. Diese Mine von 491,2 g entspricht genau 1<sup>1</sup>/, römischen Bfunden, das Pfund nach getvöhnlicher Rechnung zu 327,45 g genommen (vgl. Nissen, Griech. u. röm. Metrologie S. 14; Hultsch a. a. D. S. 155 ff.). Diese "gemeine" Norm 15 ift es, welche zu den Bölkern Vorberassen und so auch zu den Jöraeliten überging. Wir haben hierfür auch noch eine direkte Bestätigung durch eine Angabe des Josephus, wonach 1 Goldmine (zu 50 Seteln) = 2<sup>1</sup>/, römische Pfund (818,62 g) sei (Ant. XIV 7,1 == XIV 106 s de und nach ist logiver largas die State von 982,2 g, genau 50 bas oben angegebene Getvicht ber großen "gemeinen" Mine.

das oben angegebene Gewicht ber großen "gemeinen" Mine. Demnach bestimmt sich das Gewicht des hebräischen Sekels auf 16,37 g, der Gewichtsmine (wenn eine solche überhaupt im Gebrauch war, s. o.) auf 982,2 g, des Talents auf 58,944 kg.

Im Lauf der Zeit hat nun überall dieses Gewichtssphrem eine Anderung erfahren, 55 die wir auch beim hebräischen Gewicht konstatieren konnten. Während die Einteilung des Talents in 60 Minen überall blieb, finden wir bei einer Reihe von Völkern, den Griechen, Perfern, Hebräern an Stelle der Einteilung der Mine in 60 Sekel eine solche in 50 Sekel treten. Und zwar ist genauer dabei der Sekel nicht vergrößert worden, sondern sich gleich geblieben, demnach also ist die Mine und das Talent kleiner geworden. Diese Aenderung so scheint vom Münzipftem ausgegangen zu sein, dort war vor allem der Sekel die Größe, nach welcher man rechnete. Fand man es aber hier bequemer, das Talent zu 3000, die Mine zu 50 Sekeln zu zählen, so war es bei dem engen Zusammenhang zwischen Münzund Gewichtshyftem nur selbstwerständlich, daß auch in letzterem die neue Einteilung durchbrang, und man auch ein Gewichtstalent von 3000 Sekeln annahm. In letzter Linie halen wir hier den alten Kantyl des Dezimalfystems mit dem Duodezimalfystem unterfützt worden, wir dürfen in dieser Modifikation des Gewichts also wohl ägyptischen, durch Böönizien vermittelten Einfluß erblicken. Bergleiche dazu das Einderung net Dezimalstückt worden, wir dürfen in dieser Rodifikation des Gewichts also wohl ägyptischen, durch Böönizien vermittelten Einfluß erblicken. Bergleiche dazu das Einderungen allgemein durchstauch von hier aus es nahe, daß erst gegen das Exil hin diese Netenangen.
Da der Sekel bei alledem sich geleich blied, hat es mit dieser Netenang nichts zu
ichaffen, daß der Kriefterloder, wie oben erwähnt, don "heiligen" Sekeln redet. Man hat
is ichon vermutet, daß dieser Jusas "nach heiligem Gewicht" darauf zurückehe, daß nach dem Kriefterloder, nach des wiehen wir gemeinen" Gewicht, das
liese Setel dei Ande dan nicht den Gegenstaz u einem "gemeinen" Gewicht, das
lieser jedenfalls bildet diese Instehtung. Wohl aber wisstellen wir, daß der einsteht uns insteht das bei genisstellen wir, daß der Schlume Ausbinnen nur halb fo groß) wäre. Uber einen derutigen "keinen"
Sekel fehlt uns jonst jede Andeutung. Wool, als der tiesen schlustigen in 14,55 g
(j. Benzinger, Archaol. S. 192 f.). Da in allen Stellen mit jenem Zusas, "Sekel nach beiligem Gewichts den Ausben zusas, als Pünze an das beiligetum handelte, so wäre es an
ich, wenn nichts weiteres bemertt wurde, felbstverständich gewesen, daß der einfach Russbrud "Sekel" ohne Zusas als Wünzen an das Beiligetum handelte, in wäre es an
ich venn nichts weiteres bemertt wurde, felbfiverständlich gewesen, daß der einfac

25 Gewichtssekte verlanden wurde. Dem will der Jusat vorbeugen; die Jahlung soll nach der in alter Zeit üblichen Berechnungsweise, nach dem größeren Gewichtssekel geleistet werden. Dabei fährt auch das Heiligtum besser. Nach alledem erhalten wir für die hebräischen Gewichte (abgesehen von den späteren

Nach alledem erhalten wir für die hebräischen Gewichte (abgesehen von den späteren nur für den Münzfuß in Betracht kommenden Normierungen) folgende zwei Überfichts-20 tabellen :

### 1. Altes Gewicht

(großes Talent nach der "gemeinen" babylonischen Gewichtsnorm):

1 Brine = 16,37 g 1 Mine = 60 Setel = 982,4 g 1 Talent = 60 Minen = 3600 Setel = 58,944 kg.

85

2. Späteres Gewicht (und Gold):

1 Setel = 16,37 g

$$1 \text{ Write} = 50 \text{ Getel} = 818,60 \text{ g}$$

1 Talent = 60 Minen = 3000 Setel = 49,11 kg.

10 Bei beiden Systemen war die "kleine" Mine, die bei den Israeliten nicht im Gebrauch war, halb so groß; dementsprechend auch Sekel und Talent. Für den Geldverkehr, sobald derselbe etwas lebhafter sich entwickelte, entstand —

Für ben Gelbverkehr, sobald berselbe etwas lebhafter sich entwäcklet, entstand wenn für Gold und Silber dasselbe System galt — nun aber eine große Schwierigkeit dadurch, daß das Wertverhältnis von Gold und Silber, das im Altertum durchaus konstant to war — nämlich 1:13<sup>1/2</sup>, — die Umrechnung sehr kompliziert machte. 1 Gewichtstelel Gold war = 13<sup>1/2</sup>, Gewichtstele Silber; das war ein Verhältnis, das für nebeneinander kursierende Metallstück undrauchdar war. Die Bequemlichkeit des Geldverkehrs verlangte gebieterisch eine andere Feststeung der Silbereinheit, welche einerseits in einem bequemen Teilungsverhältnis zur Goldeinheit stand, andererseits sich auch dem bestehenen Gewichtsichtem gut so einfügte, d. h. ein bequemer Teil der Gewichtsmine war. Denn für das Gold blieb man bei dem späteren Gewichtsichsschweit war. Das Ergebnis war ein doppeltes: in Badylonien, Persien u. a. bildete sich vor. Das Ergebnis war ein doppeltes: in Badylonien, Persien u. a. bildete sich der Zehnstellung, d. h. ein Silberseich, der zum Goldselel an Wert sich verhielt wie 1:10. Bei den Silbermünzen der phönizischen Städte so und bei den Juden sinden wir den Fünfgehnstelluß, d. h. 1 Silberseich, der zum Goldselel an Bert sich verhielt wie 1:10. Bei den Silbermünzen der phönizischen Städte so und bei den Juden sinden wir den Fünfgehnstelluß, d. h. 1 Silberseich = <sup>1</sup>/<sub>18</sub> Goldseifel (an Wert). Da die Goldeinheit, her Goldselfuß ein Sen il ein en gemeinen Mine war, = 8,185 g (i. 0.), so ergad das beim Zehnstelluß ein Gewicht von 10,91 g für ben Silberseich, bei ihnen das doppelte davon, 14,55 g (die Silberseich der Matkadäregröße Mine hatten, bei ühnen das doppelte bavon, 14,55 g (die Silberseich der Matkadärezeit schwanken zwischen 14,50—14,65 g). Auf diese neue Einheit, die allerdings nicht mehr Gewichteinheit, sondern nur noch Münzeinheit war, wurde das ganze System der Gewichteinteilung übertragen. Für andere Dinge als Silber spielten diese beiden neuen Systeme aber nie eine Rolle als Gewichte.

Zum Vergleich mit ben oben bargestellten eigentlichen Gewichtsspftemen diene noch 5 folgende Zusammenstellung der Silbermaße:

> 1. Jüdifches Silber: 1 Setel = 14,55 g 1 Mine = 50 Setel = 727,5 g 1 Talent = 60 Minen = 3000 Setel = 43,659 kg. 2. Perfisches Silber (leichte babylonische Silbermine nach ber "töniglichen" Norm): 1 (Halb)Setel = 5,61 - 5,73 g 1 Mine = 100 (Halb)Setel = 561 - 573 g 1 Talent = 60 Minen = 6000 (Halb)Setel = 33,660 - 34,380 kg. 15 8 Senzinger.

Maffilieufer f. Semipelagianismus.

.

Maffillon, 306. Baptift, geft. 1742. — Litteratur: D'Alembert, Eloges des savants, I; Journal des savants, oct. 1759; La Sarpe, Cours de littérature, II; Therennin, Demosthenes und Massillon, Berlin 1845; Sainte-Beuve, Causeries du lundi. IX; Geruzez, Histoire de 20 la littérature française, II; B. Rijau, Revue des deux Mondes, 15 janvier 1857; L. Doumergue, Massillon, thèse de Montauban 1841; R. Labeille, Etude sur Massillon, thèse de Strasbourg, 1857; G. Chabert, Théologie pastorale de Massillon, Thèse de Montauban, 1890; C. Chazel, La prédication de Massillon, thèse de Paris, 1894; Blampiquon, Massillon d'après des documents inédits, Paris 1879, und L'épiscopat de Massillon d'après 25 des documents inédits, Paris 1884.

J. B. Massillon, ber berühmte französische Prediger und Bischof, ist zu Hydres in der Prodence am 24. Juni 1663 geboren. Er war der Sohn eines Notars und trat im Jahre 1681 in die Kongregation des Oratoriums ein. Ansangs glaubte er, mehr für das Studium und den Unterricht, als für die Kanzel begabt zu sein. Er lehrte denn auch so längere Zeit zu Pesenas, 1689 zu Montbrison. Indes seine Oberen drängten ihn zur Predigt und seine Leichenreden auf den Erzbischof von Vienne, de Villars, und den Erzbischof von Lyons, de Villeroy (1693) und seine Fastenpredigten in Montpellier im Jahre 1698 zogen die Aussertsamteit auf ihn. Diese ersten Erfolge erregten Eisersucht und er bachte eine Zeit lang im Kloster eine Jussucht vor dem Ubelwollen zu suchen, das seine se Erfolge mißdeutete. Aber er verzichtete darauf und er wußte auch seinen Feinden Achtung vor der Würde seines Ledens abzunötigen. Im Jahre 1696 wurde er nach Paris als Borsteher des Geminars von St. Magloire berufen. Die Fastenpredigten, die er in dieser Kirche des Oratoriums von St. Hogsloire berufen. Die Fastenpredigten, die er in dieser Rirche des Oratoriums von St. Honsore — heutzutage eine der protestantischen gelben Jahr predigte er im Mohent zu Versalles, und in den Fasten 1701 u. 1704 wurde er wieder als Bredigte vorthin berufen.

Ludwig XIV. betwies ihm äußerlich Hochachtung. Er fagte einmal zu ihm, er sei mit fich selbst unzufrieden, seitdem er ihn gehört habe. Aber er that nichts für ihn. Von seinen Leichenreden verdienen außer den oben genannten besondere Erwähnung die auf den 25 Prinzen von Conti 1709, den Dauphin 1711, auf Ludwig XIV. selbst mit den berühmten Anfangsworten: Dieu seul est grand, mes frères. Im Jahre 1717 wurde Massillon zum Bischof von Clermont ernannt; als solcher predigte er vor dem jungen Ludwig XV. in den Fasten des solgenden Jahres. Diese Predigten sind unter dem Namen Petit carême bekannt und galten lange Zeit als sein vollendetstes Werk. 1719 wurde er Mit= 50 glied der französischen Atademie, seit 1720 zog er sich nach Clermont zurück, das er nur noch einmal, 1723, verließ, um die Leichenrede auf Elisabet Charlotte von Orléans zu halten. Er lebte nur noch seinen bischössischen Kslichten. Am 18. September 1742 ist er gestorben.

Massillon stand bei seinen Zeitgenossen in gleicher Achtung wie Bossuet; doch erreichte 55 er ihn nicht: seine Leichenreden bezeichnen den Bunkt, an dem das Sinken dieser Gattung der geistlichen Beredsamkeit beginnt. Auch im 18. Jahrhundert blieb er beliebt, dank Boltaire und der Enchklopädissen, die es ihm hoch anrechneten, daß er mehr Moralist als Theolog war. In der Gegenwort ist sein Ansehen erschüttert worden durch den litterari-

Maffillon

in Bordeaux, während Matamoros nach England ging, wo er als ein Märthrer bes Evangeliums geseiert wurde. Das war nicht gut; schon ber treue Freund Spaniens, Dr. Kappadose im Haag, hatte vor solchen Reisen gewarnt; und wenn auch Matamoros Persönlichkeit und Auftreten der Sache des Evangeliums in Spanien neue Freunde ge= 5 wann, so war doch der Ruhm, der den jungen Christen umgab, nicht ohne inneren Schaden für ihn und die Sache selbst. In Bayonne sollte unter Leitung des besonnenen tüchtigen Passers Nogaret ein spanisches Erziehungsinstitut gegründet werden; allein Matamoros hielt dort nicht aus und ging zu seinen begeisterten Freunden in der Schweiz, Lausanne, wo er an theologischen Vorlesungen der Universität der freien Kirche daselbst 10 teilnahm. Durch seine Bermittelung kam eine Menge junger Spanier, meist aus Malaga und Umgegend, zur Ausbildung dorthin. Der Mangel an Umsicht in der Aussvahl derstelben hatte für die helfenden Freunde viele Enttäusschungen im Gesolge; und die französsiche Erziehung machte es den nach langjähriger Abweienbeit in ihr Baterland zurücklebrenden Jünglingen schwer, sich in Sprache und Leben ihres Bolkes zurecht zu finden. 15 Doch die wenigen, welche nach der Septemberrevolution nach Spanien zurücklehrten und in die Arbeit eintraten, find berfelben eine wesentliche Hilfe Eilfe getporden.

Die arbeit eintruten, find verscher eine ibefentunge geliebeten. Die ersten Spuren ber Schwindfucht veranlaßten Matamoros zu einem längeren Aufenthalt im Süben Frankreichs. In Pau lernte er eine Amerikanerin kennen, welche er zur Gründung einer spanischen Schule baselbst veranlaßte, deren Erfolge freilich aus den 20 oben erwähnten Gründen nicht groß waren. Im Mai 1866 kehrte Matamoros nach

- 20 oben ertwähnten Gründen nicht groß waren. Im Mai 1866 kehrte Matamoros nach Lausanne zurück, um dort sein Leben zu beschließen. Von der freien Kirche erbat er sich die Ordination zum Geistlichen; allein ebe es dazu kam, hatte Gott ihn schon zum Lobe eingesegnet. Seine letzten Tage waren voll von Erbauung für seine Freunde, voll ungeschwächten Eifers für das Evangelium in seinem Baterlande, ein Sporn für die Arbeit
- 25 ber evangelischen Schweizer an der Evangelisation Spaniens, welcher bis zur Stunde fortwirkt. Am 31. Juli 1866 entschlief er. Matamaras war wittlerer Größe mit ausbruckspollen Augen ichwarzem Saar und

Matamoros war mittlerer Größe, mit ausdrucksvollen Augen, schwarzem Haar und sehr einnehmenden Wesens; sein selbstloser und für die Sache des Evangeliums begeisterter Sinn zeigte sich nie schöner als in dem letzten Stadium seiner Krankheit. In der Verso wendung der Gaben, die ihm für sein Land eingehändigt wurden, mag er oft geschlt haben; aber nie hat er etwas für sich behalten. Daß sein Vaterland im Herbste 1868 sich dem Evangelium öffnete, durfte er nicht mehr erleben; Gottes Weischeit ließ ihn nur an den Vorbereitungen mithelsen; doch auch sein Tod ward ein Senstorn zur Neubeledung der Evangelistion Spaniens. Sein Name wird neben denen eines Ruet, Carrasco, Also hama und anderer Evangelisten Spaniens unvergessen bleiben. Fritz Fliedner  $\dagger$ .

Materialismus. — Frdr. Alb. Lange, Gejch. des Materialismus und Kritit jeiner Bedeutung in der Gegenwart, Fferlohn 1866, 6. Aufl., Leipzig 1898; Ueberweg-Heinze, Grundriß der Gesch. der Philosophie, namentlich 4. Teil, 9. Aufl., Berlin 1902, § 27 u. 28: Der Materialismus und jeine Gegner, Naturphilosophie und Naturwissenschaft; Ludw. Büchner, 40 Kraft und Stoff, Frankf. a. M. 1855, 19. Aufl., 1898.

Wenn man vom Materialismus als Weltanschauung spricht, so versteht man varunter bie Ansücht, daß allem Seienden und Werdenden das, was man Stoff oder Materie nennt, zu Grunde liegt, oder daß alles Seiende und Werdende aus Stoff besteht. Es giebt nach dieser Anschauung nichts neben oder außer der Materie Eristierendes, noch is weniger ist nach ihr das eigentlich Wesentliche etwas Geistiges, Nichtstoffliches. Den vollen Gegensatz zum Materialismus bildet der Spiritualismus, der alles aus Geist bestehen oder sich aus Geist entwickeln läßt. Es scheint, daß sich der Materialismus eher geltend gemacht hat als der Spiritualismus, oder auch der Dualismus, der bie beiden Prinzipien, Stoff und Geist oder Stoff und Kraft nebeneinander stellt und meist eine Einwirtung des so Geistigen auf das Stoffliche annimmt. Es ist auch natürlich, daß der Materialismus zuerst auftrat, da die Sinne, besonders der Tasstell Gegenständliches unmittelbar zu geben scheinen, und das Migtrauen gegen die Sinne erst später auftraucht. So sinden

- zu geben scheinen, und das Mißtrauen gegen die Sinne erst später auftaucht. So finden wir in der ältesten griechischen Philosophie, um diese hier nur zu berühren, die Annahme, daß alles aus einem Urstoff entstanden, alles Seiende nur als Umwandlungen desselben 55 Stoffs aufzufassen sei, auch öfter, daß alles wieder in eben diesen Urstoff zurückgehe,
- 55 Stoffs aufzufaffen sei, auch öfter, daß alles wieder in eben diesen Urstoff zurückgehe, worauf dann neue Umwandlungen vor sich gingen, eine neue Welt entstände, und so ins Endlose sort. Zu dem Begriffe des Geistes, der durch innere Wahrnehmung oder Anschauung, im Gegensatz zu der äußeren Wahrnehmung, sich gebildet hat, kam man erst später und namentlich dazu, den Geist als kosmisches Prinzip anzuerkennen. Und selbst,

wo der Geist als Weltbildner oder Weltordner zuerft auftritt, nämlich bei Anaragoras, kann es den Eindruck machen, als sei er stofflich gedacht; erst Platon ist in ganz unbestrittener Weise zur Aufstellung eines wirklich stofflosen kosmischen Prinzips gekommen. Bei ihm steht die geistige oder intelligible Welt entschieden über der mit Stoff vermischten sinnlich wahrnehmbaren Erscheinungswelt, wenn sie auch auf diese einwirkt, ja diese sogar 5 burch solche Einwirkung überhaupt erst zu stande gekommen ist.

burch sollte Einwirkung überhaubt erst zu stande gekommen ist. Wenn man von dem kosmologischen Materialismus, der hier disher berücksichtigt ist, ben anthropologischen unterscheiden will, nach dem das Sinnliche, Geistige selbst auch stofflich oder wenigstens Produkt des Stofflichen ist, so geschiebt dies mit Unrecht, da dieser anthropologische nichts weiter als eine Aussührung des kosmologischen ist: das Seelische, 10 die selischen Schöden unterscheiden müssen und es ergiebt sich auch dieser als eine Aussührung von selbst, das dieser werden, und es ergiebt sich aus der oben angeführten Fassung von selbst, das dieses nicht etwas neben dem Stofflichen oder über ihm Stehendes ist. Berechtigt dagegen ist die Scheidung zwischen theoretischem, d. h. kosmologischem, und praktischem oder ethischem Materialismus und ferner Geschichtsmaterialismus, die beide später noch gekennzeichnet werden sollen. 18 Bunächft ift hier zu handeln von dem Materialismus als Weltanschauung, oder dem kosmologischen, der auch metaphysischer genannt werden kann, sofern man unter Metaphysist nicht etwa versteht die Lehre vom Überirdischen, überschnen, sondern die von den Prinzipien des Seienden und Werdenden überhaupt.

Sicht vir Schulten und Siederinden artryngen Sicht man auf die Geschächte der Philosophie, so zeigen sich in ihr die verschiedenen 20 Möglichkeiten der materialistischen Anschung. Zuerst schweicht sich da der monistische Mazterialismus verlächt von dem dualistischen Anschunge zurschlichtung des Mateztrialismus monistische von dem dualistischen verschweicht in schweichtung des Mateztrialismus monistische son dem dualistischen verschweichte des Schweicht Belt ansieht. Es kann aber dieser Stoff sich doch in seiner Entwickelung differenzieren, so daß ein gröberer und ein feinerer Stoff einander gegenüber stehen, und eine Einwirz 25 kung des einem auf den anderen stattssindet. Die griechische Philosophie hebt mit einem streng monistischen Materialismus am. Thales kennt nichts als das Wasser, aus dem alles getworden ist, ebenso wie Anarimenes nichts als die Luft. Aber schon bei Heraklit, nach dem allerdings alle Erscheinungen Umtvandlungen des Feuers sind, ist zwar nicht die Bernunst, der Logos, der tiberall herrscht und die Harmonie des Ganzen hervordringt, ein so zweites Prinzip, da er immanent in dem Stoff sit, aber das Feuer sleht steht den beiden gröberen Elementen, dem Wassier und der Erde, die sich aus ihm allerdings erst entwickeln, als des seinere, geistigere, selische gegenüber, eine Annahme, die wir später bei den Stoitern sehr ausgebildet finden.

Im ganzen ist auch der Materialismus der neueren Zeit, wie er von Hobbes sich 25 herschreibt, ber zunächst weniger in England und Deutschland als in Frankreich Anhänger und Ausbildner gewann, monistisch, indem von ihm die seelischen Prozesse durchaus als Funktionen der Materie, d. h. einer in bestimmter Weise zusammengesetten Materie, an-gesehen wurden. Dieser Richtung huldigten namentlich de Lamettrie (1709 — 1751) in verschiedenen Schriften, deren bekannteste den Titel L'homme machine trägt, und 40 ber Baron Holbach in dem hauptfächlich von ihm verfaßten, aber unter dem Rfeudonym Mirabaud 1770 erschienenen Système de la nature, einem zwar trocken geschriebenen, aber die Sätze des Materialismus flar und bestimmt vortragenden Werke. Nächst diesen hauptvertretern des Materialismus neigten sich viele der vorzüglichsten Geister Frankreichs am Ende des 18. Jahrhunderts ihm offener ober verstedter zu. Die große Encyklopädie 45 war wenigstens vom Geiste des Materialismus mitgetragen. Freilich zeigte sich auch der Positivismus damals ichon, der zwar für manche wie Materialismus aussieht, aber doch schließlich von ihm grundverschieden ist. — Im vorigen Jahrhundert war besonders Deutsch= land reich an monistischen Materialisten, die freilich neuerdings den Namen Monismus lieber annehmen wollen an Stelle von Materialismus, aber damit sich nicht genau bes 50 zeichnen, da Monismus viel weiter greift, indem er auch die strengen Richtungen des Spiritualismus unter sich faßt. Der bekannte Materialismusstreit kam zum Ausbruch Spiritualismus unter na fast. Der delantite Dimertanismusiten tam sum ansoraus besonders durch den Vortrag des Abyssologen Rud. Bagner, "über Menschenschöpfung und Seelensubstanz", Göttingen 1854, in welchem er u. a. die Behauptung des Zoologen Karl Boigt hart angreift, daß die Bhyssologie sich bestimmt gegen alle sich an die Eristenz so einer Seele anschliegenden Vortellungen ertläre, und daß sie in den Seelenthätigteiten Funktionen des Gehirns, als des materiellen Substrats, ertennen müsse. Rarl Voigt antwortete bann in bem fatirisch gehaltenen, feiner Zeit febr viel gelesenen Schriftchen "Röhlerglaube und Wiffenschaft", Göttingen 1854, in welchem der häufig citierte, aber febr uns besonnene Satz vorkommt, daß die Gedanken in demselben Verbältnis zum Gebirn steben 20

wie bie Galle zur Leber ober ber Urin zu ben Nieren, schon deshalb leicht zu widerlegen, weil die Setretionen der Leber und der Nieren wägbar, sogenannte Stoffe find, während bie Gebanken die Qualität der Bägbarkeit durchaus nicht besitzen. Für die weitere Berbreitung und genauere Durchführung der materialistischen Anfichten find dann besonders

- breitung und genauere Durchführung der materialigingen annaren juw dann defonders 5 thätig gewesen Jal. Moleschut (1822—1893), von bessen Zuplagten juw dann defonders 1 auf des Lebens", 5. Aufl., Mainz 1876—1885, zu erwähnen ist, und Ludw. Büchner (1824—1899), bessen gelesen zu erwähnen ist, und Ludw. Büchner (1824—1899), bessen gelesen, namentlich auch in social-demotratischen Kreisen, vielsach in fremde Sprachen übersett wurde, und als Hauptbuch des deutschen Materialismus im 10 vorigen Jahrhundert anzusehen ist, obgleich spezissicher viel mehr zur Annahme des Materialismus in breiteren Boltzgeschieften beigetragen als Ludwig Feuerbach, ber über als Materialismus in breiteren Boltzgeschieften Materialismus als eingerichten und feuerbach, ber uter als Materialismus in breiteren Boltzgeschieften Materialismus als eingeragen als Ludwig Feuerbach, ber uter als Materialismus in breiteren Materialismus als empiriche Metapholit und
- öfter als Materialist angesehen wird, aber ben Materialismus als empirische Metaphysit und
- deshalb als leicht widerlegdar ansieht, und ebenso mehr als Dav. Frdr. Strauß, der zwar 15 in seinem Wert: "Der alte und der neue Glaube", Leipzig 1872, dis jest 16 Auflagen, sehr zum Materialismus hinneigt, aber sich doch vom Hegelschen Bantheismus noch nicht ganz frei gemacht hat. Dem Materialismus verwandte Systeme haben in neuerer Zeit auch aufgestellt geinr. Czolbe mit feiner ertenfionalen Ertenninistheorie und Eugen Dubring in feiner Birklichkeitsphilosophie, ohne aber größeren Einfluß zu gewinnen.
- Verhältnismäßig besonnen geht der im ganzen materialistisch gesinnte Physiolog Du Bois-Repmond vor in feinem vielbesprochenen Vortrag : "Uber die Grenzen des Ra-21 2010-Nichmono vor in jeinem vieweprogenen zortrag: "thoer die Grenzen des Na-turerkennens", Leipzig 1872, und in seiner Schrift: "Die sieben Welträtsel", Leipzig 1882, indem er wenigstens bestimmt ausspricht, in Bezug auf die Fragen, was Materie und Araft seien, und wie sie zu venken vermögen, müsse der Natursorscher ein für allemal zu 25 bem Bekenntnis sich entschließen: "Ignorabimus". Diese Schanken der Besonnenheit kennt der bekannte Verhere, Verbreiter und Fortsetzer ver Darwinschen Lehre Ernst gäckel in seiner großes Ausscher, Berbreiter und viel wissen willenschaftlichen Biderspruch herausfor-berweicht. Dies Melträttel" Wann 1900 inition im Weile und Sufer
- bernden Schrift: "Die Welträtsel", Bonn 1899, seitdem in einer Reihe von Auflagen erschienen, nicht; er erklärt vielmehr alles durch sein kosmologisches Grundgeses, das Sub-
- 20 stanzgeset, welches die ewige Erhaltung der Araft und des Stoffes darthun, und durch fein Entwidelungsgeset, welches bie Welt als ewige Entwidelung ber Substanz erweisen joll. Er will ebenso wie Büchner, mit dem er viele Verwandtschaft aufweist, dem Mo-nismus huldigen, indem er sich dabei auf Spinoza beruft, von dem er aber mit seiner materialistischen Anschauung durchaus abweicht. — Alle diese neueren materialistischen 26 Theorien sind monistischer Art. Sie stehen mit dem Evolutionismus (s. d. A. Bd V S. 672) vielsach in Verschutzer und sist ist nichts Neues, wenn man genau zusieht, wenn die die weine das ist nichts Neues, wenn man genau zusieht,
- waren die alten jonischen Physiologen auch schon Evolutionisten.
- Als monistische Lebre ist auch der atomistische Materialismus aufzufassen, wo und zu welcher Zeit er auch auftritt, wiewohl sich bei seinen Urhebern doch auch ein bualistischer welcher Zeit er auch auftritt, wiewohl sich bei seinen Urhebern doch auch ein bualistischer welcher Beit er auch auftritt, wie welch und vielleicht vor ihm Leusipp, fagt: es giebt nichts anderes als das Bolle und das Leere, b. h. nichts als die nur durch das Denken, nicht durch die Sinne zu erfassen letzten Bestandeile des Seienden, die Unteilbaren oder Atome, und der nicht volle Zwischenraum zwischen ihnen, also das Leere, so nehmen sie an, daß bieje Atome alle von ganz gleicher Qualität feien und nur burch ihre Geftalt
- 45 und Größe, die in der mannigfachsten Weise differieren, von einander zu unterscheiden; ber jedesmaligen Größe entspricht auch die Schwere ber einzelnen Atome. Infofern ift also ber volle Monismus, Gleichartigkeit bes dem Seienden zu Grunde Liegenden, ba. Wenn aber Demokrit weiter lehrt, daß eben durch die verschiedene Gestalt ein solcher Unterschied zwischen den Atomen heraustomme, daß die eine Art, nämlich die runden 50 Atome, die feurigen, die wegen ihrer Gestalt leicht betweglich überallhin zwischen den
- anderen Atomen fich hindurchbewegen könnten und fo Leben in den Rörpern hervorbrächten und beren Seelen feien, fo tommt boch eine Art Dualismus, nur nicht ein qualitativer, heraus, wie man sonft den Dualismus zu fassen pflegt. Auch die Nachfolger Demokrits im Altertum, die Epitureer, nahmen das Seelische als einen aus feinen, leichten Luft=
- 55 ober Feueratomen bestehenden Stoff an, der den gesamten Körper durchtringe und ihn lebendig mache, so daß auch bei ihnen einerseits ein Monismus, andererseits eine Art Dualismus hervortritt. Im 17. Jahrhundert wurde der epikureische Atomismus durch Bierre Gassendi (1592—1655) erneuert, der namentlich die mechanisch-physikalische Weltanschauung und so ben neueren Materialismus mit angebahnt hat. Freilich vertritt er eo selbst keinen konsequenten Materialismus, indem er zwar die Lehre von dem letzten uns

teilbaren Samen der Dinge und dem leeren Raum anerkennt, aber dieje Atome von Gott aus nichts geschaffen sein läßt und auch annimmt, daß Gott die Ordnung in der Welt hervorgebracht habe, indem er ferner lehrt, es gebe neben der natürlichen Seele von körper= licher, vergänglicher Natur noch eine nicht aus Atomen zusammengesetzte immaterielle ver= nünftige Seele, die zwar im Gehirn mit der natürlichen verbunden sei, aber mit dieser 5 nicht vergehe, sondern Unsterblichkeit habe. Aus welchen Motiven diese Abweichungen von dem strengen Materialismus, und zwar vom monistischen, bei Gaffendi auch berzuleiten fein mögen, jedenfalls fällt mit ihnen die ftrenge Theorie. Tropbem wird Gaffendi fast burchgebend ju den Materialisten gerechnet, und spielt er jedenfalls in der Geschichte des Materialismus eine große Rolle. 10

Vermochte Gaffendi die Gottheit nicht in seine materialistische Weltanschauung auf= zunehmen, sondern setzte er sie vielmehr über diese Erscheinungswelt und hatte es in eben dieser nur mit setundären Ursachen zu thun, so hatten lange vor ihm schon die Stoiker ben fehr beachtenswerten Versuch gemacht, die Gottheit in die materielle Welt mit aufs geben zu laffen und bamit einen bualiftischen Materialismus burchgeführt. Beil die 15 Stoiker einem ethischen Ibealismus huldigen, auf praktischem Gebiet sogar Rigoristen sind, hat man sie nicht selten bei der Geschichte des Materialismus wenig beachtet, wie z. B. gar man sie migt jerten ver verschieden verschieden verschieft einen Aufternationis weinen verschieften, die z. S. Frdr. Alb. Lange in seinem Werte ihnen sehr wenig Raum widmet. Und doch sind sie ausgesprochene Materialisten, die vor keinen Konsequenzen zurückschrecken. Alles Wirkliche ist nach ihnen körperlich; die Gottheit eristiert, muß also körperlich sein, d. h. materiell, 20 ebenso die Seele, und sogar die Zustände der Seele, Tugenden, Alfsekte werden von ihnen für körperlich gehalten, d. h. es muß einen Tugendbist, weich also die der Steiler die verschieft werden vor die verschieden sind och einen Alfsektensten der die eineslaue von Seelen vor die verschieden sind och eines verschieden werden die eineslaue von Seelen vor die verschieden sind och eines verschieden von ihnen sind verschieden sind verschieden sind och eines verschieden sind einzelnen Seelen von einander verschieden find, geben. Freilich wird bei den Stoikern öfter von zwei Prinzipien geredet, so daß sie sich dem Aristoteles oder Platon anzuschließen scheinen. So sagt 3. B. Seneca, Epist. 65, 2: dicunt Stoici nostri, duo esse in 25 rerum natura, ex quibus omnia fiant, causam et materiam. Materia iacet iners, res ad omnia parata, cessatura, si nemo moveat. Causa autem, i. e. ratio, materiam format et quocumque vult, versat, ex illa varia opera producit. Esse debet ergo, unde aliquid fiat, deinde a quo fiat: Hoc causa est, illud materia. Das fieht ja wie unverfälschter Dualismus aus: 3wei Prinzipien, von benen 30 bas eine auf bas andere einwirkt, aber, wie es hiernach scheint, nicht aufeinander redu= zierbar. Daß freilich das bildende Prinzip nicht als ein rein geistiges, wie etwa die Ideen Platons, zu betrachten sei, sieht man, wenn diese zwei Prinzipien bei den Stoikern auf bie vier sogenannten Elemente verteilt werben, wie es bei Cicero I, 7, 26 nach den Stoitern beißt: aer et ignis movendi vim habent et efficiendi, reliquae partes accipiendi 35 et quasi patiendi, aquam dico et terram. Hier sehen wir also für das thätige, bildende Prinzip auch den bestimmten Materialismus angenommen, ganz im Gegensas zu Platon und ju Ariftoteles. Dieje verschiedenen Elemente bestehen nun weber feit Ewigs keit, noch dauern sie in Ewigkeit fort, noch sind sie verschiedenen Ursprungs, sondern sie leiten sich sämtlich aus dem Urstoff her, als welchen die Stoiker, dem Heraklit folgend, 40 bas Feuer annehmen. Diefes ursprüngliche Feuer, neben dem nichts Eristenz hat, verwandelt sich in Luft, dann in Baffer, und ein Teil von diesem verdichtet sich zur Erde, ver andere bleibt Wasser, vann in Zusser, nicht verdunstet wiederum zu Luft, die bann verdünnt fich in Feuer zurückverwandelt. Schließlich geht alles wieder in Feuer auf, das dann die Welt in ganz der früheren Weise von neuem aus sich entstehen läßt. In diesen endlosen 45 aufeinander folgenden Weltbildungen wiederholt sich alles in ganz derselben Weise, so das bieselben Dinge, dieselben Ereignisse wie das Kleinste ewig wiederkehren. Der feinste, bildende Stoff ist bei den Stoitern die höchste Vernunsttraft; er wird als Feuer ober als warmer Hauch, feurige Luft gedacht mit gleichbleibender Spannfraft, und giebt ben Dingen ihre Formen und als rovos ihren Halt. Er geht durch ben ganzen Rosmos 50 als bas tünftlerisch bildende Feuer und wird Gott genannt, fo daß hiermit der Pantheismus der Stoiker zu Tage tritt, noch darin seine Vollendung findend, daß auch die grös-beren, bildsamen Elemente aus dem Urfeuer entstanden sind und sich in dieses wieder auflösen. Die Gottheit heißt auch bei den Stoikern Weltseele oder Logos, wonach sogar bet Logos materiell, nicht als etwas Geistiges, zu denten ist. Bei der Weltentwickelung 55 steht ber loyos als onequarizos den beiden gröberen Stoffen als der bildende gegenüber, ber die ebenjo materiell gedachten einzelnen doyoe onequarisol in fich faßt, die vernünf= tigen sich zwerwoll entwidelnden, in den Dingen als die Formen wirkenden, Samenkeime. Auch hier findet sich eine gewisse Uhnlichkeit mit den eidy des Platon und Aristoteles, mehr noch mit denen des letzteren, da dieser die Formen auch immanent in der Materie 60 Real-Encyllopable für Theologie und Rirche. 8. 21. XII.

27

fein läßt, sie nicht über sie wie Blaton in die rein unfinnliche Welt erbebt. Die Verschiedenheit ist freilich noch stärker, da sowohl die eidn Platons als die des Aristoteles durchaus ftofflos sind.

- Benngleich diefer Materialismus der Stoa im Physikalischen sich durch feine Konse 5 quenz empfahl, auch feinen Vertretern im Ethischen keinen Anstoß geben konnte, fand er boch, nachdem ber lette eigentliche Stoiker auf dem Raiserthrone geseffen hatte, keine An= hänger in den späteren Jahrhunderten. Die rationes seminales spielten allerdings in ber chriftlichen Philosophie eine Rolle, aber sie wurden doch wohl mehr spirituell als ma-
- teriell gebeutet; zwar zeigen sich hier und da stoilen voch nocht mest inter inter inter teriell gebeutet; zwar zeigen sich hier und da stoilsten voch nocht nicht mest inter vätern, aber die platonische Metaphysik gewann das Übergewicht über die stoische, was sehr leicht verständlich ist, da der Zug zum Übersinnlichen die christlichen Gemüter für Platon einnehmen mußte. Auch in der Renaissance und in späterer Zeit ist zwar die Stoa von größerem Einsluß auf das philosophilche Denken gewesen, als man in der Regel annimmt, aber ihr natürliches System als solches hat nicht bedeutende und nicht
- 15 viel Anhänger gehabt. Alls materialistisches trat es hinter bie mit ber Entwickelung ber neueren Naturwiffenschaft enger zusammenhängenden Philosopheme Gaffendis, Hobbes' u. a. jurück. Das ftrengere Denken drängte mehr zum Monismus als zum Dualismus und mußte so dem monistischen Materialismus den Borzug vor dem dualistischen geben. Der neuere Materialismus, z. B. der von Häckel, verwirft jeglichen Dualismus und will so vurchaus monistisch sein, wietwohl gar zu leicht schon wegen der zweisachen nicht wegzu= leugnenden Wahrnehmung etwas Dualistisches wieber zu Tage kommt. Prinzipiell hat
- aber ber Monismus auf bem Gebiete bes Materialismus ben Sieg babongetragen. Reben diesem einen bisher behandelten Unterschiede zwischen monistischem und dua=
- liftischem Materialismus zeigt fich in der Geschichte bieser Weltanschauung noch ein anderer instructurismus zeigt sich ind in der Geschuche dieser Wertungenung noch ein underen und nechanischen Mazterialismus. Der letztere hält sich ganz fern der teleologischen Auffassung, der erstere, der auch dynamischer genannt werden kann, allerdings dann etwas anders gesaßt werden muß, kann sie wenigstens in sich einschließen. Die ältesten griechischen Philosophen waren zwar Materialisten, aber sie sahen den Stoff als belebt, sogar als beselet, an, so daß die öln zugleich zusig in sich hat, woher die Bezeichnung Holzopisten kann. Auch die Seele wurde hier als substanziell, und zwar als stofflich, z. B. dei Unarimenes als Luft, gedacht. Als Thus für diesen verschieften Materialisten Beselbt, werden verschen - Typus für biefen früheren organischen Materialismus tann heraklit angesehen werden, ber den Stoff als ewig bewegt ansah, aber nicht nur bas, sondern auch nach bestimmten Maßen, nach bestimmten Geseten aus sich beraus, nicht von außen, sogar nach Vernunft
- 85 bewegt. Doch ift das bei Heraklit nicht fo zu denken, daß der logische Prozeß, nach dem bie Entwidelung vor fich gebt, von einer vorausschauenden, zwechjetenden Intelligenz ab-hänge, sondern die Weisheit tommt zur objektiven Darstellung in der Weltentwidelung; ber Logos in ber Belt ift nicht ein bewußter, noch weniger ein felbstbewußter, sonbern bie Weltbewegung wird von uns, ben logischen Subjekten, als eine objektiv logische ein= 40 gesehen und approbiert. So unterscheidet sich der Logos bei Heraklik wesentlich von dem alles wiffenden, intelligenten voos bei Anaragoras, der nicht unbedeutenden Einfluß auf bie platonische und aristotelische Gotteslehre gehabt hat, mahrend dies vom heraklitischen

Logos kaum behauptet werden kann.

Hauptvertreter bes organischen Materialismus wie bes dualistischen sind die Stoiker 45 als entschiedene Teleologen. Wenn man freilich nach dem letten Zwed aller Dinge bei ihnen hätte fragen wollen, so wäre dies das Zurückgehen in das ursprüngliche Feuer, als wäre das Ende wieder zum Anfang geworden, um dann in eine und dieselbe Entwicke-lung wieder einzugehen. Aber wenn man die Welt, wie sie fie jetzt vor uns liegt, betrachtet, so ift das weltbildende Prinzip vernünftig, geradezu Logos, so daß in der Welt alles 50 logisch und zum Besten geordnet ist, und zwar von einer vorausschauenden Intellis genz, von dem kunstvoll vildenden Feuer in bewußter, nicht in undewußter Art. Die Stoiker mußten so auch entschiedene Optimisten sein und waren dies, solange sie sich im

Bhysischen hielten, wo sie das scheindar Unlogische, Zweckwidrige doch in die Bollendung des Ganzen einzuordnen und so zu verstehen suchten. Sobald sie freilich das ethische 55 Gebiet berührten, versielen sie dem Pelsimismus, da die Menschen, abgesehen von einigen Beifen fittlicher Stärke, Rasenden gleichen: überall waltet Schlechtigkeit und Verberben. Freilich ift alles von vornherein im Menschen auf Erreichung ber ethijchen Bolltommenheit angelegt, der Same zur Tugend, auch materiell zu denken, liegt überall vor, es kommt nur darauf an, ihn sich regelmäßig entwickeln zu lassen, aber fast nie kommt er zur 60 rechten Entfaltung. Die Menschen sollen frei sein, ihre Tugend ist eine selbstgewählte, ihr eigenes Verdienst, aber gerade durch diese Freiheit wird das Logische gebrochen, in das Unlogische umgewandelt. Woher nun diese Verkehrung des von vornherein vernünstig Angelegten kommt, ist nicht von den Stoikern gesagt; sie müssen zwar, da Gott der Weltbildner ist, überall herrscht, versuchen, Gott zu rechtsertigen wegen des Ubels in der Welt, aber wenn das auch auf physischem Gebiet, freilich z. B. von Chrospippios in recht klein= 5 licher Weise, geschieht, so versagen auf dem ethischen die Krätte und Mittel.

Der mechanische Materialismus gründet sich heutigen Tages noch auf die Atomistik, wie sie von Leukipp und Demokrit aufgestellt wurde. Die Atome find nach der Lebre biefer ungeschaffen, also ewig und zugleich, so muß man es fassen, in urprünglicher und ewiger Bewegung, die eben, wie die Atome selbst eriftieren, so auch da ist, ohne von einer 10 bestimmten Ursache abzuhängen, obgleich im einzelnen nach Notwendigkeit und aus beftimmten Urfachen alles entsteht: odder zohna uary riveral, alla navra en las ver kal bri drayng. Zwar find die Atome schwer, aber diese Eigenschaft ist nicht als Ur= sache ihrer Bewegung angegeben; sortgesett wird die Bewegung stets durch Stoß und Druck. Ein Zweck, etwa ein vorausgeschauter und vorausgesetzer in der Welt ist nicht 15 anzunehmen, ebensowenig wie die Bewegung als etwa von einer Intelligenz geset ober geleitet ift. Die Bewegung ift ungeordnet; jedoch häuften sich zufällig, aber xar drayxny, Atome von verschiedensten Seiten kommend, von irgend einem Orte der unbegrenzten Ausdehnung, wodurch ein Wirbel entstand, der sich weiter und weiter ausdehnend eine Weltenbildung verursachte. Hierbei tritt vermöge der Naturnotwendigkeit das Gleichartige 20 zu einander, indem das der Gestalt und Schwere nach gleiche, wie man das beim Wor= feln von Getreide sieht, rein mechanisch an denselben Orte kommen muß. Welten auf Welten entstehen so in Ewigkeit nacheinander, von denen auch manche der unfrigen wieder ganz gleich sein können. Da die Seele auch aus Atomen besteht, ist es natürlich, daß auch die seelischen Prozesse als rein mechanische vor sich geben. In besonderen Teilen 25 bes Körpers sind die Seelenatome thätig, so entsteht das Denken im Gehirn, die Begierde in der Leber. Atmen wir, fo nehmen wir Seelenatome aus der Luft in uns auf, an= bererfeits geben wir auch folche an die Luft wieder ab. So lange das Atmen vor fich geht, so lange ift auch Leben in dem Körper. Wodurch freilich dieser Prozeft des Atmens zu Ende gebracht wird, sieht man nicht ein. — Sogar die Sinneswahrnehmung kommt 20 nach Demokrit auf mechanischem Wege zu stande, indem sich Ausslüffe von Atomen aus den Dingen als Bilder ablösen und unsere Sinnesdorgane treffen; freilich wirkt nur Gleichartiges auf Gleichartiges, wie Empedokles schon gelehrt hatte: Suocor Suoco. Das bemotritisch=atomistische System ist ein streng abgeschlossenes, wissenschaftlich gehaltenes, obne Ruhilfenahme irgend welcher unsichtbarer Kräfte, wie es ber vovs des Anaragoras, 85 wie es Liebe und Hafz bei Empedokles waren. Die Sinneswahrnehmung ist bei Demokrit allerdings burchaus trügerisch; sie ist eine bunkle Erkenntnis, der die wahre, nur durch ben Verstand zu gewinnende, gegenüber steht; durch diese kommt der Mensch, nut onteh Atome als das wirklich Seiende aufzufassen, auch die primären Eigenschaften von den sekundären zu unterscheiden. Freilich muß sich nach der ganzen Lehre Demokrits das 40 Denken auf dem finnlichen Empfinden aufdauen und kann nicht von ihm unabhängig fein. Wegen biefer ftrengen Konfequenz war fie im Altertum, namentlich von Aristoteles, bochgeschätzt, während allerdings Platon mit seinen intelligiblen Ideen sie verwerfen mußte.

Eine eigentümliche Beränderung mit der Lehre Demotrits, der sie auf physikalischem Gebiet im ganzen folgten, nehmen die Spikureer vor, in der Regel zu den Hauptvertretern as des Materialismus gerechnet. Epikur lehrte nicht eine ursprüngliche Betwegung oder einen ursprünglichen Wirdel der Atome, sondern ließ sie vermöge ihrer Schwere fallen und vermittelst einer Art Selbstbestimmung um ein geringes von der sentrechten Linie abweichen. Durch diese deolinatio,  $\piao eyxlows$ , wird es erklärt, daß die Atome aufeinander fallen. So entstehen dauernde Verbindungen, aber auch Betwegungen nach oben so und seitwärts, Wirdel, durch welche die Weltbildungen zu stande kommen. Es wird hier ein underechendares Moment von Spikur eingeführt, eine Art Willfür schon in die Atome hineingelegt, durch die auch die von Spikur wenigstens in gewissens, die von einer Freiheit und Willfür absehen muß, erlitt so eine Einduße. Einen Zweet in der Natur so giebt es nach Spikur nicht, am allerwenigsten hängt die Ordnung des Weltalls im ganzen und einzelnen von Göttern ab, deren etwige Glüchsligkeit durch Suest und Arbeiten nicht getrübt werden darf. Aus den unendlich vielen Verbaungen und Steltungen der Atome, die möglich oder auch wirklich waren, ist der Schunge und Steltungen der Atome, die möglich oder auch wirklich waren, ist der jetzige Zustand der Dinge geworden. Ebenso find unter den unendlich vielen zuställigen Naturgebilden auch folche entstanden, eo

bie lebensjähig waren und sich fortpflanzen konnten, eine ungefähre Anticipation ber Dars winschen mechanischen Herleitung der Naturwesen, welche Epitur von Empedotles übernommen hatte. In neuerer Zeit hat, ohne Spitur zu kennen, die mechanische Welt-anschauung Demokrits wieder erneuert Galileo Galilei (1564—1641), der in Opposition 5 gegen die aristotelischescheiche Bhysik, wie Demokrit, ein eigentliches Entstehen und Vergeben leugnete, alle Beränderung auf Umstellung ber Teile zurückführte, alfo auf quantitative, nicht auf qualitative Berhältniffe. Er begründete für die neuere Zeit die mecha= nische Bhysit und stellte ihre Grundgesetse auf: Das Gesets ber Trägheit, die Gesets ber burch eine tonstante Kraft hervorgerufenen und in gleicher Weise beschleunigten Bewegung 10 und das vom Parallellogramm der Kräfte. Auch die finnlichen Qualitäten, wie Farbe, Ge-ichmack, Geruch, Ton, also die Empfindungen, leitet er von Quantitätsunterschieden her: fie entstehen durch Zahl, Gestalt, langsamere oder raschere Bewegung der außer uns be-findlichen Körper. Was sie hervorbringt hat Realität außer uns, aber die Empfindungen find nur in uns. Die mechanische Naturanschauung, wenn auch nicht geradezu Welt-15 anschauung, herrschte zu Ansang der neueren Philosophie sogar bei scheinbaren Antipoden, fo bei Descartes ebenjo wie bei Hobbes. Das letterer, der die Philosophie als Körperlehre geradezu faßte, eine unkörperliche Substanz als ein Unding bezeichnete, auch die seelischen Brozesse auf rein mechanische Weise vor sich gehen ließ, also Empfindungen, sogar Ideenassozielle auf rein mechanische Weise vor sich gehen ließ, also Empfindungen, sogar Ideenassozielle auf rein mechanische weisen ich erklärte, tann nicht befremden. Wenn aber 20 Descartes, der oft als Urheber des neueren Ideasso und Rationalismus gilt, auch die Natur burchaus als einen Mechanismus ohne alle Zwecke anfah, nur burch Druck und Stoß bewegt, Descartes, der sein größtes Verdienst in der Aufstellung der Beweise für das Dasein Gottes erblidte, jo tann bas icon eber verwundern. Doch muß man berud= fichtigen, daß Descartes einer der größten Mathematiker seiner Zeit war und so glaubte, 25 burch die Mathematik eine klare und bestimmte Erkenntnis von der Ausdehnung ober der Körperwelt zu erhalten. Die Materie besteht nach ihm aus den Corpusculis, zwar nicht absolut unteilbaren letzten Körperchen, wie es die Atome Demokrits sind, aber doch für uns unteilbaren letzten Bestandteilen von verschiedener Gestalt und Größe. Die Masse von Materie und Bewegung, die von Gott ursprünglich hervorgebracht ift, bleibt im Uni= 20 versum unberändert, ist weder einer Vermehrung noch einer Verminderung fähig. So tann auch die Seele in ihrer Verbindung mit dem Rörper nur die Richtung der Bewe= gungen bestimmen, bas Quantum aber nicht verändern. Die Bflanzen haben kein beson= beres Lebensprinzip in sich, auch den Tieren wird die Seele abgesprochen. 3m Menschen kommt zwar zum Leib bie benkende Seele hinzu, aber die Berbindung ift eine gewaltsame: 85 in der Maschine des Leibes wird durch das zweite Prinzip nichts geändert. Wie Hobbes erklärte auch Descartes die seelischen Prozesse, z. B. die Ideenassociation, in rein mecha= nistischer Weise aus besonderen stofflichen Veränderungen des Gehirns bei der Affektion ber Sinne und aus ber Erzeugung weiterer Borftellungen burch biefe Beränderungen. Wegen diefer Ansichten ift Descartes als einer der Urheber der mechanisch-materialistischen 10 Richtung auf anthropologischem Gebiete zu betrachten. Es brauchte nur die denkende Seele, bie in der Beziehung des Seelischen zum Körperlichen gar nicht in Rechnung tam, wegs gelaffen zu werden, fo war die Lehre der späteren Materialisten, namentlich de Lamettries, gegeben. Diefer rücksichtslose Denker meinte, man dürfe nicht, wie das Leibniz gewollt, die Materie spiritualisieren, sondern man müsse vielmehr die Seele materialisieren. Die 45 Seele ist ihm das materielle Bewußtfein; das Prinzip des Lebens findet er nicht nur in der Seele, sondern in allen einzelnen Teilen, indem sich jedes kleinste Partikelchen des organisierten Rörpers durch ein ihm innewohnendes Prinzip bewegen foll. Freilich liegt eine Intonsequenz in ber Annahme biefer organisierten Materie im Gegensatz zu ber Behauptung, daß der Mensch ein bloges Maschinenwesen sei ähnlich wie der von Baucanson 50 tonstruierte Flötenspieler. Die Ansichten be Lamettries haben im 18. Jahrhundert nicht nur in Frankreich großen Einfluß ausgeübt, und, wenn auch nicht bireft im gusammenhang mit ihm, so ftehen boch bie meisten Abhfiologen und Biologen heutigen Tages auf feinem mechanistischen Standpunkt. Zwar trat in der Mitte des 18. Jahrhunderts der Bitalismus ziemlich mächtig

55 auf, der die Ansicht entschieden bekämpfte, daß physiologisch-chemische Ursachen die Lebenserscheinungen hervorbrächten, und vielmehr dassur eintrat, daß in den lebenden Organismen eine von den Kräften der unorganischen Natur ganz verschiedene Krast, die Lebenskraft, die das Leben bezeichnenden Vorgänge erzeuge. Dieser Vitalismus hat sich bis in die neuere Zeit erhalten, wurde aber heftig von angesehenen Forschern und Denkern bekämpft, so u. a. von Herm. Loge, indem die Mehrzahl sich zu der Überzeugung veranne, es mußten die Lebenserscheinungen physikalisch-chemisch erklärt werden, und die Bhysiologie müffe im Grunde nur Physikalisch-chemie der organischen Objekte sein. Bei den Untersuchungen glaubt man zu der Sicherheit gekommen zu sein, daß der eigentliche Lebensprozeh Stoffwechsel sei, d. h. Alssimilation, Neubildung sogenannter lebendiger Substanz, und Dissimilation, Zersezung derselben. Schwierigkeiten sind freilich hierbei noch übrig geblieden; s die lebendige Substanz ist noch nicht erklärt, auch sind nicht alle Veränderungen in den Organismen aus den Sigenschaften, die den Atomen sonst zuschnenen, nachgewiesen, und es ist so natürlich, daß sich seit einiger Zeit wieder eine vitalisstus keineswegs identisch, aber boch im Brinzip, namentlich in der Segnerschaft gegen den Mechanismus 10 mit ihm einverstanden ist. Um entschiedensten vertritt diese Richtung, wohl auch als der erste in neuerer Zeit, der Physiolog v. Bunge in Bassel. Nicht zu verwechseln mit dem Bitalissnus ist bie Anschauung Diderots u. a., auch neuerer, daß die Empfindungen schon in den Atomen gebunden liegen, ader in den animalischen Organismen erst betwijt werden; aus ihnen soll sich onn das Denken entwickeln. Um die Einheit des Betwijt 15 feins zu erklären, nimmt Diderot an, daß die empfindenden Atome ein Kontinuum bilden, indem sie sich gergenseitig berühren. Hiermit ist die mechanistig aufgegeben.

Der mechanistischen Weltanschauung ift neuerdings mit Entschiedenheit entgegengetreten Oftwald in Leipzig mit seiner energetischen, nach der es nur Kräfte giebt und die Materie 20 selbst nichts ist als das Erzeugnis einer Gruppe zusammenwirkender Energien, eine Anschauung, die freilich nicht neu ist, vielmehr von den entschiedenen Idealisten und Vertretern des Ohnamismus bestimmt ausgesprochen worden war.

Sehen wir nach der Darlegung der verschiedenen Arten und Möglichkeiten des Materialismus uns nach feiner Berechtigung um, so scheint diese vor allem anderen darin zu 25 liegen, daß uns als Grundlage unserer Erkenntnis die sinnliche Wahrnehmung gegeben ist, die uns das Wirkliche in drei Dimensionen zeigt, so daß wir veranlaßt werden, diese brei Ausdehnungen als außer uns eristierend, als die Dinge der anschaulichen Welt kon= ftituierend, anzunehmen. Er scheint so dem naiven, nicht tiefer reflektierenden Bewuchtsein am annehmbarsten. Sodann spricht für den Materialismus die Erfahrung, daß seelische 20 Prozesse ohne materielles Substrat nicht vorkommen, also von diesem abhängig zu sein scheinen, am einfachsten als Funktionen eben dieses Substrats zu betrachten sind. Ferner empfiehlt die materialistische Weltanschauung der Umstand, daß fie eine durchaus einheit= liche, abgerundete ift, daß fie überall dieselben Gesetse anwendet, indem keine anderen Rräfte als die im Stoffe selbst angenommenen, namentlich keine überirdischen, durch deren 25 Eingreifen der natürliche Gang unterbrochen würde, berangezogen werden, womit zufam= menhängt, daß sie den wissenschaftlichen Ansprüchen am ersten zu entsprechen scheint: die mathematischen, mechanischen Sätze finden bei ihr gleichmäßige, burchgebende Antvendung; nichts foll fich ihnen entriehen können. Dieje Gründe haben dazu beigetragen, die materialistische Anschauung besonders erakt arbeitenden Forschern, die nicht gerade in die Tiefe so gingen, zu empfehlen. Auch läßt es sich gar nicht leugnen, daß der Materialismus ein gutes zur Nüchternheit bringendes Correctiv gegen allerhand übertriebene Spekulationen, gegen die reinen Begriffsdichtungen war. Der idealistisch gestimmte Frdr. Alb. Lange sieht in feiner mit Recht vielgelesenen Geschichte bes Materialismus biefen als bas annehmbarfte unter den metaphylischen Systemen an, nur meint er, gegenüber der Erkenntnistheorie 45 Rants habe er ebensowenig ein Recht, wie jebe andere Metaphysik. Denn wenn er auch mit feiner eratten Forfchung gegen jebe Metaphpfit, bie in bas Befen ber Dinge einzu= bringen sich anmaße, eine wahre Wohlthat sei, so sei er boch ebensowenig im stande, bie Rätsel ber Natur zu lösen.

Hiermit find schon Schwächen bes Materialismus berührt, die noch mehr ins Gewicht so fallen als seine Vorzüge. Was zunächst die Abhängigkeit der seelischen Vorgänge von den materiellen betrifft, so kann zwar so viel zugegeben werden, daß, soweit unsere Erfahrung reicht, das Materielle, speziell die Nerven, und bei den höheren Tieren das Gehirn eine conditio sine qua non für die seelischen Erscheinungen sind, aber nun und nimmer ist es gelungen, aus den materiellen Brozessen bie seelischen wirklich abzuleiten, oder die letz- ss teren durch die ersteren zu erklären. Man glaubt zwar, z. B. bei den Sinnessempsindungen, die physiologischen Brozesse die su von dehr verfolgen zu können, obgleich auch über sie und viel Unklarheit herrscht, wie nun aber, nachdem die Einwirkung sich von außen die zu den Centralteilen fortgepflanzt hat, auf einmal in der betwußten Empfindung oder Wahrnehmung etwas toto genore von dem Mechanischen oder Chemischen Unterschiedenes eo

# Materialismus

zu stande kommt, darüber nur annähernd eine Erklärung zu geben, ist bisher noch in teiner Weise gelungen, so daß die ehrlichen Materialisten hier Halt machen und sagen müssen: Stoff und Bewegung reichen nicht aus. Rechnet doch sogar der im ganzen ma= terialistisch gesinnte Du Bois-Reymond das Entstehen der einfachen Sinnesempfindung zu 5 ben von ihm "transscendent" genannten, d. h. unübertwindlichen Schwierigkeiten. Und so viel auch andere, wie Büchner, Häckel, darüber wegtäuschen wollen und die "Rätzlel" als gelöst ansehen, es bleibt die Frage unbeantwortet, wie aus dem Greisbaren, Sichtbaren, mit ben äußeren Sinnen zu Erfaffenden, etwas Unfichtbares, Ungreifbares, nur mit bem inneren Sinn Aufzunehmendes entstehen foll. Wenn man auch neuerdings in der Gehirn= 10 anatomie weiter gekommen zu fein glaubt und eine Lokalisierung der seelischen Thätig-teiten vielleicht mit mehr Erfolg als früher versucht hat, es ist badurch das Rätsel nicht gelöst. Käme man sogar so weit, die Thätigkeit der Zelle, die Schwingungen der Ge-hirnatome genau beobachten und regisstrieren zu können, dadurch käme man keinen Schritt weiter in der Lösung des eigentlichen Rätsels, man bliebe eben immer im Materiellen 15 steden, und von da nach dem Seelischen bliebe stets ein gewaltsamer, weiter Sprung in bas Nichtableitbare. Das, was erklärt werden soll, wird nicht erklärt. Also hier, auf bem ganzen Gebiete des Seelischen oder Geistigen, reicht der Materialismus nicht aus. Sodann liegt aber seine Hauptschwäche darin, daß der ganze Begriff der Materie ein fehr unsicherer, schließlich bei genauerer Betrachtung zerfließender ist, wenn auch nicht 20 geleugnet werden tann, daß er sich mit Macht aufdrängt, wie manche andere Begriffe, bie ebensotvenig vor bem analytischen Denten Stand halten. Bunächst haben wir gar nicht Materie, sondern nur Empfindungen ober Wahrnehmungen, die Materie ift gewiffer= maßen erst etwas Setundäres, etwas, was gar nicht ben Sinnen vorliegt ober nicht unmittelbar durch bie Sinne aufgenommen wird. Auch wenn wir auf äußere Urfachen 25 unserer Empfindungen eingehen wollten, indem diese bier angenommen werden sollen, so tommen wir boch nicht zur Materie, wie fie in ber Regel vorgestellt wird, sondern nur zu Kräften, bie auf uns wirken, und würden so bet steget vorget vorgen biegen nur zu Kräften, bie auf uns wirken, und würden so eher einem Dynamismus huldigen. Die Materie wäre dann überhaupt wirksame Kraft, bestände aus Kraftcentren, und ihr ganzes Dasein wäre nichts als Wirken. Dieser extreme Dynamismus hat in Leibniz und in 20 manchen seiner Anhänger Vertreter gefunden. Jedenfalls ist er für das Denken eher auf-recht zu erhalten, als der vulgäre Materialismus, für den die Materie eine träge Masse ift. — Ferner: Wenn wir zunächft nur Wahrnehmungen machen, so haben wir diese als etwas Immanentes, Seelisches in uns; das ist das uns Gegebene, Betannte, das uns Bewußte, von dem wir bei jedem Philosophieren ausgehen müffen, auch für die Gewinnung 85 einer Außenwelt; ja nach diefem in uns Vorhandenen müffen wir die ganze Welt erklären, ba bies bas für uns zunächst Sichere ift. Ein ganz verkehrter Weg aber ift es, wenn ber Materialismus die Außenwelt, die uns zunächft ganz unbekannt ift, als das Erste setz und von diesem aus das uns Bekannte erklären will. Die ganze Welt ist unsere Vor= stellung, und nur auf einem nicht ganz sicheren Wege des Dentens tommen wir überhaupt 40 zur Criftenz einer Außenwelt und zu dem, was diese konstituieren soll, zur Materie. Dies sind die Haupteinwände gegen die materialistische Weltanschauung. Sie sind

Dies sind die Haupteinwände gegen die materialistische Weltanschauung. Sie sind fo burchschlagend, daß diese Weltanschauung jest als philosophisch überwunden angesehen werden kann, wenn auch noch manche Natursorscher, die ihrem philosophischen oder metaphysischen Triebe nachgehen, ihre Unhaltbarkeit noch nicht einsehen, vielmehr mit einer geto wissen Natvität ihr huldigen. Daß gewöhnliches Denken noch häusig an ihr festhält, ist dagegen anzuerkennen und begreiflich.

Daß sich die Religion, speziell die christliche, dem Materialismus durchaus feindlich gegenüber stellen müsse oder gestellt habe, kann nicht behauptet werden. Reine der alten philosophischen Richtungen war religiöser, keine lehrte mehr das Gottvertrauen als die

50 Stoa, wie wir 3. B. in dem Hymnus auf den Zeus von Aleanthes und in sonstigen Bersen von eben demselben sehen. Die Vorschung spielte bei den Stoikern eine große Rolle: Gott ist der Vater Aller, ist wohlthätig und menschenfreundlich, so daß sich die Menschen seiner Fürsorge unbedingt hingeben können. Und doch waren die Stoiker, wie oben dargelegt, entschiedene Materialisten, nahmen selbst die Gottheit als stofflich an. Auch

20cenzwein zeiner zurjorge unveoligt singeven tonnen. Und voc wären die Stotter, wie oben dargelegt, entschiedene Materialisten, nahmen selbst die Gottheit als stotsten, wie so in dem Corff losmachen konnte. Ausdrücke wie Urfassung alles Wirklichen, die sich nicht von dem Stoff losmachen konnte. Ausdrücke wie Urfassung, spiritus, die ursprünglich eine sinnliche Bedeutung hatten, ließen an dem Körperlichen leicht sestkängen, oder versührten zur materiellen Auffassung. Liegt voch wohl dem Verfasser der Apostelgeschichten bei seinen Verschluch über vie Ausgrießung des Geistes die materielle Anschauung so nicht fern: Das Brausen vom himmel wie eines getwaltigen Windes, die Zerteilung von Jungen, als wären sie feurig u. a. sind doch nicht nur Bilder oder Behikel, in denen das rein Geistige sich hätte wirksam zeigen müssen. Die stoischen Ansichten wirkten auf die Patristik in hervorragender Weise. Nicht nur solche, die Verehrer der Philosophie waren, wie Clemens, Justinus, sondern auch solche, die fie prinzipiell verachten wollten, standen unter spezisisch stoischen Einsluß. So vor allen andern Tertullian, ein rücksiches s loser, konsequenter, aber nicht sehr sein angelegter Denker. Ihm ist, wie den Stoikern, alles Wirkliche, alles Substanzielle, körperlich, d. b. doch wohl materiell. Auch die Seele und Gott sind körperlich, ohne daß Gott deshalb seine Erhadenheit eindüste, ohne daß die Seele deshalb vergänglich, sterblich sein müßte. Es heißt dei Tertullian, adv. Prax. 7: Quis — negaverit, deum corpus esse, etsi deus spiritus est? Spiritus enim cor- 10 pus sui generis in sua effigie. Auch jonst zeigen sich Spuren des Materialismus in den christlichen Fassingen. So stann wohl nicht geleugnet werden, daß die rationes seminales, die bei den Patristikern, auch mehrlach bei den Schaltikern eine Rolle spielen, nicht nur von den Lóroc onceparized der Stoiker abstammen, sondern auch deren Stofflichkeit nicht vollftändig abgeschreift haben. — Man hat demnach das Recht zu bez 15 haupten, das materialistike Weltanjedauung und ernste, logar christliche Religiostät sich nicht notwendig ausschlichen. Sicherlich fann nicht behauptet werden, daß ber Materiallies mus atheistig fein müßte.

Ebensowenig ist der theoretische Materialismus unvereinbar mit einer ernsten, ja ftrengen moralischen Anschauung ober mit der praktischen Befolgung strenger moralischer 20 Grundfäze. Er braucht also ben sogenannten prattischen Materialism us nicht in seinem Gefolge zu haben, unter bem man bie praktijche Richtung verstehen wird, die teine foge nannten höheren, ethischen, ästhetischen Werte anerkennt und sie zu verwirklichen strebt, sondern in materiellen, b. h. vornehmlich sinnlichen Genüffen aufgeht und die Mittel, diese fich zu verschaffen, d. h. materielle Güter besonders anstrebt. Diese praktische Richtung 25 wird fich leicht als niederer Hedonismus zeigen und als eine geradezu unmoralische angesehen werden bürfen. Die weit der theoretische Materialismus von einer folchen entfernt fein tann, zeigt die Stoa mit ihrer strengen Ethit, die jegliches Übermaß der Affette, also auch ber Lust, verwarf und nur der Natur, d. h. in ihrem Sinne der Bernunft gemäß zu leben vorschrieb. Auch Tertullian kann als Beweis dafür angeführt werden. Aber so ebenso die Atomistiker des Altertums, Demokrit und Epikur, die zwar die Lust als das höchfte zu Erftrebende anfahen, aber bas höchfte Genüge weder in ihrer Theorie noch für ihre Lebensprazis in der Befriedigung der Sinnlichkeit, sondern in den Gütern der Seele fanden. Und selbst bei den ausgesprochensten Materialisten der neueren Zeit, bei de Lamettrie, Holbach u. a. findet fich eine nicht burchaus verwerfliche Tugendlehre, die allerdings 25 eine folche ber Selbstliebe ift, aber bem öffentlichen Intereffe boch bas Ubergewicht über bas private einräumt. Um einen ber neuesten zu erwähnen: Auch Hadel erkennt als sogenanntes goldenes Sittengesets an : "Du sollst beinen Nächsten lieben wie dich selbst." Der Altruismus steckt so tief in der menschlichen Seele, daß die ertremsten theoretischen Richtungen, auch die, welche in der Moral dem reinen Prinzip des Egoismus huldigen, 40 doch nicht umhin können, ihm eine hervorragende Stellung in ihrer praktischen Weisheit einzuräumen, und eine absolut egoistische Lehre taum aufgetreten ist, abgesehen etwa von bem Werke: "Der Einzige und fein Eigentum", von Mar Stirner, der jedoch keines-wegs als theoretischer Materialist zu bezeichnen ist. — Leicht zu erklären ist es aber, daß sich entschieden praktische Materialisten, die höhere als die sinnlichen Güter nicht 45 erstreben, ja gar nicht anerkennen, wenn sie überhaupt eine Weltanschauung annehmen wollen, zu der materialistischen hinneigen. Diese scheint ihnen als durch ihre Sinne nahegelegt, als die natürlichste und einsachste.

Julezt sei hier noch ber materialistischen Geschichtsauffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffassuffass

## Materialismus

#### Maternus

rechtigung hat, zu sehr in den Vorbergrund stellen. Ohne Zweifel haben die wirtschaftlichen Berhältniffe einen nicht zu unterschätzenden Einfluß auf die Entwickelung des menschlichen Geschlechts gehabt, aber sie allein dafür in Anspruch nehmen, heißt die sichtbaren anderen Faltoren, z. B. die geographischen, namentlich aber die Bedeutung der Persönlichkeiten 5 außer Acht lassen. Gierdurch wird das Verständnis des geschichtlichen Entstehens unmöglich gemacht. — Übrigens hängt dies Geschichtsauffaffung nicht notwendig, ebensowenig wie der Evolutionismus überhaupt, mit einem theoretischen, auch nicht mit einem praktischen Materialismus zusammen, wenn auch ihre Verbindung mit diesen beiden oder mit einem dieser beiden natürlicher ist als eine solche mit sogenannten idealistischen Richtungen.

Materuns, Julius Firmicus, 4. Jahrhundert. — Die Handschrift des Buches d. err. prof. rel., früher in Minden, dann lange geit für verloren gehalten, ift von Burstan in der vatikanischen Bibliothet wieder entdedt worden. Die edit. princ. veranstaltete M. Flacius 1562; auf sie geben sämtliche Druck dis auf die Ausgabe Burstans (Lips. 1856) zurück. 15 Die neueste Ausgabe von C. Halm, in dem Corp. Scr. Eccl. Lat. Vol. II, 1867. Zur Erklärung des Buches that am meisten Münter in seiner Ausgabe Havniao 1826, abgebruckt bei MSL tom. XII; Ebert, Gesch. der chr. lat. Litteratur, 2. Auss. 1286, S. 129ff.; Dombart in ZwTh, 30 XXII, S. 375; Zeuffel-Schwabe, Geschichte ber römischen Ritteratur, 5. Auss. 20 Rünchener Differt. 1897; Barbenhemer, Batrologie, 2. Auss., Freiburg 1901, S. 354.

- Mit dem Namen Julius Firmicus Maternus wird der Verfasser des Buches de errore profanarum religionum in der Unterschrift der einzigen erhaltenen Handschrift desselben bezeichnet. Es ift an die Söhne Konstantins, Konstantius und Konstans gerichtet; seine Abfassignet ergiebt sich daraus, das c. 28, 6 die britannische Expedition des
- 26 Konstans erwähnt wird, die Niederlage des Konstantius bei Singara aber nach c. 29, 3 noch nicht erfolgt sein tann. Demnach ist es zwischen 343 und 348 geschrieden. Wenn die ansprechende Vermutung Burslans (p. VI, s. Ausg.), daß sich c. 3, 5 auf die Erdbeben des Jahres 345 bezieht, begründet ist, so läßt sich 346 als Jahr der Abfassung annehmen. Uber der Person des J. F. Maternus schwedt ein nicht völlig aufgehelltes
  80 Dunkel. Es giebt ein heidnisches Wert und vollige Viersen des Schwert und vollige Bert über den Sternenglauben, lider VIII mathe-
- 30 Dunkel. Es giebt ein heidnisches Bert über den Sternenglauben, lidri VIII matheseos, das im 4. Jahrhundert von einem Julius Firmicus Maternus Junior Siculus V. C. verfaßt wurde. Nicht nur die Gleichheit des Namens und der Zeit, auch eine gewisse Berwandtschaft des Stills, Sizilien als heimat dort, und Belanntschaft mit Sizilien hier, c. 7, legen die Annahme, der heide und der Christ seine identisch, nahe. Aber sie wird erschwert durch die verschiedene Geissest: der Heich ein und nehender, den stitlichen Geschwert burch die verschiedenne Geistesart: der Seide ein undan bentender, den stitlichen Geschwart betonender Neuplatoniter, der Christ ein Fanatiker, dem es nicht darauf
- ss wird erschwert durch die verschiedene Geistesart: der Heide ein urban denkender, den stützlichen Gesichtspunkt betonender Neuplatoniker, der Christ ein Fanatiker, dem es nicht darauf ankommt, zu überzeugen, sondern zu unterdrücken. So lange man die Schrift des Heiden erst im Jahre 354 abgeschlossen sein ließ (Bursian S. VI f.), zweifelte man deshald nicht daran, daß die beiden Werschiedene Verschieden Berschift hatten, und man glaubte die für die
- 40 Ibentität sprechenden Gründe daburch zu beseitigen, daß man annahm, die gleichnamigen Männer seinen Berwandte. Nun aber hat Mommsen wahrscheinlich gemacht, daß die libri matheseos zwischen dem 30. Dezember 335 und dem 22. Mai 337, also ein Jahrzehnt vor der christlichen Schrift, verfaßt seinen, Hermes Bd 29, 1894 S. 468-472. Dadurch gewinnen jene Gründe ein solches Gewicht, daß man sich ihnen kaum entziehen 45 kann. Man wird anzunehmen haben, daß der Neuplatoniker ein Christ wurde. Die ver-
- 45 kann. Man wird anzunehmen haben, daß der Neuplatoniker ein Christ wurde. Die verschiedene Geistesart in beiden Schriften ist dann nur einer der Beweise für die wenig erfreuliche Thatsache, daß im 4. Jahrhundert die Annahme des Christentums nicht immer einen Fortschritt in moralischer Hinsicht bedeutete.
- Als Sprößling einer senatorischen Familie erhielt Firmicus Maternus die herkömmso liche litterarisch-philosophische Bildung, als Christ studierte er die Werke der christlichen Schriftsteller. Beides zeigt seine Schrift. Invar citiert er nur Homer und Porphyrius, aber er kennt auch Plutarch (vgl. c. 8, 4 mit de Isid. 70) und benützt Sicero (vgl. c. 17, auch 4, 1 und 14, 2 mit de nat. deor. 2, 26 f.); man sindet Anslänge an Athenagoras (vgl. c. 2, 6 mit suppl. c. 22 p. 24 B und c. 28 p. 32 C), Min. Felix (vgl. c. 16, 3 mit 55 Oct. 8, 4; c. 8, 4 mit Oct. 22, 2; c. 22, 4 mit Oct. 12, 6), Tertullian (vgl. c. 13 mit 6 Mentioner der Schwichten Schwicken - 55 Oct. 8, 4; c. 8, 4 mit Oct. 22, 2; c. 22, 4 mit Oct. 12, 6), Tertullian (bgl. c. 13 mit apol. 8) und die Benützung der cyprianschen Schriften de test. und ad Fortun. (bgl. c. 18 mit de test. I, 22; c. 19 mit de test. II, 19; c. 20 mit de test. II, 16 f.; c. 21 mit de test. II, 21; c. 24 mit de test. II, 26, c. 27 mit de test. II, 15; c. 28 mit ad Fort. 1—3; c. 29 mit ad Fortun. 5). Die Art, wie Maternus 60 Cicero ausschreibt, und Cyprians Stellensammlung wiederholt, indem er die bon jenem

424

Mathefins

ausgewählten Schriftstellen nur burch kurze Erläuterungen verbindet, macht es wahrscheinlich, daß er auch sonst nach Vorlagen arbeitete, die er nur seinem Rwecke gemäß verwandte.

Seine Schrift ift nicht vollständig exhalten; es fehlen das 1. und 2. wie das 7. und 8. Blatt der Handschrift. Wenn deshalb das Buch den Eingang entbehrt und von einer 5 großen Lücke zerrissen ist, so ist doch seine Anlage völlig klar. Es zerfällt in zwei Teile c. 1—17 und c. 18—29. Der erste handelt von den fallschen Gegenständen religiöser Verehrung; dabei richtet sich die Polemik nicht gegen die Götter der griechisch=römischen Strechtung; babei righter jud ble zotennt micht gegen ble Gotter der grieching-tonnschen Staatsreligion, sondern gegen die ber orientalischen Kulte. Jene mochten dem Verfasser burch die Bekerung der Kaiser zum Christentum für beseitigt gelten; diese fah er im 10 Glauben ihrer Anhänger noch sortbeschen; bei der Auflösung der Mythen verfährt er eu= hemeristisch, die allegorische Deutung weist er entschieden zurück. Im zweiten Teile be-spricht er eine Anzahl Losungsworte und symbolische Handlungen der Geheimdienste. Sein Bestreben ist dabei, zu zeigen, daß die symbola der Mysterien das Zertbild ber göttlichen Unstmitten der Schrift timm. Aussprüche der heiligen Schrift seien; die letzteren enthalten in Bahrheit, was in jenen 15 zur Luge geworden ift. Abnlich verhält es fich mit ben heiligen handlungen, in denen ber Teufel das Geheimnis der Erlöfung nachäfft. Die verlorene Einleitung scheint den Sündensall als Wurzel des religiösen Frrtums behandelt zu haben; c. 25 spricht nicht gegen dies Annahme, da dort von dem Sündensall nur aus Anlaß der Erlöfung die Rebe ift. Den Schluß des Buches bildet die bringende Aufforderung an die Kaifer, 20 Götterbilder und Tempel zu zerftören. In der Schrift des J. F. Maternus ist die Apologetik in die Polemik umgeschlagen, die Forderung der Freiheit für die eigene Überzeugung ist zur Forderung der Unter-

brückung der gegenteiligen Überzeugung geworden. Während die Söhne Konftantins zögernd an die Unterdrückung des Heibentums gingen, ist sie die von ihnen als Pflicht 25 im weitesten Umfang gefordert. Die Ansichten, die Maternus aussprach, beherrichten ohne Zweifel weite christliche Kreise. Der Abfall von der älteren Uberzeugung, der in ihnen liegt, erklärt sich daraus, daß die noch sehr lebhaste Entrüstung über die Christenwiten nicht, ettinte ind ontant, oup ote noch jest toyagte Einsteinung unt ote Griften-verfolgungen (vgl. c. 12, 9) verbunden mit dem starten Siegesdewußtsein des Christen-tums (vgl. c. 20, 5) den Wunsch erregte, dessen Triumph vollendet zu sehen. Dazu 20 kam die üble Ubertragung alttestamentlicher Vorschriften auf die Gegentvart; die Aufforberung Dt 13, 6 ff. wird als ein bem Kaifer giltiges Gebot angeführt (vgl. c. 29, 1); endlich die erklärliche, aber fehr folgenschwere Anschauung, daß der Raiser als christliche Obrigkeit biefelben Befugniffe in religiöfen Dingen habe wie vordem als heidnische; die Schritte des Boftumius und des Senats gegen die Bacchantinnen (Liv. XXXIX, 8f.) 85 werden Ronftantius und feinem Bruder als nachahmenswertes Beispiel vorgehalten (vgl. **c.** 6, 9). Haud.

## Matha, Jean de f. ben A. Trinitarier.

Mathefins, Johannes, geft. 1565. — Balthafar Mathefius, frn. M. Joh. Mathesii weyl. berühmten und frommen Pfarrers im Joachimsthal Lebens.Befchreibung/ 40 So ba Seine Geburth | Aufferziehung | Studia, Beförderung | Lugenden | Ebefnand | Priefter-lich-Exemplarisches Ende | und was sonst zu seinem Lebens-Wandel gehöret | Rebst einem Rern aus seinen Schriften in sich fasset | und zusammen gesuchet worden von Einem Mathessi-schen Nachsommen M. Johann Balthasar Mathesius, Pfarrer in Brocknitz. Dresden bey Joh. Christoph Zimmermann | 1705. R. Fr. Ledderhofe, Das Leben des M. Joh. Mathesius, 26 diestaut en Louchimsthal as vie at ses couvres 1871. Son Mathesius Prébes alten Bergpredigers im St. Joachimsthal, 1849; Louis Schweizer, Jean Mathésius pré-dicateur au Joachimsthal, sa vie et ses œuvres, 1871; Joh. Abraham, Joh. Mathésius pré-dicateur au Joachimsthal, sa vie et ses œuvres, 1871; Joh. Abraham, Joh. Mathésius, ber treue Jünger Luthers, 1883; K. Amelung, M. Joh. Mathessius, ein luther. Pärrherr des 16. Jahrhunderts, 1894; Georg Loesche, Johannes Mathessius, ein luther. Pärrherr des aus der Reformationszeit, 1895, 2 Bde (Rob. Zimmermann, Mathessius' Leben und Wirken, 50 1897 [nach Amelung]). Die Artikel in Sammelwerken: bei Loesche, 2, 436 f.; G. Loesche, Mathessian in: Zeitschrift für deutsche Wortforschung 1 (1900), 235—238. Bgl. ebd. 1, 373. (G. F. Fuchs, Joh. M. als Prediger, in: "Halte was du hast", 25 [1902], 366—373.)

Joh. Mathesius (nicht Matthesius) ist der erste eigentliche Lutherbiograph, der Reformator Joachimsthals in Böhmen, einer ber machtvollften Prediger unter ben Reformatoren 55 des zweiten Aufgebotes.

Geboren zu Rochlitz in Sachjen, ber alten flavischen Siedelung, am 24. Juni 1504, als britter Sohn des stattlichen Gewerken am dortigen Bergbau und Ratsherrn Bolf= gang M. (May), ber, kein Freund bes Rierikalismus, ber Schnfucht nach einer ganzen beutschen Bibel Ausbruck gab.

- Sechsjährig besuchte er, bei streng kirchlicher Erziehung burch die Großmutter, die Ortsicule, wo Magister Michael Cälius lehrte, ber erste lutherische Prediger zu Bensen in 5 Nordböhmen; dreizehnjährig bie Trivialschule zu Mittweida, von Almosen erhalten, da ber Bater fchwere Verlufte erlitten; fiebzehnjährig, verwaift, eine zu Rurnberg, bem deutschen Benedig, der Weltftadt, die damals in kaufmännischer, ftaatlicher und künstlerischer Be-ziehung ihre Sonnenhöhe erreichte, als Partelenhengst sein Brot erfingend; etwa zwei Jahre später die Universität Ingolstadt, die aus einer Pflegerin des Humanismus die 10 entschlossienste Borkämpferin des Ratholicismus getvorden war, der Gegenpol Wittenbergs. In einer bescheidenen Stellung zu München als Lehrer oder Bückerwart eines Hosmannes icheint er diertichen Softwarren als Lehrer oder Bückerwart eines Hosmannes
- scheint er durch den Baierischen Hofnarren auf Luther aufmerksam gemacht zu sein. Eine Frau Cotta fand er an der Matrone Sabina Auer, als Erzieher, auf Schloß Dbelzhaufen an ber Glon, wo er burch Luthers "Sermon von ben guten Berten" ergriffen wurde, aber
- un det Stoh, ids et durch Euligers "Sermon von den guten Werten" ergenfen naurde, aber 15 alsbald auch in inneren Rampf mit Täufern und Zürichern geriet, der ihn um so frärker nach Wittenberg trieb (1529). Hier erlabte er sich an der reichen religiösen, theologischen und humanistischen Kost, die Sachwissenschaften nicht zu vergeffen. In nie verstiegender Dank-barkeit preist er seine geistige und geistliche Heinar und bekennt sich zeitlebens als Glied-maß der Kirche und Schule zu Wittenberg. Schon gleich nach dem Augsdurger Be-20 kenntnis-Reichstag wurde er Baccalaureus bei Mag. Andreas Misenus in Altenburg, wo er doch zugleich wissenschaftlicher Fortbildung fröhnen konnte, und 1532 der siebent Rektor
- ber Lateinschule zu Joachimsthal. Dieje jüngste Stadt bes nordweftlichen Böhmens war insbesondere burch die Grafen Schlick als Silberbergwert rafch emporgeblubt und bem Luthertum zugeführt. In keinem Orte Böhmens ift der humanismus mit der Refor-
- 25 mation eine fo innige und fruchtbare Verbindung eingegangen wie hier; Zeugen deffen die Schule und Kanzel des Mathessus, die beide unter ihm ihre Glanzzeit durchlebten. Der häufige Bechsel ber Seelsorger in dem noch unfertigen Gebilde und ihr oft schwankendes, ja peinliches Verhalten mochte ihn in dem Wunsch bestärken, selbst die Ge-staltung des Kirchenwesens in der zukunstsreichen Stadt in selte Hand zu nehmen. Zu-
- 80 vor aber verlangte ihn nochmals nach Wittenberg (1540), wo er nun Luthers Tischgenoffe wurde, einer von benen, bie Aufzeichnungen feiner Gespräche machten (vgl. G. Loefche, Analecta Lutherana et Melanthoniana. Tifchreben Luthers und Aussprüche Melan: thons, hauptfächlich nach Aufzeichnungen bes Job. D. Aus der Nürnberger Handschrift bes Germanischen Museums 1892).
- Um 23. September 1540 zum Magifter promoviert wurde er gegen Ende bes nächsten 85 Jahres von seinem Stadtrat zum Prediger berufen. Das Gesuch Melanthons, ihm noch ein Jahr Urlaub zu geben, um das Rirchenwefen in Pfalz-Neuburg einzurichten, wurde abgeschlagen. Um 29. März 1542 wurde er von Luther ordiniert, in ber vorletten Gruppe ber von biefem felbft Eingesegneten.
- In seiner kunstgeschichtlich merkwürdigen Rirche hat er fast ein Bierteljahrhundert in 40 fteigender Kraft gewirkt, erst als Prediger, bann als Pfarrer, ber weitaus bedeutendfte
- bes Ortes und Deutschöhmens, in gelehrter, geistvoller und gemütstiefer Beredtsamkeit. Er vermählte sich mit Sichella Richter, der Tochter des Hüttenreuters, am 4. (11.) De-zember 1542, zu einer nur breizehnjährigen, aber glücklichsten, auch schriftstellerisch ver-45 ewigten Ehe, der sieden Rinder entsprossen, von denen das älteste, Johannes, Stadt-physikus und Chmalialprofesson wurde, das zweite, Baul, Superintendent zu Ofchag. Dies häusliche Behagen wurde durch auch auswärtige Anerkennung erhöht, getrübt burch ben Ubergang des Thals von den Schlicks an König Ferdinand.
- 50 An diefem Wendepunkt übernahm M., nach einem letten Besuch bei Luther, das Pfarr= amt, zugleich mit ber Aufficht über einige Tochterkirchen. Er hat das Rirchenwefen erft fester gefugt und vor Störungen von außen und innen nach Kräften geschirmt. Die von ihm in Uebereinstimmung mit ber zu Wittenberg, Leipzig und Nürnberg entworfene Rirchen=, Schul= und Spital=Ordnung ist doch nicht ohne Eigenart. Zu eng war er mit 55 feinem Amt verwachsen, zu sehr fühlte er sich an gottgeordneter Stelle, als daß er nicht
- ben Verlockungen nach auswärts widerstanden hätte, sowohl der Berufung an die Universität Leipzig, bei der Melanthon und Camerarius die Vermittler waren, als ben Aufforderungen, am Tridentinischen Konzil und an der Nürnberger Konferenz (1555) teil-Unfreiwillig war die Reife nach Prag (1546), um sich samt Bürgermeister aunebmen. 60 und 30 Abgeordneten vor König Ferdinand wegen der Haltung im Schmalkaldischen Kriege

zu verantworten, in dem auch die Joachimsthaler mit ihres Bfarrers Zustimmung sich auf ben Schutz ber Grenzen beschränken wollten.

Bäre es nach den igl. Rommiffären gegangen, hätte man den unbotmäßigen Rezern Wäre es nach den tal. Rommisjären gegangen, hätte man den undotmäßigen Resern den Hochverratöprozeß gemacht. In seiner bescheidenen, aber tapferen lateinischen Verz-teidigungsschrift an den König bekennt sich Mathesius in gewissem Grade zu dem Haupt- 5 punkte der Anklage, daß die Thalleute sich nicht dazu hergeben wollten. Glaubensgenossen zu bekriegen. Der leutselige König, der doch stürmische Austrikte bei seinen Ausdenzen nicht vermied, empfing den angeschenen Pfarrer der schönen, ertragreichen Silberbergskadt sehr gnädig, reichte ihm sogar die Hand, verlangte nur eine öffentliche Entschuldigung und gab huldvolle Versicherungen in Bezug auf die Konfession. Mathesius war in Prag 10 überlistet; er war zu der Überzeugung gebracht, es handle sich nur um politische, nicht um religiöse Fragen, wurde mehr als je königstreu, blieb bei Hose genehm und trat sogar mit den Kommissionen in freundichtlichen Verlehr, der woch den mit den Schlief nicht mit ben Kommiffären in freundschaftlichen Vertehr, ber boch ben mit ben Schlicks nicht beeinträchtigte.

Nach ben Schmalkalbischen Frrungen kamen wieder Jahre des Aufatmens, gedeih= 15 licher Berufsarbeit, ichriftstellerischen Schaffens, förderlicher Beziehung zu ben Amtsgenoffen in Schule und Rirche, babeim und braußen, ju ben Natur= und Bergbaufundigen, wie bem tatholischen Georg Agricola, bem Schöpfer ber neueren Gesteintunde. Es entfaltet fich nicht nur ein lebhafter Briefwechsel mit den Wittenbergern, voran Melanthon und Paul Eber; sondern diese besuchen, neben Kaspar Eruciger, Justus Jonas, Georg Major, 20 Kaspar Peucer u. a., den durch Natur und Kultur merkwürdigen, von Melanthon und Eodan Heh besungsnen Ort und das gastfreie Haus des von dem Joachimsthaler Dichter Joh. Major beziehungsreich gefeierten "Lärchenbaums". Allein die nie vernarbende Wunde, die Sidolle's Tod geschlagen, die neuen politischen Better, die religiösen Verfolgungen im Lande, schwere körperliche und seelische vom Karlsbader Sprudel nicht geheilte Störungen, 25 die er als wahre Höllensahrt empfunden und mit seiner religiösen Genesungs-Himmelfahrt ergreifend geschildert hat, zogen ben vorzeitigen Greis in ein frühes Grab.

über hundert Jahre währte es, bis seine Pflanzung ausgerodet war, bis weit in Leopolds I. Regierung hinein. Infolge der Los von Rom-Bewegung scheinen sich die von der leichenschänderischen Wut der Jesuiten gestörten Gebeine des Joachimsthaler 20 Rirchenengels wieder zu rühren, deffen Gedächtnis wenigstens durch eine Ehrentafel längst erneuert ift.

Werke: Bibliographie bei Loefche 2, 378—435. Neuausgaben mit Einleitung und Erläuterungen von Loefche, 1. Bb Leichenreben, 1896; 2. Bb Hochzeitspredigten, 1897; 3. Bd Luthers Leben, 1898 (4. Bd in Vorbereitung, enthaltend : Ausgewählte Predigten 26 und Ungebrucktes.)

Die Rirchens, Schuls und Spitalordnung, in Form eines Berichtes über beftehende Berhältniffe, tägliches Bert und Befen entrollt ein reiches Rultur= und Rultusbild aus ben furgen Blütetagen bes Subetischen Binkels.

Die fast anderthalb tausend Bredigten, mit einer Ausnahme gedruckt, sind nur 40 zum kleinen Teil vom Verf. selbst in die Presse befördert. Es find solche über normierte und freie Terte, den Katechismus, tertlose und Kasualien. Sie sind 3. T. außerordentlich verbreitet gewesen in zahlreichen Auslagen und Bearbeitungen, einige wurden in fremde Sprachen übersett.

Unter den Predigten im engeren Sinn: Evangelien=, Propheten=, Spruch=Postille; 45 Paffionsreben und Bekenntnis vom Abendmahl; bem Leben gefu im Rahmen bes zweiten Artikels; ben vornehmlich an Rinder gerichteten Ratechismusauslegungen; dem mit dem eigenen Herzblut getränkten De profundis und dem Bußruf; den Homilien über Pfalm 72, bie Korintherbriefe und das erste Rapitel des Ebangeliums Johannis; unter denen am Grabe und bei Hochzeiten nehmen die Sirach= und Sündflut-Homilien einen Sonderplat 50 ein, jene mehr Entwürfe, diese mehr Nachahmung eines Verehrers auf Grund der Bapiere des Berftorbenen.

Am gerühmtesten und verbreitetsten sind zwei Sammlungen von volkstümlich-wiffenføaftligen, belehrend=erbauligen Borträgen, zu Faftnacht gehalten, wo man etwas be= fonders Unterhaltendes erwartete :

Die Sarepta will alle Sprüche, Historien und Exempel ber hl. Schrift, die vom Bergwert handeln, erklären, um ben rechten Erzmacher zu erkennen, bamit, wie andere Leute ihre Feld= und Weinberg=, die Joachimsthaler ihre Bergwert-Postille haben. In ben Lutherhistorien erweist sich Mathesius als Bahnbrecher einer Predigt=

gattung für die Rirche ber Reformation, die bie tatholische in ihren sermones de sanctis 60

55

gepflegt hatte. Den Fortschritt, ben sie bebeuten, beweist ein Blick auf die Vorgänger, Melanthon, Cochläus, Razeberger. Sie haben die Erinnerung an den Joachimsthaler mehr als eins der anderen Werte durch die Jahrhunderte getragen und sind noch heute als Quellenbuch nicht zu entbehren trots aller Lücken, Ungenauigkeiten und Firtumer. 5 Wilhelm Grimm hat (Rleine Schriften I [1888], 569 f.) von ihnen gerühmt, daß der Geist des Protestantismus in ihnen wie in keinem Lehrbuche ausgebrückt sei, einer Beschreibung, wie sie wohl in Albrecht Dürers Werten vorsomme.

Seist des zbieftuntionnus in inner in unter in unter an andere vorlagen eine Fülle von Gedanten, fcreibung, wie sie wohl in Albrecht Dürers Werken vorlagen und weltlichen, lateinischen, bon Lessfrüchten aus alter und neuer Zeit, aus heiligen und weltlichen, lateinischen, 10 griechischen und beutschen Schriften; von Bildern, Sprichwörtern, Gedanken- und Wortspielen, von andringlichen Anwendungen auf das Leben. Ernst und humor, Derbheit und Jartheit reichen sich die Hände. Trop der zahllosen, weist der ganzen Zeit zur Last fallenden hermeneutischen, kritischen, geschäcklichen, vogmatischen, polemischen, ästbetischen Gebresten bewundern wir den Forscher, den Frediger und Seelsorger. Sein Licht glänzt 15 wegweisend die zu uns herüber in dem Eiser, die Ergebnisse von Sielen gehenden Vollanzt jeine Verufsthätigkeit sinnig und unauflöslich mit dem Ewigen zu verschüpfen; in der Verichten Verufsthätigkeit sinnig und unauflöslich mit dem Ewigen zu verschüpfen; in der Verjchmelzung von theologischen, humanistischen und naturwissenschen Studien.

Als Dichter ist ver Stoffpender seines Freundes, des frommen Sängers Rickel 20 Hermann (j. Bb VII S. 705—708) überschätzt worden, was so lange zu entschuldigen war, als man glaubte, das hübsche Lied: "Aus meines Herzens Grunde" ihm zuweisen zu dürfen. Nicht übel ist ein Wiegenlied und einige lehrhafte lateinische Reimereien.

Georg Loefde.

Matritel, matricularii f. bie A. Armenpflege Bb II S. 93, 28, Rapitel 26 Bb X S. 35, 48, Rirchenbücher Bb X S. 354 ff.

## Mattathias f. Hasmonäer Bb VII S. 464, 41 ff.

Matthäns, ber Apostel. — Litteratur: Außer den vor Art. Marcus genannten Büchern und Abhandlungen vol. Kommentare: Frisiche (lateinisch) 1826, B. Beiß (d. Mt-Evangl. und seine Le-Parallelen) 1876, P. Schanz (Ratholit) 1879, Meyer-B. Beiß (d. Mt-Evangl. und seine Le-Parallelen) 1876, P. Schanz (Ratholit) 1879, Meyer-B. Beiß (d. Mt-Evangl. und seine Le-Parallelen) 1876, P. Schanz (Ratholit) 1879, Meyer-B. Beiß (d. Mt-Evangl. und seine Le-Parallelen) 1876, P. Schanz (Ratholit) 1879, Meyer-B. Beiß (d. Mtevangle) (seidertu 1901; E. Miller, A textual commentary upon the Holy Gospels, I 1899 (leider bloß Mt c. 1—14 umfassen); F. C. Conybeare, the Eusedian form of the text Mt 28, 19, 3jdNXB 1901, 275 ff.; Md. Merr, Die 4 tanonischen Evangelien nach üprem ältesten betannten Lerte, I. Uebers. 1897, II. 1 Erläuterung: d. Evgl. Matth. 1902. Zur Kritit Bi überhaupt: J. H. Scholten, het oudste Evangelie 1868; B. Soltau, Unstere Evangelien, ihre Quellen und ihr Quellenwert 1901; L. Conrady, Die Quelle der tanonischen Kindheitsgeschichte Feiß 1900; G. Dalman, Die Borte Zeju I, 1898; A. Reich, Die Logia Zeju, nach d. griechischen und hebräschichen Text wiederbergestellt, 1898; G. Scinrici, Die Bergpredigt 1899; Bousset, Die Evangelienciate Zustins d. Mättyrers 1891; M. Dieterich, Die Beisen aus dem 40 Morgenlande, LößNXB 1902, 1—14.

I. Matthäus der Apostel. In allen Apostellatalogen des NIS Mt 10,3; Mc 3, 18; Lc 6, 15; AG 1, 13 wird als einer der 12 Jünger Matthäus genannt (Maddaãos, später vorherischend die Schreibung Mardaãos). Bei Mc und Lc steht er an 7. Stelle zwischen Bartholomäus und Thomas, bei Mt an 8. mit Thomas ein Paar 45 bildend, in AG 1 hat er den 8. Plaz neden Bartholomäus, aber Thomas ist als 6. vorangegangen. Durch den Zusat der zelaing, der sich bloß Mt 10, 3 sindet, soll er offendar mit dem Matthäus, den Jesus 9, 9 st. von der Zollstätte hintveg zu seinem Jünger beruft, identifiziert werden, ebenso zweisellos ist jene Berufungsgeschichte Mt 9 identifich mit der Mc 2, 14 st. 2, 5, 27 st. von einem — nitzends in den Apostellata-50 logen auftauchenden — Levi (Mc 2, 14 nennt auch noch dessen zu bespätten, daß man annimmt, Matthäus habe zwei Namen getragen, Marcus und Lukas nännten bloß ben älteren, Mt 10 vielleicht ben ihm von Jesus nach der Aussanien in der Uberlieferung 55 vorauszussehre, und duch sich gestücht die Hypothese, Matthäus sei des Apostelles Jüngerter Mt 9, wahrscheilicher ist ein Schwanken in der Uberlieferung 55 vorauszussehren, und duch gestücht die Hypothese, Matthäus sei der Schwanken in der Uberlieferung 56 vorauszussehren, und duch zuschlicher ist ein Schwanken in der Uberlieferung 55 vorauszussehren, und duch zuschlicher ist ein Schwanken in der Uberlieferung 55 vorauszussehren, der Als Bater des Apostels Jalodus des Jüngeren Mc 3, 18 siguriert. Wenn die Stüde Mt 9, 9ff. und 10, 2ff. unmittelbar von dem Apostel Matthäus herrührten, so verdiente natürlich besieht weicht unbedingt den Borzug; da das nicht der Fall ift, kann der Matthäus in 9, 9 ff. auf Konjektur eines Späteren beruhen, der den feinen Duellen zufolge zum Jünger berufenen Jöllner Levi im Verzeichnis der Iwölfe nicht miffen wollte; daß er ihn gerade Matthäus nannte, wäre am einfachsten erklärt, wenn von diesem Apostel bekannt war, daß er ehedem als Jöllner seinen Lebensunterhalt gesucht hatte. Jedenfalls ist Matthäus von Geburt Jude gewesen, wie sein Name bestättigt (über die vers 5 scheidenen Ableitungen desselben schlerer, wie sein Name bestättigt (über die vers 5 scheidenen Ableitungen desselben schlerer, sollt scheiden, wie sein Name bestättigt (über die vers 5 scheidenen Ableitungen desselben schlerer, sollt scheiden, sollt scheiden schlerer Buggrius c. 20 vorgetragene These, er habe zu den Undeschnittenen gehört, wurde schon m Altertum gebührend zurückgetwiesen. Eusselbus (Quaest. ad Steph. bei Mai, Nova Patrum Bibl. IV 1, 270), bezw. Eusselbus Qualest, jul. Africanus, will durch die Be= 10 zeichnung Mardaãos, Ziogos årho, redistry schor, rhv garchv Ebgaãos schwerlich ben Matthäus als hebräisch scheiden Nichtuben, sondern nur als Nichtgriechen vorstellen: übrigens wird er als Jöllner in Galidäa auch des Griechischen einigermaßen mächtig gewesen sein. Alls Zöllner braucht Matthäus keineswegs zu den verworfensten Scenten (jo Barn. ep. 5, 9; Celsus bei Origenes c. Cels. I 63) gehört zu haden; die fländige 15 Berdindung von "Zöllner und Sündern" ist ein Aussluß pharifäischen Vorielles. In den Evangelien tritt Matthäus nirgends weiter hervor, auch die Als weiß von ihm nichts zu berüchten.

Die Überlieferungen Späterer über ihn erweden geringes Bertrauen. Clem. Alex. Paed. II, 1, 16 will wiffen, daß Matthäus ftrenger Begetarier war, wahrscheinlich liegt 20 da Berwechselung mit dem Apostel Matthäus vor. Strom. IV, 9, 73 stellt derselbe Kirchendater den Matthäus vornan in der Reihe der Seligen, die nicht als Märtyrer gelitten haben: gleichwohl hat man ihm später auch das Martyrium angedichtet, bald ben Heuertod, bald Enthauptung, bald Steinigung, s. das Martyrium Matthaei bei M. Bonnet, Acta Apost. apocrypha II 1, 1898, 217—262. Das Evangelium soll er zuerst 25 den Hebräern verfündigt haben, dann in die Fremde gezogen sein (Eused. h. e. III 24, 6); über sein späteres Missionsgebiet wie über sein Grab, bezw. seine Reliquien besitzen wir die widerprechendsten Fabeleien, s. das Register bei Lipsus, Apostryphe Apostelgeschichten und Apostellegenden (Ergänzungsheft) 1890, 217 f. II. Das Evangelium des Matthäus. 1. Außere Zeugnisse. — Wo 200

W0 30 immer in der alten Rirche man unfer erstes Ebangelium als edayyeluor zard Mad-Daïor benannt hat — und unter einem anderen Namen treffen wir es niemals an hat man damit bem Zöllner-Apostel die Verfafferschaft zuschreiben wollen. Der apostolische Ursprung dieses Evangeliums stand sehr früh außer allem Zweisel; schon bei den sog. apostolischen Bätern, wenigstens bei Barnabas, vollends bei Justin, ist es, aller= 35 dings ohne genannt zu werden, die Hauptquelle für Mitteilungen aus der evangelischen Geschichte, und Papias von Hierapolis um 130 bezeugt ausbrücklich (bei Eused. h. e. III 39, 15), daß Matthäus sich um die Aufzeichnung der evangelischen Tradition verdient gemacht habe. Die von der Evangelienkritik furchtbar gequälte Stelle lautet: Mardaios μέν οῦν έβρατδι διαλέκτω τὰ λόγια συνεγράψατο (lect. var. συνετάξατο), ήρμή-40 μεν ούν εβραίδι διαλέχτω τα λογία συνεγράψατο (1861. VAr. συνετάξατο), ήρμη- 40 revos d'adra ώς ήν δυνατός (1. v. έδύνατο, ήν δυνατόν) έχαστος. Db Bapias auch bieje Renntnis wie die von dem Marcusedangelium dem Presbyter Johannes verdankt, wird das Referat des Eusedius nicht klar, es ist auch ziemlich unerheblich, da wir jedenfalls das Urteil des Papias über eine Matthäusschrift in jenem Saze vorgeführt erhalten. Kännten wir den Zusammenhang, in dem der Saz bei Bapias gestanden, so 45 würden wir wohl viel mehr aus ihm lernen; jest steht dreierlei selt: 1. Papias kennt ein vom Upostel Matthäus versaßtes Evangelium, 2. dies ist in herberäsicher Sprache geschrieden; 3. die Uberfetzungen desselben (felbstwerftändlich bentt er nur an folche ins Griechische) laffen zu wünschen übrig. Unter dem hebräischen Dialekt brauchen wir nicht etwa die beilige Sprache bes Alten Testaments, die von ben Rabbinen kunftlich erneuerte Gelehrten= 50 sprache zu verstehen, sondern die Muttersprache des Matthäus, die zugleich die Muttersprache Jesu war, ein Dialett des Sprischen, die einzige Sprache, die der gemeine Mann in Palästina damals verstand. Fr. Delitich und 21. Resch fteben mit ihrer Deutung auf das Bibelhebräisch ziemlich allein. Auf diesem Escatoe dialexra liegt nun aber, wie das besonders energisch Bahn vertreten hat, ber hauptton ber ersten Sabhälfte, bem entspricht 55 in der zweiten  $\dot{\eta}_{Q}\mu\dot{\eta}\nu evoe - Exacros:$  Jeder, d. h. pleonastisch, alle Möglichen, nicht ohne einen tritischen Beigeschmad = nur zu Biele, haben davon Uebersetzungen veranstaltet, so gut oder so schlecht sie es konnten.

Man vergleiche, wie Euseb. hist. eccl. IV 8, 8 und VIII 17, 11 feine eigenen Uberfezungen lateinijcher Stücke entschuldigend xard dúraum oder xard rd durarór vor- 80 genommen nennt; die Discrepanz zwischen Original und Umschrift wird badurch zum Ausdruck gebracht, und wenn es neben Exagros steht, obendrein die Discrepanz zwischen den verschiedenen griechischen Übersezungen. Außerst gezwungen ist es nun aber, mit Jahn dies som einem mündlichen Dolmetschen zu fassen, um das Exagros etwas weniger überschwänglich erscheinen zu lassen. In diesem Fall beschriebe Papias hier den zustand in der kleinasiatischen Kirche seiner Jugendzeit, wo man, im allgemeinen des Heinscheinsten zustand in der kleinasiatischen Kirche seiner Jugendzeit, wo man, im allgemeinen des Heinscheinsten zustand in der kleinasiatischen Kirche seiner Jugendzeit, wo man, im allgemeinen des Heinscheinsten zustand in der kleinassen Berke des Matthäus immer nur dann in den Gottesdiensten etwas zu genießen bekam, wenn ein auch mit dem Hebräischen vertrauter Bruder sich entschloß, ein Stud aus dem Stegreif zu übersen! Und den Siefel einer willklicksen 10 Ausdeutung bezeichnet es, wenn Jahn den Norist schwerze dahin preßt, daß Papias implicite sage, jetzt seis Verdolmetschen von Fall zu Fall nicht mehr nötig, denn man bestige in ein "griechisches Evangelium, welches für inhaltlich identisch mit dem hebräischen Mit galt". Gerade das Gegenteil ist beinahe sicher die Albschurch empfehlen, daß er die will seine aus detten Quellen geschöpften Sammlungen daburch empfehlen, daß er die mittel vorhandenen Konturrenzarbeiten aufweist, bei Marcus liegen sie an der Margelhaftigteit der Information, bei Matthäus, wo an diesen Fehler niemand denten würde, an dem Mißgeschick, daß er nur in einer uns unverständlichen Sprache geschrieben hat und die umlaufenden griechischen "Recensionen" seines Buches, wie einige aufsallende Abweichungen im Verständnis ihrer Terte, bisweilen auch dunkte oder gar anstößige Stellen 20 das Urteil nabe legten, unzuberlässe oder ungensigend heiten durften.

20 das Urteil nahe legten, unzuverlässig oder ungenügend heißen durften. Was bagegen nicht zu bezweiseln ist, ist dies, daß die "Übersehungen", von benen Bapias mit einiger Mißgunst redet, dem Inhalt nach wesentlich identisch mit dem von Mt Niedergeschriedenen sein sollten. Euse hat beides auf das Evangelium des Mt bezogen, nicht anders aller Wahrscheinlichkeit nach auch Papias. Seit Schleiermacher haben 25 zwar zahlreiche und höchst scharfinnige Forscher in dem Sas einen Beleg gefunden für

- 25 zivar zahreiche und obcht schartsminige Forscher in dem Satz einen Beleg gerunden pur ihre Annahme einer apostolischen Spruchsammlung; es wäre dann das Objekt ra λόγια zu betonen, und dies stünde im Gegensatz zu dem von Kapias als Objekt der schriftstellerischen Arbeit des Marcus bezeichneten ra dnd rod Xolorov il λεχθέντα il noarθέντα : Marcus schrieb Worte und Thaten Jesu auf, Matthäus blog Worte. Allein daß diese so zur Zeit des Papias von jedermann übersetten und in die griechische Welt eingeschierten
- so zur Zeit des Papias von jedermann übersetzten und in die griechische Welt eingeführten Sprüche alsbald so völlig verschwunden sein sollten, daß keiner der Späteren, schon Frenäus und Clemens nichts mehr von ihnen, sei es auch nur durch Hörensgen, wissen, daß jeder wie selbstwerständlich die Äußerung des Papias auf das ganze heutige Mt-Evangelium bezieht, das ja geradeso wie Marcus Worte und Thaten gemeinsam umfaßt, ist eine un-
- 35 geheuerliche Annahme, und eine unbefangene Eregese wird es ebenso ablehnen rà λόγια zu pressen wie das *hoμήνευσε*. Der Sprer übersetzt: "Matthäus schrieb in hebräischer Sprache das Evangelium"; Rusin begnügt sich mit scripsit hebraeo sermone und umschreibt nachter interpretatus est ea, quae scripsit; sie werden nicht bloß den Sinn Euses, sondern auch den des Bapias getroffen haben. Denn so aut wie er bei Marcus
- Eusebs, sondern auch den des Bapias getroffen haben. Denn so gut wie er bei Marcus 20 den Inhalt des Evangeliums ebenso durch "die Herrnworte" (ol zvolazol lóyol) als durch "Christi Worte und Thaten" charakteristieren kann, darf er den geichen Inhalt bei Mt durch rà lóyla, die Sprüche, charakteristieren, nämlich a parte potiori; selbst wenn er, was ich nicht glaube, daneben das Verbum ovverazaro statt ovveyodwaro geset bat, würde das hier nicht die Vollständigkeit oder die korrekte Anordnung im Gegensat zu
- 25 ben Petrus-Marcus-Erinnerungen betonen sollen; höchstens könnte man aus der Stelle schließen, daß dem des Matthäus, einer seiner hohen Autoritäten vol. 39, 4, gedenkenden Papias sofort der Begriff *loyia* einfiel, weil gute Tradition vorzüglich *loyia* mit Matthäus in Verbindung brachte. Aber die damals doch schon weit in der christlichen Welt verbreiteten Exemplare des Matthäus können den Titel ra *loyia* nicht getragen haben,
- 50 gleichviel ob man es nun als Sprüche, Orakel ober als Offenbarung beutet, ein Genetiv ober ein Eigenschaftswort, ein rov xvolov oder xvolaxá ist daneben unentbehrlich, wenn es die sei von Matthäus erzwungene, sei es von seinen Ubersetern gewählte passen Uberschrift über ein mit Marcus mindestens doch verwandtes Buch sein sollte.
- Dit dem Sätchen des Papias ist der Umfang unserer "Tradition" über das Mt-55 Gvangelium beinahe erschöpft. Die Späteren haben ihm nie widersprochen, um so bereitwilliger ihn ergänzt; sie wissen z. B., daß Matthäus das Evangelium seinen Landsleuten hinterließ, als er aus Palästina fortzog, um in der Ferne Mission zu treiben, so Eused. h. e. III 24, 6, nur streitet man dis heute noch darum, ob er es mehr zur Werbung neuer Freunde unter den dis dahin ungläubigen Juden bestimmt hat (so wohl 60 Frenäus) oder zu einem Vermächtnis für seine hebräischen Brüder in Christo (so Drigenes

bei Euseb. h. e. VI 25, 4 und Hieronymus de vir. ill. 3). Jrenäus nennt III 1, 1 (bei Euseb. h. e. V 8, 2) als Abfassiugszeit die Jahre, in benen Betrus und Paulus mit der Gründung der römischen Gemeinde beschäftigt waren, also etwa 60 n. Chr., und sehr rasch hat sich die Anschauung, daß Matthäus mit dem Evangelienschreiben den Ansang gemacht hat, Marcus und Lukas ihm gesolgt sind, in der Kirche durchgesett. Die s vielen mangelhaften Überseter des Papias mußten im Interesse der Kanonicität des griedijchen Textes bald verschreichen und sie konnten es, als sich ein Normaltert diese Svangeliums durchgesett hatte; da redet Euseb einsach von "dem Überseter", Hieron. de vir. ill. 3 bedauert bloß, nicht sicher zu wissen, aus vonstea in graecum transtulerit. Spätere treten bestimmter auf und nennen dalb den Bartholomäus, bald den Hernstulerit. Spätere treten bestimmter auf und nennen bald den Bartholomäus, bald den Hernstulerit. Spätere treten bestimmter auf und nennen bald den Bartholomäus, bald den Hernstulerit. spätere treten bestimmter auf und nennen bald den Bartholomäus, bald den Hernstulerit. Spätere treten bestimmter auf und nennen bald den Bartholomäus, bald den Hernstulerit 10 Jakobus, bald Johannes als Überset; am elegantessen wird der babei versolgte Zweet erreicht durch die Hypothesse von Thiersch, daß Matthäus selber sein Wert hebräusses die und griechisch herausgegeben habe — wovon leider Bapias nichts ersahren haben kann, und wobei es Matthäus mit dem Vertrieb der griechischen Ausgabe äußerst ungeschickt angefangen haben müßte.

Noch von einer anderen Seite indes scheint die Existenz eines hebräischen Matthäus eine glänzende Bestätigung zu ersahren. Ich denke dabei nicht an die apolityphen Barnabas-Alten (f. Lipsius, Die apolityphen Apostelgeschichten II 2, S. 270 ff., besonders S. 291 ff.), denen zusolge unter Raiser Zeno, also um 480 der Sarg mit den Reliquien des Barnabas gesunden tourde, dazu das eigenhändig geschriedene (*duszegore*) Svangelium seines 20 Meisters und Mitarbeiters Matthäus. Die in vielerlei Formen im Morgen- und Abendland verbreitete Legende restelltiert gar nicht auf die Sprache, in der jenes Exemplar ges schrieben war; soweit etwas Geschichtliches zu Grunde liegt, war es natürlich eine Handicht verbeitets vorhanden gewesen seine habe. Danach müßte vor 70 die grieze childe übersetzung bereits vorhanden gewesen sein; aber wer wird für den Evangelisten Barnabas als den ersten Besiger jener Handschrift einstehen? Auch daß späte Svere sich einbildeten, ihr Matthäustert sei einer handschrift einstehen? Much daß späte Svere sich einbildeten, ihr Matthäustert sei bierett aus dem Hervängten übertragen, kommt für uns nicht in Betracht, da sämtliche späten Evangelienübersetzungen ganz deutlich die griechiste Grundlage verraten.

Dagegen berichtet Eusebius h. e. V 10, 3, allerdings nur als Sage (léyerai, lóyos), Pantänus, der erste "Alerandriner" um 170, sei zu den Indern — doch wohl ben Bewohnern des Athiopien gegenüber gelegenen Sübarabiens — gekommen und habe dort bei einigen Christusgläubigen das Ebangelium des Matthäus vorgefunden. Bartho= lomäus, der Miffionsapostel jener Provinz, habe es dorthin mitgebracht und zwar "in be 86 bräischer Schrift", und dies habe man sorgfältig mehr als ein Jahrhundert lang aufbewahrt. Andererfeits meldet Hieronymus im Jahre 392/3 de vir. ill. 8, in der Pamphilus-Bibliothet zu Cäfarea befinde sich noch gegenwärtig ein Exemplar des hebräischen Urtertes vom Matthäus-Evangelium, und er felber habe fich feinerzeit von einem anderen, bas ihm bie Nazaraer in Beroa geliehen hatten, eine Abschrift entnommen. Indes Bantanus wird 40 schwerlich die Übereinsteinmung jenes angeblichen Matthäus der Inder mit dem in Ale-randrien kirchlich rezipierten haben feststellen können; bestenfalls ist er Zeuge für ein in hebräischen Buchtaden geschriedenes Edangelium, dessen Besizer — möglicherweise erst auf feine Anregung bin ! - es für einen bebräischen Matthäus ausgaben, und bei gieronymus tann nicht zweifelhaft sein, daß das ipsum hebraicum des Matthäus in Cäfarea identisch ift mit 45 bem sonst öfters von ihm erwähnten gebräerevangelium; de vir. ill. 2 nennt er es evangelium quod appellatur "secundum Hebraeos" und berichtet, er habe es ins Griechische und ins Lateinische übersett. Dies xad' Ekoalovs edayyektor — hier umschreibt zará natürlich nicht den Autor, sondern das Verbreitungsgebiet, es handelt sich um das bei den "Hebräern" recipierte Ebangelium — hat nach Euseb. h. e. IV 22, 8 schon sc ber Judenchrift Hegesippus benutzt, was wir sonft von ihm wissen, verdanken wir ben gelehrten Mitteilungen bes Clemens Alex. (Strom. II 9, 45 und vielleicht Strom. V 14, 97), des Origenes, Eusebius, Hieronymus und Spiphanius (Panar. haer. 30). Dieje, zufammengestellt und tommentiert bei Bahn, Gefch. Des Ntl. Ranons II 2, 642-723 und bei Breufden, Antilegomena S. 3—11. 106—112, zeigen nun allerdings ftarke Abweichungen 55 von unferem Mt. Es enthielt mancherlei apokryphe Züge, wie das Wort Jeju: "jest ergriff mich meine Mutter, ber hl. Geist, an einem meiner Haare und trug mich hinauf auf den hohen Berg Tabor", oder die Erscheinung des Auferstandenen bei seinem Bruder Jakobus, ben er unter Bezugnahme auf ben Schwur, nichts effen zu wollen, bis er Jejum von den Toten auferstanden gesehen haben würde, auffordert, Speise zu fich zu nehmen, so

ober bie Ansprache des Auferstandenen an die Jünger — die schon Ignatius im Smprnäerbrief citiert -: "faßt mich an und überzeugt Euch, daß ich nicht ein körperloses Geistwefen bin"; und daß die ALlichen Citate darin der hebraica veritas und nicht, wie meist im griechischen Mt, ber LXX-Uberlieferung entsprechen, wollen wir dem Hieronymus 5 gern glauben. Die Sprache des Hebräerevangeliums war die für einen Urmatthäus vorauszusetende, das palästinische Aramäisch; Hieronymus sagt: chaldaico syroque ser-mone, sed hebraicis literis scriptum est, und es war das einzige Evangelium, deffen bie hebräisch redenden Christen von Palästina damals sich bedienten. Als Glieder ber tatholischen Großtirche bätten fie bas auf die Dauer nicht gedurft, aber fie hatten 10 fich teils durch jähes Kesthalten an jüdischen Vorurteilen, teils durch Annahme antipau= linischer Theologumena früh isoliert und führten als Ebioniten, nur ohne Organisation und zum mindeften in zwei verschiedenen Gruppen, eine rabitale und eine milbere (Nazaräer), geteilt, eine wenig beachtete Sonderezistenz. Da von einer Aufsicht über die Reinerhaltung ihres Tertes nicht die Rebe sein konnte, ist eine starke Verwilderung bei diesem fast 15 a priori zu erwarten, vollends wenn dogmatische Bunsche auf Umdeutungen, Interpolationen und Streichungen hindrängten, und so können ganz wohl die Anführungen bes Epiphanius aus dem Evangelium der Ebioniten, die einen anderen Eindruck als die sonft bezeugten Fragmente des Hebräerevangeliums machen, da Epiphanius fie doch ausbrücklich dem Hebräerevangelium aut schreibt, einer jüngeren Recension jenes Nazaräerevan= 20 geliums entstammen.

Mit bem allen ift aber die Frage nach dem Berhältnis der Urform des Hebräerebangeliums zu der Urform unseres griechischen Matthäus — wir werden ja leider beide Urformen für unwiederbringlich verloren achten müssen — nicht entschieden. Das Hebräerebangelium könnte auf weite Streden hin genau dem Griechen der Großkirche entsprochen 25 haben; es liegt in der Natur der Sache, daß unsere Berichterstatter uns nur auf die Discrepanzen aufmerksam machen. Hieronhmus müßte ja blödssinnig, nicht bloß unzuberlässe gewesen sein von ihm den Griechen und Lateinern zugänglich gemachtes Evangelium als den hebräischen Matthäus ausgab, falls die Berwandtschaft nicht in die Augen sprang, oder das Hebräerebangelium gar eine in einem gnostischen Sozgelien mit einigem apokrephischen Gewürz gewesen wäre. Das Wahrscheinliche ist, daß die "Nazaräer", die sich ben Luzus eines vierfaltigen Evangeliums nicht leisten konnten, unter ben in der Kirche umlaufenden für sich als das ühren Neigungen am meisten entsprechende Mt wählten,

- freilich nicht ohne ihn mit der Unbefangenheit jener Zeiten nach dem eigenen Geschmach ss zu korrigieren und — so z. B. in dem in Euses Theophanie citierten Stück von dem Knecht, der mit Huren und Flötenspielerinnen das Gut seines Herrn verpraßt hat, vol. Le 15, 13. 30 — durch Anleihen aus anderen Quellen zu bereichern; und gewiß würden wir in einem vollständig erhaltenen Exemplar des Hebräerevangeliums, wie Origenes eins besaß und wie es in die Bibliother von Cäsarea übergegangen ist, eine gar nicht hoch so genug zu schätzende Hile für die Terrtritte und das hebräisch geschierebangeliums besiten. Wir durfen wohl ruhig behaupten, das auch das hebräisch geschierebene Evangelium, der Vertreichen Vertreichen von Sein von Stare von Stare Berlie eine Berlieben einen von Stare von Stare von Berliebene Berliebene Berlieben von Stare von Stare von Berliebene Berliebene Berliebene Berliebene Berliebene von Stare von Stare von Berliebene Berli
- so genug zu schätzende Hilfe für die Tertkritik und die Eregese des Matthäusebangeliums besitzen. Wir dürfen wohl ruhig behaupten, daß auch das hebräisch geschriebene Evangelium, das Pantänus bei den Indern fand, ein solches Eremplar vom Hebräerebangelium gewesen ist. Die Idee, daß sich in jenem abgelegenen Winkel vielmehr der Urmatthäus bis um 170 erhalten hätte, hat dem gegenüber einen novellistischen Anstrick. Aber wozu
- 45 leider die Eristenz des Hebräerevangeliums in den uns erhaltenen Fragmenten nicht ausreicht, das ist der Beweis seiner Unabhängigkeit von dem griechischen Mit der Kirche. Man mag es weniger wahrscheinlich sinden, das die Nazaräer des 2. Jahrhunderts bereits sich ihr einziges Evangelium von der griechischen Kirche erborgt haben sollten, wenngleich für das 4. Jahrhundert durch Epiphanius haber. 30, 3, nämlich in Bezug auf Jo und
- 50 AG ähnliches bezeugt ift, um von dem Evangeliarium hierosolymitanum, dem Uberreft einer Überfezung von mehr als allen 4 Evangelien in den palästinischen Dialett, hier zu schweigen. Aber unmöglich wäre es nicht, daß das Hebräerevangelium unter Benüzung sowohl eines griechischen Evangeliums wie allerlei damals noch aramäisch umlaufender Tradition von einem zweisprachigen Palästinenser verfertigt wäre und daß später
- 55 noch mancherlei frembartige Stoffe darin Aufnahme gefunden haben. Zu einem sicheren Beugen für den hebräischen Urmatthäus ist das Hebräerevangelium, das allem Anschein nach sich selber nie die Herkunst von Matthäus zugeschrieben hat, ungeeignet, und die angeblich riesig reiche Tradition schrumpft zusammen auf das eine Wort des Papias.

2. Die Evangelienkritik gegenüber der Tradition. Seit der Reforma= so tionszeit ift der Glaube an den hebräifchen Matthäus ftark erschüttert worden; die pro= teftantijche Orthodorie konnte, wenn sie beim alten Testament gegenüber Rom und der Bulgata so leidenschaftlich das alleinige Recht des inspirierten Grundtertes vertrat, nicht gut bei dem ersten Evangelium im NT sich mit einer Übersetzung zufrieden geben. Die Ursprünglichkeit des griechischen Matthäus wurde die zumal bei den Reformierten herrschende Annahme: si hebraice Evangelium Matthaeus scripsisset, pro eo conser- s vando et Dei providentia et ecclesiae industria perenniter vigilasset indubie! Es war eine begreisliche Reaktion gegen solche dogmatischen Voruteile, wenn die undesangene Kritik in ihren Ansfängen im 17. und 18. Jahrhundert, z. B. Rich. Simon, J. D. Michaelis wieder entichieden den Übersezungscharakter unsers Int betonten, sogar die aramäische Grundschrift zu rekonstruieren hofften. Allmählich dat schrauen zu 10 diesem Standpunkt doch wieder verloren. Zwei über jeden Zweissen Thatsachen Thatsachen machen ihn unmöglich. 1. Mt kann so wie es jetzt vor uns liegt, nicht von einem Apostel wie Matthäus, einem Augen- und Ohrenzeugen des Lebens Jesu herrühren; Legenden, Misperständnisse, einem Augen- und Ohrenzeugen des Lebens Jesu har nicht 18 etwa bloß in der Austrade Reflezionen sind dau zu reichlich in ihm vertreten. 2. Eben vies Sprachlichen Austrades mindernes ebenso zu eichstängig und zwar nicht 18 etwa bloß in der Austrade und Reihensolge seiner Kapitel, sondern die übereinstimmung zwischen Muschauft und Reihensolge seiner Kapitel, sondern die übereinstimmung zwischen Muschauft und Reihense ebenso auffallend ift die formelle Übereinstimmung zwischen Muschauft zu erlächten des Bustuelle seis Stebens des Mt von 20 (s z. 8. Bollmar), sei es des Ec von Mt zu erklächnitten, namentlich Redestücken, die eine von 20 beiden Evangelisten benutste Quelle anzunehmen, aber schwierigkeiten, als eine von 20 beiden Grangelisten benutste Quelle anzunehmen, aber schwierigkeiten, als eine von 20 beiden Grangelisten benutste Quelle anzunehmen, aber schwierigkeiten, als eine von 20 beiden Grangelisten benutste Q

Das Gewicht jener beiden Thatsachen sucht die konservativste Richtung der RTlichen Wiffenschaft (vgl. 3. B. Güber in der 2. Aufl. diefer Enchkl. und Jahn, Einleitung in d. 25 NT) dadurch abzuschwächen, daß fie den Augen- und Ohrenzeugen von dem Schriftsteller Matthäus möglichst weit abrückt und andererseits für den Übersetzer des hebräischen Mt Bekanntschaft mit dem griechischen Mc und nicht unerhebliche Beeinflussung in der Wahl des Ausdrucks durch Mc zugesteht. Die pure Ubereinstimmung zwischen dem kanonischen Matthäusevangelium und feinem hebräischen Original wagt heute kein ernst zu nehmender 20 Fachmann mehr zu behaupten, man ist zufrieden, "ein Verhältnis äußerst naher Verwandt-schaft zum authentischen Matthäus" zu statuieren. Leider ist die äußerst nahe Verwandt= schaft um nichts sicherer als die einsache Identität. Gewiß sind viele thörichte Argumente gegen die Apostolicität des Mt vorgebracht worden, am ungeeignetsten waren die aus den Abweichungen von Jo entnommenen, und auch ein Apostel war weder verpflichtet, alles 85 zu behalten, was er mit Jesus zusammen erlebt hatte, noch alles, was er behalten hatte, aufzuzeichnen, noch die chronologische Reihenfolge ängstlich zu beobachten: mit gutem Grunde hat Mt eine Art von Sachordnung an die Stelle der Zeitordnung gerückt, freilich tropdem den Schein der letzteren bewahrt. Und auf dem Mt eigentümliche Abschnitte wie die offenbar ad hoc angefertigte Genealogie 1, 1—17, die jungfräuliche Geburt 40 1, 18—25, die Magierhuldigung mit Zubehör c. 2 (die Versuchungsgeschichte 4, 1—11), soll hier nicht gewiesen werden, da ein Zweifel an ihrer apostolischen Hertunst ben Verbacht naturalistischer Voraussezungen erwecken würde, auch nicht auf die von Matthäus übereinstimmend mit Marcus berichteten Dubletten von Wundergeschichten, 3. B. 14, 13 ff. neben 15, 32 ff. oder 8, 18 ff. neben 14, 22 ff., die nicht eben nach ungetrüchter Überlieferung 45 Uingen. Die matthäischen Zusätze aber zu bem spnoptischen Stelett ber Leidensgeschichte tragen famt und fonders bas Gepräge des Erdachten, Mt 26, 15 bie Berhandlung zwifchen Hohenprieftern und Judas über die genaue Rauffumme, 26, 25 die freche Frage des Ver= räters beim letzten Mahl, die Jesus beantwortet, ohne daß einer der anderen Tischgenoffen Notiz davon nimmt, 26, 50 die Aufforderung Jeju in Gethjemane an den hervortretenden 50 Schurten, burch bie er deffen Rug als Ertennungszeichen überflüsfig macht und 27, 3-10 bie bramatische Schilderung von bem Ende des Judas auf dem Töpferader. Bu ber langen und obendrein theologifierenden Mahnrede Mt 26, 52-54 hat die Polizei in jener Racht Jesu unmöglich Zeit lassen dürfen, das Intereffe der Gemahlin des Pilatus für den gefangenen Galiläer 27, 19 und der Eifer des Römers, feine Hände von diefer 55 Blutschuld rein zu erhalten 27, 24 f., verraten zu deutlich ihren Ursprung aus der Tendenz, bas Urteil ber Heibenwelt über Christus bem seiner Boltsgenoffen braftisch gegenüberzu= rlicken; mehr als verdächtig sind die Sprengung der Gräber infolge von Jesu Tod 27, 52 f. und die Episoden von der Bestellung einer Wache an seinem Grabe und von ber Bestechung ber Wächter durch das Synedrium, als man die Auferstehung des Ge 60 Real-Encutlopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII. 28

treuzigten verheimlichen wollte 27, 62 ff. 28, 11 ff. Eine so falsche Deutung zu bem Wort vom Jonazeichen, wie Mt 12, 40 fie giebt, ist dem Jünger taum zuzutrauen, und daß ein solcher die verschiedenen "Kleinen", von denen Mt 18, 1—14 gehandelt wird, nicht hätte auseinanderhalten können, ist auch schwer glaublich. Klare Vorstellungen über 5 den Inhalt von Jesu Selbstbetwußtsein, vor allem, ob er Anspruch auf die Davidssohnschaft erhoben, in welchem Sinne er sich den Sohn Gottes und weshalb mit Vorliebe "Menschenschn" genannt hat, finden wir bei Mt am wenigsten, hat man die in Jesu Umgebung nicht empfangen?

Aber absolut zerftörend steht der Tradition das Berhältnis zwischen Mt und Mc im 10 Wege. Solange man mit der alten Tübinger Schule die Kombinationshypothese gut hieß, wonach Mc eine Kompilation aus Mt und Lc mit ein paar den Schein eigener Urbeit erweckenden Berzierungen darstellt, hätten sogar beide Quellen des Mc von Aposteln herrühren können. Heute, wo jene Hypothese so gut wie allgemein aufgegeben ist, bleibt nichts übrig als der Verzicht auf die apostolische Absalung unseres Mt. Denn die wenigen

15 kritischen Theologen, die noch jüngst wie Holften und Hilgenfeld die Briorität unseres Mt vor unserem Mc verteidigten, thaten es unter Preisgebung der kirchlichen Tradition sowohl über Mt wie über Mc, und Zahn, der am ingeniösesten die Sache der Tradition vertritt, kann es hier nur mit Hilfe der Hypothesen, daß zuerst der griechisch schreibende Petrusschüler Marcus sich teilweise sklausich an den hedräischen Mt gehalten, und dann

- 20 beffen Uberfetser wieder seine besten Einfälle von dem griechischen Mc bezogen hat! In Bahrheit ergiebt die Bergleichung zwischen Mt und Mc, wo sie einander parallel laufen, wie zwischen Lc und Mc, daß Mc der ältere ist, an dem die anderen aus meist noch erkennbaren Motiven bessern, bald vereinfachen, bald erklären, bald steigern, bald glätten: sollte z. B. zufällig in Mt 14, 13. 14. 15. 16 Matthäus els egypor ronor xar idlar,
- 25 xal éželdwr elder πολύν όχλον και έσπλαγχνίσθη έπι, ἀπόλυσον... ϊνα ἀπελθόντες... ἀγοράσωσιν έαυτοῖς, ὁ δὲ ... είπεν αὐτοῖς... ὀότε αὐτοῖς ὑμεῖς φαγεῖν wörtlich wie bei Mc 6,33—37 lauten, obwohl ein Blict auf & 9,10 ff. barthut, wie nahe da allerhand Bariationen des Ausdrucks liegen? In anderer Beife wird die Abhängigsteit des Mt von Mc frappant bemertbar in c. 13, wo Mt erst dem McFaden

20 folgend die Gleichniffe vom Säemann, vom Ackerfeld, vom Senftorn (hier durch ben Sauerteig ergänzend) mit Deutung und Reflezion, soweit es Mc beliebt, aufführt und erst, nachdem er auch den Ubichluß vieses Kapitels aus Mc 4, 33 f. in v. 34 f. überz nommen hat, zur nicht geringen Überraschung des Lefers das gleiche Thema weiter fortspinnt, um v. 51 f. nochmals eine Art von Schluß heranzusehen. Verrät sich demnach 25 Mt als das Wert eines den erzählten Ereignissen und relativ fernstehenden und von dem grie-

<sup>85</sup> Mt als das Wert eines den erzählten Ereigniffen relativ fernstehenden und von dem griechischen Mc in Inhalt und Form start abhängigen Verfasser, so tann der hebräisch schreibende Apostel Matthäus, scheint es, als Verfasser nie mehr in Betracht kommen. Uber vielleicht liegt der Papias-Tradition doch ein echter Rern zu Grunde. Es geht keineswegs der ganze Mt in Parallelstücken zu Mc auf, sondern außer den vereinzelten
40 kleineren Zufägen, die wie die oben aus Mt 26-28 vorgeführten, aus einem Sonderinteresser

teineswegs der ganze Mt in Parallelftücken zu Mc auf, sondern außer den vereinzelten 40 kleineren Zusätzen, die wie die oben aus Mt 26—28 vorgeführten, aus einem Sonderintereffe dieses Erzählers entsprungen sein mögen, enthält Mt große und wichtige Partien, die er keinenfalls dem Mc verdankt. Von seiner Vorgeschichte c. 1. 2 ist das ohne weiteres klar, es gilt auch von einigen Stücken in c. 3. 4, insbesondere aber ermangeln die großen Redegruppen bei Mt, die Vergpredigt c. 5—7, die Aussendungsrede c. 10 und weite

Streden der Wehe= und Abschiedsreden c. 23. 24 f. der Parallelen bei Mc. Dazu kommen eine Anzahl von Gleichnisreden, nicht bloß die ichon berührten in c. 13, sondern c. 18 vom verlorenen Schaf und vom Schalksknecht, vom Lohn der Weingärtner c. 20, von den ungleichen Söhnen 21, 28-32 und vom hochzeitlichen Mahl 22, 1-14, von den 10 Jungfrauen und den Talenten 25, 1-30, sowie die großartige Schilderung des jüng= 50 sten Gerichts mit seiner Scheidung zwischen Schafen und Böcken. Geschichten, wie die

50 sten Gerichts mit seiner Scheidung zwischen Schafen und Böcken. Geschichten, wie die vom gläubigen Haupimann zu Rapernaum 8, 5-13 und von dem wunderbaren Fischfang 17, 24-27 fehlen auch nicht ganz in dieser Gruppe, ebendahin gehört die ausgeführte Beschreibung von Jesu Versuchung 4, 1-11, wo sich Mc mit ein paar Worten begnügt. Auch in diesen Partien steht Mt, von der Vorgeschichte abgeschen, nicht häusig 55 ganz allein, er hat da meist den Lukas als Begleiter; stellenweise wie zwischen Mt 6, 22 f. und Ec 11, 34f. oder zwischen Mt 11, 21 f. und Ec 10, 13 f. ist die formelle Ubereinstimmung der beiden größer als irgendwo zwischen Mt und Mc, so das man mit dem

ftimmung der beiden größer als irgendwo zwischen Mt und Mc, so daß man mit dem Bufall gleichmäßiger Übersezung aramäischer Sprüche durch 2 verschiedene Hände nicht operieren kann. Da nun aber diese Intimität des Mt mit Lc sich auf bestimmte Ab= so schnitte beschränkt und anderswo, z. B. in der Vorgeschichte und in den das Leiden,

Sterben und Auferstehen Jeju behandelnden Rapiteln weder Mt von Lc noch Lc von Mt Notia nimmt, darf man nicht versuchen, durch eine Rombinationspypothese neuen Stils das Problem zu löfen : es bleibt nur die eine Erklärung, daß sowohl Le wie Mt unabhängig von einander — wenigstens im allgemeinen; die Frage, ob nicht an ein paar Stellen bei Le doch auch noch Renntnis unseres Mt-Evangeliums daneben durchscheint (Simons'sche 5 Hypothese), braucht hier nicht erörtert zu werden — eine zweite Ebangelienquelle außer Mc benutt haben. Für diese Zweiquellentheorie war es ein Mißgeschict, daß sie von Haus aus sich an eine verkehrte Auslegung des Papias anschloß und sich mit Vorliebe auf die vermeintliche Tradition berief, wonach der Apostel Matthäus ja nur Reden, Loyia niedergeschrieben hätte ; in Bahrheit ift es eines ber sichersten Ergebniffe ber um alle 10 Traditionen unbekümmerten, lediglich inneren spnoptischen Rritik, daß wir zum Berständnis ber tomplizierten Lage noch minbestens eine verlorene Evangelienschrift brauchen. Und awar hat sie vornehmlich Reben und einzelne Sprüche Jesu dargeboten. Man wendet zwar ein, der Vorftellung von einer apostolischen Spruchsammlung fehle die innere Babrschein= lichkeit, denn Jesu einzelne Worte wie seine längeren Reden seien unverständlich ohne 15 Renntnis der bestimmten thatstäcklichen Anlässe, an die sie sich antnüpsen, es seien "Bilder, welche nie ohne Rahmen egistiert haben können, in der Litteratur fo wenig als in ber Birklichkeit". Das ist eine merkwürdige Berwechselung unserer Bünsche mit den Thatjachen. Daß es Sammlungen von einfach nebeneinandergerückten Aussprüchen Jesu gegeben hat, belegen 3. B. die 1897 von Grenfell und Hunt berausgegebenen  $\lambda_{OYIG}$  In-20 oov (Dryrbynchos-Funde); wenn Baulus 1 Theff 4, 15 ber Gemeinde etwas er loyw nvolov fagt und 1 Ror 11, 23 sich beruft auf das, was er and rov nvolov empfangen hat, so giebt er entweder ein Wort ohne jeden Rahmen oder eins mit einer Einrahmung, bie aber nicht im mindeften den Eindruck macht, aus einem zusammenhängenden Geschichtswert zu stammen; da auch in den kanonischen Evangelien zahllose Jesusworte ohne 25 Rahmen — fo Lc 17, 1 f. 3 f. — ober bei Lc in einem anderen Rahmen als bei Mt ober Mc — so bas Wort vom Salz Mc 9, 50, Lc 14, 34 f., Mt 5, 13 und der Weheruf über Jerufalem Mt 23, 37—39, Lc 13, 34 f. ober in einem offentundig erst von dem Evangelisten nicht gerade kunstwoll erfundenen Rahmen — so Lc 18, 1. 18, 9, Mt 17, 22 f. - auftauchen, und ba thatjächlich einzelne Borte Jeju jest taum verftändlich find, 20 weil wir die Beziehung, in der sie gesprochen worden, nicht kennen, so werden wir uns an das Verdikt einer voreingenommenen Kritik, ohne Mitteilung der thatsächlichen Anlässe hätten die Reden Jeju vernünftigerweise nicht fortgepflanzt werden können, nicht kebren und uns freuen, baß, wo die Rahmen verloren gegangen waren, man wenigstens die Bilber uns erhalten hat. Übrigens wird gewiß auch die in Rebe stehende Sammlung schon 85 einleitende Formeln bei manchen Worten und Reben geboten haben: wo Mt und Lc in biefen ebenso wie in den Sprüchen selber übereinstimmen, darf das als sicher gelten, und jo mag derfelbe Urfprung anzunehmen fein für die von Mt und Lc fast mit gleichen Worten, während Mc als Quelle verfagt, erzählte Geschichte vom Hauptmann ju Rapernaum, bie in dem großen Wort Jefu über den Glauben in der Heidenwelt, ihre Spipe viel 40 mehr als in der von ihm vollbrachten Heilung hat, mindeftens ebenso wahrscheinlich ist es von der dramatifierten Versuchungsgeschichte Dit 4, 1-11. Lc 4, 1-13; da ein leb= haftes Interesse für den Täufer Johannes wiederholt in der Sammlung hervortritt, ift es nicht zu kühn, den Fundort für den Uberschuß in Lc 3 und Mt 3 über Mc 1, 7 f. hinficitlich des Referats über die Bredigt des Johannes auch schon an der gleichen Stelle 45 au suchen.

Gewiß kann jene Schrift noch manches enthalten haben, was wir jett ihr nicht mehr zuzuweisen vermögen; niemand kann wissen, ob nicht bereits Marcus Gebrauch von ihr gemacht hat, direkt oder indirekt, aber daß ihre Spuren sich durchaus auf das Mittelstück unserer Evangelien beschränken und in der Vorgeschichte wie in der Leidens- und Auf= 50 erstehungsgeschichte ganz ausseten, macht es doch höchst unwahrscheinlich, daß auch sie ein vollständiges Evangelium gewesen ist, sie das allem Anschein nach den beschränkteren Zweck verschlicht, eine Einstührung in die Leine Zeine Lie ausset verschlicht, eine Einstührung in die Leine Zeine Zeine Ausset verschlicht, eine Einstührung in die Leine Zeine Zeine Ausset verschlicht, eine Einstührung in die Leine zuschlicht, und auf den beinahe unbekannten Apostel Watthäus als ihren Verschlicht wirden wir, da die einzige Stelle, an der dieser hervortritt, so Mt 9, 9, von der Differenz des Namens abgeschen, gerade die Abhängigkeit von Mc nicht verleugnet, am letzten raten. Allein was haldwegs sicher aus jener Quelle abgeleitet wird, trägt den Stempel ebenjo zuverlässiger wie liebevoller Berchtraus griechisch — scheiden Apostel Matthäus, eben weil Matthäus sonst sonst griechisch — scheiden Apostel Matthäus, eben weil Matthäus sonst sonst vie Unarcus griechisch — scheiden Apostel Matthäus, eben weil Matthäus sonst sonst vie Regessen wie Marcus griechisch — scheiden Apostel Matthäus, eben weil Matthäus sonst sonst vie Regessen weil werden aus den son

Fingern gesogen haben kann, dürfen wir für die Hypothese, daß die zweite Hauptquelle unferes Mt-Evangeliums eine ursprünglich aramäisch abgefaßte Sammlung von Herrenworten gewesen ift, eine hohe Wahrscheinlichkeit beanspruchen. Das der Name des Berfaffers jener Sammlung ohne Widerrede auf das erfte Bollevangelium, das fein wichtigstes 5 Teil aus ihr bezog, übergegangen ist, barf uns nicht Wunder nehmen; beffen unbefannter bertaffer, ber nicht eigenen Ruhm sondern kräftiges Vertrauen suchte, wird mit der Über-tragung einverstanden gewesen sein; auch das Mc-Evangelium ist dem Schickal, als Petrus-Evangelium verbreitet zu werden, dem eine andere, weniger dazu qualifizierte Evangelienschrift verfallen ist, gewiß nur deshalb entgangen, weil man seinen Redattor 10 dem Ramen nach kannte und schon mit dessen Unterstätt ich zufrieden gab. Dagegen ist ber Rebaktor von Mt, so gute Quellen er auch und so geschickt er sie benützte, weber ein Apostelschuller gewesen. Rurz gesagt : Mt ist die auf Mc und andere hilfsquellen gestützte Umarbeitung bezw. Erweiterung einer echten, aber inzwischen aus bem Uramälschen ins Griechiche übersetzen Sammlung von Matthäus-Erinnerungen zu einem 15 vollständigen "Evangelium"; auch das hebräerevangelium wird eine solche Erweiterung derselben Urform sein, aber auf anderem Boden, mit anderen Hilfsmitteln, in anderer Sprache und vor allem mit anderem Geschmad ausgeführt. 3. Das litterargeschichtliche Urteil über Mt. a) Inhalt und Gliederung. Wenn wir eine Art von Disposition, einen schriftstellerischen Blan in Mt erkennen, so be-20 haupten wir damit noch keineswegs, daß der Verfasser sich vorgenommen hätte, in 6 oder 5 ober 3 scharf gegen einander abgegrenzten Abschnitten seinen Stoff unterzubringen : er hat nur burch fein deutliches Streben nach einer Jufammenstellung von Gleichartigem in großen Gruppen auf die Alleinberrschaft der Chronologie verzichtet und uns genötigt, die Gesichts= puntte, nach denen er Zeit= und Sachordnung kombiniert, nachzuempfinden. Die Zeit= 25 ordnung allein regiert in der Vorgeschichte c. 1. 2, wo Jesu Stammtasel, wunderbare Geburt, wunderbare Errettung vor Herobes und Übersiedelung von Bethlehem nach Ra= zareth beschrieden werden, in der Leidens= und Auferstehungsgeschichte co. 26—28, aber auch in dem Hauptkörper c. 3—25, insofern c. 3—4, 16 die Vorbereitung sür Jefu öffentliches Auftreten in Galiläa und Umgegend, 4, 17—18, 35 die Entwickelung bieser 20 galiläischen Wirtsamkeit, 19—25 dann die Tage der Festreise nach Jerusalem und die jerusalemischen Erlebnisse die hin zur Katastrophe erzählen — so wie die Verwohn ja in ber That aufeinander gefolgt find. Und gerade die Klammern, die in Mt die einzelnen Stude zusammenhalten, biefe zahllosen róre, er exeina raga, er exein ry waga, ka erein ry waa, na erein ben Einbrud, als liege dem Refe-85 renten besonders viel an der Verläßlichkeit seiner Zeitangaben. Aber das ist im Grunde die Anwendung einer schriftstellerischen Schablone, von der Sorge um das Datum und vor Andernoung einer imrigigen Schadone, von der Sorge um das Sattim und ben ersten Abreffaten eines Zesusvortes ist Mt frei. Nach einer einleitenden Schilderung von Jesu Wirken 4, 17-25 stellt er zur Veranschaulichung seiner Lehrweise bie große Bergrede 5, 1-7, 27 (29) zusammen, um dann in 10 Beispielen ihn als den Helfer in so jeder Art von Not 8, 1-9, 34 vorzusühren. Undlich heben sich gegen das Ende die cc. 21-23 (Einzug in Jerusalem, Zempelreinigung, Debatten mit Pharisäern und Sadducäern, unter fortwährendem Hinweis von Jesu Seite auf den tragischen Ausgang und sich au der ricklichtellassen Schlessen 24.6 der Messagen und fich zu ber rudfichtslofen Strafrede c. 23 steigernd) ab von cc. 24 f. ben Abichiebsreden an seine Jünger. Schwerer ist es die Grenzpunkte zwischen 9, 35 und 20, 34 15 zu bezeichnen. Dreierlei will Mt hier illustrieren, aber schon aus ästhetischem Taktgefühl hutet er fich eine ftrenge Sonderung vorzunehmen : wir feben 1. wie Jefus die Apostel zu Gehilfen an seinen Svangelisationswert sich erzieht, 9, 35-38 betont die Unentbehr= lichteit der Helfer, 10, 5-42 entwirft das Programm für die Arbeit der Jünger; aber wie 13, 36-52 und 16, 13-28 ist Jesus auch noch c. 18 und 20, 17-28 ganz da= so mit beschäftigt, seinen Getreuen die Wege zu weisen; 2. sindet sich der Heiland immer mehr ab mit der Unempfänglichkeit der Maffen (schon c. 11), für die er eine besondere Lehrart, das Reden in Barabeln, c. 13 anwendet, und vor denen er bereits c. 15, 21 ff. gläubige Heiden bevorzugt. Endlich 3. fämpft er gegen pharifäischen Dünkel und Borurteil sein Verständnis von heilig, rein und fromm durch (Streit über Sabbatheiligung 55 12, 1—14, Beelzebubfrage 12, 22 ff., Streit über äußere und innere Reinigkeit 15, 1 bis 20). Dies alles ift umrahmt von Thaten des Erbarmens und der Wundermacht ganz ähnlich ben in c. 8f. berichteten; nahe der Mitte liegt die Scene, wo auf dem heiligen Berge 17, 1—9 in der Berklärung der Bater selber zu seinem Sohne in An-wesenheit von 3 Jüngern sich bekennt. Wir dürfen vielleicht sagen: von 9,35 bis 18,35 60 — oder 20, 34, weil die beiden der Reise von Galiläa nach Nerusalem gewichmeten

Rapitel keine wesentlich veränderte Situation erkennen lassen — reicht der 2. Hauptteil von dem Mittelstück des Mt, die Verdüsterung der lichten Aussichten der ersten Periode, die Vorbereitung des Zusammenbruches, der Rückzug Jesu von dem indolenten Voll und den fanatischen Pharisäern auf das Häuslein seiner Getreuen. d. Zwoech des Mt. Unser Edangelium scheiner ein Doppelangesicht zu tragen. Die 5 imm schweichten Aussichten und des Greichten und der einen Schweichten Schweichten Schweichten Schweichten vorbereichten vorbereichten Schweichten Schweichten vorbereichten Schweichten Schweich

einen sehen in ihm den Typus eines saft verstodten, jedenfalls engherzigen Judenchriften-tums; daher das Interesse bes Verfassen verschlichten des Verschlichtenstensen von des States verschlichten des Verschlichten als verbot an die Jünger, anderen als ben verlorenen Schafen vom Haufe Israel das Ebangelium zu verkündigen. Die reich= liche Ruckfichtnahme auf das AL, die Freude an erfüllten Weissagungen, die den Verfasser 10 21, 2-7 sogar veranlaßt, das eine Lasttier der älteren überlieferung in eine Efelin und ein füllen zu verwandeln, schien zu jenem Bilde zu stimmen. Die anderen behaupten bagegen für Mt eine antijübische und antijudaistische Tendenz, Worte wie 8, 10–12. 12, 41 f. 15, 28 zeichnen wahrlich keinen jüdischen Messisch 11, 25–30 atmen vollends überjüdische Luft aus, und in c. 27, vor allem v. 22 f. 25 wird sichtlich die Schuld an 15 Jefu Hinrichtung möglichft von dem Heiden Bilatus ab und dafür auf die Schultern des Judenvolks gewälzt. So formuliert denn Zahn die Intention des Mt wegen feines scharf hervortretenden apologetischen und polemischen Charakters dahin, daß Matthäus "sein Buch vor allem von noch nicht gläubigen Juden gelefen zu sehen wünschte". Es wäre eine wunderbare Fügung, wenn das Lieblingsebangelium der Christenheit, das wichtigste Buch, 20 bas in der Rirche überhaupt geschrieben worden ist, eins sein sollte, das von Haus aus eigentlich für Ungläubige veftimmt war. Nein, für seine Glaubensgenoffen hat der Un-betannte, wie einst sein Vorgänger, der Apostel Matthäus, geschrieben: den Christen hat er Worte und Werke bes Heilands fo darstellen wollen, daß zugleich ber Beweis erbracht wurde, wie durch biefen alle Weisfagungen und Ahnungen ber ALlichen Gottesoffenbarung 25 ihre Erfüllung fanden, fo daß auch gezeigt wurde, wie Jefus vorausichauend bereits für alle Beburfniffe feiner auf eine Beile von ihm, bem Auferstandenen, getrennten Gemeinde Vorforge getroffen hatte. So ift es freilich nicht eine einfache Erzählung, bie Mt bietet, nicht ein Buch, aus der Freude am Erzählen erwachsen, sondern eine Werbeschrift, aber nicht die polemische Auseinandersezung mit dem ungläubigen Israel oder mit einem jüdi= 20 schen Einflüsterungen wieder zugänglich gewordenen Judenchriftentum ist ihr Iweck, sondern bie positive Rechtfertigung des Evangeliums als eines wahrhaft göttlichen mit den jener Beit vor anderem imponierenden Beweismitteln, soweit sich solche mit der Erzählung ver= binden ließen, und die starke Apologetik des Verfassers richtet fich weniger gegen fremde Vorwürfe als gegen eigne Bedenken, am wenigsten aber gegen häretische Parteien. SO= 85 gleich die Genealogie, die in dreimal 14 Gliedern von Abraham über David und Jechonia zu Jefus berabführt, will beweisen, daß bei seiner Geburt die Zeit erfüllet war und eine neue Periode anbrechen mußte, in der eigentlichen Vorgeschichte werden wir, beinahe war, die man dem Mt nur hat machen können. Ein Evangelium, das mit dem Auftrag Jefu an die Jünger: "lehret alle Böller" 28, 19 schließt, ist entschieden universalistisch, und daß der Evangelist außer Christus kein Heil kennt, zeigt er z. B. durch 25, 1—13 zur Genüge. Einige heidenseindlich klingende Aussprüche sind Uberreste aus älterer Tra-bition, der Legalismus des Mt ist selbst auf seinem Höhepunkt 5, 17—20 kein pharis so säschejüdischer, sondern der vernachaulinischen Kirche, der auch am Schluß 28, 20 noch als den Hauptpunkt im *magnreven* hervorhebt: Lebret sie halten alles, was ich Euch geboten babe..

c) Abfassunger und Integrität des Mt. Da wir über die Verschlickleit des Verschlichten nichts sagen können, als daß er ein Judenchrift, offenbar des He- 55 bräischen wie des Griechischen kundig (denn er las das AT nicht bloß im griechischen sondern auch im hebräischen Text) und nach seiner Haltung und seinen Interessen zu schließen — da muß der Unterschied von Le beachtet werden — ein Palästinenser mit der Bildung eines Schriftgelehrten gewesen ist, der in seinem Vaterlande neben verschiebenen schriftlichen Quellenwerten auch noch aus mündlicher Tradition manche Information so fich zu verschaffen im stande war, bleibt die Aufgabe, die Zeit der Abfassung des Evangeliums möglichst sicher zu bestimmen.

Bäre Matthäus der Verfaffer, so wäre diese Frage ohne weiteres auf: "vor 70" entschieden, an diesem Datum, oder wenigstens an einem: "ganz bald nach 70" halten 5 auch Kritiker sest, die jene Tradition ablehnen. Worte wie 10,23; 16, 28 können aller= dings nur aus der ältesten Periode der Christenheit stammen; 10, 18: "Vor Produratoren und Raiser werdet Ihr meinetwegen gesührt werden", ist kein Gegenbeweis, da es seit dem Jahre 60 nicht einmal bloße Weissgaung zu sein brauchte; in c. 24 deuten einzelne Züge auf die bereits erledte Zerstörung von Jerusalem hin, freilich nicht entsternt so auspringlich wein Baue die die Versichten Berlicht werden die die die entsternt so aufbringlich

- 10 wie in Lc, und v. 29 wird der jüngste Tag als "sogleich" auf jene Drangfal folgend angekündigt! Einen so zweifellos wie 22, 7 in eine echte Parabel interpolierten Jug werden wir als sicheren Beleg für die Absalfung nach 70 nehmen müssen. Aber wie lange nach 70? Die Regierungszeit Trajans (98—117) ist der späteste Zeitraum, der noch zur Rerfügung steht, denn alsbald danach treten die Zeugen für unser Evangelium, wie
- Berfügung steht, benn alsbald banach treten bie Zeugen für unser Evangelium, wie 15 Papias auf, und wenn Lc von Mt irgendwo abhängig sein sollte, müßten wir mit unserem Ansatz jenseits von 100 bleiben. Auf eine genaue Zahl wird man besser zichten, aber innerhalb der gegebenen Grenzen sich nahe dem Endpunkte halten müssen. Die trinitarische Taufformel 28, 19 klingt nicht eben antik, überwiegend hat man von cc. 24. 25 den Eindruck, daß der Verf. die Parussen sich als nahe bevorstehend erwartet,
- 20 vor allem aber: die Verkirchlichung der neuen Religion ist bei ihm soweit vorgeschritten, wie wir es um 75 schlechterdings nicht begreifen können. Christus hat uns ein neues Gesetz gebracht, und die Einzelbestimmungen dieses Gesetz klarzulegen und einzuprägen, ist eine Hauptaufgabe des Dit. Der Rampf, den Baulus wider das "Geset" als Heilsprinzip hatte führen müssen, it seinen Augen völlig entschwunden; an das Misverständnis,
- 25 als ob er im Sinne der Judaisten dem Geset das Wort rede, denkt unser Ebangelist nicht einmal, die Ceremonialvorschriften im AT, die dem Baulus bei seiner Heidenmission die Sache so erschwert hatten, eristieren für die religiöse Resterion des Mt gar nicht mehr; er gehört sonach einer durchaus anderen, späteren Generation an als Baulus. Wie er schon geordnete kirchliche Verhältnisse im Auge hat, beweist er 18, 15–17, und die Glorizo sizierung des Petrus als des Grundsteins der Kirche 16, 18. 19 neben 18, 18 zeigt,
- baß man, als jenes geschrieben wurde, bereits mit Herstellung eines Kirchenrechts beschäf= tigt war.

Den in Mt friedlich vereinigten Merkmalen sehr alter und ziemlich junger Zeit hat man mehrfach (Scholten, Harnack, Soltau) durch Unterscheidung mehrerer Matthäusse bezw.

- 25 eines Proto- und eines Doutero-Matthaous Rechnung tragen wollen. Daß der Text des Mt-Evangeliums eigentlich unter den 4 Evangelien am einheitlichsten überliefert ist, während die Barianten dei Mc massenhaft sind und dei Jo, namentlich aber Le ganz charalteristische Überlieferungstepen sich unterscheiden lassen, dars man dagegen nicht einwenden, denn das ist der Erfolg einer mit Bedacht ausgestührten Arbeit der Kirche. Auch
- so der Text des Mt hat fagen wir um 130, daher die Klagen des Bapias über die mangelhaften Übersezungen! — mit der Verbreitung zugleich eine arge Verwilderung er= fahren, wie sie Le nie ganz los geworden ist, und dies Durcheinander der Texte würde sich am leichtesten erklären, wenn eine ältere Vorlage und eine jüngere Überarbeitung (oder gar ihrer zwei) eine Weile um den Vorrang lämpsten. Allein hier steht den Teilungs-
- ut ihret ziber eine zortet um ven zortung tumpfen. auch vie jerst ven zerumpschypothesen entgegen, daß es nicht gelingen will, zwei verschiedene Individualitäten, soweit nicht die ohnehin zu postulierenden Quellen mitgerechnet werden, in Mt zu unterscheiden. Bas wirklich unzweiselhaftes Eigengut unseres ersten Evangelisten ist, hat alles dogmatisch, schriftstellerisch, religiös das gleiche Gepräge. Die älteste Textform von Mt, die eine völlig undefangene Textfritik herausarbeiten kann, enthält aller Bahrscheinlichkeit nach
- 50 mancherlei Juthaten und Anberungen von späteren Händen als die bes großen Unbefannten waren, dem wir das erste Evangelium als Ganzes verdanken, aber wir dürfen nicht hoffen, sie reinlich von dem Ursprünglichen auszuscheiden: wir werden die devregooeis, die etwa nachträglich in Mt eingebrungen sind, nicht als Versuche, dem Mt einen anderen Charakter auszuprägen, beurteilen, sondern als jüngere Schößlinge aus gleicher
- anderen Charafter aufzuprägen, beurteilen, sondern als jüngere Schößlinge aus gleicher 55 Burzel; was an dem fertigen Mt geändert worden ist, hat nicht ein Deutero-Matthaeus mit besonderen Tendenzen, sondern die Kirche des Mt in seinem Geiste und in seinem Ton geändert.

d. Der Erfolg des Mt. Mit dem Gefagten ift schon erklärt, warum Mt, auch ohne daß das Prestige urapostolischer Absassium ihm beim ersten Erscheinen zu gute kam, so bald 60 das Lieblings- und Hauptevangelium der Kirche geworden ist, nur bei den Theologen, nie bei

dem gemeinen Manne von Jo bedrängt. Jo fällt hier aus verschiedenen Gründen beiseite, aber Mc und Le find Evangelien, die den Geist und die Meinung einzelner her= vorragender Christen widerspiegeln, Mt stellt den Geist der alttatholischen Kirche dar. Der Berfasser selber tritt ganz zurückt; er reflektiert zwar mehr als Mc, aber in den Bahnen, in denen die alte Rirche beim Evangelium zu reflektieren liebte, und seine Einfachheit hält 5 die Mitte zwischen dem hart Runstlosen und dem erkünstelt Schlichten. Er bietet reiche Stoffmaffen, an Worten und Thaten des Heilands gleichermaßen, aus guten Quellen ge-Schöpft und geschick und There ind Thaten des Heinnes greichtenigen, aus gaten Lutenen ges schöpft und geschick vor allem übersichtlich und eindrucksvoll gruppiert; er findet in dem hebräischen Kolorit seiner Darstellung ungewollt ein Mittel, seine griechischen Leser durch den Reiz des Fremdartigen zu sessen ohne doch durch übermäßige Breite sie zu ermüben 10 ober durch ängstliche Wörtlichkeit dunkel zu werden. Ein Siegesdetwichtein liegt über jedem Abschnitt und jedem Satz ausgebreitet, das sich dem Leser unwillkürlich mitteilte, auch wenn er die gelehrten Schriftbeweiße gar nicht zu kontrollieren vermochte; und könnte die Steigerung eine vollkommenere sein als die zwischen dem katalogmäßigen Anfang von Mt 1, 1 Blblos yeresews Inoor Xowror und dem Schluß 28, 20: "Siehe ich bin 15 bei Euch alle Tage bis an der Welt Ende" ju fuhlende? — Wir, die wir nicht bloß als gläubige Christen, sondern im Auftrage der Wissenschaft Mt zu würdigen versuchen, werden feine Sochschätzung seitens der Rirche nicht nur begreifen, sondern aus anderem Geschätzunkte unterftützen. Gewiß hat Mt das Gerippe seines Evangeliums von Mc er= borgt, gewiß hat Le viele Jesusvorte ebenso rein oder ursprünglicher als Mt aus der 20 alten Quelle uns erhalten, aber die Figur Jesu, in Lehre, Silfsleistung und Rampf tritt bei keinem Evangelisten so mächtig, so lebendig und so karf umrissen auf dem dunklen Hintergrund heraus wie bei Mt. Trot aller Mängel ist das Buch, das ja nur dem Glauben hat dienen wollen, auch eines der bedeutendsten Geschichtswerke, die die Welt-2b. Jülicher. litteratur besitzt. 25

Matthäns Baffi f. Rapuziner Bb X S. 51,89 ff.

Matthäus Blaftares f. Blaftares 8b III S. 254, 10.

Matthäus Paris, englischer Chronist, gest. 1259. — Ausgaben: Chronica, Maiora ed. Luarb, Lonbon 1872–1883, 7 vol., Rolls Series; Historia Anglorum ed. Mabben Lonbon 1866–1869, 3 vol., Rolls Series; Gesta Abbatum S. Albani ed. Riley, Lonbon 80 1867–1869, 3 vol., Rolls Series; Vita Stephani ed. Liebermann, Ungebrudte Anglonormänn. Geschichtsquellen p. 138; Auszüge aus den genannten Werten gab Liebermann MG SS XXVIII, p. 107–443; eine deutsche Ueberseung ausgewählter Stüde Granbaur und Battenbach in Geschichtsschuber der Geschichter Stüde Granbaur und Battenbach in Geschichtsschuber deutsche Borzeit XIII, 5, 1890. — Jur Biographie und Aritif vgl. Harby, Descriptive Catalogue of British History vol. III; bie Introductions von Luard 85 und Rabben; Dictionnary of National Biography 43, p. 207–213; namentlich aber Liebermann SS. XXVIII, p. 74–106; sonstige Litteratur verzeichnen Sotthaft, Bibliotheca historica medii aevi 1<sup>a</sup>, p. 778 f. und Großes, Sources of English History sub nr. 1830. Crobed arübere Benehittingerlaster beide fein soriatorium Michael bieter

Jedes größere Benediktinerkloster besaß sein scriptorium. Aber keines dieser scriptoria ist so berühmt geworden, wie das scriptorium der Abtei St. Allbans in 20 Gertsorhschire, welche seit ihrer Reform durch EB. Lanfrank von Canterbury (vgl. Bd XI, S. 249) zu den größten, reichsten und geistig regsamsten Klöstern Englands gehörte. Von Abt Paul (1077—1093) gegründet und dotiert, von Abt Simon (1167—1183) restauriert und neu organissert, versorgte es nicht nur die Klosterbiliothek reichlich mit Büchern, sondern bot den scribae des Klosters auch Mittel und Gelegenheit, sich als scriptores, 25 und zwar als Geschichtsschreider, zu versuchen. Diese Versuche sielen zunächst freilich sein öußerlich wenigstens sehr ehre des 13. Jahrhunderts entstand in St. Allbans ein äußerlich wenigstens sehr respektables Geschichtsswerk: vie klosen historiarum des Roger von Wendover. Roger war jedoch nichts weniger als ein bedeutender Historiker. Sein größtes Verdienst ist, daß er die Geschichtsschreitung in St. Allbans heimisch gemacht so und ihr den Mann zugesüchrt hat, den man unbedenlich als den größten der mittelalterlichen Ehronisten Englands bezeichnen kann: Matheus Paris.

Geboren nicht lange vor 1200 in oder bei St. Albans, wenn nicht als Bastard, so boch als der Sohn kleiner Leute, welche den damals in Ost- und Mittelengland nicht seltenen Zunamen Parisiensis oder de Parisius führten, besuchte Matheus — so hat er selber 55 stets seinen Namen geschrieben — die vortreffliche Klosterschule im durgus von St. Albans und trat dann am 21. Jan. 1217 als Mönch in den Konvent ein. Im Schönschreiben, Zeichnen, Malen und selbst in der Goldschmiedekunst sorgsältig ausgebildet, that er sich

alsbald in dem scriptorium jo hervor, daß er nach dem Tode Rogers, 6. Mai 1236, von seinem Gönner, dem Abte Johann II., zum Vorsteher desselben ernannt wurde. Dies Amt hat er bis zu seinem Tode — 1259 Juni oder später — mit unermüdlichem Fleiße verwaltet. Aber es hat ihm nicht an Gelegenheit gesehlt, auch die Welt außerhalb der s Rlostermauern kennen zu lernen. In London hatte er so oft zu thun, daß er in der großen Stadt ganz zu hause war. Auch Canterbury und Binchester hat er besucht. Dagegen war es ihm nur einmal vergönnt, andere Länder und Bölker zu studieren. Im Jahre 1245/46 ersuchte ihn Rönig Hakon IV. von Norwegen, dem Brior von St. Beneditt auf Niderholm, jest Munkholm bei Trondjem, bei seinen Berhandlungen mit den Raiverzen Werten Under der Statten und Berhandlungen der Kaiverzen 10 (Bankiers von Cahors) von London beizustehen. Zum Danke für die glatte Abwidelung des unerfreulichen Geschäftes erbaten sich dann die Mönche von Holm M. von Inno-cenz IV. als Visitator. So reiste M. im Juni 1248 nach Bergen, reformierte die Abtei und trat in die freundschaftlichsten Beziehungen zu König gaton. Allein michtiger, als biese Besuche in der Welt, war für M., daß die Welt ihn selber im Kloster besuchte. 15 Der Hof Heinrichs III. hat in den Jahren 1244—1258 nachweislich zehnmal in St. Albans residiert. So erhielt M. Gelegenheit, nicht nur von den Hossert interessiert, sondern von dem Könige selber, der ihn hoch schätzte und sich für sein Geschichtswert interessierte, Informationen einzuziehen. Sobann tam ihm fehr zu statten, daß ber 21bt von St. Albans ju den ersten Lords des Reiches gehörte und als solcher nicht nur allen Hoftagen und 20 Ronzilien beiwohnte, sondern auch von allen königlichen Brits, allen Erlassen der Bäpfte und Legaten Renntnis erhielt. Allein es ift D.s besondere Größe, daß er nicht nur folche Informationen benutte, die ihm gleichsam ins haus getragen wurden, sondern daß er hyftematisch aus allen Teilen ber bamaligen bekannten Welt sich Briefe, Altenstücke, Nachrichten über wichtige Zeitereignisse zu verschaffen suchte und systematisch alles, was 25 er bergestalt ersuhr, sogleich aufzeichnete. Schon daraus ergiebt sich, daß er in ganz anderem Sinne Geschichtsschreiber gewesen ist, als irgend einer der älteren Chronisten. Man darf fagen, er betrachtete die Geschichtsschreibung, speziell die chronikalische Darftellung ber Zeitgeschichte, als seinen besonderen Beruf, ja als sein Amt. Er war dem= zufolge auch ausschließlich für die Geschichte und mit der Geschichte sich berührende Wiffens-20 gebiete intereffiert, hat ausschließlich — eine Seltenheit im Mittelalter — Geschichtswerte hinterlassen.

Das bedeutendste dieser Werke find I. die Chronica Maiora, eine Chronik in der üblichen annalistischen Form, die Zeit von der Schöpfung die zum Jahre 1259 umfassend. Die Grundlage der Darstellung bilden die zum Jahre 1235 die flores historiarum des Roger von 25 Wendover. Aber M. hat 1. dies Wert stillstisch überarbeitet, 2. namentlich von der Thron-

- 85 Wendover. Aber M. hat 1. dies Werk stillsstiftisch überarbeitet, 2. namentlich von der Thronbesteigung König Johanns Lackland an (1199) gleichsam mit einem fortlaufenden Kommentar versehen, indem er Urkunden, Briefe, Anekdoten und vor allem sehr scharfe Urteile über Bersonen und Ereignisse hinzussügte. Von 1235 an erzählt M. ganz selbstsständig, nur auf Urkunden und persönlich gesammelte Nachrichten sich stützend. Dieser Teil der
- auf Urfunden und perfönlich gesammelte Nachrichten sich flützend. Diefer Zeil der auf Urfunden und perfönlich gesammelte Nachrichten sich flützend. Diefer Zeil der a Chronica ist daher für den Historiker der wertwollste. Von 1255 an verspürt man jedoch in der Darstellung einen starken Ubfall. Die Anzeichen des Greisenalters, Geschwätzigkeit, Ronfusion machen sich immer störender bemerkbar. Man hat daher diesen Zeil R. absprechen wollen, aber mit Unrecht, vgl. Liebermann a. a. D. Eine Beilage zu den Chronica jollte bilden II. der leider nicht vollständig erhaltene Liber Additamentorum, d. i.
- 45 eine Sammlung von Urfunden, geographischen, genealogischen, heraldischen Notizen und Abhandlungen; im wesentlichen ein Auszug aus den Chronica ist III. die Historia Anglorum. Außerdem schrieb M. IV. De gestis abbatum Albanensium, d. i. eine Geschichte seiner Abtei in biographischer Form, — ihr Wert beruht vor allem auf ihren überaus reichhaltigen tulturgeschichtlichen Nachrichten; V. Vitae Offae I et II (Könige
- Seichichte feiner Abtei in biographichter Form, ihr Wert beruht vor allem auf ihren überaus reichhaltigen tulturgeschichtlichen Nachrichten; V. Vitae Offae I et II (Rönige 50 von Mercia), über die Echtheit vgl. Liebermann a. a. D., S. 97 f.; VI. Vita Stephani, b. i. Stephan Langton, Erzbischof von Canterbury, wovon nur ein Fragment erhalten ift; VII. Vita s. Edmundi und VIII. Miracula s. Ricardi episcopi Cicestrensis (1245—1253), beide verschollen; vgl. über sie und über andere Arbeiten des M.S. Liebermann a. a. D. S. 99 f. — Fälschlich sind bem M. zugeschrieben worden die Abbreviatio 55 Cronicorum ed. Madden, die Cronica excerpta e Magnis Cronicis s. Albani, die

Vie de seint Auban.

M.s Ruhm gründet sich vor allem auf die Chronica Maiora. Hier treten seine großen Vorzüge am deutlichsten hervor: 1. sein wahrhaft unersättlicher Drang nach guter und genauer Information; 2. sein erstaunlich sicherer Instinkt in der Unterscheidung des 60 Wesentlichen und Unwesentlichen; 3. sein universaler Blick — sein Horizont umspannt

die ganze christliche Welt von Sprien dis Spanien, von Sizilien dis Standinavien, dehnt sich aber gelegentlich noch weiter aus, und fein Interesse haftet nicht nur an den politischen und kirchlichen Ereignissen, sondern erstreckt sich auch auf die Entwickelung der Wiffen-schaft, mertwürdige Natureignisse und wichtige volkswirtschaftliche Thatsachen, wie z. B. den Aussall der Ernte und den Getreidepreis in England und Frankreich u. s. w. —; 5 4. fein unerfcrodener Freimut, der weber vor dem Throne noch vor dem papftlichen Stuhle Halt macht; 5. sein flares, oft febr scharffinniges Urteil über Personen und Er= Single Balt macht; 5. jein tlares, oft jehr jedarfjinniges Utteil uber zerjohen und Er-eigniffe — er hat bereits die Erhebung Frankreichs und die Erniedrigung des Papstums vorausgesagt — 6. die Klarheit und Anschaulichkeit der Darstellung. Aber diesen Vorzügen stehen erhebliche Mängel gegenüber: er redigiert 1. sehr willkürlich die von ihm benutzten 10 Dokumente, er übt 2. nur selten Kritik an den ihm vorliegenden Berichten und vor allem 3. er schreidt durchaus nicht sine irst et studio. Seine große Liebe ist England, das englische Voll, über dessen germanische Herlart er nicht im Unklaren ist, und St. Albans; als Feind betrachtet und verfolgt er jeden, der England, das englische Bolt und St. Albans tränkt und schädigt. Die Unterwerfung Englands unter den päpstlichen Stuhl, die Ause 15 faugung des englischen Bolkes durch die pähltlichen Legaten und durch die Günftlinge Heinrichs III., die ungeschickte Politik Heinrichs III. während des großen Streites zwischen imperium und sacerdotium, den er ausschührlicher darstellt, als irgend ein anderer Zeitgenosse, hat er daher als ein ihm persönlich angethanes Leid empfunden und demgemäß z. B. über die Habjucht und Herrschulch der Kurie oft so überaus schaft sich ausgesprochen, daß Baronius und Bellarmin geneigt waren, bie betreffenden Stellen für Interpolationen der Lutheraner zu erklären. Trotzdem war er keineswegs ein prinzipieller Gegner des Papsttums und ein blinder Anhänger Friedrichs II. So zuwider ihm das Streben der Bapfte nach der Weltherrschaft war, so bestritt er ihnen doch nicht das Recht, die Kaiser abzuseten. Auch tadelt er gelegentlich schon vor 1250 Friedrich II., 25 nennt ihn nach seiner Absetzung nicht mehr dominus imperator und schlägt sich nach 1250 sogar zu den Gegnern der Hohenstaufen. — Auch wo M. sichtlich befangen und falsch urteilt, ist doch sein Urteil immer zu beachten; denn es kommt darin immer irgendwie die Stimmung des englischen Volkes zum Ausdrucke. Er darf als der Vertreter der öffentlichen Meinung Englands in jener Zeit betrachtet werden. Jum Dolmetich 20 berselben war er aber deswegen besonders geeignet, weil er durch und durch Eng-länder war. Die geringe Anlage und Reichne geeignet zur Sweducket werden zur länder war. Die geringe Anlage und Neigung der Engländer zur Spekulation, ihr ausgesprochener Sinn für das Thatjächliche, ihre Abneigung gegen alles Nichtenglische, ihre Antipathie gegen absolutistische Bestrebungen in Rirche und Staat - bas alles tritt uns schon bei M. beutlich entgegen. Er ist der erste große spezifisch englische Schrift= 85 steller und hat als solcher Anspruch auf einen Platz auch in der Geschichte der Welt= litteratur. S. Böhmer.

Matthias. — AG 1, 23 wird als einer der Männer, die Zeugen des Wirkens, des Todes und Auferstehens Jesu gewesen seiner der Matthias genannt. Darauschin betrachtete man ihn in der alten Kirche als einer der 70 Jünger, Eused. h. e. I, 12, 3. Nach der 40 AG wurde er in der bekannten Weise unter die Zwölfe aufgenommen. Eine Überliefe= rung über seine Thätigkeit giebt es nicht. Im 3. und 4. Jahrhundert besaß man ein häretisches Matthiasevangelium, s. Bd I S. 662, 57 ff. **Hauft** 

Matthyszoon J. f. Münfter, Biebertäufer.

Matutin f. b. A. Brevier Bb III S. 394, 29 ff.

Manlbeerfeigenbaum f. Fruchtbäume Bd VI S. 304, 17.

Maulbronn, ehe maliges Cifterzienserkloster in der Diöcese Speier. — Litteratur: Janauschef und die übrigen 386 4, 117 verzeichneten Werke über die Cisterzienser; dazu jest Haud, KG Deutschlands 4, 321 ff. — Karl Rlunzinger, Artistische Belchreidung der vormaligen Cisterzienserabet M., 1849; <sup>3</sup> in: F. Eisenlohr, Mittelalterliche Bau- 50 werke im südwesklichen Deutschland und am Rhein, Karlsruhe [1853] Fol.; <sup>4</sup> München 1861; J. u. P. Hartmann, Wegweiser durch das Kl. M., Stuttgart 1864, <sup>3</sup> 1875; Ed. Paulus, Die Cisterzienserabtei M. gerausgg. vom Bürttemb: Alterthums-Verein, Stuttgart 1879, Großfolio (= Jahreschefte des Birt. Alt.-Bereins II, 1. 1873; 2. 1875; 3. 1879); <sup>3</sup> 1882, tlein 4°; "Billige Ausgabe" 1884; <sup>3</sup> vermehrte Aussage (Einband: "1890"), gr. 4°; 55 Beschreibung des Oberamts Maulbronn, Stuttgart 1870. V, 310 S.; Beschr. des OM.s M.

45

Maulbronu

Erweiterter Sonderabdruct aus: Das Königreich Bürttemberg, Bd III, Stuttgart 1885, wo (S. 3) ältere Litteratur; E. Baßler, Rleiner Führer durch das Rl. M., Maulbronn [1902]; R. Klunzinger, Urtundliche Geschichte der vormaligen Cifterzienstei W. Mit einer Regesten enthaltenden Beilage, Stuttgart u. Wildbad 1854; B. Heyd, Bibliographie der württ. Geschichte 5 II (1896), S. 144 f.

1. M. wurde ursprünglich, um 1138, durch Walther von Lomersheim, in Ecenweiher, 11/, Std. von der jetigen Stätte entfernt, als Tochter von Neuburg im Elfaß gegründet, das feinerseits Tochter des zweitältesten deutschen Cisterzienserklofters Lützel war. Bei Janauschets Ansatz "24. März 1139" bestätigt sich die Bemerkung Haucks IV, 324 A. 6, 10 daß Janauschets chronologische Ansätze das Zutrauen, das sie allgemein sinden, nicht immer verdienen, dagegen ist 1181 für das Tochterkloster M.s. Bronnbach, in der Arbor genealogica nur Drudfehler für 1151. Die Niederlaffung wurde von Bischof Günther von Speher zwischen August 1146 und Mai 1147 ins Thal der Salzach verlegt, wo M. beute eine der besterhaltenen Klosteranlagen Deutschlands ist, von der eine englische 15 Architektenzeitung neuerdings rubmte, daß M. für sich allein schon eine Reife ins König= reich Bürttemberg wert sei. Uber diese Seite find außer Eisenlohr und Paulus (f. o.) die photographischen Aufnahmen der Architekten Rempermann und Slevogt in Karlsruhe (10 Lieferungen zu 2,40 Mt., große Ausgabe 80 Mt.), von Brandjeph in Stattstude (10 Lieferungen zu 2,40 Mt., große Ausgabe 80 Mt.), von Brandjeph in Stattstude bie Werke über Kunstgeschichte zu vergleichen. Von belletristischer Litteratur, die an M. 20 antnüpft, seien genannt B. Lang, M-er Geschichtenbuch, 2. A.; H. Steinhausen, Irmela; Scheffels Maulbronner Juge nach der Sage vom Ausenthalt Fausts bei Abt Entensuß. 2. Für die Biffenschaft hat M., wie andere Cisterzienserklöfter taum etwas geleistet. Eine bibliotheca (d. h. Bibel), antiphonarium musice notatum et omeliam estivi temporis vermachte ichon der Stifter Günther von Speier in die Alosterbibliothet, 25 bie im 15. Jahrhundert größer gewesen seit Status von Basler Konzil ben Seiter un och statististichtigte, austweisen; Abt Johann II. wurde 1431 vom Basler Konzil beauftragt, die Böhmen in den Schoß der Kirche zurückzuführen; der Mönch Leontorius war mit Reuchlin in Brief-wechsel und half dem Basler Drucker Amerbach bei der Ausgabe des Nicolaus von Lyra 1506 ff. (Briefe auf vem Saster Lrucer amerdach ver die ger ausgave des Mcblalls von Lyra 1506 ff. (Briefe auf der Baster Universitätsdibiliothet H. II 30; Gedichte auf der Karls-30 ruher Bibliothef). Im übrigen war M. mehr auf Vermehrung seines Bestizstandes be-dacht, der dis zum 16. Jahrhundert steitig zunahm. 1504 wurde M. von Herzog Ulrich für Württemberg erobert (s. Geschichtliche Lieder und Sprüche W.s 78 ff.; vol. dasselbst weiter über M. 197 f. 239. 304. 311. 423 f. 475). Tochterabteien sind Bronnbach 1151 und Schönthal 1157, mittelbar das schon 1138 gestistete Päris im Elsaß und andere. 25 Bei Einführung der Reformation in M. wurde es Aussenhalt berjenigen Mönche, die kathalich bleiben molken. 1557 bekom es kulpet einen einzelicher Micht und kurde tatholisch bleiben wollten; 1557 betam es selbst einen evangelischen Abt und wurde eine ber Klofterschulen; ber breißigjährige Krieg brachte bas Klofter vorübergebend wieder in tatholischen Besitz.

3. In der protestantischen Lehrgeschichte hat Maulbronn einen Namen erhalten 40 durch zwei dort stattgefundene theologische Berhandlungen — das Colloquium Maulbrunnense von 1564 und die Formula Maulbrunnensis von 1576.

Luellen und Darstellungen: Außer ben unten genannten Originalquellen und ben beiberseitigen Barteischriften vol. besonders L. Osiander, Epit. H. Eccles. Cent. XVI, 791; Hospinian, Hist. sacram. II; Arnold, R. u. R.-H., XVI, 17; Struve, Pfälz, R.-Hift. 45 S. 149ff.; Sattler, Geich. des H. Bürt., IV, 207ff.; Bland, Geich. des prot. Lehrb., V. 2, S. 487ff.; heppe, Geich. des d. Brot., II, 71 ff.; Rlunginger in 3hR4, 1849, S. 166. 171; Subhoff, Olevianus und Ursinus in Leben und ausg. Schr. der Bäter und Begr. der ref. R., 7h. VIII, S. 260ff.; Kugler, H. Schriftoph II, 455 ff.; Rludhohn, Friedrich der Fromme, S. 166ff.; Ställin, Birt. Geich., IV, 665 ff.; J. hartmann im Bürt. R.- u. Schulbl. 1864, 50 Rr. 18, 138-140; Art.: Andrea I, 502, 53; Boquinus II, 321; Dathenus III, 495; Friedrich III. Bb VI, 277, 15, Olevian, Ubigität, Ursinus.

a) Das Maulbronner Gefpräch murde beranlaßt durch die Einführung des Caldinismus in der Pfalz unter Rurfürft Friedrich III., speziell durch die Absaffung des Heichleberger Ratechismus im Jahre 1563 (vgl. Bd VI, 277, 15; X, 164 ff.). Die auf 55 Reinheit der Lehre wie auf Einigung der evangelischen Stände gleich eifrig bedachten lutherischen Nachdarfürsten der Pfalz, Herzog Christoph von Württemberg, Pfalzgraf Wolfgang von Zweibrücken, Markgraf Karl von Baden, fühlten sich gebrungen, der brohenden Gefahr dogmatischer Berunreinigung und firchlich-politischer Spaltung zu begegnen (4. Mai 1563). Das Mittel, das sie dem Kurfürsten zur Verständigung vorschlugen (9. Oktober 60 1563 zu Ettlingen), war eine in Gegenwart der Fürsten zu haltende Konferenz der beider-

feitigen Theologen. Rurfürst Friedrich wollte von einer solchen anfangs nichts hören, weil

er "mit ben unruhigen Köpfen der Theologen nichts zu thun haben wollte". Auf einer persönlichen Zusammenkunft mit H. Christoph zu Hilsdach bei Sinzheim den 16. Februar 1564 kamen sich beide Fürsten auch in der Religionssache näher, "weil kein Theologus dabei war". Friedrich selbst gab jetzt seine Einwilligung zu einem gleich nach Oftern in Maulbronn zwischen schwächichen und pfälzischen Theologen zu haltenden "freundlichen 5 Kolloguium" über die Einsetzungsworte des hl. Abendmahls und deren wahren Verstand, freilich unter der Bedingung, daß die ganze Verhandlung verschwiegen bleiben solle. Pfalzgraf Wolfgang und Landgraf Philipp lehnten jede Beteiligung ab. Dagegen fanden sich die beiden Fürsten in Maulbronn ein, mit ihnen die theologischen Kortyphäen der beiderseitigen Rirchen und Universitäten nehft einigen weltlichen Räten; mit dem Rurfürsten 10 sein Hoftperinger M. Diller, die Brossessen von Maulber Staussen. Urfünzus und Dathen, der Leibarzt und Kirchenrat Thomas Erast, Ranzler Ehem, als Notarius W. Aylander, Lehrer ver griechischen Brosse in heibelberg; von württembergischer Seite Prosst und Pros. D. Schnepf aus Tübingen, Bal. Wanner, Abt von Maulbronn; als Notarius L. Diander, Prediger 18 in Stuttgart, als weltliche Räte Ranzler Fehler und Vizelanzler Gerhard. Am Montag nach Quasium. begannen die Verhandlungen in dem noch vorhandenen Winterrefektorium des Klosters: sie bauerten in zehn Konferenzen die ganze Woch hindung vom 10.—15. April, meist schon um 6 Uhr morgens beginnend.

Gleich anfangs wurde in den Verhandlungen der Theologen nicht die Abendmahlse 20 lehre, sondern die Ubiquitätsslehre, oder, wie Andreä sich lieber ausdrücken wollte, die Lehre von der majestas nullo 1000 eircumscripta des Leides Christi vorangestellt. Damit war die Möglichkeit einer Verständigung zum Voraus abgeschnitten. Acht Sitzungen hindurch, Montag dis Freitag, wurde über dieses Thema hin- und hergeredet, ohne daß man sich näher kam. Auf die Abendmahlslehre kam man erst in den zwei 28 letzten Sitzungen, da die Fürsten wünschten, es möchte wenigstens ein Versuch gemacht werden, sich über diese ohne Rücksicht auf die christologischen Fragen zu verständigen. Allein kaum hatte man über das rovro der Einsetzungsworte, über manducatio oralis oder spiritualis einige Reden und Gegenreden gewechselt, so wurde auch schon wieder, diesmal von reformierter Seite, die Ubiquitätsslehre hereingeworsen, — und man stand auf 20 bemselben Fleck, von dem man ausgegangen.

Die Fürsten machten wegen vingender Geschäfte, die sie heim riefen, dem nutlosen Hin- und Herreden ein Ende. Die Protokolle wurden verglichen und unterschrieden (17. April); man reiste nach Haus, nachdem noch die beiden, zwar durch die Dogmatik getrennten, aber geistig sich ebenbürtigen, um die Sache der Wahrheit und das Wohl der so Kirche gleich eifrig besorgten Fürsten, Christoph und Friedrich, um doch dem eigenen Gewissen ein Genüge zu thun, schriftliche Deklarationen ihrer beiderseitigen Uberzeugungen einander eingehändigt hatten — die "eigenhändige Konfession Herzog Christophs von der Majestät Christi und seinem H. Abendmahl" d. d. 17. April, und Kursurst Friedrichs "eigenhändige Bekanntnuß, geschrieden zu Maulbronn, wie die gloch drey schlug gegen tag, 20 Dienstags den 18. April 1564".

Trotz der Hilsbacher Verabredung, das Ergebnis des Gesprächs geheim zu halten, triumphierten die Heidelberger (Erast, Urfin u. a.) in Briefen an Freunde über die Niederlage der Bürttemberger. Daher erschien ein von den letzteren zuerst handschriftlich an befreundete Kirchen und Fürsten geschichter Bericht bald auch im Druck:

"Wahrhafftiger und gründtlicher Bericht von dem Gespräch zwischen des Chur= fürften Pfalzgrafen und des Herzogen zu Würthemberg Theologen von des HErrn Nacht= mahl zu Maulbronn gehalten. Frankfurt 1564. 4°."

"Der Autor bavon ift Jo. Brentius", sagt Joh. Jak. Moser in seiner Bibliotheca Scriptorum de rebus Suevicis, hinzufügend: Brentius vertierte dieses noch selbiges so Jahr Lateinisch und gab es heraus unter dem Titel:

Epitome Colloquii inter... Friderici, Palatini Electoris et Christophori Ducis Würtembergensis, Theologos de Majestate hominis Christi, deque vera ejus in Eucharistia praesentia, Maulbronnae instituti per Würtembergenses Theologos ad amicos suos perscripta 1564. 4°. 55

Theologos ad amicos suos perscripta 1564. 4°. Bon pfälzischer Seite: Protocoll Das ift, Acta oder Handlungen des Gesprechs, zwischen den Pfälzischen und Birtembergischen Theologen, von der Ubiquitet oder Allenthalbenheit des Leids Christi, und von dem buchstädischen verstand der wort Christi, Das ist mein Leid, 2c. Im April des Jars 1564. zu Maulbrun gehalten. Item, Der Wirtembergischen Theologen von gemeldtem Gesprech desselben jares außgangener Bericht. Samt 60 ber Bfälkischen Theologen warhafftigem vnd bestendigem Gegenbericht, darauß zu seben, wie gemeldter der Wirtembergischen Theologen so boch betewrter Bericht mit dem Protocoll vnd der warheit ftimme. Heidelberg 1565. 355 Bl. (Druct von Joh. Mader). — Das= selbe auch lateinisch: Protocollum hoc est Acta Colloquii . . . Anno M. D. LXVIII.

- 5 [jo!] Mulbrunnae habiti ... A quodam Theologiae studioso Latine reddita. Heidelbergae. 1566 180 S. + Epitome Colloquii ... per Vvirtembergenses Theologos ad amicos suos perscripta et Palatinorum Theologorum Responsio... Heidelbergae 1566. 383 S. (Drud von Michael Schirat).
- Bon württembergischer Seite erschien nun: "Protocoll des Gesprechs ... "allerdings 10 dem Original gleichförmig, one Zusatz und Abbruch getreulich in Druc versertiget. Tü= bingen 1565. 4° und:

Chriftliche und in Gottes Wort gegründete Erklärung der Burttembergischen Theo-logen Bekannbtnuß von der Majestät des Menschen Christi zu der Gerechten des Batters und ber wahrhafftigen Gegenwärtigkeit seines Leibs und Bluts im Heil. Abendmahl zu

15 Erläutterung und Apologie des Maulbronnischen jezund in Druck gefertigten Protocolls und daraus hervorgezogenen Berichts, auch ju Ableinung und Widerlegung ber Heydelbergischen Theologen ungegründeten Gegenberichts. Tüb. 1565. 4°. Von pfälgischer Seite: Solida refutatio sophismatum et cavillationum quibus

- Würtenbergici totam controversiam incrustaverunt 1565. 4°; und: Bestendige Antwort ber Pfältzischen Theologen auf der Wirtemb. Theologen Er-flärung und Bekenntniß von der Majestät des Menschen Chrifti. Heidelberg 1566. 4°. 20 Bürttembergischerfeits folgte : Leste Antwort der Wirt. Theologen wider die Heudelbergische von der Majestät des Menschen Christi ... und seiner warbafftigen Gegenwertigkeit im bl. Abendmal. Tübingen 1566. 4°.
- Balb wurden auch die Wittenberger und andere ausländische Theologen in den 25 Streit mit hereingezogen, als H. Christoph die Maulbronner Protokolle und die Andreä= Brenzische Schrift de majestate Christi dem Kurf. August mit der Bitte übersandte, fie durch feine Theologen prüfen zu laffen, und als die Wittenberger mit einer scharfen Zensur

biefer Schrift antworteten (vgl. noch "Der fürftl. Braunschweigischen und Grubenbegischen zo Theologen Urteil über das Gesprech ... zu Maulbrun ... Eisleben 1567, 4°"). Land= graf Philipp von Heffen, um seine Vermittelung angegangen, meinte, die Theologen "seien in der Disputation nach beiden Seiten zu weit ausgelaufen; es wäre beffer gewefen, wenn man von dem hohen Artikel weniger disputiert und es einfältiglich dabei gelaffen hätte, daß Christi Leib und Blut im Abendmahl gegessen und getrunken wird, wie er be=

- 85 fohlen hat"; zugleich riet er dem Herzog von Württemberg, seinen Theologen alle ferneren Zänkereien zu unterfagen (2. Juli 1564). H. Christoph aber, dem die Gesahr des ein= brechenden Calvinismus immer drohender zu werden schien, übersandte das Württem= berger und Heidelberger Protokoll und sämtliche über das Maulbronner Gespräch ge= wechselten Schriften mit besonderen Begleitschreiben (d. d. 25. August 1565) an die
- so ebangelischen Fürsten Deutschlands und forderte sie auf, sich mit ihm zum Schutz bes ebangelischen Glaubens gegen den leidigen und gefährlichen Zwinglianismus zu verbünden, ber an vielen Orten Deutschlands mit Gewalt, an etlichen aber heimlich und meuchlich aufzukommen suche. Nur durch sein mutiges und glaubensfreudiges Auftreten hat Kurfürft Friedrich auf dem Augsburger Reichstag im Jahre 1566 den drohenden Sturm be-45 fchwichtigt (Bo VI, 277).

b) Einen friedlicheren Charafter und Ausgang hatte ber Theologenkonvent, welcher zwölf Jahre später von einigen württembergischen, badischen und hennebergischen Theologen gehalten wurde zum Zweck der Beratung und Unterschreibung der fog. Maulbronner Formel, einer ber Grundlagen ber Konkordienformel, j. Bb X, 740, 39 ff. Den Wunsch

- 50 des Rurfürsten August, zur Herstellung einer vollkommenen Lebreinheit in den ebangelischen Landeskirchen Deutschlands mitzuwirken, hatte Graf Georg Ernst von Henneberg im No-vember 1575 bei der Hochzeitsfeier des Herzogs Ludwig von Württemberg in Stuttgart ben dort anwesenden Fürsten, insbesondere Herzog Ludwig und Markgraf Karl von Baden, mitgeteilt. Sofort erhielten die beiden Stuttgarter Prediger, Propft Balthafar Bidembach
- 55 und Hofprediger Lukas Dfiander, Schwager J. Andreas, nebst bem hennebergischen Hof= prediger Ubel Scherdinger und einigen babijden Predigern den Auftrag, ein Gutachten zu erstatten, "welchergestalt eine Schrift möchte zu verfertigen sein, badurch ein Anfang zu rechter christlicher Konkordie zwischen den Kirchen A. C. gemacht werden möchte". Noch an demselben Tag (14. November) setten die in Stuttgart versammelten Theologen das 80 gewünschte Gutachten auf. Die Fürsten approbierten es und beauftragten zwei der ge-

nannten Theologen, Bidembach und Ofiander, mit ber Ausarbeitung einer solchen Unions= schrift, die am 19. Jan. 1576 auf dem Konvent zu Maulbronn von den beiden Verfassern unter Buziehung ber beiden hennebergischen Theologen Scherdinger und Peter Streder, Ronfiftorialis und Bfarrer zu Subl, fowie bes Bforzheimer Bfarrers und Superintendenten Dr. Rupert Dürr nochmals geprüft, approbiert und unterschrieben wurde. Gebruckt ist 5 das Stuttgarter Bedenken, das die Grundlage der Arbeit bildet, bei hutter, Concordia concors, S. 319—323; die Maulbronner Formel selbst aber ist aus den Akten des Dresdner Archivs erstmals abgebruckt von Th. Pressel in IdSch 1866, S. 640—711, vgl. A. Konkordienformel X, 740. — Mit einem Begleitschreiben des Grasen von Henneberg (d. d. 9. Februar 1576) wurde bie Maulbronner Formel dem Rurfürsten August von 10 Sachen übersandt, der um dieselbe geit auch ibie sog. schwächscheften August von is Sachen übersandt, der um dieselbe geit auch ibie sog. schwächsich-sächsische Formel von H. Julius von Braunschweig zugeschickt erhielt. Ein Gutachten von J. Andrea über das Verhältnis beider Formeln fiel dahin aus, "daß das andere Scriptum, das von den Theo-logen des Herzogs von Württemberg gestellt und unterschrieden worden sei, viel dienste-licher und tauglicher zu einer allgemeinen Konkordienschrief viel wordet". Doch wurde 15 und der den der Steres währten der Gentunt die ist werden seinen vor verschrieften worderte auf dem den 28. Mai zu Torgau eröffneten Konvent die schwäbisch-sächsiche Formel zur Basis der Verhandlungen genommen, andererseits alles Wesentliche der Maulbronner Formel in den neuen Entwurf, das sog. torgische Buch, aufgenommen. Näheres über die Formula Maulbrunnensis und ihr Verhältnis zur schwäbisch-sächsichen Formel und aum torgischen Buch s. bei Hutter, Concord. conc., p. 305 sqq.; Osiander, Hist. eccl. 20 Cent. XVI, lib. IV, 3, p. 866; Pland Bd VI, S. 428ff.; Heppe, Geschichte ber luth. Ronfordienformel, 1858, S. 73 ff.

Im September 1576 fand eine nochmalige Konferenz württembergischer, babischer und hennebergischer Theologen (Heerbrand, Schnepf, Magirus, Bidembach, L. Ofiander, Diets, Scherdinger, Streder) zu Maulbronn statt, um ein Gutachten (d. d. Maulbronn 25 15. September 1576) über das torgische Buch abzufaffen, das im wesentlichen durchaus billigend ausfiel (f. heppe a. a. D. S. 120ff. und Beilage Nr. VII).

Bagenmann † (Eb. Reftle).

Maulbronner Formel f. S. 444, 46 u. d. A. Ronfordienformel Bb X S. 740, 39ff.

#### Maulbronner Gespräch j. S. 442, 42ff.

Maultier bei den Hebräern. — Litteratur: Ugolini, Thesaurus, de re rust. Hebr. XIX, 4, 40; Bochart, Hierozoicon I 209ff.; Barro, De re rust. 2, 8; Plinius, Hist. Inst. 8, 69; Aelian, Anim. 12, 16; B. Hehn, Rulturpflangen und Haustiere<sup>1</sup>, S. 107 ff.; Leng, Boologie, S. 211 f.; Art. Maul in Richms Hord 578; Art. Mule in Encycl. Biblica III 3228 f.

Das Maultier (mulus, ⊐, 2 Sa 13, 29; 18, 9; 1 Kg 10, 25; 18, 5; 2 Kg 85 5, 17; Jef 66, 20; Esr 2, 26; Reb 7, 68; 1 Chr 12, 40; 2 Chr 9, 24; Bj 32, 9; Hef 27, 14; ¬, P die Maultierstute 1 Kg 1, 33. 38. 44) bezeichnet ben Bastarb von Ejel und Pferdeftute, im Unterschied vom Maulesel (hinnus), bem Abtömmling von Pferdebengst und Efelin. Der lettere ift von unansehnlicher Größe und Gestalt und weit weniger nutsbar als das erstere, das Maultier, das wie der Ejel ficherer und dauerhafter 40 gebt als das Bferd, und namentlich in Gebirgsgegenden brauchbarer ift als dieses, dabei febr genügsam ift und an Bröße, Kraft und Schnelligkeit dem Pferde nabekommt. Die Alten haben beshalb allgemein vorwiegend das Maultier gezüchtet. Wir finden Maultiere im alten Agypten und Affprien; bei Homer begegnen fie uns mehrfach als Reittiere und als gewöhnliche Last- und Arbeitstiere (Ilas XVII 742; XXIII 114f.; XXIV 277. 324; 45 Obyffee VI 317). Rach Homer wurden sie vorwiegend aus Paphlagonien und Mchsien bezogen (Ilias XXIV), und aus dem pferdereichen Armenien (Thogarma) holten bie Phönizier und durch ihre Bermittelung wohl auch die Hebräer die Tiere (Hef 27, 14). Dasselbe Land hat bei mehr als einer Gelegenheit Affprien damit versehen. Bei ben Hebräern werden Maultiere zum erstenmal in Davids Zeit erwähnt : David selbst reitet 50 für gewöhnlich eine Maultierstute (1 Rg 1, 33. 38. 44); auch die königlichen Prinzen reiten Maultiere (2 Sa 13, 29; 18, 9). Nach der Chronik wurde das Maultier damals auch schon als Lastuier verwendet (1 Chr 12, 40), was für jene Zeit, wo das Maul-tier offendar noch selten war, immerhin fraglich sein kann. Später wurden sie käussger und ihr Gebrauch allgemeiner (1 Rg 18, 5; Sach 14, 15), so daß es nichts Auffallendes 55 wehr besten und fig Sachiert kweichtet werden (1, 41, 15), so daß es nichts Auffallendes 55 mehr hat, wenn sie als Lasttiere bezeichnet werden (2 Rg 5, 17). Sie tamen nach dem Bericht ber Königsbücher ins Land namentlich als Tributleistungen unterworfener Bölter an Salomo (1 Rg 10, 25; 2 Chr 9, 24). Wahrscheinlich werden auch die Hebräer

80

felbst, nachdem die Bferde bei ihnen allgemeiner geworden waren, Maultiere gezogen haben. Sanherib berichtet, daß er bei feinem Einfall in Juda Maultiere, Esel, Rferde, Kamele in großen Mengen als Beute mit fortgeführt habe (Prisma-Infchr. 3, 18 ff.). Die heim= kehrenden Erulanten bringen eine stattliche Anzahl von Maultieren mit (Esr 2, 66; Neh 5 7, 68), die freilich von der Jahl der Pferde um das Dreisache übertroffen wird. Im späteren Gesetz war den Juden verboten, Maultiere, überhaupt Bastardtiere, zu züchten (Le 19, 19). Das Verbot konnte man aber ganz bequem umgehen, wenn man die Stuten außer Landes belegen ließ. Die rabbinische Tradition, der auch Luther folgt, beutet die Stelle Gen 36, 24 darauf, daß der Edomiter Ana die Maultiere "erfunden" 10 habe (ftatt "der die heißen Quellen in der Steppe fand"; vgl. Jonathan 3. d. St.).

Benginger.

Mauriner, Congregatio S. Mauri. — Bernh. Bez, Bibliotheca benedicto-mauriana, seu de ortu, vita et scriptis patrum e congreg. S. Mauri in Francia, II. 2, Augsburg 1716. Dom Le Cerf, Bibliothèque historique et critique des auteurs de la con-16 grégation de S. Maur, Haag 1726. (Dom Laifin), Histoire littéraire de la congrégation de S. Maur, Baris 1726 (auch Brüffel 1740, 4°; beutic de von Rudolph, mit Anmert. von Meujel, Frantfurt 1773, 2 Bbe); Herbit, Die Berbienste ber Mauriner um die Biffenschaften, THE 1833, H. 1-3 und 1834, H. 1. Ch. be Lama, Bibliothèque des écrivains de la congr. de St. Maur, 2° éd, München u. Baris 1882. U. Berlière, Die Lehranstalten der Mauriner: 20 Studd. u. Mitt aus d. Bened. u. Cist.-O. 1887, S. 589 ff. M. Sicard, Les études classiques avant la révolution, Haris 1887. Em. Gigas, Lettres des Bénédictins de la congr. de St.-Maur 1741ss., publiées d'après les originaux conservées à la biblioth. rov. de Conenhague. stant in fevolution, putie 1001. Ein. Sigus, Deutes des Deutencaus des Congr. de St.-Maur 1741 ss., publiées d'après les originaux conservées à la biblioth. roy. de Copenhague, Ropenhagen 1893. S. M. Endres, Korrespondenz der Mauriner mit den Emmeramern und Be-ziehungen der letzteren zu den wiffenich. Bewegungen des 18. Jahrhunderts, Stuttg. u. Wien 1899. Braunmüller O. S. B., M. "Maurus St. (Mauriner)" im RRL<sup>2</sup> VIII, 1059–1080. Seimbucher, Orden u. Kongreg. I, 151–158.

Bgl. b. A. Mabillon, Montfaucon, Ruinart 2c.

Der Benediktiner-Orden bietet das merkwürdige und einzige Beispiel eines Mönchs-Instituts, das sich, nach langem und tiefem Verfall, für zwei Jahrhunderte wieder zu so erneuter, und in der großartigsten Beife nühlicher Thätigkeit erhoben hat (vgl. II, 587, 21 ff.). Dies konnte nur geschehen durch Rudkehr zur Regel, welche den Kloftergeiftlichen wiffen= schaftliche Beschäftigung gebot, oder vielmehr burch Umbildung biefer Regel nach dem burch bie Reformation auch ber tatholischen Rirche mitgeteilten Geifte. - In Frankreich war ber Orden schon in den letzten Zeiten des Mittelalters tief heruntergekommen; in den so allzureich gewordenen Klöstern herrschten statt Gelehrsamkeit und Frömmigkeit weltkliche Lust und frivoler Sinn. Selbst im 16. Jahrhundert wurde es noch nicht besser; erst zu Ansang des 17. wurde in einem vereinzelten Kloster, dem Stifte von St. Banne (S. Vitonis) bei Berdun, durch Dibier be la Cour eine Reform eingeführt. Er stellte Zucht und Orbnung wieder her, unter beren Schutz auch bie Studien allmählich wieder zu Bald schlossen fich das altberühmte Rloster von Movenmoutier 40 blüben begannen. (Monasterium Medium s. S. Hidulphi) und mehrere andere ber Reform an. Clemens VIII. bestätigte 1604 diese Congregatio S. Vitonis et Hidulphi, aus ber einige namhafte Gelehrte, wie Dom Calmet, Betit-Didier, Remy Cellier, hervorgegangen find. — Im Jahre 1614 brückte die Versammlung der französischen Geiftlichkeit den 45 Wunsch aus, alle Benediktinerklöster bes Landes möchten sich St. Vanne anschließen; das Generallapitel diefer Rongregation, die Folgen einer zu großen Machtausdehnung befürchtend, brang jedoch barauf, daß noch eine zweite Einigung gebildet wurde. Dom Benard, einer der Mönche von St. Banne, die bereits den Auftrag hatten, einige andere Klöster zu reformieren, erhielt 1618 von Ludwig XIII. die Bollmacht zur Gründung einer Kon= 50 gregation. Diese, sofort gebildet, nahm den Namen des hl. Maurus an, aus Furcht, Eiserlucht zu erregen, wenn sie ben eines Klosters gewählt hätte. 1621 wurde sie von Gregor XV. und 1627 von Urban VIII. bestätigt. Das erste von Benard reformierte Kloster war das der Blancs-Manteaux zu Paris. Bald traten andere in Menge bei. Nur die verweltlichten Cluniacenser verweigerten, sich anzuschließen. 1652 zählte die Konz-55 gregation schol 40 Klöster; im Laufe des 18. Jahrhunderts wuchs deren Zahl bis zu 101 bis im schol 2015. 191, die in sechs Provinzen geteilt waren. Den bedeutendsten Ruhm und Einfluß erlangte bas Rlofter S. Germain-des-près bei Paris; es war ber Sit bes mit bijchöflichen Rechten ausgestatteten Generalsuperiors, und besaß eine kostbare, an alten Handschriften reiche Bibliothek. Zweckmäßige, dem Geiste der neueren Zeit angemessen Statuten 60 sicherten den Bestand des Instituts; die strenge Sittlichkeit, der edle Sinn, die wissen-

schaftlichen Beschäftigungen der Mönche verschafften ihnen allgemeine Achtung. Bei bem zunehmenden Verfall der Sitten ber Geistlichkeit in Frankreich gehörten die Mauriner ju den wenigen Erscheinungen, welche damals der römischen Kirche Ehre machten; nach dem Ausdruck eines katholischen Schriftstellers stehen sie in der Klostergeschichte in dieser Beziehung völlig einzig da. Auch ist nicht zu vergessen, daß sie, im Bewußtsein, höhern 5 und allgemeinen Intereffen zu bienen, bem teterverfolgenden Geiste sowohl ber Sejuiten als des gallitanischen Rlerus fremd geblieben find.

Die vorwiegend wiffenschaftliche Richtung der neuen Kongregation war indeffen von bem Stifter, Dom Benard, ursprünglich nicht beabsichtigt gewesen. Erst ber erste Generalverter Sohn Benato, urprunglich nicht beabiagigt geweich. Erft ver erhe General-superior, Dom Tariffe (1630—48), legte durch die trefflichen Einrichtungen, die er für die 10 gelehrte Vorbereitung der Mönche traf, den Grund dazu. Diese Tendenz zog begabte, strebsame, aus den angesehensten Familien stammende Jünglinge an. Während des 17. und des 18. Jahrhunderts gehörte der Kongregation eine große Jahl berühmter Männer an, auf welche die tatholische Kirche stolz sein darf und deren Leistungen ein Gemeingut aller Kirchen geworden sind. "Im Ansange betrafen ihre Arbeiten die Sammlung der 15 Waterialien zu der Geschichte der Klöster, welche zur Kongregation gehörten, dann des gesamten Drbens, sowie zur Geschichte ber Heiligen. Bald rudte man jeboch bas Biel weiter. Die Sammlung und Bearbeitung der genannten hiftorischen Materialien führte zu paläographischen und diplomatischen Ausarbeitungen. Bei dem Unterricht, den man zu paläographischen und diplomatischen Ausarverrungen. Die dem ander der doch neuer 20 in den Noviziathäusern erteilte, wurde eine große Anzahl neuer Bücher oder doch neuer 20 Ausgaben notwendig, welche die Obern von Mitgliedern der Kongregation ausarbeiten ließen. Auf diese Weise entstanden nach und nach eine Menge Werke, die zu den aus-aezeichnetsten Monumenten menschlichen Fleißes gehören" (Herbstt). Die Thätigkeit der gezeichnetsten Monumenten menschlichen Fleißes gehören" (Herbst). Die Thätigkeit der Mauriner hat alles umfaßt, vorzüglich die Geschichte Frankreichs und die der Kirche. Durch unermeßliche Gelehrsamkeit, ruhiges Urteil, unbefangene Kritik, die meift nur dann, 25 wenn es sich um das Interesse und die Traditionen des Benediktinerordens handelt, weniger zuverlässig wird; durch einen Mut, der keine Schwierigkeit scheute, verbunden mit einer Ausdauer, die sprichwörtlich geworden ist, haben sie Riesenwerke zu stande gebracht, ohne die noch manche Teile der historischen und theologischen Wilsenschaften im Argen lägen. Nur durch das Zusammenwirken vieler, von Einem Geiste beseelter und uneigennütziger 20 Rräfte tonnte folches geschehen. Den ausgezeichneteren Mitgliedern wurde die Leitung ber Arbeiten übertragen, deren Vollendung oft die Aufgabe ihres Lebens wurde; andere brachten bas Material herbei oder behandelten einzelne Teile eines großen, gemein= famen Werks. Starb einer über einer Arbeit, so trat ein anderer ein, sie in demselben Sinne mit derselben Gelehrsamkeit fortsührend. Rein Orden hat einen solchen Gebrauch 85 feiner Reichtumer gemacht; bie feltensten Bücher und Manuftripte wurden angetauft, Reisen gemacht, um die Bibliotheken zu besuchen, Verbindungen mit fremden Gelehrten angeknüpft, um in jeder Hinficht das möglichst Vollkommene zu erreichen. Zugleich zeichneten sich die von der Kongregation herausgegebenen Werke durch äußere Schönheit aus, wie sie noch selten in der Typographie vorgekommen war. Dabei bewiesen die 40 Mauriner ihren frommen und freien Sinn dadurch, daß fie Freunde Vort-Royals waren und wegen ihrer Weigerung, die Bulle Unigenitus zu unterschreiben und ihrer antiinfallibiliftifchen Richtung vielfach Anfeindungen und Verfolgungen erlitten. Neben diefer jansenistigigen Richtung var es der Anschluß eines Zeils ihrer Orbensangehörigen an die cartesianische Bhilosophie, wodurch ihre fast das ganze 18. Jahrhundert durchziehenden 45 Streitigkeiten mit den Jesuiten verursacht wurden (s. u.). Es gilt hier nur in wenigen, allgemeinen Jügen zu zeigen, was die Kongregation für die Wissendast und die Kirche geleistet hat. Für das Einzelne sind die ben berühmtesten Thealesan articipate

Theologen gewihmeten besonderen Artikel zu vergleichen.

Ibre geschichtlichen Arbeiten verbreiteten sich über das weiteste Feld. Sie haben ganz 50 eigentlich die Diplomatik gegründet, als deren Bater Dom Mabillon anzusehen ift. Diefer große Gelehrte hat zuerft die immer noch zu befolgenden Regeln über die Prüfung ber Urtunden aufgestellt, in feinen sechs Büchern de re diplomatica 1681, tol., zu welchen er, infolge eines Angriffs von dem Jesuiten Germon, 1704 ein Supplement herausgab. Da diese Arbeiten vorzugsweise Frankreich betrasen, so gaben später Dom Toustain und 55 Dom Tassin eine allgemeine Diplomatif heraus unter dem Titel Nouveau traité de diplomatique, 1750—1765, 6 Bände 4°. Troz mancher Mängel in der Anordnung, bie teilweise in einem polemischen Zwecke ihren Grund haben, behauptet bieses Wert bas "vollkommenste in seiner Art" (Gatterer, Abriß der hist. Diplomatik 1798) — immer noch einen hervorragenden Wert. Was darin für lateinische Paläographie gethan war, so

suchte Montfaucon in seiner Palaeographie graeca (1708, fol.) für die griechische zu leisten. Seine Resultate sind freilich durch neuere und ausgedehntere Forschungen übertroffen worden.

- Nicht geringe Verbienste haben sich die Mauriner um die Chronologie erworben. 5 Man kann sagen, daß diese Wissenschaft ihnen erst ihr Entstehen verdankt. Jeder Historiker kennt den großen Wert des Werkes Art de verissier les dates, das von Dantine angesangen, von Clemencet vollendet (1750, 2 Bde 4°), und von Clement in einer zweiten (1770, Fol.) und in einer dritten Ausgabe (1783—1792, 3 Bde Fol.) jedesmal bedeutend vermehrt wurde. Eine vierte, abermals vermehrte, noch von Clement begonnene Ausgabe
- 10 erfchien erft 1818 u. f. (37 Bde 8; es giebt auch eine Edition in Fol. und eine in 4°). Man hat mit Recht von diesem, auch für den Kirchenhistoriker unentbebrlichen Werke gesagt, es sei das schönste Denkmal der französischen Gelehrsamkeit des 18. Jahrhunders.— Bur Altertumskunde gehört Montfaucons Antiquite expliquée en figures, 1719, 10 Bde Fol. Angesichts der jüngsten Fortschrittefreilich, welche Philologie und Altertums-
- 15 kunde gemacht haben, denen weit reicheres Material zu Gebot steht und täglich neues geliefert wird, ist dieses Werk einigermaßen als veraltet zu betrachten. — Auf dem Felde der Sprachkunde haben sich die Mauriner an einer unübertroffenen Arbeit beteiligt, die zwar nicht zuerst von ihnen ausgegangen ist, aber durch sie eine vollendetere Gestalt erhalten hat. Es ist das 1687 von Dufresne-Ducange zuerst herausgegebene Glossarium
- 20 mediae et infimae latinitatis, das von Dom Dantine und Dom Carpentier um die Hälfte vermehrt wurde (1733—1726, 6 Bbe Fol., nebst einem Supplemente von Carpentier, 1766, 4 Bbe Fol.) und im letten Jahrhundert noch zwei neue, erweiterte und verbesserte Auflagen erfuhr (1840 ff. durch Genschel und seit 1883 durch henschel und Fabre). Dieses Wert ist nicht nur für die Kenntnis der lateinischen Sprache, sondern
- 25 auch für Litteratur, Gesetzgebung, bürgerliche und firchliche Sitte des Mittelalters ein reicher Schatz. — Dem genannten Carpentier ist auch eine Erklärung der Ihronischen Roten zu verbanken: Alphabetum tyronianum (1747, fol.).
- Bu ben umfassendsten Arbeiten der Mauriner gehört ferner die Herausgabe der Quellen ber französsichen Geschichte. Was vor ihnen Pithou und Duchesne in diesem Bezuge 20 geleistet hatten, war unzureichend. Der Minister Colbert, und nach ihm Louwois, bemühren sich vergebens, Fortseher für das Nationalunternehmen zu sinden. Erst dem Kanzler d'Aguessiau gelang es, die Mauriner dasür zu gewinnen. Nachdem Dom Martene und der Oratorianer Le Long für das Werk thätig gewessen, kam es unter die Leitung des Mauriners Martin Bouquet (gest. 1754), der es auf die bewundernswürdigste Weise st förderte. Er besorgte die acht ersten Bände der Scriptores rerum gallicarum et
- francicarum; Dom J. B. Haubiguier und Ch. Haubiguier lieferten den 9., 10. u. 11.; Dom Clément den 12. u. 13., und Dom Brial, der letzte der Mauriner, den 14. und den 15. (1738-1818 Fol.). Seitdem wird das Wert von der Académie des inscriptions fortgesetzt. Zu den dieses Arbeitefeld betreffenden Leistungen gehört außerdem die
- 60 von Ruinart besorgte Ausgabe ber Werke Gregors von Tours (1699; in MSL t. 71), bie erst neuerdings durch Arndt und Arusch (1884 f.) übertroffen wurde. — Die französische Geschichte in ihrem ganzen Umfange haben die Mauriner nicht bearbeitet. Sie haben sich nur mit den Anstängen derselben und mit Provinzial= und Städtegeschichte besaßt. Dom Martin schrieb La religion des Gaulois 1727, 2 Bände 4°, und Dom
- 45 be Brezillac, Histoire des Gaules et des conquêtes de Gaulois, 1752, 2 Bände 4°; jenes, trots mancher nicht mehr haltbarer Hypothefen, ein immer noch brauchbares, biefes ein im ganzen veraltetes Wert. Höher stehen die Brovinzialgeschichten; kein anderes Land hat noch ähnliche aufzuweisen. Die vorzüglichsten sind die Histoire generale du Languedoc, von Baissette und de Bic 1730-1745, 5 Bände Fol., die Histoire de 50 Bretagne, von Veisser (spothefant) und Lobineau 1702, 2 Bände Fol., und
- 50 Bretagne, bon Neifferie (später Protestant) und Lobineau 1702, 2 Bände Fol., und ganz umgearbeitet, obgleich nicht vollendet durch Maurice de Beaubois 1742 u. f., 3 Bände Fol. und 2 Bände 4°; die Histoire de Bourgogne, von Plancher 1739 u. f., 3 Bände Fol.; die Histoire de la ville de Paris, von Felibien und Lobineau 1725, 5 Bände. Manche ähnliche Arbeiten blieben ungebrucht. — Schlieklich gehört noch bierber die
- Manche ähnliche Arbeiten blieben ungedruckt. Schließlich gehört noch hierher die 55 nach dem ausgedehntesten Plane unternommene, von Dom Rivet begonnene und von mehreren Ordensgenossen fortgesetzte Histoire littéraire de la France, 1733—1763, 13 Bände 4°. Seit 1814 wird das Wert durch die Gelehrten der Académie des inscriptions fortgesetzt. Es ist eine Quellensammlung, die nicht nur für die Litterärgeschichte Frankreichs, sondern überhaupt für die des Mittelalters von unschätzbarer Wicheo tigleit ist.

Bevor wir zu den die Kirchengeschichte und die Patristik betreffenden Werken der Mauriner übergehen, sind noch ihre Dokumentensammlungen zu erwähnen. Ihre Forschungen in den Bibliothelen ihrer Klöster, sowie ihre Reisen, besonders diejenigen Madillons nach Italien und Montfaucons nach Deutschland (s. u.) verschaften ihnen Gelegenheit, neben dem Material für ihre großen Unternehmungen vieles Ungebruckte 5 zusammenzubringen, das sowohl für die politische als für die Kirchengeschichte wichtig ist. So entstanden mehrere große Sammelwerke und Beschreibungen der in den Bibliothelen aufdetwahrten Schätze. Die berühmtesten sind: das Spicilegium veterum aliquot scriptorum, von d'Acherh, 1653—1677, 13 Bände 4° (neue Ausg. von de la Barre 1723, 3 Bände Fol.); die Vetera analecta von Madillon 1675—1685 (4 Bände, wos 10 von der vierte des herusgebers Iter Germanicum enthält); die Collectio nova veterum scriptorum von Mattene, 1700, 4°; der Thesaurus novus aneodotorum von Mattene und Durand 1717, 5 Bände Fol.; die Voyage litteraire de deux religieux Benedictins von denselben, 1724, 4°; das Diarium italicum (1702, 4°) und die Bibliothecea bibliothecarum manuscriptorum nova (1739, 2 Bände Fol.), beide 15 von Montfaucon (s. d. A.).

Was die kirchenbistorischen Arbeiten betrifft, so stellen wir voran ein auf kirch= liche Geographie und Statistit sich beziehendes Wert; auch diese Wiffenschaften haben die Mauriner gewissermaßen gegründet burch ihre neue Bearbeitung ber 1656 in erster, que nächst noch unvollkommener Ausgabe (in 4 Bänden Fol.) erschienenen Gallia christiana 20 ber Brüder be Sainte-Marthe. Das neue Werk wurde von einem anderen Gliede derfelben gelehrten Familie, Dom Denis de Sainte-Marthe, begonnen; es follte eine Borarbeit bilden zu einem vollständigen Orbis christianus, zu dem viel Material gesammelt wurde, der aber nicht zur Ausführung tam. Der erste Band dieser erweiterten Gallia chr. erschien 1715; nach bem britten, 1725, ftarb Sainte-Marthe. Der Drden setzte die 25 Arbeit fort bis zum 13. Bande, welcher 1785 gebruckt wurde. Das Unternehmen blieb unterbrochen, bis in den fünfziger Jahren gaurean, der Verfasser der Histoire de la philosophie scholastique (2 Bände 1850) es mit dem Fleiße eines echten Benediktiners wieder aufnahm; 1856 find die ersten Lieferungen der Fortsezung erschienen. Die Gallia christiana ward das klassische Muster für ähnliche Arbeiten; sie rief die Italia sacra, die 20 España sagrada, die Illyria sacra hervor. Zugleich veranlaßte fie seitens der Mauriner selbst zahlreiche Spezialgeschichten benediktinischer Rlöster, von denen indessen die meisten ungebrudt geblieben find. nur zwei find veröffentlicht worden, die Histoire de l'abbaye de S. Denis von Felibien, die sogar schon vor dem ersten Bande ber Gallia christiana erfchien (1706, fol.), und die Histoire de l'abbaye de S. Germain-des- 35 près, von Bouillart (1724, fol.). — An die Gallia christiana sollte sich die Samm= lung ber französischen Ronzilien anschließen, die zuerst Dom de Coniac und nach ihm Dom Labat anvertraut wurde. Des ersten Bandes Erscheinen, 1798, traf mit dem Ausbruch ber Revolution zusammen; als die Hälfte des zweiten gedruckt war, wurde die Kongre-gation aufgehoben, und das Wert unterblieb. — Die Geschichte der Märthrer behandelte 40 Dom Nuinart in feinen Acta primorum martyrum (1689, 4º). -- Roch wichtiger find bie Arbeiten über die alten Liturgien und die Klostergebräuche; fie gehören teilweise zu den ersten, welche die Glieder der Kongregation unternahmen. Menard gab das Sacramentarium Gregors d. Gr. heraus 1642, 4°; Mabillon schrieb sein treffliches Wert De liturgia gallicana, 1685, 4°; Martène feine Libri V de antiquis monachorum 45 ritibus, 1690, 2 Bänbe 4°, und feine 4 Bänbe de antiquis Ecclesiae ritibus, 1700 u. f., 4° (2. Ausg. 1736, 4 Bänbe fol.). — Enblich ist hier an bie auf die Geschichte des Benediktinerordens bezüglichen Werke zu erinnern, an die Acta Sanctorum ordinis S. Bonedicti (von b'Achery angefangen und von Mabillon und Ruinart fortgesetzt, 1668 u. f., 9 Bände fol.) und die Annales Ordinis S. Benedicti, Mabillons 50 berühmtestes Werk, das Massuer vollendete (1703 u. f., 6 Bände fol.); vgl. Bd I, 149, 84f. und Bo II, 584, 14 ff.). — Die Geschichte der Kongregation des bl. Maurus felber wurde von mehreren gemeinfam verfaßt; sie bildete im Manustript 3 Bände Fol.; die Oberen verweigerten jedoch die Erlaubnis zum Druck. Dom Tassin veröffentlichte einen Auszug daraus dis 1766. Dom Clémencet schrieb die Geschichte von Vort-Royal, von der aber 55 nur die erste Abteilung gedruckt worden ist, 1755, 10 Bände 12"; der zweiten, weil zu fehr dem Jansenismus günstig, wurde die Beröffentlichung verweigert.

Das größte und bleibenbste Verdienst der Mauriner um Kirche und Theologie gründet sich auf ihre Ausgaben kirchlicher Schriftsteller sowohl der ersten Jahrhunderte, als des Mittelalters. Die erstaunliche Thätigkeit, die sie in diesem Bezuge entwickelten, 80 Real-Encytlopädte für Theologie und Rirche. 8. N. XII.

Manriner

lag nicht in dem ursprünglichen Blane der wiffenschaftlichen Bestrebungen ihres Instituts : fie wollten zunächst nur die Schriftsteller des Benediktinerordens berausgeben. Bald aber wurden sie burch bie allgemeine Gunst, mit der biese ersten Arbeiten aufgenommen wurden, burch das Bebürfnis, ihren Novizen beffere Ausgaben als die vorhandenen in die Hände s zu geben, sowie durch ben Reichtum der in ihren Rlöftern aufbewahrten und auf ihren Reisen untersuchten Handschriften veranlaßt, weiter zu geben. Sie unternahmen nun eine Bearbeitung der lateinischen Kirchenväter, und nicht lange nachher auch eine folche ber griechijchen. 3hre Ausgaben verdunkelten alle vorangegangenen, unter denen manche recht tüchtige waren. Es genügt auch jest noch zu sagen : es ist "eine Benediktiner-Edition", 10 um das betr. Bert wenigstens relativ zu empfehlen. Dieje Arbeiten werden für immer ben hauptfächlichen Ruhm der französischen Mauriner bilden. Mögen die feit Mitte des 19. Jahrhunderts ins Leben getretenen Unternehmungen ber Wiener und ber Berliner Atademie (das CSEL und die seit 1895 erscheinende Berliner KBB.=Sammlung) fie in Hinsicht auf erakte tritische Textbearbeitung zu übertreffen begonnen haben, so verbleiben 15 ihnen doch manche Borzüge, die sie noch auf Jahrzehnte hin der Gefahr, als völlig veraltet gelten zu müssen, entheben. Es gehört dahin die in vielen Fällen immer noch Beachtung verdienende freimstige und von festen Grundsätzen geleitete Kritik, womit sie, mehr als ihre Vorgänger, echte Schriften von unechten geschieden haben; ferner die sorgfältig gearbeiteten Übersetzungen der griechischen Rirchenväter, sowie die ausführlichen, jedem Schrift= 20 fteller beigegebenen biographischen, tirchen= und litterärhistorischen Einleitungen und 26= handlungen, die wenn sie auch, vom Standpunkte heutiger Wiffenschaft aus in einzelnen Punkten berichtigt ober vervollständigt werden können, dennoch einstweilen noch unent= behrliche hilfemittel bleiben. Selbst die musterhaften Indices burfen nicht vergeffen werden, bie für den Forscher von unschätzbarem Nuten sind. Unter ben lateinischen Rirchenbätern machte bie Rongregation ben Anfang mit Augustin. 25 Inmitten der jansenistischen Streitigkeiten war dies für die Stellung der Mauriner bebeutsam genug. Die Ausgabe wurde von Franç. Delfau begonnen, von Blampin (gest. 1710) und Coustant (gest. 1721), unter Mitwirkung mehrerer anderer vollendet (1679 bis 1700, 11 Bände fol.). Das diese Maurineredition der Werke des großen Hugustinischer 20 vor den in der Wiener KBB.-Sammlung bisher erschienenen Textausgaben Augustinischer Schriften noch manche wichtige Vorzüge behauptet, ist das Ergebnis der von R. C. Kukula

- Schriften noch manche biginge Vorjuge veralpter, ift das Ergebnis der von R. C. Kultula mit eindringender frütischer Schärfe hierüber geführten Untersuchung (vgl. deffen Abh. "Die Mauriner-Ausgabe des Augustinus", in SBA 1891 ff., auch sep., Wien 1898, so= wie D. Rottmanner, Bibliographische Nachträge zu Kululas Abh. 2c., ebd. 1899; auch 85 Reusch, ThL3 1893, S. 570). Im Jahre 1679 erschien Cassiliodor, von Garet besorgt, 2 Bände Fol.; 1686—1690 Ambrosius, von Du Frische und Le Nourri, 2 Bände Fol.; 1693 Hilarius von Poitiers, von Coustant, Fol.; 1693—1706 Hieronymus, von Jean Martianah (5 Bände fol.); 1726 Cyprian, begonnen von Baluze, der nicht Mauriner war, vollendet von Maran.
- Don griechischen Schriftstellern war schon 1645 ber Brief des Barnabas von Ménard und b'Achery herausgegeben worden. Doch erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts sette sich die Kongregation die Bearbeitung auch dieses Teiles der altsirchlichen Litteratur zum Zweck. Montfaucon gab 1698 ben Athanafius heraus (3 Bände fol.), worauf er 1706 die Collectio nova patrum folgen ließ (2 Bände fol.), welche Nachträge zu Athanafius, sieht der heige die gestehet und bie Gestenschlie des Ordmers enthielt
- 45 fowie Schriften bes Eusebius von Cäsarea und die Rosmographie des Rosmas enthielt.
  1710 folgte Irenäus von Maffuet; 1718—1738 Chrysostomus von Montfaucon (13 Bände fol.); 1720 Cyrill von Jerusalem, von Touttée; 1721—1730 Basilius der Große, von Garnier (3 Bde fol.); 1733—1759 Drigenes, von Charles de la Rue (Ruaeus) und seinem Neffen Bincenz de la Rue (4 Bände fol.); 1742 Justin und die übrigen griechi=
  50 schen Apologeten des 2. Jahrhunderts, von Brudentius Maran (1 Band fol.); 1788
- 60 joen Apologeten des 2. Jahrdunderts, von Prildennus Martan (1 Sand 101); 1788 Gregor von Nazianz, von Maran begonnen und von Clémencet fortgeführt, jedoch nur bis zum Schlusse des 1. Bandes, da die Revolution die Fortsetzung hinderte.
- Mit ben Schriftstellern bes Mittelalters, und zumal ihres Ordens, hatten die Mauriner, wie schon bemerkt worden, den Ansang gemacht. Zuerst gab Menard die 55 Regel des hl. Benedikt von Ansane, Concordia regularum, heraus, 1628. Später edierte d'Achery Lanfranc 1648 und Guibert von Nogent 1651; ferner Mathoud die Scholastikter Robert Pulleten und Beter von Poitiers, 1665 (t.); Madillon den hl. Bernhard, 1667 (1 Bb fol.; 2. Ausg. 1690, 2 Bbe; 3. Ausg. 1719); Gerberon Ansielm von Canterbury, 1765 (2. Ausg. 1721); Denis de Sainte-Marthe Gregor den Großen, 1705, 60 4 Bande fol.; Beaugendre Hildebert von Mans, 1708, fol. — Dom Coustant sammelte die

Briefe und Dekretalen der Bäpste, auf drei Bände berechnet, wovon jedoch nur der erste erschien, 1721, Fol. Zum bessern Gebrauch der Lyoner Bibliotheca patrum maxima schrieb Le Nourri seinen Apparatus, 1703, Fol., der jedoch nicht über das 4. Jahrhundert hinaus gedieh; es sind biographische und litterär=historische Abhandlungen über die einzelnen in der Bibliotheca enthaltenen Schriftsteller.

Von großem Werte find endlich noch die den alten Bibelübersetzungen gewidmeten Werke der Mauriner. Die Hexapla des Origenes von Montfaucon (1713, 2 Bände Fol.), die Bibliotheca divina des Hieronymus von Martianaty (1693, 1. Band der Werke des Hieronymus), die von Sabatier, Baillard und Vincenz de la Rue besorgte Ausgabe der Latinae versiones antiquae (1743—1749, 3 Bände Fol.) gehören zu den schönsten 10 Denkmälern maurinischen Fleißes und Scharffinns (vgl. Nestle in der Enc. III, 28, 35—63; auch das. 39, 5 ff. 49, 1 ff.).

Andere kleinere Schriften über biblische Fragen dürfen wir hier übergehen; ebenso bie sonstigen Arbeiten ber Mitglieber ber Kongregation, bie teils erbaulicher Art sind, teils Gegenstände aus der Massichen Litteratur, ber hebräischen Sprache, den Rünsten, der 15 Geographie, selbst aus den Naturwissenschaften betreffen; sogar in der Poesie haben sich einzelne Mauriner versucht. Daß sie auch oft in Streitigkeiten verwickelt wurden, war unvermeidlich; je höher sie in der Achtung der Besseren standen, desto mehr erregten sie Eifersucht. Sie bewiesen aber auch in der Polemit ihre gewohnte ruhige Mäßigung und ihre gelehrte überlegenheit, wenn auch in einigen wenigen Fällen eine nicht ganz unab= 20 hängige Kritik. So ftritten fie gegen die regulierten Augustiner-Chorherren für den Benedittinerabt Gerfen als Verfasser ber Imitatio Christi. Mit mehr Erfolg traten fie dem Trappistenstifter de Rance entgegen, der ihnen ihre wiffenschaftlichen Arbeiten als Werke weltlicher Eitelkeit vorwarf und Mabillon veranlaßte, seinen trefflichen Traite des études monastiques zu schreich vollouil und Rubilion betundigte, jeinen teipingen illatte des études monastiques zu schreichen (1691, 4°, u. 1692, 2 Bände 12°; auch lateinisch und zs italienisch übersetzt; vgl. d. M. Madillon o. S. 32, 4). Ferner lagen sie in stetem Rampse mit den Jesuiten, die ihre Ausgabe Augustins, als des Jansenismus verdächtig, angriffen und überhaupt in dem Journal von Trévoux häusige Aussfälle gegen sie machten. In den jansenistigteiten endlich schreichen sie Konftitution Unigenitus, die namentlich an Maran einen eifrigen Bestreiter fand (s. Endres, so a. a. D. S. 15 st.). Gerberon gab eine Histoire générale du Jansénisme heraus (1700, 3 Bänbe 12°), Le Cerf eine Histoire de la Constitution Unigenitus, en ce qui regarde la congrégation de S. Maur (1736, 12°); Clémencet unternahm die schon erwähnte aussubrliche Darstellung der Geschichte von Port=Ropal (s. o.). — Auch in ihrem teilweisen Anschluß an die cartesianische Philosophie bethätigten sie ihren Unabhängig= 85 keitsfinn. So außer Maran und mehreren anderen namentlich der geiftreiche und gelehrte François Lamy (gest. 1711; nicht zu verwechseln mit seinem Zeitgenöffen, bem Oratorianer Bernard Lamy [gest. 1715]), Versasser mehrerer zu ihrer Zeit hochgeschätzter apologetischen Traftate wie Vérité évidente de la religion chrétienne 1694; Le nouvel athéisme renversé 1696 (gegen Spinoza), L'incrédule amené à la religion par la raison 40 1710 — auch beteiligt an jenen Streitigleiten mit Rance (f. o.) und außerdem berühmt geworden burch ben Streit mit Malebranche über bas Thema von ber Bottesliebe (amour de Dieu desintéressé), in welchen er durch fein erbaulich-psychologisches Wert über die Selbstertenntnis (De la connaissance de soi-même, 6 voll, 1694—1698) verwickelt wurde (Hurter, Nomenclator II, 688 sq.; Endres, 6. 42 ff.). — Der aneifernde Eins 45 fluß, den fie durch die rege Bielfeitigkeit diefes ihres Geistesstrebens übten, erstredte fich über Frankreichs Grenzen hinaus; wie benn besonders im Schoße des deutschen Benedik-tinertums des 18. Jahrhunderts Bestrebungen ähnlicher Art wie die ihrigen angeregt wurden. Über biefe beutschen Geistesjünger der Mauriner Frankreichs, beren hauptsitz die Regensburger Abtei St. Emmeram wurde und unter deren Bertretern die dortigen Fürst= 50 äbte J. B. Kraus (gest. 1762) und Frobenius Forster (gest. 1791, verdient als Heraus-geber der Werke Alcuins) hauptsächlichen Ruhm erlangten, s. J. A. Endres in der mehr= fach citierten Monographie sowie in deren Nachsolgerin "Frobenius Forster, Fürstabt" 2c. (Freiburg 1900). — Ueber die bei einem Teil der französischen Mauriner seit Mitte des 18. Jahrhunderts hervorgetretene freigeistig liberalen Tenbenzen und Sympathien mit 55 Boltaire f. Baumüller im RR2. a. a. D. S. 1076 ff. (wo biefe Richtung freilich als un= ausbleibliche Folge der schon früher seitens der Kongregation bethätigten antiultra= montanen Haltung und ihres Anschusses an den Jansenismus und Gallikanismus dar= geftellt ift).

Als die Revolution die Mönchsorden aufhob, mußte auch die Rongregation von so

29\*

Manriner

S. Maur fich zerftreuen. Mehrere angefangene Berte wurden unterbrochen; erft fpater übernahm die Académie des inscriptions die Fortjezung berer, die sich auf die französische Geschichte beziehen. Der lepte Mauriner, Dom Brial, ftarb 1833 als Mitglied ber genannten Sein Name ift wegen seiner Gelehrsamkeit und Bohlthätigkeit in ehrenvollem Alademie. 5 Undenken geblieben ; er hat unter dem neuen Geschlechte den Ruhm des untergegangenen Instituts würdig bewahrt. Man hat versucht, dieses letztere neu zu beleben. Nach Brials Tod erlauften einige Freunde von La Mennais, unter dem Schutze des Bischofs von Mons, die Abtei Solesmes, wo die Kongregation von S. Maur ihre Auferstehung feiern follte. Den 1. September 1837 wurde Diefes haus durch Gregor XVI. jur Regular-10 abtei bes gesamten wiederhergestellten Benediktinerordens erhoben; ber Abt von Solesmes follte Generalsuperior desselben sein. Es fammelten sich auch balb einige, freilich wenig gelehrte Brüder. Um die Studien unter ihnen zu heben, gab man ihnen zum Superior ben mehr in ultramontanem Sinne gesinnungstüchtigen als etwa wissenschaftlich bebeutenben Prosper Louis Poscal Gueranger (geb. 1805, geft. 1875). Unter ihm setten sich bie 15 neuen Mauriner vor, dem preiswürdigen Beispiel ihrer Vorsahren zu folgen und Erben ihres wiffenschaftlichen Ruhmes zu werden. Doch hat das neue Institut, bisher wenigstens, sich nicht zur Höhe des älteren zu erheben vermocht. Schon das erste, von der Kongregation von Solesmes herausgegebene Bert zeugte von dem einfeitig ultramontanen Geifte, ber sie beseelt: Origines catholiques: origines de l'Eglise romaine (Paris 1836, 20 4°). Durch seine Institutiones liturgiques (Paris 1846) trug Dom Guéranger das meiste bazu bei, trot manchen Widerspruchs von seiten ber Gallikaner, die allgemeine Herrschaft der römischen Liturgie in den französischen Diöcesen zu begründen (vol. Amara George Raufmann, Das Kloster Solesmes und sein Prior Gueranger, Würzburg 1877). Als tüchtigster und verdienstvollster der neuen Mauriner darf Guerangers Schüler Jean 25 Baptistor Pitra gelten (geb. 1812, gest. 1889 als Kardinalbischof von Frascati). Allein auch er hat den höheren Standpunkt der Vorgänger verlassen; seine historische Kritik soll dem Papstum mehr als der Wissenschen Sin einem Artikel (im Correspondant 1852) über die von Jasse herausgegebenen Regesta pontificum tadelt er diesen, daß er Luden in ber Reihe der papftlichen Alten annehme, und behauptet, die Fabrikation der falfchen 80 Detretalen sei an sich schon ein Beweis, daß man allgemein an den Primat des römischen Stubles glaubte. Auger einer Histoire de S. Léger et de l'Eglise de France au septième siècle (Paris 1846) hat Pitra eine schätzbare Schrift herausgegeben unter bem Titel: Études sur la collection des actes des Saints par les Bollandistes, précédées d'une dissertation sur les anciennes collections hagiographiques et 85 suivies d'un recueil de pièces inédites (Paris 1850). 1852 begann er sein Spicilegium Solesmense, complectens sanctorum patrum scriptorumque ecclesiasticorum anecdota hactenus opera, woven bis 1858 vier Bände erschienen (- später gefolgt von acht Bänden Analecta sacra Spicilegio Solesmensi parata [1876-1891], sowie von zwei Bänden Analecta novissima 1885—1888]). Die Sammlung enthält a zahlreiche größere und kleinere, aus orientalischen, griechischen und lateinischen Handschriften gezogene Terte, wobei neben wirklich Wichtigem (wie u. a. im britten Bande die merkwürdige Clavis Melitoniana) vieles Unbedeutende sich befindet. Mehreres Bichtige brachten die Historia et monumenta juris ecclesiastici Graecorum (Rom 1864), bie Hymnographie de l'église Grecque (Paris 1867), sowie das Triodion kata-45 nakticon (Rom 1879). (Bgl. die Biographien Pitras von F. Cabrol [1889] und Battandier [1896]; auch hurter, Nomencl. III2, 1297 ff.) - 2n ber Fortfetung der großen unvollendet gebliebenen Werke der alten Mauriner haben die Herren von Solesmes keinen Teil; nicht einmal die durch die Revolution unterbrochenen Ausgaben von Kirchenvätern haben sie wieder aufgenommen. Die geschichtlichen Arbeiten werden, wie bemerkt, von den 50 Laien der Académie des inscriptions fortgesett; auch Haureau, der Fortsetzer der Gallia christiana, ift tein Geiftlicher. (F. Schmidt +) Bodler.

Mauritius und die thebäische Legion. — Die Legende dieser hochberühmten Märtyrer, deren Kult seinen Mittelpunkt am Orte des Martyriums im Walliserlande bei St. Moritz hat, dann aber nach beiden Seiten hin, nach Italien und namentlich nach dem 55 Niederrhein sich verzweigt, lautet in der ältesten und einsachsten Gestalt, die sich in der dem Eucherius, Bischof von Lyon, zugeschriebenen Passio sindet, so: Unter dem Befehl des Maximianus Herculius stand eine Legion, die der Thebäer genannt, welche dem Marimian, 6600 Mann stark, aus dem Orient zu Hilfe geschickt war. Als diese Soldaten wie die anderen zur Verfolgung der Christen gebraucht werden sollten, weigerten sie sich fämtlich, selbst Christen, bem kaiserlichen Befehl zu gehorchen. Maximian, ber mit bem Herre bei Octodurum (Martingny am Fuße des großen St. Bernhard) lagerte, ließ, darüber erzürnt, die Legion zuerst zweimal decimieren, und als die übrigen, von ihrem Ansührer Mauritius zur Treue gegen ihren himmlischen Herrn ermahnt, im Glauben selft blieden, ließ er die ganze Legion niederhauen. Weiter ausgeführt erscheint die Erzählung in einer 5 Uberarbeitung jener Passio, die zuerst Surius, dann die AA. SS. in verschlung in einer 5 Uberarbeitung jener Passio, die zuerst Surius, dann die AA. SS. in verschlung in einer 5 Uberarbeitung jener Passio, die zuerst Surius, dann die AA. SS. in verschlung in einer 5 überarbeitung jener Passio, die zuerst Surius, dann die AA. SS. in verschlung in einer 6 überarbeitung jener Passio, die zuerst Surius, dann die AA. SS. in verschlung in einer 6 überarbeitung jener Passio, die zuerst Surius, dann die AA. SS. in verschlung in einer 6 überarbeitung jener Passio, die zuerst Surius, dann die AA. SS. in verschlung in einer 6 überarbeitung jener Passio, die zuerst Status, dann die AA. SS. in verschlung in einer 6 überarbeitung jener Passio, die zuerst Status, dann die AA. SS. in verschlung in einer 6 über Ausge des Maximian gegen die Bagauden, die der Interpolator für Christen zu halten icheint, zusammen. Bei Octodurum läßt Maximian Opfer bringen, und die Weigerung der Legion, die hier auf 6666 Soldaten angewachten ift, an den Opfern teilzunehmen, 10 ift der Anlaß ihres Martyriums. Nicht bloß der Ansührer Mauritus, auch der Fahnenträger Extuperius spricht den Soldaten Mut ein; er wirft die irdische Fahne weg, um der himmlischen zu folgen. Schon bei ihrem Durchzuge hat die Legion dem Bapft Marcellinus in Rom gelobt, lieber durchs Schwert umzukommen, als den Glauben zu verleugnen. Ein noch späterer Zusat ift, daß die Legion in Jerusalem die Taufe empfangen hat. 15

Schon die Magdeburger Centurien nannten den Mauritius, der auch Schuspatron von Magdeburg ift, einen Gözen und bezeichneten die Legende als Dichtung. Aussjührlich juchte beren Unhaltbarkeit zuerkt Jean Armand Du Bordieu, französisch reformierter Prebiger in London, darzuthun (Diss. critique sur le Martyre de la légion Thébéenne, Amsterdam 1705); dann Hottinger (Helbetische Kirchengeschichte, erster Teil, Zürich 1708, 20 S. 100 ff.). Die Kanoniker von St. Morits ließen ihr Helligtum durch de l'Issle (Defense de la vérité de la légion Théb., Nanch 1741) verteidigen. Der im Jahre 1757 erschienene VI. Band des Schrember der AA. SS. sammelte dann das Material sehr sorgsältig und sucht des Schrember der AA. SS. sammelte dann das Material sehr sorgsältig und suchte die Märthrer gegen Du Bordieu wieder als geschichtlich zu erweisen. Haft gleichzeitig: de Rivaz, ein Walliser, in seinem Eclairissements sur le Martyre 25 de la légion Thébéenne, ein Werk das aber erst 1779 erschien. Er strebte vor allem, das Ereignis in die Zeitgeschichte einzureihen und legte es, abweichend von der früheren Ansicht, in das Jahr 302. In neuerer Zeit hat Nettberg die Frage in seiner Kirchengeschichte Deutschlands (I, 94 ff.) gründlich untersucht und sich gegen die Geschichtlichen Kirchen seschichten, die ebenfalls am Thebäertult teil haben: Schwicht in Trier (Die Kirche bes bl. Baulinus bei Trier 1852) und Braun in Anlaß eines in Köln gemachten Fundes, der aber mit den Thebäern gar nichts zu thun hat (Zur Geschicht in Trier (Die Kirche bes bl. Paulinus bei Trier 1852) und Braun in Anlaß eines in Köln gemachten Fundes, der aber mit den Thebäern gar nichts zu thun hat (Bur Geschichte ber Thebäuschen Legion, Cöln 1855), Friedrich, Rirchengeschichte Deutschlands, 1867 (I, S. 101 ff.), Stolle (Das Martyrium b. theb. Legion, Münster 1891).

Daß bie zweite oben erwähnte Passio, bie zuerft Surius (Tom. V, 356), bann bie AA. SS. (22. Sept. S. 345) herausgegeben haben, eine jüngere Bearbeitung ift, unterliegt keinem Zweifel. Auch Baronius und die AA. SS. erkennen das an. Anders steht es mit der ersterwähnten, von dem Jesuiten Chifflet (in seinen Erläuterungen zum Leben des hl. Baulinus, Dijon 1662) herausgegebenen, dann bei Ruinart (Act. martyr. sine. 40 p. 241) und mit Benuzung mehrerer Manustripte in den AA. SS. (a. a. D. S. 342) abgedruckten Passio. Sie will einen Bischof sucherius von Lyon zum Berfassen bes durch eingezogener mündlicher Erlundigungen, die er auf Islaak, Bischof von Gens, und beine Darstellung dem Bischof von Wallis, zurückführt, das Marthrium erzählt und seine Darstellung dem Bischof von Wallis, Salvis oder Silvius, wie eine an 45 biefen gerichtete Zuschrift zeigt, mitteilt. Gieseler (Rirchengeschichte I, 1, 263) und Nettberg (a. a. D. S. 97) nehmen einen jüngeren Eucherius, der um 529 Bischof gewesen sein sollen, und in der Passio (die nicht in allen Hist. enthaltene Zuschrift ist zuschlecht) zu berweisen, und in der Passio (die nicht in allen Hist. enthaltene Zuschrift ift zweiselhaft) ift nichts enthalten, was nicht zu der Autorschaft des Eucherius, der 441 dem Ronzil von Dranges so beitwohnte, paßt. Schreiben wir sie bies scheren zu, so haben wir in ihr überhaupt das ältesse Busins für die Thebäer. Übrigens ift dies Frage von untergeordneter Bedeutung, da wir noch ein anderes wenig jüngeres Zeugnis aus dem 5. Jahrhundert bestigten. In der Biographie des Abtes Romanus (AA. SS. Febr. 28, III, 740), die nicht lange nach jeinem Tobe 460 verfaßt sein hohl der Bes Eucherits die Grundzüge ber Legende. Der 55 Rult der Märtyrer ift in Blüte, es besteht ein Rloster an der Stätte des Martyriums, und Romanus wallfahrtet selbs toohl die bes Eucherits die Grundzüge ber Legende. Der 55 Rult der Märtyrer is houlde besche Scucherits fein fann. Altere, über die Mittiche Relation der Legende, welche recht wohl bie bes Eucherins fein fann.

## Manritins

fie einen Märthrer ben ihrigen nennt, wir besitzen Völler. Unser Land darf sich rühmen, bie Mutter himmlischer Soldaten zu sein", auf die Thebäer zu beziehen (Gelpke, KG der Schweiz, I, 50—86), ist nicht bloß willfürlich, sondern unmöglich. Wohl aber finden sich auch sonst Zeugnisse, welche das hohe Alter des Thebäerfults darthun. Zu Ansang des

- 5 6. Jahrhunderts erscheint bie am Orte des Martyriums errichtete Kirche bereits als eine alte; eine von Avitus, Bischof von Vienne, bei ihrer Herstellung gehaltene Predigt (bei Sirmond, Opp. II, 93) enthält ebenfalls die Grundzüge der Legende, wie sie in der Passio vorkommen. Entschieden unecht sind dagegen die Alten eines angeblich im Jahre 523 im Kloster zu St. Moriz selbst gehaltenen Konzils und eine ihnen beigefügte Schenkungs=
- Rloster zu St. Morits felbst gehaltenen Ronzils und eine ihnen beigefügte Schenfungs-10 urkunde des Rönigs Sigismund (bgl. Rettberg a. a. D. S. 98) trots der Verteidigung Hefeles (Conciliengeschichte II, 649 ff.). Mindestens zweiselbaft ist die Biographie des Abtes Severin aus dem Rloster St. Morits, in tvelcher der Märtbyrer ebenfalls gedacht wird (Vita Severini bei Mabillon AA. SS. Ord. Benedict. saec. I. append. p. 568). De eine in Pellegard gefundere aber perfühmmelte Studierit aus dem Jahre 521 fich auf
- Ob eine in Bellegard gefundene aber verstümmelte Inschrift aus dem Jahre 521 sich auf 15 die Berehrung der Thebäer bezieht, mag dahinstehen. Dagegen kennt Gregor von Lours (Hist. Franc. III, 5; miracul. L. I, c. 62) nicht bloß die Legende in ihrer früheren Gestalt, sondern weiß auch bereits von Thebäern, die am Rhein gelitten haben. Die Lezgende weiter herab zu versolgen, hat kein Interesse. Zedenfalls wird man den Berteidigern dersellem zugeben müssen, daß um die Mitte des 5. Jahrhunderts die Legende bereits vorhendern ist zuch herab zu berfolgen, daß um die Mitte des 5. Jahrhunderts die Legende bereits vorhendern ist zuch herab zu berfolgen fein die Mitte des 5. Jahrhunderts die Legende bereits vor-
- 20 handen ist, und die Thebäer sich bereits eines Kultus erfreuen. Damit ist nun freilich die Geschichtlichkeit des Martbriums noch lange nicht erwiesen; denn zwischen der ältesten Bezeugung und dem angeblichen Zeitpunkt des Martbriums selbst liegen noch ungesähr 150 Jahre, und diese reichen in jener wunderstüchtigen Zeit mit ihrer stets wachsenden Heiligen- und Märthrerberebrung völlig aus, um eine solche
- 25 Legende zu erzeugen. Die Zeitgenossen und die älteren Schriftsteller wissen nach einer Spur Bergebens sucht man bei Eusebius, Lactanz, Orosius, Sulpicius Severus nach einer Spur von den Thebäern. Allerdings suchen die Verteidiger der Legende das als ein bloßes argumentum a silentio abzuschwächen, oder im einzelnen darzuthun, daß die genannten Schriftsteller, auch wenn ihnen die Sage bekannt war, nicht notwendig davon zu reden
- Schriftsteller, auch wenn ihnen die Sage bekannt war, nicht notwendig davon zu reden so brauchten. Davon kann man im einzelnen manches zugeben, aber immerhin bleibt es doch undenkbar, daß von einem solchen Ereignis, von der Niedermetzelung einer ganzen Legion, sich bei den Zeitgenossen und nicht die leiseste Spur finden sollte. Dazu kommt, daß dessen Erwähnung gerade in den Blan, wenn nicht des Eusebius, doch des Lactanz past. Lactanz konnte nicht davon schweigen, wenn er etwas davon gewußt hätte. Auch
- 85 ift bas Creignis an sich unwahrscheinlich. Die Eristenz einer legto Thebaeorum ist für bie bamalige Zeit nicht mit Sicherheit nachzuweisen und wenn ber Ort auch insofern keine Schwierigkeit macht, als er zu Maximians Reichsteil gehörte, und bieser oft auf Hereezügen in biesen Gegenden ist, so bleibt es doch im höchsten Maße unwahrscheinlich, daß ein Hersführer wie Maximian, mochte er auch von noch so glühendem Christenbaß beseelt so sein, in einer Zeit, in der er seine Soldaten wahrlich nötig genug hatte, um die Barbaren
- 40 fein, in einer Zeit, in der er seine Soldaten wahrlich nötig genug hatte, um die Barbaren und die Aufständigen nur einigermaßen im Zaume zu halten, eine ganze Legion habe niederhauen lassen.

Doch die Hauptfache ift (und das ift mehr als ein argumentum a silentio), daß die Erzählung mit dem, was wir von der diocletianischen Verfolgung wissen, schlechthin as nicht in Einklang zu bringen ist. Schon die alten Berichte stimmen in der Beschreibung der Situation nicht überein. Die Passio des Eucherius legt das Marthrium der Thedäer offenbar in die diocletianische Verfolgung selbst; denn daß sie an der Verfolgung nicht teilnehmen wollen, giebt den Grund ihres Marthriums ab. Die interpolierte Passio legt es dagegen früher und verbindet es mit dem Juge des Marimian gegen die Bagauden 50 (285 oder 286). Dem entsprechend gehen auch die Verteidiger auseinander. Getwöhnlich hält man an der Kombination mit dem Juge gegen die Bagauden selten bewegen. Dagegen hat zuerst Rivaz das Marthrium bis 302 heradzurücken gesucht, und die AA.SS., obwohl sie sich nicht bestimmt aussprechen, sind auch geneigt, weiter abwärts zu gehen.

55 Aber weber bort noch hier ist eine Stelle zu finden, wo ein solches Marthrium einer ganzen Legion möglich wäre. Gegen die Kombination mit dem Bagaudenzuge spricht schon, daß die älteste Quelle davon nichts weiß. Aber sehen wir darüber hinweg und nehmen an, die interpolierte Passio des Surius hätte hierin das richtige. Der Jug Maximians gegen die Bagauden fällt nach Wieterscheims Untersuchungen (Geschichte d. Völkerwanderung III, 50) so in das Jahr 285. Rehmen wir selbst 286 oder 287, so kann damals von einer Versolaung

ber Christen überhaupt noch leine Rebe sein. Damals hatten die Christen noch überall Frieden. Noch aus bem Jahre 295 besithen wir ein ganz sicheres Zeugnis, daß die christlichen Solbaten in der Umgebung Diocletians und seiner Mitregenten in feiner Beije ihres Glaubens wegen belästigt wurden. (Acta s. Maximiliani mart. c. 1 bei Ruinart acta sinc. 340 sqq. Bgl. dazu Görres Art. "Christenverfolgungen" in der R.=Enc. der 5 christlichen Altertümer von Kraus S. 244.) Erst von 296 oder 297 an beginnt die Puri= fikation der Armee von Christen, durch welche die allgemeine Verfolgung vorbereitet wird. Wollten wir nun aber auch die Verbindung des Martpriums mit dem Bagaudenzuge aufgeben und dasselbe dann in die Zeit der Purifikation der Armee legen, es als ein Stück derfelben betrachten, so erheben sich neue Schwierigkeiten. Junächst ist Maximians An= 10 wesenheit im Balliferlande um biese Zeit mindeftens unwahrscheinlich. Wir finden ihn meist in Afrika und am Niederrhein (vgl. Wieterscheim a. a. D. S. 64). Sobann ift auch bie partielle Soldatenversolgung nicht gerade heftig. Den Soldaten wurde die Wahl ge-laffen, zu opfern oder ihre Charge zu verlieren, nur selten kam es zu Hinrichtungen ein-zelner besonders eifriger Christen (vgl. Görres a. a. D. S. 244). Eine solche partielle 15 Verfolgung erwähnt Eusebins (H. E. VIII, 4). Diese Stelle, wie Braun thut, auf die Thebäer zu beziehen (a. a. D. S. 17), ist unmöglich; überhaupt ist undenkbar und mit ben vorhandenen Nachrichten unvereinbar, daß es damals zur Hinrichtung einer ganzen Legion getommen sein sollte. Ebensowenig paßt die Erzählung in die Zeit der Verfolgung felbst. Öffenbar hat Eucherius sie bahin verlegen wollen. Aber seine Vorstellung von der 20 biocletianischen Verfolgung, daß damals die Christen von dem Geere verfolgt und in Masse getötet wurden, ift ganz ungeschichtlich. Im Abendlande, wo die Verfolgung mit der Ab= dankung Diocletians und Maximians am 1. Mai 305 ganz aufhörte, ist es nie zu Massen= binrichtungen gekommen.

Müssen wir danach die Erzählung von der thebäischen Märtprerlegion, so wie fie auf= 25 tritt, als Legende bezeichnen, so fragt sich boch, zumal die Verehrung der angeblichen Mär= tprer ichon im 5. Sabrhundert zweifellos ift, wie fie entstanden fein mag, und ob fie nicht boch einen hiftorischen Rern in sich birgt. Einen eigentümlichen Erklärungsversuch hat Egli (Rirchengesch. d. Schweiz dis auf Rarl d. Gr., Zürich 1893, S. 21 ff., 117 u. 133 ff.) gemacht. Er nimmt an, daß in der Schlacht bei Octodurum (Martigny), von der Cäsar 20 (Bell. Gall. 3, 1) erzählt, eine große Menge der Gallier bei St. Moritz niedergehauen wurde. Die Erinnerung daran dauerte fort und wurde im Anschußa an das den Kirchenvätern vertraute Bild von den Chriften als den Milites Christi chriftlich umgebildet. Aus ben bei St. Moritz gefallenen Galliern wurden die thebäischen Märtprer. So scharffinnig die Hypothese aufgebaut ist, so unhaltbar ist sie. Daß ein Teil der Gallier bei St. Moris 85 niedergehauen fein foll, ift lediglich eine durch bie turze Beschreibung ber Schlacht bei Cafar nicht zu flützende Vermutung, und die Umbildung der Erinnerung daran läßt sich durch nichts beweisen. Hunziker (Zur Regierung und Christenversolgung des Kaisers Diocletian und feiner Nachfolger bei Büdinger, Untersuchungen zur Röm. Kaisergeschichte II. Bd., Leipzig 1868. Ercurs II, S. 268 ff.) hält die griechische Erzählung, nach der ein Soldat, 40 ber auch Mauricius heißt, mit 70 Genoffen bei Apamea in Syrien unter Maximian den Märtprertod erlitten hat, für das Priginal und die Geschichte der Thebärer nur für eine Abspiegelung diefes Martyriums. Abnlich schon Rettberg. Ein irgendwie sicheres Urteil ift hier nicht möglich, obwohl man zugestehen muß, daß beide Erzählungen, schwerlich ohne Busammenhang find. Die meisten (Gelpte, Braun, Friedrich, Stolle) finden den historischen 45 Rern der Legende in der Hinrichtung einiger Soldaten um ihres Betenntnisse zu Christi willen und stützen biese Vermutung namentlich darauf, daß die Legende in ihrer ältesten Fassung nur vier der Thebäer mit Namen nannte. Möglich ift das, aber Haud hat recht, wenn er (RG Deutschlands S.9 Anm.) urteilt, damit werde gerade das beseitigt, was dieser Legende eigentumlich ift, und es bleibe unerklärt, wie es kam, daß aus einem so gewöhn= 50 lichen Ereignis ein ganz ungewöhnliches wurde. Er glaubt deshalb dabei stehen bleiben ju muffen, bag bie Legion von Märtprern eine Erfindung ober eine Einbildung Theodors von Octodurum ift.

Hat die Verehrung der Thebäer auch ihren Hauptsitz in St. Moriz, so kommen doch auch vereinzeilte Thebäer in Italien und der Schweiz (vgl. Egli a. a. D. S. 117 ff.), 55 namentlich aber am Niederrhein vor. Daß hier jeder geschichtliche Boden sehlt, bedarf nicht erst des Nachweises. Was die Sage von diesen Thebäern erzählt, steht auch in Widerspruch mit der ältesten Form der Legende. Nach Eucherius haben alle bei St. Moriz den Märtyrertod erlitten. Manras. — Vita Mauri, AS. Jan. I S. 1039, ASB I S. 274. — Roth, Benefizialmefen S. 438; Beumer im NM XI S. 316; Battenbach GG I 6. Aufi. S. 300; Rolinier, Sources de l'hist. de France I 1901 S. 161 f.; Girty in Bibl. de l'école des chartes LVII S. 149 ff.

<sup>5</sup> Bon Maurus dem Schüler Benedikts von Nurfia, dessen Rame eigentlich erst durch die Congrégation de S. Maur berühmt geworden ist, weiß die Sage mehr als die Geschichte. Er soll der erste gewesen sein, der die Benediktinerregel in Frankreich eingeführt hat, soll das erste französische Kloster des Ordens zu Glanfeuil in der Provinz Anjou gestistet haben und 584 nach vielen Bundern gestorben sein: dies berichtet seine, in Bezug auf

initet haben und 584 nach vielen Wundern geitorven jem: dies verapier jeme, in vergag auf
<sup>10</sup> bie Chronologie äußerst verworrene Lebensbeschreibung. Sie ist angeblich von einem Mönch von Monte Cassino, namens Faustus, der Zeitgenosse verschreibung geweien sein sollt, verstaft, In Wahrheit ist sie ein Wert des 9. Jahrhunderts, gefällcht auf Grund der auch schon gefällchten Biographie Severins von Agaunum. Man tann ühren Inhalt taum als Sage bezeichnen, er ist Erfindung. Gregor von Tours tennt Maurus überhaupt nicht.
<sup>15</sup> Madillon und Ruinart haben sich vergebens Mühe gegeben, die Wahrheit der alten Leebensbeschreibung zu retten (ASB I, S. 274 f., und Annales ord. S. Bened., saec. 1, S. 107 f. und 629 f.), während sie micht nur von Protestanten, sondern selbst von tatho-slichen Gielekter mit den trittigten Gründen beatweicht worden ift

lischen Gelehrten mit den triftigsten Gründen bezweifelt worden ist. C. Schmidt † (Hand).

20 Magentins f. b. A. Diokletian Bb IV S. 682, 31 ff.

Magentins, Johann f. b. A. Theopaschiten.

Mazimianus, M. Aurel. Bal. f. d. A. Diokletian Bb IV S. 678, 26 ff.

Razimianisten f. d. A. Donatismus Bb IV S. 795, 52 ff.

Maziminus, Daja f. d. A. Diokletian Bb IV S. 682, 15 ff.

- 25 Maziminus Thraz, römischer Kaiser 235—238. Litteratur: Schüler, Gesch. 26 ber röm. Kaiserzeit I, 2, 1885; Görres, Christenversolgung Maziminus I, 31025 1876, IV; 27 Aubé, Les Chrétiens dans l'Empire Romain de la fin des Antonins au milieu du III sidcle 2. Aust., Paris 1881 S. 418—460; Neumann, D. röm. Staat u. b. allgemeine Kirche, Leipzig 1890, I, 210 ff.
- 20 Maximinus Thrax, ber erste Barbar auf dem Throne ber Cäsaren, wahrscheinlich 173 von einem gothischen Bater und einer alanischen Mutter in Thracien geboren, war zuerst Biehhirte und wurde dann zur Reiterei ausgehoben. Kräftigen Wuchses, acht Fuß hoch und riesenstart, tapfer, zum Soldaten geboren, stieg er ansangs langsamer, dann schneller in der soldatischen Laufbahn auf. Allezander Severus begünstigte ihn besonders und machte
- 35 ihn zum Senator und Anführer einer Legion, dann zum Leiter der Ausbildung der Retruten, unter denen seine Landsleute zahlreich waren. Alls im germanischen Kriege der ganz von seiner Mutter geleitete, als Heerführer wenig tüchtige Alexander Severus die Gunst der Soldaten, die des Weiderregiments überdrüssig waren, mehr und mehr verlor, riesen diese, wohl nicht ohne sein Juthun, obwohl er sich ostenssielt weigerte, den Maximin zum
- 40 Kaifer aus. Alerander Severus wurde mit feiner Mutter niedergestoßen (März oder Juli 235). Der Senat bestätigte die Wahl aus Furcht. Marimin ist nie nach Rom gekommen, er blieb beim Heere, schlug die Germanen und ging dann nach Bannonien, wo er sich mit großen Kriegsplänen gegen die Barbaren trug, die er gänzlich ausrotten wollte. Seine Regierung war hart und grausam. Sich selbst des Abstandes zwischen seiner barbarischen
- 45 Bildung und der römischen Rultur bewußt, entfernte er alle höher Stehenden und Gebilbeten vom Hofe; überall Berachtung und Verschwörung witternd, ging er bald zu schonungslosem Nauben und Morden über. Es war ein Regiment lediglich der physischen Getwalt, welches er führte, dis die allgemeine Verzweiflung ihm 238 den Untergang bereitete.

50 Bald nach seiner Thronbesteigung erließ Maximin ein Edikt gegen die Christen, welches die Vorsteher der Kirchen hinzurichten besahl. Eus. H. E. VI, 28: "διωγμον έγείρας, rods rör έκκλησιών άσχοντας μόνους, ώς actious rης κατά το εδαγγέλιον διδασκαλίας, άναιgeϊσθαι προστάττει". Rufin. VI, 20; Oros. VII, 19. Daß unter den kirchlichen Archonten nicht etwa nur die Bischöfe zu verstehen seien, sondern auch Presbyter und Diakonen, hat Reumann (S. 211) nachgewiesen. Thatsache ist, daß dieses Edikt nicht strenge ausgesührt wurde. Eusedinet die Rärtyrer, Russin nur eine große Zahl von Betennern. Sulpicius Severus bezeichnet die ganze Zeit von Septimius Severus dis Decius als eine Friedenszeit und redet nur von Quälereien unter Maximin (Chron. II, 32: "Nisi quod medio tempore Maximinus nonnullarum ecclesiarum clericos vexavit"). Er zählt die Verfolgung, die sonst als die siehente gilt, nicht mit. Die siehente ist die unter Decius. In Rom wurden der Bischof Bontianus und der Presbyter Hippolytus nur verdannt nach Sardinien. Daß auch der Nachsolger Bontians Antheros unter Maximin Märtyrer geworden, ist nicht zu beweisen (vgl. Lipsius, Chronol. d. röm. Bischöfe S. 197; Aubé a. a. D. S. 434 ff.). Drigenes, den Maximin wegen seiner 10 Beziehungen zu der Familie des Alerander Severus besonders haßte, sand bei einer christlichen Frau, Juliana, eine Zussucht. In diefer Zeit schrets und Kappadocien, aber hier war sie wohl nicht Folge des kalserlichen Edikts, sondern mehr lokaler Natur, indem bas Bolt durch Erdbeden gegen die Christen aufgereizt wurde. 15

Obwohl so die Christenverfolgung Maximins thatsächlich unbedeutend ist, so ist sie boch deshalb von großer Bedeutung, weil sie den ersten Unlauf zu einer spstematischen, allgemeinen Spristenversolgung darstellt. Mit Recht hat Harand (ThL3 1877, S. 168) sie so charakterisiert. Maximin ist der erste gewesen, der die hohe Bedeutung der christlichen Hierarchie erkannt hatte, und der die Kirche durch Ausrottung dersellten vollte, 20 ganz so wie nacher Balerian und Diokletian. Nur weil Maximin als Barbar so ziemlich alle sonst duristenseinslichen Elemente gegen sich hatte, blieben seine Bestrebungen ohne Ersolg, aber der Absicht nach ist er der erste schlenden schlere blieben seine Bestrebungen ohne Ersolg, aber der Absicht nach ist er der erste schlenden gemacht, daß Maximin zwei volle Jahre im ganzen Reiche anerkannt war und unumschränkte Gewalt besaß, daß er also die Versschung der Hierhen zu müssen schlenen, wenn er gewollt hätte, und meint auch jett noch schleten zu müssen die volle schleten schlenden ben schleten sorgänger getrieben wurde. Allein müssen wirst annehmen, daß Eusebus den Schleten bes Ratisers richtig wiedergiebt, und das ist nicht zu bezweisseln, so liegt darin wirklich bes Ratisers richtig wiedergiebt, und das ist nicht zu bezweisseln, so liegt darin wirklich bes Ratisers schligt wiedergiebt, und das ist nicht zu bezweisseln, so liegt barin wirklich nicht wollte, noch was ihn zu bem Schritte bewog. Gewiss weiss schlet bes Ratisers so unwirks nicht Romantiker, wie Decius, aber vas bloße Motiv ves Kalsers so unwirks hat schleten so kommantiker, wie Decius, aber das bloße Motiv bes Hefels gegen Alexander Severus reicht auch nicht aus.

Neumann kommt barauf zurück, ben Groll gegen das Haus Alexanders als das eigentlich treibende Motiv anzusehen. Hätte M. eine Vernichtung der Kirche geplant wie Decius, dann hätte er mehr erreicht, da ihm die Macht zu Gebote stand. Seine Absicht war nur, sich sicher zu stellen, daß nicht die Christen sich gegen ihn erhöben. Nur für diesen Fall waren die Verordnungen gegeben, aber M. hat nicht daran gedacht, die Christen= 40 prozesse umzugestalten, der Vorgänger des Decius ist er nicht. Dennoch hat sein Regiment in der Geschichte der Versolgungen eine große Bedeutung. Hier zuerst zeigt es sich, daß dem Staate darüber Klarbeit ausgegangen ist, daß der Klerus die Kirche leitet, und daß es genügt sich an diesen zu halten. Ähnlich R. Müller, KGesch. I, 99. G. Uhlborn  $\ddagger$ .

Maximus Konfessor, gest. 662, Hauptvorkämpfer und Märtyrer der Zweiwillenlehre 45 im Monotheletenstreit des 7. Jahrhunderts, hervorragender Theologe und Mystiker der griechischen Kirche. — Die Ausgaden seiner Werte s. unten sud. II. Ueber seine Lebenszgeschichte s. außer den gelegentlichen Daten in seinen Werten die Acta Maximi, lateinisch in Anastasii bibl. collectanea etc. ed. Sirmond, Paris 1620; griechisch und lateinisch in der Ausgade der Werte von Combess I, p. XXIX st. sowie MSG 90, 109 fl.; sodann besigen 50 wir in verschiedenen längeren und kürzeren Rezensionen eine alte Vita, deren Versassi bekannt ist. gedruckt bei Combessi I, p. XXIV st. sowie MSG 90, 67 fl. AA SS Aug. t. III, 118 fl.; endlich tommt die übrige Litteratur zur Geschichte des Monotheletenstreites in Vertacht, bes. Theophaness Chronograph. ed. de Boor II, 331 f. 347. 351. Sgl. hierzu Walch, Historie ber Regereien IX, 60. 499 fl.; Header, RG III', 189 fl.; Wagenmann in der 1. Auss. der Gruchlopädie XX, 114—146; Reander, RG III, 1834, S. 364 ff. — Ueber die litterargeschichtlichen Fragen s. Bartenhewer, Patrologie', 1901, S. 507—511; Chrhard in Krumbachers Gez schichte der Bygantinischen Lusges XX, 635 fl., sowie überhaupt die älteren Litterarhistoriter. — Ueber die Lehre des Maximus handeln: Ritter, Gesch. der christlich Spiloophie I, 535; Juber, 60 Bhilos. ber Kirchenväter 1859. S. 341 ff.; Baur, Lehre von der Dreieinigkeit II, 102 ff. 262 ff.; Dorner, Entwickelungsgeschichte ber Lehre von ber Person Christi II, 207 ff. 283 ff.; Gaß, Ritol. Radassilas 1849. S. 49 ff. 154 ff.; Bach. Dogmengesch. des Mittelalters I, 1873. S. 15 ff.; Landerer in JdTh 1857. 583 ff.; Steiß, JdTh 1866, 229 ff.; Bester, S. Maximi Confes-5 soris praecepta de incarnatione dei et deificatione hominis exponuntur et examinantur, Berlin 1869; M. Breuß, Ad Maximi Conf. de deo hominisque deificatione doctrinam adnotationes I, Schneeberg 1894.

I. Maximus ift nach ber Angabe ber Vita und seinen eigenen Andeutungen geboren zu Konstantinopel um 580. Auf dem Verhör in Konstantinopel (654 oder 655?) giebt 10 er sein Alter auf 75 Jahre an (Acta 13). Seine Jugend fällt also in die Zeiten der Raiser Mauritius († 603) und Phocas († 610). Er stammte aus vornehmem Geschlecht und erhielt, von trefflichen Anlagen unterstützt, eine fromme und gelehrte Erziehung; daß neben Grammatik, Rhetorik und den übrigen Disziplinen der erzinklich vorzugsweife das Studium der Philosophie, besonders des Aristoteles, ihn beschäftigt hat, ver-15 sichert uns sein Biograph und bezeugen seine Schriften. — Von kleinem schwächlichen Rörper und ftiller innerlicher Gemütsart, scheint er von Anfang an mehr zu beschaulichem Leben und wissenschaftlicher Thätigkeit Neigung gehabt zu haben, wurde aber bennoch vers anlaßt, eine Zeitlang die politische Lausbahn zu betreten. Raiser Heraklius (610-641), ber ihn boch schäpte, vielleicht mit ihm verwandt war, berief ihn an seinen Hof, bediente 20 sich seines Rats und seiner Feder und ernannte ihn zum ersten kaiserlichen Sekretär (protoasecretis ober πρωτος ύπογραφεύς των βασιλικών ύπομνημάτων). Bann und aus welchen Motiven M. diese hobe weltliche Stellung mit dem Mönchsstande vertauschte, läßt sich nicht mit Sicherheit ausmachen. Schwerlich war es, wie gewöhnlich angenommen wird, die Begünstigung der monotheletischen Lehre von seiten des Hofes, teinenfalls die 25 Promulgation der taiserlichen Ecthesis (638), was ihn zu jenem Schritte veranlaßte. Maximus that denselben viel früher, wohl schon um 630, also vor dem ersten Beginne des Monotheletenstreites (633); sein Hauptmotiv aber war sicher kein anderes, als was er selbst einmal andeutet (ep. ad Joannem cubic. II, 289 ed. Combef.), die Begeisterung für die göttliche Abilosophie und das höhere Leben des Mönchtums, da es beffer 30 und ehrenvoller fei, bie niedrigste Stelle einzunehmen im Dienste Gottes, als die erste bei einem irdischen Herrscher. — Er trat ins Kloster zu Chrysopolis bei Konstantinopel (Skutari) und erlangte hier durch seine Gelehrfamkeit und frommen Eifer balb die Abtswürde (Vita 5); wann, läßt fich nicht bestimmen, und ebensowenig, wie lange überhaupt sein Aufenthalt in Chrysopolis gewährt hat. Bald nach dem Beginne des Monotheletenstreites 35 (f. b. Art.), als der Mönch Sophronius gegenüber dem alerandrinischen Patriarchen Apros für die chalcedonenfische Orthodorie in die Schranken trat, war mit anderen fremden Mönchen auch Maximus in Alerandrien anwesend. Ob er länger in Alerandrien oder Palästina bei Sophronius verweilt, dem er jedenfalls fehr nabe ftand, den er feinen Berrn, Bater und Lehrer nennt, — ob er von Agypten aus noch einmal nach Chryjopolis zurück= 40 getehrt und später von hier aus wegen Kriegsgefahr ober wegen des Monotheletenstreites nach Nordafrika gegangen, wissen wirt nicht. Jedenfalls war es von jest an der Kampf gegen den Monotheletismus wie gegen die severianischen Monophysiten, der ihn vorzugs= weise in Anspruch nahm. In einer Reihe von Schriften und Briesen, die er nach allem Seiten richtete, sucht er die chalcedonensische Rechtgläubigkeit, die Zweinaturenlehre und 45 beren Ronfequenz, bie Lehre von zwei den zwei Naturen entsprechenden Willen und Wir= tungsweisen des Gottmenschen gegen Monophysiten und Monotheleten wie gegen die taiser= lichen Abschwächungs= und Unionsversuche zu verteidigen. Durch ihn besonders wurde nach bem Tobe bes Raifers Heraklius (641) Rorbafrika ber hauptfitz ber byotheletischen Oppo= fition, und biese erhielt dort sogar einen politischen Ruchalt an dem Statthalter Gregorius 50 (ober Georgius), ber von Byzanz fich unabhängig zu machen suchte und vielleicht den dog= matischen Streit für diesen Zweck benutzen wollte (vgl. Neander, RG III, 371; Balch 202; Bfrörer, RG, III, 1, 64). In welch großem Ansehen Maximus bei Gregorius stand, aber auch wie sehr jener diesen wegen feiner Frömmigkeit, Rechtgläubigkeit, seiner treuen Fürsorge für Kirchen und Rlöfter schätzte, sehen wir aus den Briefen des Marimus. Als 55 nach der Thronbesteigung des Kaifers Ronstans II. (642—668), des Enkels von Heraklius, ber damalige Patriarch Pyrrhus von Konftantinopel wegen seiner Beteiligung an den 3n= triguen der Kaiserinwitwe Martina fliehen mußte und seine Zuflucht zu dem Bräfekten Gregorius von Rordafrika nahm; da veranstaltete dieser zwischen Maximus und Pyrrhus jene Disputation, beren Alten zu ben merkwürdigsten Urkunden des Monotheletenstreites eo gehören (abgedruckt bei Combesis II, 159 ff.; Migne 91, S. 285 ff.; Mansi X, 709;

Auszüge bei Balch, Baur, Dorner, Hefele a. a. D.). Sie fand wahrscheinlich zu Karthago im Juli 645 in Gegenwart bes Präfekten ftatt. Maximus zeigt babei große bialektifche Gewandtheit, theologische Belesenheit und entschiedene Uberlegenheit über feinen Gegner Byrrhus. Letzterer mag feine Gründe gehabt haben, sich überwinden zu lassen schult (Malch), für eine gut 5 angelegte Posse (Gfrörer) zu erklären. Dem Maximus jedensalls war es ernst mit der Sache und er verfolgte bann auch ben gewonnenen Sieg mit großer Energie. Auf feine Beranlaffung hielten im Jahre 646 bie Bischöfe von Nordafrika und ber benachbarten Infeln mehrere Synoden zur Verdammung des Monotheletismus und forderten den römi-schen Bischof Theodor (642—649) auf, ihr Urteil mit der Auktorität seines Rufes zu 10 unterstützen. Maximus reiste mit Pyrrhus nach Rom; letzterer überreichte dem Papst eine Abschwörungsurkunde seiner bisherigen Lehren und wurde demzufolge als rechtmäßiger Patriarch in Konstantinopel anerkannt. So war es gelungen, eine Koalition zu gunsten des Dyotheletismus zu stande zu bringen, die Seele der Verbindung war Maximus, dem es vor allem um den Sieg der orthodogen Lehre zu thun war; Pyrrhus gedachte mit Hilfe 15 Roms und Afrikas seinen verlorenen Patriarchenstuhl wieder zu gewinnen, Theodor die Auftorität des römischen Stuhles im Morgen- wie im Abendland geltend zu machen; Gregor aber, ber Präfekt von Nordafrika, mit dem taiserlichen Hof längst gespannt, stedte jest offen die Fahne der Empörung auf, aufgefordert angeblich durch eine Botschaft des Papftes Theodor und einen Sieg verheißenden Traum des Maximus (f. die Acta Ma- 20 ximi bei Combesis I, 30). Allein die schlacht gegen die Sarazenen, Patriarch Pyrrhus nahm seinen Widerruf zurück und machte seinen Frieden mit Kaiser Konstians, Theodor sprach in feinen Widerruf zurück und machte seinen Frieden mit Kaiser Konstians, Theodor sprach in seinerlicher Versamung den Bann über ihn aus; Maximus bricht nun jede Ver-seiner wit Werthus als mit für wesen fritteren Maximus kricht nun jede Verbindung mit Byrrhus ab, entschuldigt sich wegen früherer zu freundlicher Behandlung des= 26 felben, und fest feine Bolemit gegen bie Lehre von einem Billen von Rom aus fort. -Nun erschien 648 ber Typos des Raisers Ronstans. Die Ekthesis des Heraklius, an welcher Maximus fo großen Anftog genommen hatte, beren Urheberschaft er aber nicht bem Raifer, sondern dem Patriarchen Sergius zuschrieb, wurde aufgehoben, alles fernere Streiten über die Lehre von zwei oder einem Willen bei schwerer Strafe verboten. Maximus, fort= 20 während in Rom, war auch jest wieder die Seele des Widerstandes; der Typos schien ihm Chriftum zu einem Befen ohne Willen und Thätigkeit, zu einem ftummen und toten Göten zu machen. Ein kaiferlicher Gesandter, namens Gregorius, der nach Rom kam, um bort bie Annahme des Typos und die Serstellung des Rirchenfriedens zwischen Rom und Byzanz zu betreiben, wendet sich daher vor allem auch an den Abt Maximus, sucht 25 and Sozanzy zu vertenden, wender sur Budyer vor unten und un den vor vor Internatio, such so ihn in feiner Zelle auf und hat mit ihm eine Besprechung, die aber erfolglos bleibt, da Maximus nicht bloß die Bereinbarkeit des Typos mit den kirchlichen Symbolen, sondern auch das Recht des Kaisers zur Einmischung in dogmatische Fragen bestreitet (s. den Be-richt, den M. selbst über diese Verhandlung giebt, dei Migne I, S. 113 cf. Acta 4). Großen Einslufz übt M. besonders auf Papit Martin aus, der im Jahre 649 auf Theodor 40 gefolgt war. Er war es, ber ben Bapft veranlaßte zur Abhaltung ber Lateranspnobe b. 3., und wenn er gleich als Abt nicht unter ben offiziellen Teilnehmern genannt wird, so hat er ihr bennoch nicht bloß angewohnt und eine dem Konzil von 37 Abten und Mönchen ben 8. Oktober überreichte Eingabe mitunterzeichnet (Manfi X, 910), fondern er war auch ohne Zweifel ber intellettuelle Urheber ber von bem Konzil zur Verdammung des Mono= 45 theletismus und des kalferlichen Typos gefaßten Beschlüffe (Manfi X, 873 ff.; Walch 223). Mehrere Jahre verledte er nun zu Rom in der Stille eines Klosters. In diese Beit

Mehrere Jahre berlebte er nun zu Rom in der Stille eines Klosters. In diese Zeit mag, wie der Biograph angiebt (Acta S. S. 123 f.), die Abfassung mehrerer seiner Schriften fallen, und mehrere seiner Briefe geben Zeugnis, wie sehr er sich in die hierarchischen und dogmatischen Anschauungen Roms einlebte. Rom ist der Felsen der Wahrheit, auf dem 60 Ehristus die Kirche gründet; die Enden der Erde bliden him auf die heiligste Kirche der Römer und auf ihr Bekenntnis, von ihm das Licht der Wahrheit erwartend, das die "heiligen sechs Synoden" dargelegt haben (Combes. II, 72. Vita 24). Allein zugleich mit oder voch bald nach seinem Freunde, Bapt Martin, traf auch den Abt Marimus die Rache des byzantinischen Herunde, Bapt Martin, traf auch den Abt Marimus die Rache des byzantinischen Herunde, Bapt Martin, traf auch den Abt Marimus die Rache des byzantinischen Herunde, Bapt Martin, traf auch den Abt Marimus die Schlerenden und apoerisiarius), in Rom verhaftet, nach Konstantinopel gebracht und vor Gericht gestellt. Die Chronologie ist nicht ganz tlar: das die Berhaftung nicht schon 650 stattgefunden, hat schon Pagi dargethan (Baron., Annal. ed. Mansi XI, 435 sq.), aber auch die gewöhnliche Annahme (Bagi, Hinius, Walch, Herle u. a.), die Berhaftung bes Abtes habe gleichzeitig mit der bes Bapstes stattgefunden (17. Juni 653), ist nicht es gentigend betwiefen. Die Prozesperhandlungen gegen Maximus beginnen jedenfalls nicht vor Ende 654, da Martin schon März 654 nach dem Chersonnes geschafft, Byrrhus im Juli oder Juni dieses Jahres verstorben war, und da in den Berhandlungen mit Maximus der Amtsantritt Eugens von Rom (seit August 654) vorausgesetzt ist (vgl. die 2. Aufl.

- s biefer Encykl. X, 799 Anm.). Bielleicht hat man absichtlich so lange zugewartet, um erst bas Bersahren gegen Papst Martin zu beendigen. Auch ist die Behandlung des Abtes von vornherein eine ganz andere als die des Papstes; nicht auf seine Bestrasung war es abgesehen, nicht einmal eine Anderung seiner dogmatischen Meinung verlangte man von ihm, sondern nur die Annahme des Typos, die Gutheisung eines äußerlichen Friedens-
- 10 vergleichs. Von seiten Roms hatte man nach Entfernung Martins und nach Einsetzung bes neuen Papstes Eugen Nachgiebigkeit gegen die kaiserlichen Wünsche zu erwarten; wäre es gelungen, nun auch noch den vielgeltenden Abt, das Orakel der Orthodozie im Morgenund Abendland, zur Annahme des Typos und zur Aussöhnung mit dem byzantinischen Hof und Patriarchenstuhl zu vermögen, so war — glaubte man — der Kirchensrieden her-
- hof und Patriarchenstuhl zu vermögen, so war glaubte man der Kirchenfrieden her-15 gestellt. Man ließ ihm daher Zeit; man brachte alle Mittel, Bitten, Einschuchterungen, Schmeicheleien, Versprechungen in Anwendung. Maximus aber blieb standhaft; allen Feinsheiten geistlicher und weltlicher Uberredungskunst seiter volle Ruhe eines guten Gewissens, aber auch den undeugsamen Entschluß entgegen, keinen Zoll breit von der Wahrbeit zu weichen. Da rift einlich seinen Gegnern die Geduld und er bekam die ganze Rohheit des 20 byzantinischen Despotismus zu fühlen.

über den Brozeß des Maximus haben wir aussührliche Brotokolle in den Kollektaneen des römischen Bibliothekars Anaftasius (bei Combesis I, S. XXIX ff., MSG 90, 109 ff., vgl. Balch, S. 254. 305; Hefele III). Das erste Verhör fand vor dem geheimen Rat (in secretario) im kaiserlichen Palast

- Das erste Berhör fand vor dem geheimen Rat (in secretario) im laiferlichen Palast 26 in Konstantinopel statt. Es waren zunächst politische Anklagen, die man gegen ihn vorbrachte: Haß gegen den Raiser und die kaiserliche Regierung, Mitschuld an dem Verlust Ugyptens und Nordafrikas an die Sarazenen, Beteiligung an dem Aufstande des nordafrikanischen Präselten Gregorius, unehrerbietige Äußerungen über den Raiser, endlich besonders Leugnung der priesterlichen Würde des Raisers und Schuld an der Zerreissung der 20 Rirche. Weitere Rlagepunkte betrassen origenistische Rezerei und Verleitung anderer dazu,
- 20 Rirche. Weitere Rlagepunkte betrafen origenistische Reperei und Verleitung anderer dazu, dann die Verhandlungen mit Pyrrhus in Afrika und Rom. Marimus wußte sich wegen der meisten Anklagen zu rechtsertigen, blieb aber dabei, mit der Kirche zu Konstantinopel in keine Gemeinschaft treten zu können, weil diese durch Annahme der Unionsartikel des Ryros, der Ethesis und des Typos von den "vier heiligen Synoden" abgewichen und
- 255 daher von der römischen Lateranspnode mit Recht verdammt worden sei. Auf die Frage: διάτι άγαπῷς τοὺς Ρωμαίους και τοὺς Γραίκους μισεῖς; antwortet er: ἀγαπῶ τοὺς Ρωμαίους ὡς δμοπίστους, τοὺς δὲ Γραίκους ὡς δμογλώσσους. Er selbst habe kein eigenes Dogma, sondern nur das gemeinsame der katholischen Rirche; er wolle auch nie= mand verdammen, aber lieber sterben, als in irgend einem Punkt von dem wahren Glau-20 ben abweichen. Einen dogmatischen Vermittelungsvorschlag in der Lehre vom Willen Christi, den der Patriarch Petrus mit den Apolrislariern des römischen Bischofs Eugen (SEA 657) umsinkert kente sterben, im Christich wei sterber vom Bischofs Eugen
- 40 ben abweichen. Einen dogmatischen Vermittelungsvorschlag in der Lehre vom Willen Christi, den der Patriarch Petrus mit den Apokrisiariern des römischen Bischofs Eugen (654-657) vereindart hatte (wonach in Christo drei Willen, ein hypostatischer und zwei natürliche, angenommen werden sollten), wies Maximus zurück und beharrte auf der Lehre von zwei Willen. Vor allem war es darauf abgesehen, ihn zur Anerkennung des Typos
- 45 zu bewegen, ben ja der Raifer in der besten Abstäckt und lediglich zur Herstellung des Friedens erlassen habe; er möge nicht durch seine vielgeltende Autorität das Friedenswerk stören. Maximus warf sich unter Thränen auf die Erde nieder, er berief sich auf Gott und sein Gewissen; bes einzige Mittel zur Herstellung des Kirchenfriedens sei Zurücknahme des Typos durch den Raiser. So endete das erste Verhör zwar resultatlos, aber nicht ohne so Aussicht auf Verständigung.
- Neue Verhandlungen folgten ben 18. Mai 655 (Acta Combefis I, p. XII) durch Abgesandte des Patriarchen Phrrhus, dann einige Monate später durch die beiden Patriarchen Petrus von Konstantinopel und Macedonius von Antiochien. Es handelte sich teils um den Kompromiß zwischen dem Patriarchenstuhl von Byzanz und dem neuen Papst
- um ben Kompromiß zwischen dem Patriarchenstuhl von Byzanz und dem neuen Papft 55 Eugen, teils um die Verdammung des Typos, um die Giltigleit der Lateranspnode von 649, um die Rechtmäßigkeit der Absesung des Papstes Martin. Der Ton ist weit schroffer als in dem ersten Verbör. Man droht, man dietet Snade an. Maximus läßt sich zu keinerlei Konzessionen herbei. Sleich am folgenden Tag wird von den beiden Patriarchen eine obrodos erdnuovoa veranstaltet; dies giebt dem Raiser ben Rat, über Maximus 60 sowohl als über seinen Schüler Anastasius die im Typos angedrohte Strafe der Verban-

nung zu verhängen. Dies geschah: beide wurden voneinander getrennt, Maximus nach bem Schloß Bizza in Thracien, Anaftafius nach Verberis gebracht.

Etwas über ein Jahr verlehte Maximus bort in kümmerlicher Lage, aber voll gedulbiger Ergebung in Gottes Schickung (Combef. I, XLV). Da erschien (August 656) bei ibm im Auftrag des Batriarchen von Konstantinopel ber Bischof Theodosius von Cäsarea 5 in Bithynien nebst zwei weltlichen Bevollmächtigten des Kaisers, namens Paulus und Theodofius. Bieder follte ein Verfuch zur Gute gemacht werden. Maximus follte er= tlären, weshalb er mit dem Stuhl von Konstantinopel keine Rirchengemeinschaft haben Bieber ging seine Erklärung dahin, die Annahme der Artikel des Ryros, der Etwolle. thefis und des Typos mache ihm das unmöglich; der lettere besonders, mit seinem Verbot, 10 überhaupt von einem oder zwei Willen zu reden, beraube Christum alles Wollens und Handelns. Er verlangt deffen Zurücknahme durch den Kaiser, sowie Anerkennung der La-teranspnode des Jahres 649. Theodosius entschuldigt den Typos mit der Absjicht des Raisers, ben Frieden herzustellen, glaubt aber, die förmliche Zurücknahme desselben und die Anerkennung der Zweiwillenlehre in Aussicht stellen zu dürfen, unter der Bedingung, 15 daß Mazimus dann in Kirchengemeinschaft mit Konstantinopel treten wolle. Mazimus verwies ihn an ben römischen Stuhl: καθώς απαιτεί δ κανών ποδς τον Ρώμης περί τούτου έγγράφως αποστείλατε (Combes. I, LV). Man schied in Frieden; die kaiferlichen Gesandten hofften, ben Raiser zur Abordnung einer Gesandtschaft nach Rom bestimmen und dadurch das Schisma heben zu können. Eine Verständigung schien sich zu anzubahnen. Maximus wurde (8. September 656) auf kaiserlichen Beschl nach bem Kloster des heiligen Theodor bei Rhegium gebracht (Combes, I, LIX). Wieber erschienen zusschlesste um Verschlichen des Schlesster erschieften der Geschlesster erschieren einer Liefter des Geschlesster und des Schlesster erschieften der Geschlesster erschieften einer Liefter des Geschlesster und des Schlesster erschieften des Schlesster erschieften Richter Beschlesster und des Schlesster erschieften des Schlesster erschlesster erschieften des Schlesster erschieften des Schlesster erschlesster erschieften des Schlesster erschlesster erschles laiferliche Gefandte in Begleitung des Bischofs Theodofius, um ihm zu eröffnen, der Raifer fei bereit, ihn mit den höchsten Ebren in Konstantinopel zu empfangen, wenn er auf Grund= lage des Typos mit ihm fich unieren und mit ihm das heilige Abendmahl feiern wolle; 26 ber ganze Occibent und ein großer Teil des Orients werde nur durch fein Beispiel von der firchlichen Einheit abgehalten, seine Aussöhnung mit dem Raiser und bem Stuhl von Ronftantinopel würde zur Einigung ber ganzen Kirche führen. Maximus antwortete ab-lehnend und berief sich auf seine mit Bischof Theodossius getroffene Abrede; alle Macht der Welt werde ihn nicht vermögen, wider sein Gewiffen zu handeln und den Glauben so zu verleugnen. Da wurden die Anwesenden wütend über den starrköpfigen Mönch, der sich allein für orthodor halte, den Kaiser und die ganze Hauptstadt als häretisch verdamme. Sie überhäuften ihn mit Schmähungen und schritten zu thätlichen Mißhandlungen. Bischof Theodosius nahm sich seiner an: τα γαο κανονικά πράγματα έτέρω διοικούνται τοόπω. Maximus blieb fest dabei: der Typos sei eine Verleugnung des wahren Glau= 25 bens; Gott und die heiligen Propheten und Apostel verlangen ein offenes Bekennen des heiligen und heilbringenden Glaubens; Schweigen sei Verleugnen, Verleugnung aber nicht Derftellung des wahren Friedens. — Am folgenden Tage, 14. September 656, wurde Maximus auf Befehl bes Kaijers unter militärischer Bedeckung nach Salembria geführt; von da brachte man ihn weiter nach Perberis, wo bereits fein Schüler, Anastasius, in der so Berbannung sich befand (Combef. I, LXIII f.).

Hier enden die Aften, wie sie uns in der Collectio Anastasii erhalten sind. Nach einer weiteren Erzählung (latein. bei Mansi XI, S. 3 f. griech. und latein. bei Combessi S. LXV; Migne S. 170; vgl. Vita c. 34 st.), über deren chronologische Stellung und geschichtlichen Wert aber die Anstichten verschieden sind (vgl. Walch S. 308. 262; hefele as 220 und 223), wären Maximus und seine Schüler, die beiden Anastasius, später noch einmal nach Konstantinopel gebracht, und nach einer neuen Verhandlung von einer Spnode samt allen Verteidigern des Opotheletismus seierlich anathematissen worden. Darauf habe man Maximus und seine Schüler dem Präselten (Enaoxoc) übergeben mit der Weisung, sie geißeln, ihnen das Wertzeug ihrer Frechheit, ihre blasphemische Zunge so ausschneiden und die rechte Hand abhauen zu lassen zu seit ledenslänglich verbannt werden. Das Urteil wurde vollzogen und sie nach Lassita an der Oftünste des schwarzen Meeres ins britte Cyil abgeschürt. Hier and Lassita an der Oftünste des schwarzen Meeres ins britte Cyil abgeschührt. Hier and Lassita an der Oftünste des schwarzen Meeres ins britte Cyil abgeschüft. Hier sie nach Lassita an der Oftünste des schwarzen Meeres ins britte worde vollzogen und sie nach Lassita an der Oftünste des schwarzen Meeres ins britte Cyil abgeschührt. Hier sie nach Lassita an der Oftünste des schwarzen Meeres ins britte Cyil abgeschührt. Hier sie nach Lassita an der Oftünste des schwarzen Meeres is Brenze der Manen eingeschlossen, won einen Bie einen beiden Schülern war ber eine, Anastasius monachus, schon ben 24. Juli ihm im Tode vorangegangen, der andere, Anastasius apocrisiarius, soll den 11. Oktober 666 im Cyil gestorben sein (Combess I, LXX und LXXX; Migne 193 sft.).

Die Kirche hat ihn als Konfessor oder Märthrer geehrt (f. zwei Officia S. Maximi bei Combesis I, LXXXVII ff. und einen angeblich von Johannes Damasc. herrührenden Ranon ebendas. S. XCIIff.; weiteres über ben Cultus S. Maximi in ben AA SS 13. Aug. S. 114 ff.) und fein wie feiner beiden Schüler Ende mit mancherlei Bunder= 5 erzählungen ausgeschmuckt: Anaftafius soll mit abgehauener Hand geschrieben, Maximus mit ausgeschnittener Bunge gerebet und feinen Todestag voraus verfundigt haben, himm= lische Flammen sollen nächtlicherweile an seinem Grabe im Kloster des heiligen Arsenius in Lazika erschienen, viele Wunderheilungen ebendort geschehen sein (s. die verschiedenen Vitae und griechische Menäen, AA SS S. 111). Man bat keinen Grund (mit Balch 10 S. 310) ju zweifeln, ob bie Strafe an Maximus überhaupt vollftredt worden fei, ba boch das Faltum des Zungen= und Handabschneidens nicht bloß von der einstimmigen Tradi= tion, sondern auch von den Geschichtschreibern (wie Theophanes, Cedrenus, Zonaras) bezeugt, auch der byzantinischen Justiz jener Zeit ganz entsprechend ist. Aber auch jene Wundergeschichten, womit die Legende das Ende des heiligen Bekenners ausgestattet hat, 15 bergen im Gewande der Zeit einen tieferen Sinn: mit dem Lode der beiden hauptverteidiger der dyotheletischen Lehre, Martin und Maximus, war dem orthodogen Betenntnis die Hand abgehauen, die Zunge ausgeschnitten, und dennoch war es nicht stumm noch lahm. Raiser Konstans II. siel nach wenigen Jahren als ein Opfer des Hasses, den er namentlich auch durch die Behandlung der beiden Mahrheitszeugen fich zugezogen hatte, 20 und 18 Jahre später gewann das in so roher Weise zum Schweigen gebrachte Bekenntnis boch ben Sieg und die Ancrkennung der Kirche auf der 6. ökumenischen Spnode 680. Im Gedächtnis der Nachwelt aber lebte Maximus fort als Konseffor,  $\delta \pi a \mu \mu \epsilon \gamma i \sigma r o Ma \xi i \mu o S,$  als Wegmeiser der Orthodorie, als Lehrer der Gottsfeligkeit und heiligen Sittenftrenge, als Leuchter ber Welt, Zierde des Mönchtums, Leier des heiligen Geiftes, als der 25 Mann mit ber sußen honigfließenden Zunge (Combefis S. XCII), als Märthrer geistiger Freiheit und christlichen Wahrheitsmutes mitten in einer Zeit sittlicher Robeit, geiftiger Knecktschaft und kirchenpolitischer Verknöcherung. II. Schriften hat Maximus trop feines vielbewegten Lebens in großer gabl hinter-

lassen es ist spärer seinem Namen auch manches zugeschrieben worden wardet zuge vieles 10. Schreiten von Schwerberträndlichteit, die teils im 30 ihm herrührt. Trot ihrer vielfachen Dunkelheit und Schwerberständlichteit, die teils im Inhalt, teils in seinem schwällstigen Stil ihren Grund hat und worüber bei allen, die sich damit beschäftigt haben, von Photius an die auf den neuesten Herausgeber, nur eine Stimme ist, sind seine Werte bennoch, sowohl um ihres berühmten Versaffers als um ihres tiefsinnigen und erbaulichen Gehaltes willen, zu allen Zeiten, zumal in den griechi= 25 schen Klöstern, aber auch von den tiefsinnigsten Geistern des Abenblandes, wie von einem

35 schen Klöstern, aber auch von den tieffinnigsten Geistern des Abendlandes, wie von einem Joh. Scotus Erigena, sogar von frommen und gelehrten Frauen, wie von der Kaiserin Frene und ihrer Tochter Anna Comnena (Alexias V, 147) viel gelesen und hoch geschätzt worden. Seine Werte wurden darum auch vielsach abgeschrieben, und so bestigen wir von densellen zahlreiche Handschriften auf verschiedenen Bibliothelen (f. die Nachweisungen von do Dudin 153 f., von Fabricus und Harles 637 und 677, von Dehler in der Vorrede.

- ao Dubin 153 f., von Habricius und Harle's 637 und 677, von Dehler in der Vorrede). Berzeichniffe der einzelnen Schriften haben in älterer Zeit Bhotius (Biblioth. ed. Bekker p. 154; cod. 192 sqq.) und der Verfasser vita Maximi (Acta SS a. a. D.), in neuerer Baronius, Cave, Ellies du Bin, Dudin, Ceillier, Schröckh, Fabricius gegeben. Letzterer zählt im ganzen 53 verschiedene Schriften des Maximus; davon sind 48 gedruckt
- 45 (44 bei Combesis, 4 anderwärts); 5 inedita s. deperdita s. bei Fabricius IX, 676f., MSG 90, 49f., vgl. dazu die Angaben bei Ehrhard in Arumbachers Gesch. der byz. Litt.<sup>2</sup>, S. 64 oben.

Eine Gesamtausgabe besitzen wir nicht. Eine solche wurde von dem Domini= kaner Franz Combesis unternommen, aber nicht zu Ende geführt. Zwei Bände davon

50 erschienen u. b. T.: S. Maximi Confessoris, Graecorum theologi eximilque philosophi, opera ex probatissimis mss. codd. . . . eruta, nova versione subacta notisque illustrata, op. et stud. R. P. Fr. Combesis, Ord. Pr. Parisiis 1675, Fol. Ein dritter Band war in Aussicht gestellt, erschien aber nicht, da der Herausgeber 1679 starb. Den Brospett desselben 5. bei Montfaucon, Biblioth. Coisliniana, 55 Baris 1715, S. 307 ff., bei Fabricius S. 637 ff. Anordnung, Text und Lateinische Uber-

55 Paris 1715, S. 307ff., bei Fabricius S. 637ff. Anordnung, Text und lateinische Ubersezung lassen manches zu wünschen übrig. Vorschläge zu einer neuen Ausgabe und zu bessern Anordnung macht Oudin Tom. I (diss. de S. Maximo).

Wir teilen die Werke in 5 Klassen: a) exegetische, b) Scholien zu Kirchenwätern, c) dogmatisch-polemische, d) ethisch-asketische, e) Varia.

a) Die eregetischen Schriften geben nicht sowohl Auslegungen als vielmehr

theologisch-mystilfche Erturfe zu verschiedenen Abschnitten der heil. Schrift. Mit dieser hat Maximus, wie er felbst versichert (Combef. I, 266) und wie alle seine Schriften zeigen, fich gründlich beschäftigt; dabei huldigt er, obgleich er manchmal auch auf sprachliche und Sacherklärungen sich einläßt, doch grundsäzlich der Lehre von einem unendlichen Schriftfinn und der anagogischen oder allegorischen Interpretationsmethode nach alexandrinischem 5 Vorgang. 1. Die bebeutenbste seiner Schriften biefer Rlasse sind bie Quaestiones ad Thalassium in locos scripturae difficiles, περί διαφόρων απόρων της θείας yoaphis (ed. Combek. I, 1—296), gerichtet an einen Presbyter und Abt Thalaffius, ohne Zweifel benjelben, von dem wir eine Sammlung von 400 moralischen und astetischen Sentenzen befitzen und den wir aus den Akten der Lateranspnode als Abt eines römischen 10 Klosters kennen (f. Manfi X, 903. 910). Nach einer Abhandlung über das Böfe enthält die Schrift in 6 oder 7 Büchern 65 Anfragen über schwierige Stellen der heil. Schrift nebst den Antworten des Maximus, wobei jedoch das Schriftwort fast nur als Anknüpfungspunkt bient für die reichften bogmatisch=ethischen und mpftisch=theosophischen Gedankenent= widelungen. Schon Abotius flagt über die Schwerverständlichkeit biefer Schrift (Bibl. 15 cod. 192, p. 156 ed. Bekker), erkennt aber auch ihren reichen Gehalt an chriftlichen Ibeen an. Bir befiten bazu, wie zu einigen anderen Schriften bes Maximus, noch turze griechische Scholien, die nicht, wie Combefis glaubt, von dem Berfaffer felbst herrühren, fondern 1100 geschrieben scheinen. 2. Ahnlichen Inhalts, aber fürzer und minder ori= mum LIX, allegorijch-mystische Auslegung von Bj 59 (nach unserer Zählung 60) (I, 335-343); - 5. orationis dominicae brevis expositio, els the account to 25 Πάτεο ήμῶν, πρός τινα φιλόχοιστον, ξομηνεία σύντομος Ι, 344–356), reich an mystilichen Ibeen, Darlegung der im Baterunser enthaltenen μυστήρια, deren er sieben jählt: θεολογία, υίοθεσία έν χάρπι, ίσοτιμία πρός άγγέλους, αιδίου ζωής μετοχή, ονόσεως απαθώς προς έαυτην συνούσης αποκατάστασις, τοῦ νόμου της αμαρτίας κατάλυσις, της . . . . τοῦ πονηροῦ τυραννίδος καθαίρεσις. Cin großer Zeil Diefer 80 Schrift, welche bie patriftischen Baterunser-Erklärungen würdig abschließt, hat Aufnahme in die Catenen gefunden (Cat. in Matth. ed. Balth. Corderius, Antwerpen 1847, Fol.); — 6. Fragmente weiterer eregetischer Schriften des Maximus, 3. B. zu den Pfalmen, Jefajaš, Lutaš, Jakobuš, eines paraphrasiterenden Rommentares zum Hobenlied findet sich in den griechischen Gatenen z. B. bei Fronto Ducäus Auctar. Bibl. Patr. II, S. 681; ss Bibl. Patr. ed. Morell. tom. XIII; weiteres bei Fabricius S. 677; — 7. ungedruckt ist eine Schrift de secundo adventu (f. Fabricius S. 676).

b) Bie Maximus hier den Schrifttert weniger erklärt, als vielmehr zur Anknüpfung feiner theologisch=mystischen Betrachtungen verwendet, so verfährt er ähnlich mit patristischen Texten in seinen Scholia und Ambigua zu Gregor von Nazianz und Dionpsius Areo= 40 pagita : auch hier ift es ihm nicht fowohl um Erklärung fremder Gedanken zu thun, als um Entwickelung der eigenen theologischen und mystischen Ideen, die an jene mehr oder minder frei angelehnt werden. Es sind drei derartige Sammlungen, die wir bestigen: 1. Scholia in Opera S. Dionysii Areopagitae, griechisch herausgegeben Paris bei Morell 1562, 8° (mit Dionpsius Areop. und Georgius Bachymeres); griechisch und latei= 45 nifch in der Ausgabe des Dionhsius, Antwerpen 1615, Fol.; am besten cum versione Balth. Corderii S.J. Paris 1633, Fol., Antwerpen 1634, Fol. Combesis beabsichtigte (in dem nicht erschienenen dritten Bande feiner Ausa.) einen aus verschiedenen codd. vermehrten und verbefferten Abdruck diefer Scholien zu geben, f. garleß zu Fabric. S. 667. 2. Περί διαφόρων αποριών των άγίων Διονυσίου και Γρηγορίου πρός Θωμάν, 50 de variis difficilibus locis SS. PP. Dionysii et Gregorii (Naz.), über 4 Stellen aus Gregors oratt. de filio und über bie epistola Dionysii Areop. ad Cajum monachum, mit Zuschrift an einen Abt Thomas. 3. Ambigua in Gregorium Naz. Άπορα είς Γρηγόριον Β. περί τῶν ἀπορηθέντων κεφαλαίων ἐν τοῖς τοῦ ὡγ. Γρηyoglov rov deoloyov loyois, ad Johannem Cyzici Archiep. Erwähnt wird diefe 55 Schrift von Maximus selbst in den quaest. ad Thalassium I, 87 und von Johannes Tzepes Chiliad. IX, v. 866. Diejes Wert des Maximus ift es, das von Joh. Scotus Erigena c. 864 aus Auftrag des Rönigs Rarl des Rablen ins Lateinische übersett wurde; s. deffen Zuschrift an den König (bei Gale und Floß in ihren Ausgaben des Scotus Erig.; Debler S. 35), worin Erigena über sein Verhältnis zu Maximus und bas bes letzteren 60'

zu Dionthsius Aufschluß giebt. Herausgegeben wurde das griechische Original mit ber Ueberfegung von Thomas Gale in feiner Ausgabe von Grigena, de divisione naturae. Drford 1681, Fol.; einen Abbrud biefer Ausgabe giebt Floß in Mignes Batrologie Bb 122, S. 1194 ff. Beide Ausgaben find aber nicht vollständig; einen vollständigeren und befferen s Tert (von Nr. 2 und 3) giebt ber Codex Gudianus in Bolfenbüttel, woraus Franz Debler bas Ganze herausgegeben hat u. b. T.: Anecdota Graeca, tom. I. continens S. Maximi Confessoris de variis difficilibus locis SS. PP. Dionysii et Gregorii, ad Thomam V. S. librum etc. nunc primum integrum edidit Fr. Oehler, Halis 1857, 8°; vgl. beffen praefatio S. VIff., j. auch MSG 4, 15-432. 527-576; 91, 10 1031-1417. 4. Berwandten Inhalts scheint zu sein das Ineditum: Quaestiones sacrae miscellaneae ad Nicephorum chartophylacem Constantinop., ἐρωτήσεις πρός Νικηφόρον περί διαφόρων κεφαλαίων, handidriftlich in Bien (f. Lambecius, Bibl. Caes. Vindeb. VI, p. 56). c) Die bogmatisch=polemischen Schriften des Maximus behandeln teils chrifto= 15 logische, teils trinitarische, teils anthropologische Fragen. Am wichtigsten für die Dogmengeschichte find die ersteren, die fich teils auf ben monophysitischen, teils auf ben monotheletischen Streit beziehen. In jenen verteidigt Maximus die dyophysitische Lehre des Chalcedonense gegen die monophysitischen Severianer, besonders gegen die von Philorenus und Severus im 6. Jahrhundert aufgestellte Lehre von einer zusammengesetten 20 Natur, µla gricus orrderos, in Christo (f. Dorner, II, 164 ff.). Hierher gehören: 1. Epistola ad Joannem Cubic. de rectis ecclesiae decretis et adversus Severum haereticum (3b II, G. 259-291); 2. ad Petrum Illustrem oratio brevis s. liber adv. dogmata Severi (II, 291 ff.), gefchrieben vor 634; 3. ad eund. epistola dogmatica (II, 307 ff.); 4. de communi et proprio h. e. de essentia et hypo-25 stasi ad Cosmam diaconum Alex. (II, 313ff.); 5. de duabus Christi naturis (II, 76); 6. de qualitate, proprio et differentia ad Theodorum, presbyt. in Mazario Siciliae (II, 134 ff.); 7. pro synodo Chalcedonensi ad symbolum ad-ditio (II, 140 ff.); 8. capita de substantia et natura, de hypostasi et persona (II, 143 f.); 9. ad Julianum scholasticum Alex. de ecclesiastico dogmate, quod so attinet ad dominic. incarnationem (II, 336 ff.); 10. ex persona Georgii prae-fecti Afr. ad moniales, quae Alexandriae a cathol. fide discesserant (II, 339 ff.). Schon unter biefen Schriften find mehrere, bie im Monophyfitismus zugleich ben Monotheletismus betämpfen. Weit größer aber ift nun noch bie gabl ber speziell auf bie Billenslehre bezüglichen Schriften; fie gehören fämtlich zu ben wichtigften Urfunden bes ss Monotheletenstreites. Balch S. 499 f. zählt 19 hierher gehörige Schriften bes Maximus auf; vgl. auch Dorner II, 235 ff. Die wichtigsten barunter, weil fie die hauptlontro-versen am kürzesten zusammenfassen, sind vor allem 1. die Acta disputationis cum Pyrrho, dialezis Mazimov πρός Πύρρον (bei Combessi II, S. 159—195, auch sonst mehrsach gedruckt bei Baronius Anal. t. VIII, in den Konziliensammlungen von Binius, so Labbe, Mansi X, 710); 2. epistola ad Pyrrhum Presb. et Hegumenum, turz nach 633 geschrieben (II, 343); 3. tomus dogmaticus ad Marinum Diaconum in Cyprum insulam missus (II, 34); 4. ad Marinum Presbyterum epistola de duabus in Christo voluntatibus (II, 1); 5. ad Marinum ex tractatu de operationibus et Christo voluntatious (11, 1); 5. ad Marinum ex tractatu de operationious et voluntatious, griechijch zuerft herausgegeben Lugd. Bat. 1617, 8°; Combef. II, 18;
45 6. ad Marinum Cypri presbyterum responsa, Beantwortung von Einwürfen bes Diafonus und Rhetors Theodor von Byzanz, geschrieben nach 642 (II, 117); 7. tomus dogmaticus ad Marinum presbyterum (II, 123); 8. ad Marinum presbyterum Cypri, geschrieben aus Karthago, wie es scheit Sophronii papae Honorii men-stola scripta ad Petrum Illustrem, ubi Pyrrhi, Sophronii papae Honorii men-50 tionom facit, Fragment eines nach 641 geschriebenen Briefes (II, 74); 10. Spiritalis tomus et dogmaticus adv. Heraclii Ecthesin, ad Stephanum Dorensem episcopum, geichrieben aus Rom zwijchen 645 und 648 (II, 81); 11. Hegumenis et monachis ac catholicis populis per Siciliam constitutis, geichrieben, wie es icheint, auf ber Infel Sizilien felbit, und zwar wahricheinlich nach 646 (vgl. Affemani S. 173 f. 55 II, 58); 12. ad Gregorium presb. et hegum. de Christi mysterio (II, 27); 13. ad Nicandrum episc. de duabus in Christo naturis (II, 46); 14. de duabus bus unius Christi dei nostri voluntatibus, an einen ungenannten Abt (II, 98); 15. non posse dici unam in Christo voluntatem (II, 146); 16. capita decem de duplici voluntate domini ad orthodoxos (II, 149); 17. ex quaestionibus a 60 Theodoro monacho propositis (II, 151); 18. adversus eos, qui dicunt, dicendam unam Christi operationem, brei furge Abhanblungen gegen breierlei Behauptungen ber Monotheleten; 19. ad illud: si possibile est, transeat a me calix (II, 32); 20. variae definitiones, *õgoi diáçogoi* (II, 78), früher herausgegeben von gölchel, Geibelberg 1591, 8° und Augsburg 1599, 8°; 21. distinctionum et unionum definitiones (II, 115); 22. diversae patrum de duabus operationibus domini 5 Jesu Christi definitiones (II, 154).

Auf trinitarische Fragen beziehen sich 1. der Brief an den Presbyter Marinus aus Eppern (II, 69—72) über die Lehre vom Ausgang des hl. Geistes, ferner 2. ein Fragment über dieselbe Frage, ex opere 63 dubiorum ad Achridae regem I, 671, von zweiselhafter Echtheit, und endlich 3. die sicher unechten dialogi V de trinitate 10 II, 381—484, Disputation eines Orthodoren mit einem Arianer, Macedonianer, Apollinaristen früher von den einen dem Athanasius, von anderen dem Theodoret zugeschrieben; in mehreren Handschriften tragen sie den Namen des Mazimus, zeigen aber nach Inhalt und Stil mit den übrigen Werten des Mazimus keine Verwandtschaft, vgl. Fabricius VIII, 205; IX, 651. Neuerdings hat J. Dräsele versucht, die drei ersten dieser Dialoge als 15 von Apollinaris von Laodicea versaßt zu erweisen.

Anthropologische Fragen behandelt Maximus in dem Traktat *πeol ψυχής*, de animae natura et affectionibus (auch in Analecta Patrum, Venet. 1781) sowie in den beiden Briefen ad Joannem archiepiscopum Cyzicenum, über die Unkörperlichkeit der Seele (II, 238–43) und an einen Presbyter Johannes oder Jordanes, über das 20 bewußte Fortleben der Seele, geschrieben im Jahre 642 (II, 243–47). d) Eine vierte Hauptklasse bilden die ethische astetischen Schriften des Maximus,

teils ethijche Trattate, teils Sentenzenfammlungen. Bu ben ersteren können wir rechnen mehrere ber Briefe, 3. B. ad Joannem Cubicularium de caritate II, 219-31, ad eund. de tristitia secundum deum II, 231-35, ad eund. cur alii aliis divino 25 iudicio praesint homines II, 253, ad Georgium praefectum Africae sermo hortatorius (II, 201 ff.) und andere, bes. au Georgium practorium intriae sotate not tatorius (II, 201 ff.) und andere, bes. aber den  $\lambda \delta \gamma o_S \delta \delta \kappa \eta \tau \nu \kappa \delta S$ , liber ad pietatem exercens I, 367—393, Dialog zwijchen einem Abt und einem jüngeren Mönch über bie vornehmften Pflichten des geistlichen Lebens, Liebe Gottes und des Nächsten, Welts und Selbstwerleugnung u. s. w. — eine Schrift, ausgezeichnet durch Wärme und sittlichen so Ernst, nüglich für alle, wie Photius sagt (bibl. 193), besonder aber sür bie, welche eines statistic Schrift, Schrif asketischen Lebens sich befleißigen, auch durch größere Einfachheit, Fluß und Abrundung der Darstellung von anderen Schriften des Maximus sich vorteilhaft unterscheidend. Mit Recht zählt man bieje Schrift zu bem Besten, was uns von asketischer Litteratur aus ber griechischen Rirche erhalten ist. Dieselbe wurde erstmals von 233. Birtheimer in lat. Über- 86 jetung berausgegeben, Nürnberg 1530, 8°, überjett von Nobilius mit einigen Schriften ves Bafilius und Chryfoftomus, Rom 1587, 4°; in der Bibl. Patr. Lugd. XII, 479 und 506. Einen Anhang zu diefem Lider asceticus bilden die Capita de caritate, ×εφάλαια περί αγάπης (I, 394-460), eine Sammlung von 400 Sentenzen, meist ethi= schen, zum Teil auch bogmatischen und mystischen Inhalts, eingeteilt nach Analogie ber 40 vier Evangelien in vier Centurien, gerichtet an einen Mönch Elpidius. Photius erwähnt dieje Sammlung cod. 193, auch haben wir dazu griech. Scholien von unbefanntem Verfaffer. Herausgegeben wurde sie zuerst (unter dem falschen Namen des Maximus von Turin) 1531 zu Hagenau von Opsopöus griechisch und lateinisch, dann 1546 von Konrad Gesner in Zürich zugleich mit den loci communes des Maximus (s. unten) und mit 45 den Sentenzen des Antonius Melissa, 1550 zu Basel in dem Micropresbyticus, 1558 ebendas, in den Orthodoxographi, 1616 ju gelmstädt von Jos. a Fuchte, sodann mehrfach in den Bibl. Patr. 3. B. Colon. Bb VII.

Eine ähnliche Sentenzensammlung, nur mit dem Unterschiede, daß darin neben dem ethisch-asstetischen das dogmatische und mystische Element vorwaltet, sind die *xeválara* so *regl deologias xal ris évsávov olxovoµías rov vlov deov*, capita theologica et oeconomica CC., auch *yrworixà xeválara* genannt (I, S. 461-511). Sie stehen, wie schon Photius cod. 194 bemerkt, in der Mitte zwischen den capita de caritate, mit denen sie die Sentenzensorm gemein haben, und den quaestiones ad Thalassium, benen sie inhaltlich verwandt sind. Ein Teil dieser Sammlung, wie der capita de cari-55 tate, deckt sich mit Sentenzen in den *xeválara rymrixá* des Markus Eremita (s. 196 Nachweisungen bei Combessis, (II, 702 st. Die Identität beschränkt sich auf *xev*. 1-26 des Markus). Ubrigens werden die *rymrixá* des Markus nicht echt sein; daher bleibt die Möglichseit offen, daß Marinus hier seldsständig ist und die Entlehnung auf seiten des Pseudomarkus liegt (so Kunze, Markus Eremita, 1895, S. 52). — An diese beiden co Real-Encyttopdele stür Theologie und Streke. 3. N. XII.

schließen sich sobann noch zwei weitere Sammlungen ähnlicher Art, nämlich bie zewaλαια διάφορα θεολογικά τε και οίκονομικά και περί άρετῆς και κακίας, capita diversa 500 theologica et oeconomica, I, 512-634, zuerst herausgeg. von Joh. Picus in Paris 1560, 8°, und Erega xepálaua, alia capita 243, ähnlichen ethich-asteiichen s Inhalts, zuerft herausg. von Combesis, aus einem cod. Vatic., I, 640-71. Die größte derartige Sammlung, die jedoch gar nichts Eigenes von Maximus enthält, sondern bloß Ercerpte teils aus der hl. Schrift, teils aus allerlei chriftlichen und heidnischen Schriftstellern, sind endlich seine zegalaia deologiza hroi exlogal ex diagoow biblion τών τε καθ' ήμας καl τών θύραθεν, capita theologica, auch sermones per ex-10 cerpta ober loci communes genannt, das lette Stück ber Combesisschen Ausgabe II, 528-689; MSG 91, 719-1018, eingeteilt in 71 Abschnitte (loyor, sermones). Es ist bas eine jener Blumenlesen ober moralischen Sentenzensammlungen, wie sie von griechischen Schriftstellern ber späteren Zeit in großer Zahl veranstaltet und, wie es scheint, besonders in den Klöstern benutzt wurden (vgl. Fabricius, Bibl. gr. ed. Harless Vol. IX, 15 S. 569 ff.; Schoell, Geschickte der griech. Litt. III, S. 182), von der bekannteren Blumen= lefe des Stobäus badurch verschieden, daß Maximus feine Sentenzen nicht bloß aus Profanftribenten, fondern vor allem aus ber bl. Schrift und ben Rirchenvätern entnommen hat. Die erste Ausgabe mit lateinischer Übersetzung veranstaltete Konrad Gesner, Zürich 1546, Fol., zugleich mit ber ähnlichen Sammlung des Antonius Meliffa; in späteren 20 Ausgaben wurde bie Sammlung bes Maximus mit ber bes Meliffa (Genf 1609), beibe mit der des Stodäus vermischt (Frankf. 1851, Fol.); Combesis hat die Sammlung des Maximus wieder auszuscheiden versucht. Weiteres s. bei Fabricius ed. Harleß S. 652; Nicolai, Griechische Litteratur-Geschichte, III, 309 ff. und die dort weiter verzeichnete Litteratur. Zwischen der Sammlung des Maximus und den unter dem Namen des Johannes 25 von Damastus gehenden Sacra Parallela besteht ein litterarischer Zusammenhang. Holl hat es in höchstem Grade wahrscheinlich gemacht, daß die zegalaia Beologiza des Ra= rimus - freilich nicht in ber uns vorliegenden Gestalt - eine der Quellen ber Sacra parallela find. Dann aber liegt kein Grund vor, nicht an Maximus als dem Berfaffer einer berartigen Sammlung festzuhalten, die allerdings mannigsache Entwickelungsstufen zo durchlausen haben wird, ehe sie bei bei Combesis vorliegende Gestalt empfing (s. Holl, TU RF I, 1 S. 342 ff. und V, 2 S. XXI ff.). e) Bu ben Varia rechnen wir hauptfächlich zwei Schriften bes Marimus, bie ein höheres Intereffe bieten, feine Mystagogie und feine Rirchenrechnung, ferner feine Briefe und Gedichte. 1. Die Mustaywyla, περί του τίνων σύμβολα τα zara την άγίαν 85 έκκλησίαν έπι της συνάξεως τελούμενα συνέστηκε (Bb II, S. 489-526), enthält Betrachtungen über die symbolisch=mystische Bedeutung der Kirche und ber verschiedenen firchlichen Kultushandlungen, entnommen angeblich ben mündlichen Belehrungen eines ebrwürdigen und weisen christlichen Greises und gerichtet rods rdv deoxágiorov, — eine jener christlichen Mystagogien oder Auslegungen der Liturgie, wie sie uns aus der späteren so griechischen Rirche mehrfach erhalten sind (s. Gaß, Nitolaus Rabasilas S. 155 ff.). Frühere Ausgaben biefer Schrift von Höschel, Augsb. 1599, 8; von Fronto Ducaus, Auctar. Bibl. Patr. Bb II, G. 166 ff.; in ber Bibl. Patr., Paris 1654, Bb XI, G. 410 ff.; auch in ben Liturgiae Patrum, Paris 1560, Antwerpen 1592. Beiteres bei Fabricius S. 651 f., und Gaß a. a. D.; Steit, Abendmahlslehre in JoTh XI, S. 229 ff. 2. Die 45 Richenrechnung, Computus ecclesiasticus ober, wie der griechische Titel lautet, Efiγησις κεφαλαιώδης περί τοῦ κατὰ Χριστὸν πάσχα, τὸ διαγραφέν κανόνιον έρμηvevovoa, brevis enarratio christiani paschatis, qua descripti laterculi ratio declaratur, geschrieben nach der eigenen Angabe (III, 9) im Jahre 640, bediciert dem Patricius Petrus Illustris, eine Anleitung zum Verständnis der christlichen Festrechnung 50 und der biblischen wie profanen Chronologie (1951. die Art. Ofterchlus und Zeitrechnung). Dieje Schrift fehlt in der Combefisschen Ausgabe; Auszüge daraus gab zuerst Joj. Scaliger, De emendatione temp. lib. VIII, 736 ff.; einen vollftändigen Abbrud mit lateinischer Übersesung und Noten D. Betavius in seinem Uranologium, Paris 1630, fol., p. 313, MSG 19, 1217—1280. — Eine andere chronologische Schrift, die dem Maximus 55 in einem Wiener Rober zugeschrieben wird: chronologia succincta vitae Christi veröffentlichte Bratte 3KG XIII, 382-84. Noch ungebrudt, aber von zweifelhafter Echtheit: ein Lexicon s. συναγωγή λέξεων (Combesis I, 680; Fabricius a. a. D.).

— 3. Briefe des Maximus giebt Combesis 42 (Bb II, S. 201—381), wozu noch mehrere anderwärts gedruckte und ungedruckte hinzukommen; sie sind teils von dogmatis so schem, ethischem, mystischem, teils von mehr allgemeinem, persönlichem Inhalt; viele ders jelben können ebenjogut zu ben theologijchen Abhandlungen gerechnet werden. Datiert find wenige, adreffiert 9 an Johannes Eubicularius, 6 ad Polychronium abbatem, 5 ad Thalassium presbyterium et abbatem, 2 ad Constantinum sacellarium, 2 ad Johannem presbyterum, 2 ad Johannem episcopum, 2 ad Cyrisicium ep., 2 ad Petrum Illustrem, 2 ad Cosmam diac., 1 ad Georgium s. Gregorium s Africae praef., ad Pyrrhum etc.; f. Fabricius S. 647; Ceillier S. 703 ff. — 4. Drei Hymnen von Maximus f. bei Daniel, Thes. hymnolog. III, 97 ff.; MSG 91, 1418 ff.

III. Die theologische Lehre des Maximus hat bis heute keine allseitige Bearbeitung erfahren. In den Geschichten der Philosophie und in den dogmengeschichtlichen 10 Werten kommen nur einzelne Seiten zur Sprache. Eine aussührliche Darstellung der Hauptlehren bot Bagenmann in der ersten Aufl. dieser Enchkl. XX, 129–144.

Es find sehr verschiedenartige Gedankenelemente, — philosophische und theologische, Blatonismus und Ariftotelismus, Schriftgedanken und nicanisch-chalcedonensische Orthoborie, bie Theologie ber griechischen Bäter, bei. ber beiden Gregore, endlich aber vorzugsweise 15 bie Ideen ber christlichen Mustik, und zwar diese wieder in der boppelten Gestalt der subjektiven Asketik des ägyptischen Mönchtums und der hierarchisch-kirchlichen Mystik des areopagitischen Syftems -, welche in bem tiefen und reichen Geifte bes Marimus zusammenfließen. Und er hat dieselben vermöge einer seltenen Vereinigung bialettischer Schärfe und mystischer Stimmung in kräftiger Gedankenarbeit zur Einheit einer philosophisch=theologi= 20 schen, theosophisch=myskischen Weltanschauung zusammenzusaffen gesucht, — welche die besten Gebanten feiner Borgänger in fich enthält und als reiffte Frucht der bisherigen Entwicke-Lung der Theologie in der griechischen Kirche bezeichnet werden warf (bgl. Huber S. 342). Bor einer einseitigen Bewunderung seines Spstems wird uns freilich die doppelte Wahr-nehmung bewahren, einmal daß Maximus, hierin der echte Sohn seiner Epigonenzeit, der 25 Beit des Abfterbens hellenischer Philosophie und altchriftlicher Theologie, boch weit mehr ein rezeptiver, verschiedene Gedankenströmungen in sich zusammensaffender und verarbeiten= ber, als ein wahrhaft schöpferischer Geist war, und fürs andere, daß die Kraft seines Den= tens sich an den überlieferten Stoffen bricht, weshalb er es auch formell zu teiner spste= matischen und methodischen Darstellung seiner Ideen bringt, diese vielmehr bald an fremde 20 Gedanken kommentarienartig anhängt, bald in aphoristischer Sentenzenform lose aneinander reiht. Unter jenen verschiedenen geistigen Faktoren aber ist berjenige, der ben größten Einfluß auf ihn geubt hat und in welchem wir die unmittelbare Voraussetzung feiner Lehre zu erkennen haben, unstreitig die areopagitische Mystik. Den pseudodionpsischen Schriften, die in jener ganzen Zeit und allermeist im Monotheletenstreit eine so große 85 Rolle spielen, hat Maximus seine Grundgebanken entnommen; er hat sie unzähligemal citiert, excerpiert und kommentiert; und burch feine Autorität vorzüglich ben weitreichenden Einfluß berfelben auf bie mittelalterliche Theologie und Myftit des Abendlandes wie des Morgenlandes vermittelt. Er preist ihren Verfasser als den heiligen Offenbarer göttlicher Geheimniffe, als den *navários*, *µéras ários*, *örtws decogártwo* (II, 49. 51. 491. 40. 526 u. ö.) und ift von seiner Orthodoxie evenso überzeugt, wie von seiner Identität mit dem Dionysius Areopagita der Apostelgeschichte. Aber Maximus hat auch Selbstständig= teit, Rüchternheit und Bielseitigkeit genug beseffen, um teineswegs in blinder Verehrung ben Lehren des falschen Dionpfius fich hinzugeben. Er hat nicht bloß aus Bescheidenheit ein zu tiefes Eingehen in das Einzelne abgelehnt (quaest. in scr. I, p. 29; mystag. 45 II, p. 526), sondern auch in wesentlichen Bunkten, und zwar sowohl nach ber theologischsoteriologischen, als nach der ethisch-anthropologischen Seite hin das areopagitische System teils modifiziert, teils weitergebildet, fo daß man die Lehre des Maximus furz mit Baur (S. 263. 268) als ethijche ober chriftliche Mobifilation bes areopagitischen Systems, richtiger noch als ethisch=theologische Umbildung und Fortbildung desselben bezeichnen kann. 50 Das ift bedingt sowohl durch den dogmatischen Traditionalismus des Maximus, als da= burch, daß auch er die seit ber Zeit Justinians zur Verteidigung der Orthodorie vollzogene Wendung zu den aristotelischen Begriffen mitgemacht hat. Wenn also der Charakter des bionpfifchen Spftems in unmittelbarer Berfchmelzung von Neuplatonismus und Chriftentum besteht (Baur S. 247), wobei die christliche Gottesidee, der ethijche Begriff der Sünde 55 und Erlösung, besonders aber die historische Realität und spezifische Heilsbedeutung der Person Christi durch den abstratten Idealismus der platonischen Spetulation wesentlich beeinträchtigt erscheint, so erhält bagegen bei Maximus nicht bloß der Platonismus in dem ebenso bedeutenden Einfluß aristotelischer Elemente ein heilsames Gegengewicht, sondern es gewinnt auch seine Theologie durch Nückgang auf die 61. Schrift, auf die orthodore 80

30\*

Rirchenlehre und auf die Theologie und Mystik der älteren griechischen Bäter (Athanasius, Bafilius, Greg. Naz. und Nyff., Chrill, Chryfoft., Macarius u. a.) einen reineren und volleren chriftlichen Inhalt. Haben wir bei Dionpsius wesentlich neuplatonische Gedanken in chrift= licher Metamorphose, so herrscht dagegen bei Maximus ein durchaus chriftlicher Geist und s Lehrgehalt, der freilich die Schalen und Schranken bellenisch-neuplatonischer Spekulation nicht zu durchbrechen vermag. Mit Recht hat man bingewiesen auf den scheinbaren Widerfpruch, der zwischen den verschiedenen in der Lehre des Maximus vereinigten Intereffen und Anschauungen stattfindet. "Bedenkt man" — sagt Baur S. 264 — "in welcher Beziehung der Areopagite zum Monophysitismus steht, so könnte die Vorliebe des Mari= 10 mus für die areopagitische Lehre etwas auffallend erscheinen; allein Marimus behauptet auch als Verehrer des Areopagiten bieselbe Stellung, welche er im Monotheletenstreit hat. Wie er auf der einen Seite, um die platonische Transcendenz der Idee Gottes auszu= sprechen, den Gegensatz des Endlichen und Unendlichen sehr start hervorhob, so drang er auf ber anderen Seite nicht minder auf die Realität des Endlichen oder Menschlichen, um 15 bie platonische Immanenz Gottes und der Welt auf ihren bestimmteren und adäquateren Begriff in der Einheit Gottes und des Menschen zu bringen." Und bestimmter noch hebt Dorner (II, 283) den entscheidenden Punkt hervor, in welchem der große Fortschritt des Maximus über ben Areopagiten hinaus sich offenbart: "das dialektische Element in Maxi-mus scheint im Widerspruch zu stehen mit dem Mystischen, Areopagitischen in ihm, woran 20 er sichtlich mit der ganzen Innigkeit seiner Liebe hängt. Allein es ist, als ob er, gerade weil er ben monistischen, ja pantheistischen Zug in sich selbst so start verspürt, bem Monophositismus und Monotheletismus so start entgegentrete. — Es ift bas Prinzip der Freiheit, das er dem areopagitischen Spftem einzuverleiben sucht und wodurch er wenigstens deffen Anthropologie fortbildet." Die geschichtliche Bedeutung, die Maximus für fein Zeitalter hatte, besteht vor allem darin, daß er der dogmatische Verteidiger des Dyotheletismus wurde. Und zwar folgerte er bie Doppelheit der Energie wie des Willens aus ber Doppelheit der beiden Naturen Christi. Christus ist eine vnóoraous oúrderos, wobei aber die diagood gvouxý der beiden sie bedingenden Naturen sortbesteht (II, 77). In dem Leben und Leiden Christi so begegnet uns sowohl menschliches Wollen und Nichtwollen als auch göttlicher Wille, und demgemäß ist auch menschliche wie göttliche Energie vorhanden. Christus hat sich gezeigt beingemitg ist und meniplinge ibte gottinge Energie botyniten. Egriptis dut ind gezeigt zar'  $\check{a}\mu\varphi\omega$  ras adrov  $\varphi voeis, \check{e}\xi$   $\check{\omega}v$  zal  $\check{e}v$  als ouvéornze, delntis dut ind gezeigt géoei zal  $\check{e}vegyntizóv$  (II, 84). Ein lebhaftes Intereffe am realen menichlichen Leben Christi leitet Maximus. Ohne menichlichen Willen ist Christius überhaupt nicht Menich: 85 od yalo díza quoizzős  $\check{e}vegyelas$  d  $\check{a}vdguzos,$  denn wenn etwas, was zum Wesen ber Natur gehört, fortfällt, so hört auch die Natur selbst auf (II, 105. 108). Die Wirt-lichteit der Menichwerdung Christis steht also Maximus auf dem Spiel. Andererseits nötigt auch die trinitarische Lehre, nach seiner Meinung, zum Dpotheletismus. Denn ba Gott schlecht= hin einer ift, ift auch fein Wille einer; foll nun der Wille bes menschgewordenen Christus wals einer, etwa als deardouxdr délapua bezeichnet werden, so würde baraus folgen, bas auch Vater und Geist diesen gottmenschlichen Willen haben. Dber aber man setzt ben einen Christustvillen als ein anderes neben ben Willen von Bater und Geift, dann

- berfällt man aber dem Tritheismus (II, 147 f.). Die Väter lehren aber, daß die Gottheit einen Willen hat, weil eine Natur, obgleich brei Hypostasen bestehen. Daraus folgt: to daläg délet givewig (II, 161). Obwohl nun der Wille zur Natur gehört, ist er als geistiger Wille nicht durch die Naturnotwendigseit bedingt, sondern frei (hris val délingis xalestai rhs voesas wurchs, xad' hr délortes loyicoueda xal loyicouevou délortes bouloueda ..., odu äga hraynasukra ta twv roessor ground, II, 163). Die beiden Willen in Christus sollen durchaus frei einander gegenüberstehen, kein anderes
- 50 Berhältnis verbindet sie als überhaupt die beiden Naturen, nämlich die Einheit der Hypostase. Oudder our, fragt Pyrrhus, καθάπεο al φύσεις και τα αυτών φυσικά είχε κοινόν; Maximus antwortet: odder si μόνην την των αυτών φύσεων υπόστασιν ωσπεο γαο υπόστασις sir d autos douyχύτως των αυτου φύσεων, ουτως και ένωσις sir dduawétws των αυτών συσικών (II. 164). Gerade indem die stoei Willen
- σις ήν άδιαιρέτως τών αὐτῶν φυσικῶν (II, 164). Gerabe indem die zwei Willen 55 in Christus angenommen werden, begreift man seine Eigenart gegenüber den Heiligen. Die Menschen werden durch das revµa lóyov bewegt, nachdem sie die menschlichen und fleischlichen idicµara abgelegt haben. Wer so von Christus dentt, der zertrennt ihn (dialoeis ror Xoiorór), Christus dagegen wollte als Gott und Mensch: où µόνον ώς deds δ aὐτός καταλλήλως τη αὐτοῦ deórnri suber, dla και ώς aνθοωπος δ 60 aὐτός καταλλήλως τη αὐτοῦ ἀνθρωπότητι (II, 165). Jum Sein und nicht zum

Richtfein wurde die Menschematur erschaffen; deshalb hat sie den Willen empfangen, ber das ihr Schädliche abswift und das ihr Rückliche anzieht ( $\delta$  *nods* rà ovorationà  $\delta \rho \mu \eta$  nal nods tà graatina doogu $\eta$ ). Burde der snegovoios lovos Mensch, so muß auch von seiner menschlichen Natur dies gelten: éoxe nal rov doros rigs adrov ardownormos the droentiche divanue,  $\delta s$  the douple nal dooguht délau di drogwnormos the droentiche der Betennie un den une Maturen ist alle des eregyelas edeise (II, 165). Mit bem Bekenntnis zu ben zwei Naturen ift also bas Everyeus eoeize (11, 100). Det ven Setenning zu ven zwei nutten in also das Bekenntnis zu zwei Energien und Willen gegeben: xal éxarkoas rör ér rö oroagxwµérw degi lóyw owloukrys groews ngayµarixws dµoloyovras rir vnagzir, xal rir kµgvror dµoloyev nárrws krégyeur woneg our xal rd délyµa (11, 113). — Maximus bentt sich also die Sache so, das der goos, indem 10 er die menschliche Ratur annahm, auch den menschlichen Willen empfing, der eben zur Natur gehört. Dieser menschliche Wille bethätigt sich seiner natürlich psychologischen Art gemäß. Diese Auffassing begrenzt er aber dem Restlerionanismus gegenüber, der Christian wardelichen wilchen sittlichen Gegenster sich entschweisen Willen heilese (wirzu einen wandelbaren zwischen sittlichen Gegensätzen sich entscheidenden Willen beilege (quoel τών άντικειμένων κατά προαίρεσιν ώς ψιλόν άνθρωπον κατά Νεστόριον τόν 15 Χριστόν δεκτικόν ποιουμένοις, II, 13). Der menichliche Bille Christi war nicht wandelbar in unferer Weise, sondern er empfing durch die Union mit dem Logos eine beständige feste Richtung. Diese bethätigte er rein menschlich, nur war die Sünde von ihm ausgeschlossen und bie Sünde gehört ja nicht zur menschlichen Ratur (rd yag avθρώπινον τοῦ θεοῦ κατὰ προαίδεσιν ὡς ἡμέῖς οὐ κεκίνηται διὰ βουλῆς πεποιη-20 μένον καί κρίσεως την των αντικειμένων διάγνωσιν, ίνα μη φύσει κατά προαίρεσιν νομισθείη τρεπτόν· ἀλλ' ἅμα τῆ πρὸς τὸν θεὸν λόγον ἐνώσει τὸ εἶναι λαβὸν ἀδίστατον, μᾶλλον δὲ στάσιμον τὴν κατ' ὅρεξιν φυσικὴν ῆτοι θέλησιν, κίνησιν έσχεν ή κυριώτερον είπειν την στάσιν ακίνητον έν αυτῷ κατά την ακραιφνεστάτην ούσίωσιν τῷ θεῷ καὶ λόγῳ παντελῶς θεωθεῖσαν, ῆν φυσικῶς τυπῶν τε καὶ 25 κινῶν ὡς οἰκείαν καὶ τῆς αὐτοῦ ψυχῆς φυσικὴν ἀφαντασιάστως πεπλήρωκε τὸ μέγα της υπέο ήμῶν οίκονομίας μυστήριον, μηδέν τοῦ προσλήμματος φυσικόν παντελῶς ἀπομειώσας πλην της ἁμαρτίας, ης οὐδείς οὐδενὶ τῶν ὅντων καθάπαξ ἐrέσπαρται λόγος (II, 14). Es ift also freilich nur die Einheit der Sypostase der beiden Naturen, welche bie beiden Willen zusammenhält (f. oben), aber wir verstehen jest erft, 20 was bas heißt. Indem die Logoshppostase den menschlichen Willen Christi umfaßt, empfängt diefer eine feste - fündlose - Richtung, bie aber in einer Bielheit rein natürlicher Bollungen fich ergeht. Bie das Chalcedonense ber monophpsitischen Verflüchtigung ber Menschheit Christi entgegenstand, so hat Maximus mit Scharffinn aus ihm die Realität des menschlichen Willenslebens Christi hergeleitet. Er hat schärfer und klarer als einer 85 ber älteren Bäter bie Menschheit Christi in ihrem Kernpunkt erfaßt. 3m übrigen hat er fich ftets auf jene berufen. Wenn ber deoparrwog Dionhfius an ber berühmten Stelle jus auf seite derigen. Wern der verspartwog Dionigius an der derugmien Stelle feiner ep. 4 von einer Veardouxi érégreiar sprach, oder Chrill mar re xal ovyrerä di' dmoor éridedeignérnr érégreiar lehrte, so sei das nur geschehen did ripr érwoir xal ripr wods dultilas dichov rär grouxär éregreiär oumputar. Zudem besage so der Ausdruck gerade zwei Willen: i zie deardgunt ro re delas dmor nal drdgungs éregrelas öräczei neglingus (II, 51). — Auf die sonstigen Lehren des Maximus kann hier nicht eingegangen werben. Für die griechische Auffassung des Elaubens (z. B. I, 463 s. 536), der Liebe, der Sittlichkeit, der Erlösung (z. B. I, 348, 513), der Sakra-mente, des Schnergismus (II, 204) 2c. sind seine Schriften überaus lehrreich. Nur von es den merben

mente, des Sphergusnus (11, 204) 2. ind feine Schriften übernus tehrreich. Rut von 25 den Nachwirtungen seiner mystischen Jdeen soll noch ein Wort gesagt werden. Erst in der Gestalt, die sich durch Maximus erhalten, hat die areopagitischen Wysit ühren großen und weitreichenden Einfluß gestbt auf die Theologie der griechischen wie der abendländischen Kirche — einen Einfluß, der bei der ungenstigenden Ersorichung der Theologie des Maximus dis heute noch nicht in seinem vollen Umsang gewürdigt ist. 50 Wie schnächt Johannes Damascenus von Maximus abhängig ist, das ist die jest mehr geachnt und angedeutet, als erkannt und nachgewiesen (Dorner II, 258ff.). Ebenso erstreckt sich der Einfluß des Maximus auf die spätere griechische Theologie eines Euthymius Zygabenus, Niketas Choniates, Nikolaus von Methone und besonders auf die griechische Mystif der Henn, Die dogmat. Entwickelung der griech. Kirche, ThStk 1833, III). Biel wichtiger aber noch ist Maximus als das bedeutendste Mittelglied zwischen Dionyssus und Scotus Erigena. Richtig hat Baur (S. 269 ff.) ichon aus dem Menigen, was ihm von Maximus vorlag, erkannt, das Erigena hinsichtlich der eigentümlichen Iveen seines Systems dem Maximus weit mehr zu danken hat, als man gewöhnlich annimmt, ja daß eo

bie Ibeen bes Maximus gleichfam nur ber von Erigena kommentierte und weiter bearbeis tete Text find (Baur S. 273). Im einzelnen hat bann Chriftlieb den Nachweis geliefert, wie Erigena fast auf jedem Punkte seines Systems an Maximus, ben vonorabilis magister et divinus philosophus (de divis. nat. II, 4 u. a.) und burch seine Ber-5 mittelung an Dionvfius Areopagita, den magnus et divinus manifestator, sich an= lehnt; und wenn Christlieb S. 454 f. die Punkte nachzuweisen sucht, in welchen Erigena über Maximus hinausgegangen sein soll, so reduzieren sich diese angeblichen Fortschritte bei näherer Kenntnis der Schriften des Maximus sast einzig auf den formellen Unterschied, baß Erigena die von seinem Borgänger mehr nur in aphoristischer Weise hingeworfenen 10 Gedanken strenger methodisch zu verarbeiten sucht; dieser formelle Fortschritt aber wird mehr als aufgewogen burch den materiellen Rückschritt, daß der lebendige Fluß chriftlich= theosophischer Ideenentwickelung, der uns bei dem griechischen Theologen entgegentritt, bei bem abendländischen Bhilosophen in einem zwischen Bantheismus und chriftlichem Theis= mus schillernden Gebantenspfteme erftarrt. Aber noch viel weiter, als auf Erigena, erftredt 15 fich ber Einfluß des Magimus. Wenn man neuerdings mit Recht ertannt hat, wie ftart der Platonismus oder genauer der Neuplatonismus durch das Medium des Pseudodiony= fius, des Scotus Erigena, auch des Johannes von Damaskus auf die mittelalterliche Theo-logie, und zwar auf die Scholastik sowohl als auf die Mystik des Abendlandes eingewirkt hat, so darf unter jenen Mittelgliedern zwischen Morgenland und Abendland, zwischen 20 Altertum und Mittelalter gerade Maximus, der orthodoge Fortbildner und verdeutlichende Erklärer der areopagitischen Ideen, nicht vergessen werden, der schon von Erigena eben-darum ins Lateinische übersetzt wurde, weil er saepissime obscurissimas Dionysii sententias introduxit mirabilique modo dilucidavit (Erigenas Vorr. zur Uberf. ber scholia Maximi). Wie in der Lehre des Maximus die drei Elemente, Orthodoxie, 25 Mystik und Dialektik, in eigentümlicher Weise sich mischen, so kann er als einer ber be-beutendsten Vorläufer und Quellen der mittelalterlichen Scholastik und Mystik (bgl. du Bin: en un mot il était scholastique, mystique et contemplatif), ja, wie man ihn schon genannt hat, als ber "Thomas ber griechischen Kirche" bezeichnet werben. So groß auch bei ihm selbst wieder die Abhängigkeit von seinen Vorgängern, und so wenig es ihm 30 gelungen ist, bie reichen und vielseitigen Gebankenzuflüsse, bie in ihm sich begegnen, zu harmonischer Einheit zu bringen, so ist er boch jedensalls einer ber wichtigsten Ranale, burch welche ein reicher Strom theologischer und theosophisch-mystischer Gedanten aus dem chriftlichen Morgenlande und Altertum herüber in die Kirche des Abendlandes und Mittel= alters sich ergossen hat, — und er selbst ist nach Geist, Charakter, Frömmigkeit, Gelehr= 35 famteit, litterarischer und firchlicher Wirtfamteit, Lebensschicksalen einer ber achtungswürs bigsten und größten christlichen Denker und Dulber aller Zeiten, — von Wenigen näher gekannt und gewürdigt, aber bennoch am Himmel ber christlichen Kirche ein Stern erster Bagenmann + (R. Seeberg). Größe.

Mazimus Margunios, gest. 1602. — Litteratur: 3m allgemeinen: Meine theo-40 logliche Litteratur der griechischen Kirche im 16. Jahrhundert, Leipzig 1899, wo die hauptsächlichste Litteratur angegeben ist. Eine außgezeichnete Biographie bei Legrand, Bibliographie Hellénique — aux XV° et XVI° siècles Bb II, Paris 1885, S. XXIII—LXXVII.

Maximos Margunios (bis zum Eintritt in bas Mönchtum hieß er Emanuel) war gebürtig von Areta und stammte aus vornehmer Familie. 1579 Mönch, später grie-45 chilcher Bischof von Rythera (Cerigo) hielt er sich voch meistens in Benedig auf, wo er 1602 starb.

M. ist der gelehrteste griechische Theologe aus dem Zeitalter des Batriarchen Jeremias II. von Konstantinopel (vgl. Bd VIII S. 660 ff.). Seine Lebensarbeit gehörte der Hebung seiner Rirche und seines Volkes, deren Schwächen, die Untwissenkeit, der religiöse 50 Indifferentismus, die Vergnügungssucht, die Versunkeheit des Klerus ihm wohl bekannt waren. Auf allen Gebieten der Theologie, in der Abeorie und Prazis wie in der Kirchenpolitik seite er den Hebel an. Die Trinitätslehre bearbeitete er im unionsstischen Sciene, da ihm seine humanissische VIII bildung die Differenzen der Kirchen auf diesem Gebiete gering erscheinen ließ. Seine vermittelnde Stellung brachte ihn dabei zeitweise in starten Konssist swit Gabriel Scherzes (wol. M. VI S. 327 f.) is selbst mit der Eirsterregierung in Kans-

55 mit Gabriel Severos (vgl. Bd VI S. 327 f.), ja jelbst mit der Kirchenregierung in Konstantinopel. Gebruckt ist hier nur das Έγχειρίδιον περί της τοῦ παναγίου πνεύματος έππορεύσεως, 3. B. in Maξίμου Magyourίου Κυθήρων ἐπισκόπου ἐπιστολαί δύο, Frantfurt bei Joann. Wechelius 1591 (Universitätsdibiliothet in Göttingen). Eine kleine Theodicee enthält sein Traktat über die Zulassung des Bösen durch Gott, der in dem obengenannten Druck ebenfalls enthalten ist. Auf ethischem Gebiet wurde ber Brevis Tractatus de consiliis atque praeceptis evangelicis bei Pinelli, Benedig 1602, herausgegeben. Margunios folgt hier ganz römischer Lehre. Dagegen dienten seine oft edierten Bloc dylaor (zuerst Venedig 1603) der Erbauung seines Volks. Auch in der religiösen Dichtung versuchte er sich, und sein Freund David Höschel gab 1592 die poemata aliquot s sacra Max. Marg. episcopi Cytherensis heraus. Die meisten seiner Werke sind unediert. Wie schon gesagt, war Marg. der römischen Kirche nicht seindlich gesinnt, obwohl er als die Hauptschwierigkeit einer Union den Brimat des Papstes wohl erlannte. Dagegen liebte er die Protestanten nicht und ist wahrscheinigt die Geele des Wierlandes gewesen, den Patriarch Jeremias der Vereinigung mit den Tübinger Lutheranern entgegen= 10 feste. Endlich sein Gelehrten in Verbindung stand und bei der Halsscheren Bildung mit vielen abenbländischen Gelehrten in Verbindung stand und bei der Halsschalte wieler griechischer Werte dankbar angenommenen Beistand leistete.

Maximus von Lurin, geft. nach 465. — Berte: BM 89 VI, vermehrt burch Mabillon, Museum Ital. I, 2; Muratori, Anecd. IV, Martene et Durand, Vett. Script. 15 monum. IX; Gallandi, Bibl. Patr. IX; erheblich vermehrt in der hauptausgabe von Bruno Brunus, Rom 1794, danach MSL 57. Litteratur: Gennsdius viri ill. 40, die Einleitungen der herausgeber, bef. von Bruno, die betr. Abschnitte aus Fabricius u. Schönemann alles bei MSL zusammengestellt; Bardenhewer, Patrologie 1894, S. 497; AS Juni V, S. 48 ff., Legende ohne geschichtlichen Wert. 20

Über bas Leben bes Maximus giebt es nur zwei süchere Daten. Er war 451 bei ber Mailänder Synobe, welche dem Brief Leos an Flatian in der euthofianischen Sache zustimmte (Manfi VI S. 143) und unterforieb auf der römischen Synobe bon 465 unmittelbar nach Kapft Hiarus (Manfi VII S. 959). Dagegen läßt ihn Gennadius schon 420 sterben. Auf die Zitteiner Geduut läßt sich ein Schluß ziehen aus sern. 20 81, MSL 57 S. 695 st.; er bezeichnet sich darin als Augenzeuge des Marityriums von brei Milfionspriestern, die 397 zu Anaunia in den trätischen Allen bei einem heldnischen Fest der But des noch ganz heidnischen Landvolls zum Opfer sielen. Dennach müßte er ca. 380 gedoren sein und vermutlich eien aus jener Gegend stammen. Sein hohes Allter erklärt dann die Ehrenstellung, die er 465 in Rom einnahm. Für seine Bildung ift 20 Ambrosius von größem Einfluß getwesen, in dessen Uberten viele Sernone bes Maximus sich finden (bgl. Ambros. opp. ed. Bened. II, append.). Seine zahlreichen Schriften, meist homilien und Sermone find reich an intersfanten Beiträgen zur Geschäute bes dristlichen Lebens jener Gegenden unter den Resten bes auf dem Eande beschners noch mächtigen heidentung und ben Stürmen der Böllerwanderung. Die homilie 94 in ss reparat. eccles. Mediol. (MSL S. 469) bezieht sich auf die Betrosistung Mailands burch Attila 452. Mehrstad gerügt wird die vond bestehene Stololatrie, besonbers der cultus Dianae arvorum numinis, die Sitte ber Brießer, fich zur Erke ber Göttin zu berwunden, vorher aber dazu zu berauschen Barbaren spiele end bie Barbaren delectari) und angestellten Bahriagereien (das auscipia colligere), auch die Stätte bei beimische Ruber zurächgeflichten Donbinstiennischen Suite best der die Barbaren (humen) aus Zitalien abjeten, hat er die Gewinnight, welche Borteil baraus 303, 304 55 strafen. Die Anglie bor ben nahenden Barbaren sut der ber Briefler, u. belfent "U u bei, mehr. Die Anglie bor ben nahenden Barbaren sut der baraus 305, 304 55 strafen. Die Benohen zinter Gegenb Lauften ben Barbaren sien Teil übres R

**May**, Johann Heinrich, geb. 5. Februar 1653, geft. 3. September 1719. — Hefsisches Hebopfer 5 Stück (Gießen 1734), S. 502 ff. 14 Stück (Gießen 1537), S. 352 ff.; Strieber, Grundlage zu einer Heff. Gelehrten und Schriftfteller-Geschichte VIII (Rassel 1788), S. 326 ff., wo sich auch ein ziemlich vollständiges Verzeichnis der Schriften findet. Die bio= 55 graphischen Notizen, die in diesen Schriften gegeben werden, beruhen in der Hauptsache auf der im Stile der Zeit mit unerträglichem Bombast überladenen Gedächnissede, die Mays Rachfolger Joh. Gottsfr. Schupart gehalten hat (מושר איז Sive Monumentum Sionis ... honoribus ultimis ... Joh. H. Maii oratione solenni ... positum ... ab Joh. Gottofr. Schupart, Giessas 1723, fol.). Für die folgende Darstellung sind zum erstenmal die auss giebigen Alten des Hof= und Staatsarchives zu Darmstadt verwendet worden.

Die Geburt von Johann Heinrich May fällt in die Zeit der völligen Erschöpfung Deutschlands nach dem breißigjährigen Kriege und feine Jugend hat darunter zu leiden 5 gehabt. Sein Bater war Pfarrer in Pforzheim. Dort ift er am 5. Februar 1653 geboren. Als Elfjähriger ging er mit feinem älteren Bruder Johann Burthard auf das Gymnasium nach Durlach. Als er dann die Universität bezog, konnte ihm sein Bater nur einen Gulden mit auf die Reise geben. Mit diesem Kapital in der Tasche ging er 1671 nach Wittenberg. Seinem dortigen Lehrer Calov hat er zeitlebens ein bankbares 10 Andenken bewahrt. Von dort wollte er Schweden aufjuchen. Unterwegs, in Hamburg kebrte er bei dem bekannten vielseitigen Drientalisten E. Edzard ein, bei dem er biblische, thalmubische, sprische und arabische Studien begann. Da er aber seinen urwrünglichen Plan nicht aufzegeben hatte, 30g er von Hamburg weiter nach Norben und verlebte in Ropenhagen einen Winter voll bitterer Entbehrungen. Er kehrte daher balb nach Ham= 15 burg zurud, um bei Ebzard, bem felbftlofen Förberer unbemittelter Studenten, feine Studien weiter zu treiben. Der väterliche Bunsch rief ihn bald nach dem Süben zurück. Über Leipzig, wo er mit Joh. Benedikt Carpzov in Verbindung trat, zog er nach Straßburg und schloß sich dort besonders an den Bibelübersetzer Sebastian Schmid an. Bestimmend für feine weitere Laufbahn wurde dann der Orientalist Hiob Ludolf, ber eben in Deutsch-20 land der Erforschung der äthiopischen Sprache die Wege ebnete. Dieser führte ihn nicht nur in die Kenntnis des Uthiopischen ein, sondern zog ihn auch mit nach Frankfurt, wo er bei der Korrektur der historia Aethiopica von Ludols (Francosurti 1681) Gelegenheit fand, seine orientalistischen Renntnisse zu verwerten und wo er zugleich mit dem durch Spener erweckten kirchlichen Leben Bekanntschaft machte. Von Frankfurt ging er als Hof= 25 prediger des Pfalzgrafen nach Veldenz, wo er nur kurze Zeit wirkte. Bereits 1684 be-rief ihn der Rurfürst an das Gymnassum zu Durlach als Prosession der orientalischen Sprachen. Daneben war er zugleich Pfarrer an St. Stephan. Auch hier blieb er nur vier Sabre. Als in Gießen der Drientalist David Clodius gestorben war, berief ihn der Landgraf Ernst Ludwig als deffen Nachfolger nach Gießen. Dort ift er geblieben, zum 20 zweiten Brofeffor der Theologie, Bädagogiarch, Stipendiatenephorus, Superintendenten der Diöcese Alsseld und Konsisterialasseller aufrückend; Scherbeinenteriefvorus, Superintenventen ver Diöcese Alsseld und Konsisterialasseller aufrückend; vort ist er auch am 13. Sonntag nach Trinitatis, dem 3. September 1719 nach breitägigem Kranksein gestorben. An der Friedbossapelle steht noch heute sein Epitaph. May war ein sleißiger Schriftsteller. Das Verzeichnis seiner Schriften bei Strieder füllt 19 Seiten. Darunter sind freilich zahlreiche 35 Disputationen, u. a. auch die von J. B. Stard, dem Berfaffer des belannten Erbanungsbuches, der in Gießen unter Mays Präsidium promoviert wurde. Aber keine einzige von den größeren und kleineren Arbeiten hat die Zeit überdauert. Nur seine Ausgabe der hebräischen Bibel ist auch heute noch wertvoll. Er hatte ihre Bearbeitung als eine Hinterlassenschaft seines Borgängers Clobius übernommen und ben Drud bann so forgfältig überwacht, 10 bag biefe Ausgabe, bie zugleich durch bequemes Format, ichone Schrift und zweatmäßige 3n= haltsangaben am Rande ausgezeichnet ist, noch heute neben den besten genannt zu werden verdient (zuerst unter Clodius Frankfurt 1677, dann von May bearbeitet 1692, 3. Auslage von G. Chr. Bürklin beforgt 1716). Eine Ausgabe des NT erschien Gießen 1712. Seine Schriften find es nicht, um berentwillen May einen Blatz in biefer Enchklobäbie 45 verdient. Er war für seine Zeit ohne Zweifel ein vielseitig gebildeter und gelehrter Mann. Aber nicht feiner Gelehrsamkeit allein verdankte er bie Freundschaft von Männern wie Spener, ber ihm seinen Sohn A. Wilhelm Lubwig zur Erziehung anvertraute. Er war von Herzen überzeugt, daß die formale und verstandesmäßige Art des theologischen Betriebes, wie ihn die protestantische Scholastik eingeführt hatte, einer lebensvolleren Beise 50 Plat machen muffe, daß nicht der Buchstabe, sondern der Geist selig mache. In diefer Ueberzeugung hat er als einer der ersten Front gemacht gegen die Orthodoxie, hat zu einer Reformierung ber Gießener Fatultät im pietistischen Sinne energisch mitgewirkt und fo der Universität Gießen den Ruhm verschafft, die erste in allen Fakultäten pietistisch gerichtete Universität in Deutschland ju fein. Es ist das ein vergessenes Stud beutscher 55 Universitäts= und Kirchengeschichte, das mancherlei verstehen lehrt, was aus der Streit= litteratur der Gelehrten nicht ohne weiteres erkennbar ift.

Als May 1688 nach Gießen kam, fand er in der Fakultär neben dem feinfinnigen Rillan Rudrauff den derben, skarrföpfigen und fanatisch verbissenen Philipp Ludwig Hanneden vor. Der Pietismus war an der Universität nicht unvertreten. Johann Daniel 60 Arcularius, Speners Nachfolger im Seniorat zu Frankfurt, hatte dis 1686 in Gießen

gewirkt und ohne daß er besonders hervorgetreten wäre, boch ben pietistischen Gedanken Eingang verschafft. Rudrauff selbst, ber an der Universität sehr angesehen war und zugleich am Hofe großen Einsluß besaß, stand; der Bewegung zum mindesten freundlich gegenüber. Vor allem war aber der Hof in Darmstadt selbst durch den Einsluß der Landgräfin Elisabeth Dorothea von Gotha für den Pietismus gewonnen worden und in 5 ber hand ber einflußreichen pietistischen hofprediger, vor allem Joh. Christoph Bilefelds, liefen ichließlich die Fäden zusammen, burch die die Orthodogie in Gießen gesturzt werden sollte. Als May sein Amt antrat, fand er zunächst noch keine Gelegenheit, irgendwie seine Uberzeugungen im Kirchenwesen praktisch zu verwerten. Als aber 1689 mit Michaelis bie landesübliche Ratechismuslehre ber Kinder zu Ende ging, kündigte er in der Kirche 10 eine Fortsetzung in Gestalt von Bibelstunden über den Nömerbrief an, die er in seiner Wohnung zu halten sich erbot und zu der er Kinder und Erwachsene einlud. Hannecken trat sofort auf den Plan. Am 29. Oktober 1689 berichtete er an den Fürsten und bat, daß diese "privaten collegia pietatis", die in der guten Stadt eine "peritulose Verwirrung" gemacht hätten, verboten würden. Diesem Schreiben war eine lebhafte Aus- 15 einanberjetzung zwischen den beiden Professoren vorausgegangen, bei denen keiner nachgeben wollte. Der Landgraf forderte Rudrauff zum Bericht auf und diefer antwortete, die Kinderlehre könne man May nicht verbieten, denn sie sei seines Amtes. Nur solle er sie öffentlich in der Kirche halten; bann könne kein falscher Verdacht entstehen. Danach wurde entschieden. May wurde bedeutet, er solle seine Bibelstunden in der Burgkürche halten, 20 was denn auch in Zukunft geschah. Daß sich Hannecken mit dieser Entscheidung nicht begnügen würde, war vorauszuschen. Er benützte nun die Kanzel der Stadtfirche, in der er als Superintendent regelmäßig predigte, um den Gegner zum Rückzug zu zwingen. Der Erfolg war eine starte Beunruhigung ber Bürgerschaft, Erregung ber Geiftlichkeit ber oberhessischer Steiner und eine offen zu Tage tretende Mißstümmung der Brosefforen der 25 Universität. Als nun im nächsten Jahre Hannecken ein "Sendschreiben an N. N. be-treffend die so genandte Collegia Pietatis oder von den Biblischen Zusammenkunsften allerhand Leute in Privat-Häusern" ausgehen ließ, und Mah sich mit einer aussüchrlichen Erwöherung dagegen verteidigte, war der Standal öffentlich geworden und die Regierung mußte auf Abhilfe bedacht sein. Ein vorläusiger Friedensschuß, den Rudrauff und der Hölfer werden Wilh um Wercher und vorläusiger Friedensschuß, den Rudrauff und der Hölfer wer prediger Wild zu Wege brachten, war nicht von langer Dauer: die Gemüter hatten sich schon zu sehr erhitzt. Hanneden sab "Quaderet, Wiedertäufferet" und allerhand Setten-wesen in die Kirche hereinbrechen, er fürchtete die Wiedertebr der stürmischen Tage der Reformationszeit, "Da Hand Omnes fo wohl wollte Lehrer werden, als die ordentlichen Brediger sein". May dagegen sah in der Kirche das "jämmerlich zurfallene" Gottess 85 haus, das unter dem Einfluß der lutherischen Orthodoxie Zucht und gute Sitte eingebüßt und durch den Buchstabendienst den heiligen Geist selbst erstickt habe. Als 1692 Hanneden einen Traktat de moribus regni Christi mit einem febr scharfen Angriff auf bie Pietiften berausgegeben, auch in den Predigten den Rampf fortgesetst hatte, wurde er vom Landgrafen energisch zur Rechenschaft gezogen. Er gab nun den Rampf auf und bat 40 um seine Entlassung. Rach mehrfachen Bitten erhielt er sie 1693 und folgte einem Rufe nach Um feine Entlassung. Nach mehrschachen Stitten ergielt er sie 1693 und jouge einem stufe nach Wittenderg, wo er dis zu seinem 1706 erfolgten Tode gewirkt hat. Hannedens Nachsolger wurde Bileselb, der neben seinen Prosessip das weit einflußreichere Amt eines Hofpredigers beibehielt und der nun seinen Einfluß dahin geltend machte, daß der Widerstand der orthodogen Partei in Gießen völlig gebrochen wurde. Troz der ablehnenden Haltung der 45 Bürgerschaft, die sich fast einmütig auf die Seite der Orthodogen stellte, troz zahlreicher Petitionen und "Gravamina", troz der Eingaben einer größeren Anzahl von Geistlichen der aberketigtichen Versiefe gelongen Billefeld ein Lief zu erreichen Die letten noch ber oberheffischen Bezirke, gelang es Bilefeld fein Biel zu erreichen. Die letten, noch widerstrebenden Brofefforen, Balthafar Menter III (f. b. A.), Gregorius Nitzich, Heinrich Phasian und Philipp Kasimir Schlosser wurden 1695 suspendiert und damit war das 50 Reformationswert im pietistischen Schlifter wurden 1898 supervielet und bannt war das so Reformationswert im pietistischen Sinne vollendet. May, der in der zweiten Phase des Streites öffentlich wenig hervorgetreten war, hat doch durch seine ftille Wirtsamkeit mehr dazu beigetragen, daß der Vietismus siegte, als es nach Außen den Anschen Anschen wochte. Ihm hat daher auch die Hauptwucht der Verdächtigungen getroffen. "Als die Verschlprer" und doch wahrhaftig" (2 Ko 6, 8) war sein Wahlspruch. Als den "Verstührer" sch man ihn 55 an, weil unter seiner Leitung bie Theologen mit einem neuen Geiste erfüllt wurden. Dem ftanden nicht nur die orthodozen Theologen, sondern ebenso auch die von ihnen erzogene Bürgerschaft voll Mißtrauen gegenüber. Daß May auf der Kanzel die lutherische Ueber= setzung zu korrigieren wagte, daß aus den Predigten die altherkömmlichen den Zuhörern Längst gewohnten und vertrauten loci verschwanden, daß dagegen viel von Buße und so

Bekehrung, von Gottes Zorn und Strafe über die Sünder die Rebe war, daß die Ge-wissen geweckt und aus ihrem faulen Vertrauen auf den seligmachenden Glauben an den Buchstaben der symbolischen Bücher aufgescheucht wurden: das alles war ihnen unheimlich. Man sah einen neuen Geist kommen und sein Wesen treiben; man ahnte einen Geist ber

5 Zügellosigteit und des Subjettivismus, der Freiheit und Aufflärung, und diefen Geift begriff man nicht und wollte ihn nicht begreifen. Die neue Zeit ift boch gekommen und hat Freiheit und Aufflärung gebracht. Einer ihrer Bahnbrecher ift Johann Geinrich May gewesen.

Johann Heinrich May ber Jüngere, Sohn des vorhergehenden, war als Orientalist 10 ungleich bedeutender. Er war am 11. März 1688 in Durlach geboren, bezog 1700 die Universität Gießen und wurde 1707 unter dem Vorsitze seines Baters zum Magister promodiert. 1708 und 1709 machte er ausgedehnte Reisen, die ihn über Altdorf, Wien, Jena, Helmstebt und Riel wieder nach Gießen führten, wo er 1709 Professor der griechis schen und hebräischen Sprache wurde. 1719 erhielt er auch die Leitung des Badagogiums. 15 Am 13. Juni 1732 ftarb er. Seine reiche und wertvolle Bibliothet (3300 Bände) und feine Münzfammlung vermachte er der Univerfität Gießen (vgl. über ihn Strieder VIII, 350 ff. ; feine Schriften ebenda 351-359). Erwin Brenfchen.

Mayer, Johann Friedrich, gest. 1712. — Litteratur: Die eingehendsten Untersuchungen über M. finden sich in: Johannes Gestschn, Johann Bindler und die ham-vo burgische Kirche seite, Hamburg 1861. Außerdem vol. Lexiton der hamb. Schriftsteller, Bd 5, hamburg 1870, S. 89—164; hier werden auch die genauen Titel von 581 Schriften M.s aufgezählt, sowie S. 1635, die ältere Litteratur über ihn aussührlich angeführt. Koch, Seschächte bes Kirchenliedes u. 1. f., 3. Auss., 80 5, S. 361 ff.; Tholud, Der Geist der Luthe-rischen Beitenbergs, hamburg und Gotha 1852, S. 234—242 und S. 259 und 25 272 ff.; Gestschen, Joh. Friedr. Mayer als Prediger, in der Zeitschrift des Vereins für ham= burgische Geschächte, Bd 1, 1841, S. 567 ff. Theodor Bpl in AdB, Bd 21, S. 99 ff. Es ist ferner zu verweisen auf den Art. Horius in diefer:Encutlopädie Bd VIII, S. 353 ff. und die hier (3. 23) genannte Abhandlung von K. J. 28. Bolters. Den im Ansange des Artikels an-geführten Ausdrud Carpaous siehe bei Clarmund, Vitae clarissimorum in re literaria viro-80 rum, Tom. IX, Bittenberg 1709, 8°, p. 160.

Johann Friedrich Maher, "malleus haereticorum et pietistarum" nach Samuel Benedikt Carpzovs treffendem Ausdruck, berüchtigt wegen der äußersten Leidenschaftlichkeit feiner Polemit gegen die Bietiften, berühmt wegen feiner außerordentlichen Kanzelgaben, warb geboren am 6. Dezember 1650 zu Leipzig und starb am 30. März 1712 im 25 62. Lebensjahre zu Stettin. Sein Bater war Johann Ulrich M., Mittagsprediger, her-nach Bastor zu St. Thomä, Sohn des Seniors der Juristensatultät in Leipzig Johann M. Johann Friedrich M. ftudierte zuerst in Leipzig, wo er schon am 30. Januar 1668, kaum 17 Jahre alt, Magister ward; er ging dann nach Straßburg, wo er besonders mit Bal-thasar Bedel in ein näheres Verhältnis trat. Im Januar 1672 ward er Sonnadendsso prediger in Leipzig und darauf schon im Jahre 1673 zum Bastor und Superintendent zu Leisnig ernannt. Ehe er dieses Amt antrat, ward er am 29. Mai 1673 zu Leipzig Lic. theol., und diefer Tag war auch fein Hochzeitstag. Am 19. Oktober 1674, noch nicht 24 Jahre alt, ward er zum Doktor der Theologie promoviert. Von Leisnig ward er im November 1678 als Bastor und Superintendent nach Grimma berufen. Seine 45 ganze Sehnsucht ging jedoch auf das akademische Leben, und verschlicht ward ihm am 7. April 1684 durch die Berufung in die vierte theologische Professur nach Wittenberg erfüllt; zugleich ward er Substitut Quenstedts als Prediger an der dortigen Schlößkinche. Damals war er burch Spener zu einer lebendigeren Erfaffung des Christentums angeregt ; in seiner Antrittsrede, gehalten vor den Dhren des 72 jährigen Calov, rühmt er die 50 Bächterstimme bes frommen Spener, bessen pia desideria die Theologen nur desideria fein ließen und wie platonische Ivenen, versch pla desiderta vie Lycobyen und desiderta fein ließen und wie platonische Ivenen Borlefungen und feine Predigten fanden lebhaften Beifall, durch seine Disputationen glänzte er; die ihm gezollte Betvunderung ließ über seinen Ehrgeiz und das tief gestörte eheliche Verhältnis hinwegsehen. Die Gatten be-55 schuldigten sich gegenseitig des Ehebruchs; Spener ließ als Oberlonssistorialrat an ihn eine ernfle amtliche Zurechtweisung ergeben, und das Oberkonfistorium mußte die Trennung von Lifch und Bett verfügen. M. ist dann immer von seiner Frau unter mancherlei üblen Gerüchten getrennt geblieben. Deshalb äußerte, als das Rirchenkollegium zu St. Jacobi in hamburg ihn im Jahre 1686 zum Paftor an der genannten Kirche wählen wollte, 20 das Ministerium daselbst gegen ihn Bebenken, "weil von dem Leben des zu Berufenden

verschiedene Runde eingegangen sei", gab jedoch auf Wunsch des Senates "wegen den un-ruhigen Zeiten" nach, und so ward M. am 24. Oktober gewählt. M. freute sich einerfeits über diefen ehrenvollen Ruf in ein besonders angesehenes und einträgliches Amt= war auch wohl wegen seiner Differenzen mit dem Konsustrium zum Scheiden geneigt; andererfeits aber will er boch auch das atademische Leben nicht aufgeben und hofft von Spener 5 gehalten zu werden. Als das nicht geschah, sei es wegen der Unredlichkeit seines Bruders bei ben Berhandlungen in Dresben (bgl. Geffdens genanntes Wert über Windler, S. 286 und 418) ober weil Spener M.s eigenes unrebliches Spiel burchschaute (vgl. Spener, Letzte theol. Bedenken, 2. Aufl., III, S. 566), eilte M. nach Hamburg und hielt hier, ohne in Wittenberg sich verabschiedet zu haben, am 17. Dezember 1686 seine Antritts= 10 predigt; im Anfange des Jahres 1687 ging er bann aber nach Witlenberg zurück und versuchte auf alle Weise in seiner Professur gehalten zu werden, fungierte auch, als wenn nichts geschehen wäre, als Professor und Detan ber theologischen Fakultät. Endlich am 3. Mai 1687 hielt er feine Abschiedspredigt in Mittenberg voll Selbstgefühls als, benn fo lautete das Thema, "bes Herrn Jefu Baletpredigt, welche er nach breijähriger Profession 15 und Predigtamt an feine Bubörer gehalten." Um für feine aufgegebene atabemische Wirksamkeit einen Ersatz zu haben, wußte er zu bewirken, daß er noch im Jahre 1687 zum außerordentlichen Professor am hamburgischen Gymnasium und am 16. Dezember 1687 unter Beibehaltung seiner hamburgischen Armter zugleich zum Professon honorarius in ber theologischen Fakultät zu Kiel ernannt wurde. Nach Kiel reiste er dann von Zeit zu Zeit, 20 um dort Vorlefungen zu halten, im eigenen Wagen, wie er sich denn beständig in Ham-burg eigene Pferde und Wagen hielt. Als Quenstedt am 22. Mai 1688 gestorben war, machte M. noch einmal einen Versuch, wieder als Professon ach Wittenberg zu kommen; felbst sein Kollege Johann Windler, seit dem 31. August 1684 Pastor zu St. Michaelis in Hamburg, auf deffen Urteil Spener viel gab, empfahl ihn nachbrücklich; Spener aber 25 ging auf diefen Vorschlag nicht ein.

Bon biefer Zeit an begann M. immer entschiedener auf die Seite der Gegner Speners zu treten; ihm selbst ist wohl am wenigsten klar gewesen, wie weit persönliche Gereiztheit gegen Spener dadei im Spiele war, und wie weit es wirklicher Eifer für das war, was er für das Beste der Kirche hielt. Es war die Zeit, in welcher aus Anlaß 20 von Erzessen unvorsichtiger Anhänger der neuen Richtung auch die öffentliche Meinung über Speners Beftrebungen fich ju ändern begann. Unter den hamburger Baftoren (ben ersten Geistlichen der fünf Hauptlirchen, jetzt Hauptpastoren genannt) waren außer Windler auch Horbius (Speners Schwager, 1921. Bd VIII, S. 353 ff.) und Abraham Hindelmann (seit dem 11. November 1688 Bastor zu St. Catharinen, 1921 AbB Bb 12, S. 460 ff.) 25 Freunde und Gefinnungsgenoffen Speners; nur der Paftor zu St. Betri, Samuel Schultz, ber am 26. Oktober 1688 Senior Ministerii ward, gehörte zu Speners Gegnern; aber auf Schultz' Seite stand die Mehrzahl der übrigen Prediger. Von den in Hamburg in jenen Jahren geführten firchlichen Streitigkeiten, bem Streit über die Bulaffigkeit ber Oper im Jahre 1687, dem Streit über den Religionseid seit dem Jahre 1690 und den Hor- 40 biusschen Streitigkeiten seit dem Jahre 1693, ist schon im Artikel über Horbius geredet; bas dort Erzählte wird im folgenden als bekannt vorausgesetzt. In dem Streite über die Oper standen hauptsächlich M. und Windler einander gegenüber; der letztere hatte den Kampf gegen die Oper schon im Juli 1686 begonnen, und in jenen Monaten der surchtbarften bürgerlichen Unruhen (am 4. Oktober 1686 wurden Snitger und Saftram bin= 45 gerichtet) waren die Aufführungen von Opern wieder verboten worden. Als dann im Jahre 1687 die Interessenten des Opernhauses die Aufführungen wieder zu beginnen wünschten, lag ihnen vor allem an der Zustimmung des Ministeriums. Sie wandten sich an M. und wohl auf deffen Rat an die theologischen und juristischen Falultäten zu Wittenberg und Rostock um Gutachten; die Responsa fielen alle zu Gunsten der Oper aus. 50 Auch das Ministerium erklärte sich in seiner Majorität für die Opern, und M. bekam den Auftrag, eine Eingabe Windlers an den Senat und das Ministerium, in welcher biefer seine Gründe gegen die Zulaffung dieser Aufführungen eingehend bargelegt hatte, zu widerlegen, und ließ nun Windler aufs herbste und schonungsloseste seine dialektische Ueberlegenheit und teilweise auch seine größere Gelehrsamkeit fühlen. Der Streit endete 55 mit einem Siege M.s; im Sabre 1688 begannen bie Aufführungen von Opern wieder. -Biel größere Dimensionen nahm der Streit über den Religionseid an. Daß nicht M., wie gewöhnlich gesagt wird, sondern der Senior Schult am 14. März 1690 plöglich ben Revers zur Unterschrift vorlegte, ift ichon Bo VIII, S. 354, 3. 57 gesagt ; auch ift M. nicht als der geiftige Urheber dieses "Meisterstückes feindseliger Rezermacherei" anzusehen ; aber w

Mayer

als Horbius und Hindelmann und auch Windler, der sich anfangs hatte überrumpeln laffen, bie Unterschrift verweigerten, war es M., der am entschiedensten für den "Religions-, wie man die Unterschrift des Reverses nun nannte, eintrat. Von beiden Seiten eid" bemühte man sich um Responsa; Maper wandte sich an theologische Fatultäten, seine 5 Gegner an einzelne bedeutende und angesehene Theologen außerhalb hamburgs. Besonders wichtig wurde, daß die letzteren sich auch an Spener wandten, weil M. daburch Gelegenheit erhielt, seinem persönlichen Zorn gegen diesen "Schutzpatron aller Schwärmer", wie er ihn jetzt nannte, freien Lauf zu laffen. Spener veröffentlichte in diefer Sache brei Schriften, auf veren jede D. eine äußerft heftige Antwort drucken ließ, auf die britte 10 Spenersche vom Jahre 1692 freilich erst im Jahre 1696 (vgl. Gefficen a. a. D. S. 67). Inzwischen war in Hamburg selbst ber Streit schon im November 1690 wenigstens äußerlich baburch beigelegt, daß ber Senat, ber anstänglich ben Revers sur vollständig un-gesetlich und ungiltig hielt, sich dann aber durch M.3 kedes Auftreten hatte zum Einlenken bewegen laffen, die widerstrebenden Prediger veranlaßte, den Revers nicht weiter anzu= 15 fechten, falls fie nur felbft nicht follten burch ihn gebunden fein. - hatte D. in diefem Streite noch einige Mäßigung gezeigt, so war sein Auftreten in dem Streite gegen Horbius, den er im Januar 1693 begann, von Anfang an ein völlig maßloses und in keiner Weise mehr durch die Wichtigkeit, die er dem Gegenstande des Streites beilegte, oder feinen Eifer für die reine Lehre zu entschuldigen. Uber ben Anlaß und die Geschichte 20 diese Streites vol. wieder Bd VIII, S. 355, 3. 4 ff. M. war nicht nur der Anstister dieses Streites, sonbern fachte ihn auch immer wieder neu an, wenn es schien, daß er beigelegt werden könnte. Horbius war feinem ganzen Charafter nach kein Mann bes Streites, und an Gelehrfamkeit und namentlich in ber Runft des Disputierens war M. ihm unvergleichlich überlegen. An diesem geringeren Gegner ließ M., der auf Speners britte Schrift wider 25 ihn nicht sogleich etwas zu antworten wußte, seinen ganzen Groll gegen Spener aus. Als Horbius jenes Büchlein von der "Klugheit der Gerechten u. s. f." verteilt hatte, war Mayer zunächft nach Riel gereift; aber taum zurückgetommen, begann er auf der Kanzel (am 22. Januar 1693), unter der Kanzel und in Schriften Lärm zu schlagen, so daß ganz Hamburg in Aufregung geriet. Alle nur denkbaren Retzereien, den pelagianischen, so päpstischen, socinianischen, quäderischen und arminianischen Retzergeist, fand M. in dem Reinen Buchlein, und selbst als Horbius erklärt hatte, er wolle das Büchlein nur nach der analogia fidei verstanden wissen, gaben Schultz und M. sich nicht zufrieden; die Versuche des Senates zu vermitteln bewirkten nur ein noch entschiedeneres Auftreten von Schultz und M., die alle Prediger bis auf vier auf ihrer Seite hatten. Das Predigen gegen 85 Horbius ward fortgeset; man beschloß, ihn nicht zum Abendmahl zuzulassen. Alls ein Prediger Lange, der bei einer Kopulation den Eheleuten den hl. Geist, "aber nicht den Geist Hindelmanns und Windlers" gewünscht hatte, am 12. Juni ab officio suspendiert warb, wußte M. die Bürgerschaft durch das Borgeben, es sei um ihre Freiheit gethan, in noch größere Erbitterung zu verseten; und bie Burgerschaft beschloß bann mit den eo Gewerten in einer tumultuarischen Sitzung am 23. und 24. November 1693 die Ab= sezung von Horbius. Aber auch als dieser aus der Stadt geflohen war, dauerte der Rampf fort; noch fortwährend erschienen von beiden Seiten Streitschriften, bis dann ein vom 3. April 1694 datiertes Detret des Kaisers Leopold den Senat aufforderte, Ruhe au ftiften, bie Streitschriften vernichten zu laffen und bie Sache selbst zwei protestantischen 45 Konfistorien zur Entscheidung vorzulegen; zugleich trafen taiserliche Schreiben an Hindel-mann und M. ein, von welchen das an M. namentlich für diesen sehr demütigend war. Der Senat war nun, wenn auch nicht auf bem vom Raifer vorgezeichneten Bege, ernftlich barauf bebacht, den firchlichen und bürgerlichen Frieden wieder berzuftellen, und das gelang ihm wenigstens zunächst äußerlich durch einen Rat= und Bürgerbeschluß vom 8. Juni 1694 wird verlightens zunnight ungernich vortes verlig einen Statz und Omgerschaftig vorn 8. Juni 1034 50 über eine zu gewährende Amnestie, ber auch Maher sich fügen mußte. Der ganze Streit hatte dem Ansehen Mahers in Hamburg doch einen empfindlichen Stoß gegeben, und als nun nach Schultz' Tode im Jahre 1699 Windler zum Senior erwählt war, mochte ihm doch der Ausenthalt in Hamburg immer weniger angenehm sein. Auswärts warde er da= gegen als Theologe und Gelehrter immer mehr geseiert; auf vielsachen Reisen, die ihn u. a. 55 nach Holland und Schweden führten, war er mit bebeutenden Gelehrten, ja mit Rönigen und Fürften in Verbindung getreten; er erhielt Titel und Würden. Im Herbst 1701 erging dann an ihn der Ruf zum Generalsuperintendenten in Pommern und Rügen, Prajes des Konfistoriums, Broseffor primarius, Procancellarius perpetuus und Bastor zu St. Nicolai in Greifswald; er nahm diefen ehrenvollen Ruf an, wollte aber zugleich so fein Baftorat in Hamburg behalten. Und als er baran gehindert wird und nun am

21. Februar 1702 fein hamburgisches Amt niedergelegt hat, weiß er es dahin zu bringen, daß in Hamburg der Versuch ein langer, heftiger Streit und eine Flut von Schriften über die renovatio vocationis veranlaßt wurde, bis der Senat nachgab und am 7. März 1704 die Berufung M.8 erneuert ward. Alber nun zeigte fich, daß M. ein un-6 lauteres Spiel getrieden hatte; er schrieb von Senat, daß er sich durchaus nicht aus des Rönigs Diensten fortsehne, und Rarl XII. erklärte, M. dächte gar nicht daran, wieder nach Hamburg zu kommen; er erhöhte ihm seinen Gesalt und entließ ihn nicht. In Greifstvald setzt M. sein willfürliches und ehrgeiziges Verschren fort; u. a. behielt er acht Jahre eigenmächtig das theologische Delanat. Much Streitigsfeiten hatte ein mer 10 wieder, u. a. mit seinen Kollegen Brandanus Gebhardi. Über seine amtliche Thätigkeit gab er mehrsach zu seiner Selbstverkertlichung besondere lateinische Rataloge heraus. Er hatte eine große Arbeitstrait, wußte aber auch andere sehr geschicht für seine Ausbeiten zu benugen; sich un föreifst and bestekten, unter anderen Johann Mibert Fabricius, den für im in senuer Bibliothet arbeiteten, unter anderen Johann Mibert Fabricius, den much sich Streifsten Baud Streifsten und bestekten wirde alle seine Mibert Fabricius, den mehrunz geschichten Buck streifswald bestekte verlangte er, M. solle das Kriegsgebet unterlassen sol. März 1712 faust. Seine große Bibliothet von über 18 000 Bänden hatte noch mertwürzige Schäfale, bis sie weicht vard. Eine große Sammung von Hamburg hatte M. dort das ersteswald, zwei Abenmachistieder von Banden hatte noch mertwürzige Schäfale, bis sie sieder in den Bestig seines Sohnes kam und von W. befindet sich im Berlin verz-20 lauft vard. Eine große Sammung von Hamburg hatte M. dort bas erste, zum ausschließlichen Gebrauch besteundes von Samburg hatte M. dort bas erste, zum ausschließlichen Gebrauch besteundes für nun genesen", Bunssen in Sahre 1716 in Berlin verz-20 lauft vard, zwei Khendmahlässer von ihm befinden, deren wich mas er sich

Ein auffällig günstiges Urteil über M. ist bas seines zweiten Nachfolgers in Hamburg, Erdmann Neumeisters, in der Vorrede zur Ausgade von M.s hamburgischem Sab= 30 bath (einer Predigtsammlung), Hamburg 1717, 4°. Auch Wolters und Pyl (vgl. oben die Litteratur) urteilen über Mayer günstiger, als nach Geffärns gründlichen Unter= suchungen erlaubt scheint. Sich durch die unglaubliche Menge der Streitschriften von, für und wider Mayer (vgl. Bd VIII, S. 355, Z. 22 f.) hindurchzuarbeiten, ist eine kaum zu betvältigende Arbeit, die saft nie sachlichen Gewinn bringt. **Carl Berthean.** 35

Maynooth-College, das katholische Priesterseminar bei Dublin, spielte seit 1845 eine hervorragende Rolle in den Verhandlungen des englischen Barlamentes, da die jährlichen Verwilligungen für dasselbe die heftigsten Kämpfe zwischen den kirchlichen und politischen Parteien hervorriefen. Maynooth ist aber nun ganz in den Hinchlichen und politischen Parteien hervorriefen. Maynooth ist aber nun ganz in den Hinchlichen und politischen von 26. Juli 1869, welche mit so dem 1. Januar 1871 in Kraft trat, und durch welche die irische Staatskirche aufgehoben wurde, auch die Staatsunterstützung dieses katholischen Seminars und damit der Anlaß zum Streit aufgehört hat. Als einmaliger Ersas für die jährliche Verwilligung von £ 26 000 wurde der vierzehnsache Betrag dieser Summe gegeben, und außerdem die von ben Commissioners of Public Works dem College gemachten Vorschüffe erlassen, auch as die Bensionierung der bermaligen Lehrer des Seminars vorgesehen. C. Schoell 7.

## Mazzeben f. Malfteine oben S. 130.

Mechithar und die Mechitharisten. — Litteratur: Eug. Boré, Saint Lazare on Histoire de la société religieuse arménienne de Méchitar, Venise 1835; ders., Le convent de St. Lazare à Venise, Paris 1837; Sukias Somalean, Quadro della storia letteraria di 50 Armenia, Venez. 1829; Reumann, Bers. einer Gesch. der armenischen Litteratur. Leipz. 1836; Bindischmann, Mitteilungen aus der armen. Kirchengeschichte alter und neuer Zeit, Tüb. Tha. Mitteilungen aus der armen. Kirchengeschichte alter und neuer Zeit, Tüb. Tha. 1835, 1. Seft. — S. auch Tüb. Quartalicht. 1846, S. 527 ff.; Rheinwalds Repertor. XXVII, S. 162 ff., XXX, S. 157 ff. — Le Vaillant de Florival, Les Mékhitaristes de St. Lazare, Venise 1841, 2. A. 1856; B. M. Hennemann, Das Kloster der armenischen Mönche auf 55 der Insel St. Lazzaro, Benedig 1872, 2 A., 1881; M. Mayer, Die Mechitharistenbuchdruderei, Wien 1888; Fr. Scherer, Die Mechitharisten in Wien, 5. A. 1892. Art. Mechithar von Kalemtiar Congr. Mech. in RRL von Beger und Belte, 2. A. 1893, Bd VIII, Spalte 1122—1137.

Die armenischen Mechitharisten sind eine ber edelsten Erscheinungen unter ben Ron= gregationen innerhalb ber römisch=tatholischen Rirche, nach ihrer bedeutenden wiffenschaft= s lichen Wirksamkeit mit ben Maurinern in Frankreich im 17. Jahrhundert zu vergleichen. — Der namengebende Stifter Mechikhar (b. i. der Tröster, armen. mchitarel "trösten") ift am 7. Februar 1676 ju Schaste in Kleinarmenien, dem heutigen Siwas, als der Sohn armer, frommer Eltern geboren. Sein Bater hieß Betrus Manulean (b. i. Sohn bes Manut), seine Mutter Schahriftan. Nach alter Sitte erhielt er in der Taufe ben Namen 10 feines Großvaters Manuk (d. i. im Armenischen "Rind", gemeint das Jesuskind); als er später in das Kloster ging, nahm er den Beinamen Mechithar, d. i. Tröster, an, unter welchem er allein bekannt geworden ist. In seiner zartesten Rindheit widmeten sich zwei fromme Nonnen seiner Erziehung; von seinem fünsten Lebensjahre an wurde er einem Briester andertraut, welcher ihn in den ersten Elementen des Wissens, im Lesen und 15 Schreiben, unterrichtete. Der Rnabe zeigte hier eine ungewöhnliche Lernbegierde und feltene Ausdauer, und icon in seinem neunten Lebensjahre sprach ber frühreife Anabe gegen seine zuwouuer, und joon in jemem neunten vedensjagre prach der frühreite Knabe gegen seine Eltern den Munsch aus, sich dem geistlichen Stande zu widmen. Ansangs widersetzen sie sich diesem Entschlusse; da er aber dadei beharrte, so gaben sie endlich ihre Einwilligung und so trat er in seinem 14. Jahre in das Aloster zum heiligen Areuz nahe bei Sedaste. 20 Der damalige Superior des Klosters, Bischof Ananias, nahm ihn mit Freuden auf, da er seine Renntnisse und seinen streng sittlichen Lebenswandel erkannte, und gad ihm nach acht Tagen (1691) die Weihe als Diakonus. Er gewann durch sein liebenswürdiges Besten die herzen der Mardapets (Doktoren der Ichologie), die sich beeisterten, ihn zu unterrichten. Vor allem beschäftigte er sich mit der Lektüre der heiligen Schrift und der schrieftenstäter, entigliche aber auch ein portiches Talent durch wurch Sichtung einer anschaft und der 25 Rirchenväter, entfaltete aber auch sein poetisches Talent burch Dichtung einer großen Rabl geistlicher Hymnen, die teilweise noch jet in einigen Rirchen Armeniens gefungen werden. Als dieses Kloster seinem Wiffensdurste keine Befriedigung mehr gewährte, verließ er es und ging mit dem Wardapet Lazar zunächft nach Eudolia (Tolat), von da ging er weiter auf Reifen und lernte einen Erzbischof namens Michael lennen, der ihn als seinen Schüler so und Setretär mit sich nahm nach Ebschmiazin (armen. "ber Eingeborne ftieg berab"), bem anerkannten Size bes höchsten Wiffens unter ben Armeniern. Unterwegs lernte D. in Erzerum einen abenblänbischen Missionar fennen, ber ihm manche interessante Mitteilungen über Europa machte und ihm damit gleichfam eine neue Welt der Sehnsucht erschloß. Er blieb dann einige Zeit in ftrenger Mönchsobservanz in Edschmiazin, dem Sitze des arme-85 nischen Patriarchen, wegen seines Wissens vom Alerus und auch vom Erzbischof selbst miß-günstig angesehen und sogar schlecht behandelt, begab sich danach nach dem Kloster ver Insel Sevan und kehrte, da er auch hier nicht fand, was er suchte, nach Sebaste zurück, machte aber wieder in Erzerum die Bekanntschaft eines Armeniers, namens Paulos, welcher lange Zeit in Rom gelebt hatte und ihm vieles zu erzählen wußte, was einen bleibenden to Einbruck auf M.s lebhaften Geift machte. In feiner Baterftadt angelangt, studierte er von 1693 an wieder eifrig bie ins Armenische übersetten Rirchenväter, wurde aber durch ein böfes Augenübel auf einige Zeit seines Augenlichtes ganzlich beraubt. Er ließ fich während bieser Augenweit und einige Seit seines Augennigtes gungand verlubt. Et nes jug während bieser Zeit gebuldig ertragenen Leidens die Werke seines bisherigen Studiums vorlesen und lernte vieles, 3. B. die Gedichte des Nerses Claiensis, austvendig. Nachdem 45 er wieder genesen, beschloß er nach Rom zu gehen, um dort sich die Kenntnisse anzueignen, die ihm der Orient nicht bieten konnte. Mit einem gelehrten Landsmanne, der nach Je-rusalem wollte, reiste er nach Aleppo; dort nach Überwindung einer Lebensgesahr beim Uberkörnitze unse Turkes ichen Reisten mit einem Gewitten und Sechen Weckster Überschreiten eines Fluffes, wobei sein Reitesel mit allen Schriften und Sachen Mechithars unterging, angelangt, traf er ben begabten jesuitischen Missionär B. Antoine Bcauvilliers. 50 Er teilte ihm seine Absicht, in Rom zu studieren und dann europäisches Wissen im Orient zu verbreiten, namentlich auch eine Bereinigung seiner Kirche mit der römischen wieder herzustellen, mit. Natürlich bestärkte ihn der Bater nach Kräften in seinem Vorhaben, und gab ihm nach Rom die ehrenvollsten und dringendsten Empfehlungsschreiben mit. So reiste Mechithar den 30. Mai 1695 von Aleppo, nach dreimonatlichem Aufenthalte dasselbst, nach ss Alexandrette, wo er sich auf einem Schiffe, welches nach Italien segelte, einschiffte. Ein heftiges Fieber jedoch, welches ihn auf der Durchreise durch die Insel Copern ergriff, nötigte ihn, vorderhand auf die Reise nach Rom zu verzichten und in einem dortigen armenischen Kloster, wo er von den Infaffen feiner erklärten hinneigung zu Rom wegen unfreundlich behandelt wurde, feine Genefung abzuwarten. Als er diefe nach einiger Zeit erlangt hatte, so jog er es vor, nach Armenien jurudjulebren, wo er wegen neu eingetretener Verhältniffe

ber Kirche nützlich zu sein glaubte. Ein reicher Grieche gab ihm, ba alle seine Mittel er-schöpft waren, die Kosten der Uberfahrt. Nach einem durch Gesundheitsrücksichten veranlaßten kurzen Aufenthalt in Seleucia gelangte er nach Aleppo, wo ihn die jesuitischen Missionare für seine Weiterreise nach Sebaste versorgten. In seiner Vaterstadt angelangt ging er, sobald er sich bei den Seinigen wieder vollkommen hergestellt sab, in sein altes 5 Kloster vom heiligen Kreuz zurüch, wo er kurz darauf im Jahre 1696 die Priesterweihe erhielt. Bon nun an machte er fich zu feiner Lebensaufgabe, für die religiöse und geiftige Entwickelung feiner Nation zu arbeiten und Miffionäre auszubilden. Zwei feiner Schüler waren bereit, ihn zu unterflüßen; da aber ihre Eltern fich dagegen erklärten, so gab er ihr verpflichtendes Wort ihnen zurück. Er ging darauf nach Konstantinopel, wo er fünf 10 Monate mit großem Beifall in der Kirche Gregors des Erleuchters predigte, aber nur einen Schüler für feine 3wede gewann, ju bem fich noch einer von ben beiden, bie er in Sebaste gewonnen hatte, gesellte. Vergebens bemühte er sich, einen gelehrten Armenier, Chatschatur, welcher in Rom erzogen und nach Konstantinopel geschickt war, um dort unter feinen Landsleuten für die Bereinigung mit der römischen Rirche zu wirken, in sein 3n= 15 tereffe zu ziehen, indem er ihm vorschlug, sich an die Spipe der zu gründenden Akademie zu stellen. In der Absicht, einen anderen Gelehrten in Armenien aufzusuchen, schiffte er sich nach Trebisond ein, war aber durch die Best, welche auf dem Schiffe ausbrach, wie burch einen Sturm genötigt, mit seinen beiden Gefährten in Sinope an das Land zu gehen. Von da begab er sich nach Amasia, und im nächsten Frühjahr mit einer Karawane 20 nach Erzerum. In dem Kloster von Basen vertraute ihm der Superior, Makarios, die Erzsichung der jungen Eleven an, und erteilte ihm nach wohlbestandenem Eramen im Jahre 1699 bie Würde eines Wardapets ober Doktors der Theologie. Aber auch er wollte nicht auf feinen Plan eingehen, und nur noch einer feiner früheren Schüler schloß fich ihm an. Mit diesen drei Schülern reifte nun Mechithar abermals im Jahre 1700 25 nach Ronstantinopel. Durch Erneuerung seiner Predigten und durch Ausübung des prie-sterlichen Amtes erlangte er bald großen Einfluß. Die Zahl seiner Schüler vermehrte sich, und er teilte sie in zwei Klaffen. Die Priester und Doktoren sandte er als Missionäre in verschiedene Städte Armeniens, die jungeren behielt er bei sich, um sie zu gleicher Thätigkeit vorzubereiten. Da er fich aber öffentlich zur römischen Rirche hielt, fo war er 20 genötigt, fein Diffionswert vor ben Altgläubigen ber armenischen Rirche zu verbergen. Er miethete ein Aleines Haus in Pera, wo er bie Seinigen unter dem Vorwande, sie bei ber Druderei zu beschäftigen, versammelte. Er ließ auch mehrere religiofe Schriften bruden. Aber lange konnte er ben 3wed feiner Berbindung vor ben Gegnern nicht geheim halten, und als man biefen entbedt hatte, begannen auch die Verfolgungen. Julest, da man 35 ihm felbst nach dem Leben trachtete, floh er zu dem französischen Gesandten, dem aner-tannten Beschützer der Katholiken des türkischen Reiches, und lebte einige Zeit unter deffen Schutze in dem Kloster der Rapuziner. Hier erfuhr er durch seine Freunde, daß Morea, welches damals im Bestige der Venetianer war, der geeignetste Aufenthalt für ihn sein würbe. Nach eingebender Beratung mit den Seinigen, beren Zahl erst auf sechezehn ge= 40 ftiegen war, beschloß er, die definitive Gründung seines Instituts dort zu beginnen. Es wurden einige Grundregeln aufgeset und Mechithar zum Superior ernannt. Dies geschah ben 8. September 1701. Rach und nach schifften sich bie Seinigen ein, Mechithar, ber auch in bem Kloster ber Rapuziner nicht mehr sicher war und in dem Hause eines seiner Freunde sich scholter der scholten eine Aufmann verkleidet, ward noch in Smyrna genötigt, 45 in dem Kloster der Jesuiten eine Zufluchtsstätte zu suchen, weil auch dahin ein Verhafts-besehl gegen ihn an die Behörde gelangt war. Endlich kam er glücklich in Morea an und fand alle die Seinigen in Nauplia wieder. Nach reissicher Überlegung wurde Modon als der paffendste Ort für die Gründung ihres Klosters bestimmt. Mechithar überreichte dem hohen Rate ein Empfehlungsschreiben der venezianischen Gesandtschaft von Konstanti= 50 nopel, zugleich mit einem Gesuch um die Erlaubnis zur Gründung eines Rlosters und um Überweisung eines Plazes dafür. Er erhielt beides, und überdies wurden ihm noch die Einkünste zweier Dörfer angewiesen, jedoch unter der Bedingung, daß das Kloster in drei Jahren vollendet sein müsse. Im Oktober des Jahres 1702 war er nach Zante, im Fe-bruar des folgenden Jahres nach Morea gekommen, im Jahre 1706 war er trots aller 55 burch Gelbmangel bereiteten Schwierigkeiten mit ber Erbauung bes Rlofters, und zwei Jahre später mit der der Kirche fertig. Nun erft war er im stande, nach allen Seiten hin seinen Blan ins Wert zu seten. Seine Schüler mehrten sich bald; er unterrichtete bie Anaben zuerft in der Grammatif und dann in der Religion und den nötigen Wiffensfächern; einige feiner Schüler fandte er im Sabre 1712 zu bem Babste Clemens XI. nach 60

Mechithar

Rom, von welchem er alsbald die Bestätigung seines Ordens und die Würde eines Abtes (armen. Abbahair d. i. Abt=Bater) erhielt. Er hatte die Regel des hl. Antonius zu Grunde gelegt und nach den Bestimmungen des bl. Benedikt modifiziert. Verleumdungen, welche gegen ihn beim papstlichen Stuhle angebracht wurden, fanden bort tein Gebor. So tonnte gegen ihn dem paplutagen Studie angebracht würden, fanden von tein Segor. So winnte 5 er ungeftört fortarbeiten, und auch Schüler, die er zu Prieftern geweiht hatte, als Miffio= näre nach dem Oriente aussenden. Bald aber brach ein Krieg aus zwischen den Bene-tianern und dem Sultan. Mechithar, welcher ahnte, daß er verderblich für die ersteren werden könnte, ließ sieden seiner Schüler in dem neuen Kloster zurück und reiste mit den übrigen elf im Jahre 1715 nach Venedig. Er mietete sich dort ein Haus und lebte da= 10 selbst mit den Seinigen in der äußersten Dürftigkeit. Als er hier die Einnahme von Morea und die Zerstörung seines Klosters erfuhr, wandte er sich an den Senat mit der Bitte um einen Blatz zur Erbauung eines neuen Klosters. Man wollte ihm einen solchen Butte um einen Platz zur Erbauung eines neuen Klosters. Man wollte ihm einen solchen auf dem festen Lande nach eigener Wahl anweisen; jedoch hielt er dies nicht für zweck-mäßig; und da er sah, daß die Insel Lazzaro innerhalb der Lagunen ganz unbenutzt 15 war, so bat er um Abtretung verselben. Er erhielt sie für sich und die Seinigen auf ewige Zeiten zum Geschenle. Im 12. Jahrhundert hatte der Benediktineradt Hubert diese Insel dem Lione Paolini abgetreten, welcher dort ein Hospital für die Ausstätigen gründete. Als der Ausstät in Benedig verschwand, wurde das Gebäude zur Ausstätigen gründete. Mis der Ausstät, welches dem hl. Lazarus geweiht war, benutzt, und sie erhielt wieses 20 zugleich mit der Insel den Namen dieses Heiligen. Den 8. September 1717, am Tage der Geburt der Jungfrau Maria, fand die Überschung statt. An demjelben Tage hatte Mechikar im Sahre 1701 sein Institut in Konstantinomel geweinnete an demielben Tage Mechithar im Jahre 1701 sein Institut in Konstantinopel gegründet, an demselben Tage 1706 hatte er das neugebaute Kloster in Modon bezogen und merkwürdigerweise ist die Ordonnanz Napoleons, durch welche er die Mechitharisten im Besitze der Insel bestätigte, 25 von demselben Datum. — Hier hatte nun Mechithar endlich einen festen, sicheren Sitz gefunden, aber auch bis hierber erstreckten sich die Verfolgungen seiner Feinde. Mit Neib und Mißgunst faben fie, daß ihm die Ausführung feines Planes doch endlich gelungen und Ditzgunft jahen sie, daß ihm die Ausspuhring seines Planes von ending geunigen war, und ftrengten ihre letzten Kräfte an, ihn zu ftürzen. Sie verklagten und verleumdeten ihn beim päpfilichen Stuhle. Mechithar sah sich genötigt, zu seiner Rechtfertigung selbst 80 nach Rom zu gehen, und hatte das Glück, durch seine Erscheinung alle bösen Anschläge zu nichte zu machen und sich bei dem Papste wie bei den Kardinälen solches Vertrauen zu erwecken, daß man fortan fremden Einslüsterungen kein Gehör gab. — Zurückgekehrt nach Venedig richtete er sich mit seinen Schülern so gut als es möglich war in dem bau-fälligen Gebäude ein. Bald wurden ihm bedeutende Unterstützungen von reichen Armeniern 85 in Konstantinopel zu teil, so daß er an den Bau seines Klosters gehen konnte, welches er von Grund aus neu aufführte und auf das Zweckmäßigste einrichtete. Er hatte die Freude, die Vollendung desselben noch zu überleben; 74 Jahre alt starb er den 27. April 1749. Sein Grab ist dicht vor dem Hochaltar der Klosterkirche. Dem Zwecke, welchen Mechikhar bei der Gründung des Instituts von St. Lazzaro 20 überhaupt als leitenden verfolgte, diente auch im umfassendsten Maßstabe die Thätigkeit feiner Schül er nach seinem Lobe. Sie nannten sich nach ihm Mechitharisten. Mechi-thar wollte das geistige und speziell das religiöse Wohl seines Bolles im umfassenditen Maße fördern. Der großen Unwissendet ber Armenier, der überaus mangelhaften Er-teilung des Unterrichts in ihren Schulen, in denen 3. B. Auswendiglernen und Über-

- teilung des Unterrichts in ihren Schulen, in denen 3. 28. Auswendigternen und Uder-45 hören von Gebeten und Liedern den gesamten Religionsunterricht ausmachte, und dem Mangel an echter Religiosität, die an dem Gottesdienste in der alten, den meisten underständlichen Sprache sich ja nicht entzünden konnte, — diesen traurigen Zuständen konnte Mechithar nur durch Anwendung der abendländischen Grziehungsart auf sein Bolk steuern. Dazu hatte ihn das Wert des Clemens Galanus, Conciliatio ecclesiae Ar-50 menae cum Romana, welches ihm einst der Armenier Baulos in Erzerum geliehen,
- 50 menae cum Romana, welches ihm einst ber Armenier Paulos in Erzerum geliehen, auch in dogmatischer Hinstückeit von der Richtigkeit der römisch-katholischen Lehre überzeugt; er beschloß, für sie Propaganda zu machen. Er hat durch sein Lebenswerf die bereits viel früheren Versuche der Bäpste Urban VIII., Alexander VII. und Innocenz XI., die armenische Rirche mit Rom zu unieren, erfolgreich weitergesübrt und zugleich sein durch 55 religiöse Spaltungen und politische Unglücksfälle heruntergekommenes Volk zu neuer reli-
- giöfer und litterarischer Erhebung geführt. Um zunächst das Studium der alten armenischen Sprache und ihrer flassischen Autoren, namentlich der Kirchendäter, neu zu beleben, schrieb er eine Grammatik (grammatica Armena ed. Abb. Mechithar, gedruckt Venet. 1770, gr. 8°) und ein Lexiton der armenischen Sprache, im Druck erschienen 1744; dann gab so er Rommentare zu einzelnen biblischen Schriften heraus, z. B. zum Matthäus 1737, eine

Religionslehre für Rinder, die Evangelien und die Blalmen in armenischer Übersetzung und endlich auch eine vollständige Bibelübersezung, welche 1734 in schöner Ausstattung mit Rupfern erschien. Da er fich auch allmählich bie Renntnis des Lateinischen und Italienischen angeeignet hatte, war er im stande mehrere nützliche Schriften aus diesen Sprachen in das Armenische zu übersetzen. Alles dies und das noch zu Erwähnende ist in der von 5 Mechithar angelegten Druckerei in Venedig gedruckt worden. — Die Mechithar zisten haben nun des Meisters Thun getreulich fortgeset. Sie haben sich, abgesehen von ihrer arme-nischen Muttersprache, auch dem Studium fast aller gebildeten Sprachen, des Griechischen, Lateinischen, Italienischen, Türkischen, Persischen, Französischen, Englischen, Russischen, Deutschen eifrig getwidmet; alle diese Sprachen werden in St. Lazzaro gesprochen, einige 10 mit Meisterschaft. Die Bibliothet ber Mechithariften, mit ben besten Werten und Ausgaben aus allen europäischen Länbern ausgestattet, enthält eine Rollettion armenischer Hand= schriften, welche durch ben Sammeleifer der ausgesandten Milfionare im Laufe ber Zeit wohl zu der reichsten, die es giebt, gemacht worden ift. So waren die Mechitharisten im stande, im Jahre 1804 eine kritische Ausgabe der ganzen armenischen Bibelübersezung 15 mit genauer Variantenangabe zu veröffentlichen und nach und nach ihre eigenen Klassister in berichtigten Ausgaben vorzulegen. In theologisch-philologischer Hinsicht wurde ihre Thätigkeit besonders dankenswert auch durch die Bublikation der armenischen Übersepungen von folchen Schriften ber griechischen und orientalischen Litteratur, beren Driginale verloren gegangen, wie von Schriften des Sprers Efräm, des Alexandriners Philo (de provi- 20 dentia), der Chronik des Eusebius von Cäsarea, letztere beide mit lateinischer übersezung von J. Bapt. Aucher herausgegeben, Philo 1822, Eusebius 1818; dazu auch Schristen des Aristoteles, Porphyrius, Pseudo-Kallischenes u. a. Außerdem druckten sie neu die älteren Werke ihrer eigenen Litteratur, wie ben wichtigen alten Reperbestreiter Egnigh (5. Jahrh.), ben Elifäus (Gesch. des Krieges gegen die Berser 449—451, gedruckt Benedig 1828), den 25 Agathangelos (4. Jahrh.), den Faustus Byzantinus (4. Jahrh.) und viele andere. Das ausgezeichnetfte felbitftändige biftorifche Bert ber Mechithariften ift bie Geschichte Armeniens von Michael Tschamtschean (geb. 1738 zu Konstantinopel), von Erschaffung der Welt bis zum Jahre 1784 reichend, erschienen Venedig 1784—1786, 3 Bbe 4°. Hohen Wert für bie alte Geographie Afiens hat die Archäologie und Geographie des Lukas Indschidschean 20 (Ven. 1802—16, 11 voll.). Ein großes Lezikon (Nov. Lex. ling. Armen., armenisch und lateinisch) versaßten gemeinsam Mechithar, Gabr. Avetikhian, Chatschatur, Bapt. Aucher, Venetiae 1836. 37. Von den poetischen Berten des berühmten Ratholitos Reries Claienfis (Patriarchen seit 1665) erschien 1830 eine zierliche Handausgabe. Wichtig ist auch bie armenische Uberfezung von 13 Briefen bes Ignatius, Die aber ichon 1783 in Konstantinopel 85 von einem schismatischen Armenier herausgegeben wurde, zu vergleichen bie Ausgabe bes Janatius von Betermann 1849. In dem 1836 zu Venedig herausgegebenen armenischen Erräm Syrus findet sich eine Evangelienharmonie, welche jüngst von Ab. Harnac als nichts geringeres denn Tatians die reoschow wieder erkannt worden ist. Bgl. Cb. Möfinger 1876 und Zahn, Forsch., I, S. 44ff. — Die Mechitharistenakademie in Benedig 40 hat auch unter den nicht mit der röm. Kirche unierten Armeniern großes Ansehen erlangt und tann als bie Crusca ber Armenier bezeichnet werden. Filialen erstanden, nachdem burch große Schenkungen das Kloster von St. Lazzaro reich geworben, in allen den euro= päischen Ländern, wo es eine größere Zahl von Armeniern giebt, namentlich weiterhin in Jtalien (z. B. Padua), in der Türkei, selbst in Rußland, in Frankreich (Paris), besonders 45 aber in Oesterreich und Ungarn, hier z. B. in Elisabethstadt und in Peterwardein. Der bedeutendste Ableger des Mutterhauses ist aber das Institut in Wien. Insolge einer Spaltung der venetianischen Mechikharisten unter Mechikhars Nachfolger, dem Generalabte ber Kongregation Stephan Meltonean, der die Ordenssatungen in einer den älteren Mitgliedern antipathischen Weise ändern wollte und gegen den Widerstand sogar Gewalt an= 50 underten untepausigigen werste andern woute und gegen den Visiderstand jogar Gewalt ans 60 zuwenden versuchte, verließen nämlich einige von diesen im Jahre 1773 ihr Kloster und faßten zuerst in Triest seiten Fuß, wo sie ein ähnliches Institut unter gleichem Namen gründeten; dann siedelten sie von da im Jahre 1810 nach Wien über. Hier sind sie noch jest für ihre Zwecke durch Unterricht junger Armenier und Verbreitung nücklicher Werke thätig. Die Mechstharisten-Kongregationsbuchhandlung in Wien verlegte seit dem Jahre 55 1830 die Schriften des "Vereins zur Verbreitung guter Bücher", von denen jedes Jahr sechs Lieferungen erschienen; dieser Verein hat sich jedoch im Jahre 1850, nachdem er sast 450,000 Bände verbreitet hatte, infolge von Geldmangel ausschiefen missen. — Das Institut pon St. Lazzaro ist die in die neueste Reit das Liefer ber Gelehrten geweinen. von St. Lazzaro ist bis in bie neueste Zeit das Ziel aller ber Gelehrten gewesen, die, wie früher Windischmann und Betermann, hier eine gründliche Einweihung in die Schätze der 60 Real-Encyllopäble für Theologie und Rirche. 3. A. XII. 31

armenischen Sprache und Litteratur suchten und reichlich fanden, Dank der zuvorkommenden Liebenswürdigkeit der Jünger Mechithars. Das Studium des Armenischen in Deutschland ist in jüngerer Zeit nach Betermann besonders durch de Lagarde, Hübschmann und Friedrich Müller (in Wien) gefördert worden. (Petermann +) R. Refere.

5 Mechthild von Hadeborn, Benediktinernonne zu Helfta, geft. um 1310. — Litteratur: Revelationes Gertrudianae ac Mechthildianae, cura ... Solesmensium O.S.M monachorum, Boitiers und Baris 1877, II, 1—421: S. Mechthildis liber specialis gratiae (in der Vorrede S. VIIIff. Räheres über die Handichtr. und die früheren Ausgaben, von benen die erste des lateinischen Textes 1510 zu Leipzig, die erste deutsche Uebersezung schon 10 1503 erschienen ist); J. Müller, Leben und Offenbarungen der hl. Mechthild und der Schwester Nechthild, Regensburg 1881; Preger, Gesch. der deutschen Mystit im MU, I, 79ff. 116 ff.; Lubin, La Matelda di Dante, Graz 1860; Ed. Boehmer, Matelda, im Jahrb. d. deutschen Dante-Geschich. III, 101 ff., 1871; Ph. Strauch, Kleine Beiträge zur Gesch. d. beutschen Mystit in 8bM XXVII, 368 ff. Egl. auch Urt. Gertrub VI, 617 ff. und den Urt. Mechthilb im stat. 15 KL (Raulen).

M., geboren 1241, stammte aus bem Geschlechte ber Freiherrn von hadeborn, das in Nordthüringen und am Harze begütert war und Beziehungen zu dem Nonnenklofter hatte, welches 1258 von Robersdorf nach gelfta bei Eisleben verlegt wurde; feit 1251 hat Gertrub v. H. hier 40 Jahre lang als Alebtiffin in musterhafter Weise gewaltet und 20 geistige Bilbung unter den Ronnen gepslegt (Lib. sp. gr. VI, 1 S. 375). Das Kloster wurde damals eine Hauptstätte des beschaulichen Lebens, das im 12. Jahrhundert in den Gegenden am Rhein entzündet, seit Anfang des 13. Jahrhunderts durch Anregungen von ben Nieberlanden her in vielen deutschen Frauenflöftern einen neuen Aufschwung genommen hatte. M., Gertruds jüngere Schwester, hatte, im Alter von 7 Jahren von ihren Eltern 25 zu einem Besuche des Klosters mitgenommen, durch bringendes Bitten die Erlaubnis er= halten, für immer dort zu bleiben. Sie war von zartem Körper und häufigen Krankheiten ausgesetzt; wann die visionären Zustände und die damit verbundenen Offenbarungen bei ihr begonnen haben, wissen wir nicht, aber lange Zeit hindurch, beißt es, hat fie dieselben gehabt, ohne mit irgend jemand davon zu reden. Erst feit ihrem 50. Jahre fing fie an, 80 zur Ehre Gottes ihren Mitschwestern Mitteilung davon zu machen. Zwei von diefen haben auf Geheiß ber Abtissin, zunächst aber ohne Vorwissen M.s., ihre Reden aufgezeichnet; eine von ihnen war die "große Gertrud" (vgl. Revell. G. ac M. I praef. S. XV ff.). So entstand der liber specialis gratiae (daß dies der ursprüngliche Titel s. a. a. D. II, S. 3 Anm. und das Buch selbst II, 22. V, 24, obwohl die meisten Handschriften und die 85 früheren Ausgaben es liber spiritualis gratiae nennen) in fünf Büchern, benen ein sechstes zum Anbenten ber Abtissin Gertrub und ein siebentes vom Tode und ber Verherrlichung ber M. beigefügt ift. Den Inhalt bilben bie Bisionen ber M. mit ihren Fragen an Chriftus und Maria und deren Antworten; sie beziehen sich meist auf Erfahrungen des inneren Lebens und sind nicht selten fein und tiefsinnig. Bemerkenswert ist, daß die 40 Bistionen zum fehr großen Teile mährend bes Gottesdienstes eintraten; in ihm lag eben bas eigentliche Leben bes Klofters und bie stärtfte Anregung für empfängliche Gemüter. In hohem Maße tritt die devotio erga carnem Christi herbor, und ichon findet sich bei M. ein wahrer herz-Jesu-Rultus, vgl. I, 46 S. 132; II, 1 S. 135 f.; 16 S. 150; 19 S. 156; III, 1 S. 195 ff.; 4 S. 201; 8 S. 206 ff.; 10 S. 209; 17 S. 219 u. d. 45 Der hl. Jungfrau wird im Sinne der Zeit eine überchwengliche Verehrung gewidmet, boch wird auch hervorgehoben, daß sie was sie hat, nur aus Gnaden hat, und sie dankt Gott auf ihren Anieen dafür I, 39 S. 123 f. Merkwürdig ist die Stelle I, 18 S. 54 ff., weil sie mit der sonst herrschenden Anschauung in einen gewissen Widerspruch tritt; hier erhebt fich mit allen Rreaturen auch bie Jungfrau Maria als Anklägerin gegen M., und 50 Christus allein ist es, ber sich ihrer erbarmt und sie losspricht. Eine andere Stelle II, 14 S. 148 hat ihr einen Play in des Flacius Cat. test. verit. (S. 923 der ed. pr.) er= worben, weil ihr hier in einer Bision gezeigt wird, wie alle guten Berte, die sie verfäumt hat, durch Chrifti Berte erfüllt und alle ihre Unvolltommenheit durch die Bolltommenheit bes Sohnes Gottes vollkommen gemacht fei. Ein anderes Mal IV, 15 S. 271 fagt fie: 55 Mein Herr, auch das mindefte Gute, das mir von dir umsonst gewährt wird, ist mir lieber, als wenn ich alles, was die heiligen verdient haben, auch mit den höchften Tugenden und Arbeiten verdienen könnte. Es ist die in der Rirche des Mittelalters nicht verleugnete, aber praktisch oft verdunkelte Wahrheit, daß schließlich alles Heil aus der gött-lichen Gnade in Christo kommt, die gerade in der Mystik oft zum lebendigsten Ausdrucke 60 gelangt. Hiersfür ist auch M. eine Zeugin. — Bgl. noch den folgenden Artikel.

C. M. Deutic.

**Rechthild von Magdeburg,** Begine, nachher Nonne zu Helfta, gest. um 1280. — Litteratur: C. Greith, Die beutsche Mystilt im Predigerorden 1861. S. 207 dis 277 (erste Beröffentlichung von Stücken aus dem Buche der R.); Offenbarungen der Schwester M. von M. oder das fließende Licht der Gottheit, aus der einzigen Holchr. des Stilftes Einsiedeln herausg. von P. Gall Morel, Regensburg 1861 (danach die Citate im 5 folgenden.); Sororis Mechthildis Lux divinitatis fluens in corda veritatis in den Revelatt. Gertr. ac Mechth. (j. d. v. A.) II, 435-707; J. Müller (j. d. v. A.); Preger, Ueber das unter dem Namen der M. von M. jüngst herausgeg. Wert u. j. w., SMU II, 2 S. 151 ff. (1869); derf., Dantes Matelda, München 1873; derf., Geich. d. beutschen Mylit im MU, I, 70f., 91 ff.; Ed. Böhmer, Matelda (j. d. v. M.)S. (202-129; 38). Strauch (j. d. v. M.); Raulen 10 (besgl.). Bgl. auch die Vorreden zu den Revell. G. ac M., bef. II, 425 ff.

M. ist eine ber merkwürdigsten Erscheinungen in ber Geschichte des religiösen Lebens im 13. Jahrhundert. Unfere Kenntnis von ihrem Leben beruht auf dem was fie felbst angiebt und einigen ergänzenden Notizen in den Handschriften. Sie ift 1212 oder in einem der nächsten Jahre geboren, wahrscheinlich aus ritterlichem Geschlecht. In ihrem 15 zwölften Jahre wurde sie "gegrüßet von dem heiligen Geiste" und seitbem entwicklete sich ihr gestiliches Leben ununterbrochen (IV, 2 S. 91). Dreiundzwanzig Jahre alt konnte sie, geliebt von den Ihrigen, doch dem Drange, einsam, ungekannt und ungeachtet zu sein, nicht mehr widerstehen; fie verließ also ihre Heimat, aber nicht um ins Kloster zu gehen, sondern um in Magdeburg, wo fast niemand sie kannte, Begine zu werden; mehr als drei 20 Jahrzehnte hat fie vort als solche gelebt. Daß sie Dominikanerin geworden, wie Greith und Morel annehmen, ift ein Frrtum, wohl aber hat fie nahe Beziehungen zu dem Orden gehabt, der damals auf das geistliche Leben auch in Deutschland einen so mächtigen Ein= fluß zu üben anfing, und vielleicht war fie Tertiarierin desselben (im Cod. Einsidl. bei Morel S. 1 sequens perfecte vestigia fratrum ord. praed. — über ihre Berehrung 25 für Dominikus und feinen Orden vgl. II, 24 S. 47; III, 17; IV, 20. 21. 22. 27; V, 24). Seitdem fie ihr einfames Leben begonnen, fing fie an, Außergewöhnliches, Sin-gebungen und Entzückungen, zu erfahren, wonach fie nie verlangt, wovon fie nicht einmal geabnt hatte, daß andere bergleichen erlebten. Erst viel später aber (nach einer Bemerkung im Cod. Eins. a. a. O. seit 1250) fand sie sich gebrungen, Aufzeichnungen barüber für 20 andere zu machen, und fo entstanden nach und nach fechs Teile ber Schrift, bie nach dem Eingange (S. 3) der Herr felbst als ein "vließende lieht miner gotheit in allu die herzen die da lebent ane valscheit" benannt wissen wollte. Die Hilfe, die der Dominikaner Bruder Heinrich von Halle ihr leistete, bezog sich jedenfalls nur auf die äußere Form des Buches, s. II, 22 des lat. Textes. Ein stebenter Teil ist in der letzten Periode ihres Lebens hin= 35 zugekommen. Denn schließlich sah sie sich doch genötigt, ihre Lebensweise zu verändern. Ihr Buch zog ihr Feindschaften zu, wohl nicht bloß wegen der hier und da vorkommenden Rüge kirchlicher Zustände, sondern weil man spezifisch geiftliches Leben und mystische Schrift= stellerei, wenn sie von Laien außerhalb des Klosters geübt wurden, überhaupt zu bearg= wohnen geneigt war (nicht felten nimmt M. auf folche Anfeindungen Bezug II, 26 Anf., 40 wo man ihr Buch zu verbrennen droht; II, 24 S. 47; III, 16; VI, 16. 26. 36 fin. 38; VII 41, S. 257). Dazu tam das Bedürfnis, in Alter und Krantheit Pflege zu finden; so wurde sie vielleicht durch Vermittelung der auch in Helfta hochgeachteten Dominikaner, bort als Nonne aufgenommen und lebte hier noch 12 Jahre, geliebt und verzehrt von den Schweftern, s. Liber spec. gr. (vgl. d. v. A.) II, 42 S. 192; V, 7 45 S. 330; Legatus div. pietatis (vgl. A. Gertrud Bd VI S. 618, 85) V, 7, und den Brolog ber latein. Bearbeitung ber Schrift ber M., Revelatt. G. ac M. II, 436.

M.s Schrift ift nach einem vollständigen Eremplare um 1345 von Heinrich v. Nörd= lingen (j. d. A. VII, 609, 45—54 und Ph. Strauch, H. v. N. S. 246 f.) aus dem "fremden Deutsch" ins Oberdeutsche übertragen worden und hat sich in dieser Gestalt in der Holchr. 50 von Einstedeln erhalten; der (für uns verlorene) Grundtert scheint hier mit großer Treue wiedergegeben zu sein. Schon früher war nach einem nur die 6 ersten Bücher enthalten= den Treues viedergegeben zu sein. Schon früher war nach einem nur die 6 ersten Bücher enthalten= ben Treues viedergegeben zu sein. Schon früher war nach einem nur die 6 ersten Bücher enthalten= den Treues viedergegeben zu sein. Schon früher war nach einem nur die 6 ersten Bücher enthalten= ben Treues viederschlichen überschlich uberschlichen zu schlicher. An ach den zwei gasler Holchrr. herausgegeben ist. Bon dem Neize des deutschen Textes mußte in dem, 55 übrigens leidlich guten Latein undermeiblich vieles verloren gehen, aber auch sonst in dem, 55 übrigens leidlich guten Latein undermeiblich vieles verloren gehen, aber auch sonst, die einigemal wertwolle Notizen enthalten, meist aber zur Abrundung und Erläuterung im Sinne des Bearbeiters dienen sollen. Zutweilen läßt sich der hier und da verderbte deutsche Text aus dem lateinischen herstellen, im ganzen aber verdient jener in jeder Hinschre zur

- 31 \*

Vorzug, und für unsere Kenntnis und Würdigung der M. muß er zur Grundlage ge= nommen werden.

Bas M. von den meisten Mystikerinnen unterscheidet, ist ihre ftark ausgeprägte In= dividualität; wie es ein Zeichen ihrer Selbstftändigkeit ist, daß sie nicht von Anfang ein 5 Kloster aufjuchte, fo ist es auch wieder ihrer Entwidelung zu gute gekommen, daß fie ben skiefter Unfluchte, jo ist ein und vieber ihrer Einistierung zu gute geröhnnen, daß sie beit größten Teil ihres Lebens nicht als Nonne zugebracht hat. Sie hat eine bedeutende innere Geschichte durchlebt in Leiden und Freuden, und steht, wie sie sich in ihrem Buche zeigt, jest auf dem sesten Standpunkt, wo keine Ansechtung von außen und kein Wechsel der Stimmungen im Innern ihr mehr etwas anhaben kann, und von wo aus sie Außeres und 10 Inneres mit ruhiger Klarheit zu betrachten vermag (s. bes. IV, 12, aber auch a. a. D.). Und ihre Rede- und Darstellungsweise ist sieht verschieden von dem Konventionellen des Blacktung und thist there auch auch burch die letzwischen des Rlosters und trägt das Gepräge des Originellen, das auch durch die lateinische Übersezung noch beutlich hindurchleuchtet. Dazu kommt, daß D. eine Dichterin ift von Gottes Gnaden, wenn auch ihre Gabe keine kunstmäßige Ausbildung gefunden hat, eine wahre geistliche 15 Minnefängerin. Mag sie sich in gebundener ober ungebundener Rebe ergehen, immer is Dittittelangerin. Durg sie such in gedundener ober ungedundener stede ergegen, innter fteht ihr eine Fülle von Anschauungen, Bildern und Vergleichen zu Gebote und ebenso ber feine und treffende Ausdruck für die Gefühle bes Leidens und ber Freude bis zu dem volltönenden Ausdruck der Gottesliebe, dem Grundton, der durch das ganze Buch hindurch-zieht. Wie lieblich schlbert sie Maria und die Geburt Jesu V, 23, wie innig und feier= 20 lich klingen die Gebete V, 35; VII, 41, 46, mit welchem Geschick vermag sie ihre Ge-den auch in turge similer eine in dem Ruche sohr höutig wiedertebrende Form zu follen ! banten auch in turge Spruche, eine in bem Buche fehr häufig wiedertebrende Form, ju faffen ! Was den Inhalt des Buches betrifft, so steht das visionäre Element bei weitem nicht fo im Vorbergrunde wie etwa bei M. v. Hackeborn, auch tann man oft im Zweifel fein, wie weit das, was sie als Vision erzählt, wirklich auf Vision beruht und wie weit es 25 nur Erzeugnis dichterischer Phantasie ist, wie bei der Schilderung der Geburt Christi V, 23, des Himmelreiches III, 1 und der Hölle III, 21, während, wenn sie die Seelen be-stimmter Personen im Fegeseuer sieht u. s. w., allerdings Visionen angenommen werden müffen. — Als treue Tochter ber Rirche empfindet fie beren Schäden schmerzlich und hält mit ihrer Rüge nicht zurudt, vor allem gegen bie Geiftlichen, bie bie Pflege ber Seelen 80 versäumen, nur auf ihre Amtsgewalt pochen und in großen Sünden stehen; wer ben Weg zur Hölle nicht weiß, der sehe die verbösete Pfassheit an, VI, 21. Diesen Rügen zuseg zur Holle nicht werß, der jege die dervoljete Plusselt un, v1, 21. Diesen stagen zur Seite stehen Vorhersagungen der Zukunst, in denen der Einsluß der joachimischen Schriften (s. d. A. Bd IX, 227 ff.) underkennbar ist. Der ideale Mönchsorden wird hier aber ausdrücklich nach dem Vorbilde des Predigerordens gezeichnet (IV, 27). Ubrigens 85 bilden die bisher genannten Bestandteile doch nur den kleineren Teil des Ganzen; der größere hat es mit dem inneren Leben zu thun, und hier zeigt M. eine Tiefe und Fülle ber Einsicht, bie das Buch zu einem ebenso anziehenden wie fruchtbaren Gegenstande bes Studiums macht. Auch verbinden sich bei ihr Elemente ber dionpfischen und ber bern= hardinischen Mystit in einer für die Geschichte der Mystit sehr beachtenswerten Weise, auf so bie hier aber nicht weiter eingegangen werden tann. Auch die schwer zu entscheidende Frage, ob Dante bie Schriften der beiden Mechthilden ober einer von ihnen gekannt, und stage, ob Dante die Schriften ver beiden Neuerinden oder eine der Revell. G. ac M. ob eine berfelben, und welche (Lubin, Böhmer, Die Vorrebe zu den Revell. G. ac M. II S. VI f.: M. b. Hadteborn; Preger: M. b. Magdeburg) ihm das Vorbild zu der im irbischen Paradiese (Göttl. Kom. Feges. Ges. 28 ff.) auftretenden Matelda gegeben hat, können wir nur erwähnen. ohne sie zu erörtern. S. M. Deutsch. 45 können wir nur erwähnen, ohne sie zu erörtern.

Medlenburg. — Litteratur: J. Wiggers, Kirchengeschichte Medlenburgs, 1840; Medlenburgische Geschichte in Einzelbarstellungen, Heft V ff. 1900 ff.; G. Mau, Kirchliche Bershältnisse in Medlenburg, 1899; Millies, Cirtular-Berordnungen des Oberkirchenrats an die medlenburg=schwerinsche Landesgeistlichkeit aus der Zeit 1849—1894.

I. Mecklenburg=Schwerin. Das Großherzogtum hatte nach der Bolkszählung von 1900 auf 13161,62 qkm eine Einwohnerzahl von 607 770. Von diefen waren 596 671 Angehörige der lutherischen Landeskirche, 626 Reformierte, 8097 Römisch-Katho= lische, 55 Griechisch-Katholische, 492 sonstige Christen; 1760 Jöraeliten.

Der Geburtstag der lutherischen Landeskürche Medlenburgs ist der 20. Juni 1549. 55 An diesem Tage verweigerten die von den Herzögen zum Landtage an der Sagsdorfer Brücke bei Sternberg berusenen Stände, Universität und Geistlichen die Annahme des Augsburger Interim und schlossen sich zu einem einmütigen Bekenntnisse unversällichten evangelischen Glaubens, das an den Kaiser eingesandt wurde, zusammen. Im Laufe der weiteren reformationsgeschichlichen Entwickelung gestaltete sich die kirchliche Verfalfung dahin, daß ber Landesherr neben dem landesherrlichen jus eirea sacra das oberbischöfliche jus in sacra erhielt. Gewiffe synodale Rechte behaupteten die Landschände, welche aus Vertretern des Großgrundbesitzes (Ritterschaft) und der Städte (Landschaft) bestehen. Diese Rechte find durch die Sternberger Reversalen von 1621 und den landesgrundgeschichen Erboergleich von 1755 garantiert (vgl. F. Wiggers a. a. O. § 94. 109; Siggellow, Handbuch 5 des Meckl. Kirchen- und Bastoral-Rechts, 3. Ausst. I. § 2 ff.). In densellen Sternberger Reversalen haben sich die Stände die landesherrliche Zusicherung erteilen lassen, das in Mecklenburg das lutherische Belenntnis, wie es in den spiechen Büchern und der Kirchenordnung von 1602 ausgestellt ist, in allen Kirchen und Schulen, unter Ausichluß der Sakramentierer, Bapisten und jeder anderen der reinen Lehre seinlichen Ge= 10 meinschaft, unverändert in Lehre und Kultus aufrecht erhalten werden sollte. Andere Konsessionen blieben in Mecklenburg die heute nur geduldete mit besonders zugestandener privater Religionsübung. Doch ist in lehrerer Beziehung regierungsseitig neuerdings eine Aenderung der Berhältnisse in Lussicht gestellt.

Das jus circa sacra übt der Landesberr durch das Unterrichts-Ministerium aus; 15 fein oberbischöfliches Regiment führt er seit 1. Januar 1850 durch den Obertirchenrat, dem zur Zeit vier Mitglieder, 2 Juristen, deren einer Bräsident ist, und 2 Theologen, angehören. Als Rirchengerichte fungieren 1. Das Konsisterium zu Rostoat mit vier Mitgliedern, 2 Juristen und 2 Theologen, welches über Doktrinal- und Ceremonialsachen, sowie über Disziplinarsachen der Prediger und Rirchendiener, auch über öffentliche Argernisse und Freiligiösstät urteilt; 2. in der Berufungsinstanz das obere Kirchengericht zu Rostoat, errichtet am 2. Januar 1880, mit 7 Mitgliedern, 4 Juristen und 3 Theologen.

Die Landesliche ist eingeteilt in 7 Superintendenturen : Doberan, Güsftrow, Malchin, Barchim, Rostod, Schwerin und Wismar. Die Superintendentur Rostod umfaßt nur die Stadt Rostod, die Superintendentur Wismar nur die im Jahre 1803 von Schweden ver- 28 pfändeten Gedietsteile, d. h. das Gediet der Stadt Wismar, die Infel Poel und die Pfarren Neukloster und Gr. Tessin. Die 5 Landessuperintendenturen zerfallen in Präposturen (im ganzen 35), denen ein Präpositus vorsteht. Jur Inspektion der Amtössührung der Geschlichen und sonsteinen ihrer Sphorie sur Pflege der persönlichen Beziehungen zu den Pastoren und Gemeinden ihrer Sphorie find die Superintendenten angetwiesen, 20 jährlich 10 teils angemeldete, teils unangemeldete Rirchendistationen vorzunehmen. Die Pastoren jeder Präpositur halten nach der Synodalordnung vom 29. Dezember 1841 unter bem Vorst des Präpositus jährlich um die Mitte des Jahres eine Synode ab, deren Aufgabe besteht: in freien Verhandlungen über wissen an fie gestellten Fragen und in freien 28 Berhandlungen über Gegenstände des lirchlichen Ledens und der frechlichen Präpositur attueller wissensten das einer allgemeinen Pastoraltonsferenz. In den von die freier zu und Laufer der von den sucherden noch freiwillige Herbstonen bes ganzen Landes vereinigen sich alle 2 Jahre auf einer allgemeinen Pastoraltonsferenz. In den von diefer Ronferenz freien Jahren tagt einmal die sogliselben wichtiger firchlicher Fragen zuf welcher Pastoren 40 und Laien zur Besprechung für das Bollsleben wichtiger firchlicher Fragen zuf welcher Pastoren 40 und Laien zur Beiprechung für das Bollsleben wichtiger firchlicher Fragen zuf welcher Pastoren 40 und Laien zur Besten Ronferenzen verbinden sichtiger firchlicher Fragen zufammenfommen. Mit beiden Konferenzen verbinden sichtiger firchlicher Fragen zufammentommen. Mit beiden Ronferenzen verbinden sichtiger firchlicher Fragen zufammentommen. But beiden Ronferenzen verbinden sichtiger scheider Betweinen 40 und Laien zur Belprechung für das Bolls

und Jubenmission sowie für innere Mission. Die Zahl der Barochien beträgt 308, die der Kirchen 472 nebst 48 Kapellen und 2 Betsälen, die Zahl der Geistlichen außer den 7 Superintendenten und 35 Präpositen 45 305, worunter 1 Hofprediger, 1 Divisionsprediger, 2 Universitätsprediger und 1 Geistlicher für innere Mission; zudem sungieren 13 ordinierte Hilfsprediger und ein Kollaborator für innere Mission. Die Seelenzahl der ländlichen Kirchengemeinden betwegt sich zwischen etwa 3000 und 200; die ber städtischen zwischen etwa 3000 und 30 000. Letztere Zahl sinder sich in der St. Jasobigemeinde zu Rostor, der einzigen Masseneinde des Landes, so welcher eine Arbeit von 3 Pastoren nicht getwachsen ist. Doch wird auch hier durch Grünbung einer neuen Parochie und Kirche demnächst Abbilfe geschaften werden.

Die Einkunfte ber Geistlichen sind bei dem herrschenden Pfründensphiem je nach den einzelnen Bfründen sehr verschieden; der Durchschnitt von etwa 4200 Mt. entspricht den gegenwärtigen Bedürfnissen nicht mehr. Die Emeritierung ist durch Verordnung vom so 4. Januar 1900 neu geregelt. Die Vensionssätze steigen von 25 Prozent des Diensteinkommens nach 10 Amtsjahren bis zu 90 Prozent nach 50 Amtsjahren. Die Wittven der Pastoren, Präpositen und Superintendenten beziehen außer der sast burchweg üblichen Desima aus der Pfarre und außer einer angemessenen Wohnungsentschädigung aus der Wittvenkasse. 850 Mt. und 1200 Mt. Dedlenburg

Die kirchlichen Baulasten werden, wo nicht vermögende Arare dafür aufzukommen im stande sind, im allgemeinen so verteilt, daß das Patronat der Rirche das Material und bie Hälfte ber baren Baukoften hergiebt und bag bie Gemeinde bie andere Bälfte letterer Rosten trägt.

Das Rirchenpatronat ift teils landesherrlich (bei fast zwei Drittel der Haupt- und 5 Filialpfarren) teils grundherrlich ober städtisch, in vereinzelten Fällen gemischt. Die Besetzung geschieht entweder (bei ca. 100 Pfarren) burch Solitairpräsentation, oder burch Mahl. Bei ber Solitairpräsentation wird ber Gemeinde vom Patronat ein Präsentand vorgestellt; wenn nach gehaltener Probepredigt kein Widerspruch gegen Lehre und 10 Wandel erfolgt, so wird berselbe sofort introduciert. Bei ber Pfarrwahl, beren Ent=

- ftehung aus der Zeit der Reformation datiert, werden der Gemeinde vom Patronat 3 in Medlenburg geprüfte Kandidaten der Theologie oder Paftoren präfentiert, und aus der Babl berfelben wählt bie Gemeinde fofort nach bem gören ber 3 an demfelben Sonntage
- Juht betjewen wählt die Schneinde sofort nuch den zucht der 3 un demiewen Schnlichge unmittelbar nacheinander gehaltenen Bahlpredigten in der Kirche durch geheime Ab-15 fimmung nach absoluter Majorität ihren Seelsorger. Die Solitairpräsentationen und in der Regel auch die Leitung der Predigerwahlen finden durch die Superintendenten statt; boch kann bei ritterschaftlichen Pfarreien auch der Batron die Bahl leiten. Jum Bählen berechtigt find diejenigen männlichen Gemeindeglieder, welche einen eigenen haben. Die Randidaten für das geistliche Amt haben sich der Berordnung vom 5. Fe-20 bruar 1844 zwei durch einen Zeitraum von mindestens 4 Jahren getrennten Prüfungen
- pro licentia concionandi und pro ministerio zu unterziehen. Zur weiteren prat-tischen Vorbildung der jungen Theologen für das geistliche Amt und für das Schulamt beftebt feit Dftern 1901 ein Prebigerseminar in Schwerin, in welches biefelben möglichft balb nach dem ersten theologischen Eramen auf ein Jahr eintreten sollen. Der Rüster=, Rantor= und Organistendienst wird fast überall von Bolksschullehrern in

25 gesetslich geregelter Verbindung ber Amter versehen.

An kirchlichen Büchern, die für das gottesdienstliche und kirchliche Leben allgemeine Geltung und Bebeutung haben, find zu nennen : 1. bas Medlenburgifche Rirchengesangbuch von 1764, bas gegenwärtig einer neurebattion unterzogen wird (die Städte Roftod und

30 Bismar haben eigene Gesangbucher); 2. der Medlenburgische Landeskatechismus von 1717; 3. das Rantionale für die evang.-lutherische Rirchen im Großherzogtum Medlenburg= Schwerin von 1869 ff. zur Wiederherstellung der kirchenordnungsmäßigen Gottesdienstordnung.

Die Einführung des Civilstandsgesets im Jahre 1876 und ber Wegfall des staat= 25 lichen Tauf= und Trauzwangs hat auf die kirchlichen Verhältnisse Medlenburgs sehr wenig Einfluß ausgeübt. Günstig wirkte in diefer Hinsicht vielleicht mit, daß die bez. Stol-gebühren bereits vorher abgelöst waren. Im Februar 1902 bestanden 23 Fälle von Tauf-weigerungen, 44 von Trauweigerungen, 94 von Trauversagungen. Die Teilnahme ber Gemeinbeglieder am heil. Abendmahl ift in den verschiedenen Gemeinden des Landes febr

- w verschieden; sie bewegt sich etwa zwischen 13 und 120 Prozent der Erwachsenen. Der Durchschnitt für das ganze Land stellte sich im Kirchenjahr 1899/1900 auf 49,82 Prozent. Ebenso verschieden steht es mit dem Kirchenbesuch; recht kirchliche Gemeinden grenzen mit unkirchlichen. In den Landgemeinden, insbesondere bei Rittergütern und Pachthöfen, wirkt gegenwärtig das Fluktuieren der Bevölkerung verhängnisvoll.
- Die chriftliche Liebesthätigkeit beweift sich nach manchen Seiten bin regfam. 2115 45 älteste Anstalt der inneren Mission besteht das Rettungshaus in Geblsdorf. Die Dia= toniffenanstalt in Ludwigsluft, welche am 3. November 1901 ihr fünfzigjähriges Jubiläum feierte, jählte an bem Tage 280 Schweftern, bie auf ca. 100 Stationen in 40 Stäbten

und Dörfern bes Landes und in 16 außermedlenburgischen Orten arbeiteten. Eine Stifs 50 tung des Landesvereins für innere Mission ist das Männer-Siechenhaus zu Schwerin; ebenda findet sich das Annahospital für kranke Rinder. Eine Anstalt zur Pflege, Erz ziehung und zum Unterricht vertrüppelter Rinder ward güngst in Rostod begründet. Außer bielem Mussichten die und Geschwerter Eine Unter im Beiten und son eine Stiffen Bestehen und son eine State State in State biefen Anstalten, die von freiwilligen Gaben unter Buschuß aus öffentlichen Mitteln erhalten werden, beteiligt sich die öffentliche Fürforge für die Gebrechlichen in der Blinden=

55 anstalt zu Neukloster, der Joiotenanstalt zu Schwerin, der Taubstummenanstalt in Lud= wigsluft, den Jrrenanstalten zu Sachsenberg und Gehlsheim und vielen anderen. In Borbereitung ist eine Lungenheilstätte für Leidende der Arbeiterkreise. Die Anfänge zur Begründung eines Magdaleniums sind in Rostock gemacht. Herbergen zur Heimat befinden sich in den größeren und auch einigen kleineren Städten des Landes. Die Organisation 60 der kirchlichen Armenpflege ist in einzelnen Städten in Angriff genommen.

Außer kirchlichen Kollekten für das Rettungshaus in Gehlsdorf und für das Diakoniffenhaus in Ludwigsluft wird am Himmelfahrtsfeft eine Kollekte für die Zwerke der inneren Mission gehalten. Zur Unterstützung bedrängter lutherischer Glaubensgenoffen dient der Gotteskasten dessen Einnahme einschließlich einer besonderen Hauskollekte von 23498 Mart im Jahre 1901 auf 32579 Mart kam. Für die Heidenmission sandte das Zentralkomitee in Schwerin im Jahre 1900 nach Leipzig 27182,58 Mk. Kleinere Beträge flossen außerdem direkt nach Leipzig, einzelne auch nach Hermannsburg. Die Einnahme der Bibelgesellschaft betrug im Jahre Michaelis 1900/1901 == 15976,89 Mk.

Christliche Familienabende zur Hebung des Gemeindebewußtfeins werden hier und da in den Stadtgemeinden gepflegt. Kindergottesdienste finden in 9 Städten statt. Das 10 Medlendurgische Sonntagsblatt wird in etwa 12 000 Exemplaren verbreitet, in ca. 7500 Exemplaren der Nachdar. Predigtverteilungen, insdesondere an die Sonntagslosen im öffentlichen Vertehrsdienst. Jur Unterstützung der Anlage und Vermehrung von Volls= bibliotheten spender das großherzogliche Ministerium gegenwärtig jährlich 3000 Ml. Jung= lings- und Lehrlingsvereine besteben mehrsch, ein christlicher Männerverein in Schwerin. 15

Wie in zahlreichen Werken kirchlicher Liebesthätigkeit, so besonders in dem Eiser für würdige Gestaltung und Ausschmuckung der gottesdienstlichen Stätten ist seit über 50 Jahren das Fürstenhaus vorangegangen. Da während dieser Zeit reichlich zwei Drittel aller Rirchen und Rapellen teils mit Neubau, teils mit Restaurierung bedacht worden sind, so befinden sich die gottesdienstlichen Gedäude des Landes im allgemeinen in recht gutem 20 Justande. Ein Paramentenderein widmet sich der Fürsorge für stilgemäßen Kirchenschmuck.

Die Berbindung der Kirche mit der Schule ist fehr enge. Die Schulinspetiton liegt verfassungenwähigig (nach dem landesgrundgeschlichen Erbvergleich von 1755, § 484) in den händen der Superintendenten und Pastoren, unter Oberaufsicht freilich des Großherzoglichen Ministeriums, Abteilung für Unterrichtsangelegenheiten. Die Rettoren der Bolls225 schulen in den Städten müssen geprüfte Kandidaten der Theologie sein. Der Religionsunterricht in den Bollsschulen wird von den Lehrer erteilt, welche ihre Borbildung in 2 Seminarien erhalten, deren Direttoren und erste Lehrer in Mecklenburg geprüfte Theologen sein müssen. Im Kuratorium der Seminare sien neben den staatlichen Beamten 2 Theologen, ein Superintendent als Vertreter des Kirchenregiments und der Pastor des 80 Ortes. Der Superintendent hat die Aufsicht über verstischen Beschlereicht und verschlichen Beamten 2 Theologen, ein Superintendent das Bertreter des Kirchenregiments und der Pastor des 80 Ortes. Der Superintendent hat die Aufsicht über verstischen Beschlereicht am Seminar, prüft die abgehenden Seminarissen hinschlich ihrer praktischen Beschlichen Beschlichensunterricht, verpflichtet dieselben auf das Betenntnis der Kirche und unterfchreibt und untersiegelt auch die Anstellungszeugnissen von geprüften Theologen oder von Geistlichen. 85 Kirchliche Kinderlehren werden im Sommer in den meisten Stadt- und Landkrichen mit den Kinderscher vor 10-14 Jahren gehalten; hier und da beteiligen sich an denssellen auch die Neutonfirmierten.

Die (5) theologischen Prosessionen der Landesuniversität zu Rostod beruft das Unter= richtsministerium nach eingeholtem Gutachten des Oberkirchenrats.

Sekten von organisiertem Bestande giebt es in Medlenburg nicht. Bereinzelt finden sich Baptisten, in größerer Anzahl Freingianer. in Rostock, Goldberg u. a. D. Die moderne Gemeinschaftsbetvegung sucht in Rostock Eingang zu gewinnen.

Die reformierte Kirche hat einen Pastor in Büzow. Die römisch-katholische Kirche hat 2 Geistliche in Schwerin, 2 in Rostock und 1 in Ludwigslust, die zur Diöcese Osna= 45 brück gehören.

II. Medlenburg-Schwerin getrennt) hatte nach ber Volksählung von 1900 auf 2929 gkm eine Einwohnerzahl von 102602. Von biefen waren 100568 Angehörige ber lutherischen Landeskirche, 1522 Römischkatho= lische, 90 Griechischkatholische, 62 sonstige Christen, 331 Israeliten. 50

Die kirchliche Verfassung ruht auf denselben Grundlagen, wie in Mecklenburg-Schwerin. Als Oberbischof der Landestirche übt der Landesderr sein Kirchenregiment nach der Verordnung vom 31. Oktober 1868 durch das Konsistorium in Neustrelits, welches auch die kirchliche Verwaltung des rateburgischen Landesteils mit versieht. Die Kirchenhoheit wird durch die Landestegierung ausgeübt. Rirchengericht erster Instanz ist das Konsistorium zu 55 Neustrelits, zweiter Instanz das obere Kirchengericht in Rostock.

Medlenburg-Strelit hat nur einen Superintendenten, unter welchem 6 Präpositen und der Probst zu Razeburg stehen. Die Zahl der Kirchen beträgt 153, die der Pfarren 70; auf einen Bastor kommen durchschnittlich 1464 Seelen.

Das Kirchenpatronat ist auch hier teils landesherrlich, teils grundherrlich, teils städ= so

Die Pfarren landesherrlichen Batronats auf dem Lande werden burch Solitairtild. präfentationen befest, in ben Stäbten wählt bie Gemeinde unter brei präfentierten Randibaten, ebenso in der Ritterschaft. Die durchschnittliche Bfarreinnahme stellt sich auf etwa An kirchlich giltigen Büchern sind zu nennen: 1. ber Landestatechismus von 4000 Ma. s 1856 und 2. das Gefangbuch für die evangelisch-lutherische Rirche in Medlenburg-Strelit,

eingeführt in ben 1870er Jahren. Die beiden theologischen Prüfungen finden vor dem Ronfiftorium in Neustrelitz statt.

Hinsichtlich des kirchlichen Lebens gilt im allgemeinen das bei Mecklenburg-Schwerin Die Gemeindepflege wird in den Städten durch Schweftern des Diakoniffen= Bemerkte.

- 10 hauses Bethlehem zu Ludwigsluft versehen; auch in 6 städtischen Krankenhäusern arbeiten Ludwigslufter Diakoniffen. Un Anstalten driftlicher Liebesthätigkeit find vorhanden u. a. 3 Rleinkinderschulen, 9 Rinderbewahranstalten, 1 Rettungshaus, 6 Herbergen zur Heimat, 1 Siechenhaus. In je 2 Städten werden Rinbergottesdienste gehalten und Jünglings-vereine gepflegt. Die letten Jahressammlungen betrugen : für Heidenmission ca. 4000 DRL,
- 15 für den Guftav Abolf-Berein 2177,98 Mt., für den Landesverein für innere Miffion (vgl. Medl.-Schwerin) 609,06 Mt. Das Rettungshaus Bethanien hatte vom 1. Juli 1900 bis 30. Juni 1901 eine Einnahme von 9295,56 Ml., empfing außerdem am 50jährigen Jubiläumstage, den 11. September 1901, eine Jubiläumsgabe von 2500 Mt. Regel= mäßige kirchliche Rollekten finden noch statt für den Bibelverein.
- Eine kirchliche Konferenz von Geiftlichen und Laien versammelt sich jährlich einmal 20 in Neubrandenburg.

Das Verhältnis ber Kirche zur Schule ist dasselbe wie in Medlenburg-Schwerin.

Bereinzelte Baptisten finden fich in Altstrelit. Bon Neuftrelitz aus entfalten Irvin= gianer eine rührige Werbethätigkeit. Dr. Seinr. Behm.

- Medardus, ber heilige. Vita S. Medardi episcopi Noviomensis, auctore Venantio 25
- Mebarbuš, ber heilige. Vita S. Medardi episcopi Noviomensis, auctore Venantio Fortunato, in ASB t. II Jun. p. 79—87, auch in MSL t. 88, p. 533—540. Seite frit. Ausg. in MG, Auct. antiquiss. IV, 2 (1885), p. 67—73 (von Br. Aruich, ber übrigens bas herrühren biejer Vita von Benant. Fort. beitreitet). Späteren Uriprungs ift ble in ASB l. c. p. 87—95 mitgeteilte Vita auctore Radbodo episc. Noviomensi (geft. 1098). Ein Carmen 30 de S. Medardo befinbet fich unter ben Gebichten bes B. Fortunatus (in MG I. c., IV, 1, p. 44—48), eine Antiphona de ss. Medardo et Gildardo episcopo Rotomagensi auct. Dadone episc. (geft. 676) j. in MSL t. 71, p. 1117 sq. Wegen ber Herri II., 1477. Ueber bie gloria postuma unb den Rultus bes heiligen handeln F. Chilfet in ASB I. c., p. 95—105; 85 Ghešquière in AA SS Belgii II, 98—160; Corblet, Notice historique sur le culte de S. Médard, Amiens 1856. Sgl. nach Staler=Ginal, Sollft. Peiligenler, IV, 387; Weiß bei Michard. Biographie universelle. t. XXVII: Bennett in DehrB III, 887f.
  - Michaub, Biographie universelle, t. XXVII; Bennett in DchrB III, 887 f.
- Der burch seinen aufopfernden Eifer für die Verbreitung und Befestigung des Christentums in seiner nordfranzösischen Heimat verdiente Bischof Medardus wurde um 40 bas Jahr 457 geboren zu Salentiacum (Salency) bei Veromandum (Vermand) in ber Picardie, unweit vom heutigen St. Quentin, wo fein Bater, ber edle Franke Rectardus, in großem Anfehen stand. Er verlebte die Jahre feiner Rindheit im elterlichen hause unter ber forgfamen Pflege feiner Mutter Protagia, einer gebildeten Frau aus alter römifch-gallifcher Familie. Als er ins Knabenalter eingetreten, übergaben seine Eltern ihn der Schule seiner
- 45 Baterstadt, wo er sich bald vor seinen Mitschülern durch Fleiß und Frömmigkeit aus-zeichnete und einen so milbthätigen Sinn betwies, daß er oft vie für ihn bestimmten Speisen unangerührt ließ, um sie unter die Armen des Ortes zu verteilen. Auf solche Weise für den geistlichen Stand würdig vorbereitet, erhielt er als Jüngling öffentlich die Priesterweihe, nachdem ihn der Bischof der Stadt kurz vorher unter seinen Klerus auf= 20 genommen hatte. Um das Jahr 530 bestieg er als Nachfolger desselben den bischöflichen
- Stuhl, verlegte aber bald darauf den Bischofssitz von Veromandum nach dem beffer ge-legenen und gegen feindliche Angriffe geschützteren Noviomagus (Novon). Nach dem Tode
- des Bischofs Eleutherius wurde er um das Jahr 532 zugleich zum Bischofe von Tournay gewählt und verwaltete seitem noch 15 Jahre hindurch beide Diöcesen mit segensreichem 55 Erfolge, indem er seine Thätigkeit vorzüglich der Betehrung der Heiden und der Be-festigung des Glaubens unter den Heidenchriften in Gallien widmete. Sein ebenso reiner als frommer Lebenswandel und bie ausdauernde Standhaftigkeit, mit welcher er bie Leiden und Rämpfe für bie Beförberung bes chriftlichen Glaubens ertrug, erwarben ihm einen wohlberdienten Platz unter den beiligen Bekennern der tatholischen Rirche. Er starb nach 60 ber Angabe der Bollandisten höchst wahrscheinlich im Jahre 545, innig verehrt und be-

trauert in ber Rähe und Ferne von allen, die ihn kamnten. Seine jährliche Gedächtnisfeier in der katholischen Kirche fällt auf den 8. Juni. Gregor von Tours satt voll Bekunderung seiner Thaten von ihm (H. F., lib. IV, c. 19): "Jur Zeit des Rönigs Ehlotar (gest. 561) starb auch der Bischof Medarbus, der Heilige Gottes, nachdem er seinen Lebenslauf in guten Werten vollendet hatte, hochbetagt und hervorleuchtend durch heiligen 5 Wandel. König Ehlotar bestattete ihn mit großen Ehren in der Stadt Sossifiens und begann eine Kirche über seinem Grabe zu bauen, welche sein Sohn Sigibert nachber vollendete und einrichtet. Bei dem hl. Grabe des Bischofs auf den wir Fessen Tag bort am Grabe des heiligen zum Zeugnis seiner Sunderfracht aufberwahrt werben." Alls ein 10 Beispiel dieser Wunderfrast erzählt seiner Stregor (lib. IV, c. 50) aus seinen eigenen Erlebnissen geschichten in ketten und Bloch geschicht werben." Alls ein 10 Bächeten um Ditternacht eingeichlächen wären seine her hierauf der Unsglückliche zwichen aus Bechnis hörten wären sich seinen läge, burch die Sies werden, der Block schreiten in Ketten und Bloch geschlet aus dem Herten Bächter um Mitternacht eingeichlächen wären, habe er sich im Gebete zu dem Hert Bächter um Bitternacht eingeichlächen wären sicht worauf der und die Böchen, der Block geborten, und die Ehleren Röchen geschreiten seine Steregor De glor. 20 confessor, c. 95. Auch die beiden Biographen des Medardus, Benantius Fortunatus und Bischof Rabbob, führen, der Anschgestratten fich gestarbus, Benantius Fortunatus und Bischof Rabbob, führen, der Mitgeln bebedt und auf sollten ein Frieder 28 burdertast an; so jenen, wegen beigen ter zur Ehre gelangt ift, als Batron der Frucht-Bundertraft an; so jenen, wegen beigen einer Bickgelangt ift, als Batron der Fruchtbarteit, insbesonber des trockenen Heinberte flügeln bebedt und auf sollten als Patron des Burter- und Felbaues erinnert auch das in seinen Gelangt ift, als Batron bes Garten- und Felbaues erinnert auch das in seinem Geburtsort Salench ali

Reben ber Kirche, die über dem Grade des hl. Medarbus in Soiffons erbaut war 20 und welche ichon Fortunatus als eine prachtvolle Basülika ichildert, erhob sich bald auch ein viellbesuchtes Kloster, das mit reichen Schentungen ausgestattet wurde (dessen angeblich von Papit Johann III. [ $\pm$  573] ausgestertigtes Diplom übrigens eine Fällchung ist; vgl. Hauch KG Deutschlands, "I, S. 241). Hier fanden in den geweichten Räumen ver Kirche bie Könige Chlotar und Scigibert, als Gründer und Erbauer verselben, ihre Grabstätten zs (Gregor von Tours, H. F. IV, 21, 22). Eine unverssiegene Quelle des Reichtuns er= öffnete sich dem Kloster wie der Kirche, als im Jahre 826 Papit Eugen II. durch den Abt Hilder wie des Märtyrers Sedastian dahin schlick, und die karolingischen Könige seit dieser Zeit in Soisson incht nur oft die wichtigten Staatsgeschäfte vornahmen, sondern auch dasselbs hielten (vgl. Pers, Monum. Germ. Hist. T. I u. II an verschieden Stellen, welche im Index Rerum genau verzeichnet sind). — Außer Soisson, dem Hautschie des Medarbuskults, rühmten sich Dijon, Jodoigne (Geldonacum) bei Löwen, auch Köln, Trier, Paris und Prag des Besstick von Reliquien des Geiligen. Auf älteren und neueren Abbildungen wird er hald als Bischof (betend as over Almosen scher mit dem Bibelbuch in der haub under is des Bessticht, als Bischof (betend as geute schafter bei einer Grenzsträcklich in bei Fand) angestellt, bald mit einem Ochjen neben schoft oder mit dem Bibelbuch in der Hauben über schon als Bischof (betend as geute schafter bei einer Urenzstreitigsteit (weie er zwischer zuch wohl mit einem Schafter bei Gaupt schafter bei einer Eragtreitigsteit (weie er zwischer zuch wohl mit genem über schafter Gaupt schafter bei einer Brenzstreitigsteit (weie er zwischer zuch wohl mit genem Schafter bei graphie II, 533 f. (RIPPEL).

Medien. — Litteratur: Nöldele, Auffäße zur persischen Geschichte, Leipzig 1887, S. 1ff.; Hugo Bindler, Untersuchungen zur altorientalischen Geschichte, Leipz. 1889, S. 109ff.; Präsel, Redien und das haus des Kyazares in den "Berliner Studien" XI, 1890 (quite Busammenstellung der sagenhaft entstellten Berichte der Alassient: Radis Kosten und das Gaus des Kyazares in den "Berliner Studien" XI, 1890 (quite Busammenstellung der sagenhaft entstellten Berichte der Alassien. Rederreich und das Em= portommen der Verlert (Bindlers Untersuchungen fortsführend); Oppert, Le peuple et la langue des Medes, Paris 1879 (schreibt irrtümlich die 2. Keilschriftgattung der Achamenibeninschriften den Medern zu); A. Delattre S. J., lo peuple et l'empire des Medes jusqu'à la fin du regne du Cyaxares, Bruxelles 1883 (Preischrift der belgischen Atademie der Bissiensten; 60 gegen Oppert spricht er mit A. H. Sahre die 2. Gattung der Achämenideninschriften den Rebern ab und erweist in Uebereinstimmung mit den klassischen Schriftstellern die indogermanische Abkunst der Meder; er überschächt jedoch die Autorität der biblischen Angaden, besonders des Buches Judith, und ignoriert Beroffus); H. Bindler in Helmolts Weltgeschicke III. 1. S. 130 ff. 5 und bei Schrader, Keilinschr. und das AX<sup>2</sup>, S. 104 ff.; A. Billerbeck, Das Sandschaf Sulei= mania und dessen persiche Nachschaften zur babylonischen und affyrischen Zeit, Leipzig 1898; M. Stred in Zeitschrift für Affyriologie XV, S. 317 ff. (Landschaften, Orte und Verge der Meder nach den Keilinschriften untersuch).

Medien, in den persischen Keilinschriften Mada, in den afsprischen Madai, hebräisch 10 ???. Die Etymologie ist und bleibt unbekannt. Auch über Land und Volk ist wenig zu sagen, solange die Geschächtsdenkmäler schweigen, die in Ekdatana und den Tells von Medien begraden liegen. Die Nachrichten der Klassischer sind verworren und entstellt; die Zeugnisse der Keilinschriftentmäler werden in den folgenden Aussührungen verwertet. In den altbabylonischen Inschriften ist "Medien", dessen Aussührungen verwertet. In den altbabylonischen Inschriften ist "Medien", dessen Aussührungen verwertet. In den altbabylonischen Inschriften ist "Medien", dessen Aussührungen verwertet. In den altbabylonischen Inschriften ist "Medien", dessen Aussührungen verwertet. In wechselnde sind, inbegriffen in den Sammelnamen Anzan, das den Länder- und Völkerkompler östlich von Affirien und nördlich von Babylonien und Elam bezeichnet. Dieses Anzan wird in der Inschrift des Mutabil von Durilu (also aus der Zeit vor der ersten babylonischen Dynastie — veröffentlicht bei Winakler, Untersuchungen S. 156, Nr. 7) und bei Gudea erwähnt. Eine große Rolle schule sin den altbabylonischen Omentasseln, 20 immer zusammen mit Suri genannt. Die acht Könige umsassiene "medische Dynastie" in Babylonien, von der Berossie berichtet, beruht auf irgend einer Verwechssellung.

In das Gebiet von Anzan sind etwa seindlet, verücht auf ingend einer Verweuglerung. In das Gebiet von Anzan sind etwa seit dem 9. Jahrhundert indogermanische Stämme eingebrochen — die Stythen des Herodot, bei den Asspruch und Babyloniern mit dem alten Sammelnamen für die Völker des Notoostense, Umman-Manda, bezeichnet.

- bem alten Sammelnamen für die Bölker des Nordostens, Umman=Manda, bezeichnet. 25 Sie haben die unter badylonischem Kultureinfluß stehenden, den Elamiten stammber= wandten Betwohner vertrieben und drängen in starken Wander= und Kriegszügen "gleich Heuscher" gegen Alfprien und Babylonien vor. Ihr Auftreten hat Schrecken erregt, wie das Auftauchen der Germanen im römischen Reich. "Rein Dolmetscher versteht ihre Sprache", heißt es bei Alurbanipal, als zwei gesangene Häuptlinge am 80 Hofe erscheinen. Es sind Indogermanen. In seiten Sizen zeigen sich unter ihnen
- 30 Hofe erscheinen. Es find Indogermanen. In festen Sigen zeigen sich unter ihnen zuerst die Madai, die Meder; ihre Stämme stehen unter der Führung von "Häuptslingen" (hazanäti, "Scheichs") und sie hausen, wie Sargons Laselscher einmal sagt, "wie Räuber in der Müsser. Die Meder sind also die ersten Arier, die im vorderen Orient nachweisbar sind. Herodot VII, 62 sagt, sie hätten früher selbst "Aquot geheißen, zo die Ablertasel Gen 10, 2 rechnet sie zugaphet.
  Die Meder zuerst unter Stere der Bieber zuerst unter Salmanassan in fehren von Berechnen die Angeler.
  Die affirt. Infchristen erwähnen die Meder zuerst unter Salmanassan in Kennten sich alle.

Die affirt. Inschriften erwähnen die Meber zuerst unter Salmanassar II. (860-825). Schon die Vorgänger mögen von medischen Horben bedroht worden sein, konnten sich aber nicht wehren, da sie im Westen vollauf beschäftigt waren. Diese bei Salmanassar erwähnten Meber müssen (entgegen früherer Annahme) als identisch angesehen werden mit dem Reiche

- w der Meder, von dem die Klassiker reden nur daß hier irrittmlich bereits ein "Reich der Meder" (f. unten) vorausgesetzt wird. Auch Salmanassans Nachfolger empfangen von einzelnen Häuptlingen nahe an der Grenze Tribut — mehr werden die prablerischen Siegesberichte nicht bedeuten. Es ist charakteristisch, daß sie fast alle von dem Medien sprechen, "deren Gediet keiner der Vorfahren betreten hat". Spätere Könige können auch solche
- es Scheinherrschaft nicht bewahren, erst Tiglatpileser stellt eine Art Tributverhältnis wieder her. Am weitesten brang Sargon nach Medien ein; er hat einige der medischen "König= reiche" zu affyrischen Provinzen gemacht. Asarbaddon (in seinem 2. Regierungsjahre 679/678) und Asurbanipal setzen die Kämpfe fort. Unter Asurbanipal beginnt die Um= wälzung politischer Verhältnisse im vorderen Orient. Die Vernichtung des elamitischen
- wälzung politischer Berhältnisse ihr vorberen Drient. Die Bernichtung des elamitischen 50 Reiches durch Alurbanipal war verhängnisvoll; sie hat den starken Damm beseitigt, der den Sturm der Barbaren gegen die Reiche des Cuphrat und Tigris noch aufhielt. Alurbanipal schloß ein Bündnis mit einer Gruppe der Manda-Horden, mit den Askuza (der Name scheint in dem biblischen VIII zum zu stehen, der dann Schreibsehler für VIII wäre). Sie sollten ihm vor allem einen Rückalt gegen den Ansturm der übrigen Manda, ins-
- 55 besondere der Meder bieten, die sich an Stelle des alten Erbseinds Elam mit den Babyloniern verbanden und deren Freiheitsgelüste gegen Affprien unterstützten. Wir besten den Rest eines Alurbanipal-Hymnus, der die Zerstörung Elams und die von den Manda brohenden Gefahren erwähnt (Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft 1896, 63 ff.). Die auf Berossus zurückgehende, in den Auszügen des Abydenus und Alexander Volybistor 60 uns erhaltene Nachricht, nach welcher unter Saratos, dem letzten affprischen König (Sin-

šar-iškun), sich der aufrüherische General Bussalosso (Nabopolassar) von Babylon aus mit dem medischen Satrapen Aftpages verbunden habe, bietet ben völlig glaubwürdigen Bericht vom Abschluß des babylonisch-medischen Bündnisses, der zum Sturz Affyriens geführt hat. Rach diesem Bericht ist dann zur Besiegelung des Bündnisses Amptis, die Lochter des Astrages, mit dem Sohne Rabopolassars (Rebukadnezar) vernählt worden. Nur 5 müffen wir annehmen, daß Astrages ein Schreibsehler für Kyazares ist. Die Fortsezung bieten dann übereinstimmend Herodot und die Keilinschrifturtunden. Herodot berichtet (I, 103 vgl. Windler, Forschungen I, 490), daß die Meder unter Kyazares auch Niniveh zunächst vergeblich belagert haben und von einem Entsatheere der Askuza-Stythen geschlagen wurden. Die vielfach angezweifelte Nachricht, daß bie schließliche Rer= 10 Schthen geichlagen wurden. Die vielfach angezweistelte Nachricht, daß die schließliche Zer= 10 ftörung Ninivehs den Medern zuzuschreiben ist, hat der kürzlich aufgefundene Keilschrift-bericht auf einer Stele Nabonids bestätigt (veröffentlicht und besprochen zulest von Meffer-schmidt in den Mitteilungen der Vorderassischen Gesellschaft 1896, 1 ff.). Babylonien ist ftiller Teilhaber gewesen. Das wird durch die Nabonidstele ausdrücklich bezeugt. Ja wir erfahren sogar den Beweggrund, der für den träumerischen Nabonid charafteristisch ist ist. Die Zerstörung Babylons durch Sanherik mußte durch Merodach, den Gott von Babel, gerächt werden, aber den König von Babylon "schwerzte das Thun Mero-dachs, das in Pländerung bestand, er wollte seine Sand nicht an die Heiligtümer der Götter legen" (1). So überließ er das Nachewerf den Umman-Manda (Nabonid nennt den Namen des Königs nicht, die Madai bezeichnet er mit dem Sammelnamen, der wo ben Namen bes Königs nicht, die Madai bezeichnet er mit dem Sammelnamen, der 20 eigentlich die gesamten barbarischen Nordvölker bezeichnet, entsprechend seiner Liebhaberei für die alten Namen). Herodot sagt übrigens, Avarares habe seinen Bater rächen wollen. Die Beute teilten nach dem Untergange Riniveds Babylonier und Meder. Mesopotamien und Syrien, das freilich noch gegen Agypten zu verteidigen war, kam an Babylonien ber größte Teil der Länder nördlich vom Tigris von Elam bis zum Halps bildet nun 25 das freilich kurzledige medische Weltreich. Genau können wir freilich die Teilung noch nicht angeben. Vor turgem hat bei den Ausgrabungen Morgans in Elam (f. A. Elam Micht angeden. 2007 turgem hat der den dusgradungen vorguns in samm (1. 2. samm Bb V, 278; die Funde werden jetzt vom Ministère de l'instruction publique et des beaux arts veröffentlicht unter dem Titel: Delégation en Perse, Paris, E. Lerour) ein Tert die überraschende Thatsache zu Tage gefördert, daß Susa zum babylonischen Beuteteil 20 gehört hat. So war für kurze Zeit das alte Anzan und Suri wieder erstanden. Über den fünf Jahre währenden Kampf mit den Lydern unter Albattes, den Nachdarn am Halvs, berichtet Herreichtet Gerrobot (1, 74). Nach einer Schlacht, in der die Angeblich von Thales vorausgesagte Sonnensinsternis wie ein Götterzeichen wirkte, wurde Friede geschlossen; werdte die medicate die medicate die medicate die medicate die medicate die sonnensinsternis wie ein Götterzeichen wirkte, wurde Friede geschlossen werdte die medicate die sonnensinsternis wie ein Götterzeichen wirkte, wurde Friede geschlossen werdte die medicate die sonnensinsternis die ein Götterzeichen wirkte, wurde Friede geschlossen werdte die sonnensinsternis die ein Götterzeichen wirkte die geschlossen die sonnensinsternis die ein Götterzeichen wirkte die sonnensinsternis die ein Götterzeichen wirkte die sonnen führen. Die medicate die sonnensinsternis die ein Götterzeichen wirkte die sonnensinsternis die einen Götterzeichen wirkte die sonnensinsternis die einen geschlossen die sonnensinsternis die sonnensinster Aftpages burfte die Lochter des Albattes in feinen harem führen. Die mediich= 85 babylonische Freundschaft endete mit Nebuladnezars Lob. Nabonid, von dem wir den Bericht haben, hat sich der Freundschaft ber Meber nicht mehr zu erfreuen. Im Anstang feiner Regierung (555) sind, wie er berichtet, die Meber unter Asthages in Mesopotamien eingefallen und haben Haran belagert (f. Bb VII S. 407, das Frage-zeichen 3. 54 ist zu streichen). Bald sieht er ben Feind im eigenen Hause, und o zwar unter einer neuen, mächtigen Führung. Ein homo ignotus, ein kleiner Basall (ardu sahru) ber Meber, wie ihn Nabonid nennt, ein arigher Abliger, hat die medische Hauptstadt Elbatana 550 erobert, Astrages gefangen genommen, und die Herrschaft an sich geriffen. Die babylonische Chronik nennt ihn König von Anzan — das ift eine archaische Bezeichnung, wie sie Nabonib liebte, für das medische Reich (s. oben). Sie 45 nennt ihn später König von Parsu. Das deutet darauf hin, daß die Parsu, ein Mandastamm, ber wahrscheinlich noch unabhängig von Asthages war, bei bem Staatsstreich bes Eprus die Hauptrolle gespielt hat — er sollte nun dem Reiche zur Belohnung den Namen geben. Schwer genug hat sich der Name eingebürgert. Die Griechen nennen die Perfer noch nach Jahrbunderten "Meder", die Unabhängigkeitskämpfe gegen die Verser heißen so "medische Ereigniffe", ra Myduca. Das entspricht ganz der geschichtlichen Wirklichkeit — Cyrus war jedenfalls selbst ein "Meder". Wenn übrigens Cyrus von Ansang an vor hatte, Susa zum Mittelpunkt des persischen Weltreichs zu machen — so hat er da= mit fagen wollen, daß er bie alten elamitischen Ansprüche auf ben Besits bes Orients geltend zu machen gebachte.

In die letzte afforische Zeit fällt die Zusammenfassung der Mederstämme zum M eb err eich. Darüber ein besonderes Wort. Herodot redet freilich von Anfang an von einem medischen Reiche. Dem Griechen liegt die Vorstellung nabe, nach welcher die Gaufürsten und Stämme durch eine Tyrannis zusammengehalten werden. In Wirklichkeit ist die Bildung eines medischen Reiches vor dem Sturz Clams undentbar. Die Orakel Asar- 80 haddons sprechen von hazänäti "Häuptlingen". Wenn Herodot die Gründung des medischen Reiches auf die sagenumwobene Gestalt des Deioles zurückführt und Elbatana als Reichshauptstadt nennt, so steat darin gewiß die historische Thatsache, daß die Einigung der Stämme von Elbatana ausging und daß es in alter Zeit hier einen besonders mächtigen 5 Stammessfürsten dieses Namens gegeben hat. Die Gegend von Elbatana heißt bei Sargon

- Bit-Daiaffu ; fie kann ihren Namen fehr gut einem Bollsheros Deiaffu-Deiokes verdanken. Auch feinen Nachfolger bei Herobot, Phraortes, können wir zur Zeit geschichtlich noch nicht würdigen. Erst Rhagares ist für uns eine geschichtliche Persönlichkeit. Ihn müssen wir als Gründer bes medischen Reiches anschen, bessen Fortsepung das "Perserreich" ist. Sein Name ist neben
- stein Reiches anschen, bessen Fortsetung das "Verserreich" ist. Sein Name ist neben medischen Reiches anschen, bessen Fortsetung das "Verserreich" ist. Sein Name ist neben 10 ber Ueberlieferung des Herobot auch keilinschriftlich bezeugt. In der Dariusinschrift am Felsen von Behistun (I, 13—18) erscheint Uvaksatara als Repräsentant des legitimen Rönigtums, auf das sich Aronprätendenten berusen, die Darius zu überwinden hat. Auf Abgarees solgt sein Sohn Astwages (Astwages I., von dem Präset S. 51 ff. aussührlich handelt, entstammt, wie oben gezeigt, dem Schreidselber, der sich in das Berossus-Excerpt 16 eingeschlichen hat). Ihm folgt Chrus, der Gründer des persischen Beltreiches. Die Rultur des medischen Reiches ist mie die ber gesanten vorderstätischen Melt-
- Die Rultur des medischen Reiches ist wie die der gesamten vorderassatischen Welt im wesentlichen die babylonische. Die indogermanischen Horden sorden setzen sich ja, wie oben gezeigt, in Gegenden fest, die von elamitisch-babylonischer Rultur beherrscht waren.
- Medien im Alten Teftameni. Nach 2 Kg 17, 6; 18 11 ift ein Teil ber von 20 Sargon in die Gefangenschaft geführten Israeliten in den Gedirgen (LXX & Joocs) von Medien untergebracht worden. Es handelt sich hier wohl um Distrikte, die Salmanassar turz vorher erobert hatte, s. meinen Artikel Gosan Bd VI, S. 767, 55 ff. Anders erkärt Windler, Reilinschriften und das AT<sup>3</sup> S. 270. — Jur Zeit Nebuladnezars erscheint Medien richtig als wirkliches Königreich Jef 13, 7; Jer 25, 25; 51, 11. 28, das mit Bast bylon die Weltmacht Affpriens stürzt. Im Buche Daniel, Esther, Judith sieht es in Zusammenhang mit Versien; es wird hier ein Judentum in Medien vorausgesetzt, das mit verter horischer (6, 56), später unter parthischer herzschaft (14, 2 vgl. Josephus, Antiqu. 20, 3, 3). Die Pfingstgeschichte zählt unter den Diasporaländern auf: "Parther und Meder 80 und Elamiter" (AG 2, 9). Über Darius den Meder s. Art. Darius Bd IV, S. 493 f. und vgl. Winstler bei Schrader, Reilinschriften und das AT<sup>2</sup>, S. 287.

#### Alfred Jeremias.

Mebler, Nitolaus, geft. 1551. — Aurelius Streitberger, Oratio de vita D. Nic. Medleri ... in Acad. Jenensi a. 1589 recitata, gebrudt Jena 1591 burch Ambr. Reubenius, Bonn Lübed 1710 im Elogium Batto-Medlerianum von G. H. Goetzius (Musug bei Jummel, Reue Bibl. III, 536 ff.); Lubovicus, Schulbiftorie II (1708), S. 297 ff. 321 ff. 284. 291; Rehmeyer, Der ber. Stabt Braunichweig Rirchenhiftorie III (1710). S. 172 ff. 179 f. 186 ff. 193 ff.; 269, Beil. S. 31 ff. 36-68; Schamelius, Numburgum literatum I (1727), S. 17-40; Fortgel. Slg. v. alten u. neuen theol. Sachen 1740, S. 129 ff.; 509 ff.; Motermund, Fortf. v. Jöckers Gelehrtenlegiton IV, 1164; Briefe: Epistolae Ph. Melanchthonis ad Nic. Medlerum ed. Dang. Jenar Olterprogr. 1825; Briefmedjel des J. Jonas beard. v. G. Ramerau, 2Bbe, halle 1884. 85; Reue Witt. a. b. Geb. biftor.-antiquar. Fortfd. II (Salle 1836), S. 212 ff.; CR III-VII vgl. Regifter Bb X); De Wette, Luthers Briefe Bb 4-6; bagu Burthardt, Luthers Briefmedjel, S. 237. 424 f. 437; Enders Bb 9, Robte. Anal. Luth. S. 313. 366.
45 418; Caip. Löners Briefbud ed. Enders in Beitr. zur bayr. 26 Bb 1-3; Brogramme ber pöß. Bürgerichule (bezm. Realighule) in Raumburg a. S. 1865. 1867. 1868 (v. Reumüller), 1894 (v. Bortowsky); Bortowsky, Geich. b. Stabt Raumburg a. S. 1897; follein, D. 9iti Breine, J. Reiornation 2, 74 ff.; Janffen, Gefdichte bes beutichen Boltes 7, 53 f.; Rolbemey, Braunichw. Edulordnungen, in MGP Bb I (1886), S. LIX ff. 65-97; D. Merg, Edulordnungen, burg a. S. u. b. Ref., Mbg. 1885; Sirt, Braun, Raumburg a. Malurbung b. S. 404 ff.; Bibmanns Chronifly, fof 1894, S. 131. 135. 138. 141 ff.; H. Migliche, M. Luther, Raum burg a. S. u. b. Metf., D. Raumburger Rinders u. Edulordnung von D. 9. Mether aus b. J. 1537, in Reuen Mitt. a. b. Geid, bift.-antiqu. Forid, Bb 19 (Galle 1889b), S. 497-636; Edöppe u. D. Albrecht, B. Raumburger Runamburg, ebenda Bb 20, S. 297-443; D. Mibrecht, Die von Ruther befrätigte Raumb. Gottesbienftorbnung Weblers, in Wonatsjör, f. Gottesb. u. Hirdj. Runft Geschichte, herausg. von Buchholz, Lamprecht u. f. w. 1901 (mit forgfältiger Ausbeutung ber Archive).

Die Lebensgeschichte Nikolaus Meblers, bes Reformators Naumburgs, hat sein Stief= enkel D. Aurelius Streitberger (gest. 1612 als Superintendent in Hos) in einer Jenenser atademischen Rede 1589 erzählt. In Hos im Boigtland im Jahre 1502 gedoren, auf s der Schule seiner Baterstadt, dann auf der berühmten Lateinschule zu Freiberg in Sachsen (wohl zu der Zeit, als die bedeutenden Humanisten Aftisampianus und Mosellanus dort Lehrer waren, vgl. Süß, Gesch. d. Gymnaf. zu Freib., Progr. 1876), vorgedildet, bezog Medler die Universität Erfurt (doch findet sich sein Name nicht in der von Weißendorn veröffentlichten Matrikel, aber er hat nach Ludovicus a. a. D. S. 300 mit Johann Lang 10 in Erfurt Briefe gewechselt), danach Wittenberg, wo er am 10. Jan. 1522 instribiert wurde (Förftemann, Alb. p. 114); er scheint den Spuren des Justus Jonas gesolgt zu sein, mit dem er später auch in Briefwechsel stand. Nach Angabe seines Biographen hat er bereits bei diefem ersten Aufenthalt in Wittenberg Hebräisch gelehrt, mit der Auslegung des Obadja beginnend, ferner in den ihm besonders geläufigen mathematischen Disziplinen 15 offenbar auf Melanchthons Anregung unterrichtet, auch durch Anfertigung von planisphä-rischen Quadranten, Aftrolabien u. dgl. sich einen Ramen gemacht. Doch kann diese Thätigkeit kaum länger als ein Jahr gedauert haben. Nach kurzem Aufenthalt als Rechenlehrer in Arnstadt und Hof wurde er Leiter der Schule in Eger, wo er sich zum erstenmal verheiratete, wahrscheinlich 1524 (denn sein ältester Sohn Samuel war 18 Jahre 20 alt, als er am 25. Januar 1543 Magister wurde, gest. 17. November 1543, vgl. vita a. a. D. p. 18; CR 7, 230). Hier erregte er durch feine evangelischen Schulpredigten Ausschen und mußte, da der Magistrat den Zorn des Königs Ferdinand fürchtete, aus der Stadt weichen. Nun kehrte er in seine Heine Heine hof zurück, vielleicht 1527, wie Schamelius a. a. D. p. 40 mit Berusung auf das Chron. Curiense des Hoser Rektors 25 Martin Christian in Beite 1500 (unkeltigten bei Versche der Beiter Bettors 25) M. Joh. Chr. Beiß annimmt, spätestens 1529 (unbestimmt die Angabe der vita und in Widmanns Chronik a. a. D. S. 131. 135. 138), leitete hier die unter ihm lebhaft aufblühende Stadtschule und wurde außerdem am 26. Dezember 1530 (= 1529?) als Prediger an St. Michael neben dem Stadtpfarrer Löner (f. b. A. Bb XI S. 589) ein= geführt. Wegen ihrer scharfen Predigten angefeindet, von Luther zum Ausharren ge 20 mahnt (de Wette 4, 263 f.), wurden beide Prediger bald, am 13. Juli 1531, vertrieben. Medler zog nach Wittenberg und blieb hier reichlich fünf Jahre; am 30. Januar 1532 wurde er Magister (vgl. Köstlin, Baccal. u. Mag. II, 20) und auf Luthers Betreiben zu-sammen mit Hieronymus Weller am 11. September 1535 Licentiat, brei Tage danach Doktor der Theologie (Schamelius a. a. D. p. 22 f.; Förstemann, Lib. Decan. p. 31 25 u. 84; Drews, Disputationen Luthers S. 4ff. 7 ff.). Bei diesem zweiten Wittenberger Aufenthalt war er thätig als Privatlehrer, als Gehilfe des fränkelnden Luther im Predigtamt und zeitweise als Kaplan der vertriebenen Brandenburger Rurfürftin Elijabeth, die unter dem Schutz des sächstichen Stetteverten Statischusdigter statisticht Schuberg, sie unter dem Schutz des sächslichen Aurfürsten in Torgau, Weimar, auch im Schloß zu Wittenberg, seit Anfang 1536 in Lichtenberg weilte (vgl. Riedel a. a. O. S. 76. 81 f. co 84 ff. 88). Vom Kurfürsten erhielt er einen Jahressold. Aus diefer Zeit stammen wohl seine Beziehungen zu Cruciger und Rörer (CR 4, 167; 5, 73. 441. 814; 6, 24. 690). Im Mai 1536 wohnte er noch den Veratungen über die Wittenberger Konfordie bei (bgl. vita p. 35 f., er hat fie aber nicht mit unterschrieben, bgl. CR 3, 77).

Gleich darauf begannen Verhandlungen über seine Berufung nach Naumburg, wo 45 burch die segensreiche Wirtsamkeit des Johann Langer von Bolkenhain (1525—1529) das Evangelium beim Nat und in der Bürgerschaft trot heftigen Widerstrebens der bischöflichen Regierung sesten Juß gesatt hatte, und wo der durch den Tod des M. Gallus Gründling (gest. 23. Fedruar 1536) erledigte Predigtstuhl der Wenzelskirche vorübergehend, vom Gründonnerstag die Quasimodogeniti und dann wieder vom 2. Juni dis 8. September, 50 durch Justus Jonas, versuchsweise furze Zeit auch durch Hierzeichens Meller versorgt wurde (Jonas' Briw. I, 239; 3KG 22, 281 st.). Für diesen besonders schwerigen und wichtigen Postfahr in der vom Bischof politisch und krchlich abhängigen, zugleich aber unter der Erbigduzberrichaft der sächsischen Kurfürsten stehen Stadt bedurfte es eines hervorragend tüchtigen Mannes. Alls der Magistrat, der seit 1526 (IRG 22, 150) für die firchlichen Angelegen- 55 heiten aus Bittenberg sich Aat zu holen pflegte, wiederholt um einen neuen Prediger bat, entsprach dieser Bitte der auf die Ausbeutung seines Schutzechtes eifrig bedachte Kurfürst Johann Friedrich (j. d. A. Bd IX S. 244) dadurch, daß er, nachdem aus Mich. Cölius' Berufung (Burthardt S. 247 st.; Jonas' Briw. 1, 236) nichts geworden war, gemäß Luthers und Jonas' Borschlägen Mebler deignierte. Dieser, erst nicht sondern war, gemäß

Medler

sagte nach einem Besuch in Naumburg Ende Juli zu und zog am 1. September 1536 mit seiner Familie ein (ZRG 22, 284ff.). Während der folgenden acht Jahre, der arbeits-und lampsesreichsten Zeit seines Lebens, ist er als Pfarrer und "Superattendent" an der Benzelstirche ber Reformator des Naumburger Rirchen- und Schulwefens geworden und da-5 bei in ununterbrochenem, auch persönlichem Berkehr mit den Wittenberger Lehrern geblieben (vgl. 3. B. Melanchthons Brief CR 5, 380: saepe ad nos expatiatus es). Sein bebeutsamstes Wert war hier die an lotale Anfänge antnüpfende, hauptsächlich auf Wittens berger, zum Teil wohl auch auf Hofer Vorbildern fußende Abfassung und allmähliche prattische Durchführung einer Kasten-, Kirchen- und Schulordnung für die Pfarrtirche zu 10 St. Wenzel, die bezw. deren Entwurf von ihm und dem Bürgermeister Dr. med. Steinhoff persönlich in Wittenberg überreicht, durch Luther, Jonas, Melanchthon (ferner Bugen-hagen, Cruciger u. Rörer) geprüft und von den drei Erstgenannten am 21. Oktober 1537 förmlich approbiert, auch vom Kurfürften bestätigt worden ist. Manches Eigentümliche findet sich darin; z. B. in der Ordnung der achtklassigen Schule mit biblisch-humanistischem 15 Gepräge eine hervorragende Berücksichtigung der mathematischen Fächer (auch Bhysik wurde gelehrt und zwar von jenem Dr. Steinhoff) neben dem studium trilingue. (Ahnlich war schon Medlers Schule in Hof organisiert, vgl. vita p. 29 f.) Die Ceremonienordnung, nach dem Zeugnis des Naumburger Dberpfarrers Schamelius noch 1727 im wesentlichen befolgt, ist, soweit fie erhalten, eine interessante Rombination Lutherischer 20 und sübdeutscher Elemente, darin besonders beachtenswert das Constiteor in seiner Stellung und folgenreichen Formulierung, ferner "bas deutsche Et in terra, wie es Dr. M. Luther gemacht hat", d. h. das Glorialied "All Ehr und Lob foll Gottes fein" um des hier bezeugten Verfaffers willen und wegen der eigenartigen mufitalischen Durchführung, ferner bas Verzeichnis ber bamals gebräuchlichen Kirchenlieder u. a., während die 5 Anhänge leider 25 berloren gegangen finb, nämlich 1. bie Ceremonien ber Confirmatio Catechumenorum, 2. bes Officii, quod celebrat Episcopus sive Pastor ordinans circa impositionem ministrorum Verbi, 3. pro initiando Cemiterio zu gebrauchen, 4. bes Actus circa sepulturam Christianorum, 5. zu halten pro instituenda processione tempore pestilitatis in den Kirchen zu S. Wenzel, zu S. Dthmar und zu S. Morit (vgl. Monat= 20 fchr. f. Gsoft. 1898, S. 61; 3RG 22, S. 290. Jenes Formular zur Friedhofseinweihung mag Medler am 13. Dezember 1536 bei der Beihe des neuen Naumburger Gottesaders gebraucht haben, vgl. Schamelius p. 18, Sirt. Braun a. a. D. S. 228). Es lag eine große Arbeitslaft auf Medler: 32 Kirchen= und Schulbeamte und Armenpfleger hatte er gemeinsam mit dem Rat zu beaufsichtigen, wöchentlich sechs Schulftunden (Hebräisch) zu 85 erteilen und mindestens dreimal zu predigen. Als Prediger ungestüm und derb, polemissierte er nach ber Sitte seiner Zeit auf ber Ranzel mit Nennung ber Namen gegen die Widersacher des Evangeliums und gegen allerlei Übertreter der firchlichen ober bürgerlichen Orbnung. Ram es dann auch zuweilen vor, daß ein getränkter Bürger dem Doktor auf der Gaffe fluchte und darum in Strafe genommen ward (vgl. 3. B. Sirt. Braun a. a. D. 40 S. 257. 265), so besaß er doch im ganzen durchaus die Liebe seiner Gemeinde (vgl. 3. B. CR 5, 86. 370. 374; De Wette 5, 555; Burkhardt S. 424 f.). Auch nach auswärts wurde seine Arbeitskraft begehrt; 1539 war er bei der Einführung der Reformation in Leipzig und bei der Visitation in Herzog Heinrichs Fürstentum (CR 3, 753) mit thätig. Um 1540 war nicht zum wenigsten bant seiner energischen Birtsamkeit ber Sieg bes 45 Protestantismus in Naumburg gesichert: im Moriskloster wurde bereits seit 1532 infolge birekten Eingreifens Johann Friedrichs die reine Lehre verkündigt; das gleichsalls dem turfürstlichen Schutz untergebene Georgenflofter befag einen tuchtigen, von Luther geschätzten Abt, Thomas Hebenstreit, der eine vorstädtische evangelische Schule gründete und mindestens seit 1534 das Evangelium predigen ließ (u. a. durch den lutherisch gewordenen Domberrn 50 Wolfgang v. Rotschip;) Medler selbst hatte in der städtischen Hauptgemeinde seine Kirchen= ordnung durchgeführt, er nahm auch die Marien=Magdalenen=Kirche für seine Gottesdienste in Gebrauch; schließlich gelang es seinen und Hebenstreits einträchtigen Bemühungen, dem Rirchspiel von St. Dthmar, das teils der Stadt, teils dem Kapitel unterthan war, die mehrmals unterdrückte evangelische Bredigt wiederzuverschaffen (Hoffmann a. a. D. S. 87 f.). 55 Alle Gegenmaßregeln des Domtapitels und ber bischöflichen Regierung in Zeitz, auch die von dem in Freising residierenden schwachen Bischof Bhilipp erwirkten kaiserlichen Mandate vom Jahre 1537 (vgl. 3. B. Jonas' Briw. 1, 263) hatten nicht vermocht, das weitere Vordringen der Reformation in Naumburg zu hemmen. Nur der Dom war die Hochburg des Ratholicismus geblieden. Als aber Bewohner der Domfreiheit Ansang Juli 1541 den 60 Rurfürsten um geistliche Versorgung, und zwar durch Medler, baten, befahl ihm Johann

Friedrich in seiner ungestümen Art, alsbald auch im Dom den ebangelischen Gottesbienst zu Mebler, eben aus schwerer Krankbeit genesen, hielt bann nach vorangegangener beginnen. Ankundigung am 11. September 1541 die erste evangelische Predigt im Dom, nachdem er die verschloffenen Rirchthüren mit Gewalt hatte aufbrechen laffen, doch in Sorge, ob solche Gewaltmaßregel dem Kurfürsten nicht mißfallen werde (Jonas, Brfw. 2, 51). Er 5 feste diefe Predigtthätigkeit fort, bis fein alter Freund Löner, aus Olsnitz berufen, um Oftern 1542 (vgl. Hoffmann S. 134 Anm. 2) die Dompredigerstelle übernahm. Zuvor aber hatte er noch an bem benkwürdigen und verhängnisvollen Tage der Einweisung Amsborfs als evangelischen Bischofs (20. Januar 1542) ben Festgottesdienst im Dom durch Schriftverlesung, Fürbitte und Anfündigung eröffnet, ehe Luther selbst den Weihealt 10 vollzog. Vorübergehend hatte der Kurfürst sogar daran gedacht, Medler zum Bischof zu machen (vgl. Seckendorf, hist. Luther. p. 388). Da nun Amsborf sich in der Regel in Zeitz aufhielt, da ferner die Rechte des Bischofs und Superintendenten von Anfang an nicht flar gegeneinander abgegrenzt waren, blieb Medler in Naumburg nach wie vor die leitende Persönlichkeit. Er hat in den nächsten Jahren mit Eifer und nicht ohne Ungestüm (vgl. 15 Schamelius p. 24 Anm. 8) die Ebangelisierung der Domfreiheit betrieben. Zwar beftanden im Dom die horae canonicae neben der evangelischen Predigt fort; aber Medlers scharfes Zeugnis brang burch, bewog 3. B. den Dechanten, den trägen und unzüchtigen Vilaren hart zuzuseten, ihm entgegentommend einen Rechenschaftsbericht über bie Verforgung der Armen zu senden, mit ihm im Mai 1543 über eine neue Rirchenordnung zu 20 beraten u. bgl. Medler war es, der Löners Berufung (f. o.) durchfetzte, wie er denn bereits am 9. Oktober 1541 einen Pfarrer aus Buchau (Eckard?) als Domprediger ein= gesetzt hatte (Schamelius a. a. D. p. 18. 24); auch predigte er selbst wieder im Dom vitarisch nach Löners Abgang seit Januar 1544 (vgl. Löners Briesbuch Nr. 11 u. 12). Zwar nahm er nicht die ihm von Amsdorf und Luther angebotene lectura theologica 25 am Dom (De Wette 5, 705 f.) an, aber er berief die Rektoren ber Domschule, jo feinen Schwiegersohn M. Joh. Streitberger, der zeitweise auch an der Benzelstirche fein Diatonus war, ferner jeinen jungen Sohn, jenen Samuel Mebler (CR 5, 222. 305), der gleich nach jeinem Amtsantritt starb (f. o.), und andere (vgl. Hoffmann S. 135 f.). Wiederum war er es, der den Neubau des Dompredigerhauses durchsetze. Doch waren seine freund= 20 lichen Beziehungen zum Rapitel nur von kurzer Dauer (1542/43), gewöhnlich herrschte begreiflichertweise Ariegszuftand zwischen beiden. Ein schlimmer Fall war der Streit mit dem Bakkalaureus Sebastian Schwebinger, seinem ehemaligen Famulus, späteren Schul-meister an St. Georg und Parteigänger der Kanoniker; die 1539 entbrannte Fehde wurde erft im Juni 1541 zu Lorgau durch Entscheidung des Kursürsten zu Gunsten Medlers, 86 erst un Juni 1541 zu Lorgau durch Entscheidung des Kurfürsten zu Gunsten Medlers, 25 ber der Unwahrhaftigleit, Habsucht u. s. bezichtigt war, beigelegt (Jonas' Brfw. 2, 20 sf., Hoffmann S. 143 Anm. 3). Uhnlichen Migersolg hatten wätere Beschwerden. Im Jahr 1540 verslagte ihn das Domlapitel beim Rat wegen der Leichenrede, die er jenem evan-gelisch gewordenen Domherrn Rotschigt gehalten, worin er öffentlich über "die veräterischen, ehrlosen Bösewichte im Stift" gescholten hatte; aber der Rat schüchte ihn, weil soldes aus eo einem Eiser der Religion berühre und der Pfarrer bei seiner Bestallung sich sein Amt frei vorbehalten habe (ZRG 22, 294 st.). Besonders verdreichte war sein zweizen M. Georg Mohr, dem ehemaligen Wättenberger Reltor, danach Pfarrer in Borna, der statt des von Redler aepvänschen Mörlin (De Wette 5, 624: CR 5, 231, 238, 333: Köners bes von Mebler gewünschten Mörlin (De Wette 5, 624; CR 5, 231. 238. 333; Löners Brfb. Nr. 10) nach Oftern 1544 Nachfolger Löners als Prediger am Dom geworden war 45 Birb. 9A. 10) nach Oftern 1544 Nacholiger woners als previger am vom geworven wur es und durch sein Liebäugeln mit dem Katholicismus sich bei den Kanonikern sehr beliebt, dem Superintendenten aber verhaßt gemacht hatte. Die Sache kam an den Kurfürsten. Die Universität Wittenberg gab am 24. Juni 1545 ihr Gutachten ab (CR 5, 773 ff.). In dem Schlußtermin, der am 27. Juli 1545 in Zeiz vor Amsdorf und Eruciger, dem Deputierten der Universität, in Gegenwart Luthers stattand, erhielt der abwesende Medler so im wesentlichen recht, und Mohr wurde nach Luthers Botum (CR 5, 815) in milber Form abgescht; aber auch Medler, der Naumburg bereits verlassen, sollte nicht wieder da= bin zurücktehren (De Wette 5, 761 ; vgl. noch Löners Brfb. Nr. 33. 34. 43. 47 ; CR 5, 782 f. 785. 814 f. ; Neue Mitt. 20, S. 418 f. ; Hoffmann S. 138 f.). In der That war Medlers Stel-lung unhaltbar geworden (Löners Brfb. Nr. 47). Um von anderen langwierigen Streitigkeiten 55 zu schweigen: das Schlimmste war doch, daß fein Verhältnis zu Amsdorf und zum Rat sich trübte. Zwischen dem Superintendenten und dem Bischof scheint bereits 1542 eine ernstliche Verstimmung eingetreten zu sein; denn Luther tadelte Medlers Herrschlucht und seine Reigung, den neuen Bischof als Rull zu behandeln (De Wette 5, 125 f. Brief an Amsborf vom 6. Jan. "1542" — unmögliches Datum! — es wird "1543" zu lefen fein). 60

Medler

Es gelang ben Bemühungen bes Reformators, ein erträgliches Berhältnis zwischen beiden Männern herzustellen (De Wette 5, 531 f. 555. 584. 624. 705 f., vgl. Hoffmann S. 144 Anm. 2), das aber seit August 1544 wieder erheblich schlechter wurde, als Ams-dorf mit der Medler feindlichen Partei des Naumburger Rates gemeinsame Sache machte 5 (CR 5, 473; Löners Brfb. Nr. 25. 27). Einige angesehene Ratsmitglieder, wie der Bürgermeister Dr. Steinhoff und der Ratsherr Balentin Bayer (der Sammler bes jetzt in Gotha befindlichen Codex Bavarus) blieben freilich bis zulest Medlers treue Freunde (vgl. Löners Brfb.). Und als er 1543, dann noch wieder Frühjahr 1544 Berufungen nach Braunschweig erhielt, bat der Rat den Rurfürsten und die Wittenberger Gelehrten bringend, ihn 10 in Naumburg zurückzuhalten (BRG 22, 321 f.). Aber Medlers miederholte Gelbverlegenheiten, feine mehrfachen Bitten um Zulage (Neue Mitt. 20, S. 415 ff.; 3RG 22, 327 f., dazu vgl. die Bem. Kaweraus in Art. Jonas oben Bb IX S. 346, 10 ff.), ferner sein allzu selbstiftändiges Vorgehen bei Stellenbesetzungen ohne Rücksicht auf den Rat (vgl. Löners Brfb. Nr. 33-36) und anderes bewirkten Verstimmungen. Und neue Streitigkeiten er-15 hoben sich, besonders jene im Januar 1545 entbrennende Fehde mit seinem Todseinde Mohr. Aus diefen peinlichen Verhältniffen erlöfte ihn endlich der hochwillkommene Befehl bes Rurfürften, eilig zu der ichwertranken Rurfürftin Elifabeth, feiner alten Gönnerin, nach Lichtenberg zu kommen. Gleichzeitig entschuldigte Johann Friedrich selbst brieflich beim Naumburger Rat die plözliche Abreise und vielleicht längere Abwesenheit des Pfarrers 20 (Löners Brfb. Nr. 41). Medler, ber um ben 20. April 1545 abreifte und bann bald feine Familie nach Lichtenberg nachkommen ließ, ist nicht wieder nach Naumburg zurückgekehrt (Löners Brfb. Nr. 43. 47. 53). Im Juli mittelft Reverfes des Brandenburger Rurfürsten zum Holprediger der Rurfürstein Elijabeth mit 200 Gulden jährlicher Besoldung "auf Lebenszeit" bestätigt (vgl. Riedel a. a. D. S. 97), begleitete er die franke Fürstin im 25 August desselben Jahres nach Spandau, obwohl Luther und Melanchthon es lieber ge-sehen hätten, daß er vielmehr sogleich nach Braunschweig übersiedelte (De Wette 6, 380 f.; jepen ganen, daß er vieimegr jogleich nach Braunichmeig überstebette (De 22sette 6, 380 f.; CR 5, 795. 800. 801), wohin er soeben im Juli wieder bringend erbeten war (CR 5, 795). Sein Aufenthalt in Spandau hat nur etwa einen Monat gedauert (CR 5, 801. 842. 857, vgl. vita). Eine ihm von Kurfürst Joachim angebotene Prosessor (CR 5, 857, 80 in Frankfurt a. D.?) schlug er aus und übernahm nun endlich die ihm offen gehaltene, nach dem Abgang des M. Martin Görlis ungefähr seit zweieinhald Jahren verwasste Superintendentur in Braunschweig, wo er, durch ein offizielles Schreiben der Witten-berger angemeldet (Burkhardt S. 418), zu Michaelis ober Anfang Oktober 1545 ein-traf (CR 5, 865; Schamelius p. 34 ex Catalogo MSto Ministrorum Brunsv.). Geine Ankunft bort fiel in die Unruhen des Krieges, den der vertriebene Herzog Heinrich von Braunschweig-Wolfenbüttel zur Wiedergewinnung seines Landes unter-nommen hatte. Eben damals siel die Entscheidung. Heinrich wurde am 21. Oktober 85 geschlagen und gefangen. Auf Melanchthons Bitte erstattete Mebler über die Ereigniffe einen ausführlichen Bericht, den Luther bei seiner letzten Geburtstagsfeier am 10. November 10 feinen Gaften vorlas (CR 5, 865. 877 f. 887). Auch in Braunschweig war Medler nicht auf Rofen gebettet. Zwar war bier das Rirchen- und Schulmefen dant der grundlegenden Thätigkeit Bugenhagens im Jahre 1528 und 1543 vortrefflich organisiert, aber zur Durch= führung bedurfte es noch viel treuer Arbeit (vgl. Jonas' Brfw. 2, 232. 235 f.). Mit Sachtenntnis und Eifer nahm Mebler sich seines neuen Amtes an, aber die unruhigen 45 Zeitläufte sowie die Eigenwilligkeit seines Charakters ließen es zu keinen dauernden Eine noch heute in ber Martinstirche vorhandene Gebächtnistafel Erfolgen kommen. rühmt von ihm besonders dies, daß er in den schweren Zeiten des Interims die Gemeinde mit lobenswerter Standhaftigkeit geleitet habe. Er verfaßte im J. 1548 einige gegen das Interim gerichtete Schriften (eine Predigt über Lc 14, 1—11, öfter gedruckt, 3. B. Scha-50 melius S. 27—34; ferner "Bedenden und Bekäntniß auf das Interim, An. 1548" an den Rat zu Braunschweig, gedruckt bei Rehtmether III Beilage zum 6. Kap. Nr. 4; CR 7, 102 ift noch eine von Melanchthon gelobte adhortatio genannt, ob identisch mit dem Bebenden"?), veranlaßte den Braunschweiger Senat, mit den neun bedeutendsten nord= beutschen Stähten über eine gemeinsame Ubwehr in diefer Sache sich zu verständigen, und 55 gab den von Melanchthon gebilligten Rat, gegen die neue Augsburger Sphinr (das Interim) die alte Augsburger Konfession vom Jahre 1530 neu herauszugeben (CR 7, 82). Mit besonderer Liebe widmete sich Medler wieder den Schulen, speziell der Pflege einer schola major, des Bädagogiums, das erst eine kombinierte Prima der verschiedenen Stadtschulen, dann eine für sich bestehende alademische Klasse war. Es unter-60 richteten daran neben ihm der Stadtphysitus Dr. Antonius Riger, der Humanist M. Glanborp, ferner M. Joh. Streitberger, ber ihm im Jahre 1546 ebenso wie die meisten Raumburger Primaner nach Braunschweig gesolgt war (Löners Brfb. Nr. 53. 55), und andere. Eine ansehnliche Jahl tüchtiger Schüler ist hier von ihm ausgebildet worden (vita p. 40 ff.). Aber nur turze Zeit währte die Blüte dieser seiner Lieblingsschöpfung. Glandorp mußte nach Ostern 1548 wegen seines Habers mit dem Superintendenten ent= 5 lassen werden; bald trat Niger zurück, und auch Streitberger wurde bereits 1548 Rettor in Hos (Schamelius p. 20 Anm. 5; Roldetwey S. LX Anm. 2). Nach vergeblichen Be= mühungen, andere geeignete Lehrträfte zu gewinnen, und weil den Lehrern wegen Aussalls der Nenten die Besolung nicht regelmäßig bezahlt werden konnte, ging das Pädagogium nach 2-3 Jahren ein. Zu seiner Erholung entfernte stad. Denn unterwegs in Leipzig zu Ansfang Mai trug ihm der gerade bort weilende Fürst Wolfgang von Anhalt die valante Hospredigerstelle in Bernburg an. Auf Melanchtons Rat nahm er die neue leichtere Stellung an (vita p. 45). Aber seine Kraft war gebrochen. Bei seiner ersten Predigt am 7. Juni rührte ihn der Schlag. Zu besterer Helege nach Wittenberg in 18 Georg Majors Haus geschafft, erlitt er einen zweiten Schlaganfall. Er ließ sich von 49 Jahren stat.

Seine litterarischen Werke find, abgesehen von der Naumburger Kirchenordnung und den Schriften wider das Interim, meist Schuldücher. In zwei starken Manuschriptbänden 20 bearbeitete er eine förmliche Encyklopädie des Unterrichtsstoffes in Partikularschulen und widmete sie der Schule seiner Vaterstadt Hof, wo zwei seiner Söhne unter Leitung seines Schwiegerschnes Streitberger seit 1548 ausgebildet wurden (vgl. Neumüller, Programm 1868 S. 4; Schamelius p. 38; vita p. 44). Einige Abteilungen daraus gab er in Druck, so seine Bearbeitungen von Melanchthons lateinischer Grammatik, Rhetorik 25 und Dialektik, ferner mathematische Werke, darunter Ruckimenta arithmeticae practicae 1548 (1564), die Melanchthon besonders gelobt hat (CR 6, 754. 832, vgl. Schamelius p. 29 f. 37 scipt. publ. in Academ. Witeb. II [1562] Bl. L. 4<sup>b</sup>). Nach dem Beugnis der vita hat Luther ihn wegen seiner Beredsamteit vas plenissimum genannt und ihn neben Beit Dietrich und Johann Spangenderg unter seine brei echten Schüler so gerechnet, weil er mit gleichem Eister der Schule wie der Kirche diente. D. Albrecht.

# Deer chernes f. Tempelgeräte.

Meer, rotes. — Litteratur: Th. von Heuglin, Relje in Nordost-Afrika und längs des rothen Meeres im Jahre 1857 in Petermanns Mitteilungen 1860, 434 ff. nebst Tafel 15; ferner 1869, 406 ff.; Chr. G. Ehrenberg, Ueber die Natur und Bildung der Corallen des 85 rothen Meeres in UBU 1832, 1 (Popiitalijche Rlasse), des ff.; C. B. Rlunzinger, Die Korallen= thiere des rothen Meeres I u. II, Berlin 1877/79; derjelde, Bilder aus Oberägypten, der Büsste und dem rothen Meere, Stuttgart 1877; F. Fresnel, Dissertation sur le Schari des Egyptiens et le Souf des Hébreux in Journal Asiatique VI. Série t. XI, 1848, 274 ff.; B. Mag Müller, Asien und Europa nach altägyptischen Dentmälern, Leipzig 1893, 39 ff. — 40 Jur Frage des Auszuges der Israeliten: J. W. Schleiden, Die Landenge von Sues 1858; D. Brugich, L'Exode et les monuments égyptiens 1875; Th. Juchs, Die geologische Beichaffenheit der Landenge von Suez in Dentschriften der BU, mathem.-naturw. Rlasse, 38 Bien 1878, II, 25 ff.; G. Ebers, Durch Goie zum Sinai<sup>3</sup>, 1881, 91 ff. 532 ff.; Ed. Naville, The store-city of Pithom and the route of the Exodus, Lendon 1885; Guthe in 3dB& VIII, 45 1885, 216 ff.; T. Dillmann, Ueber Pithom, Hero, Rlusma nach Raville in SBU 1885, 2, 889 ff.; D. Brugich, Steinischrift und Bibelwort, 1891, 117 ff. 226 ff.

Der Name "rotes Meer", (5) équida dalassa, findet sich in den griechischen Schriften ber Bibel — Jud 5, 12; WS 10, 18; 19, 7; 1 Mat 4, 9; AG 7, 36; Hor 11, 29 stets mit Bezug auf den Auszug der Israeliten aus Ägypten und vertritt demnach den 50 hebräischen Namen IIII Er 13, 18; 15, 4. 22, den Luther mit Rücksicht auf Er 2, 3. 5; Jes 19, 6, wo IIII des Schilf im Süßwasser des Nils bedeutet, durch Schilfmeer übersetzt hat. Uber die Lage dieses Meeres kann nicht der mindeste Zweisel sein. Nach dem Jusammenhange von Er 3—19 berührte man das Schilfmeer, wenn man von dem Lande Gosen aus in östlicher Richtung den Berg Horeb (und weiterhin Kades) erreichen 55 wollte; freilich wird die ägyptische Landenge von zwei Meeren bespüllt; da aber durch die Weischung, Israel solle nicht den Weg nach dem Lande der Philister ziehen Er 13, 17, die nördliche Gegend der Landenge überhaupt ausgeschlossen wird, so bleibt nur das Meer übrig, das die Landenge im Süden begrenzt, der arabische Meerbussen oder das rote Meer.

Real=Gnepflopabie für Theologie und Rirche. 8. A. XII.

Meer, rotes

Ferner wird das Schilfmeer 1 Rg 9, 26 mit dem Lande Edom (vgl. 2 Chr 8, 17) und mit den Hafenorten Elath und Ezeongeber (f. d. A. Bb V S. 285) in Verbindung gebracht; es handelt sich demnach hier wie auch Er 23, 81; Nu 14, 25; 21, 4; Dt 1, 40; 2, 1; Ri 11, 16 und Ir 49, 21 um bie Junge des roten Meeres, die öftlich von der 5 Sinaihalbinsel ins Festland einschneidet und den sogenannten älanitischen Meerbusen bildet. Dat biefe beiden Teile des arabischen Busens denselben Namen tragen, ist ein Zeugnis dafür, daß man den Zusammenhang der beiden Meereszungen mit dem großen arabischen Busen kannte. Das ist wohl begreiflich, wenn man sich daran erinnert, daß die Agypter bereits vor der Fremdherrschaft der Hptsos Bergwerke auf der Sinaihalbinsel betrieben 10 und in Handelsverkehr mit der arabischen Rüfte ftanden (vgl. Ed. Meyer, Alte Geschichte, I, 85 f.).

Die Erklärung des Namens ist nicht ohne Schwierigkeiten. 21d. Erman hält 770 für

- ein ägyptisches Wort, das die Hebräer entlehnt haben (36MC 46, 122), während W. Max Müller a. a. O. S. 101 es vorzieht, das Wort einstweilen als semitisch zu betrachten. 15 Die Entscheidung dieser Frage muß ven Ugyptologen überlassen werden. Nur ist so viel sicher, daß ein deutlicher Zusammenhang mit anderen Wortstämmen im Hebräischen nicht nurthanden ist Semer ist dassis viel ans Badautung bei wiel sich wir Mur ist so werden nicht borhanden ift. Ferner ift dafür nicht ohne Bedeutung, daß, wie Brugich und 20. Dar Müller hervorgehoben haben, km-vr (kemwer) ber ägpptische Rame bes Meeres an der Oftgrenze Negpptens ift; es liegt nahe, 🖓 Daneben als femitischen Ramen zu betrachten. Dazu
- 20 ist jedoch schon hier hervorzuheben, was besonders für den Auszug der Israeliten aus Agypten wichtig ist, daß der westliche Busen des roten Meeres zur Zeit der Pharaonen nordwärts bis an den wächt tumilät, d. h. bis in die Mitte des jezigen Isthmus von Sues, hinein= reichte. Dieses nördlichste Ende des Meerbusens, wahrscheinlich damals an manchen Stellen schon schmal, seicht und sumpfartig, wurde von den Negpptern kemwer, b. b. Schwarz= 25 waffer, genannt, während das rote Meer selbst, etwa von dem heutigen Sues an, Meer
- der Rreisfahrt, Rundfahrt hieß (fo B. Mar Müller S. 254 f.). Daher wird es sich empfehlen, unter bem Schilfmeer auch nur das frühere nördliche Ende des Meerbufens, etwa von Sues an bis zu dem heutigen isma'ilije, zu verstehen. Auf diese Weise wird es auch möglich, dem oft erhobenen Einwande zu entgehen, daß man für and eine andere
- 20 Bedeutung als "Schilf" annehmen müffe, weil Schilf an den falzgetränkten Ufern des roten Meeres überhaupt nicht wachse. Schon Forskal (Flora asyptiaco-arabica ed. C. Niebuhr 1775, unter genus juncus) hat auf bieje Thatfache aufmertfam gemacht und andere, wie 3. B. Rlunzinger, haben sie bestätigt. Die Bedeutung "Schilf" für 50° steht burch Er 2, 3. 5; Jef 19, 6 fest und wird durch die toptische, nach der LXX an= so gefertigte Übersesung bestätigt, insofern sie für *égvolga dálassa* Er 10, 19; 13, 18 pi-jom en-schari sest; schari bezeichnet, wie F. Fresnel dargelegt hat, Schilf. Mehrere
- mit Schilf bewachsene weite Flächen sind och gegenwärtig in der Nähe des alten Meer-busens vorhanden, ghuwedet el-düş genannt; so am Timsäh-See und an der Mün-dung des wäch et-tilt oder wächt tawärik acht Stunden südlich von Sues. Es sind 40 das Orte, an denen Sützwasser vorhanden ist. Nach solchem Schilf (arundo, juncus),
- bas vermutlich einst burch sein häufiges Vorkommen die Eigentümlichkeit jener Gegend bilbete, wäre bann der nördliche Ausläufer des Meerbufens von Sues benannt worden.

Man hat auch versucht, den Namen rotes Meer mit dem hebräischen Ausdruck z in Berbindung zu bringen. Indem man von der Thatsache ausging, daß Schilf am roten 45 Meere nicht wachse, glaubte man aus Jon 2, 6 für 7 die Bedeutung Seegras, Tang (fucus, alga) entnehmen zu können, da das Lied 2, 3—10 doch von der Errettung Jonas aus ben Gefahren des Mittelmeers (nicht eines Sügwafferfees) handle, also auch dort nicht Schilf gemeint sein könne; man berief sich barauf, daß der Lang des roten Meeres rötlich sei, und meinte, daß danach das Meer seinen Namen erhalten habe. Aber diese Erwägung 50 ift aus einem doppelten Grunde hinfällig. Erstlich ist das sog. Lied des Jona nachträglich

- in die Erzählung eingeschoben; es ift nicht, wie man erwarten sollte, ein Gebet um zu= tünftige Errettung, sondern ein Danklied für bereits erfahrene Hilfe; daher ist eine Deu= tung bes Liebes nach dem Zusammenhang der ursprünglichen Erzählung mindestens unsicher.
- Bweitens ist das Borkommen von Tang in jedem Meere etwas Gewöhnliches; es wäre 55 daher sonderbar, wenn man gerade dieses Meer danach benannt hätte. Eine rötliche Farbe bes Tang mag hier und da richtig beobachtet worden sein. Jedenfalls ist sie aber nicht eine regelmäßige ober besonders auffallende Erscheinung, nach der man gerade dieses Reer benennen könnte. Dr. Klunzinger, ber neun Jahre lang in el-koseir am roten Meere lebte, sagt in seinen "Bildern aus Oberägppten 2c." S. 263: "Manche bezüchtigen eine 60 mitrostopijche Alge (das Trichodesmium erythraeum Ehrenbergs), welche zuweilen

gewiffen Streden bes Meeres eine blutrote Farbe erteilt, ober rote Berge an der Rufte als Ursachen des Namens, aber dies sind nur lotale beschränkte Borkommnisse. Die Rüsten= berge find meist weiß. Die Korallen der Klippe find meist braun, gelblich oder bläulich, bie wenigsten find rot, endlich find auch unter ben Fischen und Rrebsen u. bgl. nur wenige rote. Es ift also am roten Meere fast nichts rot und ber Name ift wohl willkurlich von 5 ben Alten gewählt, ober wie Lucus a non lucendo". Angesichts ber bisber feblgeschla= genen Versuche, ben Namen zu erflären, hat G. Ebers a. a. D. S. 532 bie Vermutung geäußert, bas rote Meer könne nach den anwohnenden Erhtbräern oder Rothäuten benannt worben sein. Übrigens wird nicht selten übersehen, daß der Sprachgebrauch der Alten urfprünglich ein anderer als der heutige war. Rotes Meer bebeutet 3. B. bei Herrobot 10 IV, 37—42 das Meer füblich von Verfien und Arabien bis nach Indien; der Teil, der an Agypten grenzt, heißt IV, 39 der arabische Busen ( $\delta \times \delta \lambda \pi o_S \delta \Lambda O \delta \beta \omega S$ ); nur II, 8 und IV, 42 wird der Name rotes Meer auch für diesen Busen gebraucht. Noch bei Jo= sephus Antig. I, 1, 3 finden sich Spuren dieses älteren Sprachgebrauchs. Was wir heute rotes Meer nennen, ben langgestredten Arm bes indischen Oceans von ber Straße Bab 15 el-Mandeb bis zur Sinaihalbinsel, hat geologisch genommen wenigstens feit der Rreidezeit existiert und sich allmählich in sein jepiges Bett zurückgezogen, seine Ablagerungen auf ben Abhängen ber Kalkberge zurücklaffenb. Diefer Rückzug bes Meeres ober Die "fakulare Bebung des Landes" geht noch jetzt vor sich; "das weiß jeder ältere Rüstenbewohner, dasür zeugen viele Häfen, die, einst im Altertum verühmt, jetzt trockenes Land sind" (Alunzinger 20 S. 229 f.). Obwohl es sich weit über den Wendetreis des Krebses nach N. erstreckt, so ift es doch ein wahres Tropenmeer und scheidet sich nach seinen Lebewesen sehr scharf von bem Mittelmeere, von dem es nur durch eine schmale Landenge getrennt ist, mit dem es sogar seit 1869 durch ben Suestanal in Verbindung steht.

Mit dem Aufschluß, den uns diese Entdeckungen Navilles über die ehemalige Beschaffenheit der südlichen hälfte des Isthmus gegeben haben, stimmen dessen geologische 45 Eigentümlichkeiten vollkommen überein. Der Wiener Geologe Th. Fuchs hat im März 1876 die Landenge von Sues in ihrer ganzen Breite durchwandert und durch seine Untersuchungen seitgestellt, daß sich die Fauna des roten Meeres in den Ablagerungen der Oberfläche die zu dem Timsäh-See verfolgen läßt. Dann hat es eine Zeit gegeben, in der bie Wasser von Meeres auf der südlichen Hälfte des Isthmus die in die Gegend so des wäld tümllät, d. h. die in die Rähe von Ero Castra (ober Arsinoë) vordrangen. Das Jurücktreten des Meeres hat nach Fuchs in "der jüngsten Pliocän- oder Quaternärzeit" (Quartärzeit) stattgefunden, d. h. in derjenigen geologischen Pliocän- oder duaternärgeit" (Quartärzeit) stattgefunden, d. h. in derjenigen geologischen Pliocän- oder duaternärzeit" (Quartärzeit) stattgefunden, d. h. in derjenigen von der schwand gegen das Bild zu erheben, das wir uns nach Ravilles Entdeckungen von der süblichen Hälfte des Isthmus 55 für die Zeit der Pharaonen und noch später machen müssten. Die Nachrichten, daß der Isharao Necho II., später Darius und die Ktolemäer einen Ranal zum roten Meere zu graben versucht oder wirklich bergestellt haben, sind wahricheinlich so zu verstehen, daß sie Isters feichter werdenden Fahrstraße des Meeresarms nachelsen oder sie durch eine künstliche erstehen wollten.

32\*

### Meer, rotes

Die Stationen des Auszuges, die im AT genannt werden, find im jehowistischen Buch und im Priesterkober nicht dieselben. Folgende Übersicht mag das zeigen:

| Jehowistisches Buch:<br>Land Gosen (s. d. A. Bd VI S. 768) Gen 45,<br>5 10; Ez 8, 18                                         | Briefterkoder:<br>Land des Namses Gen 47, 11 oder<br>Ägypten überhaupt Er 1, 7; 12, 13.                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| nicht die Straße nach dem Lande der Philifter,<br>fondern die Straße nach der Wüfte, nach<br>10 dem Schilfmeere Er 13, 17 f. | Die Stäbte Ramses und Suffoth Er<br>12, 37.                                                               |
|                                                                                                                              | Etham am Rande der Büste Ex 13, 20.                                                                       |
|                                                                                                                              | Umkehr nach <b>Bihachiroth zwifchen Migdol</b><br>und dem Meere, vor Baal Zephon<br>am Meere Er 14, 2. 9. |

## Durchzug durch das Meer Er 14.

Büfte Sur Er 15, 22, Mara Er 15, 23, Clim | Elim Er 16, 1. 15 Er 15, 27.

Die jehowistischen Angaben find mit unserer gegenwärtigen Renntnis ber Oftgrenze Unterägpptens im allgemeinen verständlich, namentlich können Richtung und Lauf ber Er 13, 17 f. genannten Straßen taum migverstanden werden. Die Straße nach dem Lande ber Philister zog fich an dem öftlichen Rande bes urbar gemachten Landes bin und 20 hatte bis an das Mittelmeer eine nordöstliche Richtung; sie ist auf der Tabula Peutinge-riana mit demselben Lauf eingetragen, den noch heute die alte Rarawanenstraße, die bei el-kantara den Suestanal überschreitet, verfolgt. Die Straße nach der Müste, nach dem Schilfmeere lief in östlicher Richtung durch den wächt tumilät, berührte hier das alte Heiligtum Bithom, sowie den späteren Ort Heroonpolis und führte in der Gegend zwischen 25 bem heutigen Balläh-See und Timsäh-See durch die Grenzfestung, die bereits für die Beit Sethos I. im Tempel von Karnak dargestellt worden ist (s. Lepsius, Denkmäler III, 128). Jenseits dieser seste sich der Weg in östlicher Richtung auf Rades zu fort und durchschnitt zunächst die Wüste Sur, die nach Gen 25, 18 und 1 Sa 15, 7 an der Ostgrenze Ägyptens sich ausdehnte. Da der Weg durch die Grenzbeseftigung, die sich etwa 20 auf der heutigen Bodenschwelle el-gisr nördlich vom Timsäh-See befunden hat, den Jöraeliten versperrt war, so blieb ihnen nichts anderes übrig als der Versuch, das Schilf-meer an einer seichten Stelle zu überschreiten. Die Darstellung des Jahwisten Er 14, 19 b. 20a. 21a $\beta$ . 24 f. 27a $\beta$ b. 30 f., die sich durch Einsacheit vor der des Elohisten (vgl. Er 14, 21 aab. 22 f.) auszeichnet, läßt vermuten, das bas völlige Zurücktreten des Wassfers 85 von gewiffen Stellen des Schilfmeeres bei Oftwind (und bei Ebbe) damals als eine wohlbekannte Erscheinung galt. Als Moses sich dem Ufer näherte und diesen Vorgang sich vorbereiten sab, erblidte er darin ein günstiges Zeichen seines Gottes. Unter dem Schutze ber Nacht ließ er seine Scharen den Marsch über den trodenen Meeresboden antreten und brachte sie glücklich auf die andere Seite hinüber, während für die nachsetenden Agypter to und ihre Streitwagen dieser Weg verberblich wurde. Das Lied Er 15, 1—19 redet wieder= holt von dem Bharao, der bei diefer Gelegenheit umgekommen wäre; man hat sich des-halb veranlaßt gesehen, auf den ägyptischen Denkmälern nach diesem Pharao zu suchen bisher vergeblich und wohl auch in Zukunft vergeblich! Die Erzählung Er 14 und bas alte Lied Mirjams weiß nichts von einem Pharao zu sagen, nur das späte Gedicht Er 15, 1 ff. 45 sowie andere, davon abhängige Stellen des ATs verherrlichen das für Jerael so wichtig gewordene Ereignis auch durch den Untergang eines ägyptischen Pharao. Früher war die Annahme verbreitet, daß Moses seine Scharen südlicher in der Richtung auf Sues zu geführt und daß bort der Ubergang über das Schilfmeer stattgefunden habe. Die Entbedungen Navilles widerraten entschieden diefe Annahme.

50 Die Angaben des Priesterkober wollen dem Anscheine nach recht genau sein, doch find sie uns gegenwärtig weniger verständlich. Über das Land des Ramses s. Gosen. 280 die Stadt Ramses gelegen hat, wissen wir nicht. Sutsoth wird allerdings häufig mit dem ägyptischen Thuku oder Thuket zusammengestellt; doch ist Thuku in der älteren Zeit nicht Rame eines Ortes, sondern der Rame des Grenzbezirks in der Rähe von Pithom,

500

auch ift die Gleichjezung von Thulet mit Suttoth nicht ohne Bedenken der verschiedenen Laute wegen. In Etham am Rande der Wüste pflegt man jest ziemlich allgemein das ägyptische Wort für "Festung", hetem, zu erkennen und dadei an die oben erwähnte Grenzfeste gegen die Nomaden der Sinaihaldinsel zu denken; an diesem Punkte würde also der im Priesterkoder beschriebene Weg wenn auch nicht ausdrücklich, so doch thatsächlich 5 mit dem im jehowistischen Bucg wenn auch nicht ausdrücklich, so doch thatsächlich 5 mit dem im jehowistischen Bucg gemeinten zusammensfallen. Rätselbast ist die Westung des Lagers, obgleich mehrere Örtlichsteiten genannt werden. Von diesen wird Migdol sonst es Lagers, obgleich mehrere Örtlichsteiten genannt werden. Von diesen wird Migdol sonst als ein Ort an der Nordgrenze Ägyptens Ez 29, 10; 30, 6 genannt, es lag nach dem Itinerarium Antonini 12 römische Westen schuler, so diesen heutigen 10 tell el-hör. Wäre dieser Ort wirklich gemeint, so datte man daran zu denken, daß die Istraeliten jetz auf der Straße nach dem Lande der Beschung schulern schuler wirdich suttigen auch das das "Weer" Er 14, 2. 9 das Mittelmeer bezeichnen schulich auch wirklich zu bestimmen gesucht; doch hat letzterer diese Anstielen zussiehenden Istraeliten auch wirklich zu bestümmen gesucht; doch hat letzterer diese Anstiehenden Istraeliten auch wirklich zu bestümmen gesucht; doch hat letzterer diese Anstiehenen Schleichert (bei Bithom) auf der von ihm gesundenen Stele Ptolemäus II. Philadelphus nachweisen zu fönnen; aber das Borhandensein dieses Ortes mit einem Heiligtum des Oftris ift für die Zeit der alten Abaraonen nur möglich, bezeugt ift es nicht. Unfere jezige Renntnis der Oftgrenze Ägyptens gestattet es also nicht, die anscheinend genauen Angaben des Briestertoder nachzuzo weisen; es läßt fich nicht einmal entscheinen genauen Angaben des Briestertoder nachzuneten Weg nur näher bestimmen oder ob sie ihn berichtigen sollen.

Meer, totes f. Paläftina.

Megander (Großmann), Kafpar, gest. 1545. — Eine gründliche Biographie fehlt. Das Berner Birten M.s beieuchtet eingehend Hundeshagen, die Konstlikte des Zwinglianismus, Luther= <sup>25</sup> tums, Calvinismus in der Bernischen Landestirche von 1532—1558 (Bern 1842). Im übrigen ist man an zerstreute Stellen in den Quellen zur Zürcher und Berner Reformation, bezw. an die Werte von Wirz, Leu u. a. gewiesen. Dazu M.s Schriften (s. u.).

M. stammte aus Jürich und wurde der Versechter des unversälichten Zwinglianismus und der theologische Stimmführer der Verner im Konkordienwerk während des ersten Decen- so niums nach der Verner Reformation. Geboren 1495, nahm er 1518 in Bajel die Magisterwärde an, worauf er in seiner Laterstadt eine Anstellung als Raplan beim Spital erhielt. Hier stellte er sich von Anstang an in die Reihe der unbedingten Anhänger Zwinglis, die mit diesem 1522 die Bittschrift um Freigebung der Predigt und der Priesterehe unterzeichneten. Er trat 1524 in die Ehe und befand sich unter denen, welche 11. April 1525 se an Zwinglis Seite vor dem Rat die Abstellung der Messen welche 11. April 1525 se an Zwinglis Seite vor dem Rat die Abstellung der Messen welche 1525 verteidigte er mit Zwingli und Leo Jud die Schlußsäte. Seit diesem Jahre wirkte er auch an der Prophesei, der von Zwingli begründeten eregetischen Schule, mit. Wir sinden ihn sodam auf der Verner Disputation, gegen deren Erde er nach Gal 5, 1 ff. über die os Standhaftigsteit predigte (abgedruckt in: Die Predigten Schule, nit. Mir schulen, 1. w., zürich 1528). Ohne daß er im übrigen bei der Berchandlungen das Wort ergriffen hätte, muß er, zumal als Prediger, einen vorteilhaften Eindruck zurückgelaffen haben. Denn schung schure nach Ruber 1528 wurde fan die Spreiser der schule unter Zwinglis Beirat nebst Rebellican und Dr. Seb. Horweiter als Professor ber Theologie und Prediger nach Bern 45 berufen, wo der Grund zu einer theologischen Bildungsschule gelegt wurde (Stürler, Urkunden der Bernischen zu einer theologischen Bildungsschule gelegt wurde (Stürler, Urtunden der Bernischen zu einer Bernischen Bildungsschule gelegt wurde (Stürler, Urtunden der Bernischen Richenreform, I, 86. 262).

In Bern eröffnete sich für M. eine einflußreiche Wirksamkeit. Nach Hofmeisters frühzeitigem Wegzug kam ihm an theologischer Gelehrsamkeit kein anderer gleich. Je mehr die wachsenden Beschwerden des Alters sich bei Haller und Kolb geltend machten, um so mehr 50 ging die Leitung der kirchlichen Angelegenheiten auf ihn über. Namentlich bei der Landgeistlichkeit stand er in hohem Anselegenheiten auf ihn über. Namentlich bei der Landgeistlichkeit stand er in hohem Anselegenheiten zu fin über. Namentlich bei der Landgeistlichkeit stand er in hohem Anselegenheiten Seine Freunde verehren ihn veluti numen Delphicum, schreibt später Kunz nach Wittenberg. Sein Charakter erwies sich als wenig geeignet für die immer schwieriger sich gestaltenden Berner Verhältnisse. Die Urteile über ihn lauten ungleich. Dem eigenen Geständnis zufolge war er "rauh und von Natur also 55 komplezioniert", nach dem Urteil von Freunden, mit dem aber daszenige Zwinglis nicht zusammentrissen zum ihr den Berichten der Gegner nicht frei von herrschlüchtiger

Megander

Anmaßlichkeit, homo intolerabiliter factuosus (Rhellican an Zwingli 13. Dezember 1529; Runz an Neobulus 2. Februar 1538). Es kann nicht wundern, daß sich die Beziehungen zu seinen näheren Umgebungen, vorab zum Rate, nie recht freundlich gestalteten, noch auch, daß seine gesamte Haltung ihn mit der Zeit in stets neue Mißhelligkeiten verwickelte. 5 Immerhin steht er persönlich durchaus ehrensfest da. Den richtigen Ausdruck brauchen wohl die St. Galler Gestlichen (Johannes Keßler), wenn sie im Kondolationsschreiben nach seinem Tode von M. sagen: vir integerrimus veritatisque tenacissimus.

Bei der Einrichtung der höheren Bildungsanstalt, auf die es bei seiner Berufung in erster Linie abgesehen war, ließ M. sich von dem Vordilde Jürichs leiten. Auch die Prophezei 10 wurde sehr bald eingesührt. Die Entschiedenheit, mit der er vor dem zweiten Rappeler Feldzuge wohl im Geiste der Züricher, aber im Widerspruche mit Berns Politik, den Krieg predigte, zog ihm nach der Niederlage von Rappel eine zeitweilige Stillstellung im Amte zu (haller an Bullinger 11. Dezember 1531, 16. Januar 1532). Dagegen blieb er in Bürich so angeschen, daß er neben Bullinger zum obersten Pfarrer an Zwinglis Stelle 15 in Vorschlag kam. An den Rat von Zürich richtete er ein prächtiges Bestärtungsschreiden (Egli, Altensi. Nr. 1828). In Verbindung mit Hösmeister leitete er dann 1532 zu Zosingen das Gespräch mit den Wiedertäufern (haller an Bullinger 3. Juni, Juli und 8. September). Auf der Laufanner Disputation, Oktober 1536, erschien er als Theologe im Geleite der obrigkeitlichen Abordnung. Desgleichen waren die Lineamente der Kirchen-20 verfassung, welche im Mai 1537 der Synode zu Lausanne für die welschen, sein Bart (Ruchat VI, 149. 409).

Beit höhere, eigentlich kirchengeschichtliche Bedeutung kommt dem konsequenten Berhalten M.s in den Berhandlungen über die Konkordie zu. Das mächtige Bern bildete 25 unter äußerft lehrreichen Schwantungen uber die stontotote zu. Dus machunge oten onboere rifchen Bemühungen. M. hinwider mag füglich als die Seele der bernijchen Renitenz betrachtet werden. Erst teilten seine älteren Kollegen seine zwinglische Abneigung voll= ständig. Sie hinderte ihn weder an der Mitwirkung bei der Feststellung der ersten hel= vetischen Konfession in Basel, noch an der Vertretung der angesochtenen Wittenderger Unter aus einer Strachten Uterter 1520 Mit ehren Die Seiten bei der Beiten einer Beitender ihren bei die Beiten Beitenberger so Artikel auf einer Synobe im Oktober 1536. Als aber Dr. Seb. Meher, ber Freund ber Straßburger, und Peter Runz, ber auf eine Zeit zu Wittenberg studiert hatte, in die durch Hallers und Rolbs Tod entstandenen Luden eintraten, änderte fich bie Lage. Jene beförberten bie Union mit ben Sächsischen ebenso angelegentlich, als M. und ber nunmehrige oberfte Detan, Crasmus Ritter, ihr entschieden entgegenarbeiteten. Von beiden Seiten 85 entbrannte der Streit mit leidenschaftlicher Heftigkeit. In Kolloquien und auf der Ranzel folgten sich Angriff auf Angriff. Der Rat, durch die politischen Konstellationen bewogen, war gerade jett der Konkordie nicht ungünstig. Eine von ihm veranlaßte Synode, 31. Mai 1537, der an dreihundert Prediger anwohnten, hatte jedoch kein anderes Resultat, als daß ben Barteien ihr ärgerliches Gezänke verwiefen und ihnen Schweigen auferlegt wurde. 40 Schon auf den September wußte hierauf Buter die Einberufung einer neuen Synode zu erzielen, die ihm Gelegenheit zur Selbstverteidigung wegen ber Retrattionen und des veröffentlichten Briefwechfels mit Luther gewähren follte. M., ber Sprecher berfelben, ließ harte Worte fallen. Deffen ungeachtet erklärte sich die Verfammlung zuletzt durch Butzers Rechtfertigung befriedigt. Uber die Stimmung des Rats ließen deffen Schlußnahmen vollends 45 keinen Zweifel übrig: es folle bei ben Beschlüffen ber Maispnobe sein Bewenden haben; wer sich dagegen verfehle, verwirke sein Umt; von der Stadtgeistlichkleit erwarte man ein-

trächtiges Zusammenwirken; endlich habe M. seinen — von Butzer und Kunz im Artikel vom Abendmahl verdächtigten — Katechismus zu verbeffern. S. d. Art. Butzer Bb III, 603 ff. 50 Dieser letzte Bunkt wurde für Megander und, in seinem Rückschlage, auch für das

 Defer legte guntt wurde für Negander und, in jetnem Ruchquage, aug für das Ronfordienwert verhängnisvoll. Jener Ratechismus, nach der Vorlage des großen Ratedismus Leo Judäs gearbeitet, war 1536 im Druck erschienen. Obwohl nun M. gegen die erwähnte Weisung keinen Einspruch erhoben hatte, besorgte Buter die Revision sofort von sich aus. Nicht weniger beeilten sich die Räte, die buterische Emendation mit ihrer 55 Approbation zu versehen und sie in ihren Landen für verbindlich zu erklären (6. November 1537). Durch dieses rückschliche Verschaften tief verlegt, wies M. die Anerkennung der vorgenommenen Albänderungen, — die übrigens selbst in der Sakramentenlehre den dogmatischen Standpunkt der ersten helvetischen Ronsessien und ber Zugeständnisse der legten Jahre nicht überschritten, — auch dann noch beharrlich von der Hand, als ihm seine Entsahre nicht überschritten, — auch dann noch beharrlich von der Hand, als ihm seine Ent-

60 laffung in Aussicht gestellt wurde. Sie erfolgte noch vor Ende des Jahres, und der miß=

beliebige Mann kehrte nach Zürich zurück, wo man ihn mit dem Archibiakonat und einer Chorherrnstelle am großen Münster entschädigte. Von nun an gaben sich die Züricher diejenige Stellung zu den Unionsbestrebungen Buters, welche ansänglich die Berner behauptet hatten. Luthers Friedensdrief vom 1. Dezember 1537 und die Antwort der reformierten Stände vermochten ihre Mißstimmung um so weniger zu bannen, als Luther bereits im 5 folgenden Jahre das erzielte Ergebnis wieder zu nichte machte. In Vern aber wogte der Ratechismushandel noch eine Weile auf und nieder. Sowohl die Art, wie man sich des um die Kirche immerhin wohlderdienten M. entledigt hatte, als der kede Eingriff der Obrigkeit in die Firierung des Lehrausdrucks riefen eine Opposition hervor, die sich erst durch eine nochmalige, allerdings insignistante Anderung des revidierten Ratechismus beschwichtigen 10 ließ. Müde der ungewohnten Rämpfe, lenkte man endlich von 1542 hinweg selber wieder von der lutheranissensen Richtung ab, steiste süch selber Vers 18. August 1545) sogar bei buterischen Albuandlungen seines Ratechismus völlig beseitigt zu haben.

Schriften. Mit Leo Jubä beforgte M. 1527 die Herausgabe der Annotationen zum 15 I. und II. Buch Moses nach Zwinglis mündlichen Vorträgen, in gleicher Weise 1539 diejenige der Anmertungen zum Hebräer- und zum ersten Johannisbriefe. Außerdem schrieb er den erwähnten Katechismus und kurzere Kommentare über die Briefe an die Galater 1538, an die Ephejer 1534, an Timotheus und Titus 1535. Güber † (Egli).

Meier, Ernft Julius, geft. 1897. - B.Rühn, Oberhofprediger D. th. u. ph., E. J. M., 20 in Beitr. zur Gachi. Rirchengefc. XII, 1897, S. 1 ff.

Ernst Julius Meier wurde am 7. September 1828 als Sohn eines Steueramtsrendanten in Zwidau i. S. geboren und begann Oftern 1847 fein Studium als Theolog auf ber Leipziger Universität. Unter den theologischen Docenten übten nur Niedner und ber junge Docent G. A. Fride auf ihn Einfluß aus. Infonderheit nahmen aber die philo- 25 sophischen Studien, zu denen er schon auf dem Gymnasium burch feinen Rettor Raschig jophylyken Studien, zu verten er schon auf dem Sommafaunt durch feiten steriot stalzug angeleitet worden war, sein ganzes Interesse in Anspruch. Lehrer und Führer wurde ihm der Professon ver Philosophie Christian Hermann Weiße, mit dem er auch in enge per-sönliche Beziehung trat, während der Studienzeit als Famulus und in der Kandidatenzeit als Hauslehrer im Weißeschen Hause. Reben Hegel, Schelling, Spinoza schlette ihn be- 80 sonders auch Jatob Böhme. Für die Theologie wurde er besonders durch das Studium Unthers auch Jatob Böhme. Jähr die Theologie wurde er besonders durch das Studium Luthers gewonnen. Im Jahre 1854 wurde er Ratechet zu St. Petri in Leipzig, und nach turger Beit in demselben Jahre Pfarrer in Flemmingen in Sachsen-Altenburg. 3m Jahre 1864 wurde er Oberpfarrer und Superintendent in Löhnit im Erzgebirge und 1867 Superintendent der Landdiöcese Dresden und Stadtprediger an der Frauentirche dasselbst. 25 Die Professunger ber praktischen Theologie in Leipzig, die er auf des Rultusministers von Fallenftein bringenden Bunfch nach Brückners Uberfiedelung nach Berlin im Jahre 1869 übernehmen follte, lehnte er ab. Nur mit Widerftreben folgte er später bem Rufe als Ober= hofprediger und Bicepräsident des Landestonsiftoriums in Dresden im Jahre 1890 nach Rohlschütters Lobe. Er selbst war sich bewußt, daß das Kirchenregiment und die kirchliche so Berwaltung, wie alles, was mit dem bureaufratischen Altenwesen in Zusammenhang fteht, feiner Eigenart widerstrebte. Um so mehr hat er durch seine lebensvolle Personlichteit einen weit- und tiefgreifenden Einfluß auf die Landestirche und ihre Geiftlichkeit ausgeübt. Am 6. Oktober 1897 wurde er mitten aus der Arbeit durch einen schnellen Tod abgerufen.

Deiers besonderes Charisma war die Predigt. Seine Eigenart trat mit voller Uns as mittelbarkeit in derfelben in die Erschierung. Sein vielseitiges geiftiges Interesse, das sich vor allem auch auf die klassische beutsche Litteratur, besonders auch auf Rückert, Jeremias Gotthelf und Otto Ludwig (zu letterem trat er in nähere persönliche Beziehung) erstreckte, verband sich mit der Gabe, daß ihm für jeden Gedanken die Fülle und Krast des Nusbrucks mit Leichtigkeit zu Gebote stand, und daß er die Gedankengruppen geistvoll zu vers so binden wußte. Dabei sind seine Predigten streng terztgemäß und klar disponiert. Aber die Fülle der sich drängenden Gedanken und die oft allzulangen Säpe lasse lasse lasse die Fülle ver sich drängenden Gedanken und die Häulangen Säpe lasse allerdigs die studepunkte innerhalb der Predigt vermissen. Der Vortrag der Predigt entsprach völlig dieser sind gehörte, um bei dem unauthaltsamen Strom der Rede im einzelnen zu folgen. ss Im Buchhandel sind zwei Bände Predigten unter dem Titel: "Wir sahen sein gen genrecht keit" (Leipzig, Teubner 1871, 1877, 2. Aussasse Leipzig 1891), und ein Band mit dem Titel: "Dein Wort ist meines Fußes Leuchte", 1886, 2. Auss. Sin dem won Keurer berausgegebenen Sammelwert: "Das Leben der Altwäter der lutherischen Kirche" schrieb Reier das Leben von Nikolaus Amsdorf, während die von ihm ebenfalls übernommene Biographie Kaspar Aquilas nicht zur Vollendung kam. Ein seines Verständnis für psychologische Charakterisierung von Persönlichkeiten tritt in den beiden Vorrägen: "Judas 5 Jicharioth" (1872) und "Johannes der Jünger der nicht stürbt" (1874) hervor. Die Versönlichkeit Meiers in seiner ganzen Eigenart erscheint aber vor allem in dem trefflichen Vorrag: "Humor und Christentum mit besonderer Beziehung auf den Katholicismus und den deutschen Protestantismus (1876).

Mejer, Dtto Rarl Alexander, geft. 1893.

10 M., einer der bedeutenbsten Kirchenrechtslehrer des 19. Jahrhunderts, wurde am 27. Mai 1818 in Zellerfeld geboren. Sein Bater ein Jurift, der fich auch durch litterarische Arbeiten bekannt gemacht hat, war bort Rechtsanwalt und wurde später Obergerichtsrat in Göttingen. Durch ihn angeregt studierte Mejer in Göttingen, Berlin, Jena und zuletst wieder in Göttingen Jurisprudenz. Am 30. Juni 1841 zum Dr. jur. pro-15 mobiert, trat er als Auditor beim Amtsgericht Göttingen ein und habilitierte sich dort 1842 als Privatdozent. Im Februar 1845 erschien die erste Auflage seiner "Institutionen bes gemeinen deutschen Rirchenrechts". Es war ein einleitendes Lehrbuch zum Gebrauch für akademische Borlefungen, das in kurzem Abrig das kirchenrechtliche Material enthielt, an die Ubersicht des geltenden Rechts die historische Entwickelung anknupfte und sich sonst 20 eng an das Lehrbuch von Richter anschloß. Dadurch auf ihn aufmerksam geworden, verschaffte ihm die hannoversche Regierung die Möglichkeit einer größeren wissenschaftlichen Reise nach Italien und Belgien (Michaelis 1845 bis Michaelis 1846). Diese Reise und namentlich der längere Ausenthalt in Rom war für die weitere Entwickelung Mejers entscheidend. Die ihm gestellte Aufgabe war zunächst, über Organismus und Geschäftsgang 25 ber Rurie zu berichten (der Bericht ist in der Jatobson-Richterschen Zeitschrift für Recht und Politik ber Rirche 1847 mitgeteilt); aber auch barüber hinaus fand er Gelegenheit, das Befen und ben Charakter ber römischen Rirche, ihre Politik und Machtentfaltung, ihr Berhältnis zu den Brotestanten und ihre Bestrebungen zu deren Wiedergewinnung tiefer und vollftändiger zu ertennen, und eine ganze Reihe von Schriften haben in biefen Studien so ihre Burzeln. Dahin gehört zunächst das zweibändige Wert "Die Propaganda, ihre Pro-vinzen, ihr Recht mit besonderer Rückstächt auf Deutschland dargestellt (1852 und 53)", das ber Kirchenrechtswiffenschaft ein ganz neues Gebiet erschloß. Schon im zweiten Bande bieses Werkes, der die Missionen der Propaganda im Gebiete des Protestantismus und namentlich in Deutschland behandelte, hatte Mejer auch bie nach dem Sturze Napoleons 85 und dem Wiener Rongreß von den einzelnen deutschen Staaten mit der Rurie geführten Verhandlungen besprochen und die barauf gerichteten Studien dann weiter verfolgt. Daraus erwuchs dann das breibändige Wert "Zur Geschichte der römisch-beutschen Frage". Nachbem im ersten Teile (Deutscher Staat und röm. tath. Rirche von der letten Reichszeit bis zum Wiener Kongreffe, 1871) die Grundlagen dargestellt find, auf denen die beutschen 20 Staaten über die Wiederherstellung der Verfassung der tatholischen Rirche mit der Kurie zu verhandeln hatten, enthält der zweite Teil (1872 und 73) die baverische Konkordats= verhandlung und die Verhandlungen von Preußen, Hannover und den oberrheinischen Staaten bis 1819, endlich der dritte Teil (1874 und 1885) den Ausgang diefer Ber-handlungen bis 1830. Die Darstellung gründet sich überall auf ein dis dahin zum 25 größen Teil unbekanntes Altenmaterial. "Die Konkordatsverhandlungen Württembergs vom Jahre 1807" waren schon 1859 erschienen und eine weitere Ergänzung bot die 1885 sachte 1807 waren just 1805 erjonenen und eine urterer Software Johann Rikolaus von herausgegebene Schrift über Febronius ("Febronius, Weißbischof Johann Rikolaus von Höntheim, und fein Widerruf. Mit Benutzung handschriftlicher Quellen dargestellt"). End= lich gehört hierher auch die Schrift "Das Leto beutscher protestantischer Staatsregierungen so gegen tatholische Bischofswahlen" (Rostod 1866). Für den wieder beginnenden Kampf des Staates und der Rurie war es von der größten Bedeutung, daß Mejer die Borgeschichte dieses Rampfes altenmäßig flar gestellt hatte. In den Rampf selbst griff er namentlich durch die Broschuren "Um was streiten wir mit den Ultramontanen? (Hamburg 1875) und "Zur Naturgeschichte des Centrums" (Freiburg i. B. 1882) ein, in denen er bas Wefen 55 des Ultramontanismus und seiner Bestrebungen flar legte.

Noch nach einer anderen Seite hin war der römische Aufenthalt für Mejers Entwickelung von Bedeutung. Er selbst sagt einmal (in der Biographie Niebuhrs, Biographisches S. 97): "Was der katholisch-kirchliche Weltmittelpunkt als solcher Imposantes zeigt, läßt den dort Lebenden kirchliche Bezüge so lebhaft empfinden, daß wer für dergleichen ein Herz hat,

sich um so mehr auch der eigenen kirchlichen Zugehörigkeit bewußt wird." So ift es auch ihm ergangen, in Rom ift ihm die Bedeutung der Kirche zum Betwußtsein gekommen und im Gegensatze gegen die römische Kirche hat er sich als Lutheraner fühlen gelernt. Verstärkt wurde biefer tonfeffionelle Zug noch durch feinen Aufenthalt in Rostod. Dorthin war er, nachdem er 1847—50 ordentlicher Professor in Königsberg und ein Jahr in Greifswald 5 gewesen, 1851 berufen, auch 1853 zum Konsistorialrath und später zum Universitätsbiblio= geneten, 1851 strutch, und 1855 zum Rohnsteinigen zu Kliefoth, mit dem zusammen thekar ernannt. In Rostoa trat Mejer in Beziehungen zu Kliefoth, mit dem zusammen er 1854—60 die "Kirchliche Zeitschrift" herausgab und mannigfach in die kirchenpolitischen Rämpfe der Zeit eingriff. Deutlich erkennbar ist die Entwickelung Mejers in den ver= schiedenen Ausgaben der "Institutionen des gemeinen deutschen Kirchenrechts". Die erste 10 Ausgabe (1845) wollte nichts anders sein als ein einletendes Lehrbuch für akademische Vorlefungen, die zweite (1856) hatte in dem Streben "unserer Konfession und ber Geschichte gerecht zu werden" eine bedeutende Erweiterung und nötige Umarbeitung erfahren. In der Vorrede spricht M. es bestimmt aus, "daß evangelisches Rirchenrecht nur konfessionell dargestellt werden tann". "Der innere Zusammenhang in den Rechtsgebanten jeder Rirche 15 läßt fich anders nicht erkennen als aus ihrem eigenen individuellen, b. h. dem konfessionellen Rirchenbegriffe." Von hier aus ift M. bestrebt, die Mängel der ersten Ausgabe zu berich= tigen. Es war methodisch unrichtig, das lutherisch-protestantische Rirchenrecht von dem vorrefor= matorischen und römisch-tatholischen in der Darstellung gänzlich abzusondern. Nach lutherischer Anschauung hat die Reformation nicht etwas ganz Neues geschaffen, sondern die kirchliche 20 Entwickelung der vorhergehenden Zeit hat in der lutherischen Kirche ihre Fortsetzung, nur eine berechtigtere als in der römisch-latholischen, von dieser dadurch unterschieden, daß sie bloß gefunde und nicht wie die römisch-tatholische auch ungefunde Sätze des alten Stammes in fich aufgenommen hat. Das Wefen unferer tirchlichen Rechtsinstitute tritt barum nur bann in das rechte Licht, wenn wir sie als berichtigende Entwickelungen der vorreformatorischen 25 uns vergegenwärtigen, während jene isolierten Konglomerate von lutherischen Spezialnotizen, reformierten Zutunftsgedanken und Berweisungen auf bas römisch-tatholische Rirchenrecht, wie fie die erfte Auflage der Inftitutionen als protestantisches Rirchenrecht bezeichnete, ein richtiges Bild davon zu geben ungeeignet find. Dazu kam als zweiter Mangel, daß die Lehre vom Leben der Kirche insofern unrichtig dargestellt war, als das Gewicht darin, so in reformierter Beije, auf Thätigkeiten ber einzelnen Rirchenglieder, ftatt wie es auf Grund lutherischer Anschauung sein müßte, auf die Thätigkeit der Kirche als Heilsanstalt an ihren Gliedern gelegt wird. Böllig umgearbeitet war die 1869 jest unter dem Titel "Lehrbuch des deutschen Kirchenrechts" erschienene dritte Auflage. Hier waren nicht bloß die Gedanken der zweiten Auflage konfequent durchgeführt, eingreifende Beränderungen hatte 35 namentlich die Lehre vom lutherischen Kirchenregiment erfahren.

Diefer Lehre, die burch die Strebungen und Rämpfe der Zeit in den Vorbergrund getreten war, hatte M. ein besonderes Studium zugewendet, als deffen Ergebnisse er 1864 eine Schrift unter dem Titel "Die Grundlagen bes lutherischen Rirchenregiments" veröffentlichte. Weit verbreitet war bamals die Anficht, bas landesherrliche Kirchenregiment sei nur 40 ein Notbehelf, bie Verfaffungsibeale ber Reformation seien andere gewefen, aber darüber, welcher Art fie gewesen, gingen die Meinungen auseinander. Mährend Stahl sie in vorrefor= matorischen Anschauungen fand (Rirchenverfaffung nach Lehre und Recht ber Protestanten, 1840, 2. Aufl. 1862), suchte fie Richters bedeutsame Schrift über die Geschichte der ebangelischen Kirchenversaffung in Deutschland (1851) in der Richtung der presbyterial-synodalen 45 Verfassungsgedanken. Das dabei die Gefahr, mehr oder minder fertige Privatgedanken über das, was nach Aufhören des landesberrlichen Rirchenregiments etwa angemeffen sein könnte, auf die Auffassung ber historischen Verhältnisse Einfluß ausüben zu lassen, nicht überall vermieden ist, wird man heute wohl allseitig zugestehen. M. strebt diese Gefahr zu vermeiden, er will lediglich eine dogmengeschichtliche Erörterung geben, diese aber unter so Heranziehung des ganzen Materials und so, daß er, um den Sinn der symbolischen Aeußerungen richtig zu verstehen, immer ihren Zusammenhang mit den Meinungen und insbesondere mit den Zuständen der Zeit berudfichtigt. Er tommt zu dem Ergebnis, daß man auf lutherischer Seite Staat und Rirche nicht als zwei Verbände, sondern in unzertrennlicher Einheit ansieht; in diesem Verbande kommt dem Lehrstande kraft göttlicher 55 Vollmacht die Wort- und Sakramentsverwaltung zu, während die Obrigkeit die Pflicht und baher auch das Recht hat, dafür zu sorgen, daß im Lande Wort und Sakrament richtig verwaltet und kein falscher Gottesdienst gebuldet wird (custodia utriusque tabulae). Die heutigen Landeskirchen sind nicht mehr die alten; deren Voraussezungen sind durch bas Auftommen des Toleranzprinzips und den eindringenden Konstitutionalismus beseitigt. 60 berausgegebenen Sammelwerk: "Das Leben ber Altwäter ber lutherischen Rirche" schrieb Meier das Leben von Nikolaus Amsdorf, während die von ihm ebenfalls übernommene Biographie Kaspar Aquilas nicht zur Vollendung kam. Ein feines Verständnis für psychologische Charafterisserung von Persönlichkeiten tritt in den beiden Vorrägen: "Judas 5 Jicharioth" (1872) und "Johannes der Jünger der nicht stirbt" (1874) hervor. Die Versönlichkeit Meiers in seiner ganzen Eigenart erscheint aber vor allem in dem trefflichen Vorrag: "Humor und Christentum mit besonderer Beziehung auf den Katholicismus und ben deutschen Protestantismus (1876). Berg Rietschel.

Mejer, Otto Rarl Alexander, gest. 1893.

M., einer der bebeutendsten Kirchenrechtslehrer des 19. Jahrhunderts, wurde am 27. Mai 1818 in Zellerfeld geboren. Sein Bater ein Jurist, der sich auch durch litte-rarische Arbeiten befannt gemacht hat, war dort Rechtsanwalt und wurde später Ober-10 gerichtsrat in Göttingen. Durch ihn angeregt studierte Mejer in Göttingen, Berlin, Jena und zuletst wieder in Göttingen Jurisprudenz. Am 30. Juni 1841 zum Dr. jur. pro= 15 moviert, trat er als Auditor beim Amtsgericht Göttingen ein und habilitierte sich dort 1842 als Privatdozent. Im Februar 1845 erschien die erste Auflage seiner "Institutionen bes gemeinen deutschen Kirchenrechts". Es war ein einleitendes Lehrbuch zum Gebrauch für alademische Borlesungen, das in kurzem Abriß das kirchenrechtliche Material enthielt, an die Uberficht des geltenden Rechts die hiftorische Entwickelung anknüpfte und sich sonst 20 eng an das Lehrbuch von Richter anschloß. Dadurch auf ihn aufmertsam geworden, 20 eng an das Leprouch von Richter anichlog. Dadurt duf ihn aufmerigan geworden, verschaffte ihm die hannoversche Regierung die Möglichkeit einer größeren wissenschen Reise nach Italien und Belgien (Michaelis 1845 bis Michaelis 1846). Diese Reise und namentlich der längere Aufenthalt in Rom war für die weitere Entwickelung Mejers ent-scheidend. Die ihm gestellte Aufgabe war zunächt, über Organismus und Geschäftsgang 25 der Rurie zu berichten (der Bericht ist in der Jakobson-Richterschen Zeitschrift für Recht und Politik der Kirche 1847 mitgeteilt); aber auch darüber hinaus fand er Gelegenheit, das Weisen und den Charakter ver römischen Kirche, ihre Politik und Machtentfaltung, ihr Umschlichtlich von den Charakter ver römischen Kirche, ihre Politik und Machtentfaltung, ihre Berbältnis zu den Protestanten und ihre Bestrebungen zu deren Wiedergewinnung tiefer und vollftändiger zu ertennen, und eine ganze Reihe von Schriften haben in biefen Studien 80 ihre Wurzeln. Dahin gehört zunächt das zweibändige Wert "Die Propaganda, ihre Provinzen, ihr Recht mit besonderer Rückficht auf Deutschland dargestellt (1852 und 53)", das ber Kirchenrechtswissenschaft ein ganz neues Gebiet erschloß. Schon im zweiten Banbe dieses Werkes, ber die Missionen der Propaganda im Gebiete des Protestantismus und namentlich in Deutschland behandelte, hatte Mejer auch bie nach dem Sturze Napoleons 85 und bem Wiener Rongreg von ben einzelnen beutschen Staaten mit der Rurie geführten Berhandlungen besprochen und die darauf gerichteten Studien dann weiter verfolgt. Daraus erwuchs bann bas breibändige Bert "Bur Geschichte ber römisch=beutschen Frage". nach= bem im ersten Teile (Deutscher Staat und rom. lath. Rirche von ber letten Reichszeit bis zum Wiener Rongreffe, 1871) die Grundlagen dargestellt find, auf denen die deutschen to Staaten über die Wiederherstellung der Verfaffung ber tatholischen Kirche mit der Kurie zu verhandeln hatten, enthält der zweite Teil (1872 und 73) die bayerische Konfordats-verhandlung und die Berhandlungen von Breußen, hannover und den oberrheinischen Staaten dis 1819, endlich der britte Teil (1874 und 1885) den Ausgang dieser Ber-handlungen dis 1830. Die Darstellung gründet sich überall auf ein dis dahin zum ornhon Teil undefanntes Aftermateriel Die Onterbetsterkandlungen Wittersterkandlungen 15 großen Teil unbekanntes Aktenmaterial. "Die Konkordatsverhandlungen Bürttembergs vom Jahre 1807" waren schon 1859 erschienen und eine weitere Ergänzung bot die 1885 herausgegebene Schrift über Febronius ("Febronius, Weihbischof Johann Nitolaus von Hondy geborn Statis aber gevennus ("zerbinnus, wergeinges Jogann strebands von Hondy and fein Widerruf. Mit Benutzung handschriftlicher Luellen dargestellt"). Ends lich gehört hierher auch die Schrift "Das Veto beutscher protestantischer Staatsregierungen so gegen tatholische Bischofswahlen" (Rostoa 1866). Für den wieder beginnenden Kampf des Staates und der Rurie war es von der größten Bedeutung, daß Mejer die Vorgeschichte bieles Kampfes altermätig flor sofiellt katte In den Compte latter wie bieses Rampfes aktenmäßig klar gestellt hatte. In den Rampf selbst griff er namentlich burch die Broschüren "Um was streiten wir mit den Ultramontanen? (Hamburg 1875) und "Zur Naturgeschichte des Centrums" (Freiburg i. B. 1882) ein, in denen er das Wefen 55 des Ultramontanismus und seiner Bestrebungen flar legte.

Noch nach einer anderen Seite hin war der römische Aufenthalt für Mejers Entwickelung von Bedeutung. Er selbst sagt einmal (in der Biographie Niebuhrs, Biographisches S. 97): "Was der katholisch-kirchliche Weltmittelpunkt als solcher Imposantes zeigt, läßt den dort Lebenden kirchliche Bezüge so lebhaft empfinden, daß wer für dergleichen ein Herz hat,

sich um so mehr auch der eigenen kirchlichen Zugehörigkeit bewußt wird." So ist es auch ihm ergangen, in Rom ist ihm die Bedeutung der Kirche zum Bewußtfein gekommen und im Gegenfase gegen die römische Rirche hat er fich als Lutheraner fühlen gelernt. Berftärkt wurde diefer konfessionelle Zug noch durch seinen Aufenthalt in Rostod. Dorthin war er, nachdem er 1847—50 ordentlicher Professor in Königsberg und ein Jahr in Greifswald 5 gewesen, 1851 berufen, auch 1853 zum Konsistorialrath und später zum Universitätsbiblio-thetar ernannt. In Rostoa trat Mejer in Beziehungen zu Kliefoth, mit dem zusammen er 1854—60 die "Ricchliche Zeitschrift" herausgab und mannigfach in die kirchenpolitischen Rämpfe der Zeit eingriff. Deutlich erkennbar ist die Entwickelung Mejers in den ver= schiedenen Ausgaben der "Inftitutionen des gemeinen deutschen Kirchenrechts". Die erste 10 Ausgabe (1845) wollte nichts anders fein als ein einleitendes Lehrbuch für atademische Borlefungen, die zweite (1856) hatte in dem Streben "unferer Konfession und der Geschichte gerecht zu werben" eine bedeutende Erweiterung und nötige Umarbeitung erfahren. In ber Vorrebe spricht M. es bestimmt aus, "daß ebangelisches Rirchenrecht nur konfessionell bargestellt werden kann". "Der innere Zusammenhang in den Rechtsgedanken jeder Kirche 15 läßt sich anders nicht erkennen als aus ihrem eigenen individuellen, d. h. dem konsessionellen Rirchenbegriffe." Von hier aus ist M. bestrebt, die Mängel der ersten Ausgabe zu verich= tigen. Es war methodisch unrichtig, das lutherisch-protestantische Rirchenrecht von dem vorrechermatorischen und römisch-tatholischen in der Darstellung gänzlich abzusondern. Nach lutherischer Anschauung hat die Reformation nicht etwas ganz Neues geschaffen, sondern die kirchliche 20 Entwickelung der vorhergehenden Zeit hat in der lutherischen Kirche ihre Fortsetzung, nur eine berechtigtere als in ber römisch-tatholischen, von dieser baburch unterschieden, daß sie blog gefunde und nicht wie die römisch-tatholische auch ungesunde Sätze des alten Stammes in sich aufgenommen hat. Das Wefen unserer tirchlichen Rechtsinstitute tritt darum nur dann in das rechte Licht, wenn wir sie als berichtigende Entwidtelungen ber vorreformatorischen 25 uns vergegenwärtigen, während jene isolierten Ronglomerate von lutherischen Spezialnotizen, reformierten Zukunftsgedanken und Verweifungen auf das römisch-katholische Kirchenrecht, wie fie bie erste Auflage ber Institutionen als protestantisches Rirchenrecht bezeichnete, ein richtiges Bild davon zu geben ungeeignet find. Dazu kam als zweiter Mangel, daß die Lehre vom Leben der Riche insofern unrichtig dargestellt war, als das Gewicht darin, 80 in reformierter Beife, auf Thätigkeiten ber einzelnen Rirchenglieder, ftatt wie es auf Grund lutherischer Anschauung sein müßte, auf die Thätigkeit der Rirche als Heilsanstalt an ihren Gliedern gelegt wird. Völlig umgearbeitet war die 1869 jetzt unter dem Titel "Lehrbuch des deutschen Kirchenrechts" erschienene dritte Auflage. Hier waren nicht bloß bie Gedanken der zweiten Auflage konsequent durchgeführt, eingreifende Beränderungen hatte 35 namentlich die Lebre vom lutherischen Kirchenregiment erfahren.

Diefer Lehre, die burch die Strebungen und Rämpfe der Zeit in den Vorbergrund getreten war, hatte M. ein besonderes Studium zugewendet, als dessen Ergebnisse er 1864 eine Schrift unter bem Titel "Die Grundlagen bes lutherischen Rirchenregiments" veröffentlichte. Beit verbreitet war damals die Anficht, bas landesherrliche Rirchenregiment fei nur 40 ein Notbehelf, die Verfaffungsideale der Reformation seien andere gewesen, aber darüber, welcher Art fie gewesen, gingen die Meinungen auseinander. Während Stahl sie in vorrefor-matorischen Anschauungen fand (Kirchenverfassung nach Lehre und Recht ber Protestanten, 1840, 2. Aufl. 1862), suchte fie Richters bedeutsame Schrift über bie Geschichte der ebange= lijchen Rirchenverfassung in Deutschland (1851) in der Richtung der presbyterial-synodalen 45 Berfassungsgedankten. Daß dabei die Gefahr, mehr ober minder fertige Privatgedankten über bas, was nach Aufhören des landesberrlichen Rirchenregiments etwa angemeffen sein könnte, auf die Auffassung der historischen Verhältnisse Einfluß ausüben zu lassen, nicht überall vermieden ift, wird man heute wohl allseitig zugestehen. M. stredt diese Gefahr ju vermeiden, er will lediglich eine dogmengeschichtliche Erörterung geben, diefe aber unter 50 Heranziehung des ganzen Materials und so, daß er, um den Sinn der symbolischen Aeußerungen richtig zu verstehen, immer ihren Zusammenhang mit den Meinungen und insbesondere mit den Zuständen der Zeit berücksichtigt. Er kommt zu dem Ergebnis, daß man auf lutherischer Seite Staat und Kirche nicht als zwei Verbände, sondern in unzer= trennlicher Einheit ansieht; in diesem Verbande kommt dem Lehrstande kraft göttlicher 55 Bollmacht die Wort- und Sakramentsverwaltung zu, während die Obrigkeit die Bflicht und baher auch das Recht hat, dafür zu sorgen, daß im Lande Wort und Sakrament richtig verwaltet und kein falscher Gottesdienst geduldet wird (custodia utriusque tabulae). Die heutigen Landeskurchen sind nicht mehr die alten; deren Voraussetzungen sind durch das Aufkommen des Toleranzprinzips und den eindringenden Konstitutionalismus beseitigt. 60 Andererseits find auch die heutigen Landeskirchen nicht rein genoffenschaftliche Bildungen. Ihre Verfassung ist eine gemischte; eine Übergangsbildung, welche zwischen der landestirchlichen Verfassung, die in ihnen noch fortwirkt, und der freikirchlichen, deren Elemente in ihr mitwirken, in der Mitte liegt, und in welcher beiderlei Verfassungsgedanken, ob-

- in ihr mitwirken, in der Mitte liegt, und in welcher beiderlei Verfassungegedanken, ob-5 wohl innerlich einander widersprechend, doch eine Zeit lang nebeneinander stehen. Was M. in dieser Schrift nur anhangsweise im Schlußkapitel besprechen konnte, das hat er dann später in der schrift "Das Nechtsleben der beutschen evangelischen Landeskirchen. Umrisse zur Drientierung für Geistliche und Gemeindeglieder" (Hannober 1889) weiter ausgeführt, indem er hier die gegenwärtige Rechtslage unparteilich, vielmehr allen Parteien
- 10 zu Nut, sie davor zu betvahren, daß fie bei ihren Jukunstwick, unter Lucer sterenwart unrichtig machen, darftellt, und man wird nicht verlennen können, daß Dr. gerade in diefer Beziehung viel zur Klärung ver Lage beigetragen hat. Auch sonst hat er wertvolle Beiträge zur Geschichte des Kirchenrechts, namentlich der Anfänge des protestantijchen Rirchenrechts geliefert. Hierher gehören die Schriften "Rirchenzucht und Konschlas-
- tischen Rirchenrechts geliefert. Hierber gehören bie Schriften "Rirchenzucht und Ronsiftorial-15 Rompetenz nach Medlenburgischem Kirchenrecht" (Rostod 1854) und "Jum Rirchenrecht bes Reformationsjahrhunderts" (Hannover 1891), in der drei Ubhandlungen (Anfänge des Wittenderger Konfistoriums. Die Errichtung des Konsisteriums zu Rostod. — Zur Gesch. des ältesten protestantischen Eherechtes insbesondere der Ehescheidungsfrage) zusammengestellt sind.
- 30 Gegen Ende feines Lebens ift M. dann noch aus der akademischen Thätigkeit in den praktischen Kirchendienst übergegangen. Von Rostock 1874 nach Götttingen berufen, hat er dort noch 11 Jahre gewirkt, dis er 1885 zum Präsidenten des Landeskonstistonisteriums in Hannover ernannt wurde. Für diese Stellung ganz besonders begabt und durch sein ganzes Leben vorgebildet, hat er sich um die weitere selbstständige Entwickelung der luthezs rischen Landeskirche Hannovers große Verdienste erworben, die an sein Ende (25. Dezember
  - 1893) unermüdlich thätig.

Außer Rirchenrecht las M. auch Staatsrecht ; feine "Einleitung in bas beutsche Staatsrecht" erschien 1884 in zweiter gänzlich umgearbeiteter Auflage. Besondere Vorliebe begte M. für Biographisches und wir besitzen von ihm eine Reihe interessant geschriebene Bio=

- 30 graphien meist von Männern, mit benen er selbst verkehrt hatte: von dem Göttinger Juristen Gustav Hugo, von B. G. Niebuhr, von dem römischen Kestner, von dem Minister Eichhorn (diese zusammengestellt in dem Buche "Biographisches", Freiburg i. Br. 1886), dann "Rulturgeschichtliche Bilder aus Göttingen (1889)". Zu den von Frommel herausgegebenen nachgelassen Schriften Münkels schrieb er ein Lebensbild diese ihm eng be-
- so freundeten Theologen und gab Münkels "Leben Spittas" mit wertvollen Anmerkungen neu heraus. Aus feinen schon früh angeknüpften Beziehungen zur Goetheschen Familie erwuchs die anziehende Schrift "Wolf Goethe, ein Gedenkblatt", 1889. G. Uhlhorn +.

Meile in der Bibel. — Litteratur: Böch, Metrologische Untersuchungen 196; Biner, Realwörterbuch; Riehm, Handwörterbuch; Baulys Realencyflopädie s. v.; Encycl. 20 biblica s. v. weights and measures. Bgl. auch die bei dem Art. Maße und Gewichte angegebene Litteratur.

Mit ber Römerherrschaft ist auch das römische Wegmaß ber Meile nach Palästina gekommen. Diese Meile (mille passus, milliare, griech. *ullcor* nach bem lateinischen miliarum) mißt 1000 römische Doppelschritt oder 5000 römische Fuß, b. h. genau

- 45 1478,7 m ober ungefähr 0,2 geographische Meilen. Eine Meile entspricht somit so ziemlich 8 griechischen Stadien (Polyb. III 39, 8; XXXIV 11, 8; Strado VII 497; Plin. hist. nat. II 23). In der Bibel wird die Meile nur einmal (Mt 5, 41) erwähnt. Häufiger ift sie im Talmud genannt (جندي); dort wird sie übrigens, wie auch bei weniger genauen römischen Schriftstellern, bloß auf 7<sup>1</sup>/, Stadien berechnet (Bab. mezia sol. 31, 1; vgl. 60 Burtorf, Lexic. chald. et talmud. 1197 f.). Die Entsernungsangaben im Onomasticon
- 50 Burtorf, Lexic. chald. et talmud. 1197 f.). Die Entfernungsangaben im Onomasticon des Cusebius und Hieronymus, sowie in den ältesten Itinerarien von Balästina find ebenfalls in Meilen. Das erklärt sich daraus, daß zu ihrer Zeit die Hauptstraßen in Balästina mit solchen Meilensteinen (milliaria, lapides, σημεΐα, στύλοι) versehen waren. Wie in Italien alle Heerstraßen Meilensteine hatten, die von dem milliarium aureum, dem
- 55 vergoldeten Meilenstein in der Nordostecke des Forums in Rom aus gezählt wurden, so gaben auch bei den von den Römern erbauten Heerstraßen Palästinas Meilensteine die Entsernungen der Hauptorte voneinander an. Solche Meilensteine sind noch verschiedene in Palästina gesunden worden, z. B. an der Straße von Sidon nach Tyrus, von Jeru-

falem nach Norben, u. a. (vgl. 3. B. Robinson, Palästina III 693, und die Memoirs Benzinger. bes Pal. Expl. Fund.).

Meinhard f. b. A. Albert von Riga Bb I G. 296, 18 ff.

Meinhold, Rarl Heinrich Joachim, gest. 1888. Rarl Meinhold wurde geboren am 21. August 1813 als britter Sohn des Pastor 5 Meinhold in Liepe auf der Infel Ufedom. Sein Bater war, wie alle Geiftlichen der Synode zu damaliger Zeit, ein Rationalist, wenn auch tein konsequenter. Und wenn auf ben Ranzeln ber Rationalismus herrschte, so war bas Leben in ben Pfarrhäusern gleich= falls zumeift kein normales, auch im Lieper Bfarrhause nicht. Nicht daß ber Bater ober bie Mutter ein unwürdiges Leben geführt hätten, aber die Ebe (bie zweite des Bastors) 10 war in der trühften Zeit des Baterlandes geschlossen, ein eigentliches inneres Herzensband ober auch nur eine gründlichere Bekanntschaft war nicht vorhanden, so daß von einem eigentlichen Familienleben kaum zu reden war. Außerdem bot der Lieper Winkel auch fonft bes Anregenden fehr wenig. Nur nach einer Seite war Berkehr ju Lande, fonft er= ichloß fich das Leben zu Waffer und zwar zumeift nach dem neuvorpommerschen Städtchen 15 Und in Neuvorpommern war und ift von anregendem kirchlichen Leben nicht zu Laffan. reden. Ebenso konnte das Gymnasium, auf welches er kam, geistliches Bedürfnis nicht befriedigen. Mit 14 Jahren kam er, von seinem Bater unterrichtet, auf das Marien-stiftsgymnasium in Stettin. Er bekennt von ihm: weder Unterricht, noch Zucht auf der Schule war religiös, der Religionsunterricht am wenigsten. Und doch war da ein Mann, 20 welcher großen Einfluß auf viele Bommern, auch auf ihn gehabt hat. Es war ber auch als Dichter bekannte Ludwig Giefebrecht. Was er vor allen Dingen nach der formalen Seite erstrebte, war straffe Gebankenschulung, möglichst knapper und scharfer Ausbruck bessen hatte. Und dies Lebren find für seinen Schüler Meinhold von großem Wert gewesen. Er fagte wohl, daß er für die Rhetorit nur zwei Regeln tenne, 25 und die habe er von Giefebrecht: "keine Bhrasen", und "ein jeder rede, wie ihm der Schnadel gewachsen ist". 1831 ging es zur Universität und zwar zunächst nach Greifs-wald und dann nach Halle, wohin die nach Wiffenschaft, das heißt nach der rationalisti-schen, dürstende Seele den jungen Meinhold zog. Indessen an es anders, als er gedacht hatte. Er bekennt selbst: "die zwar ehrenwerte, aber äußerst langtweilige Persönlichkeit vo Wascharden wei die geschart gebrachte Wegscheiders und die zwar geistreiche, aber schmutzige Persönlichkeit von Gesenius konnte auch ihre Weisheit mir nur verdächtig machen." Aber zwei andere Männer gewannen unerwarteten Einfluß auf ihn und löften ihn endgiltig vom Rationalismus, das waren Tholud und Ullman, und bald darauf in Berlin Schleiermacher. Tholuds Rollegia muteten ihn zuerft fremd an. Er atmete auf, wenn er an die frijche Luft lam, benn es war ein 35 Geift, dem er bis dahin nicht begegnet war. Doch zogen diese Kollegia ihn an und er mertte bald, daß er durch diese Männer nicht aus der Bibel heraus, sondern in die Bibel hineingeführt werden sollte. Überhaupt bekennt er von jener Zeit in Halle, daß da das Schifflein seines Lebens eine andere Wendung zu nehmen begann. Die Ursache war nicht bloß die Loslösung von dem Rationalismus, sondern seine Berlobung mit seiner ersten so Frau, sein Bruch mit der Burschenschaft, welche damals eine schärfere politische Richtung einzuschlagen begann, und vielleicht noch manches andere. 3bn später während seiner Raneinzulytugen begann, und vielertaft noch manages andere. Ich ipater warrend jemer Ran-bidatenjahre innerlich ausreifen zu laffen, dazu trug jedenfalls die Brutalität wesentlich bei, mit welcher die alten Burschenschafter noch nachträglich verfolgt wurden. Meinholds Verurteilung war unmenschlich, wurde aber auf sein an den König gerichtetes Gnaden= 45 gesuch hin auf eine halbjährliche Festungshaft ermäßigt. Diese durfte er zudem im Amt3haufe in Treptow an der Tollense abmachen, wo seine Mutter auch als Bastorswitwe wohnte.

1838 trat der junge Meinhold in das Pfarramt. Nach Wolgaft zu dem Diakonat hatte er sich gemeldet. Den Wolgastern war er zu pietistisch, sie wählten ihn nicht. Nach Rolzow auf der Insel Wollin sandte ihn das Königliche Konsistorium. Und wiederum so Kolzow war ihm zu pietistisch, so daß er nicht eben gern hinging. Denn wie er selbst betennt, war er bamals teineswegs mehr überzeugter Anhänger Schleiermachers, aber erft recht nicht Lutheraner, was er für Kolzow hätte sein müssen, sondern "was man so heut-zutage biblischer Theologe nennt". Aber das Konsistorium glaubte in ihm den rechten Mann zu sehen, welcher den schwierigen Verhältnissen in Kolzow gewachsen war. 55

Es war die Zeit, in welcher in zahlreichen Gegenden Hinterpommerns wie auch in anderen Provinzen das tonfeffionelle Bewußtfein erwachte und ein ftarter Bug zur lutherischen Separation fich fand. Speziell in Kolzow mehrten fich die Austritte aus der Landestirche.

## Meinhold

Meinholds Vorgänger Nagel, obwohl selber ein überzeugter Lutheraner, fühlte sich ben Schwierigkeiten nicht gewachsen und suchte sich ein anderes Arbeitsseld. Während ber ersten Einrichtung seines jungen Nachsolgers beschlossen, daß sie bie besten Gemeinde-5 glieder gewesen waren. Uhnliches wiederholte sich später, wenn auch die Nachsolgenden ein gleich gutes Zeugnis nicht durchweg begleitete. In solche Verhällnisse fand sich der junge Meinhold hineingestellt und sollte das Reich Gottes auf lutherischer Grundlage dauen und durch solche positive Arbeit dem weiteren Versallen der Gemeinde Einhalt thun. Er that es mit der ihm eigenen Energie und mit gutem vom Erfolg gekrönten Geschick Zuson nächst kümmerte er sich sleich um seiner vom Stelesener Stiefel und ein guter Krückloch weschniche Neuels nicht müch ist wie ein Hauten vom Erfolg gekrönten Geschick zuson nächst kümmerte er in seiner ster sindelerner Stiefel und ein guter Krückloch weschnatig abends nicht müch ist wie ein Hauten. Der "ein Pastor, der bes Sonntag abends nicht müch ist wie ein Hauten. Daton aber, wie Artaflock weschnaten am Abend Bibel- oder Missionsstunden zu halten. Daton aber, wie er diefen zu sleich ist für seine Gemeinde zu halten. Daton aber, wie er biefen Fleiß die für seine Gemeinde notwendige rechte Richtung zu geben wießte, sagt er selbst zu soch war mir klar, daß nur ein guter Lutheraner diefer Stellung gewachsten kürche und lebte mich in dasselbe ind mit Energie auf das Lehrhisten ber lutherischen Kirche und lebte mich in dasselbe so hielten, das zehrschsten ber Bortämpfer stirchen Kirche und lebte mich in dasselbe so hielten die einer stiefer Stellung gewachten weistichen Kirche und lebte mich in dasselbe ind mit Energie auf das Lehrhisten ber lutherischen Kirche und lebte mich in dasselbe sollten Rechts in der Synode wurde."

Wenn wir nun in Rürze den Rämpfen für die lutherische Sache innerhalb der preußisschen Landeskirche zu folgen haben, so lassen sich da drei Stadien unterscheiden, von welchen das mittlere wieder in zwei Perioden zerfällt. Stadium 1: Kampf um das lutherische Bekenntnis der Gemeinden, etwa dis 1856. Stadium 2: Rampf für die lutherische Ausze gestaltung der Rirche; erste Periode schließt sich an 1866, an die Angliederung der hannoverschen und schlestwig-holstenischen Landeskirche an, zweite Periode: Ara Falk. Stadium 3: Unbahnung des Friedens und Annäherung der positiven Parteien wesentlich durch das Mittel der Provinzial= und Generalspnode.

Es muß hier vorweg gesagt werden, daß es den Areisen, welche in diesem Kampf 20 voranstanden, keinestwegs zunächst auf das lutherische Bekenntnis ankam. Es waren engere Glaubensgemeinschaften, in welchen man bemüht war, lebendiges Christentum in der Zeit des Rationalismus hindurchzuwintern. In Rammin hatte der Pastor Dummert in gesundem Pietismus lebendiges Christentum zu erwecken und zu pslegen gewußt. In Swinemünde hatte der junge Konrektor und Frühprediger Rausmann sich bemüht in Missions-85 vereinen, welche zugleich Sammelpunkte der Erwecken wurden, mit der Missionssate die

- 85 bereinen, welche zugleich Sammelpunkte ber Erweckten wurden, mit der Mifsionssache die Liebe zum Herrn mit der ganzen Begeisterung eines wiedererwachten Pietismus auszubreiten (siehe Rawerau in Warnecks allg. Missions-Zeitschrift 1900, S. 549 ff.). Von Schlesten aus lamen Sendlinge nach Vommern, auch nach Rammin und nach Rolzow, welche den Gemeinden flar machten, daß sie nicht mehr lutherisch sondern uniert seien.
- 10 Die Gemeinden erschraften und wandten sich an ihre Geistlichen. Wenn nun die Geistlichen sich der Sache annahmen, so geschah dies keineswegs, um gegen die Landeskirche und gegen die Union Front zu machen, sondern gerade im Gegenteil, um die Landeskirche vor der Geschr weiterer Separation zu schüten. Aber nicht der Kamps, sondern der positive Ausbau konnte hierzu allein das rechte Mittel sein. Die Geistlichen der Synode
- 45 Wollin, zu welcher Kolzow gehörte, thaten sich zusammen. Mit Konferenzbeschlissen, mit Eingaben an die Behörden, mit Audienz beim Minister erreichten sie, daß sie ihre Gemeinden lutherisch nennen konnten und daß sie sich in einem Rundschreiben an die Gemeinden sür verpflichtet erklären konnten, den lutherischen Bekenntnisschriften gemäß das Wort Gottes auszulegen und die Sakramente zu verwalten. Meinhold hatte in diesen
- 50 Kämpfen und Arbeiten bald eine führende Rolle. Was aber teils durch halbe Konzeffionen, teils durch Stillschweigen der Behörden erreicht war, schien durch die Generalsphode von 1846 völlig in Frage gestellt. Man ging nun weiter als zuvor, forderte Garantien für die Gewährleistung des Bekenntnisstandes. Ja vier Geistliche, unter denen Meinhold, wandten sich mit einer diretten Eingade an den König: "Se. Königliche Majestät
- 55 wolle das Recht einer nicht unierten Gemeinde auf eine Reftitution in ihr früheres Rechtsverhältnis anerkennen und sich entschließen, dieselbe zu gewähren." Der abschlägliche Bescheid war vorauszuschen, veranlaßte jedoch Meinholds drei Genossen zum Austritt aus der Landeskirche, während er selber blieb. Noch konnte er zu dem Entschluß, die Hosfnung auf die Rettung der lutherischen Sache innerhalb der Landeskirche aufzugeben, keine inner-

eo liche Berechtigung finden. Da tam das Jahr 1848. Die mannigfachen politischen Kämpfe,

an welchen auch der Rolzower Paftor thätigen Anteil nahm, legten den lutherischen Geist= lichen ben Gedanken der Selbsthilfe nahe, und so entstand ber lutherische Berein mit feinem Sitz in Naugard. 1851 siedelte Meinhold mit seiner zweiten Frau und mit vier Rindern aus erfter Ehe als Superintendent nach Rammin über und bald wurde er Leiter und Rammin ber Berfammlungsort des lutherijchen Bereins. Den Ramminer lutherijchen Ron= 5 ferenzen, welche alljährlich im Herbst ftattfanden, wußte er mit seinem klaren Blick für alle kirchlichen Berhältnisse, mit seiner originellen Ausdrucksweise und mit seiner herzlichen brüderlichen Gesinnung gegen alle Teilnehmer das Gepräge zu geben. Und diese Konfe-renzen galten bald als Mund der Lutherischen innerhalb der preußischen Landestirche. In Wittenberg fanden die lutherischen Bereine ihren Zusammenschluß und in den Wittenberger 10 Sätzen ihr Programm. Indessen der Staat genas von den Wunden von 1848, das Kraftgefühl der Behörden wuchs, und so war man geneigt, die Union als absorptive Union auszulegen. Damit war der Rampf mit den lutherischen Vereinen gegeben und insonderheit mit dem Vorkämpfer derselben in Kammin. Der Rampf war aber für diese Bereine mit zweifacher Front zu führen, einerfeits gegen die Separation, andererfeits gegen die Ber= 15 treter der absorptiven Union, unter welchen zeitweise die Behörden sich befanden. Ein Nachlassen des Rampfes nach einer dieser Seiten hin wäre Aufgabe der lutherischen Sache in der Landeskirche gewesen. Aber es war die naturgemäße Folge, daß Meinhold von der einen Seite als Feigling angesehen wurde, welcher den letzten konsequenten Schritt ber Separation zu thun nicht wagte, von der anderen Seite als starrköpfiger Vorkämpfer 20 ber Separation. Der Rampf begann 1857 mit dem Erlaß des Eb. Dberkirchenrats betreffend die Barallelformulare, d. h. referierende und bekennende Spendeformel beim Abend= Die Lutherischen hatten die letztere immer gebraucht. Nun aber war die Erlaubnis mabl. biefes Gebrauchs an Beschlüffe und aktenmäßige Nachweifungen geknüpft, benen gegenüber bie Lutherischen glaubten feststellen zu müssen daß ihre Gemeinden eigentlich niemals ord= 25 nungsmäßig der Union beigetreten seien. Den Höhepunkt aber erreichte dieser Rampf mit 1866. 1852 war die itio in partes bei den Behörden durch Rabinetsordre bestimmt, d. h. gesonderte Beschlußfassung der zu bildenden konfessionellen Abteilungen der Behörden in tonfeffionellen Angelegenheiten, eine Bestimmung, welche nie in Kraft getreten ift. 1866 lag ber Gedanke für die landeskirchlichen Lutheraner nabe, mit der hannoverschen 20 und schleswigholsteinischen Rirche engeren Anschluß zu suchen und für biefen Teil ber Landestirche einen lutherischen Teil der Behörden zu erbitten. Konferenzen (in hannover, Leipzig, Berlin) und Korrespondenzen fanden zu dem Zweit ftatt, führten aber zu keinem Refultat, da eine Einigkeit zwischen außerpreußischen und preußischen Lutheranern, neu hin-zugekommenen und alten, separierten und nicht separierten nicht zu erzielen war. Bis- 85 mard, welcher ben Hannoveranern den Anschluß an Preußen durch kirchliche Schwierig= keiten nicht erschwert seben wollte, war diesen Gedanken durchaus geneigt, aber der Ober-kirchenrat, welcher die Union auch in den neuen Provinzen durchzuführen wünschte, sab in jenen Beftrebungen eine Gefahr für die Landestirche und wußte auch dem Könige folche Befürchtungen nahe zu legen. Nach öffentlichem theologischen Streit in Broschüren 40 und Zeitschriften zwischen Obertirchenrat und Vereinslutheranern wurde wider ben Superintendenten Meinhold das Disziplinarverfahren eröffnet, welches 1869 mit dem Urteil auf Enthebung vom Ephoralamte endigte. Das Urteil blieb aber unausgesührt, bis es 1874 burch Rabinetsordre aufgehoben wurde.

Indefien es war die Żeit der Ara Falk eine solche, aus welcher ein Mann wie Meinhold 45 nicht ungeschädigt hervorgehen konnte. Es war das Ewisstandsgesetz gegeben. Die Geistlichen durften hoffen, nun in Bezug auf die Wiedertrauung Geschiedener (bezw. Berweigerung der Trauung bei schriftwidrig Geschiedenen) größere Freiheit erlangt zu haben. Auf einer lutherischen Konferenz in Gnadau im Oktober 1874 sizierten die Teilnehmer ihre Stellung gegenüber diesen Fragen. Indessen problem in Oktober 1874 sizierten die Teilnehmer ihre Stellung gegenüber diesen Fragen. Indessen wenn später die Behörde den Geisklichen diese Freiheit 50 gab, so konnte eine solche in der Ara Falk nicht erwartet werden. Die Folge war Disz ziessischen Bei Meinhold wurde sie verschieden und Enthebung vom Ephoralamte. Bei Meinhold wurde sie verschieten. Nun war die Lage in der Synode Rammin so, daß ein Mitglied des Konssischenen. Nun war die Lage in der Synode Rammin so, daß ein Mitglied des Konssischen war. Ein Geschlicher aus Rheinland wurde nach wie vor Meinhold der thatsächliche Leiter war. Ein Geschlicher aus Rheinland wurde nach wie vor Meinhold ber thatsächliche Leiter war. Ein Geschlicher aus Rheinland wurde nach kammin geschicht als Rreisschulinspektor im Hauptamt. Somit war ein Element geschaffen, welches es für seine Aufgabe hielt, den Intentionen Meinholds in allem entgegenzuarbeiten, dem es indessen niemals gelang, in Rammin Boden zu gewinnen.

Aber ichon war dasjenige Moment des kirchlichen Lebens in Thätigkeit getreten, welches nicht nur Meinhold zur Restitution verhelfen, sondern auch ein befferes Verhältnis ber positiven Barteien untereinander und der konfessionellen Gruppe mit den Behörben in die Wege leiten sollte. Durch eben dies selbe durfte dieser ganze Abschnitt der kinchlichen 5 Entwickelung zu einem gewissen Abschluß kommen durch Fertigstellung der die billigen Bunsche der Konfessionellen nach Kräften berücksichtigenden neuen Agende. Es war die Synodalordnung. In ihrem Anfang schien serwähnigenden naten agende. Os war ore Synodalordnung. In ihrem Anfang schien sie freilich nicht berufen Frieden zu bringen, sondern das Schwert. Meinhold wirkte dasür, daß allerorten das lutherische Recht nun nicht mehr bloß der Gemeinden, sondern der Synoden gleich auf den ersten Areissproden 10 prinzipiell fcstgestellt würde, wenn auch unter Biberspruch ber etwa anwesenden Vertreter ber Behörden. Der Oberkirchenrat wieder bekundete mit seinen schwankenden Bestimmungen über die Zusammensezung der Provinzialspnoden das Bestreben, die Majorität je nach bem oben gefühlten Bedürfnis umformen zu können. Die erste (außerordentliche) Provin-zialspnode bot benn auch keineswegs ein Bild des Friedens, am wenigsten in Pommern. 15 Schon an das mit dem einleitenden Gottesdienst verbundene Abendmahl knüpfte sich der Streit. Von oben her war folcher Anfang angeordnet mit der ausdrücklichen Begründung, "daß die Gemeinschaftlichkeit diefer Ubungen von der Synode eine äußerste Richtung ton= fessioneller Besonderheit fernhalten muß". Diese konfessionelle Richtung aber hatte num in Pommern die Majorität. Ihre Antwort auf solche offentundige Heraussorberung war 20 das Bestehen auf der bekennenden Spendesormel. Eine Einigung wurde gefunden. Aber über den ganzen Verhandlungen schwebte ein gegenseitiger Argwohn seitens der Behörden und ber Majorität und ein eiferfüchtiges Machen über die eignen Rechte. Ein ganz anderes und der Diajorität und ein eiferunginges Wachen uder die eignen Rechte. Ein gang anderes Bild bot die erste Generalspnobe 1875. Unter Hochruck von oben her war sie gebildet und leistete, was sie sollte. Die Konfessionellen schienen an die Wand gedrückt. Diese zwieder hatten in demselben Jahre gegenüber den mancherlei Fragen des Rulturkampses in der von oben her äußerst scheele angesehenen Augustonferenz mannhaft Stellung genommen und Stärlung gesunden. Indessen die Zeiten änderten sich. Der Schwerpunkt der Syno-ben liegt nach rechts hin, und das Rückgrat der Rechten sind die Konsessionellen. Aber weder sehen diese bie Behörden argwöhnisch an, noch werden sie so angesehen. Bielmehr so lernte man auf ben Synoben richtig zusammen zu arbeiten. Die Not ber Zeit und ein gemeinsamer Feind zwingt diejenigen zusammen, welche ein Herz für den Herrn und seine Kirche haben, und eben dieselben Faktoren werden es kaum je wieder zulassen, daß die, welche in dem Rampf zusammenstehen müssen, sich gegenseitig besehden. Wenn aber einst bie Unionsagende das äußere Zeichen war, um welches der Rampf entbrannte, so mag so die erneuerte Agende als sichtbarer Abschluß dieser Rämpfe gelten, und das Refultat ist: die lutherische Rirche hat ein Recht auch innerhalb der preußischen Landeskirche. Meinhold hatte an allen diesen Arbeiten hervorragenden Anteil und Rögel bezeugte von ihm, er ift ber beliebtefte Mann der Generalspnode. Den Abschluß diefer Kämpfe

hat er nicht erlebt. Er starb am 20. Juli 1888 um Mitternacht, nachdem zubor im Dom so in Rammin eine großartige Feier freilich ohne ihn stattgesunden hatte, nämlich das Judiläum seiner 50 jährigen Amtsthätigkeit. Aber das volle Vertrauen seiner vorgeseten Behörden war ihm wieder geworden, 1880 wurde ihm die Superintendentur, bald danach die Rreisschulinspektion übertragen, und am Tage seines Judiläums erhielt er den Kronenorden dritter Klasse, obwohl ein geringerer Orden ihm noch nicht geworden war. An so allen diesen Dingen freute er sich, nicht weil er nach Menschengunst trachtete, sondern weil es ihm eine Freude war, mit denen sich eines Sinnes zu wissen, welche einst ihn als Seind der Kandeskirche ansaden und behandelten. **Ehn Reinhold.** 

Meinrad f. b. A. Einfiebeln Bb V S. 274, 28.

Meinwert, Bischof von Paberborn, 1009-1036. — I. Quellen: Die haupt-50 quelle ist die ausstührliche "Vita Meinwerci episcopi Patherbrunnensis auctore monacho Abdinghofensi anonymo", ed. Pertz, MG XI, Hannoverae 1854, S. 104 bezw. 106-161 in 219 Rapiteln. Sie wurde bald nach 1150 in dem von unserem Prälaten gegründeten Cluniacenserkloster Abdinghosen versaßt, ist zwar vielsach panegyrisch gehalten, ihr Kern entspricht aber der geschichtlichen Bahrheit; denn ihr Autor schöpfte vor allem aus dem lebendigen Born 55 ber in jenem Lieblingsheim des originellen Bischos Vorhandenen mündlichen Ueberlieferungen. "Eine Geschicht, eine Legende, obschon manches Legendenartige unterlaufen ist".... (B. p. Giefebrecht. Deutsche Pasierzeit II<sup>5</sup> S. 578<sup>5</sup> i. alshald II). Die Mitteilungen des

"Eine Geschichte, nicht eine Legende. obschon manches Legendenartige unterlaufen ist"... (B. v. Gleschrecht, Deutsche Raiserzeit II<sup>s</sup>, S. 578; s. alsbald II). Die Mitteilungen bes Biographen werden durch den sachfundigen Zeitgenoffen Thietmar von Merseburg an manchen Stellen wertvoll ergänzt (chronicon, ed. Fried. Kurze, Scriptor. rer. Germanic. X, Hannoverae 1889, VI 57. 58, S. 167 f. VII 11, S. 175, VII 31, S. 186, VIII 13, S. 200 f., VIII 52, S. 224 f. IX 26, S. 254), aber nur bis 1018; mit diefem Jahre fchließt ja betanntlich bie Thietmar'sche Chronit ab.

II. Reuere Litteratur: Botthaft, Bibliotheca hist. II, 2. A., Berlin 1896, S. 1478B und 1479 A, Hirjch, Jahrbücher des deutschen Reiches unter heinrich II; H. Breglau, Jahr- 5 bücher des d. Reiches unter Konrad II.; Conten, Die Geschichtscher der schlichten Raiserzeit, Jul. Evelt, Zur Geschichte des Studiums . . , Programm des Seminarium Theodorianum, Paderborn 1857, Jgn. Th. Hill. Weyer, Fragmente aus der Ranzlei der Bischofs Reinwert in: Bigands weitschl. Archiv V<sup>2</sup>, S. 111-131; 470 ff., B. v. Giefebrecht, Deutsche Kaiserzeit II, 5. A., Leipz. 1885, S. 92-94. 120. 147. 151-154. 164. 167. 185. 198. 201. 10 226. 229. 245. 305. 578, Battenbach, Deutschlands Geschichtsquellen II, 6. A., Berlin 1894, S. 35-39. 182; berl., Art. Meinwert in UdB; Scheffer-Boichorft, Annales Patherbrunnenses, Junsbrud 1870, S. 37 f., Fr. X. Schrader, Leben des sel. Meinwert . . . Paderborn 1895, 104 S., Fr. Guil. Otto, De Henrici II. in artes litterasque meritis, Diss. Bonn., Matthael, Rlosterpolitit Heinrichs II., Göttinger Difl., 1877, zumal S. 74. Meinwert, von vornehmer Abstammung, sogar dem Königshaus verwandt, auf ben firchlichen Schulen zu Histerfladt und Hilbesheim ausgebildet, in erfterer Stabt später Domherr, dann in ber späteren Zeit Ottos III. Hill, Schaptan und 1009 von Heinrich II.

zum Bijchof ber damals verarmten Diöceje Baderborn bestallt, gehört zu den eigenartigften Prälaten der späteren sächsischen und der früheren salischen Kaiferzeit. In einem Zeitalter, 20 wo es noch keinen Investiturstreit gab, hielt er in der inneren Politik sowohl wie in der auswärtigen treu zu Raifer und Reich, auch liebte er feine weltlichen Herren, zumal ben Jugendfreund Heinrich, aber noch mehr sein Bistum. Mit erstaunlicher Birtuosität ver-ftand er es, bobe kirchliche Feste, ja gelegentlich die von ihm fürs Reich geleisteten Dienste zum Vorwand nehmend, seinen Einsluß bei Königen und Großen, bei reichen Geistlichen, 25 wie bei begüterten Laien zur ansehnlichen Dotierung feines Sprengels, bezw. feines zwischen 1015 und 1031 erbauten Cluniacenfertlofters Abdinghofen in ber weftlichen Borftadt von Paderborn, mit Grundbesitz und Rapitalien geltend zu machen. Bei fo derb-realistischer Begabung war er Kind seines mirakelsuchtigen Zeitalters genug, um auch die ihm einft (März 1014) von Papst Benedikt VIII. für Abdinghofen angebotenen Reliquien, u. a. 20 des Bischofs Blasius von Sebaste in Kleinarmenien — biefer, ein angebliches Opfer des Licinius=Sturmes (316, bezw. 319-323), in Wahrheit wohl der diokletianischen Verfol-gung (303 ff.), ift einer der populärsten Heiligen der tatholischen Kirche, und feine Fürbitte an feinem Gedenktag (3. Februar) wird, zumal in der Eifel und im Schwarzwalb, von der ländlichen Bevölkerung gegen Zahnschmerzen angerufen (vgl. Franz Görres, Licinia= 25 nische Christenverfolgung, Jena 1875, S. 130—133) —, nicht zu verschmähen (f. vita c. 24. 25, S. 116 f.). Gegen seine Untergebenen versuhr Meinwert häufig selbst bei ge= ringen Verfehlungen hart; bie empfindlich Getränkten suchte er, im Grunde boch von Hingen Betjehungen gutt, die einpluckuy Settunken juge et, im Stande vorg von Herzen gutmütig, bann nacher durch Geschenke wieder zu versöhnen. Folgende, durch die vita c. 186, S. 149 f. verbürgte Anetdote ist für die Eigenart des "wunderbaren und eo wunderlichen Heiligen" (Giesebrecht) bezeichnend: Heinrich II., ärgerlich darüber, daß ihm der Bischof einmal gar ein kostbares Obergewand (pallium) für kirchliche Zweete einfach — entwendet hatte (!), beschoß ihm auch einen Streich zu spielen und ließ durch einen Hoftaplan aus einem Miffale, aus dem der Prälat in einem Requiem für die Eltern bes herrichers u. a. "oremus pro famulis et famulabus" zu singen hatten, bas 45 fa in beiden Wörtern ftreichen, und der Bischof sang denn auch zum Gaudium des Rönigs ganz unbefangen, ba er im Latein niemals fattelfest war, ... promulis et mulabus!! Ueber bas lächerliche Migverständnis aufgeklärt, ließ der Bischof den Kaplan derb aus= peitschen und schenkte bem Beschimpften alsdann einen neuen Anzug! Bon ben neueren Forschern find Giesebrecht und Wattenbach (s. oben II) ber Driginalität des 10. Ober= 50 hirten der Paderstadt am meisten gerecht geworden.

(Julius Beizfäder +) Dr. phil. Frauz Görres.

Meisner, Balthafar, gest. 1626. — Der Briefwechsel Meisners befindet sich in vier Foliobänden in der hamburger Stadtbibliothet. Aus ihm hat G. Arnold einige inter= effante Beiträge für seine K. u. KG. entnommen; dann Tholud in seinem Geist der Witten= 55 berger Theologen 1852 geschöpft. Jöcher, Gelehrten-Lexiton III, 1751 S. 382 f.; Tschadert in der AbB 21. Bd S. 243.

Balthafar Meisner gehörte zu jenem ansprechenden Theologenkreise der ersten Jahrzehnte des 17. Jahrhunderts, denen unter dem Harnisch der polemischen Schultheologie noch für die Bedürfnisse der Kirche das Herz schlug. Er war geboren 3. Februar 1587, eo studierte in Wittenderg, Gießen, Straßburg, Tübingen, den damaligen Hauptsisen ortho-

borer Theologie, und erhielt durch Begünftigung seines Freundes, des Oberhofpredigers Hoe, 1613 eine Professur in Wittenberg. Sein Wahlspruch war Beati mites. Innig befreundet mit B. Menzer in Gießen und J. Gerhard in Jena war er derjenige dieser Trias, welcher vorzugsweise bie Mängel der damaligen Rirche ertannte und zu deren 5 Abhilfe wirksam zu sein suchte. Ein merkwürdiges Zeugnis hierfür giebt eine von ihm seinen Zuhörern in die Feder diktierte Skizze über diese Mängel, welche Frankfurt 1679 unter dem Titel erschien: B. Meisneri pia desideria paulo ante beatum obitum ab ipso manifestata. Die wichtigsten Stücke daraus werden angeführt in Iholucks Bittenberger Theologen S. 96.

Litterarisch bekannt wurde er namentlich burch sein im Alter von 24 Jahren ge= schriebenes, vielgelesenes Werk: Philosophia sobria s. consideratio quaestionum 10 philosoph. in controversiis theolog. 3 Bde Wittenberg 1614-23, als deren Inbegriff — gegenüber ben rationalen Prätensionen reformierter Logit und belmstedtischer Aristoteliker — angesehen werden darf, was Meisner in feiner Standrebe auf Hutter ber

15 wittenbergischen Jugend zuruft: Philosophandum est, sed ne quid nimis; philosophandum est, sed non solum; philosophandum est, sed ne quid minis, philoso submisse. Eine kurze Charakteristik dieses Werkes in Gaß, Geschichte der protestant. Dogmatik, I, S. 199. In einen gehässigen Streit wurde Meisner durch dasselbe mit dem Repräsentanten des helmstedtischen Aristotelissmus Cornelius Martin verwickelt, worüber 20 f. Hentes Calirt, I, S. 258.

Der reichbegabte Mann wurde bereits im vierzigsten Jahre ein Opfer des Studien-eifers, dessen übermaß man schon am Jüngling betlagt hatte; er starb als Roctor magnificus ben 29. Dezember 1626. Ein nicht vollftändiges Verzeichnis feiner Schriften bei Jöcher. A. Tholud + (Saud).

Meißen, Bistum. — Cod. dipl. Sax. reg. 2. Hauptteil UB des Hochftifts Meißen, Lpzg. 1864; E. Machatichet, Gesch. d. Bijchöfe d. Hochftifts Meißen, Dresden 1884; F. Blantmeister, Sächf. KG, Dresden 1899; E. O. Schulze, Die Kolonisierung u. Germanisierung d. Gebiete zwischen Saale und Elbe, Leipzig 1896; Eubel, Hierarchia catholica 2 Bde, Münster 1898 u. 1901. 25

Heinrich I. ift der Gründer von Meißen. Denn die spätere Bischofsstadt erwuchs 20 aus der Feste, die er am Einsluß der Triebisch in die Elbe erbauen ließ, Thietm. chr. I, 16 S. 11. Die Burg lag im Gediete der Dalemingier; sie sollte der Stützpunkt der beutschen Herrschaft auch unter den Stämmen der Milziener und Lausitzer sein. Ihre Unter-wersung wurde denn auch schon 932 erreicht, Thietm. 1. c. Als unter Otto I. der Gedanke, bas Wendenland firchlich ju organifieren, hervortrat, wurde Meißen zum Sitz eines Bistums 85 bestimmt. Eine Synobe zu St. Severus in Classe bei Ravenna, die unter Anwesenheit Ottos und des Papste Johann XIII. am 20. April 967 tagte, beschloß die Errichtung dessclben, Jasse 3715. Der neuernannte EB. Adalbert von Magdeburg hat im nächsten Jahr ben erften Bischof von Meißen Burchard gewählt und am Weihnachtsfest 968 im Dome zu Magdeburg geweiht, Thietm. II, 22 C. 32. Unter ben Magdeburg unter-40 ftellten Bistumern erhielt Meißen den größten Sprengel: er reichte im Often bis zum Bober, im Süben trennte ihn das Gebirge vom Egerland, nordwärts erftredte er sich bis zur mittleren Spree und westlich bis an und über die Mulde; die wendischen Stämme der Dalemingier, Rifener und Lausitzer bewohnten ihn. Den Bischöfen war damit Raum für große Thätigkeit gegeben; aber man kann nicht sagen, daß sie die Gelegenheit Bedeutendes 45 zu wirken benützten. Unter den 43 Prälaten von Burchard bis auf Johann IX. ist nicht

- einer, der in kirchlicher oder politischer Hinsicht epochemachend hervorgetreten wäre.
- einer, der in firchlicher vor politicaer ginstaft epochemächend gervorgerreten ware.
  Burchard 968-969; Bolcold 969-992; Eid 992-1015; Agilward 1016-1022;
  Hyprecht 1023-1024; Thioderich I. 1027 und 1029 erwähnt; Aico 1040 erwähnt;
  Brun I. 1058 u. 64 erwähnt; Reginbert geft. 1066; Kraft geft. 1066; Benno geft. 1106;
  Herning geft. 1118; Gobebold geft. 1140; Meinhard (Reinward) 1140-?; Albert I. geft. 1152; Gerung 1152-1170; Martin 1170-1190; Dietrich II. geft. 1208; Brun II. zurückgetreten 1228; Herrich geft. 1240; Konrab I. von Schönburg 1240-1258; Albert von Mutichen 1258-1266; Buitigo von Bur 1266-1293; Bernhard bon Cameng 12002; 1206; Albert II. auf Science 1297; Albert I. 2042; 1293—1296; Albert II. von Leisnig 1297—1312; Bitigo von Koldis 1312—1342; 55 Johann I. von Eifenberg 1342—1370; Dietrich III. von Schönberg 1370; Konrad II.
- Sociality 1. von Schenberg 1342—1370, Stelling III. von Scholderg 1370, stolland II. von Wallhaufen 1370—1375; Johann II. von Jenzenstein 1375—1379; Nikolaus Ziegenbock 1379—1392; Johann III. von Rittlitz 1392—1398; Thimo von Koldiz 1398—1410; Rodulf von Blaniz 1411—1427; Johann IV. Hofemann 1427—1451; Raspar von Schönberg 1451—1463; Dietrich IV. von Schönberg 1463—1476; Johann V.

von Wiffenbach 1476—1487; Johann VI. von Salhaufen 1488—1518; Johann VII. von Schleinitz 1518—1537; Johann VIII. von Maltiz 1537—1549; Nikolaus von Karlowitz 1550—1555; Johann IX. von Haugwitz 1555—1581.

Melanchthon, Philipp, gest. 1560. — Litteratur: I. Ausgaben seiner Berte. Rachdem im 16. Jahrhundert unvollfändige Ausgaben der Berte Melanchthons (1541 in 5 Bafel, 1562-64 in Bittenberg) erschienen, auch seine Gutachten und Briefe wiederholt ge= fammelt worden waren, ist die erste vollständigere Gesantausgabe von Bretschneider und nach deffen Lob von Bindjeil im Corpus Reformatorum Bb I-XXVIII, 1834-1860 veranstaltet vorden. Zu vorden im Corpus kerormatorum 30 1-XXVII, 1834-1860 beranitaliet worden. Zu ihrer Ergänzung dienen: Bindjeil, Ph. Melanchthonis epistolae, judicia, con-silia etc., Halis Sax. 1874; Hartfelder, Melanchthoniana Pasdagogica, Leipzig 1892; R. 10 und B. Krafit, Briefe und Dokumente aus der Zeit der Reformation, Elberfeld 1875, sowie mehrere Beröffentlichungen in Briegers ZRG u. ThETR. Die Urgestalt der Loci ift von Plitt-Rolde mit Einleitung u. Anmerkungen besonders ediert worden, 3. A. 1900. Eine jehr wün-schenswerte Ergänzung der Werte Wells im CR ift im J. 1897 vom Sterein für Reformations= geschichte ins Auge gesaßt worden. Bgl. ThETR 1897 S. 84651. Ueber Disputationen Wells aus 16 ben Jahren 1546-1560 hat F. Soutkleiter in der Schichtit: Aus der Melanchthons den Jahren 1546—1560 hat J. Haußleiter in der Festichrift: Aus der Schule Melanchthons, Greifswald 1897 berichtet. Im übrigen ist bier wie zu den folgenden Nummern die forge fältige Bibliographie von hartfelder, Phil. Melanchthon S. 567 ff. zu vergleichen. II. Biographien. Camerarius, De vita Melanchthonis narratio, 1566, von Strobel 1777 mit Anmerlungen und urtundlichen Beigaben neu herausgegeben. Derfelbe Strobel hat Melanch- 20 thoniana 1771 und zahlreiche Beiträge zur Lebensgeichichte und Beurteilung Melanchthons geschrieben; R. Matthes, 35. Melanchthon, f. Leben u. Birten, Altenburg 1841; R. Schmidt, 35. Relanchthon, Leben und ausgewählte Schriften, Elberfeld 1861 (die vollftändigte, burchweg aus den Quellen belegte Blographie; R. Hartfelber, Ph. Relanchthon als Praeceptor Germaniae (Monumenta Germaniae Paedagogica ed. K. Rehrbach, Bd VII — wertvoll 25 namentlich für die Ertenntnis feines Bildungsgangs); G. Ellinger, Ph. Melanchthon. Ein Lebensbild, Berlin 1902 (fein Verhältnis zum humanismus besonbers berücksichtigend); J. W. Richard, Ph. Melanchthon, New-York u. London 1898. Einzelne Berioden aus Me-lanchthons Leben behandeln: R. Sell, Melanchthon und die deutsche Reformation bis 1531, Salle 1897; S. Bird, Relanchthons politische Stellung auf dem Reichstauton of 1931, 38G IX; Th. Brieger, Die Lorgauer Artikel, Festichrift für H. Reuter, Leipzig 1888; J. W. Richard, Melanchthon and the Augsburg Confession, Lutheran Quarterly 1897. 98; G. Kaweran, Die Bersuche, Relanchthon zur fatholischen Kirche zurüczusüchren, Halle 1902. III. Zur Theologie Relanchthons: Fr. Galle, Versuch einer Charafteristik Welanchthons als Freilessen Sout 1940. Science (Relanchthons aus II. Bur Theologie Melanchtons: Fr. Gale, Berjuch einer Charafteristit Melanchtons als Theologen, Halle 1840; S. heppe, Geschüchte bes deutschen Protestantismus in den Jahren 35 1555-81, 2. Aufl. 1865. 66; G. Plitt, Einleitung in die Augustana, 1867. 68 und die Apo-logie der Augustana, 1873; A. Ritichl, Rechtsertigung und Berjöhnung, I, u. Die Entschung der luth. Kirche, 3RG I. II, auch in Gesammelte Aufläge I; herrtinger, Die Theologie Me-lanchthons, Gotha 1879; R. Seeberg, Melanchthons Stellung in der Geschichte des Dogmas und der Dogmatil, RH3 1897; außerdem die Geschichten der protest. Theologie bezw. Dog- 40 matil von Frant, Gaß, Dorner und die Dogmengeschichten von Loofs und Seeberg; nament-lich aber E. Tröltich, Bernunst u. Offenbarung bei Job. Gerhard u. Melanchthon 1891; ferner 3. haußleiter, Melanchthons loci przecipui und Theine Welanchthons im Geteberg; nament-lich aber E. Tröltich, Bernunst u. Offenbarung bei Job. Gerhard u. Melanchthon 1891; ferner 3. haußleiter, Melanchthons loci przecipui und Theine Welanchthons im Geteberg Roral, 1884, und Getschucht auf 1988; Luthardt, Die Arbeiten Melanchthons im Getebet der Moral, 1884, und Getschucht au Welanchthons 300jährigen Tobestag von Rahnis, Rothe, Dorner und Gundert, JdTh 1860 und zu jeinem 400jährigen Geburtstag von A. Dorner, Th. Härtig, Zthk VII, M. Harnad, G. Rawerau und F. Loofs, Their 1897; R. Seeberg, R. Sell und bem Unterzeichneten. IV. Zu Melanchthons Philosophie und Bädagogit: 33. Dilthey, Das natürliche System ber Getigtswissensteinen in 17. Jahrhundert, Archiv für 60 Getschichte ber Philosophie VI; S. Maier, Melanchthona Biblioloph, ebendal. IX und X; Rölzich, Melanchthons philosophische Ethit, 1889; Raumer, Getschichte der Rädagogit I. 180ff; Bernhardy, Grundrifs der römischer Kiteratur IV, 132ff; Echnid, Bädagogit L. 180ff; Bernhardy, Grundrig ber tomischer Litter 17, 1837, staunter, Selandie ber gabagogische Encyflopä-die, Nrt. "Reformation" und Geschichte der Erziehung II, 2; Fr. Saulfen, Geschichte des ge-lehrten Unterrichts I, 1885; Th. Ziegler, Geschichte der Pädagogist, 1895; Urlichs, Geschichte 65 der Philologie im handbuch der Klassischen Altertumswissenschaft I; N. Pland, Ph. Melanch-er missenschaft in Sandbuch der Klassischen Altertumswissenschaft I; N. Pland, Ph. Melanch-ter Melanchthon, Praeceptor Germaniae, 1860; Noch, Melanchthons Schola privata, 1859; R. Harthur i, oben; B. Balther, Melanchthon als Retter des wijsenschaftlichen Sinnes, 1897; L. Tichadert, Melanchthons Bilbungsibeale, 1897; F. Blaß, Melanchthon als humanist und Ködagoge, Nt3 1897; B. Bornemann, Melanchthon als Schulmann, 1897; Roth, Der Einslug des 80 Humanismus und der Reformation auf das Erziehungs- und Schulwejen, Schriften des Ber. f. Ref.-Gefd. Nr. 60.

I. Leben und Wirken. — Philipp Melanchthon wurde am 16. Februar 1497 in Bretten in der Unterpfalz (Baden) geboren. Er entstammte einem ehrbaren und nicht unbemittelten Hause. Sein Bater, Georg Schwarzerd (vermutlich Schwarzert nach Analogie 65 Real-Encytlopädie für Theologie und Rirche. 8. A. XII. 33 Melanchthon

von Weißert oder Grunert), war durch seine Kunst als Waffenschmied berühmt und in seinem Brivatleben wegen seines rechtlichen, wahrheitsliebenden, menschenfreundlichen und ftreng religiösen Charakters geschätzt, seine Mutter als eine kluge, sparsame und dabei wohl-thätige Hausstrau gelobt. Den ersten Unterricht erhielt Melanchthon in der Stadtschule, s bann im hause feines Großbaters, des Raufmanns und Bürgermeifters Reuter durch einen besonderen Haustehrer, Johann Unger, welcher, wie Melanchthon felbst rühmt, burch feine väterliche Liebe den Knaben an sich fesselte und durch seine erakte grammatische Methode seinem Schüler bereits die Richtung auf ein gründlicheres Studium der alten Sprachen gab. Nachdem Melanchthon ichon bier durch feine hervorragenden Geistesgaben und durch 10 feine Fortschritte bie Augen auf sich gezogen, tam er im Herbst 1507 infolge bes Todes seines Baters und Großbaters auf die lateinische Schule nach Pforzheim in das Haus feiner Großmutter Elisabeth, Schwester des Johann Reuchlin, in den Unterricht des Rettors Georg Simler von Wimpfen, von welchem er rühmt, in die griechichen und lateinischen Dichter und in die purior philosophia (d. h. die ursprüngliche aristotelische Bhilosophie) 15 eingeführt worden zu sein. Von noch größerer Wichtigkeit aber für ihn war die Verbinbung, in die er bier mit Reuchlin, dem hauptträger bes damals neu aufblubenden humanismus tam, welcher bem wiffenschaftlichen Streben bes talentvollen Rnaben einen mächtigen Anstoß gab, und ihm auch durch die nach damaliger Sitte vollzogene Beränderung seines Familiennamens in den griechischen Namen Melanchthon gleichsam die Taufe der Gelehr-samteit erteilte. Der gräcifierte Name wurde von dem Reformator seit 1531, wahr-scheinlich der weniger harten Aussprache wegen, Melanthon geschrieden, s. CR I, 20 famteit erteilte. p. CXXXI. Reuchlins und Simlers Rate folgend bezog Melanchthon, noch nicht 13 Jahre alt, die Universität Heidelberg im Oktober 1509, wo er bei Pallas Spangel, Lehrer an der theologischen Fakultät und später Vizekanzler der Hochschule, Aufnahme fand. Spangel, 25 ein Schüler Rubolf Agricolas, "benutte fein befferes Latein nur bazu, bie Lebren ber alten Rirche burch ein ansprechenderes Gewand den höheren Anforderungen der Gegenwart alten Kirche durch ein ansprechenderes Gewand den höheren Anforderungen der Gegenwart entsprechender zu machen" (Hartfelder, Ph. Mel. S. 23). Er war ein tüchtiger Scholastiker, Anhänger der Thomisten, und so hat auch Melanchthon sein Baccalaureatseramen 1511 nach der via antiqua, d. h. als Anhänger des Realismus, gemacht. Bei Peter Günther so aus dem Wimphelingschen Kreise hat er Rhetorik, bei Konrad Helbetius, einem Schülter des Cäsarius von Heisterbach, Astronomie gehört. Billican, Brenz, Buter, damals im Dominikanerkloster zu Heidelberg, gehörten zu seinen Studienfreunden; als guter Grieche war er bei Mitchülern und Lehrern bekannt. Die garrula dialectica et particula physices, die öffentlich vorgetragen wurde, CR IV, 715, genügte ihm nicht. Er sab stöckter, Hitchüler und Verlagen im Keilas in Longeneichen des Brivatstuum angewiesen. Er las mit inabenhafter Begierbe die alten Dichter, Hitchüler, und Neulateiner mie Bolitian besten beiten verschnörkelte Aus-Dichter, giftoriker, Dramatiker und neulateiner wie Politian, beffen verschnörkelte Ausbrucksweise noch in der Tübinger Rede Melanchthons de artibus liberalibus zu spüren ist. Sodann arbeitete er sich in Grammatik, Rhetorik und Dialektik hinein. Die Dia= lektik Agricolas hat an ihm ihren Erben und Neuherausgeber gesunden, s. u. Auch in eo Privatunterricht war er thätig, 3. B. bei zwei jungen Grafen v. Löwenstein. Aber Heidel= berg ward ihm entleidet, weil er 1512 mit feiner Bewerbung um die Magisterwürde als zu jung abgewiesen wurde. Auch die Ungesundheit des Klimas (Camerarius vita Melanchthonis ed. Strobel p. 13) soll ihn veranlaßt haben, nach Tübingen überzusiedeln, wo er am 17. September 1512 immatrifuliert wurde. Dort begann gerade damals unter 15 ben Fessen bes alten Schlendrians sich bereits ein freierer und besserer Geist namentlich auf dem Gebiet der humaniora zu regen (Hebb, Melanchthon und die Universität Tu= bingen, S. 13). Unter Brafficanus und Bebel verfolgte Melanchthon mit großem Fleiß und Intereffe die humanistischen Studien, die philosophischen teilweise noch unter Simler, jett Brofessor artium liberalium in Tübingen, später Professor ber Jurisprudenz, weiter so unter Franz Kircher von Stadion, mit welchem er später rhv yvnolav gelosogiav instaurare, d. h. den echten Aristoteles herausgeben wollte, was aber nicht zur Aus-führung kam, CR I, 26. Sein wissensburftiger Geist griff aber auch nach anderen Disziplinen, Jurisprudenz, Mathematik, Astronomie, selbst Medizin (vgl. Heerbrand, Oratio funedrie). Nachdem er im 17. Jahre den philosophischen Kursus vollendet, und im Jahr 1516 mit Medizinung die Medizin im Schweiten welchen der sich auf die schweite der sich auf die schweite der schweite der schweiter schweite der schweiter schweiter der schweiter der schweiter sc 55 1516 mit Auszeichnung bie Magisterwürde gewonnen hatte, wendete er sich aus eigener Neigung wie nach dem Wunsch der Eltern (Camorar. S. 16) der Theologie zu. Bas auf den Rathedern gelehrt wurde, war die abgängige scholastische Theologie mit ihren leeren Spisfindigkeiten, über deren unfruchtbaren und abgeschmadten Bortrag Delanchthon später fich oft lustig machte, namentlich über den des Dr. Jakob Lemp, der die Transsubstantiation 60 an die Tafel malte, CR IV, 718. Vinshemii Oratio in fun. Mel. CR X, 192. Nehr Gewinn hatte Melanchthon von seinem theologischen Privatslubium, das sich namentlich auf Patristië, aber bereits auch auf vas NX im Grundtert bezog. Diejes Studium, sowie die Anregungen, die er von Reuchlin, Erasmus, Stöffler und mitstrebenden Freunden, wie Wolfgang Capito, Johannes Ololampad, Ambrosius Blarer, Alber erhielt, überzeugten ihn, daß das wahre biblische Christentum etwas ganz anderes sei als die strchlich-scholaftische Theologie. Daß er aber hier schon einen bestimmten, positiven Standpunkt sich gebildet, ist um so weiger anzunehmen, da er nachher wiederholt Luther als seinen gessillichen Bater in ber theologischen Borträge gehalten. Nachdem er magistriert hatte, ist er in der Burse, auch Rontubernium genannt (das spätere Rlinitum) Kon- 10 ventor gewesen, dasselbe, was man im späteren berzoglichen Stipendium Repetent nannte, und hatte ben jüngeren Schülern Unterricht zu erteilen (Noth, Das Büchergewerbe in Tübingen, S. 7). Immerhin schein zu singen seinigt seinigten scheinen gewirtt habe. Aus in Ausselben unter von Schulern unterricht zu erteilen (Roth, Das Büchergewerbe in Tübingen, S. 7). Immerhin schein in Lübingen schiehen kann, Vit. 23, daß Melanchthon unter den damals auch in Tübingen schiehen kann, Vit. 23, daß Melanchthon unter den damals auch in Tübingen schiehen kann, Vit. 23, daß Melanchthon unter den damals gule in Schulernium nicht geändert wurde, kann man die Borte Herbrands beziehen, Oratio fun. CR X, 297: deinde oratoria lectione sibi demandata Cliceronis quaedam opera juventuti proposuit. Auch über 20 Birgil und Lütus hat er damals gelesen. Seine ersten Beröffentlichungen waren: Eine Ausgabe des Terenz 1516 und seine griechische Stauchterus thätig gewesen (f. R. Steiff, Der erste Buchbruderei des Thomas Anshelm seit 1514 als Rorrettor namentlich von überseundebruderei des Thomas Anshelm seit 1514 als Rorrettor namentlich von übersenzen Kuchlins und an der Chronil des Rauclerus thätig gewesen (f. R. Steiff, Der erste Buchbrud in Tüblingen, C. 22).

Bie weit Melanchthon an bem zwischen seinem väterlichen Freund Reuchlin und ben Dominikanern damals entbrannten Streit sich beteiligt bat, ist nicht sicher. Den ergösz lichen Reisebericht ver Magister Philippus Schlauraff in den Epistolae obscurorum virorum, II, 9, den Förstemann, CR X, 472, auch Sauppe, Gedächtnisrede auf Mel., 3bTh 1860, S. 374, dem Melanchthon zuschrieben, und ber jedenfalls auf die Verhältz 80 niffe Melanchthons in Tübingen ein interessantes Streislicht wirst, hat Böding, Hutteni operum supplem. II, 2. 667 unter Berufung auf das Zeugnis des Cochläus für Ulrich v. Hutten in Anspruch genommen. Aber jedenfalls hat Melanchthon die Vorede zu den Epistolae clarorum virorum 1514 geschrieben, und wenn er in dem oben gez nannten Poem ber villissimus unter den socii genannt wird, qui novos libros fasciunt et theologos villipendunt, so stimmt das zu der Thatsacke, daß er noch 1518 eine Satire gegen Jatob von Hochstraten im Wert hatte, CR I, 21. Da wurde er in den Kreis einer viel großartigen Bewegung, welche mit dem Aufztreten Luthers begann, hineingezogen. Einen Ruf and Ingolstadt hatte er auf den Rat des Großoheims abgelehnt. Dafür empfahl ihn diefer bem Ruffürsten von Sachsen für 40

Da wurde er in den Kreis einer viel großartigen Bewegung, welche mit dem Auf= treten Luthers begann, hineingezogen. Einen Ruf nach Ingolstadt hatte er auf den Rat des Großoheims abgelehnt. Dafür empfahl ihn diefer dem Kurfürsten von Sachsen für 40 eine Lehrstelle der griechischen Sprache in Wittenberg. Melanchthon folgte diesem Ruf um so lieber, je drückender ihm seine Stellung in der Burse in Tübingen (ergastorium nennt er sie) nachgerade wurde, CR I, 31, und je hemmender er den Widerstand der scholastischen Kartei auf der Universität Tübingen gegen die von ihm vertretenen klassischen Reformen empfand.

Am 25. August 1518 kam Melanchthon, nachdem er eine wiederholte Einladung nach Ingolstadt abgelehnt hatte, in Wittenberg an, wo er schon durch seine Antrittsrede de corrigendis adolescentiae studiis große Bewunderung erregte, aber auch seine eigentümliche, durch seinen bisberigen Bildungsgang begründete Stellung zur Reformation, seine Mission ihr vor allem mit den Gaben der Wissensteinsten Estellung zur Reformation, seine Mission ihr vor allem mit den Gaben der Wissenstein eigenen Thätigkeit ausgesprochen ließ. Was er in jener Rede zugleich als Programm seiner eigenen Thätigkeit ausgesprochen hatte, setzte der junge Prosesson wit großem Eiser ins Wert durch Vorlesungen über den Homer und den Brief an Titus, auch mancherlei litterarische Arbeiten, seine Rhetorik 1519, Dialestik 1520. Groß war der Julauf des neuen Dozenten; er hat nach dem Beugnis Spalatins damals vor 5-600 Zuhörern gelesen, die später dis zu 1500 sich se mehrten. Besonders auch Luther schätzte ihn hoch.

Der Einfluß Luthers führte dann den jüngeren Freund tiefer in die Schrift, und, namentlich durch das Studium des Paulus, zu lebendiger Erkenntnis der evangelischen Heilslehre, durch die allein die Kirche "aus der babylonischen Gesangenschaft befreit werden könne", CR I, 71. Der Leipziger Disputation 1519 wohnte Melanchthon, wie er selbst so

- 33\*

Melanchthon

fagt, als otiosus spectator an, aber nicht ohne mittelbar durch die intellektuelle Unterftüzung, welche er dabei Luther gewährte, auf den Gang des Gespräches einzuwirken, CR I, 82 ff. Durch einen veröffentlichten Brief an Ölolampad über defensio contra Johannem 5 Eckium, CR I, 108 f., hat er bereits das Brinzip ber Autorität ver Schrift und die richtigen Grundfäge ihrer Auslegung flar und bündig entwickelt. Eine Belohnung diefer feiner theologischen Thäugleit, welche auch in fortgesesten theologischen Borlefungen über Matthäus und den Römerbrief mit Forschungen über die paulinische Lehre sich darlegte, war die Berleihung des Baccalaureats der Theologie 1519 und feine Versetzung in die theologische 10 Kakultät. Den theologischen Doktortitel hat er beharrlich abgelehnt, CR IV, 811. Auch in anderer Beise wurde er in die Bittenberger Kreise rezipiert durch seine Berheiratung mit Ratharina Krapp, Tochter des Bürgermeisters Krapp, 18. August 1520. Dbwohl kein Berächter bes weiblichen Geschlechts (er gurnt den jusardownois, qui singulare sapientiae genus esse putant, despicere foeminas et vituperare conjugia, CR 15 III, 1172), doch ein noch größerer Freund ungestörten Studiums, that er diesen Schritt auf Drängen feiner Freunde, namentlich Luthers, welche baburch feinen für feine garte Gefundheit übermäßig angespannten Fleiß zügeln und ihn an Wittenberg desto fester ketten wollten. Die vortrefflichen Eigenschaften feiner allem nach feiner organifierten, auch ben höheren Bestrebungen bes Reformators Verständnis entgegenbringenden, dabei aufrichtig wollten. 20 frommen und wohlthätigen Frau haben ihn die Ehe nie bereuen laffen, wenngleich die Erlebniffe in der Familie für ihn auch die Quelle mancher fehr schmerzlichen Erfahrungen wurden. Ganz im Geift der reformatorischen hauptichriften Luthers ift Melanchthon am Anfang des Jahres 1521 zu Gunsten Luthers, welcher in einer zu Rom unter dem Namen Thomas Rhadinus erschienenen Schmähschrift als Zerstwer und Unheilstifter 26 angegriffen und gleichzeitig in ben Bann gethan worben war, mit einer Schutzichrift unter dem Pfeudonym Didymus Faventinus CR I, 286 ff. aufgetreten, gerichtet an die Stände des Reichs, in welcher er nicht nur die Vorwürfe gegen Luther durch den Nachweis zurück= schlägt, daß Luther nur die vom Papsttum herrührenden Migbräuche und die mit der Schrift streitende menschliche Weisheit, aber nicht die wahre Philosophie und das wahre so Christentum verwerfe, sondern auch geradezu die Stände auffordert, dem Papst seine tyrannische Gewalt zu nehmen, und das Christentum aus ihr zu erretten. Ebenso tühn und energisch hat er bamals Luthers Sache auch gegen die Sorbonne versochten, CR I, 398. Aber während der Abwesenheit Luthers auf der Bartburg unter den Unruhen der Schwarmgeister zeigten sich zum erstenmal im öffentlichen Auftreten Melanchthons jene 86 Schranken seiner Natur, die später noch so herbes Leid über den edlen Mann bringen follten: seine Bestimmbarkeit und seine Angftlichkeit. Zwar der Veränderungen hinsichtlich des Abendmahls, welche durch die Wittenberger Augustinermönche vorgenommen wurden, nahm er sich gegenüber dem kurfürstlichen Hofe kräftig an; ebenso ernstlich wies er die Ertravaganzen Carlstadts, welcher sogar der Wissenschaft den Krieg erklärte, zurück. Aber 40 über die Zwidauer Schwärmer wurde er um fo weniger Meister, weil sie ihm in manchem, was fie redeten und thaten (namentlich in der Frage über die Rindertaufe) anfänglich imponierten. Er war aber nicht der Nann durchareifenden Handelns, namentlich bem Bolt gegenüber (Camerar. p. 51), daher die Energie, Beredsamteit und prattijche Beisheit Luthers in die Mitte treten mußte, um diese Freibeuter der Reformation zum Schweigen 45 zu bringen. Von großer Bebeutung für die Befestigung und Ausbreitung ber reformatorischen Gedanken war das Erscheinen der Loci communes rerum theologicarum seu Hypotyposes theologicae im Dezember 1521. Hier legt Melanchthon in engem Anschluß

- an Luther bas neu gewonnene praktisch-religiöse Verständnis des Christentums in der 50 Form einer Erörterung der "Leitbegriffe" (loei communes), die den Gedankengang des Römerbriefs tragen, dar. Seiner ursprünglichen Absicht nach sollte das Buch nicht eine spitematische Darstellung des christlichen Glaubens, sondern ein Schlüffel zum rechten Verständnis der Schrift sein. Den Wert dieser Mitarbeit hat Luther warm anerkannt: liber invictus, non solum immortalitäte sed et ennone ereleziastico dienus
- liber invictus, non solum immortalitate sed et canone ecclesiastico dignus 55 (De servo arbitr. EN Opp. lat. var. arg. 7, 117). Der neu übernommene theologische Beruf hat indessen die humanistischen Interessen bei Melanchthon nicht verbrängt. Er suhr fort die klassischen Schriftsteller zu erklären, ja er wünschte, sich nach Luthers Rücktehr wieder ganz auf diese beschränken zu dürfen, CR I, 575, da er bei der akabemischen Jugend ein Nachlassen ves Eisers für solche Studien wahrzunehmen glaubte, so und nur Luthers nachdrächter Wunsch hielt ihn bei der Ergegese fest. Eine Reise, die

Melanchthon 1524 in seine Heimat unternahm, ist badurch bemerkenstvert, daß sie dem päpstlichen Legaten Campegi Beranlassung bot, durch seinen Geheimschreiber Nausea Ber-handlungen mit Melanchthon anzuknüpfen, die auf seine Trennung von Luthers Sache abzielten. Melanchthons unzweideutige Ablehnung verhinderte nicht, daß später noch wiederholt Versuche in gleicher Richtung unternommen wurden (G. Rawerau, Die Ber= 5 juche, Melanchthon zur tatholischen Kirche zurückzuführen, 1902). Auf dem geimweg traf Melanchthon unerwartet mit dem jungen Landgrafen Philipp von Heffen zu= fammen, bem er auf seine Bitte von Wittenberg aus ein Gutachten über bie Grundjammen, vem er auf jeine Ditte von Wiltenderg aus ein Gutachten uber die Grund-jätze der Kirchenreformation erstattete CR I, 703 ff. Im Jahr darauf hatte er den Kurfürften von der Pfalz in Sachen des Bauernaufftandes zu beraten. Seine aus diefem Anlaß verfaßte Schrift, CR XX, 641 ff., entspricht freilich nicht den tradi-tionellen Vorstellungen von Melanchthons Milde; aber sie zeigt dasür um so mehr die dem wirklichen Melanchthon eigentümliche Dentweise: die Buneigung gegen alles revo-lutionäre Beginnen, die unbedingte Geltendmachung der bürgerlichen Gehorsamspflicht und Seine aus 10 feine Sorge, die reine und ganz innerlich verstandene Sache der Reformation mit keiner 15 trüben politischen Angelegenheit zu vermischen. In den Streit zwischen Grasmus und Luther über ben freien Billen mochte Melanchthon um fo weniger eingreifen, als er auf das gute Einvernehmen mit beiden Gewicht legte und sich boch wohl schon damals sein Burücktreten von den schroffen deterministischen Konsequenzen der Anschauung Luthers vorbereitete. Das religiöse Recht, das auf Luthers Seite war, hat er dabei rückaltlos 20 anerkannt, CR I, 674 f.. Als nach dem Regierungsantritt des Kurfürsten Johann eine Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse in Angriff genommen wurde, stellte Relanchthon in bem (1528 gebrudten) "Unterricht ber Bisitatoren an die Bfarrherren" eine Grundlage für bie Reform in der Lehre sowie eine Rirchen- und Schulordnung auf und gab ohne birekte Polemik gegen die römischen Irrtumer eine praktische Darlegung ber reformatorischen 25 Beilslehre. Die hier vorgetragene gerleitung der Buße aus der mit Rückficht auf den "gemeinen groben Mann" voranzustellenben Gefesespredigt --- nicht erft aus ber Predigt des Evangeliums, CR XXVI, 51 f. — hat ben ersten Lehrstreit auf dem Gehiet der Iuth. Reformation hervorgerufen, indem Johann Agricola Melanchthon des Abfalls von der evangelischen Er-tenntnis beschuldigte, eine Bolemik, die auch durch eine öffentliche Disputation von Luther, so Bugenhagen und Melanchthon nur zeitweilig zum Schweigen gebracht werden konnte (vgl. A. Antinomist. Streitigkeiten I, 586 ff.). Auf dem Reichstag zu Speier 1529, wohin Me-lanchthon den Aursürsten zu begleiten hatte, fiel ihm abermals die Aufgabe zu, die evangelische Sache diplomatisch zu vertreten. Der Hoffnung, die er mitbrachte und in der Widmung seines Danielkommentars an König Ferdinand aussprach, CR I, 1051 ff., eine 85 friedliche Anerkennung der Reformation bei der kaiserlichen Partei zu erreichen, entsprach freilich von Gang der Dinge ganz und gar nicht und als die evangelischen Stände gegen den für sie unannehmbaren Reichstagsabschied protestierten, war ihm diese "entsepliche That-sache", CR I, 1060, ein Anlaß zu banger Sorge. Der Ablehnung, welche Philipp von Heichstag der von Straßburg der vom Reichstag geforderten Verwerfung der es Schweizer entgegensetten, hat er sich zögernd angeschlossen und biesen Schritt nachber Rwinglis Abendmahlslehre erschien ihm als ein impium dogma und er bebereut. sorgte von der Gemeinschaft mit ihm eine Erschwerung des friedlichen Fortgangs der beutschen Reformation. Dem entspricht auch seine Haltung auf dem Marburger Religions-gespräch (29. September bis 4. Oktober 1529), dessen Verhinderung durch den Kurfürsten 45 ihm erwünscht gewesen wäre, CR I, 1065. Als es doch zu stande kam, hat er nicht minder als Luther einer Vereinigung widerstrecht, ja nach dem Eindruck der Schweizer und Straßburger Luther in seiner ablehnenden haltung bestärkt.

Indem wir zu den Ereigniffen des Jahres 1530 weitergehen, sei bezüglich des Augsburger Reichstages und der Entstehungsgeschichte der Augsdurger Konfession auf den A. 50 Bb II, S. 242—250 sowie auf H. Brieger, Die Torgauer Artikel in Kirchengeschichtl. Studien H. Reuter gewidmet 1888, S. 265 ff. verwiesen. Die Vertretung der protestantischen Sache auf diesem Reichstag stellte an Melanchthon um so größere Anforberungen, als er nur die ersten Vorarbeiten in Gemeinschaft mit Luther hatte betreiben können. 55 Als der Kurfürst von den Wittenberger Theologen ein Gutachten forderte, auf Grund dessen und für ersorberlich in der Werzeugung, hierin auf dem Boden der allgemeinen christlichen Kirche zu stehen und beschänkten sich darauf, die Abstellung der Erchre lichen Kirche zu stehen und beschänkten sich darauf, die Abstellung der tirchlichen Mißbräuche zu stehen und beschänkten sich darauf, die Abstellung der tirchlichen Mißbräuche zu rechtfertigen. Diese sog. "Torgauer Artikel" hat Melanchthon, von dem sie so Melanchthon

wahrscheinlich auch redigiert waren, am 27. März in Torgau übergeben und ihrer Über-arbeitung galt seine Thätigkeit, bis er sich von dem auf der Koburg zurüchlleibenden Luther trennte. Zu einer Erweiterung biefer Apologie nötigten erst Eds 404 Artikel, in welchen biefer bie Lehre Luthers und seiner Anhänger als häretisch brandmarkte unter dem s Erbieten, dies vor dem Reichstag näher darzuthun. Die Zurückweisung dieses Angriffs, von dem die Evangelischen erst in Augsdurg Runde erhielten, durch die Glaubensartikel der Konfession siel darum Melanchthon zu. Und wenn er auch für seine Arbeit auf Luthers Marburger und Schwabacher Artikel zurückgriff, so bliebe es doch seine Sache, die Haltung des Bekenntnisses im ganzen und seine Fassung im einzelnen zu bestimmen. 10 Den zwischen dem 4. und 11. Mai aufgestellten Entwurf hat Luther zur Durchsicht er= halten und gebilligt. Benn er an demselben "nichts zu bessern noch zu ändern fand", jo hinderte das nicht, daß man in Augsdung noch mancherlei Zusätze und Anderungen vornahm, bis das Belenntnis am 23. Juni in gemeinsamer Beratung der Theologen aller evangelischen Stände die Gestalt erhielt, in der es vor dem Reichstag verlesen vurde. 15 Die Konfession ist darum im wesentlichen Melanchthons Wert. Er hat darin den Überzeugungen, die er mit Luther teilte, den Ausdruck gegeben, der seinem Berständnis und seiner Auffassung von den Erfordernissen der Zeitlage entsprach. Luther hat kein Hehl daraus gemacht, daß die irenische Haltung des Bekenntnisses, sein "Leisetreten" (De Wette, Briefw. IV, 17. 110) nicht nach feinem Sinne sei und hat auch polemische Spitzen in 20 betreff des Fegefeuers, der Heiligenverehrung und des Papsttums in ihm vermißt; aber eines dogmatischen Unterschieds ist sich weder Luther noch Melanchthon betwußt ge-wesen. Bezüglich des Artitels vom Abendmahl besagen dies ausdrücklich Melanchthons Borte vom 26. Juni: Inest articulus  $\pi e \rho l$  delarvov xvolanov juxta sententiam Lutheri, CR II, 142. Es ift darum vergebliche Mühe in der Augsb. Konfession einen 25 von bem lutherischen verschiedenen melanchthonischen Lehrtppus finden zu wollen. De reiteten fich auch bamals ichon gewiffe Differenzen zwischen beiben Männern in ber Lehrauffaffung vor — was aber nur hinfichtlich des freien Billens zu erweisen ift —, fo hat ihnen boch Melanchthon auf die Gestalt bes Betenntniffes teinen bewußten Einfluß gestattet. So ist das protestantische Hauptspindol, das unter allen reformatorischen Be-30 kenntnissen die stärkle missionierende Wirtung ausgeübt hat (Bödler), zugleich das Denk-mal der Einheit der beiden Reformatoren auf dem Grunde des Ebangeliums. Muß man demnach für Melanchthon auf den Ruhm einer im Betenntnis niedergelegten selbstiftändigen Theologie verzichten, so bleiben um so mehr deffen formelle Vorzüge, die einfache, licht= volle, ruhige und ohne schulmäßige Terminologie doch bündige Entwickelung der christ= 85 lichen Heilslehre, die vom Begriff des rechtfertigenden Glaubens beherrscht ift und diesen als das organifierende Brinzip der gefamten Lebens- und Weltanschauung geltend macht, fein Berbienft.

Richt ebenso wie über diese Leistung Melanchthons können wir uns freuen über sein sonstiges personliches Auftreten während des Reichstages. Von dem Eindrucke, welchen so sein Werk nicht nur auf seine Bartei, sondern auch auf viele Gegner machte, ging auf sein eigenes Gemüt insofern wenig über, als er, statt dadurch ermutigt zu werden, vielmehr durch die allerdings schwierige Lage der Evangelischen sich in eine Angst und Sorge hineintreiden ließ, die ihn zu Unterhandlungen mit der Gegenpartei veranlaßte, bei welchen er zwar vom besten Willen beselt war, der evangelischen Sache nichts zu vergeben, aber soch teils nicht die rechte klare Einsicht in den verzigieren Gegensach der miteinander ringenden geistigen Mächte, teils nicht diesensge würdige und feste Hare Glaube an die Wachte, teils nicht beisenschweitigten bestellt werstigten soch teils nicht die Rollen. Dies gilt besonders von sons feinem Brief an den päpftlichen Legaten Campegi vom 6. Juli, CR II, 168 st. Zu seiner Entschuldigung läßt sich nur daran so erinnern, daß er die Rolle des politischen Führers, für die ihm allerdings fotvohl die Menschentnis als die sich sich burchgreifende Entschuldigung, nicht selber gesucht, sondern nur, von den Umftänden gedrängt, auf sich genommen hat.

Die Treue, mit der er sein eigenliches Talent, die Feinheit und Klarheit seines Geistes, in den Dienst der Reformation stellte, tritt uns in der Apologie der Augsb. Konfession entgegen.

55 Sie teilt mit der Konfession den Vorzug einer klaren, unmittelbar aus der Erfahrung und der Schrift schöpfenden, daher eigentlich bekenntnismäßigen Aussuchung der streitigen Lehren; aber sie tritt unumwundener, mit dem ruhigen Bewußtsein der Überlegenheit den Probokationen der päpstlichen Theologen entgegen und sie giebt der ebangelischen Erkenntnis von der wahren Natur des Glaubens und von seiner Priorität vor aller sittlichen Werk-60 thätigkeit einen ebenso schlichten wie lebendigen Ausbruck. (Uber den Unterschieb der Rechtfertigungslehre ber Apologie von ber späteren Lehrform vgl. die Abhandlungen von Loofs und Eichhorn ThStA 1983 u. 1887.) Durch die Entscheidung des Augsdurger Reichstags wurde Melanchthon in Übereinstimmung mit Luther nun auch geneigter, eine bewaffnete Gegenwehr gegen den Kaiser, CR II, p. 469, auch sogar die Aufnahme der oberländischen Städte in den Bund zu billigen; worauf das Jahr 1532 den Protestanten zwar die 5 Freude des Nürnberger Religionsfriedens, aber auch den Schmerz, den Kursürsten Johann von Sachsen zu verlieren, brachte. In den sofort mit den Ratholiken CR II, 655 ganz flar die Stellung der Evangelischen zu einem solchen Konzil aus.

Unterbeffen war es ihm vergönnt, in diefer Zeit verhältnismäßiger Ruhe seiner akade= 10 mischen und litterarischen Thätigkeit sich fast ungestört hinzugeben. Die wichtigste theologische Schrift aus diefer Beit war fein Commentarius in Epistolam Pauli ad Romanos 1532. Er ift in theologischer Beziehung u. a. badurch bemertenswert, daß er zuerft die von nun an stehend gewordene Erklärung von justificari = justum pronuntiari durchführt, während noch die Apologie die zwei Bedeutungen justum offici und justum pronuntiari neben= 15 einander stellt (R 73) und die erstere in der Regel bei Paulus, die letztere bei Jakobus anwendbar findet (R 109). Sein steigender Ruhm gab die Beranlassung zu mehreren ehrenvollen Berufungen, von welchen die nach Tübingen (September 1534) für ihn wegen alter Anhänglichkeit und wegen mancher mißliebigen Umftände in Bittenberg zwar ziemlich lockend war, boch nicht so, daß er nicht aus Rückficht gegen bas kurfürstliche Haus ab- 20 gelehnt hätte. Zu gleicher Zeit ergingen aber auch mehrere Einladungen nach Frankreich an ihn, wo man mit feiner Hilfe ben Rönig für bie Berbefferung bes Rirchenwefens ju gewinnen hoffte. Als nun aber der König selbst deshalb an ihn mit einem dringenden Schreiden sich wandte und Melanchthon um Urlaub bei dem Kurfürften bat, wurde ihm von diejem sein Begehren so schaungegon um tetund och ohn statsussen out, warde sin von diejem sein Begehren so schaungegon um tetund och ohn statsussen sin, warde sin 909 f., vis er endlich selbst einsch, wie zweiselhaft der Gewinn vieser Reise, und wie unzu-verlässig vor allem der französische König selbst war. Auch der Einladung nach England burfte Melanchthon gleichfalls zu seinem Glücke nicht folgen. Inzwischen war er auch durch andere Verhandlungen in Anspruch genommen, die für seinen theologischen Standpunkt wichtig wurden, namentlich die Verhandlungen über das Abendmahl, die seit dem Insere Verhandlungen über das Abendmahl, die seit dem Insere Verhandlungen ihren die eine die eine sich versiter und schunchigen Nermittler Anter von 1531 fich fortspannen. Die von dem allezeit bereiten und geschmeidigen Vermittler Buger nach Bittenberg gesendete Konfordienformel billigte Melanchthon volltommen, und bie von bem Landgrafen von Heffen gewünschte Unterrebung mit Buter tam am Ende des Jahres 1534 zu Kassel zu fande. Buzer konnte sich zwar der in Luthers Instruktion für Me-lanchthon enthaltenen strengsten Vorstellung von der Gegenwart des Leides im Albend- 28 mahle (der wahre Leid Christi im Albendmahl mit den Zähnen zerdissen) nicht untertwersen, wollte aber doch die Darreichung des Leides und Blutes unter den Zeichen zugeben. Melanchthon nahm sich des Einigungswerts eifrig an. Er war schon seit Dkolampads Dialog (1530) und feinen burch biefen veranlaßten patriftischen Studien an ber Richtigkeit ber Theorie Luthers vom Abendmahl zweifelhaft geworden ; nach bem Brief an Camerarius, CR 40 II, 822, ift er in Caffel nuntius alienae sententiae. Auch mußten feit dem Tobe Zwinglis und ber beränderten politischen Lage seine früheren Bedenken gegen eine Einigung an Getwicht verlieren, wenn er auch fortfuhr Zwinglis Theologie zu mißbilligen (Brief an Rothmann 1532, CR II, 620). Er übernahm den Auftrag, sich mit den namhaftesten Anhängern Luthers über Buyers Vorschlag zu besprechen, blieb aber bis zuletzt um das 45 Gelingen bes Unternehmens besorgt. Dieje Besorgnis war nicht unbegründet, da Luther felbst an tein Zurückweichen bachte und zu einer blogen Verbüllung der Gegenfätze nicht bie Hand bieten wollte. Allein zulest gelang es Buter boch ber Forberung Luthers auszuweichen, der ben Genuß der impli anerkannnt wiffen wollte, und ihn durch bas gugeständnis zu befriedigen, daß auch die indigni den Leib des Herrn empfangen (bgl. 50 den Artikel "Wittenberger Konkordie"). Melanchthons Verhältnis zu Luther wurde durch biese Vermittlerrolle nicht gestört. Wohl schöpfte Luther eine Zeit lang Verdacht, daß Melanchthon "fast Zwinglischer Meinung" sei; aber er wollte doch "sein Herz mit ihm teilen" und will ihn als einen "hohen Mann", "der große Arbeit thät", der Universität Wittenderg und sich selbst nicht verloren gehen lassen, CR III, 428. Ein anderer Zwie- 55 spalt brohte, als Melanchthon während seiner Anwesenheit in Tubingen im Herbst 1536 von Cordatus, Prediger in Riemeck, heftig angegriffen wurde, weil er gelehrt, daß die bona opera in articulo justificationis causa sine qua non feien, tras Melandython allerdings in einer Erklärung des Evangeliums Johannis ausgesprochen batte, und ebenfo auch, daß die opera necessaria seien ad salutem ober ad vitam aeternam, CR 60

III, p. 162), wobei daran zu erinnern ift, daß Melanchthon auch in der zweiten Haupt= ausgabe seiner loci vom Jahre 1535 seine Abweichung von seiner früheren ftrengen noch über Augustin hinausgebenden Lehre ober seinen sogenannten Synergismus (wovon nachher) entschiedener hatte hervortreten laffen. Er wies nun aber ben Angriff wegen feiner 5 Lebre von ben auten Werken in einem Schreiben an Luther und seine anderen Kollegen nachtrudlich mit ber Berlicherung jurud: ego neque volui unquam alia docere, neque alia docui de hac praesertim controversia, quam quae vos communiter docetis, CR III, 180. Der nach Melanchthons Rücktehr von Schmalkalden (März 1537) von Cordatus erneuerte Streit gab Veranlaffung, daß Luther bei einer Doktorpromotion 10 ben Satz: gute Werke seien notwendig zur Seligkeit, öffentlich mißbilligte, so jedoch, daß Melanchthon dadurch sich nicht verletzt fühlte, vgl. CR III, 385. In dem 1537 wieder auflebenden antinomistischen Streit ift Melanchthon mit Luther burchaus einig und bat nur burch personliche Einwirtung auf Agricola biefem ben Ruckzug zu erleichtern und baburch den Ausgleich herbeizuführen gesucht (vgl. Bd I, S. 587 ff.). Das perfönliche Berhältnis ber Reformatoren hatte freilich in biefen Jahren manche 15 Probe zu bestehen. Amsborf u. a. suchten Melanchthon bei Luther zu verdächtigten; nach einer Andeutung Crucigers hemmte auch weiblicher Einfluß (§ yvrainorvoarris CR III, 398; vgl. zur Deutung der Stelle Köftlin, Luthers Leben, 4. A. 2, 462. 675) den ver-trauten Verlehr. Diese Verhältniffe verbitterten Melanchthon den Aufenthalt in Witten= 20 berg fo, daß er fich daselbst wie ein Prometheus ad Caucasum alligatus vortommt, CR III, 606) und in einem Brief an Camerarius (November 1539, CR III, 840, flagt: me dolores animi, quos tuli toto triennio acerbissimos et continuos et ceterae quotidianae aerumnae ita consumserunt, ut verear me diu vivere non posse, wobei aber auch an die große Last firchlicher Thätigkeit zu benken ist. Solche brachte auch 25 die Folgezeit in reicher Fülle. Bei der Beratung der Theologen, die dem Konvent von Schmalkalden voranging, vertrat Melanchthon im Gegensatz zu Luthers Artikeln, die Ansicht, daß dem Papst, "so er das Evangelium wollte zulassen, um Friedens und gemeiner Einigkeit willen" eine Autorität nach menschlichem Recht zugestanden werden könne (val. die bekannte Unterschrift zu den Schmalk. Artikeln). Als er aber ber Entschiedenheit so der Fürsten gegenüber mit seiner Meinung nicht burchdrang und infolge der Ertrantung Luthers mit der Abfassung einer Erklärung über die Stellung zum Papft beauftragt wurde, trug er kein Bedenken, in diesem Schriftstück, CR III, 272 ff., den Standpunkt Luthers und der Mehrheit zum Ausdruck zu bringen. In den Jahren 1539 und 1540 beschäftigten Melanchthon der Konvent in Frankfurt, die Einführung der Reformation im 85 Herzogtum Sachsen und Meißen, ein zweiter Konvent in Schmalkalben, sowie die Um-gestaltung der Universität Leipzig. In die Zeit seiner Anwesenheit in Schmalkalben fällt die berüchtigte Doppelheiratsgeschichte des Landgrafen Philipp von Heffen (vgl. d. A. Luther Bb XI S. 749, 29). In dem dem Vermittler Butzer mitgegebenen Beichtrate stimmte Melanchthon mit Luther ganz überein und erkannte, wie er, hierin einen Notfall an. Bu so seinem großen Leibwesen mußte er, unter einem anderen Vorwand von Schmalkalden dazu herbeigeloat, der Trauung des Landgrafen anwohnen. Da nun trop Melanchthons bringender Aufforderung, die Sache geheim zu halten, diese boch bekannt wurde, ja Philipp fogar darauf hindeutete, den Beichtrat zu publizieren und Melanchthon, eben auf der Reife nach Hagenau zu einem Religionsgespräch begriffen, in Weimar das alles ersuhr, ergriff 26 ihn der Schmerz und die Gewiffensangst über diese Argernis so sehr, daß er dis auf den Lob erkrankte, aus welchem ihn nur der betende Heldenmut und die seine Schwachheit überwältigende Willenskraft Luthers errettete (Melanchthon: "Martinus hat mich aus dem Rachen des Todes geriffen"). Übrigens wies Melanchthon nachher den Landgrafen, der sich nicht entblödete, seinen Schritt in einer Schrift öffentlich verteidigen zu lassen, in einem 50 entschiedenen Gutachten zurecht, CR III, 1065, wie man ihm benn überhaupt sehr Uns recht thäte, wenn man seine Auffassung von Keuschheit und Che nach diesem Fall beur= teilen wollte. Das in Hagenau nicht zustande gekommene Religionsgespräch sollte in Worms im Oktober 1540 gehalten werden; Melanchthon kam dahin mit bem beften Borsay, hier nicht so schonend gegen die Papisten und so rückschetsvoll gegen die voluntates 55 principum, wie in Augsburg 1530, aufzutreten, sondern flar und fest die Lehre der Augsburger Konfession zu verteidigen, was er dann auch gegenüber dem tumultuarischen Versahren des kaiserlichen Kommissärs Granvella und im Gespräche mit Eck bewies. Wenn das Gespräch keinen Erfolg hatte, so war daran nicht, wie Blanc behauptet, die Hartnädigkeit und Reizbarkeit Melanchthons schuld, sonbern bie Unmöglichkeit, in ber Lebre 60 noch mehr nachzugeben, ohne sich den Bapisten auszuliefern. Bemerkenswert ist noch,

Melanchthon

baß Melanchthon bei biejen Verhandlungen die von ihm veränderte, im Jahre 1540 er= schienene Ausgabe der Conf. August. (die nachmals sogenannte variata) zu Grunde legen wollte, ben Einwendungen Eds die Behauptung entgegenstellend, "baß in der Sache nichts geändert, obwohl in den letten Exemplaren etwo linder und flarer Wort gebraucht feien", wogegen aber Ect die freilich nicht unwefentliche Anderung des Art. X vom Abend= 5 mahl geltend machte. Die Protestanten übrigens nahmen damals noch keinen Anstoß an ber variata. Auch zu Regensburg, wo das in Worms abgebrochene Religionsgespräch fortgesetst wurde, Mai 1541, hatte Melanchthon einen schweren Stand; er selbst hat gar keinen rechten Glauben mehr an die conciliationes, quae nullae fieri possunt, nisi fucosae, und sieht im Geiste bie technas, sycophantias, sophismata voraus, quibus 10 vel principes ipsi vel eorum theologi insidias nobis struent (an Beit Dietrich CR IV, p. 116). In diefem besonderen Falle wurden die Berhandlungen erschwert durch das zweideutige Machwert, das sogenannte Regensburger Interim, das nach dem Willen des Kaisers zu Grunde gelegt werden sollte, CR IV, 577. Während nun die Vereinigungsformel über den Artikel von der Rechtfertigung (justificari per fidem vivam et ef- 15 ficacem), allerdings nicht ohne Grund, bei den Protestanten, vor allem dem Kursürsten, folchen Anftoß erregte, daß Luther, obwohl felbst auch teineswegs einverstanden, diefen begütigen mußte, waren der Kaiser und die Bäpstlichen unzufrieden über die vermeintliche Hartnäckigkeit Melanchthons, indem er allerdings im Artikel von der Rirche, von den Sakramenten (über den Luther namentlich erfreut war), von der Ohrenbeichte den evange 20 lischen Standpunkt so entschieden festhielt, daß er darüber beim Kaiser angeklagt wurde, worüber er fich in der würdigsten, geradesten Weise in einem Verteidigungeschreiben gegen ben Raifer rechtfertigte, CR IV, 318. Dagegen brachte ihn ber zum Zweet ber Eins-führung der Reformation im Rurfürstentum Köln (1543) von ihm und Butzer ausz gearbeitete Reformationsentwurf in Konflikt mit Luther. Das Abendmahl ist hier definiert 25 als communicatio corporis et sanguinis Christi, quae nobis cum pane et vino exhibetur, und gejagt, qui - credens in promissionem Christi de pane hoc comedit et de calice bibit, et verbis his, quae audit a Domino, ac signis, quae accipit, firmiter credit, is vere et salutariter Christi carnem manducat et sanguinem ejus bibit, ipsum totum Deum ac hominem plenius in se percipit so cum omni merito ejus et gratia (vgl. Sectendorf, Historia Lutheranismi p. 446). Obgleich eigentlich Butzer diesen Artikel verfaßte, so war dies doch nicht ohne Beistimmung Melanchthons geschehen; trifft ja doch diese Formel auch ganz mit der von Melanchthon gebrauchten Terminologie zusammen. Luther, schon durch die Amsdorffche Rezension des Kölner Entwurfs eingenommen, war nun sehr unwillig nicht sowohl "über das, was vom 85 Abendmahl hier gesagt, als über das, was nicht gesagt war", nämlich "daß da nirgends heraus will, ob da sei rechter Leib und Blut mündlich empfangen"; Luthers Briefe, de Wette V, S. 709, wie denn Luther seinen Unwillen auch auf der Kanzel herausließ, De Welte V, G. 705, wie vein Lucyt jennen tinduten und und ver stunge genannen, CR V, 462; ja Melanchthon ift gewärtig, von Wittenberg verbannt zu werben, CR V, 478. Die im September 1544 gegen die Schweizer gerichtete Schrift Luthers: "Kurz 40 Bedenken 2c.", enthielt aber trotz ihrer Heftigkeit kein Wort, das direkt auf Melanchthon zielte, woraus freilich noch gar nicht folgt, daß er mit ihm zufrieden war; und obgleich Luther es an einzelnen öffentlichen Zeichen der Anerkennung nicht fehlen ließ, jo fürchtete Melanchthon doch nicht ohne Grund wieder einen Ausbruch, welcher auch wohl nur durch bie Bemühungen des Kanzlers Brück und des Kurfürften abgelenkt wurde, CR V, 746, 45 und einer ettwas freundlicheren Haltung Luthers Plats machte. Aber Melanchthon hatte boch fortan unter der Verstimmung Luthers zu leiden und war überdies von mancherlei häuslichem Rummer heimgesucht, ben ihm insbesondere fetn zwar talentvoller, aber leicht= finniger und charakterloser Schwiegersohn Georg Sabinus bereitete (vgl. Th. Muther, Universitäts- und Gelehrtenleben im Zeitalter der Reformation S. 334 ff.). Die neuen 50 Berhandlungen über die Religionsangelegenheiten, welche in Aussicht flanden, brachten neue Arbeit, so namentlich die Abfassung der sogenannten "Bittenberger Reformation", CR V, 579, als Grundlage für einen etwaigen Bergleich mit Kaiser und Papit, die aber vom Kaifer auf dem Reichstag nicht einmal angenommen wurde; doch war Melanchthon durch Luthers Vermittelung vom Religionsgespräch in Regensburg, Januar 1546, verschont. 55 Der Tod Luthers, 18. Jebruar 1546, überraschte Melanchthon aufs schmerzlichste, nicht nur und nicht sowohl im Hinblic auf die lange in Gemeinschaft durchlaufene Bahn des Lebens und Rämpfens, als weil ihm der Verluft, welchen die protestantische Kirche erlitten, in feiner ganzen Größe vor bie Seele trat. Man hat an der akademischen Rebe zu Luthers Gebächtnis, die Melanchthon am 22. Februar hielt, CR XI, 726 ff., die "perfönliche 80

### Relanchthon

Bärme" vermißt; mit mehr Recht wird man gerade in ihrer schwunglosen Einsachheit Melanchthons richtige Empfindung von der Größe des Augenblickes und seine persönliche Ergriffenheit ertennen. Eine wertvolle Ergänzung bildet die Lebensbeschreibung Luthers, mit der Melanchthon den zweiten Band von bessen lateinischen Berten bevorwortet bat s (abgebr. CR VI, 155 ff.). Der schmalkalbische Krieg und die Auflösung der Universität Bittenberg infolge desselben trieb Melanchthon in die Fremde; und obgleich es ihm schwer wurde, aus dem Dienste seines Fürstenhauses zu scheiden, CR VI, 565, so konnte er sich boch nicht für die zu Jena zu gründende Universität entschließen, wie er auch den ehren-vollen Ruf nach Zühingen, Frankfurt 2c. ablehnte, nicht nur weil sein herz an Wittenberg 10 hing und er fich von seinen Kollegen nicht trennen wollte, sondern hauptsächlich weil er der Uberzeugung war, die Herstellung der Universität Wittenberg sei für die Rirche und Wissenschaft wichtig, CR VI, 560 und 578, 649, obwohl ihm dies von seiten Weimars als Treu= lofigkeit gegen seinen alten herrn migbeutet wurde, und von seinen lutherischen Gegnern jogar noch schlimmer ausgelegt wurde (CR VI, 649; VII, 130 und Rayeberger, Hand= 15 schriftl. Geschichte über Luther und seine Zeit, herausg. von Neubeder 1850, S. 185). Aber es sollten noch schwerere Zeiten für ihn kommen. Der letzte ereignisvolle und schwerzenstreiche Zeitraum seines Lebens begann mit dem Streite über das Interim und die Adiaphora seit dem Jahre 1547. Das in diesem Jahre vom Raifer den bezwungenen Protestanten angesonnene Augsburger Interim (f. d. 20 21. Bb IX, S. 210) wies Melanchthon, wenn auch biefen und jenen Bunkt als bisputabel zulaffend, im ganzen als mit den ebangelischen Grundsätzen unvereinbar zurück. Auch ber vielberufene Brief an Carlowiz (28. April 1548), CR VI, 879, auf welchen wir später noch einmal zurudtommen, enthält zwar binfichtlich ber Berfaffung ber Rirche bie alte, fatholischen Ordnungen günstige Meinung Melanchthons, ist auch in Beziehung auf die 25 usus, den Kult, ziemlich nachgiedig, will aber doch der evangelischen Lebre wenigstens nichts vergeden wissen. Aber obgleich Melanchthon in einem wiederholten Gutachten (vom 16. Juni 1548) über das Interim sich klar und seft ausgesprochen hatte, CR VI, 924, und auch in dem Schreiben an den Markgrafen Johann von Brandenburg sogar gesagt hatte: "ich will auch durch Gottes Gnade für meine Person dies Buch, Interim genannt, 20 nicht billigen, dazu ich viel großwichtiger Urfache habe, und will mein elend Leben Gott befehlen, ich werde gleich gefangen oder verjagt", — so ließ er sich doch bei den Bers-handlungen über das sogenannte Leipziger Interim zu Zugeständnissen soch bei den Bers-wärtig hält, sich doch keineswegs rechtfertigen lassen man glie von einer Seite so betrachten, von welcher man will. Melanchthon ging in der Zulassung vern nur dabei in der Meinen Leipziger Melanchthon ging in der Zulassung vern nur dabei in der reinen Lehre und den Satramenten, so wie für Christia gestister, nichts geändert werde, und daß ferner jeder nachteilige Einfluß der Herstellung solcher äußerer Gebräuche ferne gehalten werden könne durch richtige Belehrung des Volkes über die Beeo deutung berfelben. Er verlannte dabei, daß ber Kultus als ber unmittelbare Ausbruck bes religiöfen Lebens, keine Zweideutigkeit duldet und daß er eben vermöge seiner Unmittelbar= keit die volkstümliche Frömmigkeit viel mächtiger bestimmt als jede theoretische Belehrung, namentlich aber daß die gemachten Bugeftändniffe unter ben gegebenen Umftänden nicht bloß als eine Verbunkelung, sondern geradezu als eine Verleugnung der evangelischen 45 Überzeugung aufgefaßt werden mußten. Flacius hatte bei all feinem heftigen Poltern doch Recht mit feiner Behauptung, daß derlei Gebräuche bisher sedes impietatis et superstitionis gewesen seien und man daber auch mit ihnen das wieder hereinbringe,

was an ihnen hing. Melanchthon selbst hat das im Verlauf mehr und mehr eingesehen und bereut (vgl. vor allem den Brief an Flacius vom 4. September 1556 CR VIII, 50 842) und er mußte dafür jedenfalls durch die Ungunst und den Haß, welche über ihn hereinbrachen, mehr büßen, als er irgend verdiente.

Auch die Folgezeit dis zu feinem Tode war für Melanchthon ebenson mühre wie leis bensvoll. Er sollte nun, nachdem Luther geschieden, der Tonangeber und der "theologische Leiter der deutschen Reformation" (Nitzich) sein, und blieb es auch, im ganzen betrachtet, so bis an sein Ende, aber er war es keineswegs unbestritten, weil von jetzt an das Gnessoluthertum, vor allem Flacius Illyricus, in heftigem Rampfe mit seinen kirchlichen Thaten und noch mehr mit seinen nun noch bestimmter hervortretenden und von seinen Schülern noch weiter ausgestührten Lehrmeinungen die Anklage der Irrlehre und des Abfalls auf ihn und seine Schule häufte. Auf wen muß nicht die leidenschaftliche, oft unwürdige und so ungerechte Art diess Rampfes einen schwerzlichen Eindruck machen, und auf wen nicht auf ber anderen Seite einen gewinnenden die große Geduld, Bürbe und Selbstbeherrichung, mit welcher Melanchthon das alles ertrug! Aber man darf doch auch nicht vertennen, baß die Anhänger ber lutherischen Lehrweise fich babei nicht nur gegen vermeintliche, sonbern wirkliche Abweichungen von berfelben wehrten, und wenn sie auch burch ben Eifer bes Gegensates zu Überschreitungen und Übertreibungen sich fortreißen ließen, boch bei den 5 meisten biefer Streitgegenstände ursprünglich von einem wahren bogmatischen Intereffe ausgingen. Ebenso gilt aber auch andererseits, daß Melanchthon und seine Schule bei ihren Aenderungen einen berechtigten Gesichtspunkt vertraten, aber ihm boch nicht durchweg ben innerhalb ber richtigen Grenzen bes protestantischen Prinzips fich haltenden Ausbrud zu geben vermochten. Zur Entschuldigung von beiden Teilen muß man daran erinnern, 10 wie schwer es überhaupt damals war, die streitigen Lehren sicher zu dogmatisieren, da noch nicht ein neues pschologisches und metaphysisches Begriffsspstem, das der neugewon= nenen criftlich-religiösen Uberzeugung entsprochen hätte, herausgebildet war und eben-darum die neue Wahrheit noch in die alten scholastischen Schläuche gesaßt werden mußte. Am meisten zum Danke machte es Melanchthon allen Barteien im Streite mit Andreas 15 Dfiander über die Rechtfertigung seit 1549 (f. d. Art. A. Dfiander). Melanchthon schwieg lange zu der Abweichung Dfianders vom forenfischen Begriff der Rechtfertigung und feinen anderen damit zusammenhängenden Ansichten, und schwieg ebenso zu den personlichen Schmähungen, welche der begabte, kenntniskeiche aber auch leidenschaftlich reizbare und hochmütige Mann sich gegen ihn erlaubte (vgl. W. Möller, A. Osiander 417—419). 20 Ja, Melanchthon schried ihm noch einen freundlichen Brief, in welchem er ihn bat, die Sätze, welche er ihm hiermit vorlege, ruhig zu prüfen und ihm seine Gedanken darüber mitzuteller CP VII 2720. mitzuteilen, CR VII, 779; trat bann aber, von verschiedenen Seiten aufgefordert, ein Gutachten zu geben über Ofianders Schrift: Bekenntnis von dem einigen Mittler Chriftus, auf mit der "Antwort auf das Buch A. Dfianders von der Rechtfertigung" (herausg. 26 1552), wofür er von A. Ofiander mit Schmähungen und Verleumdungen überhäuft wurde, namentlich aber auch mit dem Vorwurf, "daß die Wittenberger Theologen auf ihrer Uni-versität eine neue Tyrannei eingeführt haben, indem sie auf Melanchthons Veranlassung niemand ordinieren oder zum Doktor ernennen, der nicht gelobe, den drei Symbolen der alten Kirche und der Augsdurger Konfession gemäß zu lehren und in allen streitigen 20 Dingen die Altesten der Kirche um Rat zu fragen." Diesen Vorwurf insbesondere beantwortete Melanchthon in seiner Oratio, in qua resutatur calumnia Osiandri etc. im 3. 1558, CR XII, 5, in welcher er die Notwendigkeit einer folchen Verpflichtung recht-fertigte. Auch nachher, 1555, hatte Melanchthon die Genugthuung, in Nürnberg die dort ausgebrochenen osiandrischen Händel vollkommen zu schlichten und sich der dankbaren Ber= 85 ehrung seiner alten Freunde in Nürnberg erfreuen zu dürfen. In dem durch den osian-drischen veranlaßten stancarischen Streit über den Satz, daß Christus nur nach seiner menschlichen Natur unfere Gerechtigkeit fei, mußte Melanchthon gleichfalls ein Bebenken ftellen in der Responsio de controversia Stancari, Leipzig 1553. Auch dem Ratholis cismus gegenüber ruhte unterbessen feine Arbeit nicht. Der Raiser verlangte die Beschäung 40 bes von Papft Julius III. zur Fortfetzung nach Trient ausgeschriebenen Konziliums von ben protestantischen Ständen, so auch von dem Kurfürsten von Sachsen, welcher aber, dem Rate Melanchthons folgend, sich nur unter der Bedingung dazu bereit erklärte, daß die ganze Verhandlung von vorne angefangen werde, die protestantischen Theologen mitberaten bürfen und der Papst nicht als Vorsitzer und Richter gelte. Da man endlich auch darüber 45 eins wurde, eine Betenntnisschrift nach Trient zu schidten, wurde Melanchthon mit ber Abfaffung einer solchen beauftragt, welche er nun in der sogenannten Confessio Saxonica ausführte, von ihm selbst eine Repetitio der Augustana genannt. Dies ist die Conf. Sax. in der That auch, nur daß sie noch genauer in die Kontroverse mit Rom eingebt, doch bei aller Gründlichkeit gemäßigt. Die positive Entwicklung der protestantischen Grundlehren 50 ist entschieden und träftig, zugleich aber auch vorsichtig in der Behandlung dessen und kräftig, zugleich aber auch vorsichtig in der Behandlung dessen von den Abiaphora, von den guten Werken. Melanchthon am Schluffe des Jahres 1551 angewiesen, nach Trient ab-zureisen, merkte unterwegs in Dresden etwas von den geheimen triegerischen Absichten Morizens von Sachsen, und suchte ihn, namentlich weil die Franzosen mit in das 3n= 65 tereffe gezogen fein follten, bavon abzuhalten, CR VII, 902; er tam aber auf ber Meiterreife nur bis Nürnberg, und kehrte, nachdem er bort eine Zeit lang nicht unthätig verweilt. im März 1552 nach Wittenberg zurück, da durch den kühnen Schlag Morizens gegen den Kaifer feine Sendung sich von selbst aufhob. Zwar glaubten viele Protestanten, Melanch= thon hätte durch sein Auftreten in Trient viel dazu nützen können, das Urteil über die so

Relanchthon

Sache ber Protestanten aufzullären (cf. Abam, Vitae theolog., 1620, p. 346), aber biefe Meinung war gewiß, wenn man die damalige Stimmung der Ratholiten bedenkt, eine gar zu sanguinische. Bährend aber nun die äußere Lage des Protestantismus infolge ber That Morizens fich günftiger gestaltete und im Augsburger Religionsfrieden 1555 fich s befestigte, lag auf Melanchthon fortan die schwerste Last der Arbeit, Sorge und Trübsal, welche ihn nun eigentlich nie mehr froh aufatmen ließ. Zu dem Verbruffe der oben ge-schilderten Streitigkeiten kam noch eine Menge mühevoller Verhandlungen, Reisen umd Schreibereien aller Art für die Zwecke der Kirchen und Schulen, und zwar nicht bloß feines deutschen Baterlandes, daher er (1556) an Camerarius schreibt: non poëticae car-10 nificinae apud inferos pares sunt meae carnificinae, qua excrucior scribendis disputationibus, legibus, praefationibus, epistolis, und bas alles unter zunehmenden förperlichen Leiden und Beschwerden, vielem häuslichem Rummer durch die Krankbeit seiner Gattin und das unglückliche Los seiner Tochter und den Schmerz, einen teuren Freund um den anderen durch den Tod sich entrissen zu sehen (wie Georg von Anhalt und Sturm 15 von Straßburg, beide + 1553); dennoch fand er, seinen Trost in unermüblicher Thätigkeit suchend, noch Zeit genug für eine Reibe wiffenschaftlicher Arbeiten der verschiedensten Art, welche in diesen Zeitraum sallen, wie die fortlaufende Herausgabe der Werte Luthers mit intereffanten Debilationen an verschiedene Freunde, eine neue Ausgabe seiner loci 1553, eine neue Auslegung des Römerbriefs und mehreres Philologische. Seine letten Lebensjabre waren aber noch beimgejucht von einigen weiteren Rämpfen, bie seine Rraft vollends aufgerieben haben, nämlich ben aus den interimistischen fich bervorspinnenden verschiedenen Lehrstreitigkeiten und dem sich erneuernden Sakramentsstreit. Wir haben oben gehört, wie Melanchthon mit Cordatus zusammengeriet wegen der Lehrweise: gute Berle find zur Seligleit notwendig; nachher in den locis vom Jahre 1538 und 1548 redet er 26 vorfichtiger bavon, bag bie nova spiritualitas und obedientia nostra, hoc est justitia bonorum operum, necessario sequi debet reconciliationem. Da aber im Leipziger Interim boch wieder die Formel: bona opera ad salutem necessaria erschien, so wurde bies von den lutherischen Gegnern des Interim aufgestochen, insbesondere von Amsdorf, welcher deshalb 1551 den Freund und Schüler Melanchthons, Georg Major, angriff und so in Gesellschaft von Flacius und Gallus mit ihm sich herumstritt (s. d. A. Major ob. S. 88 f.). Melanchthon mischte sich nicht unmittelbar darein, ermahnte vielmehr Major gleich von Ansang an, seinen Satz nicht weiter zu versechten und den Haber daburch nicht noch zu vermehren, CR VII, 985, ebenso schrieb er an Baul Eber CR VII, 1061, und er selbst ließ seit dem majoristischen Streit die Formel ganz fallen, weil er sah, wie sie leicht so mißverstanden werden konnte und fortan wirklich mißdeutet wurde, so im Schreiben an den Senat von Nordhausen Januar 1555, CR VIII, 410, noch entschiedener in den Responsionibus ad articul. Bavaricos vom Jahre 1559. Aber alle Vorsicht und Zurückhaltung Melanchthons konnte doch nicht verhindern, daß die Gegner Wittenbergs und ber Melanchthonschen Richtung nicht fortan gegen ihn operierten. Am 12. Januar 1556 20 tamen Amsdorf, Schnepf, Stolz, Aurifaber und andere Theologen in Weimar zusammen, wo fie erklärten, an der lutherijchen Lehre vom liberum arbitrium und vom Abendmahl festhalten und mit den Wittenbergern sich nicht versöhnen zu wollen, wenn sie nicht ihren Synergismus und Zwinglianismus aufgäben. Flacius bemühte sich zwar bald barauf, und Belanchthon wieder ein freundlicheres Verhältnis anzuknüpfen, indem er ihm durch 45 Paul Eber feine "linden Vorschläge" mitteilte, CR VIII, 799, die jedoch gerade für biefen Zweck nicht sebr geeignet waren. Melanchthon bewies auch jest und im weiteren Melanchthon bewies auch jest und im weiteren Berlauf biefes ärgerlichen Handels große Mäßigung und Geduld, obwohl er fich natürlich, bei aller Bereitwilligkeit zu einer ruhigen und leidenschaftslosen Berhandlung, zu einer sich felbst wegwerfenden Demütigung, wie sie die Flacianer ihm zumuteten, nicht hergeben 50 konnte. Man vergleiche die sogenannten Acta Cosvicensia, CR IX, p. 23—71. Aber es follte noch schlimmer tommen. Mit widerstrebendem gerzen entschloß er sich, dem Bunsche bes Raifers gemäß, zu einem nochmaligen Religionsgespräche zwischen protestan=

tischen und katholischen Theologen in Worms sich einzusunden 1557. Er wurde von allen Seiten mit Auszeichnung empfangen, wogegen die Anhänger des Flacius von vornherein 55 sich sehr schroff zeigten, man vergleiche den bezeichnenden Brief des Monner an Flacius, CR IX, 246; auch die herzoglich sächsischen Theologen kamen unverkennbar mit der Absücht nach Worms, durch eine gründliche Demütigung Melanchthons sich zu rächen. So sehr sich dieser bemührte, die Verhandlungen in einen friedlichen und billigen Gang zu bringen und das streit- und verdammungssuchtige Gelüsten seiner Gegner durch seine

so sich selbst nicht schonende Mäßigung im Zaume zu halten, so gelang es ihm doch nicht;

benn seine Gegner stimmten dem schlauen und boshaften Begehren der Ratholiken bei, daß, ehe das Vergleichsgespräch eröffnet würde, alle Frelehre und insbesondere auch die von der Augsb. Ronfeffion Abgefallenen verdammt werden follten. Da fie damit natürlich Dlelanchthon selbft vor allem treffen wollten, so widersetzte fich diefer mit den anderen Theologen, worauf die Gegner Melanchthons unter Protest abreisten, ganz zur boshaften 5 Satisfaktion der Ratholiken, welche nun das Gespräch, von welchem sie keinen günstigen Erfolg für sich voraussahen, auch ihrerseits abbrachen und die Schuld davon auf die Pro= testanten warfen. Einen größeren Schimpf, sagt Nithsch, hat die Reformation im 16. Jahr-hundert nicht erfahren. Der dadurch tief verletzte und durch den bald nachher eingetretenen Lod seiner Gattin, welchen er bei einem Besuche in Heidelberg ersuhr, schwer gebeugte 10 Mann (fein Freund Languet fcbreibt an Calvin : Dominus Philippus annis, laboribus, calumniis et sycophantiis ita fractus est, ut ex illa consueta hilaritate nihil prorsus in eo reliquum sit) fubr gleichwohl fort in seiner Sorge für die Rirche und in den Bemühungen für ihren Frieden. Dies beweift sein Bedenken für einen synodus evangelicorum d. h. für eine Vergleichs- und Friedensverhandlung unter den Evans 15 gelischen, die ja in dieser Zeit wiederholt von den für die Einigkeit der evangelischen Kirche bemühren Fürsten ausging, CR IX, 462, ferner der für den gleichen Zweet von ihm verfaßte sehr gemäßigte "Frankfurter Rezeß", CR IX, 490, welcher von Flacius das samaritanische Interim genannt, von Amsdorf im Auftrag des Herzogs Johann Friedrich von Sachsen in einer förmlichen "Recusationsschrift" angegriffen und von den flacianisch 20 gefinnten Theologen fortan bitter verfolgt wurde; man vergleiche die ruhige Antwort Die lanchthons in f. responsum Mel. de censura formulae pacis Francofordianae, scripta a theologis Wimariensibus vom 24. September 1558, CR IX, 617. Freilich war noch eine neue Verbitterung dazu gekommen durch den Angriff Amsdorfs auf den Synergismus Pfeffingers und der Wittenberger Theologen, was zu derben Repliken der 25 Leipziger und Wittenberger Theologen führte, an welchen jedoch Melanchthon keinen per-jönlichen Anteil hatte. Da aber das im Anfang des Jahres 1559 von den Herzogen von Sachsen publizierte und von Flacius schließlich redigierte "Konfutationsbuch", in welchem alle bis jest in der evangelischen Rirche aufgetretenen Repereien feierlich verdammt wurden, namentlich auch den Synergismus ganz in Ausbrücken Melanchthons bekämpfte, so schrieb Melanchthon darüber an Cracovius: lego illas sophismatum praestigias non sine magno dolore; respondebo principi (d. Rurfürsten von Sachsen) candide et petam si magis placet illa venenata sophistica, ut me clementer dimittat, CR IX, 744, und sandte dann sein Bedenken ein, in welchem er alle einzelnen Artikel des Ronfutationsbuches durchgebt und seine früher ausgesprochene Überzeugung behauptet und 85 verteidigt. Bemerkenswert ift hier Melanchthons Erklärung, wie er — und zwar schon bei Luthers Lebzeiten — unter Verwerfung der stoica und manichaica deliria von der menschlichen Freiheit gelehrt habe, nämlich, daß fie vor der Wiedergeburt äußerliche Zucht halten könne, in der Bekehrung der vorangehenden, durch das Wort vermittelten Gnade folge und im Stande der Wiedergeburt die Hilfe des hl. Geistes zum Guten erfahre, wo CR IX, 766—769. Sein letter fräftiger Protest gegen den Katholizismus, aber auch seine lette zusammenfassende Erklärung über die in der protestantischen Kirche selbst streitigen Artikel ist die Schrift gegen die vom Herzog Albrecht von Bahern 1559 publizierten In-quisitionsartikel, ein Wert der von ihm ins Land berusen zesuen. Diese Responsiones ad impios articulos Bavaricae inquisitionis, 1559 herausgegeben, vgl. Opp. 45 ed. Viteberg I, 360 - leider fehlen fie im CR -, hat Melanchthon in feinem letten Testament als "feine Ronfession" bezeichnet.

Bir haben schlicht noch einen Blick zu werfen auf den mit den bisherigen Streitigleiten meist gleichzeitigen, bis zu M.s Tode sortgesetzten Ramps über das Abendmahl, der ihm seine letzten Lebensjahre verdittert und mehr als alles andere seine Sehnsucht, der ihm seine letzten Lebensjahre verdittert und mehr als alles andere seine Sehnsucht, der schlöfung aus der radies theologorum gesteigert hat. Die Erneuerung dieses Rampses über das Abendmahl hing zusammen mit dem Sieg der caldinischen Lehre vom Abendmahle in der reformierten Kirche und ihrer stärkeren Transspiration nach Deutschland; sie trat zuerst hervor in dem Konslikte Caldins mit Westphal, und setzte sich fort in den Bremer und Heindelberger Händeln. In den Streit zwischen Caldin nicht nur in mehreren Brivatbriefen ihn zu einer öffentlichen Erklärung über seine wahre Ansücht antrieb, sondern sogar in seinen öffentlichen Schriften durch ausdrückliche Berufung auf seine Übereinstimmung mit der Const. Aug. und mit Melanchthon ihn zu einem unumtvundenen Bekenntnis gleichsam zwingen wollte; sagt doch Caldin sogar in seiner ultima admonitio ad West- so

### Melandithon

phalum: centies confirmo, non magis a me Philippum quam a propriis visceribus in hac causa posse divelli, mährend andererfeits Gallus und Weftphal, aber schwerlich in redlicher Absicht, Melanchthon auf ihre Seite ziehen, und mit Herausgabe einer Sammlung von Sentenzen aus seinen früheren Schriften den "Schimpf von ihrem 5 herrn Bräceptor abwischen, und der Welt betweisen wollten, daß derselbe wenigstens zu Lebzeiten des seinen Serrn Luthers niemals gleich mit den Satramentierern gedacht", cf. auch die Epistola Stigelii ad Mel. CR VIII, p. 621. Das am Anfange des Jahres 1557 von den Wittenbergischen Theologen in den hardenbergischen bremischen gändeln abgegebene Gutachten war ziemlich unbestimmt, und mehr nur gegen die extrem lutherische Fassung 10 abweisend, da statt des Ausdrucks panem et vinum esse essentiale corpus et sanguinem die Formel vorgeschlagen wird: cum pane sumitur corpus, CR IX, 16. Bas Melanchthons Stellung zu Calvins Abendmahlslehre betrifft, so fteht die Thatsache fest, daß er ihr niemals ausdrücklich zugestimmt, auch ihre charalteristischen Formeln (von ber Erhebung ber gläubigen Seele in den Himmel, von ber caro vivisica, aus 15 welcher das Leben durch den Geist in uns überströmt, Institutio IV, 17, 9. 10. 18) nicht gebraucht hat. Daß er diefer Anschauung auch andererseits nicht entgegentritt, beweist noch nicht bie Billigung ihrer Gestalt im einzelnen. Wichtig ift für Melanchthon vor allem bie perfönliche Gegenwart und Selbstmitteilung Chrifti im Abendmahl; dagegen bestimmt er nicht näher, wie sich Leib und Blut zu biefer persönlichen Gegenwart und Birtung 20 verhalten. Bon den sogenannten Bhilippisten, insbesondere von Beucer ift seine Meinung bahin verstanden worden, der Genuß von Leib und Blut sei nur ein simmbildlicher Aus-bruck für die Bereinigung mit Christi in der Handlung gegenwärtiger Person oder für den Empfang seiner Wohlthaten, CR IX, 1089. Aber andere Schüler Melanchthons, so Hemming (Enchiridion 329), Major (Homil. in Evang. III, 123), sowie die Me-25 landthons Lehrweise wiedergebende Repetitio Anhaltina (Niemeyer 628) haben in Christi Leib und Blut die realen Medien gesehen, burch welche fich Chrifti Selbstmitteilung vollzieht. Sie find darin Melanchthons eigenen Augerungen, wie es scheint, treuer gefolgt (bgl. herrlinger, Die Theologie Melanchthons S. 152-166). Obwohl nämlich Relanchthon die manducatio oralis bestreitet, CR IX, 1046, nimmt er die wahrhaftige Gegenwart 30 des Leibes Christi und darum auch eine substantielle Selbstmitteilung Christi an. So in den Loci von 1559, CR XXI, 863. Überdies unterscheidet sich Melanchthon darin von Calvin, daß er im Sinne Luthers die Beziehung des Abendmahls zur Rechtfertigung betont. Er fieht im Abendmahl eine spezifische Bürgschaft für ben personlichen Befitz ber Rechtfertigungsgnade, sofern hier Christus nicht bloß mit seinem Geiste gegenwärtig ist 85 (wie im Evangelium), sondern auch nach seinem substantiellen Lebensgrund sich mitteilt. Anzuerkennen ist jedoch, daß Melanchthon der dogmatischen Frage, was es um die subftantielle Gegenwart Christi im Abendmahl eigentlich sei, eber ausweicht als tiefer nachgebt und vorzugsweise bie praktisch-religioje Bebeutung des Sakraments betont. Er ift zu diefer bogmatischen Zurückhaltung ohne Zweifel auch durch den Wunsch veranlaßt worden für eo eine Mannigfaltigkeit von bestimmteren Vorstellungen Raum zu lassen, wofern nur die objektiv-reale Gegenwart Christi im Abendmahl seltgehalten wurde. In diesem Sinne äußert er sich auch in dem bekannten Heidelberger Responsum, seinem letzten öffentlichen Alt in den Abendmahlsstreitigkeiten vom 1. November 1559, CR IX, 960 ff. Das durch den völligen Übergang der Pfälzer Kirche zum Calvinismus veranlaßte Brenziche 45 Betenntnis vom Abendmahl bezeichnet Melanchthon spottend als Hechingense latinum und ist zum Beweise bereit, daß diese Lehre "in offenem Widerstreit mit ber alten reineren Kirche stehe", CR IX, 1034 ff.; in ähnlichem Sinne spricht er sich wieders holt gegen seinen Freund Hardenberg bei den fortgesetzten bremischen Abendmahlsstreitig= feiten aus. 50

Aber ehe noch diese und die anderen gerade brennenden theologischen Streitigkeiten zum Ziele tamen, ward ihm die längstersehnte Erlösung aus dem Streite der Rirche und der "Wut der Theologen" zu teil. Diese sehnsucht nach dem Frieden und dem Lichte der unsichtbaren Welt spricht sich in vielen rührenden Außerungen aus seinen letzten Lebensjahren aus, so in einem Briefe vom 20. Mai 1559 an Sigismund Gelous von

ss Eperies in Ungarn, CR IX, 822: pendeo velut ad Caucasum adfixus, etsi verius sum έπιμηθεύς quam προμηθεύς, et laceror non ut ille a vulturibus tantum, sed etiam a cuculis; verum commendo filio Dei et ecclesiam et me. Nec invitus ex hac vita discedam, cum Deus volet, et ut viator qui noctu iter fecit, auroram expetit, ita ego coelestis academiae lucem avide exspecto;

60 in illa coelesti consuetudine te rursus complectar et de sapientiae fontibus

laeti colloquemur; an Buchholzer 10. August 1559, CR IX, 898: cogito et ego quotidie de hoc itinere et avide exspecto illam lucem, in qua Deus erit omnia in omnibus et procul aberunt sophistica et sycophantica. Benige Lage vor feinem Tobe schrieb er auf ein Blättchen, das auf seinem Schreibpulte sich vorfand, die causae nieber, cur minus abhorreas a morte; linis stand: discedes a peccatis, libe- 5 raberis ab aerumnis et a rabie theologorum; redis: venies in lucem, videbis Deum, intueberis filium Dei; disces illa mira arcana, quae in hac vita intelligere non potuisti; cur sic simus conditi, qualis sit copulatio duarum naturarum in Christo CR IX, 1098. Die nächste Beranlassung seines Todes war eine starte Erkältung auf der Reise nach Leipzig im März 1560 zur Prüfung der Stipendiaten. Das daraus entstandene 10 heftige intermittierende Fieber zehrte seine durch so viele Körper- und Seelenleiden ge-schwächten Kräfte mehr und mehr auf. Gleichwohl nahm er, so oft wieder einige Erleich= terung eintrat, die Arbeit wieder auf und begann auch sein Testament, da das von ihm früher abgefaßte fich nicht sogleich vorfand, von neuem aufzuseten, um demselben auch ein Bekenntnis seines Glaubens beizufügen, konnte es aber nicht mehr zu Ende bringen. 15 Die einzige Sorge, welche ihn bis in seine letzten Augenblide beschäftigte, war der betrübte Buftand ber Rirche; in mir ist keine Bekummernis, fagte er zu feinem Schwiegersohne, bem Arzte Beucer, nur eine Sorge, daß die Rirchen in Christio einig werden möchten, barum feufate er noch au wiederholten Malen mit ben Worten ber Schrift: auf daß fie eins feien, gleichwie wir eins find. Sich felbst ftärkte er in fast ununterbrochenem Gebete 20 und Umgang mit dem göttlichen Worte, aus welchem seine Freunde ihm seine Lieblings-stücke wie Pfalm 24. 25. 26, Jef 53, Jo 1, Jo 17, Rö 5 und andere vorlasen; als besonders wichtig standen in den letzten hellen Augenblicken ihm die Worte vor der Seele, welche er auch mit lauter Stimme aussprach : die Welt nahm ihn nicht auf, die ihn aber aufnahmen, benen hat er Macht gegeben, Gottes Rinder zu werden, allen, die an feinen 25 Namen glauben. Als ihn Beucer fragte, ob er noch etwas begehre, antwortete er : nichts als ben Himmel, — darum laßt mich zufrieden, ftöret meine fuße Ruhe nicht. So lange er noch atmete, betwegten sich feine Lippen wie im stillen Gebet, und so fuhr er ohne merklichen Rampf "fein ftill und gelind über seinem Gebete babin zu seinem lieben Herrn Jeju Christo, den er stets mit Herz und Mund gelobet und gepreiset hat", den 19. April 20 des Jahres 1560; sein Leichnam wurde in der Schloßkirche zu Wittenberg neben Luthers Ruhestätte eingesenkt. Man vergleiche über das Lebensende Melanchthons das Programm ber Bittenberger Theologen: Brevis narratio exponens, quo fine vitam clauserit Phil. Mel. 1560, CR X, 254, ebenbaselbst bie verschiedenen Leichenreden.

II. Theologifche und allgemein miffenschaftliche Bedeutung. - De 35 lanchthons Bedeutung für das Wert der Reformation besteht wesentlich darin, daß er, Luther nach der humanistischen Seite ergänzend, deffen religiose Gedanken lehrhaft fixiert und verteidigt, in öffentlichen Verhandlungen vertreten und zur Grundlage einer firchlichen und wiffenschaftlichen Erziehung gemacht hat. Die Vorsehung hat die in ihrem Wefen so verschiedenen, freilich im letten und böchsten Riele ihres Dentens und Strebens auch wieder 40 einigen Männer auf einen Boben zusammengestellt, weil sie in dieser ihrer Verschiedenheit sich wesentlich ergänzten und nur in dieser Ergänzung beiderseits das für das Wert der Reformation leisteten, was sie leisten sollten. Nur ein Heroismus und eine schöpferische Kraft, wie die Luthers, waren im stande, mit der herrschenden Kirche zu brechen, die reine chriftliche Wahrheit wieder auf den Leuchter zu stellen und durch Wort und That der 45 Geschichte den neuen vorwärtsdringenden Anftoß zu geben, welchen die Lift und Gewalt der Feinde und die Fehler und Schwachheiten der Freunde wohl zu schwächen und zu hemmen, nimmermehr aber zu unterdrücken vermochten. So hat auch Melanchthon durch Luther bie Richtung auf die reformatorische, firchliche und theologische Thätigkeit und ben ursprünglichen Inhalt berfelben empfangen und behalten, während feine persönliche Reigung so ihn in der Wirklamkeit für die Schule und Wiffenschaft festgehalten hätte. Ohne die Gemeinschaft mit Luther wäre Melanchthon "ein zweiter Erasmus geworden oder geblieben" (Ritsich), wenn ihn auch fein ernfterer Sinn vor dem erasmischen Epitureismus ber Wiffenschaft bewahrt, und sein tieferes religioses Interesse sein gerz entschiedener der Sache der Reformation zugewendet hätte. Seine Neigung zu einem wiffenschaftlichen Stillleben bezeugt 55 er öftere. Schon im Jahr 1529 fcbreibt er: o felices, qui abstinent a publicis negotiis, CR I, 1067 und eines feiner Gedichte beginnt: azoayµovws ζην hov, CR X, 655. Aber er follte und mußte auf dem Blaze stehen und wirken, auf den er gestellt war, weil er sein wissenschaftliches Talent und sein reiches Wissen, insbesondere sein sprachliches, für die Rirche fruchtbar machen, das gute Erz, welches Luther aus der Tiefe schaffte, ausmünzen, so

# Relanchthon

und fo in weiterem Rreise in Umlauf feten, weil er die neue Schöpfung gestalten, befestigen und ausbreiten sollte. Wenn Luther den Funken in die großen Maffen, namentlich bes Bolkes, warf, so hat Melanchthon durch sein humanistisches Interesse und wissenschaft-liches Talent der Reformation bei den Gebildeten und Gelehrten Teilnahme und Ber-5 ständnis gewonnen. Ja er hat auch Luther selbst in humanistischem Sinne beeinflußt, wenn schon dieser in tonsequenter Verfolgung seines religiösen Berufs den Fragen der Bildungsreform nur eine untergeordnete Bedeutung beimeffen tonnte. Aber neben Luthers Glaubensberoismus hat Melanchthons Bielfeitigkeit und Ruhe, feine Mäßigung und Friedens= liebe ein unbeftreitbares Berdienst um den Bestand und Fortgang der Reformation. 10 95 Thesen, das Buch an den Adel der deutschen Ration, von der Freiheit des Christens-menschen, von der babylonischen Gesangenschaft der Kirche schreiben und auf dem Reichstag zu Worms vor Kaifer und Reich die Wahrheit bekennen konnte nur Luther, aber die Conf. Aug. und ihre Apologie und die loei communes schreiben sollte und mußte Melanchthon, und die Bibel übersetzen konnten und sollten sie nur miteinander. Beide 15 Männer hatten auch ein flares Bewußtsein von dieser ihrer gegenseitigen Stellung und ber notwendigen Verknupfung ihres von Gott empfangenen Berufes. Melanchthon ichrieb im Jahre 1520, CR I, 160: "Sterben will ich lieber, als mich von biefem Manne wegreißen lassen und an Spalatin, CR I, 264: "Biel wunderbarer ift Martinus, als daß ich ihn mit Worten abbilden könnte"; als Luthers Gesundheit einmal wankte, schrieb 20 er an Spalatin 6. Juli 1521: accensa per ipsum est lucerna in Israel, quae si exstincta fuerit, quae tandem supererit nobis alia spes. O utinam hac vili anima mea ipsius vitam emere queam, quo nihil nunc habet orbis terrarum Beidregov, CR I, 417. Luther ift ihm ber "Elias", CR I, 448. 451, "ber herakles, ber Mann voll heiligen Geistes", CR I, 282. Aber auch später, ba ihre geistigen Bege 25 sich mehr getrennt hatten und Furcht vor Luther, ja Unmut Melanchthon beschleicht, tann er boch äußerlich und innerlich von ihm nicht lostommen. Wenn er 1537 ad Camer. CR III, 339 fcreibt: haereo hic, nescio quibus vinculis implicitus, sed ut dicam quod res est, invitus haereo, so brückt sich barin sozusagen bie innere gött-liche Notwendigkeit aus, durch die er sich an Luther getnüpft fühlt, jedenfalls aber bleibt so über allem Wechsel ber persönlichen Stimmung und über allen Differenzen der Ansichten bei Melanchthon das klarste und dankbarste Bewußtsein davon, was Luther für die pro= testantische Kirche war, siegreich stehen, wie er dies während der Krankheit Luthers in Schmaltalben 1537, dann namentlich auch bei Luthers Lobe und nachher noch oft ausgesprochen hat. Obiit auriga et currus Israël, qui rexit ecclesiam in hac ultima 85 senecta mundi, ruft er seinen Schülern im frischen Schmer; über das Scheiden Luthers au, CR VI, 59. Luther seinerseits schreibt am Ende des Jahres 1518 an Reuchlin: Unser Philippus ist ein wunderbarer Mensch, ja an dem sich nichts findet, quod non supra hominem sit, mir jedoch höchst befreundet und vertraut, De Wette, Briefe I, 196. Am bestimmtesten 40 aber hat er fein Verhältnis zu Melanchthon bezeichnet in feiner Vorrebe zu Melanchthons Rommentar zum Kolofferbrief vom Jahre 1529: "Mein Geift, darum daß er unerfahren ist in feinen Rünsten und unpoliert, thut nichts, denn daß er einen großen Wald und

- hit in stinder ausspeiet; so hat er auch das Schütfal, daß er rumorisch und fürmisch ist. Ich bin dazu geboren, daß ich mit Rotten und Teufeln muß friegen, darum meine 35 Bücher viel triegerisch sind; ich bin der grobe Waldrechter, der Bahn brechen muß. Aber Magister Bhilipp fährt fäuberlich stille daher, säet und begeußt mit Luft, nachdem ihm Gott gegeben seine Gaben reichlich." Wie wichtig Melanchthon ihm war, ja wie sein Herr voch an ihm hing, das hat er, wie oben bemerkt, bei den Sakramentsstreitigkeiten des Jahres 1837 bewiesen, CR III, 427, und noch herrlicher, da er im Jahre 1540 50 bieses "Wertzeug Gottes" aus dem Rachen des Todes riß. Auch der Lehrweise Welanch-
- 50 dieses "Wertzeug Gottes" aus dem Rachen des Todes riß. Auch der Lehrweise Melanch= thons hat Luther, obwohl sich ihm ihre Eigentümlichkeit nicht verbergen konnte, in groß= herziger Weise ihre Berechtigung eingeräumt. "Ein Jahr vor seinem Tode rühmt Luther in der Vorrede zu seinen eigenen Schriften Melanchthons loci, wie sie inzwischen auch verändert waren, mehr als seine eigenen Werke und nennt Melanchthon ein göttliches
- verändert waren, mehr als seine eigenen Werke und nennt Melanchthon ein göttliches 55 Bertzeug, welches auch für die Theologie zum größten Jorn des Teufels und seiner Schuppen das höchste gewirkt habe" (Hente). Es ist bemerkenswert, daß derselbe Luther, welcher sonst keine persönlichen Rückschen keint, wo es nach seiner Überzeugung die Wahrheit gilt, und welcher die schärften Waffichten kennt, wo es nach seiner Überzeugung die Wahrheit gilt, und welcher die schärften Waffichten gegen Männer richtet, welchen Nelanchthon mit seiner Ansicht nahe stand, einen Erasmus, Butzer, doch nie unmittelbar gegen Neso lanchthon selbst redet, und selbst, als er in der melancholischen Verstimmung seiner letzten

Lebenszeit nahe baran war, auch gegen Melanchthon loszubrechen, den inneren Unmut be-zwingt und sich zum Schweigen begütigen läßt. Auch Luther konnte das Band nicht brechen, mit welchem eine ftärkere Hand ihn an Melanchthon gebunden, aber er wollte es auch nicht in der Großartigkeit feines Sinnes, welcher, wenn er nur Übereinstimmung im Größten und Höchften ertannte, auch über ihm nicht unwefentliche Differenzen wegleben 6 tonnte und einen wichtigen Mann um einer noch wichtigeren Sache willen zu schonen wußte. Kleinlich war die Spannung zwischen Borzug und Ruhm, noch viel weniger um ander Vorteile, sondern einzig um die Sache, um die Kirche und die Lehre, und hatte ihre letzte Burzel in der Grundverschiedenheit ihrer Individualitäten; dassselbe, was sie iv verhand, war es auch, was sie trennte: sie stiefen sich ab und zogen sich an, "weil die Batur wicht einen Mann aus sie trennte: sie stiefen sich konn von soch in sicht einen Reichen und Batur nicht einen Mann aus sie trennte: sie stiefen sich konn von soch in sicht einen Reichen und Ratur nicht einen Mann aus ihnen beiden formte". Doch tann man gewiß nicht leugnen, daß in diesem persönlichen Verhältnisse Luther der großberzigere war und blieb. Luther, wie er auch mit manchem in Melanchthons Thun und Lassen unzufrieden war, fein "Leisetreten", feine Baghaftigkeit tadelte, wie er auch sogar grollen mochte über feine dogma= 15 tischen Abweichungen, läßt doch nie einen Schatten auf Melanchthons Charalter fallen; Melanchthon dagegen giebt hin und wieder persönlichem Mißtrauen gegen Luther Raum, und macht nach Luthers Tod in dem bekannten Briefe an Carlowitz feinem Unmut in einer Weise Luft, welche sich psychologisch begreifen, aber keineswegs entschuldigen läßt. Seine Botte: tuli etiam antea servitutem paene deformem, cum saepe Lutherus 20 magis suae naturae, in qua *piloveixia* erat non exigua, quam vel personae suae vel utilitati communi serviret, CR VI, 880, erweden den Schein, als ob Luther vermöge feiner Streitfucht oder Rechthaberei auf ihn einen ihn perfönlich herabwürdigenden Druck ausgesubt hätte. Aber den Willen, einen solchen Druck auszusiben, hatte wenigstens Luther gewiß nicht, und wenn das Auftreten Luthers für Melanchthon 25 jur sorvitus deformis wurde, so war dies allermeist des letteren eigene Schuld; er verrät dies auch selbst durch die bezeichnende Außerung: fortasse sum natura ingenio sorvili. Aber der allgemeinere und tiefere Grund davon liegt darin, daß überhaupt domis nierende ftarte Geifter auf bie ichwächeren Gemüter neben fich pfpchologisch ichon einen Druck ausüben, welcher diese reizt, sich desssellen zu erwehren und sie, eben weil sie so Schwächeren sind, nicht immer nach den besten Wassen greisen läßt. Melanchthon selbst sagt in seiner Postille IV. Bd S. 706: "non est tantus amor inferiorum erga superiores, quantus est superiorum erga inferiores, denn wie man pflegt zu sagen, die Lieb' steigt unter sich, nicht über sich; nehme solches ein jeder bei ihm selber ab und denke ihm nach." Giebt er uns damit nicht selbst den Schlussel in die Hand? 25 Luther von feinem erhabeneren Standort aus tann gegen ben unter ihm Stehenden die Liebe bewahren, auch wo er herrscht und zürnt; Melanchthons Liebe aber wird mehr und mehr zu scheuer Abhängigkeit, eben darum auch leicht, wenngleich vorübergehend, in seinem

so leicht verletzbaren Gemüte zum Mißtrauen und reint, vormigenz vorwergegeno, in jenten fo leicht verletzbaren Gemüte zum Mißtrauen und empfindlichen Unmut. Doch kehren wir zurück zu Melanchthons öffentlichem reformatorischen Wirken, so so tritt uns in demselben seine große Mäßigung, seine gewissenhafte Besonnenheit und Vorsicht und seine Friedensliebe entgegen. Hat seine Mitwelt und noch mehr die Jolgezeit der herrschenden lutherischen Orthodoxie das Verdienst, welches Melanchthon eben vermöge biefer Eigenschaften um die Rirche sich erworben, nicht anerkennen wollen, so ift die un= parteiischer richtende Gegenwart um fo mehr verpflichtet, in diefer Beziehung "die gerechte 45 Dankbarkeit zu üben". Dafür seten wir das ganze Bild seines öffentlichen Wirkens ein, wie wir es oben im einzelnen ju zeichnen versuchten. Nichts ift leichter, als ben beroifchen, alles niedertverfenden, um keine äußeren Folgen sich bekümmernden, gerade durchfahrenden Kriegsmut, die Blize und Donner eines Geistes wie Luther mit einseitiger Vorliebe zu bewundern und zu preisen; nichts ebendarum aber auch ungerechter, als die weniger ge= 50 räuschvollen Tugenden der Mäßigung, Vorsicht, Gewissenhaftigkeit, Friedensliebe, und das milde Sonnenlicht, das von ihnen ausgeht, zu verachten oder zu verkleinern. Darum dürfen wir freilich nicht blind sein gegen die Fehler und Schwachheiten, welche die Rehrfeite jener Tugenden bilben, und von den überscharffichtigen Gegnern Melanchthons allein gesehen werden wollen. Die Mäßigung und Besonnenheit, die er fich selbst zuschreibt als 55 homini peripatetico et amanti mediocritatem, CR III, 383, wurde bei ihm häufig genug zu unentschiedener, intonsequenter Halbheit, die gewissenhafte Vorsicht zu einer Bebenklichkeit und Aengstlichkeit, die vor lauter Wiegen und Bägen nicht zum Bagen und Handeln kommt und ben besten Absichten die energische Spipe abbricht, ja zu einer oft wahrhaft peinlichen Mutlosigkeit, die, ftatt frisch zuzugreifen im Vertrauen auf die gute 60 Real=Encoflopabie für Theologie und Rirche. 8. 21. XII. 34

Melanchthon

Sache und benjenigen, welcher seine starte Sand über ihr hält, im Dorngehege des Zweisels über alle möglichen schlimmen Folgen hängen bleibt. Freilich muß man dabei wohl bedenten, daß Melanchthon nicht um feiner eigenen Perfon willen auf halbem Bege fteben blieb und von ängstlicher Sorglosigkeit fich beherrichen ließ, wenigstens dies gewiß nicht wollte, s sondern um des Wohles des Ganzen, um des politischen Friedens und des stillen Ge-beihens der Kirche willen, und daß diese sorgenvolle Angstlichkeit und zögernde Bedenklichkeit auch mit einer zarten Gewissenhaftigkeit zusammenhing, welche nirgends bas Rechte verfehlen wollte, und bei ihrem Thun und Laffen fich immer auch die große Berantwortung vor Augen stellte. An persönlichem Mute schlte es ihm keineswegs; man erzählt von 10 ihm, wie er wenige Jahre vor seinem Lode mitten unter einen tumultuierenden Studenten= haufen hinein dem gezückten Degen eines wütenden jungen Mannes entgegentrat, um die Ruhe herzustellen, Adam Vitae theolog. p. 357; und ebenso haben wir auch manche schöne Proben seines Mutes und seiner Festigkeit in seinem öffentlichen Auftreten kennen gelernt. Aber wir werden doch Melanchthon nicht Unrecht thun, wenn wir fagen: ber 15 Mut sei ihm mehr abgebrungen worden, wo er auf die Spitze hinausgestellt war, als daß er ihm natürlich gewesen. Dies gilt auch von der Art, wie er dem Buten und Drohen bes Rarbinals Campegius zu Augsburg entgegentrat: "wir können nicht nachgeben, noch bie Bahrheit verlaffen; wir bitten aber um Gottes und Chrifti willen, daß uns unfere Widersacher bies nicht verdenken, und, fo fie können, mit uns bie Sache ordnen, d. i. uns 20 das nachgeben, was wir mit gutem Gewissen nicht verlassen können; wir befehlen Gott bem herrn unsere Sache; jo Gott für uns ift, wer will wider uns fein ? Endlich es folge baraus, was da wolle, fo müffen wir unferes Glückes und Unglückes erwarten." CR X. 198. Überbaupt aber war Melanchthons Mut weniger aggreffiver als paffiver Art; aber biefen paffiben Mut bewies er nun auch in ungewöhnlichem Maße nicht nur 25 im willigen Aufsichnehmen und standhaften Ertragen deffen, was er in seinem Berufe und 25 int iblagen Aufgener der and panosapiert Settager defteit, was et in feinen Setafe and öffentlichen Wirten zu leiden hatte, sondern auch in der Festigkeit, ja Zähigkeit, mit welcher er die einmal gewonnene Überzeugung trotz der Ungunst, die sie fand, behauptete, wenn gleich dabei seine Angstlichkeit, seine Friedensliede und seine persönliche Abneigung gegen das öffentliche Hangstlichkeit, seine Friedensliede und zu öffentlicher Geltung zu bringen. Be-20 mertenswert ist auch, wie dieses bedächtige, ängstliche, sorgenvolle Wessen, dieser nur gasste Mut in seiner Frömmigkeit, so ungeheuchelt und innig diese auch war, in seinem Gott= vertrauen sich abspiegelte. Als man ihn daran erinnerte, welche Kraft und Stärke Luther aus feinem Gottvertrauen und seinem gläubigen Gebete schöpfte, gab er die Antwort: wenn ich nicht selbst mein Teil sorge, so kann ich auch im Gebet nichts von Gott er-85 warten; so wahr dies an seinem Orte ist, so bezeichnet es doch den Mann, welchen seine Sorgen auch seinem Gotte gegenüber nicht ganz verlassen, wenn er auch sagt: si nihil curarem, nunquam implorarem Deum; cum autem curas finiat religiosa pietas precibus, nimirum expers esse curarum penitus illa nequit. Et curis igitur ad preces impellor, et precibus curas depello. Cam. Vita Mel. Strobel. p. 113. 40 Es liegt ihm näher mit seinem Gott zu leiben und auf bie Erlösung von allem Übel zu harren, als mit seinem Gott Thaten zu thun. Bur Bestätigung des bisher Gesagten verweisen wir auf die Worte Luthers in seinen Briesen an Melanchthon vom Ende Juni 1530: "Eurer großen Sorge, durch die ihr geschwächet werdet, bin ich von Herzen feind, denn die Sache ist nicht unser. Eure Philosophie, nicht eure Theologie plaget euch so----45 als könntet ihr mit euren unnüten Sorgen etwas ausrichten. — — Du fagst: bu könntest bein Leben wohl in die Schanze schlagen, seicst aber sorglich für die gemeine Sache. Ich aber, was die gemeine Sache anbetrisst, bin ich ganz wohlgemut und fein zufrieden, denn ich weiß, baß fie recht und wahrhaftig ift, und, bas noch mehr ift, Chrifti und Gottes Sache felber. Derhalben bin ich ichter als ein müßiger Zuschauer. — Fallen wir, jo fällt Christus auch so mit, — und ob er gleich fiele, fo wollte ich doch lieber mit Christo fallen, als mit dem Raifer ftehen." De Wette IV, 49. 62 f. Aber die Mäßigung, Besonnenheit, Gewissenhaftigkeit Melanchthons und die daran hängenden Fehler der Halbheit, Unentschiedenheit und Mengftlichteit treten in das volle Licht erft, wenn wir ben anderen gauptzug feines Charafters und handelns, feine Friedensliebe, dazu nehmen. Sein Widerwille gegen Streit und 3mie 55 tracht war, wie er felbst wiederholt versichert, ihm angeboren, CR III, 239 und hing zwar allerdings, wie man gewöhnlich fagt, mit einer fanfteren, wenigstens weicheren und stilleren Gemütsart zusammen, noch mehr aber wohl mit einem nicht nur ästhetischen, son= bern auch fittlichen Schönheitsssinn, der sich von allem Heftigen, Gewaltthätigen (imma-nitas Postill. II, p. 552), Rohen, Schroffen (horridum), Maßlosen (nimium) abge-80 stoßen fühlte. Wenn man aber von einer sanfteren Gemütsart bei Melanchthon redet, so

tann dies doch nur recht verstanden werden, indem man sie zu seiner natürlichen Heftigkeit und Reizbarkeit ins rechte Berhältnis sett. Er schreibt selbst von fich CR III, 1172 : saepe ex animo indignor, scis enim me esse  $\delta \xi v_{TO} \lambda_{OV}$  — iracundum (celeris sed brevis irae); und Camerarius rebet von affectionibus animi vehementibus; graviter ergo commovebatur, eratque in eo impetus hic repentinus, qui tamen 5 sedabatur celeriter. Bgl. was Razeberger über die Reizbarten Melanchthons in publicis et privatis lectionibus zu erzählen weiß, "benn er wollte seine rationem do-cendi ganz allein exacte ad unguem observiert haben" S. 92. Sanstmüttig ist er von Natur nur insofern, als er überhaupt keiner tiefgehenden und andauernden Leidenschaft fäbig war und die aufsteigenden Wellen immer wieder von seiner natürlichen Gutherzigkeit 10 und feinem wohlwollenden Sinne gefänftigt wurden. Aus diefer Friedensliebe entsprang freilich auch jene neigung sich anderen anzupassen, die wir 3. B. in seiner Korrespondenz mit Erasmus, seinen Widmungen an Albrecht von Mainz, CR II, 611 ff. und an Ericius (vgl. Ratverau, Die Vers. Mel. zur tath. Rirche zurüczuf. S. 16), aber auch in feinem öffentlichen Berhalten vom Augsburger Reichstag bis zum Interim wahrnehmen. 15 Derfelben Quelle entstammt ferner das Bestreben, drobenden Differenzen durch Zurückhaltung auszuweichen, wie er es in seinem Verhältnis zu Luther in kritischen Zeiten wie-berholt gezeigt hat. Kann man ihm hier den Vorwurf schwachmuttigen Verschweigens nicht ersparen, so darf man doch auch nicht vergessen, daß er über diese Schwachheit je länger je mehr hinausgewachfen ift und unter den Beleidigungen und Kränkungen seiner letzten 20 Lebensiabre eine wirklich bewundernswerte Festigkeit und Selbstbeherrschung bewiesen hat, bie in der Demut und Kraft feines Glaubens begründet war. Was ihn bei feinen mannig= fachen konziliatorischen Schritten leitete, war indessen nicht bloß persönliches Friedens= bedürfnis, es war zugleich ein kirchlich konfervativer Sinn, der schon in frühen Jugend-eindrücken feine Wurzeln hatte. Es war ihm unvergestlich, daß sein Bater sterbend die 25 Seinen beschworen hatte, "sich nimmer von der Kirche Mitgliedschaft zu trennen"; Melanchthon erwähnt dies in der Postille (II, 477) und hat es neun Tage vor seinem Tod ben Seinigen wiederholt. Auch in dem Brief an Carlowis fpricht er von der Freude, die er als Knabe gemäß einem Bedürfnis seiner Natur an den kirchlichen Ceremonien em-pfunden habe, CR VI, 883. Diese Eindrücke haben bei ihm, dem Laien unter den so Reformatoren, keine Abschwächung erfahren durch ernüchternde Erfahrungen, wie sie den anderen Reformatoren aus eigener im Dienste ber alten Rirche geübter, fleritaler Thätigteit erwuchsen. So steht Melanchthon zu der firchlichen Vergangenheit in einem Pietäts- und Respektsverhältnis, das es ihm viel schwerer macht als Luther, sich in den Gedanken der Unmöalichteit einer Aussöhnung mit ber tatholifchen Rirche zu finden. Betannt ift, welches ss entschiedene Gewicht Melanchthon auf die Autorität der alten Kirchenlehrer, und zwar nicht bloß Augustins, sondern auch der griechischen Bäter legt. So ist seine Haltung in Sachen bes Rultus — auch aus ästhetischen Gründen — eine vorzugsweise konservative, ja im Leipziger Interim eine entschieden zu konservative gewesen; vol. über die Liturgik Melanch= thons Jacoby II, 154 ff. Ein Kryptokatholik, in dem Sinn, wie es die Cordatus und eo Schenk ihm schuldgaben, ist darum Melanchthon doch nicht gewesen. Nie hat er die Ausföhnung mit dem Ratholicismus erstrebt mit Breisgebung der unantastbaren Errungen= schaften bes Protestantismus, vor allem der gereinigten Lehre; biese hält er vielmehr immer über alle Konzessionen hinaus; ebenso bleibt er im ganzen betrachtet boch fest in der Berwerfung alles deffen, was ihm als das "Abergläubische" im Kult und als das "Tyran= 45 nische" in dem Regiment der Kirche gilt. Ja er bezeichnet es östers, 3. B. CR VI, 164 als das Verbrechen der Blasphemie, wenn man um des äußeren Friedens willen zur Unterdrückung der anerkannten Wahrheit die Hand biete. Es ist ein lächerliches Mährlein, bas Florimond de Remond in feiner histoire de la naissance et du progrès de l'héresie in Umlauf sette, und das leider in katholischen Kreisen immer noch kolportiert wird 50 (f. bie Erinnerungen an Amalie von Lafaulz, 1878, S. 357), daß der fterbende Melanchthon feiner Mutter, welche ihn beschworen, ju fagen, welche der beiden Religionen die beste fei, bie ihrer Bäter, oder die veränderte? — geantwortet haben soll: haec plausibilior, illa securior, s. Bayle, Dictionnaire, Art. "Melanchthon"; Salig, Hitorie der Augsb. Konf. III, 323. Melanchthons Mutter starb ja längst vor ihm, schon 1529, s. CR I, 1083. 55 Dagegen ist die Erzählung wenigstens nicht unwahrscheinlich, wenn auch nicht scher er= weislich, das Melanchthon, im Frühjahr 1529 von Speier aus nach Bretten getommen, feine Mutter auf ihre Frage, was fie unter folchen Streitigkeiten ber Gelehrten glauben folle, ihre Gebete herfagen ließ, die nichts Abergläubisches enthielten, und ihr dann sagte: ut pergeret, hoc credere et orare, quod credidisset et orasset hactenus, nec 60

34\*

Melanchthon

pateretur se turbari conflictibus disputationum. Adam Vitae Theologorum 1620, p. 333, bagegen Strobel, Melanchthoniana p. 9 und bafür Förstemann, ThStkr 1830, 127. Aber wie mag man baraus auf Unsiderheit seiner eigenen Uberzeugung schließen? Allein wenn auch in die Redlichkeit seines Protestantismus kein Zweifel geset s werden darf, so bleibt er innerhalb dieses Protestantismus dem Katholicismus darin näher als Luther, daß er mehr auch auf bie äußere Erscheinung, Berfaffung und Gestaltung ber Rirche Wert legte. Es zeigt sich bies in seiner ganzen Behandlung der "Lehre von der Rirche". Der ibeale, wenn man so will, der kritische Begriff ber Rirche, welchen die Re= formatoren zunächft in der Bolemit gegen das tatholische Kirchentum geltend gemacht hatten, 10 und ber noch in den loci von 1535 ausgesprochen war, tritt seit 1537 bei Melanchthon zurück (obwohl er keineswegs aufgegeben wird, f. Variata VII, beutsche loei von 1558, CR XXII, 527). In den Vorbergrund tritt der empirische Begriff der wahren sicht-baren Kirche, die bei den Evangelischen zu finden ist, vol. Ex. Ordin. CR XXIII, 37, ecclesia visibilis in hac vita est coetus visibilis amplectentium incorruptam 15 evangelii doctrinam et recte utentium sacramentis, in quo coetu Filius Dei efficax est et voce Evangelii et spiritu sancto multos regenerat ad vitam aeternam, vgl. Ritschl, Die Entstehung ber lutherischen Rirche 3RG I. Die Beziehung ber so beschaffenen Rirche auf Gott sucht bann Melanchthon — hierin mit bem späteren Luther eins - in dem gottverordneten Amte, dem ministerium evangelii, CR XXI, 20 833. XXII, 536. Das allgemeine Prieftertum ift für Melanchthon wie für Luther kein tirchliches Verfassungsprinzip, sondern ein rein religiöfer Grundsat; "es bezieht sich auf die Stellung des Christen zu Gott, nicht auf seine Stellung im rechtlichen Organismus ber Rirche" (Riefer, Die rechtl. Stellung ber ebang. Rirche Deutschlands G. 79 f.). Darum heißt es im Bfalmenkommentar (1553): sacerdotes sunt omnes sancti, quorum ali-26 qui suo tempore sunt vocati in ministerio, sed omnes uncti et vocati sunt ad confessionem, invocationem et ad sanctificationem, CR XIII, 1158. Diefe religiöse Stellung ber Gläubigen hebt barum die obedientia ministerio dedita juxta evangelium nicht auf. Demgemäß enthält auch die erste evangelische Kirchenordnung, Melanchthons Bisitationsartikel von 1528, keine Gemeinbeordnung. Die Gemeinde erscheint 20 nur als Objekt der Zucht, welche in den Händen des geistlichen Amtes und der Obrigkeit liegt (Richter, Gefch. d. evang. Rirchenverfaffung 46 f.). Diefem Standpunkt entspricht es, daß Melanchthon auch die nohreia ecclesiastica, d. h. die überlieferten festen Formen ber firchlichen Verfassung und bes firchlichen Regiments und ihre persönliche Spise, die Bischöfe zu erhalten ftrebt. Bgl. bas Gutachten für die Bestallung von evangelischen Bi= ss schöfen in Rurfachjen, CR IV, 698, fotvie die Klage über ben Berfall ber firchlichen Verfassung IX, 937. An eine bem Staate unabhängig gegenüberstehende, völlig selbstständig verfaßte Rirche benkt darum Melanchthon doch nicht. Er teilt vielmehr mit Luther die Anfchauung von der Pflicht der christlichen Obrigkeit für die Erhaltung der Religion und der kirchlichen Ord= eo nung zu forgen, ja er hat biefer theokratischen Anschauung den technischen bis ins 18. Jahr= ab nung zu forgen, fa er och orefer theoreningen Antoniung ven techniquen die ins 18. Judi-hundert gangbaren Ausbruck gegeben in der Bezeichnung der christlichen Obrigkeit als custos utriusque tabulae legis, CR XXI, 553. XVI, 91. So hat er auch nicht nur die strenge Maßregelung der Wiedertäufer, sondern auch die Hinrichtung Servets ge-billigt. Die Ronfistorien, denen die kirchliche Verwaltung auf den Gebieten der Refor-ts mation seit 1539 zufällt, faßt Melanchthon als Rirchengerichte auf, die deswegen aus geistlichen und weltlichen Beisigern zusammengesetzt sin sollten. Egl. De abusibus emen-dand. 1541, CR IV, 548 und die Wittenberger Reformation 1545, CR V, 579, im ühriere h M Gemütichen Welt & S. 5754. Sort in Welonchthon keinestwees die Tempunge übrigen d. A. "Konsistorien" Bd X S. 753 f. Hat so Melanchthon keineswegs die Trennung der kirchlichen und bürgerlichen Gewalt ins Luge gefaßt, so hat er doch ihre Unterschei-

so bung gefordert. Bgl. Augustana Art. XXVIII: Non commiscendae sunt potestates ecclesiastica et civilis (§ 12), ein Sat, der sich übrigens weniger gegen Ubergriffe der weltlichen Stände in die kirchlichen Dinge als gegen die politischen Ansprüche ber Bapfte und Bischöfe und ihre Verfaumnis ber firchlichen Bflichten richtet (§§ 2. 13,

vgl. Rieker a. a. D. S. 57). Indem die bürgerliche Obrigkeit mit den Mitteln des Zwangs 55 die äußere Ordnung erhält, soll sie dem geistlichen Amt Raum geben, mit seinen geist-lichen Mitteln der Predigt, Schlüsselgewalt und Sakramentsverwaltung das Volk Gottes zu weiben. Inhaber ber kirchlichen Amtsgewalt ist, wie ber Tractat. de potestate et primatu Papae (Libri symb. R. 353) ausführt, nicht ein besonderer durch spezifische Weihen sich fortpflanzender geistlicher Stand, sondern principaliter die Gesamtgemeinde. 50 Diese soll darum ihre Vertretung nicht bloß in den Dienern am Wort, sondern auch an

ben honestiores unter ben Laien haben, für welche Melanchthon (nach Bugenhagens Borgang) Mitwirkung bei der Pfarrwahl, der Kirchenzucht, ja sogar bei der Entscheidung über die Lehre auf den Synoden sorbert (De abusid). emend., CR IV, 548). Ein Mann der kirchlichen Union ist Melanchthon nicht in dem Sinne gewesen, daß

Ein Mann ber firchlichen Union ift Melanchthon nicht in bem Sinne geweien, daß er um ber gemeinfamen praftischen Aufgaben willen über Differenzen in der Lehre hinbeggesehen hätte. Alls unerläßliche Basis der firchlichen Einheit betrachtet er neben dem usus legitimus sacramentorum den consensus in doctrina evangelii incorrupta, CR XXIII, 37. XXIV, 502, und seine Entwicklung ging dahin, daß er je länger besto weniger "zwischen der religiösen Anschauung und der theologischen Formulierung des Glaubensinhalts, zwischen der religiösen Anschauung und ber Berklindigung des Gnabenwillens Gottes 10 und der rechten Lehre als der menschlichen Ertenntnis besselben unterschieden hat" (A. Riticht in SRG I, 90). Darum hat er sich so unablässig bessichen unterschieden hat" (A. Riticht in SRG I, 90). Darum hat er sich so unablässig bessichen unterschieden hat" erebre durch theologische Eintrachtsformeln zu sichern. Aber seine Unionsformeln sind allerdings möglichst weit, auf das Brattischersteligiöse, die "nützliche Lehre" mit Bermeibung "unnötiger Disputationen" beichränft und biblisch einfach gehalten. Und barum hat 18 sich ihm boch untwillfürlich die Unterscheide zus gewählichen Relematnis und wissen ichastung, unnötiger Disputationen" beichränft und biblisch einfach gehalten. Und barum hat 18 sich ihm boch untwillfürlich die Unterscheide discordias; non sum adeo morosus aut gilavoros, neminem a me ut dissentire velim; nam omnes in hoc docendi munere conjunctos, qui de summa doctrinae consentiunt, amicos inter se esse 20 statuo, etiamsi in explicatione alicujus rei non plane eadem dicunt. Freilich haben biefe Antwandlungen von Beitherzigteit nicht verhindert, das Melanchtons fittengere Theorie von ber theologisch formulierten Lehre als bem Fundament ber Ritche von ber Folgezeit zur Richtschnur genommen und ichon gegen ihn selbst zur Burdament ber Stiche bon ber Folgezeit zur Richtschnur genommen und ichon gegen ihn selbst zur Burdament bei Stich bei Stichter zur Richtschnur genommen und ichon gegen ihn selbst zur Burdam

Als Gelehrter verkörpert Melanchthon in feiner Person die gesamte geistige Bildung seiner Zeit. Ein frühreises Talent von lebhaster Beweglichkeit des Geistes, vielseitigem Interesse und der Gabe rascher Auffassung hat er sich schon in jungen Jahren ein reiches Bissen gesammelt. Aber bewundernswerter als der Umfang dieses Bissens, das sich auf so alle Fächer des damaligen gelehrten Betrieds ausbreitet, ist die Art, wie er es besitzt. Fast spielend sindet er sür alles, was in seinen Geschösskreis getreten ist, die einsachte, lichtvollste, durchschäftet, lehrhaft zweitmäßigste Form. Darum haben seine Lehrbücher, auch wenn sie die eigentliche Forschung nicht weiter sühren, sich im hohen und niederen gelehrten Unterricht alsdald Bahn gebrochen und sich seiter sühren, sich im hohen und niederen gelehrten Unterricht alsdald Bahn gebrochen und sich seiter such schnunge darin, der Bessen hauptet. Aber das Bissen und Erudition sinden ihre Bestimmung darin, der Bester gössen Bildung. Eloquenz und Erudition sinden ihre Bestimmung darin, der Bester geschren Bildung geschassen zu dienen. In diesem Sinne hat der Praeceptor Germaniae nicht bloß sür Bittenberg, sondern für ganz Deutschland eine Organisation der Höheren Bildung geschassen in Deutschland die Flaumanismus, der auf die Richtung des wissen zu die Rater des christlichen Her Bestanten der Re- 40 formation gemeint war. Er ist ber Bater des christlichen Hertie Birtung geschassen, die Melen Richtung des wissen zu die Praeceptor Germaniae, Absich. Vu. VII; 28. Dilther, Archiv f. Gesch. d. Bhilos. VI, 226 st.)

Seine wissenschaftlichen Arbeiten sind bem Inhalt nach nicht immer neu, originell as und tief, aber zweckmäßig, verständig, klar, nicht selten sinnig und fein. Auf die Darstellung verwendet er aus Gewissenbaftigkeit und Borsicht wie aus Schönheitssinn die größte Sorgsalt bis auf die Wahl des einzelnen Ausdrucks hinaus und dies nicht nur in offiziellen oder für die Öffentlichkeit bestimmten Schriften, sondern auch in den Briefen an vertraute Freunde. Val. CR VI, 703 und Bretschneider in den Praemonenda zum so CR I, p. XXVII. Sein Stül ist natürlich und beutlich (sermo planus et purus, Camerar.), mehr nüchtern als schwungvoll, nie überladen und schwülstig, wenn auch nicht selten weitschweisse. Das Wort Dürers: simplicitatem summum esse artis decus hat ihm als Iveal vorgeschwedt. CR VI, 322. Gegen seinen lateinischen Stül steht seine deutschweisse and schweitich zurück. Auch hier sehlt es zwar nicht an Klarheit zu und Bestimmtheit; aber er bewegt sich, wie die meisten summum im bereicht der nicht so im Lateinischen oder auch im Griechischen und erreicht jedeen sicht so im Lateinischen oder auch im Griechischen und erreicht jedeen sicht so weitem nicht die ursprüngliche Kraft und Schönheit ber Sprache Luthers. (Bgl. Hartsslicher a. a. D. Albighn. VI.) Sein atabemischer Unterricht zog mehr an durch ben Inhalt und die gebildete Form, sowie durch die unstruktive, namentlich auch die Selbst= so thätigkeit der Zuhörer in Anfpruch nehmende Methode als durch einen glänzenden rednerischen Vortrag. Es schlte ihm nicht an natürlicher Beredsamkeit, obgleich er kein kräftiges Organ besach und den Naturschler einer stammelnden Zunge zu überwinden hatte, und er bildete dieselbe theoretisch aus durch das Studium der Rhetorik, und übte sich und seine 5 Schüler sortan praktisch in ihr; aber seine Reden gleichen doch mehr einem sanst und klar dahineilenden Bache, der das Land befruchtet und die Umgebung ziert, während Luthers Beredsamkeit wie ein Waldsstrom im Sturme daherbraust.

Was Melanchthons Bedeutung für die theologische Wiffenschaft und zunächst für die Dogmatik betrifft, so besteht auch dieje mehr in einer verarbeitenden als in einer schöpfe-Heppes Ansicht, Melanchthons Dogmatik bezeichne "bie Krone aller 10 rischen Thätigkeit. protestantischen Systeme des 16. Jahrhunderts", da er burch konsequente Anwendung des teleologischen Prinzips "die Soteriologie in innigste organische Beziehung zur Theologie und Anthropologie gejetzt und fo bie im Chriftentum gegebene Vermittelung bes Göttlichen und Menschlichen, des Natürlichen und Übernatürlichen zur reinsten wissenschutzt und Menschlichen, des Natürlichen und Übernatürlichen zur reinsten wissenschaftlichen An-15 schauung gebracht habe" (Gesch. d. beutsch. Brotestantism. I, 44), hat sich keinem ber neueren Beurteiler bewährt. Ohne Frage reicht Melanchthons dogmatische Arbeit weder an die Rühnheit der Gebankenbildung Luthers noch an die spstematische Geschlossenheit ber Lehranschauungen Zwinglis ober Calvins beran. Er felbft charakterisiert sich zutreffender als Sammler und Ordner von Erkenntnissen, die andere, besonders Luther, gewonnen haben, 20 CR XXI, 341: Cum viderem res magnas et necessarias divinitus patefactas esse in nostris ecclesiis per viros pios et doctos, duxi materias illas in variis scriptis sparsas colligendas esse et quodam ordine explicandas, ut facilius percipi a juvenibus possent. Hoc velut pensum debere me in hoc scholastico munere, quod gero, ecclesiae judicabam. Mit der flaren Biedergabe ber refor-25 matorijchen Gebanten für die Zwede des Unterrichts fieht er feine Aufgabe erfüllt. Spefulative Verfolgung ihrer letten Vorausjetungen und Ronsequenzen liegt außerhalb feiner Neigung und feines Berufs, wie er ihn versteht. Er hält fich in ber lebendigen Mitte, wo das unmittelbar Praktische zu finden ist, quae ad aedificationem conducunt, quae ad vitam accomodata sunt. Auch um eine ftrenge Berknüpfung der einzelnen Glieder 20 des Lehrganzen bemüht er sich wenig. Seine Loci haben auch dann noch die Form isolierter Lehrstücke bewahrt, als sie burch die Erweiterung ihres Umfangs zu einer Dog= matik geworben waren. In richtigerer Würdigung der theologischen Individualität Me-lanchthons und ihrer Schranken haben Nitzich, Dorner, und ihnen folgend Herrlinger, gemeint, "bie vorwiegende Richtung auf das Sittliche" als ben eigentumlichen Grundzug der 85 Theologie Melanchthons bezeichnen zu follen. Allein auch diese Meinung, obwohl fie etwas Richtiges enthält, ist voch nicht im stande, seine Eigenart zu erklären und insbe-sondere seine Ubweichung von Luther prinzipiell zu begründen. Gegen sie spricht vor allem bie Thatsache, daß Melanchthon in der Zeichnung des christlichen Lebensideals nicht weniger als in der Darstellung des christlichen Heisbwegs den Spuren Luthers folgt. Als der 40 "Ethiker der Reformation" könnte er doch nur dann mit Recht bezeichnet werden, wenn feine ethischen Gebanken auch inhaltlich einen Fortschritt über Luther hinaus barftellten. Ein folcher ist jedoch bisher nie aufgezeigt worden, denn die Vertretung der Freiheitslehre schafft nur Raum für eine bestimmte Beije fittlicher Betrachtung, ohne dieje felbft inhaltlich zu fördern. Noch mehr aber fällt ins Gewicht, daß Melanchthon gerade in der Ethit 45 kein Bedenken trägt, sich sehr nahe an die Arbeit der antiken Bhilosophie, speziell des Ariftoteles und der stoisch=ciceronischen Moral anzuschließen, deren Abstand von der christe lichen Sittlichkeit ihm nur unvollkommen bewußt wird. Wo Melanchthon den Borzug des Christentums vor der Philosophie erörtert, da verweist er regelmäßig auf das Gut der Sündenvergebung, nicht auf die höheren ethischen Ziele, die es erschließt (vgl. Apol. R. 62). 50 Daraus geht doch wohl hervor, daß ihm ein eigentümliches ethisches Berständnis bes Christentums eben nicht geläufig war. Das Richtige, was diese Beurteilung Melanchthons im Sinne hat, wird man beffer dabin bestimmen, daß er sich bemuht, die spezifisch christlichen Gedanken, in deren Auffassung er sich von Luther nicht prinzipiell sondern blog individuell unterscheidet, mit einem auch außerhalb des Chriftentums vorhandenen fittlichen ss Idealismus in Verbindung zu seten, um so das Christentum als den trönenden Abschluß aller menschlichen Gesittung zu festi, um 10 bie Sythichtun und ben teotenbeit ubigung aller menschlichen Gesittung erscheinen zu lassen. Indem er die lex naturae, das allen Menschen zugängliche Sittengeset, mit der lex divina dem Indalte nach gleichsetz und die sittliche Erkenntnis als die höchste Leistung der sich selbst überlassenen menschlichen Vernunst auffaßt, ermöglicht er es sich, auch in der antilen Philosophie eine bleibend wert-60 volle Vorstufe der Erlösungsreligion zu sehen. Er legt Gewicht darauf, daß das Christen-

Relanchthon

tum nicht ohne weitreichende Jusammenhänge in der Geschichte dasteht, sondern von der fittlichen Gedankenwelt des Altertums und der von Aristoteles ausgebildeten teleologischen Beltbetrachtung ein seine allgemeinsten Grundlagen bestätigendes Zeugnis empfängt. Dieser Gedanke, der seine Freiheitslehre, aber auch seine Lehre von der Buße sowie seine gesamte Bildungsreform bestimmt, entstammt aber wesentlich seinem humanistischen Interesse. Bas barum Melanchthon im letzten Grunde von Luther unterscheidet, das ist nicht sein vorwiegend ethisches Berständnis des Christentums, sondern die humanistische Denkweise, die den Untergrund seiner Theologie bildet, und die ihn geneigt macht, nicht nur eine gewisse sittlich-religiöse Bahrheitserkenntnis außerhalb des Christentums anzuerkennen, sondern auch bie christliche Bahrheit selbst jener anzunähern, und so zwischen der christlichen Offenbarung 10 und der antiken Bhilosophie zu vermitteln. (Bgl. Tröltsch, Bernunst und Offenb. 171 ff., Dilthey, a. a. D. VI, 234 ff.)

Relanchthons dogmatische Abweichungen von Luther (vgl. neben Herrlingers Theol. Melanchthons, die Dogmengefch. von Loofs § 84 und Seeberg II, § 76) bestehen fast durch= weg in Ermäßigungen der von diesem vertretenen Gedanken. Indem Melanchthon sie mit 15 der ihm eigenen zergliedernden Umsicht und Vorsicht lehrhaft formulierte, hat er sie zwar für die schulmäßige Uberlieferung geeigneter gemacht, aber unverkennbar zugleich ihrer Bucht und ihrem Vollgehalt ba und dort etwas abgebrochen. Nur gedämpft klingt die Stimme bes großen Reformators aus Melanchthons Lehrschriften wider. Im einzelnen kommen die folgenden Bunkte hierüber in Betracht: a) Das Gesetz spielt bei Melanchthon inso= 20 fern eine andere Rolle als bei Luther, als es ihm nicht bloß das Korrelat des Evan= geliums ift, durch welches deffen Heilswirtung vorbereitet wird, sondern die unwandelbare, in Gott felbst begründete Ordnung der geistigen Belt, CR XXIII, 8. Danach beftimmt sich die Lehre von Christi Heilswerk, von der Bekehrung und vom neuen Leben. Die Vergebung der Sünden ist nur durch Befriedigung des Gesetzes ermöglicht worden. 25 Indem der Sohn Gottes es erfüllte und zugleich die von ihm verhängte Strafe trug, hat er eine Ausgleichung der Gerechtigkeit Gottes mit seiner Barmherzigkeit (temperamentum misericordiae et justitiae Dei) bewirkt, auf Grund beren den Schuldigen verziehen werden kann, CR XXIV, 78 f. XXV, 175 f. Damit reduziert Melanchthon Luthers viel reichere Anschauung von der Erlösung auf den Gedanken der gesehlichen Ge= 20 Entsprechend muß aber das Gesetz auch im Leben des Christen zur Geltung nugthuung. kommen und zwar nicht bloß bei seiner Bekehrung, wovon nachher zu reden sein wird, sondern auch dadurch, daß er nach erlangter Vergebung aus ihm die Werke erkennt, in benen er seinen Gehorsam zu beweisen hat, XXIII, 417. In diesem Sinne lehren die Loci seit 1535 den dreisachen usus legis, XXI, 405 f. d) Am meisten ist es Me= 85 lanchthon verdacht worden, daß er im Unterricht der Visstatoren die von ihm selbst an= fangs geteilte Einsicht, die wahre Buße komme aus dem Ebangelium "aus Anbequemung an den Berftand der theologisch und religios Ungebildeten" unterdrückt haben soll (Ritschl, Rechtf. u. Verf. 1º, 200). Allein gerade bier darf als erwiefen gelten, daß Melanchthon zwar nicht bie ganze Anschauung Luthers von der Buße, wohl aber eine von diesem nie= 40 zwar nicht die ganze Aniqualing Luiders von der Suße, noch aber eine von diefem nie-mals aufgegebene Überzeugung geltend gemacht hat. So nachdrücklich nämlich Luther darauf besteht, daß die Ertötung des Fleisches ein durch das ganze Leben des Gläubigen hindurch fortgehendes Wert des Geistes Gottes sei und darum erst im Gläubigen zu ihrer vollen Verwirklichung komme, so bestimmt hat er jederzeit gelehrt, daß man erst durch die Schrecken des Gesches hindurchgehen müsse, um für von Trost des Ebangeliums empfäng= 45 lich zu werden. (Ugl. Art. Buße Bd III S. 589; Lipsus, Luthers Lebre b. d. Buße, 1892; Sieffert, Die neuesten Forschungen über Buße u. Glauben 1896.) Melanchthonisch ist dann allerdings, daß seit der engen Verknüpfung der mortificatio mit dem Gesetz ihre fortgebende christliche Bertiefung und Vollendung fast aus bem Gesichtstreis verschwindet (Apol. R. 165. CR XXI, 489.) Die Buße erhält nunmehr ihre lehrhaft fizierte Stelle 50 als Element ber Bekehrung. Im Jusammenhang bamit wird auch die Rechtfertigung, die Luther die allgemeine Form bezeichnet, in welcher der Christ seinen Heilsstand jeder-zeit begründet weiß, mit dem Alt der Bekehrung vertnüpft und es entsteht ein Schema für die Genesis und den Verlauf des christlichen Ledens, das den späteren ordo salutis vorbildet. Bei Melanchthon lautet es: contritio, fides, donatio spiritus, novitas 55 vitae ac morum. CR XXI, 427. 489). Damit ift der Anfang gemacht, Stadien des chriftlichen Lebens "docendi causa" auseinanderzuhalten, die bei Luther nicht in diefer Weise geschieden sind. c) In derfelben die christlichen Lebensvorgänge analysierenden Ber-ftändigkeit ift weiterhin Melanchthons Synergismus begründet. Nachdem er den Determinismus und bie absolute Prädestination aufgegeben und bem Menschen eine, wenn 60

auch beschränkte, sittliche Freiheit zugeschrieben hatte, erschien es ihm geboten, auch ben Anteil bes freien Billens an der Belehrung zu ermitteln. Dies geschah in den Loci von 1535 burch die besannte Formel von ben tres causao, welche bei ber Betehrung zusammenwirken : verbum, spiritus sanctus et voluntas non otiosa sed repugnans infirmitati suae. 5 CR XXI, 376. Seit 1548 gebraucht dann Mel. auch die erasmische Definition der Freiheit als facultas se applicandi ad gratiam. Sicherlich hatte Melanchthon Recht, wenn er sich eine Umwandlung der Persönlichkeit ohne freie Hingabe ihres Willens nicht denken tonnte. Aber auch feine Gegner hatten Recht, wenn fie in biefer äußerlichen Rebeneinanberstellung ber göttlichen und ber menschlichen Rausalität eine Berdunkelung ber religiösen 10 Grunderfahrung sahen, daß das Wollen und Vollbringen des Guten — unbeschadet unserer formalen Freiheit — ein Geschent der göttlichen Gnade ist (vgl. Luthardt, Lehre vom freien Willen, S. 149 ff.). d) In der Bestimmung des rechtfertigenden Glaubens hält sich Melanchthon anfänglich dicht an der Seite Luthers, indem er ihn als fiducia misericordiae divinae, CR XXI, 163, als velle et accipere oblatam promissionem 15 remissionis peccatorum (Apol. R. 69) bejdreibt und bas assentiri omni verbo Dei wesentlich auf die Aneignung der göttlichen Heilszusage bezieht, CR XXI, 164. Auch in seinen späteren Außerungen bleibt ihm dies immer die große Hauptsache (vol. Explic. Symb. Nic.: haec fides est fiducia, quae pacem et vitam cordibus affert, CR XXIII, 458). Allein es fehlt seinem Glaubensbegriff boch ganz bie mystische Tiefe 20 Luthers. Und wenn die fides in die Bestandteile: notitia, assensus, fiducia zerlegt wird CR XXI, 790. 1079, so erscheint die Beteiligung des Gemuts erst als der Abschluß einer vorangehenden Verstandesoperation. So namentlich CR XXIII, 455: Fides est assentiri universo verbo Dei nobis tradito atque ita et promissioni gratiae et est fiducia acquiescens in Deo propter mediatorem. Gleichzeitig tritt als Glaubens-25 inhalt neben dem Evangelium auch die Summe der Artikel des Glaubens auf, fo daß ber Glaube zunächst auf eine formulierte Lehre und erst durch beren Vermittelung auf die göttliche Heilsoffenbarung selbst bezogen erscheint, CR XXIII, 19. 454. Den Urbeber dieser Darstellung selbst, der wußte, worauf der Accent zu fallen hatte, hat das allerdings nicht gehindert, nach wie vor die fiducia als die eigentliche Seele des Glaubens und die 30 remissio peccatorum als das organifierende Prinzip der Glaubensartikel zu versteben, vgl. CR XXI, 422. Aber die Formeln boten jedenfalls keine Gewähr, daß dieses persönliche Berftändnis ihres Urhebers in ihnen fortlebte. Und fo hat Melanchthons Glaubensbegriff wenigstens ben Anknupfungspunkt für die spätere Meinung der Orthodogie gebildet, die Feststellung und Annahme der reinen Lehre könne und folle der persönlichen Glaubens-85 stellung vorangehen und habe die Heilserfahrung zu ermöglichen. e) Dem intellektualistiichen Glaubensbegriff entspricht eine gleiche Umgestaltung ber Lehre von ber Rirche. Auch fie wird nun zur Gemeinschaft berer, die an der rechten Lehre halten (vol. Ritschl, 3RG I und II). Ihre von Melanchthon betonte Sichtbarkeit beruht wesentlich darauf, daß auch an ihren nicht wiedergeborenen Gliedern doch das Merkmal des consensus de vera 40 doctrina zu finden ist, CR XXI, 826. Gegenstand des Glaubens bleibt sie allerdings, sofern die Heilswirksamkeit ihrer Gnadenmittel nicht konstatiert werden kann, sondern nur dem Glauben an Christi Verheißung feststeht, XXIV, 365. 400 f. XXV, 148 f. Aber das Dasein der reinen Lehre ist doch schon für sich ein hohes Gut, es dient jenem Glaubensurteil als thatsächliche Basis feiner Anwendung und bildet fo eine Borftufe bes wirt= 45 lichen Heilsbesiges. (Bgl. R. Seeberg, Begriff der Kirche I, 104 ff.) Daneben kennt Melanchthon aber auch noch eine andere, rein religiofe Betrachtung ber Rirche; fie ift bie Gemeinschaft ber Anbetung Gottes XXIII, 213 ff., in welcher Gottes Schöpferabsicht ihr eigentliches Biel erreicht, XII, 520. f) Endlich gehört in diese Reihe die schon früher bargelegte Lehre Melanchthons vom Abendmahl, die gleichfalls als eine Abschwächung ber 50 Glaubensmystit erscheint, mit welcher Luther Die finnlichen Elemente und Die überfinnlichen Realitäten in Eines fest, während Melanchthon mindeftens ihre begriffliche Unterscheidung fordert. Überblickt man das Ganze, fo ift tein Zweifel, das Melanchthons lehrhafte Bemühungen die reformatorischen Gedanken nur in einer verfürzten und eingeengten Fassung schulmäßig weitergeleitet haben. Man wird aber doch Bedenken tragen müffen, die Ver-55 kümmerung des frischen und ursprünglichen Zugs der Reformation zu schulmäßiger Engherzigkeit ausschließlich ober auch nur vorzugsweise als feine Schuld zu betrachten, wie bies Ritichl will (Rechtf. und Verf. I', 260). Damit wird Melanchthons Einfluß — wenn auch in ungünstigem Sinne — weit überschätzt (Dilthey a. a. D. VI, 367: Sonderbare Macht einer einzelnen Person!). Im Eisern um die formulierte Lehre find ihm seine 60 Gegner wahrlich nicht nachgestanden, nur daß sie Luthers Außerungen als ihre Formeln

verwendet haben. Wo wäre auch der geistige Erwerd einer großen, betwegten Zeit jemals ohne Abzug oder Vergröberung zum Gemeingut der folgenden Generationen getworden? Dieser in der Sache, wie in der Natur gerade seiner Arbeit liegenden Notwendigkeit hat auch Melanchthon seinen Tribut gezahlt. Aber man darf auch behaupten, daß trotz allen Ermäßigungen und Abschleifungen seiner eigentümlichen Lehrweise boch noch das reichere 5 ursprüngliche Leben der religiösen Betwegung darin pulsiert und um seinen theologischen Ausdruck ringt. Und man darf fragen, ob eine tiefere und freiere Theologie ebenso geeignet gewesen wäre, in den kümmerlichen Zeiten des 17. Jahrhunderts die evangelische Bahrheit aufrecht zu erhalten und mit dieser zugleich den Ertrag einer Jahrhunderts die wissenschen Grziehung zu übermitteln. Urteilt man nicht nach modernen Sympathien 10 oder Antipathien, sondern wirklich hiltorisch, so fann man die segensreiche geschickliche Mission ber melanchthonischen Theologie nicht verlennen, denn auch das, was uns heute als spröde Schale erscheint, hat einstmals dazu gedient einen eblen Inhalt für ein neues Aussen unter einer günftigeren Sonne zu erhalten.

Das Dentmal der bogmatischen Entwickelung Melanchthons, so wie er von der= 15 selben fortlaufend öffentliche Rechenschaft gegeben hat, ist die Geschichte seiner Loci communes ober wie fie seit 1542 heißen, Loci praecipui theologici. Beabsich= tigte er ansangs nur eine Entwidelung der Leitbegriffe, welche die evangelische Auf= fassung vom Heil und vom christlichen Leben ordnen und tragen, so sind die späteren Ausgaben dem Plan eines dogmatischen Lehrbuchs immer näher gekommen. Der Um= 20 fang der Schrift hat sich mehr als verdreisacht und auch die ursprünglich bei seite ge-stellten Lehrstude von der göttlichen Trinität und der Verson Christi sind mit in den Kreis der Besprechung gezogen worden, doch so, daß immer auf die neu gewonnenen Er-kenntniffe der Reformation das Hauptgewicht siel. Ünderungen in kleinem Maßstab und von wefentlich formeller Bedeutung enthält ichon eine Wittenberger Ausgabe von 1522: 25 fie beziehen fich auf die Artikel vom freien Willen, von den Mönchsgelubben, dem Unterschied des A und des NT, der Abrogation des Gesetzes und dem Argernis. Straßburger Drucke von 1523 und 1525 bieten einen Zusatz De duplici justitia regimineque corporali et spirituali, der gegen wiedertäuferische Anschauungen gerichtet ist. Dem theo-logischen Standpunkt nach gehören jedoch alle vor der Wittenberger Ausgabe von 1535 80 erschienenen Terte zusammen als die erste Periode der Loci. Für sie ist charakteristisch bie schorffe Betonung der Notwendigkeit alles Geschens, die energische Ablehnung des Aristoteles und die noch unentwickelte Sakramentenlehre. Die schon 1530 geplante (CR II, 457) Neubearbeitung erfolgte 1535. Hier wird aus Anlas des Auftretens von Servet und Campanus auch bie Gotteslehre und das Dogma von der Trinität aufgenommen, die 85 Lebre von der Notwendigkeit alles Geschehens verworfen und der freie Wille als mit= wirkende Urfache bei der Bekehrung behandelt. Die Rechtfertigungslehre empfängt ihre forenfische Form und bie Notwendigkeit der guten Werke wird im Intereffe ber moralischen Disziplin betont. Die Sakramentenlehre erhält eine neue Fassung unter Abweisung ber Awinglianer und Anabaptisten und unter dem Titel de regno Christi wird der Chilias- 40 mus bekämpft. Die 3. Periode des Buchs umfaßt die Ausgaben von 1543 bis ju ber letten von Melanchthon felbst veranstalteten, Leipzig 1559. Sie unterscheidet fich von ben früheren Bearbeitungen durch das stärkere Hervortreten des theoretischen, überhaupt des rationalen Elements. Melanchthon wendet sich in der Trinitätslehre gegen pantheisierende Gedanken, umgrenzt die Freiheit des natürlichen Menschen sorgsältiger, entwickelt eingehend 45 bie Notwendigkeit ber guten Werke und ihr Verhältnis zur Gewißheit ber Verföhnung, sowie den Sinn der Lohnverheißungen der Schrift; er verteidigt ausführlicher Alter und Recht der Kindertaufe und präzisiert die Lehre vom Abendmahl dahin, daß Christus in ihm wirksam und substantiell gegenwärtig sei. Genaueres über die Geschichte der Loci ift in den einleitenden Bemertungen CR XXI zu finden. Stere Borgelchichte ist bei Blitt- 50 Rolbe eingehend dargestellt.

Für die Ethik kommt Melanchthon als Bewahrer und Erneuerer der antiken Moraltradition wie als Vertreter der evangelischen Lebensauffassungen in Betracht. Seine ausbrücklich der Moral gewöhmeten Schriften bewegen sich vorwiegend in der ersteren Richtung. Wir haben von ihm Prolegomena und Scholien zu Ciccros Offizien XVI, 530. 55 617, und Kommentare zur nikomachischen Ethik und zur Politik des Aristoteles ib. 276 ff. Zeugen schon diese von dem nicht bloß formalen sondern auch inhaltlichen Interesse, das er der ethischen Arbeit der Alten entgegenbringt, so sehen wir ihn auch in seinen eigenen Schriften den Spuren jener folgen. Mehr noch als Aristoteles ist es jedoch Cicero, dem er sich anschließt. Die Epitome philosophiae moralis von 1538 (XVI, 21 ff.) be- 60 Melauchthon

fpricht in ihrem Eingang das Verhältnis der philosophischen Moral zum Gesetz Gottes und zum Evangelium. Die Moralphilosophie weiß zwar nichts von der Gnadenverheißung des Evangeliums, aber sie ist die Entfaltung des natürlichen Gesetzes, das Gott dem Menschen ins Herz gegeben hat und das deswegen einen Teil des göttlichen Gesets dars 5 stellt. Das infolge der Sünde nötig gewordene geoffenbarte Geset unterscheidet sich vom natürlichen nur durch seine größere Vollständigkeit und Deutlichkeit. Die Grundordnungen des sittlichen Lebens find auch der Bernunft erkennbar, undeutlicher die Gebote der erfien, ficherer die der zweiten Tafel. Darum darf die Entwickelung der Moralphilosophie aus ben natürlichen Erkenntnisprinzipien nicht versäumt werden; sie ist nutslich für Jurispru-10 benz und Volitik und auch der Theologe kann aus ihr den Wert der staatlichen Einrich= tungen und Gesetze sowie ber ganzen bürgerlichen Lebensordnung ertennen lernen. Die philosophische Moral mit der justitia civilis, die sie lehrt, hat darum pädagogischen Wert für die justitia spiritualis, die das Evangelium erschließt. Es wird darum auch von Melanchthon zwischen natürlicher und geoffenbarter Moral nicht streng geschieden. Die 15 Einteilung der Lugenden wird dem Detalog entnommen p. 61 ff. und eingehend die Pflicht der Obrigkeit erörtert für die wahre, dem Evangelium gemäße Gottesverehrung Sorge zu tragen, p. 85ff. Die zweite Bearbeitung diefer Schrift unter bem Titel Ethicae doctrinae elementa von 1550 ib. p. 165 ff. unterscheidet fich von der ersten nicht prinzipiell, sondern nur durch das stärkere Herbortreten der theologischen Interessen. Den 20 Beitrag Melanchthons zur eigentlich christlichen Ethik müssen wir in Augustana und Apologie sowie in den Loci suchen. Hier hat er im Anschluß an Luther das evangelische Lebensideal gezeichnet, die freie Verwirklichung des göttlichen Gesetzes durch die im Glauben beseligte und von Gottes Geist erfüllte Persönlichkeit. Ihren Einheitspunkt finden die phi= losophische und die theologische Gedankenreihe in der Anerkennung der Würde des bürgerlichen 25 Lebens, seiner Obrigkeit und seiner natürlichen Ordnungen, in welcher antike Moral und Reformation zusammentreffen. Daß das ebangelische Lebensideal doch reicher ist und für Familie, Beruf und soziales Verhalten höhere Ziele steenstoent ooch tenger ist und synthetiteringen. Das das edangeringe Levenstoent ooch tenger ist und synthesized und soziales Verhalten höhere Ziele steets im Gebiet der Moral, 1884; Rölzsich, Melanchthons philosoph. Ethik, 1889; Dilthey, Archiv für Gesch. d. Philos. VI, 80 355; H. Maier, ebendas. XI, 212 ff.) Als Schüler Melanchthons, die auf der Grund-lage seiner ethischen Gedanken weitergebaut haben, sind zu nennen Dad. Chyträus, Nik. Hemming, Vict. Strigel, Paul von Eigen (Luthardt, Gesch. d. dr. Eth. II, 94 sp.). Dem Schriftlichum hat nicht blac Welanchthang sierens Thöristet von Fusions kie Dem Schriftstubium hat nicht blog Melanchthons eigene Thätigkeit von Anfang bis zuletst gegolten, er hat es auch im nieberen und im höheren Unterricht fowie bei den Geist-85 lichen gefördert (vgl. Unterricht der Bisitatoren, Brevis discendae theologiae ratio 1530, CR II, 456 und die Reden X1, 775. 895). Sein Verhältnis zur Schrift ift nicht das freie, ursprüngliche, religiös-geniale Luthers, es ist mehr Reflexion und mehr ge-sesliche Gebundenheit darin; aber darum ist seine Formulierung der Schriftautorität für die Folgezeit nur um fo maßgebender geworden. Nachdem er schon in seinen Baccalau= 40 reatsthefen (Blitt-Rolbe, Urgestalt ber Loci", S. 251), ber Defensio contra Eckium, CR I, 113 und dem Brief an Joh. Heß, 1520, I, 137 das protestantische Schriftprinzip ausgesprochen hatte, hat er dasselbe später in den Loci, wie in der Schrift De occlesia et auctoritate verbi Dei, 1539, XXIII, 585 ff. weiter entwidelt. In späterer Zeit hat er auch bereits außer dem testimonium spiritus sancti Wunder, Weissfagungen, die 45 Standhaftigkeit der Märtyrer u. a. als Beweis für den Offenbarungscharakter der Schrift geltend gemacht. VII, 1078 ff. Sein bekannter Ausspruch: omnis theologus et fidelis interpres doctrinae coelestis necessario debet esse primum grammaticus, deinde dialecticus, denique testis (f. Strobel, Historifch-Litter. Nachr. v. Mel. Berbiensten um die H. Schrift, 1773), bezieht sich zwar nicht bloß auf die Eregese, sondern 50 auf die Aufgabe der Theologie überhaupt; er ist aber immerhin auch für seine hermeneu= tischen Grundsätze bezeichnend. Er ist mit Luther aufs lebhafteste durchdrungen von der Notwendigkeit einer genauen Sprachkenntnis für die Auslegung der hl. Schrift, d. h. der griechischen Sprache des Neuen Testaments, aber auch der LXX (von der er eine neue Ausgabe bevorwortet hat, Basel 1545) und der hebräischen (vgl. mehrere seiner Reden in den 55 declamationes über das hebräische Sprachstudium) — und weiter als Voraussezung davon, der klassischen Sprachen überhaupt; dies vor allem im Gegensatze zu den "hallucinationes" der scholastischen Eregese und im Interesse der Reformation der Lehre. Melanchthon preist es als göttliche Bohlthat, daß die Schrift durch Luthers Bibelübersetung auch in die gande bes Bolfes getommen fei, CR XI, 710. 729, und er ift Luthers fteter Gehilfe bei so biefem Wert gewesen, wie denn die Ubersetzung der beiden Bücher der Maktabäer in Luthers

538

Bibel von Melanchthon herrühren soll. Auch eine 1529 in Wittenberg erschienene Latei= nifche Bibelüberfetzung wird als gemeinschaftliches Wert von Melanchthon und Luther genannt (vgl. Bb III, S. 44). Aber für die Erkenntnis und Bewahrung der reinen Lehre forbert Delanchthon steten Rudgang ju ben "Quellen", f. Rolofferbrief 1534: quemadmodum initio ecclesiae donum linguarum donatum est apostolis, ut evange- 5 lium spargere inter gentes possent, ita et hoc seculo videntur linguarum studia esse excitata ad ecclesiasticam doctrinam repurgandam. Übrigens ift ihm ber grammaticus auch ber Bhilolog im mobernen Sinne, bem bie Renntnis ber Geschichte, Archäologie, Geographie des Altertums zu Gebote stehen muß; und er weiß auch recht wohl, wie überhaupt ohne allgemeine wissenschaftliche Bildung und Kenntniffe eine 10 Auslegung ber Bibel nicht möglich ist, qui sacras literas sine aliarum artium ac literarum adminiculo tentant, nae illi sine pennis volaturi sibi videntur, CR I, 594. Das zweite Haupterfordernis für den biblischen Eregeten ist die Kenntnis der Grundstätze der Dialektif und Rhetorik, der ersteren für die logische Analyse und namentlich auch für die weitere Entwickelung des Gedankengehalts, der letzteren für die richtige Auf= 15 fassung der stülistischen Form und der schriftstellerischen Komposition der Schriften, s. El. rhet. CR XIII, 419. Nur auf diefem Wege gewinnt man nach ihm bas Berftändnis bes Ganzen und Einzelnen in= und miteinander, Post. II, 583. Es gilt bas aber nicht nur von der einzelnen Schrift, sondern von der Bibel überhaupt im großen, daß das Einzelnen Schrift, sondern von der Bibel überhaupt im großen, daß das Einzelne nur aus dem Ganzen erklärt werden kann; man muß erklären ex analogia sorip- 20 turas; übrigens faßt er die Analogie der Schrift nicht nur formal, sondern auch material als die Summe der Heilswahrheit, Rhet. CR XIII, 470 und 472, namentlich als den Grundgegensatz von Gesetz und Ebangelium, ebendaselbst 468. Endlich versteht es sich eigentlich von felbst, daß Melanchthon eine richtige Erklärung der hl. Schrift nicht für möglich hält, objektiv ohne Erleuchtung burch ben hl. Geist, subjektiv ohne lebendigen 25 Glauben; im Rommentar zum Rolosserbrief vom Jahre 1534 sagt er: ich meine, geist-liche Dinge können nicht erkannt werben, wenn unsere Herzen ber hl. Geist nicht bewegt und lehrt; und ebenso verlangt er, daß mit dem Lesen der hl. Schrift übungen in der Gottsleligkeit verbunden werben müssen, wenn man die Gabe der Auslegung erlangen soll. Dieses donum interpretationis, das Licht, welches der hl. Geist in den Gläubigen an= 30 stindet ist ellegeit im der Girche gewählten und eine Keiliche Weiser anser zündet, ist allezeit in der Kirche gewesen (wenn auch nicht an eine kirchliche Würde ober Mehrheit gebunden); daher legt gerade Melanchthon auch für die Schriftauslegung auf ben consensus doctrinae großen Wert. Nur ist jebe Ueberlieferung darauf anzuseben, ob sie eine sententia verae ecclesiae ist. So bleibt wenigstens in thesi festgehalten: judicem ipsum esse vorbum Dei, CR XXI, 836; XXIII, 604. Bas die Methode 25 ber Auslegung betrifft, so tämpft Melanchthon mit großem Nachdruck für die Einheit des Sinnes, und zwar des sensus literalis im Gegensatz gegen die quatuor sensus Scho-lasticorum, die er in dieser Hinsicht mit Spinnen vergleicht (prodigiosa metamorphosis quadrifariae interpretationis, CR XIII, 468). In berjelben Stelle zeigt er, mie bas Weitere, das man außer bem buchstäblichen Sinn in den Worten ber Schrift 40 suche, nur, sei es dogmatische oder praktische, Anwendung und Entwidelung sei, vgl. Post. 11, 346. Melanchthon ist jedoch auch der Meinung, daß die Entwickelung des dogmati-schen Gehaltes mittelst der Dialektik (das ratiocinari) wesentlich zur Aufgabe des Eregeten gehöre. Grammatische, etymologische Erklärungen finden wir am meisten in seiner Bostille, die aus mündlichen Vorträgen hervorgegangen, und beim ersten Rapitel des 45 Römerbriefes, wo er nach ber Erklärung einer Reihe einzelner Wörter beifügte: hanc grammaticam ennarrationem addidi, ut juniores assuefiant ad diligentiam in consideranda proprietate verborum, CR XV, p. 840, womit zu vergleichen find feine Bemerlungen über die Erklärung des AIS, CR XI, 715. Daraus mülfen wir schließen, daß er diese grammatisch-philologische Erörterung hauptsächlich dem mündlichen 50 atademischen Unterricht zugewiesen wissen wollte. In den Kommentaren dagegen, die er veröffentlicht hat, tritt das theologus debet esse grammaticus entschieden zurück gegen das andere: debet esse dialecticus et testis; die sachliche, dogmatische, apologetische polemische Erörterung nimmt fast ben ganzen Raum ein, offenbar, weil es in dieser Zeit galt, vor allem die evangelische Wahrheit aus der Schrift festzustellen und zu bezeugen. 65 Dieser überwiegend auf das Sachliche ausgebende, näher dogmatische Charakter seiner Eregefe führt freilich bann auch bei ihm bie Fehler mit fich, benen eine bogmatische Auslegung so leicht verfällt. Sein Bestreben, die genaueste Disposition im Texte nach den Regeln der Rhetorik aufzusuchen, geht ohne Willkür nicht ab, und seine Selbstrechtsertigung in s. disp. orat. in Ep. ad Rom. ist eine Selbstanklage. Und wenn auch seinen Er= 60

#### Melauchthon

klärungen im allgemeinen das Lob der Natürlickkeit und Berständigkeit nicht abgesprochen werden tann, fo hält er fich boch, fo ftreng er in ber Theorie über bie Allegorie urteilt, in ber Prazis ber Auslegung vom Allegorifieren nicht frei, aber er opfert nie, wie die eigentlichen Allegoriker, den buchstäblichen Sinn auf und behandelt die Allegorie wirklich 5 mehr als geistige Anwendung. Seine Allegorien find — einzelne Berirrungen des Ge-schmacks abgerechnet — in der Regel nüchtern und praktisch, oft wizzig, wie wenn er unter ben Geigern und Bfeifern bei ber Tochter des Jairus die consolationes philosophicas Von seinen Kommentaren find die über die alttestamentlichen Schriften, Genefis, versteht. Proverbien, Daniel, Bfalmen 2c. weniger bedeutend als seine neutestamentlichen, wie er 10 auch von sich betennt, daß er die lingua prophetica mediocriter verstehe, CRXI, 715. Unter den neutestamentlichen sind die wichtigsten seine wiederholten Auslegungen des Römerbriefs, zuerst 1522 von Luther ohne seinen Willen herausgegeben, dann neu bear-beitet 1532, 1540 und 1556, ebenso der 1527, dann in veränderten Ausgaden 1529, 1534 und 1559 erschienene Rommentar über den Kolosserief, beide mit vielen Extursen. 15 Unter seinen Schriften über die Ebangelien sind die Annotationes in Ev. Johannis 1523, aber auch die Enarratio in Evangelium Johannis 1536, zuerft unter Cruci= gers namen erschienen, aber ihm wefentlich angehörig, dogmatisch nicht uninteressant. 3m gers nahnen einzichten, wer ihm werentut ungevorg, boginatiga nicht undretenant. In allgemeinen fteht Melanchthon als Ereget hinter dem Tieffinn Luthers zurück und wird von Calvin übertroffen durch das harmonische Verhältnis des philologischen und theologi= 20 schen Faktors der Auslegung. Dagegen darf man der Eregese Melanchthons "Besonnenheit und veredelte Vopularität" (Gaß, Geschichte der pr. Dogm., 1, 158) nachrühmen und hervorheben, daß die Kommentare Melanchthons, weil er am meisten unter den Reformatoren in ber Beiterbildung seiner Theologie von der Schrift fich belehren und berich= tigen ließ, mehrfach sehr bedeutsam in die Lehrgeschichte des Protestantismus eingegriffen 25 haben. Ueber Melanchthons hermeneutische Grundsäte, die in Flacius ihren Fortbildner gefunden haben, vergleiche Herrlinger, Theol. Melanchthons S. 347—89. Uber seine Schrift= auslegung Thilo, Melanchthons Dienst an Hl. Schrift, 1860 u. Cornill, Melanchthon als Pfalmenerklärer 1897.

Auch für die historische Theologie in ihrem akademischen Betrieb ist das Vorbild so und die Anregung Melanchthons bis ins 17. Jahrhundert in erster Linie maßgebend gewefen, mehr als bie an fich ja ungleich bedeutendere Leiftung der Centuriatoren. Nachabmung fand namentlich bie Behandlung der Kirchengeschichte im Zusammenhang mit ber Staatsgeschichte, wie sie Melanchthon, seinerseits ben griechischen Rirchenhistoritern seit Euse=

bius folgend, in der von ihm umgearbeiteten Chronik des Cario nach dem Schema der 85 vier danielischen Monarchien durchgeführt hatte, f. CR XII, 711 ff. Ferner haben wir von Melanchthon einen ersten protestantischen Versuch der Dogmengeschichte in der Schrift de ecclesia et auctoritate verbi Dei 1539, CR XXIII, 595, nachdem schon 1530 die Sententiae veterum aliquot patrum de coena domini vorangegangen waren. Der erstgenannten Schrift liegt die apologetisch-polemische Tendenz zu Grunde, 20 die Übereinstimmung der Evangelischen mit der ecclesia vora, b. h. mit den in allen

Jahrhunderten zu findenden testes veritatis nachzuweisen, so jedoch, daß sowohl die Lebre der scriptores ecclesiastici, wie die Beschluffe der Synoden der Beurteilung aus ber Schrift unterworfen werden. Mit Vorliebe endlich hat Melanchthon in feinen Declamationes und in der Postille bas biographische Element der Rirchengeschichte gepflegt und 45 gelegentlich für die Behandlung der chriftlichen Biographie ein Schema aufgestellt, CR XXV, 83 f.

über Melanchthons Bedeutung für die Geschichte der Homiletik f. d. A. Bo VIII S. 297. 3m Unterschied von Luther und feiner "beroischen" Bredigt gilt D. von alters her als Urheber einer mehr methodischen, speziell ber thematischen Predigtweise in der 50 evang. Rirche. Aber von dem fünstlichen Rhetorisieren und abstrakten Dogmatisieren einer späteren Zeit hält DR. fich ferne sowohl in den Annotationes in Evangelia 1544, CR XIV, 163f. und in den für den Besperprediger an der Wittenberger Kirche, Fröschel, ausgearbeiteten Conciones in ev. Matthaei 1558, a. a. D. 535 f., als in deutschen, für den Meißener Dompropft Georg von Anhalt verfaßten Predigten (ein Auszug bei 55 Schuler, Gesch. ber Veränderungen 2c., I, 237, vol. 70). Selbst als Prediger aufzutreten, konnte Melanchthon sich nie entschließen, schreidt er doch an Brenz geradezu: ego con-cionari non possum, CR III, 170. Melanchthons Possien CR XXIV und XXV find zwar ursprünglich aus der Absicht hervorgegangen, den in Wittenberg studierenden Ungarn, welche die deutschen Predigten in der Kirche nicht verstanden, diese Predigten zu

eo erfeten durch eine Erklärung der eb. Perikopen, welche er an Sonn- und Festtagen in

feinem Hause und dann bei vergrößertem Julauf auch anderer Juhörer im öffentlichen Hörfale, namentlich im letzten Jahrzehnt feines Lebens gab; aber diese Erklärung, in lasteinischer Sprache vorgetragen, war ein Mittelding zwischen Borlesung und Predigt, indem er sich nicht auf das Erbauliche beschränkte, sondern auch Dogmatisches, Gramsmatisches und Hiltorisches einflocht, in freierer, vertraulicher Bortragsweise. Für die 5 beiden erstgenannten, mehr für die Gemeinde berechneten Evangelienerklärungen ist charalteristisches puerilis 1532, CR XXIII, 117, ein Religionslehrbuch für jüngere Stubierende, das eingehend, selbst kassischen genangelien erstlärungen ist derakteristisches und Evangelium, Rechtschräugung und guten Werken, endlich die Sekre von Gesetz und Evangelium, Rechtschräugung und guten Werken, endlich die Sakramente 10 behandelt, nicht aber das Symbolum und das Baterunsser. Dagegen enthält der beutiche Ratechesismus Melanchtons 1549 (zunächt für seine Zochter aufgesetz, abgedrucht bei Langemack, Histor. catechet. II, 496) ganz nach Luthers Antophing, schlem der Ratecheilt, II, 1, 314. 320. Ursprünglich für Melanchthons Schola privata bestimmt 16 toar das Enchiridion elementorum puerilium, CR XX, 394 ff., ein Lesebuch für ben ersten lateinischen Unterricht, welches im humanen Gest Melanchthons ben Elementen der fürchlichen Erziehung (Baterunsfer, Ave Maria, Symbolum, Morgen= und Abendegebete 2c.) und biblighen Leseftlärten (Bergpredigt, Rö 12, Jo 13) auch moralische Sentenzen ber 7 Weisen und ein Stück aus Plautus anreiht a. 1524.

Nehmen wir endlich hinzu, daß wir in der brevis discendae theologiae ratio 1530, CR II, 456 f. von Melanchthon die erste protest. Schrift über die Methode des theologischen Studiums besten, so sehen wir: Auf sämtlichen Gedieten der Theologie hat Melanchthon bahnbrechend oder doch fördernd gewirkt. Rothe hat nicht zu viel gesagt: "Was in der Reformationszeit für den Ausbau einer ebangelischen Theologie in Deutsch= 25 land geschehen ist, war sein Wert. Der eigentliche Begründer einer deutsch=ebangelischen Theologie war Melanchthon" (Gedächtnissede 1860, S. 23. 28). Aber weit hinaus über die Grenzen der Theologie, auch auf dem allgemein wissens über ein Jahrhundert lang verfolgen. 30

Als Bhilologe und Bädagog ist Melanchthon der Geisteserbe der süddeutschen Humanisten, seines Obeims Reuchlin, eines Wimpheling und Rudolf Agricola, die im Unterschied von den Italienern, aber auch von dem Erfurter Rreis eine ethische Auffaffung und Wertung der literas humanas vertreten. Die artes liberales find ihm nie Selbstzweck oder bloß Mittel für idealen Genuß, obwohl er ihren Wert 35 in letterer Beziehung feinfinnig zu würdigen weiß, f. z. B. CR XI, 236. 373. Die klafsische Bildung steht bei ihm auch nicht bloß im Dienst höfischer Repräsentation und Allerdings feben wir Melanchthon auf ben Reichstagen und Rolloquien und **Bolitif**. in ben für ihre Zwecke verfaßten kirchenpolitischen Schriftstücken, dann in seinen Declamationes, in seinen lateinischen Boefien, die ja meistens Epitaphien, Deditationen, Epis 40 gramme sind, s. CR X, auf protestantischer Seite eine ähnliche Stelle einnehmen, wie sie so mancher italienische Humanist als Orator ober posta laureatus am Hos eines Fürsten oder des Papstes bekleidete, vgl. Burchardt, Kultur der Renaissance in Italien I, 272. Die Alten sind ihm zunächt und zuerst die Quellen reineren Wissens, der historiae; auch für alle realen Wissenschaften, die Jurisprudenz, Medizin, Mathematik, 45 Geschichte ist man an die Schriften der Alten gewiesen; namentlich aber bietet das klass sische Studium für die Theologie das instrumentum dar, durch welches die Schrift sijche Studium für die Theologie das instrumentum dar, durch welches die Schrift aufgeschloffen und das reine Schriftverständnis bewahrt wird, f. CR XI, 858; V, 125. Weiterhin und hauptjächlich find die Klassifier das trefflichste Bildungsmittel für die Jugend, und zwar ebenso wegen ihrer schönen Form, durch deren Verständnis und Nach= 50 ahmung man feiner empfinden, richtig verlen und sprechen lernt, als wegen ihres sittlich bildenden Inhalts (rd sprecev CR XI, 404). Melanchthon kommt auf dem Ge= biet der Philologie nicht als Herausgeber klassifiere Schriftfeller, noch weniger als Origin in Networkt für die Gerausgeber klassifiere Schriftfeller, noch weniger als Kritiker in Betracht — sein Jugendgedanke, den reinen Aristoteles zu edieren, ist ein frommer Wunsch geblieben, — er dient mit seiner Philologie aus innerem Beruf (s. be= 55 fonders die Epistola de se ipso CR IV, 720) ganz überwiegend der gelehrten Schule, burch feine Bearbeitungen der lateinischen und griechischen Grammatik, die bis ins 18. Sabrhundert im Gebrauch blieben, durch eine Reihe von Kommentaren CR XVI-XVIII, in benen ein reiches Wiffen und im ganzen auch ein guter Takt und Geschmack nach Maßgabe der damaligen Hilfsmittel sich erkennen lassen, namentlich aber durch seine nach 60 Relanchthon

allen Seiten auch auf dem Gebiete der Schule wirklame organisatorische Thätiakeit, durch welche er der Begründer der gelehrten Schule des evangelischen Deutschlands geworden ift (f. ben von ihm gebilligten Plan der Schule von Eisleben 1525, die von ihm felbft berrührende Ratio scholae Norembergae nuper institutae 1526 und bie fächfische Schul-5 ordnung in den Bistitationsartikeln, CR XXVI 90—96; Hartfelder, Bh. M. 431 ff.). Es ist nun aber keine ausschließlich humanistische, sondern eine christlich humane Bildung, der bie melanchthonische Gelehrtenschule dienen will. Der technische Schulbetrieb bient allerbings — nach bem Vorgang bes Quintilian und Erasmus — in erster Linie ber eloquentia, die durch lectio, exercitium styli, imitatio, declamatio — das lateinische 10 Versemachen nicht zu vergeffen - erzielt werden foll. Aber wefentliche Momente ber eloquentia find die scientia judicandi, und die eruditio (rerum cognitio), und fie betommt einen sittlichen Gehalt, als Borbedingung zur humanitas, im Gegensatz zur vita Cyclopica; eloquentia und sapientia sind unzertrennlich, CR IX, 689, XI, 865. Der Zweck, dem die Gelehrtenschule dienen will, ist der: ut mores literis ad virtutem, 15 ad humanitatem, ad pietatem excitentur ac formentur, CR XI, 108. In der näheren Bestimmung dieses christlich humanen Bildungsideals unterscheidet sich nun aber Melanchthon beutlich von Erasmus, dessen pädagogische und methodologische Schristen er sonst hoch in Ehren hält. Die philosophia christiana, d. h. der zur Popularphilo= sophie sich verslachende Platonismus, den Erasmus, 3. B. in dem Enchiridion militis 20 christiani, gleichfam als eine efoterische Religion ber Gelehrten bem positiven Christen= tum unterschieben will, wird von Melanchthon verworfen (vgl. Hartfelber S. 374 und CR XX, 701). Ihm vertritt das klassifiche Altertum die justitia civilis, die aber nur eine Vorsuse für die justitia spiritualis evangelii ist, wenn sie auch selbst non sine afflatu numinis sich entwidelt hat, XI, 408. So wird Melanchthon ber auf Jahr-25 hunderte wirkfame Bertreter der necessaria conjunctio scholarum cum ecclesia, XI, 606. 238, während er allerdings die Aufrichtung und Unterhaltung ber Gelehrtenschule, 3. B. in den Bisitationsartikeln, der weltlichen Obrigkeit zuweift. Nur für das gelehrte Schulwegen wollte Melanchthon sorgen, die weitergreifenden Gedanken Luthers für die Bolksschule haben durch Brenz, auch Bugenhagen, nicht aber durch Melanchthon 80 Verwirklichung gefunden. Auch der Muttersprache kommt dessen fürforge nicht zu gute. In der Lateinschule "sollen die Knaben dazu gehalten werden, daß fie lateinisch reden. Und die Schulmeister felbst follen fo viel möglich nichts denn lateinisch mit den Rnaben reben, dadurch fie auch zu solcher Uebung gewöhnet und gereizet werden", CR XXVI, 95 f. Dagegen ergab fich bie von Bernhardy gerügte Mittelmäßigkeit und Genügfamkeit ber von Melanchthon berrühren= 36 ben Schulverfaffung : "ber Zuschnitt eng, die Schule zünftig, vorzugeweise eine schola latina, berechnet auf Lefung einiger praktischer Autoren und lateinischen Stil" - auch aus ben beschränkten Bildungsmitteln seiner Zeit, und aus dem an sich löblichen Streben, die Bildungselemente ber flaffischen Studien möglichft allgemein nutbar zu machen, f. CR XII, 220: ea, quae necessaria sunt omnibus, quantum possumus, imitemur. In diejem eo Streben hat er es auch nicht verschmäht, in seiner schola privata seine "seltene Lehrgabe und ficher gehandhabte Methode" in den Dienft der Anfänger im Lateinischen in täg= lichem Unterricht zu stellen. Höher als das Latein wertet er das Griechische als die lingua eruditissima, optimarum artium magistra, historiae mundi vaµueior, XI, 860; und er hat für das Gymnasium das Griechische als unerläßlich vertreten, f. Schmid, 45 Encytl. II, 639. Nach dem Schulplan von Eisleden foll das Griechische erlernt werden aus dem Lehrbuch Dtolampads, als Lektüre werden empfohlen einige Dialoge Lucians, Hefiod und Homer. An der höheren Schule in Nürnberg war ein eigener Professor für das Griechische angestellt. Und an der Universität Wittenberg hat Melanchthon mit Vorliebe Vorlefungen über griechische Schriftsteller, den von ihm vor allen geschätzten Homer, so aber auch über Thucydides, Demosthenes, Isokrates, Plutarch gehalten. Es ist wohl nicht Zufall gewesen, daß unter den Männern, welche auf der Erlanger Philologenversammlung 1851 gegenüber von einseitig humanistischen Tenbenzen das Melanchthonische criftlich=humane Bildungsideal vertraten, überzeugte und wirtfame Freunde bes Griechischen, ein Thiersch, Bäumlein, Nägelsbach vorne an gestanden sind. Baulsen II, 691. 431. Die Philosophie Melanchthons ift neuestens, von Dilthey und Maier (Archiv für 55 Gesch. d. Bhilos. VI., X. u. XI.), zum Gegenstand eindringender Untersuchung gemacht worden; mit Recht, da Melanchthon "in der Philosophie ebensogut, ja noch länger und unangefochtener als in der Theologie der Lehrer der ganzen deutscheprotestantischen Welt gewesen ist", Beller, Gesch. ber beutschen Philosophie S. 31. Seine philosophischen Romeo pendien find bis gegen 1590 neu gebruckt worden; ihre geistige Rachwirkung wird erst

burch die Herrschaft der Leibnitz-Bolffichen Schule abgeschloffen. Dilthey nennt fie "unübertroffene Mufter von Klarheit, Ordnung und eleganter Angemeffenheit des Bortrags" a. a. D. S. 347. Die erste Bekanntichaft mit den philosophischen Problemen vermittelte u. u. D. S. 347. Die erze Stanniggar mit den pouolopopigen Istodemen dermittelte ihm, das ist discher zuwenig beachtet worden, die Scholastist in ihren Ausgängen, in der via antiqua (Realissen) zu Heidelberg, in der via moderna zu Lübingen. Aller- 5 dings hat sich dann der junge Melanchthon mit der ganzen Berachtung des begeisterten Humanisten von den "Sophisten" abgewendet. Mit dem Plan, den reinen Aristoteles herzustellen, "die freien Künste aus ihren Quellen abzuleiten", CR XI, 6, ist Melanchthon nach Wittenberg gekommen. Unter den überwältigenden religiösen Impulsen Luthers hat er sich eine Zeit lang auch von dem rixator Aristoteles entschieden abgewendet (vgl. die 10 Epistola Didymi Faventini und die Streitschrift gegen die Sorbonne). Aber er hat doch 1519 die Rhetorik und 1520 die Dialektik im Anschluß an den Humanisten Agricola herausgegeben. Und in den loci von 1521 und deren Vorarbeiten wird bei aller ent= schiedenen Leugnung der Freiheit doch dem natürlich sittlichen Bewußtsein in sichtlichem Anschluß ebenso an Rö 1 u. 2 wie an Cicero in der lex naturalis, in den principia 15 theorica und practica (den zowal Erroiai der Stoifer) ihr Recht gewahrt. Im Begensatz zu der Wissenschaftsverachtung der Ultras der Reformation, eines Karlstadt, der Wiedertäufer schreidt er ironisch 1524 an Spalatin CR I, 695: sod heus tu homo theologus philosophari coepisti; nescis hoc tempore quantum cum philosophia theologis bellum sit? Ego summo labore curaque eam tueor, non 20 aliter atque aras nostras et focos solemus. Die Mitte der breißiger Sabre: loci von 1535, bie Rebe de philosophia 1536 und bie epitome philosophiae moralis 1537 bringen ben Aufriß ber philosophischen Enchklopädie und das Berhältnis zur Theologie ins Reine. Dieses ift bezeichnet durch den Unterschied vom Gesetz und Evangelium. Ersteres, als lumen naturas, ist dem Menschen angeboren, es enthält auch die Elemente der natürlichen Gottes- 25 erkenntnis, wie es eine Eigentümlichleit der melanchthonischen Theologie bleibt, daß sie auch für spezisisch driftliche Lehren, von der Trinität, von der Rechtfertigung, von den Satramenten Antnüpfungspunkte im natürlichen sittlich-religissen Bewußtjein aufsucht. Aber durch die Sunde ift die natürliche futliche Erkenntnis getrücht und geschwächt. Deswegen ift erneute Promulgation des Gefetes durch Offenbarung notwendig und speziell 20 im Detalog gegeben. Und alles Geset, auch in ber wiffenschaftlichen Form ber Philosophie, enthält nur Forderungen, Schattenriffe; deren Erfüllung ist erst im Berngelium, bem Objekt und der causa certituclinis der Theologie gegeben, durch welche auch die philo-sophischen Erkenntnisgrundlagen: Erfahrung, Bernunstprinzipien und Spllogismus erst ihre abschließende Befestigung erhalten, CR XIII, 651. Bie das Geset eine göttlich geordnete 25 Bädagogie auf Christum ist, so hat seine Interpretin, die Bhilosophie, als moderata investigateix veritatie der softenberten Machete Le der prosectione potetie Comparison investigatrix veritatis der geoffenbarten Babrheit als der praecipua rectrix opinionum et vitae sich unterzuordnen; auch der coetus philosophicus soll mit seiner Arbeit der Rirche Gottes bienen, beren Glied er ift, wie benn von den Lehrern der Artistenfakultät in Wittenberg Anerkennung des Daseins Gottes und der Glaube an Jesum Christum, 40 unsern herrn verlangt wurde, hartfelder, Melanchthon Praecept. Germ. 444; f. die Statuten der Mittenberger Universität von 1546 CR X, 1011. Aber in der Duplizität von Gesetz und Evangelium ift auch eine relative Selbstftandigkeit ber Philosophie gewahrt; benn es ift nicht sowohl der Unterschied des Vernünftigen und des übervernünftigen, wie in ber Scholastit, sondern, wie später bei Leibnit der Unterschied der vernunftnotwendigen und 45 der Erfahrungs- und Geschichtswahrheit, worauf bei Melanchthon der Unterschied von Philojophie und Theologie beruht, f. CR XIII, 589; XXIII, 390; XII, 220. Und in den realen Disziplinen der Philosophie erschließt sich ein selbstständiges Ersahrungsgebiet, auf dem Melanchthon mit sichtlichem Interesse verweilte. Die Philosophie gliedert sich dem Melanchthon nach bem Borgang der Alten in die artes dicendi (Dialettit und Rhetorit), 50 physiologia (Abhiit u. Psychologie einschl. Anthropologie) und praecepta de moribus CR XII, 689. Dieje fämtlichen philosophischen Disziplinen hat Melanchthon in eigenen Lebrbuchern behandelt, die er immer neuer Bearbeitung unterzog. So erschienen de dialectica libri IV 1528 und in den dreißiger Jahren noch fiebenmal, die erotemata dialectices 1547, lette Ausgabe eigener Hand 1553; ebenso erschien die Rhetorik nach 55 ber ersten Ausgabe von 1519 noch breimal 1521. 1531. 1542 in neuer Bearbeitung. Besonders wichtig ist der liber de anima 1540 und 1552 und die initia doctrinae physicae 1549. 1553. 1559 endlich die ethicae doctrinae elementa 1550. 1553. 1560. In allen diesen Schriften bekennt sich Melanchthon als Aristoletiker; er verlangt, daß man Angehöriger einer bestimmten und anständigen philosophischen Schule, einer 10

erudita philosophia sei. Diese ist weder in ben Possen bes Epitur, noch in ben fophistischen Hilbergen in Bereichten und sie ander in beit possen von die Beilen die vermiffen und läßt sich in feinem idealen Schwung manchmal zu sehr gehen; die Bhilosophie des Aristotees empfiehlt sich durch gemäßigte Ansichten, gute Methode und gleichmäßige Pflege aller, auch 5 ber real-philosophischen Disziplinen, CR XI, 282. 422 f. Aber es ist nun charafteristisch, wie alle Spetulation, alle Metaphysik bei Aristoteles durch Melanchthon bis auf den Romen hingus eliminist haus ins Nanulärs umgeset und Belanchthon bis auf den Namen hinaus eliminiert bezw. ins Populäre umgeset wird. So wollte Aristoteles nach der Meinung Melanchthons mit dem Unterschied des voüs ποιητικόs und παθητικόs nur darauf hinweisen, daß es produktive und nur rezeptive Talente giebt, CR XIII 147. 10 Ebensowenig hat Melanchthon den Begriff der Entelechie verstanden; über die Schreib= weise erdelexeca, was Melanchthon nach dem Vorgang Ciceros mit assidua agitatio übersetze, XIII, 14, entzweite er sich mit Beit Amerbach berart, daß dieser Wittenberg verließ, ThStR 1853, S. 31. Zu dem etwas bunten und nicht überall sehr konstittenten philosophischen Gewebe des Ellektikers Melanchthon hat Aristoteles den Zettel, den Gin= 15 schlag vor allem die Popularphilosophie Ciceros bergegeben. Dilthep hat nachgewiesen, wie ftart Melanchthon die moral- und religions-philosophischen Schriften Ciceros de officiis. de natura deorum, in der Polemit gegen den Determinismus namentlich die Schrift de fato ausgebeutet hat. Aber dadurch unterscheidet sich Melanchthon von der mittel-alterlichen Scholastif, auch von den reinen Philologen, dadurch steht er auch höher als 20 die neue Scholastif des 17. Jahrhunderts, daß seine Philosophie vielmehr im Bund mit den realen Wissenschnet, insdesondere mit der Natursorschung steht. In seiner Anthrospologie hat er die griechischen Mediziner, insbesondere den Galenus, aber auch die Anfänge ber Anatomie verwertet, was feiner Anschauung vom Menschen, insbesondere in ber Lehre von den Affekten, wo die spiritus eine große Rolle spielen, eine merkwürdig 25 realistische Färbung giebt. In seiner Physik verweilt Melanchthon mit besonderer Vorliebe bei den Lehren der Aftronomie. Die motus coelestes, aber auch die Gestalt der Erde, die Pflanzen= und Tierwelt, die Form und Symmetrie des menschlichen Rörpers, die Schönheit der Sterne wie der Blumen und Gesteine, das ganze Universum ist ein wundervolles Bild, das der Schöpfer dem Menschen zur reinen durch keine Rebenzwecke bestimmten Betrach= zo tung als eine Quelle des köstlichsten Genuffes dargeboten hat (Maier a. a. D. XI, 240). Das Weltbild Melanchthons trägt freilich im Unterfchied von dem eines Leibnit und ber Aufklärung in dem Einfluß, ber den Gestirnen auf die Geschide des Menschen und in bem beträchtlichen Raum, der den portenta und prodigia wie der Wirkfamkeit guter und böser Geister eingeräumt wird, noch mittelalterliche Färbung. Man darf aber nicht ver-so kennen, daß seinem Haften an diesen Dingen zugleich sein Interesse am Zweckzusammen-hang der Welt, dem vinculum naturas CR XI, 298, der sympathia mundi VII, 472, zu Grunde liegt. Auf dem Gebiet der Ethis und des Rechts schließt er sich und zwar in seinen späteren Jahren in steigendem Maße der vorhumanistischen wissenschaft= lichen Überlieferung an. In den Ethicae doctrinae elementa behandelt er in aus-10 giebiger Weise tasuistische Rechtsfragen und zwar im Anschluß an die Lehrer des römischen Rechts, das er dem kanonischen Recht und dem deutschen Gewohnheitsrecht entschieden borzieht. Überraschend aber ift, wie namentlich in der Betrachtung des menschlichen Billenslebens scholastische Überlieferungen sich geltend machen. Das göttliche Gesetz, zu dem die Philosophie gehört, die in der göttlichen Ordnung gegründete ewige Ordnung, 45 aus der gleichermaßen das Natur- und das Moralgesetz fließt, ist die lex aeterna des Thomas von Aquino, in dessent summa man sich machmal auch in den juristischen Einzelerörterungen Melanchthons versetzt fühlt (Maier a. a. D. 231. 223). Die Frage nach dem Primat des Willens vor dem Intellekt, die Melanchthon schon in der Epitome philosophiae moralis erörtert, stammt von Duns Scotus, wie er biefem und Occam 50 zum Teil auch in der Erkenntnislehre folgt. Die Behandlung der Freiheitslehre teilt mit Cicero doch eigentlich nur die Ablehnung der deterministischen Thesen der Stoiker, was Melanchthon Positives bier beibringt, findet sich gleichfalls in ber fpäteren Scholastif. So bie von Melanchthon wiederholt betonte Unterscheidung einer boppelten Urt, wie der Bille herrscht, nämlich bespotisch über die ortsbewegende Kraft und politisch über das Herz, in-55 dem er deffen Affekte durch Uberredung beschwichtigt, XIII, 129 f. 153 f.; XVI, 207 ff. (bgl. Siebect, Zeitschrift für Philosophie 112. Bd, S. 208. 209 Anm. 4). Gerade indem die Philosophie Melanchthons mit den Jahren immer mehr "an die herkömmliche Wiffen-schaft, an das geltende Recht, an die bestehende Gesellschaftsordnung anknüpft, zugleich aber mit der humanistischen Auftlärung im Bunde steht und überall im Sinn einer maßvollen, 50 vom natürlichen Licht beherrschten Reform zu wirken sucht", hat sie wie keine andere "werbende Kraft gezeigt, die Fähigkeit, die Bedenklichen für die Wiffenschaft zu gewinnen, die Allzuraschen zurückzuhalten und so das neue religiöse Prinzip und die Kirche der Reformation in die geordnete Bahn der geschichtlichen Entwickelung und Ausbreitung ein= zuführen" (Maier a. a. D. 245).

Melanchthons Intereffe und Einfluß geht aber über die Philosophie im engeren 5 1 hinaus. Von einem erheblichen Einfluß auf die Naturforschung — abgesehen Sinn hinaus. von der Weiterführung überlieferter Gedanken und einer allgemeinen Empfehlung ver Grschrung und Beobachtung, CR XI, 205 — kann zwar nicht gesprochen werden. Das kopernikanische Weltspstem lehnt er von vornherein als absurde Neuerung ab. Der gesunde Menschenverstand und der Respekt vor der überlieferten Theorie ent= 10 rüftet sich in ihm gegen eine solche Verkehrtheit, XIII, 216. Dagegen verdient Me= lanchthon einen Platz in der Geschichte der Rechtswissenschaft durch feine naturrecht= lichen Gedanken, die in Johann Oldendorp und Nik. Hemming Vertreter und Fort= bildner fanden (vgl. Stinzing, Geschichte der deutschiefen Rechtswissenschaft I, 283 ff. und Hänel, Zeitschrift für Rechtsgeschichte VIII, 249). Sehr nahe ftand feinem Interesse die is Geschichte. Er hat fich für die Unternehmungen Aventins interessiert (s. einen Brief an biefen bei Rrafft S. 58), hat die Annalen des Lambert von Hersfeld im Wittenberger Augustinerklofter 1525 aufgefunden und ihre Herausgabe veranlaßt, desgleichen die der Chronit des Abts Ronrad von Ursperg und verschiedener provinzialgeschichtlicher Berte. Für Universalgeschichte ist er schon in Tübingen durch Revision und Korrektur ver Chronik 20 bes Nauclerus 1516 thätig und hat er später durch Überarbeitung der Chronik des Cario ein vielgebrauchtes Lehrbuch geschaffen. Über seine universalhistorischen Vorlesungen hat S. Berger ThSis 1897, 781 ff. Mitteilungen gemacht. Beiter find zu nennen zahlreiche alas bemische Reben (Detlamationen) über Männer ber vaterländischen Geschichte, wie er benn fein beutsches Baterland in einem treuen Herzen trug, auch für den Kaiser als Schirmherrn des 25 Rechts und bes Friedens gut deutsche Pietät bis ans Ende bewahrt und öfters die taiserliche Autorität gegen "bie Praktiken der Bäpfte" verteidigt hat. So fteht Melanchthon recht eigentlich im Mittelpunkt des gesamten wilfenschaftlichen Lebens der Nation. Er hat bemselben auf den Universitäten des protestantischen Deutschland eine neue gesicherte Heim-stätte gegeben (s. Hartfelder, Bhil. Mel. S. 506 ff.). Unter seiner Mitwirkung wurden so reformiert die Universitäten in Wittenberg, Tübingen, Leipzig, Rostock, Heidelberg, neu gegründet die in Frankfurt a. D., Marburg, Königsberg, Jena. Insofern durfte ihn Schlottmann in seiner Festschrift zum Melanchthonjubiläum 1860 den reformator reipublicae literariae nennen. Ein Reformator ber Wiffenschaft ist freilich Melanchthon nicht gewesen; denn er war wohl ein ungewöhnlich vielseitiges Talent, aber kein genialer, 25 bahnbrechender Geift. Uber die 3dee der inneren Einheit aller Wiffenschaften, des orbis litorarum hat er bewußt in seiner Seele getragen, ihre gemeinsame Beziehung zu den von der Reformation vertretenen höchsten Lebenszwecken lebendig zu erhalten, das war der leitende Gedanke des unermüdlich und, unter immer schwierigeren Verhältnissen, doch erfolgreich thätigen Mannes. So ist Melanchthon in der Reformationszeit der wirtsamste 20 Vertreter des Bundes der ebangelischen Kirche und der erneuerten Wiffenschaft, der Praeceptor Germaniae im edelsten und umfassenhiten Sinn gewesen (vgl. die Bürdigung feiner Birkfamkeit bei Dilthey a. a. D. VI, 226 ff.).

Berfen wir zum Schluß noch einen Blict auf Melanchthons perfönliche und häusliche Berhältniffe, um das Bild seines Wesens nach dieser Seite zu ergänzen. Driginal= 45 porträts Melanchthons haben wir von drei berühmten zeitgenössischen Malern, von Holbein ein kleines Rundbild in der kal. Gallerie zu Hannover, nach Woltmann (Holbein I, 359) "das vorzüglichste Porträt des Reformators; alle Feinheit des gestitigen Lebens ist festgehalten". Der Kupferstich von Dürer giebt uns den Melanchthon von 1526: "ein durchgeistigtes, fast durchscheinendes Antlich; in der hochgewölldten Stirn, dem zarten Aln= 50 sat der Haare, dem feinen dialektischen Lächeln am Munde, den schnecktigen, sansten Aln= 50 sat der Haare, dem feinen dialektischen Lächeln am Munde, den schnecktigen, sansten Aln= 50 sat der Haare, dem feinen dialektischen Lächeln am Munde, den schnecktigen, sansten Aln= 50 sat der Haare, dem feinen dialektischen Lächeln am Munde, den schnecktigen, sansten Aln= 50 sat der Haare, dem feinen dialektischen Lächeln am Munde, den schnecktigen, sansten Aln= 50 sat der Haare, dem feinen dialektischen Lächeln am Munde, den schnecktigen, sansten Aln= 50 sat der Haare, dem schnecktigten Lächeln am Munde, den schnecktigten Intelligenz mit Rindergutheit. Es ist der Spiegel einer Seele von zartefter Sittlichsteit" (Dilthey). Die Vilber von der Hand, vielsach auch nur aus der Wertstitte des Lukas Cranach (1. Dohme, Runst und Rünstlter Deutschlands, I. Bb, XIII. 34) zeigen uns den Melanchthon der 55 späteren Jahre, abgearbeitet, manchmal äußerlich satt beit vieligten Gescht, in dem boch auch der Rülbe und des Friedens auf dem burchgeistigten Gescht, in dem boch auch der Scharffinn des Dialektifters sich nicht verleugnet. Bei verhältnismößig fleiner, hagerer Statur ist ihm das von Camerarius gerühmte Ebenmaß der Körperbildung und das schoretlichet für Theologie und Kirche. 3. 8t. XII. Relanchthon

nie, und wie er mit einem solchen schwächlichen Körper eine solche Last ber Arbeit und Sorge tragen tonnte, läßt fich nur aus ber außerordentlichen Regelmäßigkeit feiner Lebensordnung und feiner großen Mäßigkeit begreifen. Außerst genügsam in Nahrung und stohung und feiner großen Maßigteit vegreifen. Zußerst genutgium in Magening und Rleidern und seinem Körper keineswegs weich, ist er doch für die Mängel der Witten= 5 berger Kost nicht unempfindlich (Post. IV, 165) und ein Freund von "ehrbaren Gast-mahlen mit ehrbaren Männern" nicht um des Essens willen, sondern "um die Freundschaft zu erhalten und zu erneuern", Post. III, 79. Auf Geld und Gut legte er keinen Wert; ja er gab, wie seine ihm hierin gleichgesinnte Gattin in seiner unbegrenzten, auch oft mißbrauchten Walthäufung im Beiter und gleichter und seine Gattin in seiner unbegrenzten, auch oft mißbrauchten Wohlthätigkeit und Gastfreiheit oft fast mehr her als er hatte, fo bag fein alter treuer 10 schwäbischer Diener, Johann, häusig Mühe hatte, die Wirtschaft aufrecht zu erhalten. Herz-getwinnend ist das innige, liebreiche und kindliche Wesen, das Melanchthon im Schoße bes häuslichen Lebens entfaltete; in biefer ecclesiola Dei, wie er so schön sagt, fand er neben allem Leide, das ihm auch hier nicht erspart war, immer die reinsten Freuden und ben füßesten Trost; seine Bärtlichkeit gegen seine eigenen, aber auch gegen frembe Kinder 15 war, sagt sein Freund Camerarius, nur zu groß. Es tann dafür kein rührenderes, aber auch bezeichnenderes Bild geben, als wenn ein französischer Gelehrter zu seinem großen Cr= staunen ihn antrisst in der einen Hand das Wicgenband, in der andern ein Buch. Ebenso schön tritt seine eble Seele heraus in der Art, wie er die Freundschaft mit einem großen Teile seiner Zeitgenossen pflegte; Post. III, 287 sagt er: im ganzen Leben giebt 20 es nichts Süßeres und Lieblicheres, als den gegenseitigen Austausch mit Freunden. Wie teilte er mit seinem Freunde Camerarius, welchen er dimidium animae meae nennt, alle Sorgen und Freuden des Lebens in einer Freundschaft, von der er gewiß hofft, daß auch der Tod sie nicht lösen werde; aber sein Geist und Herz war reich genug zum lebendigsten Austausch mit so vielen anderen Männern in der Rähe und Ferne; daher 25 auch seine ausgebreitete Korrespondenz für ihn nicht nur eine Bflicht oder gar eine Last, sondern ein Bedürfnis und Genuß war, CR I, CXXXIII. V, 36 und 321; und diese Briefe sind um so wichtiger, je rückhaltloser er in der Regel sich hier ausspricht (Cam. S. 59) und damit den Kommentar zu seinem ganzen Leben giebt. Es war aber auch nicht nur Freundschaft der Worte, sondern der aufopfernden That; eine eigentümliche 30 Probe davon find die Reden und andere wiffenschaftliche Arbeiten, welche er seinen Kollegen und Freunden anfertigte und sogar unter ihrem Namen zu ihrer Empfehlung heraus-gab, wie Heerbrand in der oratio funedris von Melanchthon sagt: suo labore et sudore libros scriptos et alia interdum sub amicorum nomine, ut ipsos quoque celebres redderet, edidit. Aber nicht nur gegen Freunde, sondern gegen jedermann 25 war er in feiner Herzensgüte zu Dienst und Hilfe bereit. Und wie er im äußeren Um= gang mit den Menschen von Natur freundlich und leutselig war, war er auch von Herzen wohlwollend gegen jedermann, ein Feind von Miggunft, Neid, Vertleinerunges und Spottfucht. Sein ganzes Wefen, feine Bilbung und natürliche Feinheit befähigten ihn besonders zum Bertehr mit Gebildeten und hochgestellten, mährend es ihm fcwerer wurde, fich in die berbere Urt 40 des Volles zu finden. Sein Widerwille gegen alles Rohe, Unordentliche, Gemeine und Un= anständige beruhte übrigens nicht nur auf natürlicher Geschmacksantipathie, sondern eben= fofehr auf feinem sittlichen Ernste. Wenn auch nichts weniger als rigoros und pebantisch im Lebensverkehr — liebte er doch auch heitern Scherz und Bitz —, erlaubte er weder sich selbst noch anderen eine Uberschreitung der Grenzen des Edlen, Ehrbaren und An-tkändigen. Die gelegentliche Heftigkeit, die ihm Baumgärtner in einem Brief an Spengler von 15. September 1530, CR II, 372 — also aus einer für Melanchthon besonders qualvollen Beit - zum Vorwurf macht, tann biefes allgemeine Urteil nicht aufheben. Den reinen, keuschen Sinn Melanchthons mußten auch seine Feinde anerkennen; in der Postille sagt er einmal: oft wiederhole ich den Vers casta Deus mens est, casta 50 vult mente vocari. Daß Melanchthons Offenheit zuweilen an seiner übergroßen Vor-sicht und Friedensliebe eine Schranke sand, tann nicht bestritten werden. Man darf aber nicht vergeffen, daß auch eben wieder fein unbefangen vertraulicher Briefwechsel es ift, der uns diesen Mangel kennen lehrt. Und gerade bier offenbart er ein hohes Mat von Aufrichtigkeit in der Selbstbeurteilung. Insbesondere feiner Abhängigkeit von Luther ift er 55 fich ficts dantbar bewußt gewesen (vgl. das Testament von 1539/40: Ago gratias reverendo Domino Doctori M. Luthero primum quia ab ipso evangelium didici CR III, 827) und hat über seine eigenen Leistungen immer mit großer Bescheidenheit geurteilt; er bekennt seine Fehler sogar seinen Feinden gegenüber (Flacius) und läßt sich Tadel und Zurechtweisung auch von solchen, die weit unter ihm standen, gefallen, wenn so er sich auch der Ungerechtigkeit erwehrt, vgl. Post. II, 249, besonders aber das Gut=

achten über A. Dsianders Buch von der Rechtfertigung: "daß Ofiander mich mit hoch= beschwerlichen Reben schmäbet, daran er mir Unrecht thut, das will ich Gott beseblen, der aller Menschen Herz siehet ... Ich bin zu diesen großen Sachen wider meinen Willen gezogen worden, und erkenne mich viel zu geringe ... Ich weiß wohl, daß alle meine Schriften viel zu gering und schwach sind, darum ich sie auch unserer Kirchen Urteil alles 5 zeit unterworfen" CR VII, 893. Ebenso aber war er auch unempfänglich für Lob und Schmeichelei; ad Scarabaeum, CR V, 753: Illis immodicis laudibus, quas in me utraque manu congeris, non delector, et essem arrogantissimus, si eas agnoscerem; quare ita ad me, ut studiorum socium, scribes. Noch viel weniger bublte er um Ebre, Ruhm und Gunft ber Menschen; in dem Responsum ad criminationes 10 Staphyli vom Jahre 1558, also am Ende seines Lebens, sagt er: "ich habe Dienst ge-than, so viel mir Gott Kräfte verlieben, für den wiffenschaftlichen Unterricht der Jugend in meinem Lehramte, und habe in diesem Schulstaub leinen glänzenden Namen gesucht." Diese seine Demut und Bescheidenheit aber hatte ihren letzten Grund in seiner persönlichen Frömmigkeit, die überhaupt das Element bildet, in welchem sein ganzes Wesen und 15 Leben sich bewegte, wie er ja selbst gerne den Spruch wiederholt: ér durc Lauer zal xwoupeda xal eouer, und bei jedem Geschäft und wichtigen Ereignis seines Lebens das Wort auszusprechen pflegte : unfer HErr Gott helf und jey uns gnädig. Dabei ift zu beachten das große Gewicht, welches er auf die Regelmäßigkeit des täglichen Gebetes und veragten das große Gewicht, welches er auf die Regelmäßigten des täglichen Gedertes und ber andächtigen Betrachtung des göttlichen Wortes und ebenso auf die Teilnahme am 20 öffentlichen Gottesdienste legte. Rann man seiner Frömmigkeit nicht die Tiese und Araft Luthers zuschreiben, weil sie bei ihm nicht durch so schwere innere Rämpse und Ansech-tungen sich hindurchrang, so kann man ihr doch die Wärme und Lauterkeit nicht ab-sprechen. Alle diese Eigenschaften und Jüge, die wir disher kennen gelernt haben, ver-einigen sich zu dem Gesamteindruck, das wir zwar keinen großartigen, tiesgründenden, 25 geschlossien und energischen Charakter vor uns haben, aber doch eine edle Versolichkeit, die man nicht ohne Liebe und Verehrung betrachten kann, ja der man sogar in ihren Rehlern und Schwachheiten die Teilnahme nicht verfagen tann, welche der tragische Konflikt einer großen, ichwierigen geschichtlichen Aufgabe mit einer ihr nicht ganz gewachsenen Rraft und einem widerstrebenden Temperamente erwecken muß. Es liegt nabe bei der selbst= 30 verständlichen und auch offen zu Tage liegenden Verwandtschaft zwischen dem, was Mes lanchthon als Mann der Kirche und Wissenschaft und was er als Mensch war, einen einheitlichen Ausdruck für sein ganzes Wefen zu suchen; man wollte es finden in bem "fünftlerischen Elemente feines Befens" (jo Georgii, Tübinger theol. Jahrb. 1843, III); und allerdings, wenn man das Maßhaltende, Bermittelnde, Berföhnende, das Sinnigfeine 85 und nach Formvollendung Strebende, fowie bas Menschlichschöne in feinem ganzen Thun und Wefen ins Auge faßt, tonnte man geneigt fein, von einem folchen tunftlerischen Eles mente zu reben. Allein Melanchthons Sinn für die schöne Form steht boch ganz im Dienst werständiger Klarbeit und sittlichen Zartgefühls. Weit eher kann man, wenn eine zu-sammensassenden Bezeichnung gebraucht werden soll, sagen: in Melanchthon stelle sich die 20 humanitas im ganzen vieljagenden flassischen Sinne des Wortes, nur getragen und geläutert vom sittlichen Ernste und der religissen Warme des Christentums dar, aber doch auch nicht ganz ohne die Mängel und Schwächen dieses klassischen Ideals (vol. Rothe a. a. D. S. 19).

Es ift merkvürdig, aber begreiflich, wie das Urteil über Melanchthon seit seinem 45 Abtreten vom Schauplatze zwischen Lob und Tadel, zwischen Bewunderung und bitterster Ungunst gewechselt hat; denn das Thermometer des Urteils über ihn zeigt in seinem Steigen und Fallen auch zugleich den Wechsel der theologischen Standpunkte, wie sie in den reprösentativen Gestalten Luthers und Melanchthons ihren Vorbermann, wenigstens ihren Geistesgenossen schutzer auch von den Gegnern seines Standpunktes 50 noch bewundert wurde und werden konnte und für Melanchthon das Lob oft in dem gesunden wurde, worin er zu tadeln ist. Von Leonhard hutter, dem haupt der Witterberger Theologen zu Anfang des 17. Jahrhunderts, wird erzählt, daß er bei einer össentation, bei welcher die Autorität Melanchthons heruntertig und vorbe, aus Mut darüber das an der Wand hängende Bild Melanchthons herunterrig und vor aller 55 Augen mit Jüsen trat (Galle S. 156). Diese Handuthons herunterrig und vor aller 55 Augen mit Jüsen trat (Galle S. 156). Diese Handuthons herunterrig und vor aller 55 Augen mit Jusen Melanchthons nun länger als ein Jahrhundert hindurch widerschur, indes dem Andensen Melanchthons nun länger als ein Jahrhundert hindurch widerschup, und bei Stimmung sich bereits entschupen zur Anerkennung Melanchthons umgewendet 69

35\*

hatte, hat der Haupthaftor Götze in Hamburg sich als Repräsentanten des alten Luthertums mit Angriffen gegen Melanchthon legitimiert. Die veränderte theologische Anschauungsweise hat dann nicht nur das Interesse für seine Verson und Schriften neubelebt, sondern sie ist sogar häusig in das entgegengesette Extrem rationalistischer, dann 5 unionistischer Parteilichkeit für ihn ausgeschritten. Im Gegensat dazu ist man neuestens wieder mehr auf die Schwächen Melanchthons ausserschnet geworben. Die Feier seines 400 jährigen Geburtstages 1897 hat im ganzen mehr dem Humanisten als dem Theologen gegolten; allein ein gerechtes Urteil wird nicht verlennen, das Melanchthon sich eben durch seine humanistische Bildungsreform vor allem auch um die Kirche und Theologie 10 der Reformation verdient gemacht hat. († Landerer u. + Herrlinger) Kirn.

# Melanchthonische Schnle f. Bhilippiften.

Melchiades (Miltiades u. a. Barianten), römischer Bischof, gest. 314. Nach dem Catal. Liber. ift er im Jahre 311 ordiniert worden, aber der Katalog beftimmt seine Regierungszeit auf 3 Jahre, 6 Monate und 8 Tage, seinen Tod auf den 15 10. (11.) Januar 314; also ift er schon im Jahre 310 Bischof geworden, und zwar am 2 Juli ("Miltiades ann. III m. VI d. VIII, ex die VI nonas Julias a consulatu Maximiano VIII solo, quod fuit mense Sept. Volusiano et Rufino [über bieje boppelte Bezeichnung f. Duchesne, Lib. Pontif. I p. 168; statt "Volusiano et Rufio" lies "Rufino Volusiano et Eusebio"], usque in III id. Januar. Volusiano 20 et Anniano coss."). Nach dem Papstbuch war er afrikanischer Hertunst: "natione Afer; hic constituit nulla ratione dominico aut quinta feria ieiunium quis de fidelibus agere, quia eos dies pagani quasi sacrum ieiunium celebrabant [bieje Angabe ist wenig glaubwürdig]; et Manichei inventi sunt in urbe [das wird richtig [ein]; ab eodem die fecit ut oblationes consecratas per ecclesias ex consecratu 25 episcopi dirigerentur, quod declaratur fermentum" [[. hierüber Duchesne p. 169]. Bestattet ist er im Coemet. Callisti; de Rossi (Roma sott. II, p. 188f.) will seine Gruft rechts neben der alten Papstgruft gefunden haben. Das Toleranzedikt des Galerius, die Eroberung Roms durch Konstantin, das Toleranzedikt des Konstantin und Lici= rus, die Eroberung koms durch Rohnanntn, das Loterangebitt des Rohnanntn und Erte-nus fallen in die Zeit dieses Papftes. Von Gallien aus hat Konst. an M. geschrieden 80 (Euseb., h. e. X, 5; der in der Adresse mitgenannte Marcus ist wohl der spätere römische Bischof, der damals Archidiakon war) und ihm nebst anderen Bischöfen das Richteramt in der Donatistensache übertragen. M. hielt daher am 2. Oktober 313 im Palast der Raiserin Fausta auf dem Lateran eine Synode ab, über welche Optatus (de schism. Donat. I, 22 ff.) nach den Akten berichtet. Anwesend waren "Miltiades episcopus 85 urbis Romae et Reticius [Augustod.] et Maternus [Agripp. civit.] et Marinus [Arelat.] episcopi Gallicani et Merocles a Mediolano, Florianus a Sinna, Zoticus a Quintiano, Stennius ab Arimino, Felix a Florentia Tuscorum, Gaudentius a Pisis, Constantius a Faventia, Proterius a Capua, Theophilus a Benevento, Sabinus a Terracina, Secundus a Praeneste, Felix a tribus Tabernis, 40 Maximus ab Ostia, Euandrus ab Ursino, Donatianus a Foro Claudii". Die Synobe schloß mit dem für Cäcilian günstigen, für Donatus ungünstigen Urteil des Miltiades: "cum constiterit Caecilianum ab his, qui cum Donato venerunt, iuxta professionem suam non accusari nec a Donato convictum esse in aliqua parte constiterit, suae communioni ecclesiasticae integro statu retinendum merito 45 esse censeo." Die Spnode von Arles hat M. nicht mehr erlebt. — Unecht find ein pseudoisiborisches Schreiben, dem Gratian vier Detrete entnommen hat, und ein weiteres Detret bei Gratian. Abolf harnad.

Melchioriten f. Hoffmann Melchior Bo VIII S. 222, 28.

Melchisebet. — Die Kommentare zu Gen c. 14; Rösch, Die Begegnung Abrahams 50 mit Melchisebet, ThStk 1885, 321 ff.; Kittel, Gesch. d. Hebräer, 162 f.; Bellhausen, Composition des Hexateuch<sup>3</sup>, 311 f.; Hommel, Die altisraelitische Ueberlieferung, 150 ff. Art. "Relchisedet" im Handwörterbuch d. bibl. Altert.<sup>3</sup>, 990 f.; Cheyne, Urt. "Nelchizebet" in Encyclopaedia Biblica 3014 f.

Delchisebek (אַלְבְּר־בְּרָז). LXX Medzioedex) wird Gen 14, 18—20 als König von 55 Salem und Priester des El 'eljon erwähnt. Als Abraham von dem Siege über die verbündeten Könige zurücktehrte, brachte M. ihm Brot und Wein und segnete ihn mit den Worten: gesegnet sei Abram von El "eljon, dem Schöpfer des Himmels und der Erde, und gesegnet sei El "eljon, der deine Feinde in deine Gewalt gegeben hat! wonach Abram ihm den Zehnten von allem gab. Außerdem treffen wir Melchiseden nach einmal in dem 110. Pfalm, aber leider in einem Saze, dessen Deutung streitig und unsicher ist. Nach der gewöhnlichen und durch das Zeugnis der alten Versionen immerhin relativ sichersten 5 Erklärung wird dem im Pfalm verherrlichten Herrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Herrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Gerrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Gerrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Gerrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Gerrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Gerrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Gerrscher gesagt: Jahre hat geschworen, und er bereut es nicht: du sollst stürchten Gerscher gesagt werden an der betreffenden Stelle (c. 13) eine Lücke vorzuliegen scheen Stellen ober auf späteren Phantassen und bes 10 sitzt keinen seldsten vorzuliegen scheen Stellen ober auf späteren Phantassen und bes 10 sitzt keinen seldsten altezandrinischen Ereges ausgeschichte Analyse des im AT gezeichneten Bildes gewonnen. Bei den späteren Juden, den Kirchendätern und im christlichen Adambuche (s. Evald, Jahrbb. d. bibl. Weissen, den Kirchendätern und im christischen Zuge durch allerlei führe Rombinationen und Spetulationen erweitert, aber ebenfalls ohne Benutzung eines selbstständigen Stoffes.

Die Darftellung Gen 14, 18-20 ift im höchsten Grade merkwärdig und steht vereinzelt da im übrigen alttestamentlichen Zusammenhange. Während sonst die Ranaanäer die höchste Potenz des unreinen Heidentums bezeichnen und den Israeliten überall als ware 20 nendes Beispiel vorgestellt werden, begegnet uns hier ein kanaanäischer Fürst als Verehrer eines höchsten Gottes, der Erde und Himmel geschaften hat, und mit dem Abraham ausbrücklich seinen eigenen Gott üdentisziert (V. 22). Ja so weit geht Abraham in der Anertennung dieses Gottes, daß er seinem Priester Melchistede and Beinten von allem giebt und damit sein Eigentum als diesem Gott angehörig bezeichnet. Für Abraham ist in 25 diesen Versen Melchistels Riestertum die höchste priesterliche Autorität, die Verstung des einen wahren Gottes. Diese seltame Discrepanz wird von dem Erzähler gar nicht berührt und noch weniger erklärt, und wir fragen deshalb vergeblich, woher M. seiner Relizgion hatte, ob etwa als Rest einer reineren Urossenung oder als Resultat einer religiössen Eljon erinnert an die von Philo Bubl. erwähnte kanaanäische Gottheit Eluov d svyroros (Euseb. Pr. evang. 1, 10, 11) und der zweite Teil des Namens Melchisels bebeutet möglicherweise micht "Gerechtigkeit", sondern enthält einen phönzischen Gottesnamen Sichk (vgl. Baudissens Melchiseden z. siemit. Religionögesch. 1, 15). Aber dabei bleibt die Haudissens Melchisels werschreich zu allerlie und ebenso plözlich verschreisens Melchiseder und bie ganze plözlich erschreinende zu und ebenso plözlich verschreisens Melchiseder und bein zuschlause gauge blözlich erschreisender und berigdienselle hat sie in Jitro und seinen Werschlause gauge blözlich erschreinende zu und ebenso plözlich verschreisense Melchiseder des nähren gesten. Ihre nächste hat sie in Jitro und seinen Berbältweise gauze plözlich erscheinende zu und eberso plözlich verschreisense Melchiseder des nähren gesten die gauze plözlich erscheinende se und eberso plözlich verschreisen zu eine sienen Bereislower geste zu allerlei eteli

Der einzige fonstige konkrete Jug in der Schilderung ist die Angade, daß M. König von Salem war. Über die Bedeutung dieses Wortes hat seit alter Zeit Uneinigkeit geherrscht. Mehrere Erklärer solgen Hieronymus (Epist. 73, vgl. auch den Reisebericht der Pilgerin Silvia, Gamurrini 58 ff.), der Salem mit einem Ort, 8 römische Meilen südlich von Skythopolis identissierte, während andere Saleim Jo 3, 23 oder Salem Judith 4, 4 as herbeiziehen. Aber hiergegen spricht entschieden, daß diesen Ortschaften sonst niegens eine größere Bedeutung beigelegt wird, während wir an dieser Stelle doch einen wichtigeren Ort erwarten. Dazu kommt, daß Salem an einer anderen Stelle (PJ 76, 3) Zerusalem bezeichnet, und so werden wohl die Recht haben, die im Anschluß an Josephus (Arch. 1, 180) das Wort hier ebenso verstehen. Eine weitere Bestätigung sindet diese Gerllärung so darin, daß das B. 17 erwähnte Schawe- oder Königsthal nach Josephus (Arch. 7, 243) nicht weit von Jerusalem lag, und vielleicht in dem an Melchscher erinnernden Namen Abonisches für einen König von Jerusalem, Jos 10, 1. Und andererseits ist der früher gegen diese Deutung geltend gemachte Einwand, daß Jerusalem in den älteren Zeiten Jebus hieß, durch die Amarna-Briese hinfällig geworden, nach welchen ber Name Uru-ss salim schen um 1400 v. Chr. üblich war. Aber bei weitem wichtiger sind noch zwei andere Bunkte, die erst burch jene Erklärung melchisels im Ps 110 ohne Zweisel zum Teil darauf beruht, daß er als König von Jerusalem gedacht wurde, und zweisen sols die Erkung Melchisches durch Abrahams Zehntenadagabe ungleich verständlicher wird, wen, ein her so

Stadt Priefter war, an beren Tempel später die Zehnten ber Israeliten gebracht wurden. Die Frage nach der Historizität der Melchisederzählung Gen 14, 18-20 kann voll= ständig nur in Verbindung mit der Frage nach dem historischen Werte des ganzen 14. Kapitels behandelt werden (f. den Artikel Abraham). Indeffen ist von einigen 5 Neueren bie Vermutung ausgesprochen, bag bie betreffenden Verfe nicht zum ursprünglichen Terte gehören, teils weil 2. 21 bie natürliche Fortfesung von 2. 17 bilbe, teils weil ber Inhalt von B. 18-20 nicht mehr zu ben Umgebungen ftimme. Benn es nämlich heißt, daß Abraham dem Melchifedet den Zehnten von allem gab, fo tann man entweder biefen Ausdruck von der gemachten Beute verstehen, und dann stimmt es nicht gut zu 10 B. 22 f., wonach Abraham gar nichts von der Beute haben wollte, oder er bezieht sich auf Abrahams Eigentum überhaupt, dann aber hat die Bemerkung mit dem ganzen Zu-fammenhang nichts zu thun. Betrachtet man diese Gründe als entscheidend, fo mussen na-türlich die fünf letzten Worte von B. 22, die Jahre durch "El eljon, Schöpfer des Himmels und ber Erbe" erklären, als nachträgliche Erweiterung gestrichen werben. Indeffen 15 läßt sich bie Inkongruenz zwischen B. 18-20 und ber Umgebung auch baburch erklären, bak ber Erzähler Stoffe verschiedenen Ursprungs benutzt hat, vgl. besonders Guntel, ber umgekehrt in B. 22 Jahwe (nach einigen LXX Handschriften) ftreichen will. Bei fo un= sicheren Verhältniffen läßt sich die Frage nach der historischen Bedeutung der Melchisedel= Erzählung nur durch allgemeine Erwägungen beantworten. Gegen den absolut geschicht= 20 lichen Charafter ber Verfe läßt fich vor allem ber ichon erwähnte Umftand geltend machen, baß ber Verfasser einige sich von selbst aufdringende Fragen unbeantwortet läßt. Er intereffiert sich nicht für den reinen geschichtlichen Zusammenhang, sondern für die tiefere Bedeutung des Erzählten; für ihn ist Melchisedt keine einfache geschichtliche Verson, son= verw Versorperung eines Begriffes, dessen hohe Bedeutung durch die Zehntenabgabe Abra= 26 hams Ausdruck findet. Weist dies schon auf eine spätere Absassieit hin, so liegt eine weitere Bestätigung des Refultates in der Namensform Salom für Zerufalem; denn felbst wenn das hohe Alter des Namens Jerufalem durch die Amarna-Briefe gesichert wird, so hat die ohne Zweisel bedeutungsvolle Verfürzung des Namens in Salom nur eine Parallele in dem späteren 76. Pfalm. Wenn man nun weiter hinzunimmt, daß 80 Pf 110 nach der freilich keineswegs sicheren, aber in mehreren Beziehungen doch am besten keinigten Beiten Grifferung des mehreren Beziehungen doch am besten befriedigenden Erklärung der makkabäischen Zeit anzugehören scheint, und ferner, daß die Makkabäer nach Josephus (Arch. 16, 163) und Assumptio Mosis 6, 1 (wo Charles und Clemen wohl ohne Grund summos für summi lefen wollen) "Briefter des höchften Bottes", also ganz wie Melchifebet, genannt werden, so liegt die Frage allerdings fehr 85 nabe, ob nicht Gen 14, 18—20 eine freie Schöpfung dieser späteren Zeit sei, und ben Zweck habe, die Hohenvriester in Jerusalem durch ein altes Gegenbild ber Batriarchen-zeit zu verberrlichen. Aber näher betrachtet ist ein solcher Schluß, wie auch Gunkel mit Entschiedenbet betont, höchst unwahrscheinlich. Der Gebanke an einen rechtgläubigen kanaanäischen König wäre einem Juden der späteren Beit kaum eingefallen, zumal wenn 20 diejem Briefter durch die Zehntenabgabe Abrahams die denkbar höchste Ehre zu Teil wird. Eine fo frappante Borftellung läßt fich taum anders als durch die Annahme eines überlieferten Stoffes erflären, von deffen geschichtlichen Busammenhange wir freilich nichts ficher wiffen können, da er burch die rein religiofe Behandlung ber Erzähler verloren gegangen ift, der aber auch in seiner jetigen Gestalt neben vielen anderen Spuren die hohe 45 Bedeutung hat, eine Ahnung von dem einstigen Reichtum der israelitischen Traditionen ju erwecken. F. Buhl.

Melchisedetianer f. die Art. Monarchianer und Marcus Eremita oben S. 283, 17.

Melchiten, Name ber Katholiken in den durch die Araber eroberten Provinzen des 50 römischen Reichs, im Unterschiede von den Monophysiten so genannt wegen ihrer Verbindung mit dem Kaiser (1723), und daher von den Arabern mehr bedrückt als die Monophysiten.

**Meldenins**, Rupertus, um 1630. — Litteratur: Friedrich Lücke, Ueber das Alter, den Verfasser, die ursprüngliche Form und den wahren Sinn des tirchlichen Friedensspruches 56 In necessariis unitas u. s. s. s. Söttingen 1850; derselbe in ThStR, 1851, S. 905--938, Nachträge zu dieser Schrift. A. Tholud, Lebenszeugen der lutherischen Kirche, Verlin 1859, S. 415 ff.; Paul Tschadert in AdB, 8d 21, S. 293.

Rupertus Meldenius heißt der wahre oder pfeudonyme Verfasser einer fleinen zum tirchlichen Frieden mahnenden Schrift, die etwa um das Jahr 1630 in Deutschland er-schienen ist und auf welche Friedrich Lücke (vgl. Bb XI S. 674) wieder aufmerksam ge-macht hat. Lücke glaubt nämlich in diesem Meldenius den Verfasser des bekannten firchlichen Friedensspruches: "in necessariis unitas, in non necessariis libertas, in 5 firchlichen Friedenspruches: "In necessariis unitas, in non necessariis invertas, in o utrisque caritas", entbedt zu haben. Die Schrift des Meldenius, welche Lücke im An-hange der genannten Abhandlung wieder hat abbrucken lassen, lag ihm damals nur in einem Abbruck derselben vor, welchen Johann Gottlieb Pfeisfer in feinen Variorum auctorum miscellanea theologica, Lipsiae 1736, 8°, p. 136—258, veranstaltet hat; seitdem ist sie aber selbst wieder entbedt, nämlich von Schubart auf der Kasseller Bibliothet 10 (vgl. Lücke in IhStR 1851, S. 905 scient Auflage dieser Schubart auf der Habilioi-thet (vgl. den Artikel Kloses in der ersten Auflage dieser Enchlopädie). Es sind zwei Freuerlage desselleren Druckes wie Gert Ribliothetsbirektor Dr. Robert Münzel in Ham-Eremplare desselben Druckes, wie Berr Bibliothelsbirektor Dr. Robert Münzel in Bamburg durch genaue Vergleichung beider Exemplare festgestellt hat. Das Schristichen erschien sine loco et anno in Quart. Da der Abdruck der Schrift bei Lücke nach Pfeiffer in 15 einigen Worten von diesem Drucke abweicht, wobei die Anderungen nicht immer als Rorrettur von wirklichen ober vermeintlichen Drudfehlern gelten können, fo könnte Pfeiffer vielleicht einen anderen Druck vor sich gehabt haben. Nach dem Hamburger und Casseler Exemplar ist der Titel der Schrift: PARAENE SIS VOTIVA | Pro Pace Ecclesiae | Ad | Theologos Augustanae Confessionis. | auctore | Ruperto Meldenio Theo- 20 logo. | Bignette | Ex sent. Ambros. | Pax est nostra fides; ubi lis est: Sana laborat | Relligio, vel ibi Relligio omnis abest, | ; ber Titel ist in eigentlimlichen Rands-leisten, rechts und links besinden sich nach der Mitte des Blattes zu gerade abgeschnittene, verzierte Säulen, oben und unten Balken, auf welchen Eulen und Anochen angebracht find. Die Schrift besteht mit dem Titel aus 7<sup>3</sup>/4 Bogen, also 31 Blättern in Quart; sie 25 ist nicht paginiert. Da über Ort und Zeit des Druckes sich keinerlei Angabe sindet, so lassen sich beide nur mutmaßen. Die Titelbignette, die sich keinerlei Angabe sindet, so lassen Blattes wiederfindet, sindet sich auch bei Drucken von Johann Friedrich Weiß in Frankfurt a. M. und zwar gerade auch bei zwei Schriften, die einen ähnlichen Inhalt best wie die des Besten 1621 wir 1621. haben, wie die des Melbenius, aus den Jahren 1621 und 1640, nur daß sie in diesen so Drucken an den drei Ecken noch eine Spize hat, die in unserer Schrift, vielleicht um sie unkenntlich zu machen, abgestoßen ist. Aus der paraenesis selbst ergiebt sich, daß sie in Deutschland nach dem Tode von Johann Arndt (gest. 11. Mai 1621, vgl. Bb II, 110, 20) und zwar, als ichon wieder heftige Streitigkeiten über beffen Rechtgläubigkeit ausgebrochen waren, und zu einer Zeit, als die Jesuiten schon begonnen hatten, die Beschräntung des 25 Augsburger Religionsfriedens auf die Bekenner der Augustana invariata auch politisch auszubeuten (vgl. Lude a. a. D. S. 46 ff.), geschrieben ist, was uns auf die Zeit von 1627—1629 weift. Da ferner die paraenesis des Meldenius, worauf Rloje aufmerkjam 1627—1629 weist. Da jerner die paraenesis des Decidentus, nortau subje aufmertenn macht, in einer im Jahre 1635 gedruckten Schrift (Stabilimentum irenicum. Ober: Christliche, trewherzige vnd Auffrichtige Erinnerung u. s. f., Frankfurt 1635, 4°, S. 9 40 und 10) schon eitiert wird, so muß sie vor dieser erschienen sein. Wir werden sie also in die Zeit zwischen 1627 und 1635 zu sesen haben. Nach Gustav Schwetichte, Codex nundinarius, Halle 1850, erschienen gerade in den Jahren 1629 und 1630 lateinische Schriften ohne Angabe des Druckortes und Verlegers (und wohl auch des Jahres?), aber bie Meßtataloge biefer gabre enthalten unfere Schrift nicht. Da unfer Verfaffer barüber 45 spottet, daß die streitsuchtigen Theologen bis quotannis ad nundinas Francofurtenses nomina sua mittant (Blatt B 4, r; bei Lude S. 99), fo hat er feine Schrift vielleicht gar nicht auf die Meffe geschickt, sondern nur mehr privatim verbreitet. Der Verfasser ift bisher völlig unbekannt geblieben; daß Meldenius ein Pseudonym sei, scheint deshalb wahrscheinlich, weil, wenn der Verfasser nicht unbekannt bleiben wollte, für das Erscheinen der 50 Schrift s. 1. et a. kein rechter Grund erfindlich ist. Unter diesen Umständen mag auch, daß er sich Theologus nennt, eine Filtion sein. Jedenfalls ist er ein höchst gebildeter, des Hebräischen und vor allem des Griechischen und Lateinischen wohl kundiger, in den bamaligen theologifchen Streitigkeiten wohl bewanderter orthodoger Lutheraner, ber aber nicht ausschließlich Gewicht auf die reine Lehre legen will, sondern bei allem notwendigen 55 Streite boch Mäßigung und Liebe will walten laffen. Die damalige Streittheologie, wie fie aus oclodofia, oclagyvola und ocloveixla (Blatt B 3, r; Lücke S. 97) herborgehe, verurteilt er aufs schärfste und ermahnt die Theologen dann vor allem zur Demut und Liebe. Diese ernste und eingehende Ermahnung schließt er mit den Worten: "Verbo di-cam: Si nos servaremus in necessariis unitatem, in non necessariis libertatem, 60

in utrisque charitatem, optimo certe loco essent res nostrae" (Blatt F 2, v; Lücke S. 128), um dann anzugeben, was nach seiner Ansicht die necessaria und die non necessaria seien. Den Schluß der Schrift bildet eine aussührliche Verteidigung Johann Arndts, aus welcher u. a. hervorgeht, daß Meldenius ihn persönlich gekannt und s ihm nahe gestanden hat; er gehört offenbar selbst zu denen, die viventem familiariter norant (H 1, v; Lude S. 142), wenn er auch nicht sagt, daß er sein Schüler gewesen sei (vgl. 38 II S. 487, 58).

Db Meldenius nun, wie Lücke annimmt, für den Erfinder des "Spruches": in ne-cessariis unitas u. s. f. zu halten ift, ist recht schwer zu entscheiden. Lücke selbst hat schon

- 10 in ben Studien und Kritiken (a. a. D. S. 916) barauf hingewiefen, daß dieselbe Formel in einer Schrift von Gregor Frank (gest. 1651) Consideratio theologica de gradibus necessitatis dogmatum Christianorum, Frankf: a. b. D., 1628, fich finde, wo es heißt: "Summa est: servemus in necessariis unitatem, in non necessariis libertatem, in utrisque charitatem!" Es wird kaum möglich sein, zu entscheiden, ob
- 15 Frank ben Ausspruch von Meldenius hat, ober ob umgekehrt Meldenius ihn von Frank bat, oder ob beide ihn von einem dritten haben. Hätte man nur die Bahl zwischen Frant und Meldenius, so möchte man nach der ganzen pointierten Art, in der letzterer schreidt, und mach der Art der Ansührung (verbo dicam) wohl geneigt sein, mit Lücke Meldenius für den Urheber zu halten. In diesem Falle wäre seinachten Angaben past. 20 spätestens in dem Jahre 1628 geschrieben, was zu den früher gemachten Angaben past. Bei Richard Barter lesen wir in seiner Schrift: The true and only way of con-
- cord of all the christian churches bom Jahre 1679: "I once more repeat to you the Pacificators old and despised words: Si in necessariis sit (esset) unitas, in non necessariis libertas, in utrisque caritas, optimo certe loco essent
- 25 res nostrae." Das weift wegen ber Schlugworte auf Meldenius und nicht auf Frank; aber möglicherweise boch auch auf einen anderen Pacificator, ber Melbenius', Franks und Barters Quelle sein könnte. Die Sache bebarf noch weiterer Untersuchung.

Carl Berthean.

Meletins von Antiochien, gest. 381, und das meletianische Schisma. — 20 Quellen: Synodalschreiben bei Mansi III; Briese des Basilius von Cösarea aus den Jahren 371-378; Epiphanius haer. 73; Gregor v. Ryffa, Oratio funebris in magnum Meletium, 381 (im folgenden citiert nach den bei Krabinger am Rande gebrudten Seiten bes tom. III ber ed. Morell., vgl. Bb VII, 147, 12 und 57); Chryjostomus, hom. in S. Meletium, 386 ober 387 (ed. Montfaucon II, 518-23; vgl. Rauschen, Jahrbücher, s. u., S. 252 Ann. 8); 85 zerstreute Rotizen bei hieronymus, Rusin, Sokrates, Sozomenus, Theodoret, Philostorgius und im Chronicon paschale.

Litteratur außer der vor den AA. "Arianismus" (Bd II, 6) und "Flavian v. Antiochien" (Bd VI, 93) genannten: AS 12. Febr. (Februar II, 585-600); Tillemont, Mémoires VIII, ed. de Venise 1732 (341-378 und 760-768); Ch. B. F. Balch, Entwurf einer voll-40 ftändigen hiftorie der Rezereien u. f. w. IV, Leipzig 1768 (G. 410-502); G. Raufden, Jahrbücher ber chriftlichen Kirche unter dem Kaifer Theodossus, Freiburg 1897; F. Loofs, Eustathius von Sebafte, halle 1898; J. Gummerus, Die homöufianifche Bartei bis zum Lobe bes Ronstantius, Leipzig 1900.

1. Die persönliche Geschichte bes Meletius von Antiochien ift in vieler ginficht ein 45 Komplement berjenigen bes Eustathius von Sebaste (vgl. Bb V, 627, 57 f.): was biesem an Anertennung abgezogen ist, ist jenem zu gute gekommen. Der gewiß sebr alte Titel eines kleinen pfeudo-athanasianischen Fragments bezichtigt ben Meletius ber Heuchelei (vgl. Bb V. 621, 9), noch 377 ward er in Rom als "Arianer" bezeichnet (Basil. op. 266, 2 ed. Ben. III, 413), und seine erste Absezung traf ihn nach Philostorgius (5, 5), weil

- 50 er "des Meineids überführt war", nach dem Chron. pasch. (ann. 362, ed. Dindorf I, 547) "wegen seiner Gottlosigkeit und wegen anderer Übelthaten"; heute gehört er zu den Heiligen des griechischen und römischen Kalenders (12. Febr.). Im Hindlich auf das ent-gegengesetzte, underdichten Schicklas bes Eustathius würde man den Meletius für einen lediglich von der Kirchenpolitik tanonisierten heiligen zu halten versucht sein, wenn unser 25 Wiffen von seiner Tugend nur auf den Briefen des Bafilius und auf den bei Gregor
- v. Nyffa geradezu abschreckenden, bei Chryfoftomus wenigstens nicht innerlich faffenden Leiftungen der Predigt-Rhetorit jener Zeit ruhte. Doch wird dies erfreulicherweise ver-boten durch die ehrliche Anerkennung, die Epiphanius um 376 dem vorzüglichen Rufe des ihm bogmatisch und kirchenpolitisch ferner stehenden Meletius hat zu teil werden lassen 60 (haer. 73, 35 ed. Petavius p. 883). Meletius muß ein wegen seiner [asketischen]
- Sittenstrenge und wegen feines ehrwürdigen, freundlichen und leutseligen Wefens in weiten

Rreisen hochgeschätzter Mann gewesen fein. Eine einbruckvolle Folie für seine astetische heiligkeit wird feine vornehme hertunft (Greg. Nyss. p. 589 C), feine Wohlhabenheit und seine Bildung gewesen sein: er ftammte aus Melitene in Armenia minor (Philost. 5, 5, vgl. mit Chrysost. 1, p. 520D; dazu H. Gelzer, ABA, 1. Cl. XXI. Bb S. 534, 20 und 538, 219), befaß im nördlicheren Teile diefer Provinz ein Landgut in 5 Setafa (Basil. ep. 99, 3; belly im notoingeten Dette biefer Produg ein zundigut in s Getafa (Basil. ep. 99, 3; bgl. Loofs S. 26 Anm. 1) und muß, wie seine erhaltene Predigt (Epiphan. haor. 73, 29—33) und manches Ereignis seines Lebens beweist, welt= männische Bildung beseffen haben. Aber in dogmatischer Hinfächt ist Meletius zunächt burchaus kein "Heiliger" gewesen. Er taucht in der Geschichte zuerst — bald nach 357 — als ein Anhänger der hoffähigen Friedenspolitik des Acacius (vgl. Bd II, 33, 23 ff. 10 und 1.25 wird) auf. wird Acacius in der Geschichte und the verteinschie der und I, 125, s2 ff.) auf: mit Acacius, Uranius b. Thrus u. a. stand er parteimäßig ben Homoiufianern Basilius v. Ancyra (vgl. Bb II, 435 f.), Georg v. Laobicea (vgl. Bd VI, 539 ff.) Eustathius v. Sebaste (vgl. Bb V, 627 ff.) u. a. gegenüber (Epiphan. haer. 73, 23 p. 870 C, vgl. 27 p. 875 C), und als Eustathius v. Sebaste auf einer Synode von Melitene (wohl 358; vgl. Bd V, 629, 10) abgeset wurde, ward er zu seinem Nachfolger 15 bestellt (vgl. Loofs, S. 86). Die Homoiufianer haben diese Einsezung des Meletius schwerlich anerkannt. Um so glaublicher ist die Nachricht, daß Meletius aus Unmut über bie Biberspenstigkeit seiner Diöcesanen sein Bistum Sebaste aufgegeben und sich nach Beroa zurückgezogen habe (Theodoret h. e. 2, 31, 2 f.). Daß er auch in Beröa Bischof ge-wesen ist, scheint Sokrates anzunehmen (2, 44, 2); aber gewiß mit Unrecht (Tillemont 20 VIII, 762 f.). Von Beröa aus kam er nach Sokrates (a. a. D.) im Herbst 359 zur Synobe nach Seleucia (Bb II, 36, 85 ff.) und unterschrieb hier das Betenntnis der Acacianer. Die Annahme, daß Sokrates hier Friges berichte (so auch Möller in der 2. Aufl. dieses A.), scheint mir nicht gerechtfertigt (bgl. Loofs, S. 64 Anm. 2). Denn Meletius hat nicht nur, wie auch die homoiusianischen Deputierten von Seleucia, die neue "homölsche" 25 Friedensformel von Nice (vgl. Bb II, 37, 33 und V, 629, 22) acceptiert (Philost. 5, 1:  $\tau \tilde{\alpha} \tau \delta \mu \omega \tau \tilde{\omega} \nu \epsilon \sigma \pi e \rho i \omega \nu \delta \pi e \gamma \rho a \omega \nu$ , — noch nach der Synode von Konstantinopel, welche die Homoiussianer zurückbrängte (Frühjahr 360), besaß er die Gunst der Hospartei: als Eudogius v. Antiochien am 27. Januar 360 Bischof von Konstantinopel geworden war (Bb V, 579, 37), warb Meletius auf den erledigten antiochenischen Bischofsstuhl erhoben. 80 Nach Theodoret (2, 31, 1—5, vgl. 32, 1) geschah dies in Gegenwart des Kaisers unter bedeutsamer Mitwirkung des Eusedies v. Samosata (vgl. Bd V, 621, 1). Ersteres zu des zweiseln, liegt gar kein Grund vor: Konstantius überwinterte in Antiochien, erst im März 361 brach er bon dort auf (Gwatkin S. 293). Gleich nach feinem Einzuge, noch 360, wird ber vatante Bifchofsfitz befetzt worden fein (Hieron. ann. Abr. 2376b, cf. a; vgl. 85 Bb V, 626, 54). Daß Eusebius b. Samofata hierbei eine Rolle gespielt hat, darf trop ber fagenhaften Färbung bes Theoboretischen Berichtes festgehalten werben, wenn nur bas anerkannt bleibt, was felbswerständlich ist und durch Epiphanius (haor. 73, 28 p. 876 A) wie Hieronymus (ann. Abr. 2376) auch ausdrücklich bezeugt wird: daß die Bartei des Acacius den Meletius erhob. Doch mögen neben der von den Acacianern vorausgesetten 40 Zugehörigkeit des Meletius zu ihrer Gruppe den Meletius noch andere, uns unbekannte Umstände empfohlen haben. Die Beteiligung des Eusebius v. Samosata bei seiner Erhebung, der glänzende Empfang, den man nach Theodort (2, 31, 5) ihm bereitete, als er von Berda aus in Antiochien einzog [?], und die beispiellose Verehrung, die man nach Ehrysoftomus (p. 519 Aff.) ihm alsbald [?] in Antiochien entgegenbrachte, legen, wenn 45 man diefen Nachrichten Glauben beimißt, diefe Vermutung nabe. Doch war die Freude ber Antiochener nur von furger Dauer : ein Monat war taum vergangen (Chrysost. 1, p. 520 A), ba verlor Meletius bereits fein Bistum wieder (wohl ichon im neuen Jahre 361). Wie dies zuging, ist nicht mehr sicher erkennbar. Es ist eine alte, schon bei Epi= phanius (haer. 73, 28 p. 876C) und bei Chrysostomus (p. 519D) nachweisbare, auch so von Philostorgius (5, 5) tradierte Überlieferung, daß die theologische Haltung des Meletius feine Parteigenoffen enttäuscht habe. Schon nach ben Andeutungen des Epiphanius (haer. 73, 28 p. 876 C und 34 p. 882 B), vollends nach ber Erzählung ber orthoboren Hich is, 25 p. 5100 und 54 p. 502 D, blattes inde set Signification of the original field of the original field of the original set of the origin die Acacianer. Theodoret weiß noch Genaueres zu erzählen. Meletius, so hören wir von ihm, habe diese Predigt gleich nach seinem Einzuge auf Geheiß des Kaisers und in seiner Gegenwart gehalten, nachdem Georg von Laodicea und Acacius über denselben, vom Kaiser 60

- wohl mehr der Personen, als der Worte wegen — den Synodalbeschluß als eine Ablehnung des Nicänums (Hieron. ad ann. 2379k); auch Athanasius hat alsbald den Paulinus anertannt (Basil. op. 214, 2 MSG 32, 785 C), und als er Ende 363 in Antiochien war (vgl. Bb II, 40, 81 ff.), — angeblich (Basil. ep. 258, 3 p. 952A; 89, 2 p. 472A) 5 gegen seines Herzens Wunsch — nur mit ihm Kirchengemeinschaft gehalten. Auch bei ben Homoiussianern, die in dieser Zeit in das Nicänum sich zu finden begannen (vgl. Bd V, 629, 30ff.), hat das Mißtrauen gegen ihren frühern Gegner Meletius, der jetzt ihres Sinnes war, [trop Basil. ep. 268, 3 p. 922A] anscheinend noch angedauert: bei den Verhandlungen, die fie mit Liberius von Rom pflogen (vgl. Bb V, 629, 38 ff.), ift Meletius nicht 10 beteiligt gewesen (vgl. bie Namenliste Socr. 4, 12, 22), sein Gegner Euftathius, ben auch Hilarius als einen sanctissimus vir geachtet hatte (vgl. Bb VIII, 62, 30), befaß dort noch alles Bertrauen (vgl. Bb V, 629, 37 ff.). Leidend aber wurde Meletius, faltifch ber älteste Jungnicäner, von dem wir wiffen, schon jest in die Gemeinschaft seiner nach= gebornen Gesinnungsgenossen hineingezogen : als Kaiser Valens 365 von Antiochia aus gevornen Seimnungsgenöhlen gineingezogen! als Raifer Salens 365 von Annochia aus 16 alle unter Konstantius Exilierten aufs neue verbannte (vgl. Bb II, 41, 5 f.), wurde auch Meletius wieder vertrieben (Socr. 4, 2, 6; Soz. 6, 7, 10; Theod. 4, 13; vgl. Tille-mont VIII, 765 und z. T. gegen ihn Gwatkin S. 267). Und dies Exil ist nicht das lette für Meletius geweien: "auch in der Zahl seiner Kämpfe wahrte er die rolas" (Greg. Nyss p. 501 B und 592 A). Das zweite Exil scheint infolge eigenmächtiger, 20 durch die politischen Wirten ermöglichter Rücktehr des Meletius scheines 367 ein Ende auch und VIII. 765. Sons der State für Stateftens 367 ein Ende gefunden zu haben (vgl. Tillemont VIII, 765; Loofs S. 45). Das dritte und letzte begann dann, als Kaifer Balens abermals in den Orient kam, Ende 371 oder Anfang 372 (vgl. Tillemont X, 526; Loofs S. 45; — hierher scheint tann, sinde 577 dete ansang 372 (vgl. Tillemont X, 526; Loofs S. 45; — hierher scheint das róxrwo ovyadeve-raı bei Epiph. haer. 73, 34 p. 882 C zu gehören), und währte, bis Balens' Tob 25 (9. August 378) die Verhältnisse gründlich änderte. Während diess dritten Exils des Meletius starb Euzous (376; coss. bei Socr. 4, 34, 4); aber er erhielt an dem Thrazier Dorotheus einen homölschen Nachfolger (Philost. 9, 14; Socr. 5, 3, 2); das anstiochenische Bistum blieb bis zur Vertreibung des "Arianers" Dorotheus durch die Staatsgetvalt (380; vgl. Bd II, 42, 15 f.) breifach befest. Ja bis über diefen Zeitpunkt binaus. 20 Denn um 375 war ein vierter Bischof binzugekommen, dessen Anhänger sich bis in die Zeit des Sozomenos hielten (Soz. 6, 25, 2): Vitalius, ein von Meletius geweihter Presbyter (Soz. 6, 25, 1), war von Apollinaris für seine Gedanken gewonnen, hatte sich dann zur Gemeinde des Paulinus gehalten, war aber mit Paulinus auseinander gekommen und von Apollinaris zum Bischof geweiht worden (Epiphan. haer. 77, 20 p. 1014C; ss Theod. 5, 4, 1; vgl. Bb I, 672, 8 und 676, 2; Rade, Damajus S. 98 ff.). 3. Die Gemeinichaft ber Leiden (vgl. Basil. ep. 268, 3) hat — twie es scheint, erst nach bem zweiten Exil bes Meletius - ihn, ber zuerft offen bie [jungnicanische] Bahrheit vertreten hatte (Basil. a. a. D.), mit ber aus bem Rreife ber homoiufianer hervorwachfenben Gruppe ber Jungnicaner zusammengeführt: mahrend der Beit zwischen seiner zweiten 10 Rücklehr und seiner dritten Vertreibung stand Meletius in Korrespondenz mit dem ihm damals noch persönlich unbekannten Basilius v. Cäsarea (Basil. ep. 57 ad Mel., anni 371). Basilius vor allem hat dann den Meletius zu dem "Großen" gemacht, als der er in der jungnicänischen Überlieferung gilt. Ihm, wie ich glaube (vgl. Bd V, 629, 51 ff.), hat er 373 seinen frühern Freund Eustathius geopfert. — In den Mittelpunkt der kirchenpoli-45 tijchen Situation ruchte dann Meletius durch die von Basilius im Namen vieler Gefinnungsgenoffen geführten Verhandlungen mit ben Altnicänern in Alexandria und im Occibent (vgl. Bb II, 438, 32 ff.). Denn wie Athanasius, so hatte auch der Occident von Anfang an (vgl. Mansi III, 623 D) den Paulinus anerkannt, den Meletius ignoriert; ben Jungnicänern aber war Paulinus, wie bie gesamte altnicänische Anschauung, sabellia= 50 nisierender ober "marcellischer" Neigungen verdächtig (Basil. ep. 263, 5; vgl. 69, 2), Meletius bagegen der ehrwürdige Vertreter der Orthodoxie. Die Anerkennung bes Deletius auch im Occident war daher für die Jungnicäner ein Wunsch von prinzipieller Bedeutung, für den Occident aber eine in Rückficht auf Baulinus unmögliche Zu= mutung. Die Verhandlungen, beren Verlauf bier nicht verfolgt werben tann (vgl. Sefele I \*; 55 Rabe, Damasus; zur Chronologie auch Loofs, Eustathius), haben baher zwar eine An-näherung zwischen den Jungnicänern und dem Occident herbeigeführt, aber eben des Meletius wegen die Spannung doch nicht zu beseitigen vermocht: noch 377 mußten die Ge-fandten der Orientalen es erleben, daß Petrus von Alexandrien vor Damasus von Rom ben Meletius und seinen Freund Euseb von Samosata als "Arianer" bezeichnete (Basil. 60 ep. 266, 2 p. 993); und wenn auch das offizielle Abendland fo nicht urteilte, mehr war

boch nicht zu erlangen als dies, daß die Occidentalen — vielleicht erst nach der großen antiochenischen Synobe von 379, Die eine Reihe abendlänbischer Betenntniffe acceptierte (val. unten). — unter Anerkennung der Orthodorie des Meletius und unter Babrung der Rechte bes Paulinus eine Verständigung zwischen den beiden ober wenigstens einen Vertrag empfahlen, der den Überlebenden vor einer Fortjezung des Schismas schutze (s. den Hin= 5 weis auf ein früheres Schreiben im Brief "Sanctum" von 381, Mansi III, 631 C, und das Schreiben "Quamlibet" — vgl. Bd II, 42, 2ff. — ib. 623 E). Für die Orien= talen ward durch bies alles die Person des Meletius nur bedeutungsvoller. Er war, als er, vom Konfessor-Ruhme umstrahlt, nach bem Tobe bes Balens aus feinem britten Exil von Armenien nach Antiochien zurlicktehrte (wohl erft 379), der angesehenste aller orien= 10 talischen Orthodoren, ihr kinchenpolitischer Führer, ihr "Berater" und "Feldherr" (Greg. Nyss. p. 587 C; vgl. 588 D). Unter seinem Vorst versammelte sich deshalb in Antio= chien im September oder Oktober 379 (vgl. Bd VII, 150, 20sff.) die große, von 153 Bi= fchöfen (Mansi 111, 462 AB) besuchte Synobe, auf welcher bie Drientalen ihre bogmatische Übereinstimmung mit dem Occident konstatierten (Mansi III, 511 ff.; Rade 15 S. 114 ff.); er hatte seine hand im Spiele bei der Einsehung Gregors v. Nazianz in Ronftantinopel (vgl. 28 II, 43, 51; vgl. Greg. Nyss. p. 592 B); er präsidierte der sog. 2. ölumenischen Synode, die 381 bort tagte (Bb II, 43, 50 ff.); er weihte der Nazian-zener zum Bischof der Hauptstadt (Greg. Nyss. p. 592 B): Auch Theodosius, der neue Herricher des Ostens, huldigte, sobald er die Verhältnisse des Orients wirklich kennen ge- 20 lernt hatte (vgl. Bd II, 42, 10 ff.), der Bedeutung des Meletius: er zeichnete ihn bei dem Empfang der Synodalen im Palaste in außergewöhnlicher Weiße aus (vgl. Bd II, 43, 54 ff.), und als Meletius nicht lange nach Beginn ber Synodalverbandlungen ftarb (Bb II, 44, 17), bat der Kaiser in lebhaftester Weise seine Teilnahme bezeugt (Greg. Nyss. p. 594 D). Die Leiche ward nach Antiochien transportiert; der Sarg des "Heiligen" fand in einer der 25 antiochenischen Rirchen seine, den Kirchgängern sichtbare Ruhestätte (Chrysost. p. 518 B).

4. Nach dem Tode des Meletius hätte das Schisma leicht aus der Welt geschafft werden können, wenn die Meletianer in Antiochien und die ganze jungnicänische Partei des Orients nun den Paulinus anerkannt hätten. Der Occident hatte längst einen solche Beendigung des Schismas gewährleiftenden Vertrag beider Parteien zu Gunften des Ueber- 20. lebenden empfohlen (vgl. Mansi III, 631 C, vgl. oben in Nr. 3). Daß ein Vertrag berart wirklich zu stande gekommen ist (Socr. 5, 5, 6 = Soc. 7, 3, 4; Theod. 5, 4, 15), barf freilich bezweifelt werden (Rade S. 119 f.); doch felbst Gregor b. Nazianz empfahl der Synode von Konstantinopel lebhast die Anerkennung des Paulinus (Bd II, 44, 20 f.). Der gute Rat fand aber keine willigen Dhren (vgl. Bd II, 44, 25 ff.): durch die Bahl 85 Flavians (vgl. den A. Bb VI, 93 ff.) ward das Schisma neu befestigt. Denn die Occi= dentalen hielten den neuen Gegenbischof des Paulinus vollends für illegitim: eine wohl in Mailand — unter bem Vorfitz des Ambrofius 381 gehaltene Synobe erklärte fich in einer Eingabe an Theodofius scharf gegen die Bestellung Flavians (vgl. Bd II, 44, 54 ff.); eine römische Synobe von 382, ber Paulinus anwohnte (vgl. Sefele II 3, 40), foll fogar 40 — wir haben ihre Aften nicht — den Diobor v. Tarfus (vgl. Bb IV, 672 ff.) und Aca= cius v. Beröa (vgl. Bb I, 125), die Flavian geweiht hatten, extommuniziert haben (Soz. 7, 11, 3). Auch die orientalischen Gesinnungsgenoffen Roms, die Bischöfe von Agypten, Arabien und Eppern, die bisher zu Paulinus gehalten hatten, erkannten Flavian nicht an (Socr. 5, 10, 32; Theod. 5, 23, 2). Kaifer Theodosius hat anscheinend die Neuwahl 45 nicht gutgeheißen (bgl. Bb II, 45, 10 ff.); er brängte auf eine Verständigung zwischen Orient und Occident (vgl. Bo II a. a. D.) und hat vielleicht auch auf dem orientalischen Frieund Schleiner (bgl. 255 11 a. a. C.) und hat bielleicht auch auf dem die beinaltigten zeite benstongreß von 383 (vgl. Bd V, 600, 6ff.) über die Sache verhandeln lassen (Socr. 5, 10, 32 vgl. oben; Walch IV, 457); ja er hat, obwohl Flavian bei ihm eine per-sona grata gewesen sein muß (vgl. Bd VI, 94, 81), auch später noch die antiochenische 50 Bischofsfrage als eine offene behandelt. Nur so ertlärt sich, was er that, als Baulinus gestorben war — die Zeit ist unsicher, unsere Kunde über alles Folgende 3. T. recht uns sicher; ca. 388 (Tillemont VIII, 372) mag es gewesen sein —, und die Eustathianer an seiner Stelle den durch seine Freundschaft mit Hieronymus bekannten Antiochener Eusering (vol 986 V, 623 15) den Ubersteuer der with Antonii des Antonie Bekannten Batiochener Evagrius (vgl. 39 V, 623, 52), ben Überfetzer ber vita Antonii des Athanasius (Hieron. 55 catal. 125, wo auch ein diversarum hypotheseon tractatus des Evagrius erwähnt ift) erhoben hatten (Socr. 5, 14, 1 = Soz. 7, 15, 1; - ob die Wahl-Frregularitäten, von benen Theodoret 5, 23, 3 erzählt, geschichtlich find, erscheint mir fraglich). Obwohl Evagrius taum irgendwo außerhalb feiner Gemeinde offizielle Anertennung fand (Tillemont X, 536) - Agypten erkannte jest keinen ber antiochenischen Bischöfe an (Ambros. 60

ep. 56, 2 MSL 16, 1170), und bas Abendland scheint gleichfalls eine zwar für Evagrius freundliche, aber zuwartende Stellung eingenommen zu haben (vgl. den ganzen Brief 56 des Ambrofius) —, so hat doch Theodosius noch jetzt den Flavian zu bestimmen versucht, fich — b. b. die Legitimität seines Bistums — einer Brüfung zu unterwerfen. Unsere 5 Quellen (Theodoret h. e. 5, 23, 4 ff. und Ambros. ep. 56) geben uns anicheinend nur von Bruchstücken der geführten Verhandlungen Runde; überdies erhalten wir bei Ambrofius 3. T. nur Andeutungen, bei Theodoret nur unsichere parteiische Traditionen. Sicher ift, daß Theodosius eine Synode in Capua (Winter 391 auf 392; vgl. Bb III, 314) beauftragte, über die antiochenischen Wirren zu verhandeln; und es scheint so, als ob 10 Theodosius dem Flavian zugemutet hätte, sich in Capua zu stellen (Tillemont X, 235. 536). Flavian aber kam nur dis Ronstantinopel, wußte eine Winterreise nach Rom als unmöglich hinzustellen (Theod. 5, 23, 4; vgl. Ambros. ep. 56, 1). In Capua beschloß man, allen Orthodogen die Kirchengemeinschaft zu geben, die Untersuchung der Sache Flavian-Evagrius dem Bischof Theophilus v. Alexandria und den übrigen ägyptischen Bi-15 schöfen, die bisher neutral gewesen seien, zu überweisen (Ambros. ep. 56, 2 und 6). Theophilus hat dann tyrannico spiritu, wie die antiochenische Tradition sagt (Nestor., sermo 12, 5 bei Mar. Merc. MSL 48, 852), an Flavian geschrieben; ber aber wußte [abermals nach Ronstantinopel citiert, Theod. 5, 23, 5 ff.; vgl. Bb VI, 93, 43] ben Raiser für sich zu gewinnen und kam so mit dem Protest gegen eine Brüsung der Legitimität 20 feines Epistopates durch (Ambros. ep. 56, 3 ff.). Richt lange danach — od πολύν χρόνον [nach seiner Erhedung] ἐπιβιώσας (Socr. 5, 15, 2) — starb Ebagrius (ca. 393), und Flavian wußte es zu verhindern, daß er einen Nachfolger erhielt (Socr. a. a. D.). Doch blieben die Eustathianer in ihrer schismatischen Stellung, und die Anerkennung Alexandrias und Roms hatte Flavian noch immer nicht. Raiser Theodosius, der jest (394) 25 bei einer [teineswegs ficheren] zweiten Anwefenheit in Rom dem Abendlande eine Anertennung Flavians angeraten haben foll (Theod. 5, 23, 8), hat den Frieden auch nicht mehr erlebt. Der Antiochener Chryfostomus hat als Bischof von Konstantinopel (seit 26. Februar 398) alsbald nach seiner Weihe (Theod. 5, 23, 12: 17 Jahr nach 381) ihn herbei-geführt. Er verständigte sich zunächst — wohl gelegentlich seiner Weihe — mit Theo-30 philus v. Alerandrien und gewann ihn dasür, in Rom für Flavian einzutreten (Soz. 8, 3, 3). Dem Acacius von Beröa (vgl Bd I, 125, 6), der seitens des Chruhostomus ein Echreihen üher seine Stublikesteigung nach Ram beinem salles (Belled with Chama a Schreiben über seine Stuhlbesteigung nach Rom bringen sollte (Pallad. vita Chrys. 4, Chrys. ed. Montfaucon XIII, 16 B), ward der alegandrinische Presbyter fidorus (vgl. Bb IV, 103, so) und [nach Theodoret] eine Reihe antiochenischer Gesandten beigesellt, und so biese Gesandtschaft vermittelte ven Frieden zwischen Rom, Alexandria und Flavian (Soz. 8, 3, 3 ff.; Socr. 5, 15, 6 ff.; Theod. 5, 23, 11 ff.). Die eustathianische Gemeinde wurde dann in der nächsten Zeit immer mehr von der Flavians aufgesogen. Ihre letten Reste, die noch immer besondern Gottesdienst hielten, sind erst durch Flavians zweiten Rachfolger, Alexander, 85 Jahre nach Ausbruch des Schismas (Theod. 3, 5, 2), also 40 415, gewonnen worden; Alexander seitere die endliche Gerestellung der Einheit durch eine Wensten welche die Einweinde der Einstern in übern frauer einheit durch eine Prozeffion, welche die Gemeinde ber Euftathianer in ihrem heim abholte und mit ihr nach der Hauptfirche zog (Theod. 5, 35, 4). Eine firchliche Veranstaltung derart war da= mals noch etwas völlig Neues (Theod. a. a. D.). Loofs.

Meletins von Lykopolis. Das Urteil über die Perfönlichteit und das Schisma des 45 M. hängt ab von der Beurteilung der beiden Hauptquellen und ihres Berhältniffes zu einander. Die erste, das Historiae fragmentum de schismate Meletiano ist erhalten im Cod. Veronensis LX 58 saec. VIII, entdedt und herausgegeben von Sc. Raffei in den Osservazioni letterarie T. III, 1738, p. 11 ff., wiederholt von demselben in der Istoria teologica, 1742, App. p. 254 ff., von Gallandi B4 p. 67 f., Nouth Bd 4<sup>2</sup> p. 91 ff., MSG 10 p. 1565 ff. 50 und 18 p. 509 f. — Es ist ein Fragment einer alexandrinischen KG, von einem treuen Unterthanen des Patriarchen geschrieben. Bas davon in der H. inder und gedruckt ist, umsaßt nichts als die Vorgeschieben. Bas davon in der H. inder von Meletlus handelnde Briefe, der erste an ihn gerichtet von vier unterägptischen Bischöfen, die sich im Kerker von Alexanbrien besinden, der zweite von Petrus von Alexandrin geder vielweich ist erstender ist die Borgeschieben Bericht über den Erfolg ober vielmehr bie Erfolgloßeschieben Briefe, der erste nund über die Berantlassing des zweiten Briefes. Der Berfassing als die Originalurtunden und war über alle Personalien vorzüglich unterrichtet. Das schlechte Latein der Briefe ist nicht immer verständlich, an manchen Stellen vermutlich entstellt durch Fehler des Briefe ift nicht immer verständlicht, an manchen Stellen vermutlich entstellt durch Fehler des

Uebersetzers ober ber handichriftlichen Ueberlieferung. Tropbem ift bie Sprache ber Urtunden 60 fo beutlich, daß sich ein Bild von ben Ereigniffen, die sich damals abspielten, gewinnen läßt.

Unterägppten stand unter dem Zeichen der Verfolgung, die plözlich hereingebrochen Vier Bischöfe, Abileas von Thmuis, sowie Sespchius, Pachomius und Theodor, war. beren Sitze ebenfalls in der Rähe von Alexandrien zu suchen sind, waren von ihren Ge= meinden entfernt und in Alexandrien gefangen. Mit Preschtern und Diakonen vereint waren sie dort täglicher Schmach und ständiger Versuchung ausgesetzt, und saben dem 5 Martprium ober ber Deportation entgegen. Schon waren manche aus ihrer Umgebung in die Bergwerke abgeführt worden. Von Hause aus wurden fie öfter aufgesucht, aber bie Verbindung war nicht regelmäßig; und für bie Bedürfnisse ber Gemeinden vom Gefängnis aus Sorge zu tragen, war unmöglich. So find die Gemeinden nur schlecht berforgt, und bei bem mangelnden Zusammenhalt sowie der steten Gefahr fielen viele ab. 10 Die geistliche Versorgung lag in der hand einiger berumreisender Bischöfe und Prediger, die nicht immer ihre Pflicht thaten, so daß die Unzulänglichkeit der Einrichtung offentundig war. Der Notstand war um so größer, als auch Alexandrien obne kirchliches Oberhaupt war, benn Petrus hatte seine Stadt verlassen. Da er sich nicht bei den Märttyrern im Gefängnis befand, hatte er wohl einen Verlassen aufgesucht. In dieser Zeit hatte nur ein 15 Mann das Herz auf dem rechten Fleck. Der Bischof Meletius von Lykopolis in der Thebais reifte unter den notleidenden Gemeinden umher, wie es scheint, im Einverständnis mit Betrus von Alexandrien. Er tam in die vier Gemeinden, deren Bischöfe eingetertert waren. Die Not bort war offentundig. Von den Bischöfen hatte man lange nichts gehört, und man munkelte, sie wären gestorben. So setz Sichoben zute nun tunge nuchts ge hört, und man munkelte, sie wären gestorben. So setzte er auf Bitten der Gemeinden 20 vort neue Bischöfe ein. Seine Handlungsweise, so energisch und praktisch sie war, stand in mehrsacher Hinsch in Widerspruch mit von kirchlichen Herkommen. Junächst war es allgemeiner Grundsatz geworden, daß kein Bischof in fremden Parochien Weihen vornehmen dürfe. Sodann hatte sich seit längerer Zeit der Bischof von Alexandrien zum kirchlichen Oberhaupt der Proving zu machen gewußt und seine Einwilligung ware, zumal bei einem 25 so außerorbentlichen Borgehen, nach allgemeinem Urteil einzuholen gewesen. Da Meletius bas unterlassen hatte, wurde ihm sein Auftreten als Streben nach dem Kirchlichen Prinzipat in Agypten ausgelegt; der Verdacht lag um so näher, als Meletius nach Spiphanius h. 68, 1 als Bischof von Lykopolis die zweite Stelle in Agypten ohnehin einnahm. Da sich nun hinterher mit Gewißheit herausstellte, daß die vier Bischöfe, die ohne Willen und Wissen von Nachfolger erhalten hatten, noch am Leben waren, so konnte es nicht ausbleiben, daß sich in den Gemeinden eine Rechtspartei bildete, welche die Eingekerkerten als ihre rechtmäßigen Dberhäupter ansah, und sie von dem Geschehenen schleunigst unterrichteten. Der Brief ber Bier ift bas erste erhaltene Aftenstück. Sie fühlen fich perfönlich verlet und führen Meletius zu Gemute, daß fie als Bischöfe und Martyrer eine doppelte Berudfichtigung so hätten erwarten dürfen. Bor allem betlagen fie bie Berlegung bes firchlichen gertommens. Entschuldigungen, wie die mit der Not der Zeit, dem Mangel an Nachrichten aus dem Gefängnis und dem Wunsch der Gemeinden nach neuen Bischöfen, lassen fie nicht gelten: es brauchte nichts überhaftet zu werden. Sie berichten das Geschehene auch an Petrus von Alexandrien und scheinen erwartet zu haben, daß Meletius sich wenigstens hinterher 40 mit ihnen und mit Petrus ins Einbernehmen setzen werde. — Hier setzt der alexandrinische Hiftoriker mit seinem Bericht ein. Meletius hat sich nicht entschuldigt, auch nicht ben Metropoliten um nachträgliche Bestätigung erfucht. Die Ereignisse selbst gaben ihm Recht: bie vier Bischöfe starben mit vielen anderen, Presbytern und Diakonen, in Alexandrien den Märtyrertod. Da begad er sich an die Stelle, die die wichtigste und gefährdetste zu= 45 gleich war, nach Alexandrien. Er fand die Stadt von ihrem Bischof verlassen, und bald kam auch dort eine Gelegenheit, einzugreisen. Petrus hatte vor seinem Weggang zwei Presbyter beauftragt, die abgeführten Christen im Gesingnis und im Bergwert zu besuchen; beide waren geflohen. Meletius schloß sie aus der Kirchengemeinschaft aus, und ordinierte zwei andere an ihrer Stelle, wiederum, ohne sich mit dem zuständigen Gemeinderegiment 50 in Beziehung zu seten. Mit der Erkommunikation und der Beihe hatte er aufs neue zwei Handlungen begangen, die nur dem einheimischen Bischof zustanden; er hatte dem Bischof, beffen Metropolitanrechte er ichon vorher migachtet hatte, in fein Bischofsrecht eingegriffen. Die Antwort ließ nicht auf sich warten: es ist die zweite ber Urfunden. Betrus weist in turzen Worten feine Gemeinde an, den tirchlichen Verkehr mit Meletius abzu= 55 brechen, bis er zurücktommen und die Angelegenheit geprüst habe. Meletius ist vorläufig ertommuniziert. Damit bricht die Quelle ab. — Die hier berichteten Greigniffe sind viel-leicht nach Eusebius h. e. VIII, 13, 7 und IX, 6, 2 zu batieren, weil dort der Tod ber vier Bifchofe zugleich mit bem bes Betrus (geft. 25. Nob. 311 nach Seed 3RG XVII 66 ; 310 nach v. Gutschmid Rl. Schriften II, 426; 312 nach C. Schmidt II, N. F. V 4b 60

ep. 56, 2 MSL 16, 1170), und das Abendland scheint gleichfalls eine zwar für Evagrius freundliche, aber zuwartende Stellung eingenommen zu haben (vgl. ben ganzen Brief 56 bes Ambrosius) —, so hat boch Theodosius noch jetzt den Flavian zu bestimmen versucht, fich — b. b. die Legitimität seines Bistums — einer Prüfung zu unterwerfen. Unsere 5 Quellen (Theodoret h. e. 5, 23, 4ff. und Ambros. ep. 56) geben uns anscheinend nur von Bruchstuden ber geführten Verhandlungen Runde; überdies erhalten wir bei Ambrosius 3. T. nur Andeutungen, bei Theodoret nur unsichere parteiische Traditionen. Sicher ist, daß Theodosius eine Synode in Capua (Winter 391 auf 392; bgl. Bb III, 314) beauftragte, über die antiochenischen Wirren zu verhandeln; und es scheint so, als ob 10 Theodosius dem Flavian zugemutet hätte, sich in Capua zu stellen (Tillemont X, 235. 536). Flavian aber tam nur bis Konstantinopel, wußte eine Winterreise nach Rom als unmöglich hinzustellen (Theod. 5, 23, 4; vgl. Ambros. ep. 56, 1). In Capua beschloß man, allen Orthodoren die Rirchengemeinschaft zu geben, die Untersuchung der Sache Flavian-Ebagrius dem Bischof Theophilus v. Alexandria und den übrigen ägyptischen Bi-Flavian-Stagrus dem Sigaof Loeopillis b. Alexandria und den udrigen agyptigen Siz 15 fchöfen, die bisher neutral geweien feien, zu überweisen (Ambros. ep. 56, 2 und 6). Theophilus hat dann tyrannico spiritu, wie die antiochenische Tradition sagt (Nestor., sermo 12, 5 bei Mar. Merc. MSL 48, 852), an Flavian geschrieben; der aber wußte [abermals nach Konstantinopel citiert, Theod. 5, 23, 5 ff.; vgl. Bb VI, 93, 43] den Kaiser für sich zu gewinnen und kam so mit dem Protest gegen eine Prüsung der Legitimität 20 seines Spates durch (Ambros. ep. 56, 3 ff.). Nicht lange danach — od nodir  $\chi \rho or or [nach seiner Erhebung] enclusioas (Socr. 5, 15, 2) — statt Evagrus (ca. 393),$ und Flavian wußte es zu verhindern das er einen Rachfolger erhielt (Socr. a. a. D.).Doch blieben die Kustachinger in ihrer schiematischen Stellung und die Amerikannen dieStage und Stage und Stage in ihrer schiematischen Stellung und die Stage erhielt (Socr. a. a. D.).Doch blieben die Eustathianer in ihrer schismatischen Stellung, und die Anerkennung Alexandrias und Roms hatte Flavian noch immer nicht. Raiser Theodosius, der jest (394) 25 bei einer [feineswegs ficheren] zweiten Anwesenheit in Rom bem Abenblande eine Anertennung Flavians angeraten haben foll (Theod. 5, 23, 8), hat den Frieden auch nicht mehr erlebt. Der Antiochener Chrosoftomus hat als Bischof von Ronstantinopel (feit 26. Februar 398) alsbalb nach seiner Weihe (Theod. 5, 23, 12: 17 Jahr nach 381) ihn herbeis geführt. Er verständigte sich zunächst - wohl gelegentlich seiner Beihe - mit Theo= 30 philus v. Alexandrien und gewann ihn dafür, in Rom für Flavian einzutreten (Soz. 8, 3, 3). Dem Acacius von Beröa (vgl Bd I, 125, 6), der feitens des Chryfostomus ein Schreiben über seine Stuhlbesteigung nach Rom bringen sollte (Pallad. vita Chrys. 4, Chrys. ed. Montfaucon XIII, 16 B), ward ber alexandrinische Presbyter Istdorus (vgl. 39b IV, 103, 85) und [nach Theodoret] eine Reihe antiochenischer Gesandten beigesellt, und 85 diese Gesandtschaft vermittelte den Frieden zwischen Rom, Alexandria und Flavian (Soz. 8, 3, 3ff.; Socr. 5, 15, 6ff.; Theod. 5, 23, 11 ff.). Die eustathianische Gemeinde wurde dann in der nächsten Zeit immer mehr von der Flavians aufgesogen. Ihre letten Reste, die noch immer besondern Gottesdienst hielten, sind erst durch Flavians zweiten Rachsolger, Alexander, 85 Jahre nach Ausbruch des Schismas (Theod. 3, 5, 2), also 40 415, gewonnen worden; Alexander feierte die endliche Herstellung der Einheit durch eine Prozession, welche die Gemeinde der Eustathianer in ihrem Heim abholte und mit ihr nach der Hauptkirche zog (Theod. 5, 35, 4). Eine kirchliche Beranstaltung derart war da= mals noch etwas völlig neues (Theod. a. a. D.). Loofs.

Meletins von Lulopolis. Das Urteil über die Berfönlichkeit und das Schisma des 45 M. hängt ab von der Beurteilung der beiden hauptquellen und ihres Berhältniffes zu ein= ander. Die erste, das Historiae fragmentum de schismate Meletiano ift erhalten im Cod. ander. Die erste, das Historiae ragmentum de schlismate meietland ihr erstein im cod. Veronensis LX 58 saec. VIII, entdedt und herausgegeben von Sc. Maffei in den Osser-vazioni letterarie T. III, 1738, p. 11 ff., wiederholt von demjelben in der Istoria teologica, 1742, App. p. 254 ff., von Gallandi Bd4 p. 67 f., Routh 806 4<sup>3</sup> p. 91 ff., MSG 10 p. 1565 ff. 50 und 18 p. 509 f. — Es ist ein Fragment einer alegandrinischen KG, von einem treuen Unter-thanen des Patriarchen geschrieben. Bas davon in der H. ith und gedruckt ist, umfaßt nichts als die Vorgeschichte des Meletlanischen Schlsmas; zwei von Meletius handelnde Briefe, der erste an ihn gerichtet von vier unterägyptischen Bischöfen, die schler von Metrus vien heinden der Metrus von Metrus von Metrus von Metrus. brien befinden, der zweite von Petrus von Alegandrien an feine Gemeinde; fie find verbunden S durch einen furzen historischen Bericht über den Erfolg oder vielmehr die Erfolglosigleit des ersten und über die Beranlassung des zweiten Briefes. Der Verfalser besaß also die Original-urkunden und war über alle Personalien vorzüglich unterrichtet. Das schlechte Latein der Briefe ist nicht immer verständlich, an manchen Stellen vermutlich entstellt durch Fehler des Ueberfegers ober der handichriftlichen Ueberlieferung. Tropbem ift die Sprache der Urtunden

60 fo deutlich, daß sich ein Bild von den Greigniffen, die sich damals abspielten, gewinnen läßt.

ben Borzug, während Seeck (3KG 17, 66 f.) ihn für eine Fälfchung erklärte. Aber ein Gegensatz zwischen beiden Quellen existiert nicht. Die lateinischen Urkunden sind ein zusällig herausgerissense Stück aus einer größeren historischen Darktellung; die dort berichteten Ereignisse haden kurz vor den bei Epiphanius erzählten stattgefunden. Denn die Situation, die Epiphanius voraussetzt, ist verständlich nur durch die Vorgänge, die wir aus den lateinischen 5 Urtunden kennen. Der Bischof von Lytopolis wäre kaum in das Gestängnis von Alegandrien gelangt, wenn er sich nicht vorher dort aufgehalten hätte, und gerade das berichtet der Lateiner. Dah er dort als das Haupt ver Märtyrer auftrat und angeschen wurde, ist erst in vollem Maße begreislich, wenn man sich an seine größen Verdienste um die Kirche Aggyvens erinnert, die man eben aus dem Lateiner erfährt. Die Konturrenz zwischen im Westung, 10 die mit einem scharfen Vruch geendet hatte, lätz uns erst ihr Verdien im und Verrus, 10 die mit einem scharfen Vruch geendet hatte, lätz uns erst ihr Verdien im destängnis verschäfagi vor Augen, verlehren doch die beiden ersten Bischöfe Aggyptens nicht miteinander, sondern lassen schult Wittelspersonen über ihre gegenseitigen Absichten unterrichten (132, 16. 26). Die Scheidung im Kerler war nur eine Konfequenz der voraufgegangenen Erlom- 15 munitation des Meletius. Die Verlichte ber lateinischen Ereignischen und die Schopsaus schulten schulten sochen beitungen. Die Zeit, die zwischen den beiden Ereignischen und bes Epiphanius spigen sche voraufgegangenen Erlom- 15 musitation des Meletius. Die Beitche ber lateinischen Ereignischen vor des Beletanius weichen beitweich aufs neue. Alles hat sich wenige Bochen vor dem Zode bes Reletianismus bestätigt sich badurch aufs neue. Alles hat sich wenige Bochen vor dem Tode bes Reletianismus bestätigt sich badurch aufs neue.

Meletius hatte feiner Gemeinschaft denselben Namen beigelegt, den jene Partei in Karthago trug, die gegen den Bischof Mensurius frondierte, aus der dann später der Do= natismus hervorging (St. Baluzius, Miscellanea II, 74: Acta Saturnini etc.). Die "Märtprerkirche" fühlte sich ber katholischen Rirche gegenüber als die strenge Gemeinschaft "Bintigtertitige lagute auf ver tungetigen stricht gegetinder uns die pleinge Seintitigent ber reinen Christen (Epiph. III, 136, 16. 23), ähnlich wie vor des Meletius und Donas 25 tisten, obwohl die äußerft geringfügige Differenz zwischen den Voten des Meletius und des Petrus in der Gefallenenfrage ihnen zu solcher Prätension kaum den Schein eines Rechtes gab, eher vielleicht noch das persönliche Auftreten der beiden Häupter in der Verfolgung. Die katholische Kirche hatte mit den Meletianern keine Gemeinschaft, weil Petrus den Me-letius ausgeschlossen hatte. Das hinderte aber nicht ein freundschaftliches Verhältnis zwischen 20 erbeiten Verhäuften von Verhäuften von Verhältnis wilchen 20 beiden Barteien, und auch die ehemaligen Beziehungen bes Arius zum Meletianismus scheinen vor der Nicänischen Synode das Einvernehmen nicht gestört zu haben. Arius war nämlich nach der Vita Petri, die, namentlich in der einen lateinischen Ubersezung (Spicil. Romanum T. 3 p. 673 ff.; MSG 18, 453 ff.; MSL 129, 691 ff.), wertvolle Radrichten erhalten hat, schon bei dem ersten Auftreten des Meletius in Alexandrien dessen Anhänger 35 gewesen, was bie Maffeischen Urtunden bestätigen (Routh IV 2, 94). Damals noch Laie, aber voll Ehrgeiz, hätte er sich bald dem Bischof Petrus wieder angeschlossen, und wäre von ihm zum Diakonen ordiniert worden. Als Petrus dann aber Meletius erkommuni= zierte (f. oben S. 559, 56), habe er seinen Migmut darüber nicht verhehlt, und sei deshalb von Petrus mit derfelben Strafe belegt worden. Sein Versuch, Petrus durch angesehene 40 Presbyter zur Wiederaufnahme zu bewegen, sei fehlgeschlagen (Spicil. Romanum III, 675 ff.); erft später fei feine Buße angenommen, und er felbst Presbyter geworben (a. a D. Nach ber übereinstimmenden Schilderung des Sozomenus h. e. I, 15 wäre das 692). schon unter Bischof Achillas geschehen. Bur Zeit Aleranders befand sich also Arius in ber Großkirche; und Meletius soll Alexander den Dienst erwiesen haben, Arius wegen seiner 45 ketzerischen Brebigten in der Baukaliskirche anzuzeigen (Epiphanius 68, 4). Den guten Beziehungen zum alerandrinischen Episkopat hatten die Meletianer die günstige Behandlung seitens der Bäter von Nicäa zu verdanten; die Bersönlichkeit und das Vorleben des Me= letius werden Eindruck gemacht haben; auch hoffte man wohl, eine Verbindung des Deletianismus mit bem Arianismus verhindern zu können. Ein Schreiben der Synode (er= 50 halten bei Sokrates h. e. I, 9; Theodoret h. e. I, 8) an die Bischöfe Agyptens verfügt, unter Hervorhebung der besonderen Milde, daß Meletius sich nach Lytopolis zu begeben habe, als Bischof, aber ohne Ordinationsrecht. Die Kleriker seiner Gemeinschaft sollten aufs neue geweiht, und dann in ihrem Grade anerkannt werden, aber immer den katho= lischen Klerikern im Range nachstehen; auch wurde ihnen das Recht zu wählen abgesprochen, 55 aber bei Wohlberhalten ein Avancement in der katholischen Kirche in Aussicht gestellt. Die Stelle des Meletius wurde als fünftig wegfallend bezeichnet; offenbar hatte er einen tatholischen Rollegen, der als der rechtmäßige Bischof von Lytopolis galt. Und um fünftighin alle Appirationen des Stuhls von Lykopolis unmöglich zu machen, wurden in c. 6 Nicaea 325 die Metropolitanrechte Alexandriens über ganz Agypten ausdrücklich anerkannt. Um 60 ben Beschluß ber Reichsspnobe auszuführen, forderte Alexander von Meletius eine Lifte ber Kleriker seiner Bartei, die diefer auch einreichte. Sie enthielt die Namen von 29 Bi-Real=Encutlopabie für Theologie und Rirche, 3. A. XII. 36

S. 33) erwähnt wird; und Eusebius war zeitweise ein Augenzeuge der Verfolgung in Agypten gewesen. Danach würden die Anfänge des meletianischen Schismas erst in die letzte Verfolgung des Jahres 311 fallen. Nach einer konsusen, aber im Datum zuverlässigen Notiz des Martyrologium Hieronymianum wäre Phileas von Thmuis am 4. Februar 5 gestorben.

Die zweite Quelle über die Anfänge des Meletianismus ist in Epiphanius h. 68 eingearbeitet, also nicht im Wortlaut erhalten. Bielleicht reichte fie ursprünglich nur dis c. 10 (Dindorf III 141, 31), so daß sie die Jahre 311—346 beschrieben hätte; Athanasius wird noch als lebend vorausgesest. Der Verfasser ist ein Alexandriner, interessiert für die tirch=

- noch als teveno vorausgejegt. Der verjagtet ift ein alegunvernet, interepiete jut vie inter-10 lichen Angelegenheiten, wie damals jedermann, aber weder Theologe noch Hiltoriter. Seine Darstellung leidet an offenbaren Fehlern, z. B. in der Batriarchenlifte (133, 8), dem Todesjahr des Arius (134, 29; 137, 18), der Regierungszeit der Raifer (130, 17); er weiß überhaupt nicht viel mehr als landläufige Anelboten (vgl. 141, 9). Der Wert jeiner Erzählung beruht darauf, daß er die Ereigniffe als Parteigänger des Reletius selbit erlebt hatte, der 15 er geblieden war bis zum Uebergang der Meletianer zum Arianismus. Er felbst war ein Partiers das Uthansling war der beit feine Erzählung der Meletianer aum Arianismus.
- 15 er geblieben war bis zum Uebergang der Meletianer zum Arianismus. Er felbst war ein Berehrer des Athanasius, und er dehnt seine Anhänglichteit an den Epistopat auf die Bergangenheit aus, indem er Petrus so gut Recht giebt wie Meletius. Seine Schilderung der Anstänge des Meletianismus hat dadurch den Borteil, von einem nach Kräften unparteilschen Schriftsteller entworfen zu sein.
- 20 Danach war Petrus mit Meletius zugleich im Gefängnis zu Alexandrien gewesen, mit ihnen noch viele andere, Bischöfe, Mönche, Preschyter und andere Kleriker, unter denen der Bischof Peleus (vgl. Eusebius De mart. Pal. 13, 3) als Freund des Meletius genannt wird. Die Verfolgung dauerte schon eine Weile; eine Anzahl war Märtprer geworden, andere hatten sich durch ein Opfer die Befreiung aus dem Kerker erkauft, und 25 sich dadurch selbst von der Kirche ausgeschlossen. Es waren das teils Kleriker verschiedener
- 25 sich dadurch selbst von der Kirche ausgeschlossen. Es waren das teils Kleriker verschiedener Rangstufen, teils Soldaten. Da sie Reue empfanden, wandten sie sich, um ihre Aufnahme in die Kirche zu bewertstelligen, an die Christen im Gefängnis, die während der Haft schon irgend welchen Mißhandlungen ausgesetzt gewesen waren, oder Gelegenheit gehabt hatten, ein öffentliches Bekenntnis ihres Glaubens abzulegen, und die daher auf den Ramen eines
- 80 Märthrers Anspruch hatten. Die alerandrinischen Märthrer gruppieren sich um Meletius, der als ihr Haupt und Sprecher erscheint. Ihr Botum wird mit Recht als wohlerwogen bezeichnet (131, 31). Sie warnen zunächst vor einer übereilten Wiederaufnahme der Gefallenen: sonst möchte das schlimme Beispiel die Standhaften im Kerker verleiten, ebenfalls in schimpslicher Weise die Freiheit zu suchen und durch Vermittelung der Märthrer ihre
- 85 kirchliche Rehabilitation zu bewerkftelligen (131, 27). Wenn die Verfolgung aufgehört habe, stehe der Wiederaufnahme der Gefallenen nichts im Wege, natürlich nach geraumer Bußzeit; die gefallenen Kleriker sollten auch dann ihres Ranges verluftig bleiben (132, 3). — Die abweisende Antwort der Märtprer wurde dem Bischof Petrus berichtet, wohl von den Gefallenen felbst, und dann jedenfalls nicht ohne Lamentationen. Rach unserer Erzählung
- to wäre Betrus weich geworden und hätte anders entschieden: es sollte sogleich den Gefallenen eine Bußzeit bestimmt werden, und die Kleriker unter ihnen sollten nach geschehener Buße auch wieder in ihr Amt eingesetst werden. Als die Märtyrer bei ihrer Meinung blieben, nahm Betrus Anlaß zu einer auffallend scharfen Maßregel: mitten im Gesangenenraum hängt er seinen Mantel als Scheidewand auf und läßt durch den Diakonen als den Herold
- 45 ber Kirche zu einer itio in partes auffordern. Die Übereilung bestraft sich sofort durch sich selbst: die Märtyrer gehen zu den Märtyrern, darunter auch eine Anzahl ägyptischer Bischofe, Betrus bleibt mit einem kleinen Häuslein allein. Nur eine Synode konnte entscheiden. Vorläufig standen sich die beiden Gruppen im Gesängnis gegenüber; sie verweigerten sich gegenseitig Gebets- und Abendmahlsgemeinschaft (133, 5). 30 Ju einer Synode ist es nicht gekommen. Betrus wurde Märtyrer in Alexandrien;

50 Zu einer Synobe ist es nicht gekommen. Betrus wurde Märthrer in Alexandrien; Meletius, Beleus und viele andere wurden nach den Rupferbergwerken von Phaino in Arabien deportiert. Auf dem Wege dorthin nahm Meletius in Gaza, Eleutheropolis und Jerusalem Beihen von Klerikern vor. Er nannte seine Gemeinschaft die "Rirche der Märtyrer", baute hier und dort eigene Kirchen, und hielt sich selbst im Gefängnis von den zu ahmeligen Möhnerer des Netwas in Marturer in Rhoino

55 ehemaligen Anhängern des Betrus fern. Beleus und Nilus wurden Märtprer in Phaino (Eusebius Do mart. Pal. 13, 3); Meletius wurde mit vielen anderen nach dem Aufhören der Verfolgung befreit. Er kehrte nicht nach Lykopolis, seinem Bischoffütz, zurück, blieb vielmehr in Alexandrien als Haupt seiner Märtprerkirche.

Soweit die Quelle des Epiphanius. Ihr Bericht ift mit allen Details fo glaubwürdig 80 wie möglich. Auch fteht sie nicht mit den Maffeischen Urtunden in Widerspruch, wie man bisher annahm. Bie viele andere gab Möller (2. Aufl. dieser PRE) dem Lateiner in Berona ben Borzug, während Seeck (3KG 17, 66 f.) ihn für eine Fälfchung erklärte. Aber ein Gegensatz zwijchen beiden Quellen existiert nicht. Die lateinischen Urkunden sind ein zufällig herausgerissen bei Stück aus einer größeren historischen Darstellung; die dort berichteten Ereignisse haden turz vor den bei Epiphanius erzählten stattgefunden. Denn die Situation, die Epiphanius vorausjezt, ist verständlich nur durch die Borgänge, die wir aus den lateinischen 5 Urtunden kennen. Der Bischof von Lyfopolis wäre kaum in das Gestängnis von Alexandrien gelangt, wenn er sich nicht vorher dort aufgehalten hätte, und gerade das berichtet der Lateiner. Daß er dort als das haupt der Märtyrer auftrat und angeschen wurde, ist erst in vollem Maße begreislich, wenn man sich an seine größen Verdienste um die Kirche Aegyptens erinnert, die man eben aus dem Lateiner erschrt. Die Konfurrenz zwischen im wefängnis verstehen. In dem stuck geendet hatte, lät uns erft ihr Berhalten im Gestängnis verstehen. In dem stuck geendet hatte, lät uns erft ihr Berhalten im Gestängnis verschehen. Ju erkehren boch die beiden ersten Bischöfte Ausgespiens nicht miteinander, sondern lasse Nuch Mittelspersonen über ihre gegenseitigen Ablichten unterrichten (132, 16. 26). Die Scheidung im Kerker war nur eine Konsequenz der voraufgegangenen Erlom- 15 munikation des Meletius. Die Berichte ber lateinischen Urfunden und des Epiphanius fügen sich annenander. Die Zeit, die zwischen beiden Ereignissen wor dem Tage oder Wochen betragen. Das oden (S. 560, sss.) gesundene Datum über die Ansänge des Meletianismus bestätigt sich dadurch aufs neue. Alles hat sich wenige Wochen vor dem Tode des Retrus zugetragen.

trus zugetragen. Deletius hatte feiner Gemeinschaft denselben Namen beigelegt, den jene Partei in Rarthago trug, bie gegen ben Bischof Mensurius frondierte, aus der dann später der Do= natismus hervorging (St. Baluzius, Miscellanea II, 74: Acta Saturnini etc.). Die "Märtprerkirche" fühlte sich der katholischen Kirche gegenüber als die strenge Gemeinschaft ber reinen Christen (Epiph. III, 136, 16. 23), ähnlich wie bie Novatianer und Dona= 25 tiften, obwohl die äußerst geringfügige Differenz zwischen den Voten des Meletius und bes Vetrus in der Gefallenenfrage ihnen zu solcher Prätension taum den Schein eines Rechtes gab, eher vielleicht noch das persönliche Auftreten der beiden Häupter in der Verfolgung. Die tatholische Kirche hatte mit den Meletianern teine Gemeinschaft, weil Petrus den Meletius ausgeschlossen hatte. Das hinderte aber nicht ein freundschaftliches Verhältnis zwischen 20 beiden Barteien, und auch die ehemaligen Beziehungen des Arius zum Meletianismus scheinen vor der Nicänischen Synode das Einvernehmen nicht gestört zu haben. Arius war nämlich nach ber Vita Potri, bie, namentlich in der einen lateinischen Ubersezung (Spicil. Romanum T. 3 p. 673 ff.; MSG 18, 453 ff.; MSL 129, 691 ff.), wertvolle Nachrichten erhalten hat, schon bei bem ersten Auftreten des Meletius in Alexandrien bessen Anhänger 25 gewesen, was die Maffeischen Urfunden bestätigen (Routh IV 2, 94). Damals noch Laie, aber voll Ehrgeiz, hätte er sich bald dem Bischof Petrus wieder angeschlossen, und wäre von ihm zum Diakonen ordiniert worden. Als Petrus dann aber Meletius erkommunizierte (f. oben S. 559, 56), habe er seinen Mißmut darüber nicht verhehlt, und sei deshalb von Petrus mit berfelben Strafe belegt worden. Sein Berfuch, Betrus durch angesehene 40 Presbyter zur Bieberaufnahme zu bewegen, fei fehlgeschlagen (Spicil. Romanum III, 675 ff.); erft fpäter fei feine Buge angenommen, und er felbst Presbyter geworben (a. a D. Nach der übereinstimmenden Schilderung des Sozomenus h. e. I, 15 wäre das 692). schon unter Bischof Achillas geschehen. Bur Zeit Alexanders befand sich also Arius in ber Großkürche; und Meletius soll Alexander ben Dienst erwiesen haben, Arius wegen seiner 45 tetzerischen Predigten in der Bautalistirche anzuzeigen (Epiphanius 68, 4). Den guten Beziehungen zum alerandrinischen Epistopat hatten die Meletianer die günstige Behandlung seitens der Bäter von Nicäa zu verdanten; die Persönlichkeit und das Vorleben des Meletius werden Eindruck gemacht haben; auch hoffte man wohl, eine Verbindung des Deletianismus mit dem Arianismus verhindern zu können. Ein Schreiben der Synode (er= 50 halten bei Sofrates h. e. I, 9; Theodoret h. e. I, 8) an die Bischöfe Agyptens verfügt, unter Hervorhebung der besonderen Milde, daß Meletius sich nach Lytopolis zu begeben habe, als Bischof, aber ohne Ordinationsrecht. Die Kleriker seiner Gemeinschaft sollten aufs neue geweiht, und dann in ihrem Grade anerkannt werden, aber immer den tatho= lischen Klerikern im Range nachstehen; auch wurde ihnen das Recht zu wählen abgesprochen, 55 aber bei Wohlverhalten ein Avancement in der katholischen Kirche in Aussicht gestellt. Die Stelle des Meletius wurde als künftig wegfallend bezeichnet; offenbar hatte er einen katholischen Kollegen, der als der rechtmäßige Bischof von Lytopolis galt. Und um fünftighin alle Alpirationen des Stuhls von Lykopolis unmöglich zu machen, wurden in c. 6 Nicaea 325 die Metropolitanrechte Alexandriens über ganz Agypten ausdrücklich anerkannt. Um 60 den Beschluß ber Reichsspnobe auszuführen, forderte Alexander von Meletius eine Lifte ber Kleriker seiner Bartei, die diefer auch einreichte. Sie enthielt die Namen von 29 Bi-Real=Enchtlopäbie für Theologie und Rirche. 8. M. XII. 36

schöfen in Aappten; in Alexandrien waren vier Presbyter, drei Diakonen und ein Militärgeislicher thätig gewesen (die Lifte ist erhalten bei Athanafius Apol. c. Arianos c. 71, MSG 25, 376 f.). Danach hat Meletius ven Beschluß ver Synode angenommen, dem Alexander seinen Rlerus vorgestellt und seine Rirchen übergeben, und in Lykopolis seinen s Aufenthalt genommen (Sozomenus h. e. II, 21). Tropbem ift die Hoffnung, seine Bartei ber Kirche wieder zuzuführen, nicht in Erfüllung gegangen, sei es, daß die Durchführung auf Schwierigkeiten stieß, oder ber populäre Arianismus ihr den Rücken stärkte. Der Um= ind Schloterigeetten pieg, ober det populate Artumsnus ihr den statten patter. Det tans-schwung in der Stimmung der Meletianer muß sich rapide vollzogen haben, wenn es wahr ist, daß Meletius selbst den Bischof Johannes Archaph zu seinem Rachfolger be-10 ftimmte (Sozomenus II, 21), und noch Alerander, der selbst fünf Monate nach seiner Rücktehr von Nicäa starb (s. Gutschmid, Kl. Schriften, II, 427), gegen die Meletianer scharf vorgegangen wäre (Epiphanius h. 68, 5). Meletius wäre danach um die Jahres-wende 325/6 gestorben. Sein Nachfolger führte eine Gesandtschaft nach Konstantinopel, um die Samstellung der Meletianer durchung wie des Meletianer, um die Samstellung der Meletianer durchung eine Gesandtschaft nach Ronslantinopel, um die Sonderstellung ber Meletianer burchzuseten, also die Annullierung bes Beschlusses 15 von Nicäa. Als sie nicht vorgelassen wurden, traten sie mit Eusebius von Nikomedien in Verbindung, der ihr Verlangen beim Kaiser mit Erfolg befürwortete, und so das Bündnis zwischen Meletianismus und Arianismus sanktionierte (Epiphanius h. 68, 5. 6). Die aus so verschiedenen Quellen entsprungenen Betwegungen einigten sich in der Richen= politik und flossen zusammen, so daß der Bolksmund zwischen beiden nicht mehr unterschied 20 (Sozomenus h. e. II, 21). Dem Athanasius machten sie viel zu schaffen. Schon bei seiner Bahl hatten sie einen Gegenkandidaten aufgestellt, Theonas, der aber nach drei Monaten ftarb (Epiph. 68, 7); in der Folge tam es zu blutigen Jusammenstößen in den Richen; mehrere seiner schärften Gegner waren Meletianer. Ihren Beschuldigungen hatte er seine Absetzung durch die Synode von Tyrus 335 zuzuschreiden, wo Johannes als 25 Bischof der Meletianer anerkannt wurde. A. vergalt ihren Haß mit gleicher Munze. Seine Rachrichten über Meletius geben den Klatsch der Athanasianer wieder, sie find nachweislich falsch aber böchst unwahrscheinlich (Apol. c. Ar. 59; Hist. Arian. ad monachos 78; ad episc. Aeg. 22; MSG 25, 356 f. 787 f. 589 B). Auch das Datum, das er an letztgenannter Stelle über die Ansänge des Meletianismus giebt (a. 306), läßt sich gegen= 80 über den älteren und besseren Quellen nicht halten. Noch in der Mitte des fünften Jahr= bunderts muß es Meletianer in Agypten gegeben haben (Sofrates I, 9), bie auch unter ben Mönchen eine befondere Gruppe bildeten (Theodoret h. e. I, 9; haer. fab. IV, 7, MSG 83, 425). S. Acelis.

Meletius Begas, Patriarch von Alexandrien im 16. Jahrhundert. — 85 Litteratur: Die sehr zerstreute Litteratur ist genannt bei Ph. Meyer, Die theol. Litteratur ber griech. Kirche im 16. Jahrhundert, Leipzig 1899, S. 53 f., worauf hier der Rürze halber verwiesen werden muß. Außerdem Regel, Analecta Byz.-Russica 1891, S. CXCLIX und Papadopulos Rerameus, Ilaïosov Ayanoorolstov iorogia rov ogovs Sira 1891, S. 157—165.

Meletios Begas ( $\delta \Pi \eta \gamma \bar{a}_S$ ), aus guter tretischer Familie stammend, wurde um 1540 40 geboren, studierte in Badua; im achten Jahrzehnt an den Höfen der Batriarchen von Allezandrien und Konstantinopel angestellt, bestieg er den Thron des Batriarchen von Allezandrien im Jahre 1590 und starb 1601 oder 1602 (das Datum seines Todes nach dem Briese des Joseph Scaliger vom 13. Mai 1602 in der Sammlung der Epp. Scal. Ed. Francos. 1628, S. 349).

15 M. ist einer ber wenigen wiffenschaftlich gebildeten griechischen Theologen bes 16. Jahrhunderts. Er ist einer der bedeutendsten Verteidiger seiner Rirche gegen den Ratholicismus, namentlich auch an den konfessionellen Rämpfen in Bolen Ende bes 16. Jahrhunderts beteiligt. Von protestantischen Gedanken nicht underührt, stand er dem Protestantismus doch wohl ablehnend gegenüber, wenn auch nach Scaligers Brief ei 50 magna eum ils Hollandis, qui istic (in Ägypten) negotiantur, kamiliaritas intercededat. Ryrillos Lukaris war sein Schüler und Rachfolger im Amt.

intercedebat. Ryrillos Lutaris war sein Schüler und Nachfolger im Amt. Seine bedeutendste Schrift ist der στοωματεύς, der von der wahren Rirche handelt und zugleich gegen den Primat des Papstes polemisiert, gedruckt im Tόμος χαραζ des Patriarchen Dositheos von Jerusalem, Bukarest 1705, S. 553–604, wahrscheinlich auch

55 benutt in der Apocrisis des pfeudonhmen Christophoros Philalethes, vgl. 3bIh 1877. Frommann, Kritische Beiträge zur Geschichte der Florentinischen Kircheneinigung. In dieser Schrift des M. klingen Gedanken Augustins an. Allgemeine Volemik gegen Rom treibt auch sein Dialog "Oododozos Χοιστιανός", gedruckt in Wilna 1596 (Herzogl. Bibliothet in Wolfenbüttel). Auch seine Ogdodozos didaoxalía, 1769 von Reophytos Rapfolalybites herausgegeben, wird ähnlichen Zweet verfolgen (mir unzugänglich). Mit einer Reihe von dogmatischen Sendschreiben hat M. in die polnischen Konfessionssstreitigleiten eingegriffen, so mit dem Brief an König Sigismund III. von Bolen, auch bei Regenvolskius, Systema Historico-Chronologicum Eccl. Slavonicarum etc., Trajectl ad Rhenum 1652, 467, an den Bischof Hypatius Botei von Bladimir und Breft, 5 ebenda erwähnt S. 466, und einer Reihe von Schreiben, die Nisobenus Metagas 1627 in Konstantinopel hat drucken lasser; Titel: Toö  $\mu ax$ . rarg.  $\hat{\eta}\mu$ . Mederlow — regd  $r \eta_s$  daz $\eta_s$  roö Ilária wie einer Reihe von Schreiben, die Nisobenus Metagas 1627 in Konstantinopel hat drucken lasser; Titel: Toö  $\mu ax$ . rarg.  $\hat{\eta}\mu$ . Mederlow — regd  $r \eta_s$  daz $\eta_s$  roö Ilária wie eine Keide entrolär (Sött. Universitätisbilliothet). Hinschrie an Kyrialos Bhotinos und Gabriel Severus, die Renaudot herausgegeben hat: Gennadii 10 Patr. Const. etc. opuscula, Paris 1709. In seiner úrdz r $\eta_s$  Australier eine Reiche von Fragen verschliebenen Inhalts, ein Betweis bassit, wie sein Rat gesucht wurde. Das M. auch für die innere Entwicklung und den Lusbau seiner Kirche thätig war, 15 geigt seine gewächtige Teilnahme an der Synobe von 1593 in Konstantinopel (verschiebene Alten berschen bei Dostithes von Zeussalen,  $r o \mu os sin Ronstantinopel (verschiebene$  $Alten berschen bei Dostithes von Zeussalen, <math>r o \mu os sin Ronstantinopel (verschiebene$ Ineditis des M. sind seine Bredigten hervorzuheben, die führ mehrsach handschriftlicherhalten haben.

**Reletins Syrigos,** geft. 1664. — Litteratur: Ueber die Familie der Syrigoi: <sup>\*</sup>*Exxl. 'Alýdeca*, Jahrg. 8, S. 81: Kurze aber im ganzen zuverlässige Biographie in der Nusgade der unten zu nennenden *Artlöchaus* von Dossisses Rater. v. Jerusalem, abgebruck auch dei Zasioas, Néa Ellás herausg. von Georgios Kremos, Athen 1872, S. 443—445 u. dei Legrand, Bibliographie Hellénique du dix-septième siècle Bb II, Paris 1894, S. 470 bis 25 472; Renaudot, Gennadii Patr. Const. De sacramento Eucharistiae etc., Paris 1709; Schelsstrate, Acta orientalis ecclesiae contra Lutheri haeresin Romae 1739, Bb I S. 393 ff. La perpetuité de la foi etc., Ausgade von Laufanne 1781 ff. Bb V, S. 36. 80 f. 178 f. 299. 313 ff. 353. 443. 462; Fabricius, Bibl. Graec. ed. Harl. Bb XI, S. 474 f. Demetracopulos Graecia orthodoxa 1872, S. 158 f.; Sathas, Neoeldynaux Athen 1868, 80 S. 255 ff.

Meletios Syrigos ( $\Sigma v \varrho l v o_s$ ,  $\Sigma v \varrho \tilde{v} v o_s$  ober  $\delta \Sigma v \varrho l v o_v$ ) ftammt aus einer fretijchen Familie und ift 1586 geboren. Er hat in Padua abendländigche Bildung sich angeeignet. Mönch in einem fretischen Kloster wurde er bald von hier vertrieben, da er gegen die Ratholiken zu polemisch auftrat. Nach einem kürzeren Aussenthalt in Alerandrien wandte se er sich 1630 nach Ronstantinopel und erhielt hier die Stellung eines didáoxalos xai newrowinzellos rös uerdange kännen kürzeren Passentie vande eines didáoxalos kai newrowinzellos rös uerdange kännen kürzeren Passentier eines didáoxalos kai newrowinzellos rös uerdange kännen kürzeren Passentier Bessentier war ein überzeugter Gegner des Aprillos Lularis und hat hieraus kein öchl gemacht. Nach dem Tode des Meisters richtete er seine Feindschaft gegen dessent schledogre damaliger Theolog wurde er von seiner Kirche 1642 zu der Synobe von Jassen er schledogre damaliger Theolog wurde er von seiner Kirche 1642 zu der Synobe von Jassen er Cod. 360 in der Bibliothef des Metschien des hl. Grabes in Konstantinopel ist (vgl. Bapadopulos Kerameus, 45 Iegosolvurusie Bischlauftung web zussens in Konstantinopel ist (vgl. Bapadopulos Kerameus, 45 Iegosolvurusien Bischlauftung web zussens in Konstantinopel ist (vgl. Bapadopulos Kerameus, 45 Iegosolvurusien Bischlauftung web verseung stand, und nahm dassen Bibliothef der Berenziehichen Bibelübersetzung des Marimos Ralliupolites (vgl. oben Bis 111 S. 118,42), die im Dienste der Krillichen Barthenios dem Alteren, der dem auf so ich (Dostithees, lorogla negl rön er Iegosolvurus franzeiter, 1624 gern auf 20 Kerteilung ber mengriechichen Bielübersetung verseung gesattet hatte, 1644 gern auf 20 Kerteilung ber im Jahre 1651 erfolgten Tobe bes Parthenios konnte M. sicher wieber in Konstantinopel bleiben. Er starb in Galata 1664.

Die Bebeutung bes M. liegt nicht auf wissenschaftlichem Gebiet (vgl. die gute Charakteriskis von Eugenios Aitolos in bessen von Anastasios Gordios bei Sathas 55 Mesauwr. Bisl. III, 423-479, besonders S. 437), sondern in seinem Wirken gegen die Aprillsche Bewegung. In diesem Sinne schrieb er auch das Werk, das allein herausgegeben ist von seinen Schriften, die Artldsmac, xard rwr xalssurwur zegalalwr xal ecwinsewr Kuolllov rov Aouxágews. Einzige Ausgade von Dositheos 1690 (Legrand a. a. D. II, S. 438). Auszüge bei Schelstrate a. a. D., La perpetuite etc. a. a. D., 60 36\* Renaubot a. a. D. S. 156 f., De Moni, Histoire crit. de la Creance — des Nations du Levant, Frankfurt 1684, S. 203 ff. M. versucht hierin Artikel für Artikel die Confessio des Aprill von 1629 zu widerlegen. Unter den nicht herausgegebenen Schriften des M. find namentlich seine Predigten (vgl. Sathas S. 258 ff.), seine Alsoluthien auf die s Märtyrer des 17. Jahrhunderts (Eugenios Bulgeris Erworch'n nodes Iléroor ror Klaionor, ed. Roromilas 1844, S. 29 f.) und die Übersezung der Apologie des Kaisers Rantaluzenos gegen den Islam zu erwähnen (vgl. Chrhard bei Krumbacher', Gesch. der Byz. Litt., S. 106).

Relito, Bischof von Sardes. — Die ältere Litteratur, die von U. Chevalier, 10 Repertoire des sources histor., Bio-Bibliogr. p. 1559. 2740; Richardson, Bibl. Synopsis p. 110 f. verzeichnet wird, ist taum noch brauchbar. Die umfangreiche und für ihre Zeit verdienstp. 110 f. verzeichnet wird, ift taum noch brauchbar. Die umfangreiche und für ihre Zeit verdientt-liche Abhandlung von F. Piper über M. ThEIR 11 (1838), S. 54-154 ist in den meisten Buntten überholt. Alles Material ist zusammengesch von Harnack, Die Ueberlieferung d. Apologeten (III, 240 ff.; ders., Gesch, d. altchristl. Litterat. I. 246 ff.). Daneben bleibt der 15 gründliche Art. von Salmon DehrB III, 894 ff. noch immer brauchbar. Die Dissertation v. C. Thomas, Melito v. Sardes, Osnabrüd 1893, hat die Litteratur vermehrt, aber nicht be-reichert. Ausgaben der Fragmente: a) die griechischen Fragmente hat Nouth, Reliquize sacrae<sup>2</sup> I, 115 ff. gesammelt und bearbeitet. Ferner Otto, Corpus Apologet. Christian. saec. II, vol. IX, p. 410 sqq. vgl. p. 433 sqq. Ein Stüc über die Zaufe bei Pitra, Maelexa 20 sacra II, p. 3 sqq. und Mercati, Symbolae Melitonianse ThO. 76 (1894), S. 597 ff. b) Die inrichen Fragmente finden jich bei BE. Gureton, Spielegium Syriacum: containing 20 sacra 11, p. 3 sqq. und Wetrati, Symbolae Melitonianse ZhO. 76 (1894), S. 597 ff. b) Die sprischen Fragmente finden sich bei B. Cureton, Spicilegium Syriacum: containing remains of Bardesan, Meliton, Ambrose and Mara Bar Serapion, London 1855. Ferner bei Pitra, Spicilegium Solesmense II, XXXVII sqq. LVI sqq. Otto, I. c. p. 497 sqq. [c] ein Ileines armenisches Fragment unter dem Namen eines nicht näher bezeichneten Bischofs 25 Meliton ist von Martin bei Pitra, Analecta Sacra IV, 16 veröffentlicht worden. Mit M. v. S. hat es nichts zu schaffen]. Deutsche Uebersetzung der sprischen Apologie von B. Welte, IhO. 44 (1862), S. 384 ff. B. Gröne in d. BRS. Ueber das Berhältnis der Framente unter dem Nomen Weltica zu beran unter dem Nomen des Trankis umd Fragmente unter dem Namen Melitos zu benen unter dem Namen des Frenäus und Alerander von Alerandrien f. G. Krüger, Melito v. Sardes ober Alerander v. Alerandrien ? 80 3m2h 31 (1888), S. 434 ff. Eine vortreffliche Busammenfassung det neueren Litteratur über Mehr Mehr and Efterlarde Alerandrie Alerander v. N. bei A. Ehrhardt, D. altchriftl. Litteratur u. ihre Erforschung von 1884—1900 (Straßb. theol. Studien, herausgeg. von Ehrhardt und Müller, I Suppl., Freiburg 1900), S. 258 ff. über bas Leben des Melito find wir außerordentlich schlecht unterrichtet. Die spär= lichen Nachrichten, die wir über ihn besitzen, reichen taum weiter als dazu, ungefähr seine 85 Lebenszeit festzulegen. Nach einem erhaltenen Bruchstück, das den Eingang der Schrift "über die Paffafeier" bildete, schrieb er dieses Wert zu einer Zeit, als Servilius schaft-scheinlich mit Rufin in Sergius zu korrigieren] Paulus Prokonsul in Aften, und Sagaris Märthrer geworden war (Euseb., h. e. IV, 26, 3). Das Amtsjahr dieses Profonfuls wird auf 164/165 berechnet (Waddington, Fastes des prov. Asiat. p. 226 ss.; 10 Keim, Aus d. Urchriftentum 155 sett das Jahr 167), die Schrift "über die Bassafeier" mithin um 166 angesetzt (Renan, Marc-Aurèle p. 198). Als Polykrates von Ephejus um 195 an die römische Gemeinde in Sachen des Ofterstreites schrieb, erwähnte er unter ben kleinasiatischen Autoritäten auch Melito, ben er einen Eunuchen (Rufin erläutert ben Ausdruck propter regnum dei eunuchum) nennt und einen Mann, ber im bl. Geifte 45 gewandelt sei (Euseb., h. e. V, 24, 4). Daß ihn Clemens von Alexandrien gekannt

- und gelegentlich bekämpft hat, wissen wir durch Eusebius (h. e. IV, 26, 4). Tertullian machte sich in seinem verlorenen Werke de eestasi darüber lustig, daß man ihn in kirchlichen Kreisen für einen Propheten angesehen habe (vgl. dazu den Ausdruck des Polykrates er dylw nrechart narra nodirevoalperor) und tadelte, wie es scheint, sein rbeto-
- έν άγίω πνεύματι πάντα πολιτευσάμενον) und tadelte, wie es scheint, sein rhetoto riches Kathos (declamatorium ingenium, boch ist bas vielleicht ein Geitheton aus bem Komplimenticrbuch des Hieronhmus, der de viris inl. 24 diese Notiz erhalten hat). Aus diesen spärlichen Nachrichten ergiebt sich, daß die Blütezeit Melitos in die Regierungsjahre des Mark Aurel fällt, daß er ehelos lebte und daß er in den Gemeinden als geistbegabter Bischof galt.
- 55 Ueber seine schriftstellerische Thätigkeit wissen wir, dant der Sorgfalt Eusebs, beffer Bescheid, wenn wir auch von der Mehrzahl der Schriften allein die Titel kennen. Euseb hat seinem Bericht über Melito (h. e. IV, 26) ein Verzeichnis der Abhandlungen einverleibt, die ihm bekannt geworden waren und die er wahrscheinlich in einem Corpus Melitonianum in der Bibliothet zu Casarea vereinigt gefunden hat. Die Titel
- eo scheint Euseb wörtlich aus der Handschrift entnommen zu haben; doch ist die Uberlieferung nicht ungetrübt. Dieses Verzeichnis umfaßt folgende Nummern: 1. eine Schrift

in zwei Büchern über das Bassa, von Clemens von Alexandrien bekämpft (Meltrwros  $\pi \varepsilon \varrho$ ) rov  $\Pi \dot{a} \sigma \chi a$  d'vo); 2. von der (rechten) Lebensweise und den Propheten ( $\pi \varepsilon \varrho$ )  $\pi \sigma$ λιτείας και προφητών, Rufin: de optima conversatione; sed et de prophetis; Syrer: περί πολιτείας και περί προφητών; Hieronymus: de vita prophetarum, was wohl nur auf flüchtiger Lefung bes Euseb beruht). Der Schwierigkeit, die die eigen- 5 artige Fassung des Titels bietet, würde man leicht entgehen, wenn man läse neol noduresas artige Fusioning des Lutis viere, wurde man teicht eingegen, wenn man iche Regt Rolltelag  $\tilde{\eta}$  Roognwör. Man könnte dann vermuten, daß in der Abhandlung als die rechte Lebenstweise die der "Propheten" geschüldert war, nicht die der montanistischen, sondern der kirchlichen "Propheten", der Unverheirateten und Geistbegabten, deren einer Melito selbst gewesen ist. Aber gegenüber der einstimmigen Bezeugung des kal wird man sich kaum 10 zu einer solchen Anderung entschließen dürfen, so leicht sich auch bei den Ercerpten, die aus stenographischen Aufzeichnungen übertragen sein werden, derartige Fehler unterlaufen und schon in die Originalausgaben der KC eindringen konnten; 3. von der Riche ( $\pi e \varrho l \, \dot{\epsilon} x x \lambda \eta \sigma l a_s)$ ; 4. vom Sonntag ( $\pi e \varrho l \, x v \varrho \iota a x \eta s$ ); 5. über ben Glauben des Menschen ( $\pi e \varrho l \, x l \sigma \tau e \omega s$  à  $r \partial \varphi \omega \pi o v$ ; so die besten Hill, bes Euseb, Rufin, Spr., Hieronhmus; der 15 auffallende Titel erklärt die Ronjektur  $\pi e \varrho l \, \varphi \dot{\nu} \sigma e \omega s$  à  $r \partial \varphi \dot{\omega} \pi o v$ , die sich in mehreren Hill, des Euseb findet, und die möglicherweise in der That das Richtige trifft. Da aber Euseb ohne Zweisel  $\pi e \varrho l \, \pi \sigma r e \omega s$  schwarzen wir den Recht, klüger sein zu wollen als er auch menn es nur ein Norlaben leinsteit is den intime Einstein Tite wirden Tite er, auch wenn es nur ein Bersehen seinerseits ist, dem wir den jetzigen Titel verbanten); 6. von ber Schaffung bes Menichen (negl nlasews, Syr. negl nlasews aurov, boch 20 ift der Zusatz des Suffixes beim Sprer wohl nur eine burchstäcktige Glättung); 7. vom Glaubensgehorfam (περί ύπακοης πίστεως fo Rufin und ber Sprer, ber nach bem Armenier zu korrigieren ist); 8. von ben Sinneswerkzeugen (περί alountowr; bie griech. H. bieten 7 und 8 vereinigt: *neol níorews bnanoñs alovnryolwn*, was jeder ver= nünftigen Interpretation widerstrebt. Rufin übersett de obedientia fidei, de sensibus 25 und Nicephorus hat in berselben Beise die Titel getrennt. Der Sprer hat den zweiten Titel weggelassen, Hieronymus den ersten. Daraus ist zu schließen, daß die Verderbnis bereits sehr alt ist und vielleicht irgendwie schon in die Originalausgabe zurlichgeht); prietus seut all ist und verleicht ingenomie soon in die Originalausgade zurlichgeht); 9. vom Geist und Leib ( $\pi e \varrho l \psi v \chi \tilde{\eta}_S \times al \sigma \omega \mu a ros;$  so Syr. Hieronymus und die Ueber-schrift des spr. Fragmentes Nr. XIII bei Otto; die meisten griechischen Hi. fügen noch so  $\tilde{\eta}$  vols hinzu das einen sehr auffallenden Titel ergäbe. Rufin las  $\pi e \varrho l \psi v \chi \tilde{\eta}_S \times al$  $\sigma \omega \mu a ros \times al vols.$  Die zuderlässige H. (Paris 1431, ebenso 1437 und Niceph.) liest  $\pi e \varrho l \psi v \chi \tilde{\eta}_S \times al \sigma \omega \mu a ros \tilde{\eta} v, & ols, was nicht bloße Verleiung sein kann.$ Vielleicht hat Otto mit seiner Vermutung teilweise recht und der Jusa ist eine verstüm= $melte Gloße und lautete ursprünglich <math>\tilde{\eta} v & v \delta v o l s core so die Morte franden ss$ in einigen Cremplaren weiter unten; s. zu Nr. 14. Die Randbemertung wurde dann $balb in den Tert einaeflich und so entstand ber ziektige Tiele: 10. von der Taufe (<math>\pi e o l$ halb in den Text eingefügt und so entstand der jestige Titel); 10. von der Taufe (negl λουτοοῦ); 11. von der Wahrheit (περί ἀληθείας); 12. vom Glauben (περί πίστεως); 13. von der Geburt Christi (περί γενέσεως Χριστοῦ; so nach Rufin: de fide, de generatione Christi; ebenso Syrer. Die besten griech. His. lesen: περί πίστεως xal eo yeréσεως Χριστοῦ; ein Teil der Hi. und Nicephorus περί γενέσεως xal πίστεως Χριστοῦ. Harnad [TU I, 1, 247 Ann. 347] hält dies für den ursprünglichen Titel und die andere Lesart für eine dogmatische Korrektur. Das wäre dentbar. Aber die votreffliche Bezeugung arbitett ausschlich kei der Grege Lacker, au bleider, Weiter Die votreffliche Bezeugung gebietet, zunächst bei ber ersteren Lesart stehen zu bleiben). Mit Nr. 13 ift wohl auch die von Anastasius Sinaita (Odnycs 12 p. 260 Gretser) citierte Schrift neol sagenwosews 45 Хριστού zu identifizieren, die nach diefem Citat mindestens brei Bücher gezählt hat. 3ft biese Identifizierung richtig, so war sie gegen Marcion gerichtet); 14. von der Brophetie (negl ngogyreias; Rufin: de prophetia eius [d. b. Christi]; Syr.: negl rov dovov rys ngogyreias abrov. Hieronymus: de prophetia sua. Danach sügen Paris. 1431, 1437 Rufin, Syr. noch den Titelvon Rr.9 περί ψυχης και σώματος ein); 15. von der 50 Gastfreundschaft (negl piloherias, einige Hill. haben bier ben Titel von Nr. 9 zugesett, woraus fich ergiebt, daß in einem alten Gremplar, vielleicht dem Original, die Worte am Rand nachgetragen waren); 16. ber Schlüffel (f xheis ; ber Titel fteht fo im Spr.); 17. vom Teufel ( $\pi e \varrho l$  rov  $\delta la \beta \delta lov$ ); 18. von der Offenbarung des Johannes ( $\pi e \varrho l$  röz  $\delta \pi o \varkappa a l v \psi e \omega c$ Iwarvov; 17 u. 18 find getrennt nach Rufin, Syr., Hieronhunds; die griechischen Hif. 55 scheinen die beiden Litel zu einem einzigen zu verschmelzen und ihnen folgt Harnach; 19. von der Körperlichkeit Gottes ( $\pi e \varrho l$  érow warvov deov, auch von Origenes zu Gen 1, 26 bezeugt [VIII, 49 sq. Lomm.]); 20. Apologie an Antoninus (τδ ποδς Άντωνΐνον βιβλίδιον); 21. Auszüge (exloyal); 22. vielleicht eine Schrift von bem Leiden Chrifti (els rò πάθος), von Anastafius Sinaita (Odnyós 12 p. 216 Gretser) citiert; ber Titel ist 60

schwerlich wörtlich wiedergegeben [vgl. oben unter Nr. 12]; denn die Form widerspricht ber bei Dl. sonst üblichen und els ro nádos einsach mit neol rou nádous gleichzuseten, gebt nicht an.

Die geringfügigen Refte diefer ausgedehnten Schriftstellerei erstrecken sich über die 5 Schrift von der Taufe, von der Paffafeier, die Apologie, von der Euseb ein etwas um= 5 Schrift von der Laufe, von der Passasser, ole Apologie, von der Sused und fangreicheres Stück aufbewahrt hat, sowie über die Auszuge, deren Anfang bekannt ift. Die griechischen Fragmente, die Anastassius Sinaita mitgeteilt hat (s. oben Nr. 13. 22), werden unter Titeln citiert, die Euseb nicht nennt; ein kleines Fragment bei Origenes zu Bi 3 (XI, 411 sq. Lomm.) mag der Schrift vom Teufel angehören, während man die 10 in der Genefiscatene (Fragm. IX-XII bei Otto) gewöhnlich den Auszugen zuweift. Endlich hat Harna (SBA 1898, S. 517 ff.) wahricheinlich zu machen gesucht, daß ein in einem Londoner Papprus (The Oxyrynchus Papyri ed. Grenfell u. Hunt I, p. 8) enthaltenes Fragment, das vom Geiste ber Prophetie handelt, aus M.s Schrift  $\pi e q i \pi q o - q \eta \tau e i a s$  ftamme. Etwas einigermaßen Sicheres ist darüber aber nach Lage ber Sache 15 nicht auszumachen. Dazu kommen noch einige spriche Bruchstücke, die sich in Florilegien erhalten haben. Sie sind ohne Zweisel aus indiretter griechischer Ueberlieferung geflossen. Denn keine Spur weist barauf hin, daß die sprische Rirche die Schriften, benen fie entnommen sind, je vollftändig besessen hat. Von diesen sprischen Fragmenten ist das erste (XIII bei Otto) nach der Uberschrift dem Lóyos negd wurfs zad schwaros ent-20 nommen : bas zweite (XIV bei Otto) einem 26705 neol σταυρού, bas britte (XV bei Otto) bem loyos neol nlorews, während das lette (XVI bei Otto) lediglich die Überschrift: "von Meliton, bem Bischof ber Stadt Atiga". Die verwidelte Überlieferungsgeschichte biefer Fragmente, von benen in den Hff. XV auch bem Irenäus, XIII u. XVI auch Alexander von Alexandrien zugeschrieben werden, hat Krüger (ZwIh 31 [1888], S. 434 ff.) flar 25 und erschöpfend erörtert. Er hat die Rätsel der Uberlieferung so zu lösen gesucht, daß er annahm, alle Fragmente gehörten einer einzigen Schrift des Melito an, die den Titel führte neol yvyng xal owparos xal els ro navos; bieje Schrift wurde von Alexander von Alexandrien einer Predigt zu Grunde gelegt und vielfach wörtlich ausgeschrieben. In ber That ift das der einleuchtendste Zösungsversuch der könntlich underschleten Frage. Immerbin 30 scheint ein sicheres Urteil erst dann abgegeben werden zu können, wenn die Hil, aus denen diese Uberlieferungsgeschichte zu entnehmen ist, genauer geprüft sein werden. Die Über-lieferung griechischer Namen ist bei den Syrern häusig unzuverlässig und bogmatische Korrekturen an verdächtigen Namen sind nicht selten vorgenommen worden. Über die untergeschobenen Schriften ist noch ein kurzes Wort nötig. In der Spise

35 ftebt bie sprische Apologie unter seinem namen (p. ⊐sqq. bei Cureton, p. 501 sqq. bei Daß sie nicht mit der von Euseb erwähnten identisch fein tann, beweist der Um-Dtto). ftand, daß die aus diefer mitgeteilten Sätze sich in jener nicht finden. Sie ist wohl, wie

Nöldeke ausführte (JpTh 13 [1887], S. 345 f.), ein sprijches Originalwert (1921, auch Höldeke ausführte (JpTh 13 [1887], S. 345 f.), ein sprijches Originalwert (1921, auch Hollenberg, Deutsche Zeitschrift f. christl. Wissensch. u. christl. Leben 1856, Nr. 14). Wie 40 sie zu dem Namen des M. getommen ist, bleidt bunkel. Auch ihre Abfassungszeit ist nicht sicher zu ermitteln. Harnack (III I, 1, 262 ff. Gesch. d. altchr. Lit. II, 1, 522 ff.) läßt sie unter Caracalla geschrieben sein, Seeberg meint, daß er die Apologie des Miltiades fein möge und setzt sie baher unter Antoninus Bius (FGNR V, S. 238 ff. Anm.). Unter bem Namen des M. hot Wirze (Stoner) 1, 519: UL p. 1, 2027). bem Namen des M. hat Bitra (Spicil. Solesm. II, p. 1-519; III, p. 1-307)

45 eine lateinische Clavis soripturae veröffentlicht, in der er bis zuletzt eine Bearbeitung ber xleis des Melito erblickte. Daß Steit (ThStk 1857, S. 584ff.) die Unechtheit bereits schlagend erwiesen hat, machte auf den Herausgeber ebensowenig Eindruck wie die Einwände von Rottmanner und Duchesne (Bulletin crit. 1885, 47 ss.; p. 196 s.). So-gar nach Vitras Tod ist die Idee noch einmal aufgelebt (vgl. Rottmanner ThOS 78 50 [1896], S. 614 ff.). Über die angebliche Beteiligung M.s an der Legendensabritation s. Lipsus, Apostr. Apostelgesch. u. Apostellegenden I, 86. 107 ff. 121 f. Über einen pseudo-

melitonischen Apotalppfentommentar, ber nur burch einen schlechten Mönchswitz biefen Namen erhalten zu haben scheint, vgl. Harnad IU 1, 1, S. 274.

Die Bebeutung, bie M. für bie Rirchen= und Dogmengeschichte beseffen bat, zutreffend 55 zu charakterisieren, ift bei dem Materiale, das uns für die Beurteilung feiner Person zu Bebote fteht, unmöglich. Die Uberfchriften feiner Berte tonnen ju einem Ratfelspiele berausfordern und Piper hat ein folches betrieben. Das ift zwecklose Verschwendung von Scharffinn. Daß er zu den zahlreichen praktischen und bogmatischen Fragen seiner Zeit Stellung genommen bat, lassen uns die Titel der Schriften, die er verfaßt hat, noch er-60 raten, und es ist nicht zu bezweifeln, daß eines der wichtigsten Kapitel der Kirchen=

geschichte vor uns weit klarer aufgeschlagen läge, wenn wir diese Schriften noch besäßen. Daß er sich an den Bassasstreitigkeiten beteiligt hat, die der großen Spaltung in der Oftersfestfrage vorangingen, ist bereits oben (S. 564, 41) berührt worden. Ebenso wird man mit Grund annehmen dürfen, daß ihn die montanistische Betwegung beschäftigte und ohne Mühe kann man Titel, wie die neol nolurelas xal ngoopprör, neol éxxlyolas, oder 5 neol ngoopprelas damit in Verbindung bringen. Ihn einen Montanisten zu nennen (Schwegler, Montanismus S. 223, Anm. 5) gebt nicht an, dagegen spricht schon die Art, wie sich Tertullian über ihn geäußert hat. Seine Stellung in dieser Sache läßt sich begreifen, wenn wir ihn mit Frenäus vergleichen, mit dem er auch in anderer Hinficht eine gewiffe Berwandtschaft zeigt. Sein fittlicher Rigorismus, der ihn auch praktisch zur Verwerfung 10 der Ebe trieb, seine Schätzung der Prophetie und des Geistes erklären, warum man ihn in die Nähe des Montanismus gerückt hat. Noch mehr aber lehrt er uns die Berbreitung des Montanismus verstehen. Denn er zeigt, wie die Gedanken, die von diesem mit so großer Energie betont wurden, in der Luft lagen und wie es nur eines Anstopes bedurfte, daß die bei vielen noch lebendige altertümliche Anschauungsweise zu bestimmten Gebilden 15 führte. Daß M. philosophisch gebildet gewesen sei, hat man je und je angenommen (Baumgarten-Coussius, Compend. d. christl. DG I, 81 d unter Hinweis auf die Schriften (Summgartenscoulus, compeno. o. grift. DI 1, 810 unter Himbels auf die Schriften neol nkaoews, neol aladyryolwy; Loofs Leitfaden 3. Studium d. DG § 21, 5). Daß er das Christentum als eine "Uhilosophie" bezeichnete (Euseb., h. e. IV, 26, 7), beweift dafür noch nicht viel. Wenn das wirklich seine Meinung vom Wesen seiner Religion 20 gewesen wäre, hätte er es sicherlich nicht mit den "anderen Religionen" (ällar donoxelar) zusammengestellt. Er wollte ohne Zweifel durch diefen Ausdruck die politische Harmlosigs-teit hervorheben. Doch zeigen die Ausschluchungen in seiner Schrift "über die Geele und ben Leib", daß er ungeachtet seiner praktischen Interessen und theologischer Spelulation nicht abhold vor In keiner Christikalagie hat er den Unterklich der Barmlessen stäter der In feiner Christologie bat er ben Unterschied ber beiden Naturen scharf 25 abbold war. hervorgehoben, und wenn Anastasius Sinaita genau citiert, so hat er sogar ben Sat formuliert : "als Gott und zugleich als vollkommener Mensch hat er uns seine beiden Wesenheiten verbürgt, seine Gottheit durch die Wunder während der brei Jahre nach der 2056 ettigenten versungt, pente Songen vang ole zonnor vagend ver ver Juger nag er. Taufe, seine Menschheit aber in den dreißig Jahren vor der Tause" (deds yad är duov te xal ärdgwnos rélews 6 aurds ras dvo adrov odolas knorwarto huñ, so rhr ukr Bebryra adrov dua rar onuelwr kr rs rouerla rs mera rd barrioma, rhr de ardgwnórzta adrov kr rois roukwrta zowous rois nod rov barriomaros). Das er auch die Apolrophen von den kanonischen Schristen zu unterscheiden wußte (vgl. bas Bruchstüd aus den Eklogen bei Eused., h. e. IV, 26, 14), zeigt, daß feine theos logische Bildung über das gewöhnliche Maß hinausging. Über seine Gotteslehre ist an so der Hand des Titels negl evouparov deor mancherlei gesabelt worden. Es wird in dieser Schrift wohl verselbe Realismus zur Geltung gekommen sein, den Tertullian vertritt (Baur, Lehrb. d. dr. DG1, S. 102).

Daß M. bei der Kirche in Mißkredit gekommen ist, läßt sich begreifen. Schon Euseb ist ihm gegenüber vorsichtig gewesen. Die folgenden Jahrhunderte haben, von Anastasius 40 und den Catenenschreidern abgesehen, über ihn kaum mehr gewußt, als was aus Euseb zu lernen war. Der Dunst theologischer Spekulationen hatte die hellen Lichter der kleinasiatischen Kirche verbleichen lassen. Erwin Preuschen.

Melins, Peter, geftorben 1572. — Quellen: Dr. Stephan Beßprémi, "Succincta Medicorum Hungariae et Transsylvaniae Historia", Vindobonnae 1778, I. Bb S. 104—113; 45 Fr. M. Lampe, "Historia Ecclesiae Reformatae in Hungaria . . " Trajecti ad Rhenum, 1728; Samuel Rlein, "Nachrichten von den Lebensumfikänden und Schriften evangelijcher Prebiger in allen Gemeinden des Königreichs Ungarn", Leipzig 1789, I. Bb S. 109; Franz Tóth, "Túl a tiszai püspökök élete" (das Leben der Blichöfe jenfelts der Theiß), Raab 1812; Franz Balogh, "Melius Péter hatása", die Wirfung des Peter Melius, Projefjor-Antritts so rede, Debrezin 1866; dasjelbe deutich in dem Blatte "Der Evang. Sonntagsbote aus Defterreich" Nummer 7. 8, Wien 1867; von demjelben, "A magyar prot. egyháztörténelem részletei" (Teile der ungarichen proteitantichen Kirchengeichichte), Debrezin 1872; Emerich Révéß, "Emlédbezéd Melius Péter halåla idejének háromszázados fordulata alkalmával" (Gebentrebe an dem dreihundertjährigen Todestage des Beter Melius), Debrezin 1873; Eugen 30-55 ványi, "Melius Péter mint exegeta" (Reter Melius als Ereget), Sarošpatal 1887; "A Pallas Nagy Lexikon" XII. Kötete ("Der größe Raflasseriton" XII. Bd), Subapeti 1886; E. Böhl, "Confessio Helvetica", Bien 1866: Prefatio et monumenta pietatis; von demjelben, "Recent dogmatic thought among the protestants in Austria-Hungary", [The Presb. and Ref. Review], New-Yorf 1891, Januar; S. Seppe, "TheodorBéga", Elberfelb 1861, co S. 240—244.

Beter Melius, ungarischer Reformator, Schriftsteller, Pfarrer und Superintendent. Er wurde zu Horhi (Somogher Romitat) aus einer abeligen Familie geboren. — Sein Fa-milienname war Juhaß, welchen er jedoch mit dem griechijch übersetten Melius vertauschte. Zuerst taucht er in der Matrikel der Wittenberger Universität auf, am 25. Oktober 1556. s Von hier wurde er 1558 als Pfarrer nach Debrezin berufen, wo er bis zu seinem Tobe biente. — In biefer Zeit begannen bie nachfolger ber milberen Richtung Melanchthons unter ber Birtung ber Berte Bullingers und Calvins, fich von ben Betennern ber Augsburger Ronfession zu trennen. — Da der am 27. März 1557 abgehaltene Siebenbürger Landtag – wo die Lutheraner in Überzahl waren — nur "dem päpftlichen und lutherischen Glauben" 10 die Freiheit sicherte, und die gemeinschaftliche Tordner Synobe der siebenbürger, sächsischen und ungarischen Lutheraner (1. Mai 1558), zufolge des von Melanchthon erbetenen und erhaltenen Briefes, sich ber Augsburger Konfession anschloß, ruhten die Reformierten nicht, fondern stellten auf ber Großwardeiner Pfarrerversammlung, welche eben Melius zusammen= rief, bezüglich bes Sakramentes bes heiligen Abendmahles unter bem Titel: "Orthodoxa 15 sententia de coena Domini" ein anderes Glaubensbelenntnis auf und schlossen sich bem Standpunkte Calvins an. Diefe ift die erste gedruckte calvinistische Glaubensschrift in Ungarn. Sechs Jahre lang wurde nun zwischen den zwei protestantischen Parteien auf ben Synoden und in der Litteratur gekämpft. Der Superintendent der siebenbürgischen ungarischen Lutheraner, ber begabte Franz Dabid, wurde ber Augsburger Konfession 20 abtrünnig, weshalb ihn die sächsischen Lutheraner aus ihrem Areise ausschlössen. Melius und seine Genossen arbeiteten im Laufe von zwei Jahren das weitläufigste ungarische re-formierte Glaubensbekenntnis aus, mit dem Titel: "Confessio Debreciniensis". Die Folge ber außerorbentlichen Thätigkeit des Melius war, daß in Debrezin eine Buchbruckerei errichtet wurde, welche seit der Zeit in Betrieb steht und gegenwärtig in den Händen der 25 Stabt ist. — Die siebenbürger sächsichen Lutheraner, an deren Spise Matthias Bebler, der Pfarrer und Superintendent von Hermannstadt stand, appellierten in ihren Schriften an bie beutschen Universitäten (1561), Melius und die Debreziner beschuldigend, daß sie den Sinn des heiligen Abendmahls veränderten, und baten sogar den Fürsten von Sieben-bürgen, Janos Szigmond, er möge hiervon den Kurfürsten von Sachsen brieflich verstän= 80 digen. Auf diesen Angriff gab Melius ein Widerlegungsschreiben heraus (Restutatio) und jur Verteibigung ber Anficht ber Reformierten eine neuere Verteibigungsschrift (Apologia); von der letteren Flugschrift find gegenwärtig nur noch zwei Exemplare bekannt. -Da die Lutheraner mit der europäisch gewürdigten Augsburger Konfession die in= ländische reformierte verbunkeln wollten, wendeten sich Melius und feine Genoffen nach ss Genf an Beza und erklärten sich auf den Synoben 1562—1563 für deffen Glaubens-bekenntnis. Sie wirkte als vordringende neue Kraft; um den letten Versuch einer Verstän-bigung zu machen, berief der junge Fürst die zur Versöhnung bestimmte Enheder Synode zu sammen (9. April 1564), wo, da weder die Lutheraner noch die Calvinisten nachgeben wollten, der Zwiespalt zur vollendeten Thatsache wurde. Der Tordner Landtag santtioso nierte gesetlich die gleiche Glaubensfreiheit der zwei protestantischen Konfessionen (12. Juni 1564). Nach solchen Vorgängen hielt Melius am 24. Februar 1567 bie große Debreziner Synode ab, an welcher die Senioren der an beiden Ufern der Theiß gelegenen 17 Seniorate (senioratus) teilnahmen und das zweite Helbetische Glaubensbekenntnis ein= ftimmig unterschrieben und für das ihrige erklärten. — Bon dieser Zeit an war die amt=

45 liche Benennung der ungarischen Reformierten "helbetische Konfession" und blieb es bis zum Jahre 1881, in dem die Synode, auf welcher das ganze Land vertreten war, den alten hundertjährigen Namen, mit dem "dem Evangelium nach reformiert" vertauschte. -Um ber jungen jest ichon felbitftändigen Kirche Verfassung und Autonomie zu geben, ließ Melius auf berjelben Spnode bas erfte reformierte Gefethuch herausgeben, welches unter 50 bem Titel "Articuli majores" in allgemeinen Gebrauch tam und die superintendentische

und spinodale Regierungöform auf Jahrhunderte hinaus bestimmte. Auf diefe Art und Weise zeichnete sich Melius als Gesetzgeber und Stifter aus. In diese Zeit fällt auch sein Wirken auf dem Gebiete der Bibelübersetzung : die Übersetzung und Herausgabe der Bücher Samuel, Könige, Job und des neuen Testamentes

55 in die ungarische Sprache.

Uber die konstituierte Rirche brach nun ein Sturm von Gefahren und Prüfungen hercin. Der kranke Fürft ließ Georg Blandrata als Hofarzt aus Bolen zu sich kommen, der die Werke Servets mit sich brachte und insgeheim verbreitete. Es gelang ihm auch den wankelmütigen reformierten Hofprediger, Franz Dabid, zu gewinnen, der durch sein Redner-50 und Schriftstellertalent und seine Streitlust zum ungarischen Servet wurde. — Dabid trat querft im Jahre 1566 (am 15. März) auf der Tordner Synode in verstedter Form mit feinen Neuerungen hervor, indem er die Gottheit Christi bezweifelte. — Dort wurde ber Grundstein zum fiebenbürgischen Unitarismus gelegt. — Zur Beschwichtigung der aufge-brachten öffentlichen Meinung erschien Melius persönlich auf der ein Monat später abgehaltenen fiebenbürgischen Synobe und erklärte Davids Behauptungen öffentlich als ferbet= 5 artige Reperei. Und nun begann zwijchen Dabid und Melius und ihren Glaubensbrübern ber erbittertfte bogmatische Rampf; auch bie fiebenburgischen Lutheraner tamen ben Reformierten zu Hilfe, gebler und Melius tämpften alfo in einem Lager bei ber Berteidigung ber Orthodorie. — Sieben Jahre dauerte der große öffentliche Kampf (Disputationes) auf den Synoden und in der Litteratur. Melius war der Führer "dieses großartigen 10 litterarischen und wissenschaftlichen Rampfes, welchen die glorreichen Uhnen um den Glauben der Dreifaltigkeit kämpften, welcher Rampf für die reformierte Kirche ein Rampf auf Leben und Tod war" (Emerich Reveß). — Die lette That des Melius war die Synode zu Czenger (26. Juli 1570), wo die vorgeladenen "Franzisto-Blandratisten" — wie Melius die Partei Davids manchmal nannte — nicht erfchienen, obgleich Melius und seine Genossen früher 15 bei den gemeinschaftlichen Debatten immer zugegen waren; auf diefer Synode gab Melius bie ben Unitarismus zügelnde Glaubensschrift "confessio vera" heraus. Diese Glaubensschrift wurde in der 1612 erschienenen Sammlung "Corpus et syntagma Confessio-num" irrtümlich "polonica" genannt. — Daß der von Volen herübergeleitete Strom des Unitarismus die ungarische reformierte Kirche nicht gänzlich überschwemmte, ist das 20 Berdienst bes als ungarischer Athanasius tapfer tämpfenden Melius und seiner stand= haften Genoffen. Damals trat der ungarische Protestantismus mit dem europäischen in Verbindung. An der Seite des Melius nahmen an der Polemik und der Verteidigung Bullinger, Beza, Zanchi und Georg Major teil. — Auch bie Pariser Rabbiner erhoben ihre Federn zum Kampfe gegen Christus, Melius erhielt ihre Thesen und versprach die 25 selben zu widerlegen, aber sein Tod verhinderte ihn daran.

Melius starb in Debrezin den 15. Dezember 1572, mit seinem großen Gesährten Sregedi in einem Jahre. — Auf sein Grab wurde ein großer Steinblock (ingens saxum) gewälzt, welcher auch heute noch oben liegt. — Er hinterließ eine Witwe mit zwei Mädchen. — Bei dem Tode der beiden Glaubensverteidiger gedachte Beza folgendermaßen so derfelben in dem Briese an einen ungarischen Magnaten: "quamvis veteranis illis fortissimis aeternaque memoria dignissimis athletis sublatis, Dom. Szegedino et D. Melio, quos honoris causa nomino, gravissimum vulnus Christianae omnes ecclesiae isthic acceperint..." (Fr. A. Lampe S. 274). — An dem dreihundertjährigen Todestage des Melius am 15. Dezember 1872 hielt die Debreziner reformierte Kirche und ss bas reformierte Rollegium an vier Orten Gedentseiern, der gelehrte Debreziner Seelsorger Emerich Reveß hielt in der großen Kirche die Gedentsche.

Die Werke bes Melius find: A. In ungarischer Sprache: A, Kristus közbenjärä saral (Von der Mittlerschaft Christi, Predigten), Debrezin 1561. — 2. Pal apostol (Kolossebeliekhez irt) levelenek magyarázata (Erklärung des an die Kolosser ge- 40 schriebenen Briefs des Apostel Baulus, Predigten), Debrezin 1561. — 3. Aran Tamás eretnek tevelygesinek . . . meghamisitasi (Biberlegung ber frrtumer bes Reters Thomas Aran), Debrezin 1562. — 4. Az egész keresztyén tudomány . . . summaja (Die Summe . . . ber ganzen Christenlehre), Debrezin 1562. (Rach Calbins Ra= techismus 2. Ausgabe 1569.) — 5. A kisértet és a bünös ember párbeszéde (Ge 45 ipräch ber Versucher und des fündigen Menschen), Debrezin 1562. — 6. Magyar pre-dikacziok (Ungarische Predigten, Vostille über den Römerbrief), Debrezin 1563. — 7. Valogatott predicacziók (Ausgewählte Predigten, der Anhang ift Liturgie), Debrezin 1563. — Samuel és Királyok két két könyvének magyar nyelvre forditása (Ungarische Ubersetzung ber Bücher bes Samuel und ber Könige), Debrezin 1565. — 50 10. Uj testamentum (Neues Testament), 1567. (Wird nicht gesunden; es wäre wirklich erfreulich, wenn es in einer europäischen Bibliothet aufgesunden würde!) — 11. Szent Jánosnak tett jelenésnek magyarázata (Die Erflärung der Offenbarung Johannes), Várad 1568. — 12. Az egész szentirásból való igaz tudomány (Die wabre Lehre in der heil. Schrift. Theologie), Debrezin 1570. — 13. Herbarium : a fáknak 55 es füveknek neveiröl (Herbarium: Von den Namen der Bäume und Kräuter), Klaujenburg 1578 (erschien nach seinem Tode).

B. In lateinischer Sprache: 1. Confessio Ecclesiae Debrecinensis 4°, Debrecini 1562, S. 374, auf dem neuen Titelblatte der Cremplare, welche den Erlauern geschicht wurden, trägt es die Aufschrift "Confessio Catholica", ins Ungarische wurde es 1881 übersetzt. -- 2. Apo- 60 logia et abstersio Ecclesiae Debrecinensis a calumniis quibus temere apud Academias et principes accusatur", Debrejin 1563. — 3. Refutatio confessionis de coena Domini Mathiae Hebler et his conjunctorum una cum judiciis quatuor Academiarum Wittenbergensis, Lipsiensis Rostochiensis et Francofurtiensis quae Saxonibus Transilvanicis diplomatis papalis instar missa sunt", Debrejin 1564. — 4. Brevis confessio pastorum, Debrejin 1567 (Anmeifung ber Bfarrer im Berhalten gegen die Unitarier.) Dasselbe gab er auch in ungaricher Sprache heraus. — 5. Articuli ex verbo Dei et lege naturae compositi ad conservandam politiam ecclesiasticam, Debrejin 1567. Das Buch ber Ranones in 74 Artiteln.
10 Alls Gefetsbuch erlangte es mehrere Ausgaben. — 6. Propositiones de Jah et Jehovah (XXII Thefen bezüglich auf Erteitigfeiten mit ben Unitariem, bas Driginal ift verloren, erhalten nur in ber Biberlegungsichrift bes Davib), Großwarbein 1568. — 7. Disputatio in causa S. S. Trinitatis, Rlaufenburg 1568, 2. Ausgabe 1570. — 8. Confessio vera … in synodo Csengerina deelarata, empfohlen bem Fürften Johann II. Der Brief <sup>15</sup> Begas an Melius, Debrejin 1570. — 9. Principia quaedam in theologia et philosophia immota, Debrejin 1570 (24 Maßregeln zum Berhalten gegen bie Gervetifchen Blanbratiften). In bem Debrezierer Collegium find 6 ungarijche und 5 lateinijche Berfe zu finden. Drei Berfe bes Melius find verloren gegangen; er ichrieb auch Rirchenlieber, Gebete und mehrere Briefe ins Aussand. 

20 Melville (Melvill, Melvin), Anbrew, geft. 1622. — Quellen: Th. Mc. Crie's Life of M., Edinburg 1856; derf., Sketches of Scott. Church Hist.; J. Melvill's Diary, Bann. Edit. 1829; derf., Hist. of the Deckining Age, Woodrow Soc. 1842; Calderwood, Hist. of the Kirk of Scotland, 8 voll., 1842-49; W. Scot, Apologetical Narration, Woodr. Soc. 1846; Spotiswood, Hist. of the Church of Scotl., Spottiswoode Soc. 1847-51; Grub, 25 Eccles. Hist. of Scotl., vol. II 1861; Gardiner, Hist. of Engl., vol. I; Hew Scotts, Fasti Eccles. Scoticanae; Walton, Lives (Zouch) 1796, S. 295 ff.; S. Lee, Dict. of Nat. Biogr., vol. XXXVII S. 230 ff.

M. ift als jüngster Sohn des presbyterianisch gesinnten Richard M., Herrn von Balbobie, Forfarsbire (Schottland) am 1. August 1545 geboren. Nachdem sein Bater in der 20 Schlacht bei Binkie 1547 gefallen, wurde er von seinem ältesten Bruder Richard erzogen, besuchte die Lateinschule des benachbarten Montrose, seit 1559 St. Mary's College in St. An-drews, in dessen Matrikel er als Andreas Mailuile eingetragen ist, und hier richtete sich sein Geist mit solcher Energie auf das Studium der alten, sonderlich der griechischen Klassiter, guhilk his maisters ondirstood nocht, daß er, von der Universität bewundert, in 85 seinem 15. Sabre schon den Aristoteles im Originale las; neben Bierre de Marsilier und Erskine von Dun scheint auch der berühmte schottische Humanist G. Buchanan einer seiner Lehrmeister gewesen zu fein, die ihn zu den bewunderten Männern der Antike als den Beroen einer großen Vergangenheit aufbliden und die schultbetten Deumten ver antur und von verschen bürftende Seele trieb ihn, nachdem er in St. Andrews graduiert, nach Paris unter den 40 Einfluß von Peter Ramus, 1566 nach Boitiers, wo seine klassische Bildung, namentlich seine glänzende oratorische Begadung die Rivalität zwischen einem College (St. Marceon) und dem gegnerischen St. Rivareau) zu Gunsten des ersteren entschiede, und infolge des ausbrechenden französischen Bürgertriegs nach Genf. Hier nahmen Beza und Scaliger ihn mit offenen Armen auf und übertrugen ihm bie Brofeffur ber flaffischen Sprachen. Bon 45 Genf brang der Ruhm seines Namens in sein schottisches Baterland. Im Jahre 1572 richtete Ja-mes M., sein Neffe, an ihn das dringende Ersuchen, nach Schottland zurückzukehren und die Quellen, aus benen er bas neue Wiffensleben getrunken, auf den vaterländischen Boben zu leiten. Infolgedes verließ er im Mai 1573 Paris, lehnte eine durch Buchanans Empfehlung ihm angebotene Privatstellung beim Regenten Morton ab und wurde 1574 zum Vorstand 50 der (seit mehreren Jahren geschloffenen) Universität Glasgow ernannt, bie er durch die Tüchtigkeit feiner Leistungen wie über Nacht zu neuem Leben erwedte: mit ihm erft beginnt die litterarische Geschichte der Hochschule (Mc Crie). Er arbeitete einen auf sechs Jahre berechneten Studiengang aus, bildete in Seminarien die Regents, d. h. Studien-lehrer aus und errichtete vier Lehrstüchle für Theologie, klassische Sprachen, Bhilosophie und 55 Naturwiffenschaften. 3m Auftrage bes Parlaments ftellte er nun auch für St. Anbrews, bie berühmteste und reichste Universität des Landes, einen Reformplan auf (Nov. 1579), und ein Jahr später siedelte er als Vorstand des St. Marp's College borthin über. Die offenen und geheimen Angriffe der abgesetten Universitätslehrer tämpfte er burch fräftiges, wohl auch gewaltthätiges Vorgehen nieder, brach bas Uebergewicht ber abgebrauchten

ariftotelischen Scholastik, wedte in ben Seelen ber Studenten die Freude am neuen Wiffen, dem lateinischen Vers und der griechischen Rhetorit und zog durch den Ruhm seines Ramens wie burch fein glänzendes Lehrtalent viele Studenten aus England und vom Rontinent (Deutschland und Dänemark) an die aufblühende Schule des Nordens. Sein Carmen Mosis, eine schwungvolle Paraphrafe von Deut. 32 hatte ihn sonderlich über 5 bie Grenzen seines Baterlandes bekannt gemacht und ihm den Namen des elegantesten Lateiners in Schottland verschafft.

In der Gelehrtengeschichte Schottlands steht M., als Reformator der Universität und als lateinischer Boet in der ersten Reihe. In den schönen Künsten hatte er "wenige, die ihm gleichkamen, in der lateinischen Verstunst keinen, der ihm überlegen" war; auch Bu= 10 chanan nicht. An ber Wiebergeburt ber Klassischen Studien in Schottland gebührt ihm ein wefentliches Berbienst; er hat die sonnige Blute ber neutlassischen Runft, bie freieste und reinste Schöpfung, welche das 16. Jahrhundert bem Genius Italiens verdankt, auf ben rauben Boben des Nordens verpflanzt: bie Universität Glasgow hat er vor dem Untergang betvahrt; erst mit ihm gewinnt sie neben den älteren englischen Schulen einen 15 Platz; ebenso knupft sich ihr bis über die Meere reichende Glanz an seinen Ramen. Das ist M.s Bedeutung als Schulmann. —

Als Theolog und Rirchenmann hat er feiner Rirche in den bedeutungsvollen Jahren ihrer Neuformung die Spuren seiner Eigenart aufgedrückt und ruhelos um seine kirchlich= nationalen Ideale gekämpft, um zuletzt an ihrer Berwirklichung zu verzweifeln. 20

Seitdem er 1577 ber Pfarrei Govan bei Glasgow vorftand, nahm er an ben kirchlichen Auseinandersezungen, deren Erträgnis die Uberführung der Rirche Schottlands in die presbyterianische Form war, hervorragenden Anteil. In Glasgow schon hatte er in dem Rampse um die Verfassung Stellung gegen die Bischöfe genommen; daß er bilderstürmerische Anschauungen vertreten und die Glasgower Rathedrale als ein gözen= 25 bienerisches Denkmal habe niederbrechen wollen, wie Spotiswood behauptet, wird durch nichts bewiesen; die Kirchen selbst sind, auch in der puritanischen Periode von Knor, niemals Gegenstand ber Angriffe gewesen (wie Bilder, Klöfter und Destleider). Seit 1575 war er in bie General Affembly gewählt; ber Entwurf bes Second Book of Disci-pline, das mit den bischöflichen Reften des ersten Disziplinbuches (von 1561) gründlich so aufräumte, hatte D. zum Berfaffer; 1581 wurde er von ber General Affembly fanktioniert. Magna charta des Presbyterianismus, rottete er jede Spur hierarchischer Ver-fassung aus, beseitigte den Batronat, legte die Ordination in die Hand der Altesten und richtete selbstiftandige kirchliche Gerichte ein, deren Jurisdiktion einerfeits von der ber Civilhöfe verschieden war, andererseits aber diese in der Ausübung ihrer Jurisdiktion "nach dem 85 Worte Gottes" zu überwachen hatte. Den vollen Ausbau des presbyterianischen Systems erreichte bie Vorlage noch nicht, aber ber Gebanke ber nachmals zur Vorherrschaft gelangten Presbyterien tritt schon rein und fräftig auf, im Prinzip zwar ein Import des Genfer Calvinismus, in seiner schließlichen Ausbildung aber durchaus von schottischer Art. Christus, heißt es, übt das Regiment seiner Kirche nur durch ihre Diener aus; einen Amtsunter= 40 schied, einen Bastor der Bastoren giebt es nicht, nur Diener des Ebangeliums. Gegen ben Willen ber Gemeinde barf kein Geistlicher sein Amt übernehmen, Bistum und Prä-latur find wider Gottes Wort, wie denn wenigstens für die Grundgedanken der Discipline göttliche Autorität (als de iure divino) beansprucht murbe.

Schon 1581 kam es infolge bes Montgomerpfchen Handels zu schweren Rämpfen. 45 Als Moderator ließ M. den "Simonisten", der das Bistum Glasgow aus Staatshänden angenommen hatte, trot des Einspruchs des jungen Königs Jakob II. erkommunizieren, und bei der Eröffnung der Affembly verurteilte er in gefährlichen Worten die bloody gullie, das blutige Schwert des die Rirche Gottes bebrohenden Absolutismus des Rönigs. Furchtlos ging er, gegen den Einspruch seiner Freunde, an den Hof nach Berth und über= 50 reichte Jatob vor versammeltem Rate den Protest der Assembly. Wha, schrie Arran witend, dar subscryve thir treasonable articles? worauf M. vortrat und mit den Borten: We dar and will, sofort unterschrieb. Der Stury Arrans burch die protestantischen Lords infolge des Raid of Ruthven entrückte M. vorerst der Hand des grollenden Rönigs; als er turz barauf in einer Fastenpredigt abermals gegen die durch die Umtriebe 55 Adamsons und der Hofpartei eingeschmuggelte Gpistopalverfassung protestierte, in geistlichen Dingen Freiheit der Rirche forderte und, ein anderer Anor, in leidenschaftlich drohenden, aber von warmem Patriotismus getragenen Worten ben Rönig an seine Herrscherpflichten gegen das Land erinnerte: er möge wissen, daß an dem undeweglichen Felsen des Pres= byterianismus die offenen und geheimen Machenschaften des bischöllichen Hofes zu schanden so

Melville

werden sollen, erließ der geheime Rat des Königs einen Haftbefehl gegen M., dem er fich durch die Flucht nach England (Berwick) im März 1582 entzog. Nunmehr wurde die staatliche Oberhoheit in kirchlichen Dingen durch Gesetz seftgelegt. Im November, als die Ruthven Lords abermals gegen Arran emporgekommen waren, kehrte er nach Schottland

- 5 zurück, rief als Moderator ber General Affembly von 1588 gegen ben Einspruch Jakobs und des tatholischen Grafen Gordon von huntley, ber die schottischen häfen ber spanischen Armada öffnen wollte, die Presbyterianer gegen den gemeinfamen Feind auf und organi-fierte die nationale Verteidigung. Nach dem Tode Adamfons (19. Februar 1592), des gefährlichsten Vorkämpfers für das schottische Bistum, errang nun auch das presbyterianische 10 System die Anerkennung durch das schottische Barlament.
- In System die Antertennung durch dus inportigie Partament. Indes, es war nur ein halber Sieg. In M.s Abwesenheit erließ die Affembly von Perth unter dem Drucke von Jakob 13 Artikel, die dem Könige die Kirchengewalt wieder zusprachen; M. wurde seiner Amter entigts und der Zutritt zu den Affemblies der folgenden Jahre ihm verweigert. Nichtsdestoweniger gewann er es über sich, Jakob 15 bei seiner Besteigung des englischen Throns in einer Serie von Oben, in der er ihn "Scotangle princeps, optime principum" nannte, zu seiern und kurz darauf seinen grundsählichen Wieberspruch gegen die Übergriffe des Königs in das kirchliche Recht in einem Martette an das Kontowent um Merte (Kurste 1990) aufend um einen immer
- Proteste an das Barlament von Perth (August 1606) geltend zu machen: seiner impulfiven Natur mangelte Gelaffenheit und die überzeugungsvolle Mäßigung, die in großen
- 20 Entscheidungen mehr gilt als Angende Worte und jähe Proteste. Mit sieben anderen Geistlichen wurde er nach London gefordert, verantwortete sich in glatten und eleganten, aber in der Sache schwächlichen Reden vor dem König in Hampton Court, schüttete aber, von Jatob zum Hofgottesdienst befohlen, die vollen Schalen seines puritanischen Grimms über ben papistischen Firlefanz der Rapelle und ließ sich von dem porfervidum ingenium
- 25 feiner Schottennatur dazu hinreißen, in einem Verhör vor dem Privy Council Den eng= so jenter Substrämmun dagu omretzen, in einem Bergor vor vem Privo Colinci den engs-lischen Primas in unedler Weise bloßzustellen, die "römischen Lappen" seines Ornats zu schmähen und ihn thätlich zu insultieren, dis er durch Diener wegen unziemlichen Be-tragens aus dem Saale entfernt wurde. Des sog. scandalum magnatum schuldig be-funden, wurde er Dr. Overal, dem Dekan von St. Pauls, dann dem Bischof Bilson von Binchefter in Gewahrsam gegeben und nach einem neuen Verhör, in dem er, verbittert und maßlos, gegen die Mitglieder des Rates, geistliche und weltliche, in persönlichen Schmähungen sich erging, in den Tower verbracht und seines letzten akademischen Amtes an St. Warris College mitsett
- an St. Marp's College entfest.
- In dem Kerker, an deffen Mauern die Spuren der von ihm in Kassischem Latein ver-85 faßten, mit den Schuhschnallen eingeritzten Trostverse noch vorhanden find, blieb er vier Jahre. Die Sache, die er mit starker hand immer unverzagt, aber nicht immer weise, bis bahin hochgehalten, unterlag; auf der General Affembly von Glasgow (Juni 1610) wurde bie bischöfliche Verfaffung in Schottland eingeführt.
- Die balb barauf erfolgende Bitte der Stadt Rochelle um Befreiung und Uberlaffung 40 bes vielgenannten Presbyterianers wurde infolge Einspruchs durch den Barifer Hof von Jakob nicht berücksichtigt; endlich führte die Fürsprache des Herzogs Heinrich von Bouillon ihn aus seiner Haft (April 1611). Er übernahm an der Universität Sedan den Lehrstuhl der biblischen Theologie und geriet auch hier in ärgerliche und bittere Rämpfe mit dem Urminianer Tilenus, feinem bogmatischen Kollegen, ben er schließlich berdrängte. Tilenus 45 ging 1620 nach England und stellte Jakob feine Dienste gegen das revoltierende Pres-byterianertum in Schottland zur Verfügung. Zwei Jahre später starb M. in Sedan,

77 Jahr alt. Berheiratet war er nie.

Seine Borzüge und Fehler liegen auch für den flüchtigen Beurteiler zutage; eine harte, unbeugsame Natur, von warmer persönlicher Frömmigkeit, aber unbeständig in Em-50 pfindung und Wollen, feurig, erregbar, für große Ideen empfänglich, aber ohne die Zähig= keit des Beharrens und weiser Schätzung seiner Mittel hat M. sein streitbares Leben an die Durchsetzung des Presbyterianismus in Schottland gesetzt, um auf fremdem Boden als Besiegter zu sterben. Widerspruch reizte ihn, Gesahren verachtete, Drohungen ver-lachte er. Als ihm Regent Morton einmal in einer Stunde gesährlicher Spannungen

55 zurief: "Wir werden Rube im Lande haben, wenn wir ein halbes Dutend von euch aufgehängt haben", antwortete er: "Sir, auf solche grobe Beise schuchtert man Höflinge ein; mir wenigstens ift es gleich, ob ich in der Luft oder in der Erbe verrotte." Als Führer feiner Partei war er nicht glücklich; aber in einer Zeit von Arglift und roher Gewalt ift schwer, Schuld und Schickfal zu unterscheiden. Der Aufgabe seiner Zeit war er nicht ge-eo wachsen ; er stellte sein Volk vor große Entscheidungen, ohne deren letzte Ausgänge abzu= wägen. Sein Biograph nennt ihn einen Sturmwind (blast), und Jakob II. sagte von ihm, sein Herz war in seinem Munde. Das ist ein politischer, kein sittlicher Fehler; aber die von ihm nicht niedergehaltenen schlimmen Gewalten seiner Natur veeinträchtigten seine staatsmännischen Ziele; und die Kirchenbaupläne der Zukunst, in denen sein hochstrebender, ungestümer Geist sich offenbarte, sind in Trümmer gesallen und vielsach vergessen.

ungestümer Geist sich offenbarte, find in Trümmer gefallen und vielfach vergessen. 5 Aber abgesehen von seinen Verdiensten um die neue Blüte der klassischen Studien an den schottijchen Universitäten hat er als Kirchenmann nach J. Knor, dem er nach Natur und Zielen ähnlich ist, die neuen Formen des schottischen Protestantismus in ruhelosem Eiser um die Liebe seines Volks zu finden gesucht; der schottische Typus des Presbyterianismus, der vielsach mit dem Presbyterianismus überhaupt identisziert wird, die seussige schottischer Arbeit, und ist in der Hersbyterianismus überhaupt identisziert wird, die seussige seines Wessensten, suchtlose und treuherzige Frömmigkeit, trägt die eigenartigen Züge seines Wessensten, durchtlose und treuherzige Frömmigkeit, trägt die eigenartigen Züge seines Besens an sich und ist in der Haubtlache eine Frucht seiner Arbeit; und in diesem Sinne sind die Kämpse, die er für die Sache seiner Kirche gesüchrt hat, in der Folge von Bedeutung für die Formung des presbyterianischen Geistes geworden und haben ihre Spuren nicht nur der nationalen Kirche, sondern auch deren geschichtlichen Abzweigungen 15 ausgeprägt.

•M.S Schriften: Poetijche (ohne die Gelegenheitsgedichte): Carmen Mosis, Bafel 1573 (abgedruckt mit andern Stücken in Deliciae Poetar. Scot., Amfterdam 1637); Carmina sacra duo (enth. die Poetica Paraphrasis Cantici Cant.), Genf 1590; Sidera Veteris Aevi, Saumur 1611; Paraphrasis Epist. ad Hebraeos in MS., 20 Harl. 6947 (9). In Profa: Theses Theolog. de Libero Arbitrio, Edinb. 1597; Scholastica Diatriba de Rebus Div., Edinb. 1599; De Adiaphoris. Scoti rov rvx/orros Aphorismi, 1622; Commentarii in epist. ad Romanos, ed. W. 2. Allez gander, Edinb. 1850 (Wodrow Soc.); A. Melvinus in cap. quartum Danielis (un= gebruckt; MS in Trinithy College, Dublin).

Menahem, König von Jörael (Litteratur: Die befannten Werte über Geschichte Jöraels, j. d. A. o. S. 154 Manasse, sowie die dort genannten Rommentare), war der Sohn eines gewissen Gadi (ober bedeuter TI III ein Mann aus Gad?). Er regierte ungesähr 740—737. Seine Geschichte ist in 2 Kg 15, 17—22 erzählt, von welchem Stücke Anstang und Ende dem Redattor des Königsbuches angehört, während der mittlere Abschnitt, V. 19 und 20, der 80 Quelle entnommen ist. Außerdem gehört zur Geschichte Menahems noch V. 14 u. 16, eben= falls jener Quelle entstammend. Daneben bieten uns die Inschieften Tiglatpilessen wichtiges Hilfsmittel zum Verständnis seiner Geschichte.

Rach Jerobeams II. Tobe hatte sein Sohn Sacharja nur sechs Monate des Baters Thron innegehabt, als er bereits dem mörderischen Schwerte eines getvissen Sallum zum ss Opfer siel, der sich an seiner Stelle auf den Thron Jöraels sette. Aber schon nach einem Monat wird Sallum selbst von Menahem beseitigt. Es heißt 2 Kg 15, 14: Menahem sei "von Tirza aus" gegen ihn gezogen, in Samarien eingebrungen, habe dort den Sallum getötet und sich das Königtum angeeignet. Dann wird B. 16 fortgefahren: Damals habe Menahem von Tirza aus Tappuach (so ist zu lefen, vgl. m. Romment.) und so das ganze Gediet dieser Stadt verwüsste und aufs grausfamste besandelt, weil man ihm die Thore nicht geössen, und somit wohl schon unter Jerobeam, die Stellung eines hervorragenden Truppensührers einnahm. Es handelt sich also meine Militärrevolution gegen ben Ugurpator Sallum, wo nicht schon gegen Sacharja. Tirza nämlich ist die alte as spauptstadt des Reiches Jörael; sie war, wenn auch nicht fo fest wie Samaria, doch ohne Bustischen, die gleichnächt zu erspise ber anderen Menahem. Sallum zo Barreien, die gleichnäßig auf den schones Sacharja fannen, schied. An ber Späte ver einen steht jener Sallum, an der Spise ber anderen Menahem. Sallum zo Babrischeinlichste anzunehmen, daß schones Sacharja fannen, schied. An ber Spise der einen steht jener Sallum, an der Spise ber anderen Menahem. Sallum zo fommt Menahem zubor, ermordet den König, darf sich aber nur einen Monat seines Bestiges freuen, den ihm dann Menahem wieder entreißt. Bei diefer Gelegenheit und eine Menahem den Thron besteigen sonnte, muß es zu sehr sich sampten gelommen sein. Die Etadt Tappuach, nicht weit von Tirza, an der Grenze von Ephraim und Manasse gelegen, scheint neben Samarien die Seele bes Biberstands gegen Menahem und sonit se ein Sauptstütspuhlt Sallums und seiner Partei gewesten zu sein. Diese Commen son bein sein sein weit weit won Tirza, an der Grenze von Ephraim und Manasse gelegen, scheint neben Samarien die Seele bes Biberstands gegen Men

Gewiß hängt es mit diefen inneren Parteizwisten zusammen, daß gerade jest der

Affprerkönig Pul (= Tiglatpileffar III.) mit einem Heere in Israel erscheint, wie denn 2 Rg 15, 19 geradezu fagt, Menahem habe, nachdem Bul ins Land eingebrochen fei, ihm einen Tribut von 1000 Silbertalenten bezahlt, bamit er ju ihm halte und feine gerrichaft ftupe. Danach fieht es nicht aus, als hätte Menahem Tiglatpileffar geradezu herbei-5 gerufen. Bielmehr wird fich die Sache fo verhalten, daß Tiglatpileffar, der bereits 740 Arpad in Sprien erobert und darauf Tribut von den übrigen sprischen Staaten in Empfang genommen hatte, sodann im Jahre 738, nachdem er den sprischen König Afrijau von Jaudi bestiegt und einen Teil Spriens zur afsprischen Provinz gemacht hatte, die Gelegenheit für günstig genug erachtete, um sich in die Angelegenheiten Israels einzumengen. Daß er 10 in Israel selbst erschiere, ift freilich in seinen eigenen Angaden nicht enthalten, scheint aber

- boch aus ben biblischen Nachrichten bestimmt hervorzugehen. Man tann daher nur an= nehmen, daß es Menahem nicht gelingen wollte, aus eigener Kraft seiner Gegner (doch wohl in erster Linie ber inneren) Herr zu werden, daß er es daher vorzog, statt etwa dem drohend heranrückenden Affyrer Widerstand zu leisten, sich eilends zu unterwerfen. Tiglat-15 pilessan zur Provinz zu machen. Menahems rascher Entschluß mag Israel für jetzt vor
- biejem Schickfal bewahrt haben.

Ift die obige Darstellung richtig, so kann Menahem kaum volle zehn Jahre, wie die Urkunde annimmt, regiert haben. Seine Tributzahlung an Bul erfolgte 738. Nach

- 20 biefer Zeit kann er nicht mehr lange regiert haben, da für alle folgenden Herricher nur noch die Zeit dis 722 übrig ift. Hat er aber 738 immer noch um den Thron zu kämpfen gehabt, so ist es nicht gerade wahrscheinlich, daß seine Thronbesteigung bezw. seine Ausrufung zum Rönig schon seit neun Jahren erfolgt war. Man wird also gut thun, ihm nur eine relativ turze Regierungsdauer zuzuschreiben, was auch burch andere Gründe 25 empfohlen wird. Bal. dazu auch Taylor in Haftings Dictionnary of the Bible
  - III. 340.

Menaion. — Litteratur von Leo Allatius, De libris ecclesiasticis Graecorum disputationes duae Paris 1645; Ehrhard bei Krumbacher<sup>3</sup>, Geschichte der Byz. Litt. 1897, S. 181, 185 und Krumbacher felbst 658 f. Sehr instruktiv (Hipp. Delehaye) Le Synagaire 20 de Sirmond, Analecta Bollandiana 14 (1895), S. 396-434. Die Lusgaben des 16. Sahrhunderts am vollständigsten bei Ph. Meyer, Die theol. Litteratur des 16. Jahrhunderts, Leipzig 1899, S. 148 ff., die des 17. Jahrhunderts bei Legrand, Bibliographie Hellenique du dix-septieme siècle, Paris 1894—1896, später bei Papadopulos Bretos Neoellyvixy Diloloyia, µégos

A. 1854. Menaion nannten die späteren Griechen diejenigen ihrer Kirchenbücher, welche die für 85 jeden Fest- und Heiligentag bestimmten Gebetc und Hymnen, zugleich aber auch turze Lebensbeschreibungen und Todesnachrichten von den Heiligen und Märtyrern selber um= faßten. Die früher in den ovrazáqua gesammelten Legenden und Martyrologien gingen nachher in die  $\mu\eta raīa$  über, so daß diese den ganzen teils liturgischen, teils erzählenden so Apparat des Heiligenkultus in sich aufnahmen und zu großartigen Werken antwuchsen. Sie pflegten monatsweise in Bände geteilt zu werden. Dieselben sind allein hand-schriftlich werkenden und sie ist aufnahmen und zu großartigen Werken antwuchsen.

schriftlich noch vorhanden, sondern auch vom Beginn des 16. Jahrhunderts an bis auf die Gegenwart, zuerst in Benedig, dann auch in anderen Orten häusig gedruckt. Doch repräsentieren die gedruckten Menäen nur eine bestimmte, häusig durch Rürzungen und 45 Frrtumer entstellte Redaktion. Noch nicht aufgeklärt ist es, daß in den meisten gedruckten

Kanones die zweite Dde fehlt. Bgl. Byz. Zeitschr. 1901, S. 341.

(Gat +) \$6. Meyer.

3. Rittel.

Menander, einer ber ältesten Gnostiker, der britte Samaritaner unter ihnen neben Dositheus und Simon Magus. Justin (Apol I, 26) giebt als seinen Geburtsort den 50 Fleden Rapparataia an; als Ort, wo er gewirkt und gelehrt hat, gilt Antiochien in Syrien. Am aussührlichsten berichtet über ihn Frenäus (I, 17 ed. Harvey). Danach war er ein Schüler des Simon Magus und gelangte zum Gipfel ber Magie. Er lebrte eine allen unbekannte höchste Kraft und wollte felbst aus ben unsichtbaren Aonen zum heil der Menschen gesandt sein (Jren. a. a. D. "se autem eum esse, qui missus sit so ab invisibilibus pro salute hominum"; Eus. h. e. III, 26, 1: "Eavror µèr ώς ἄρα είη, λέγων, δ σωτήρ, έπι τη των άνθρώπων άνωθέν ποθεν έξ άοράτων alwrwr aneoralueros owrygia"). Die Welt sei von den Engeln gemacht, die er ebenso wie Simon von der Errola emanieren läßt. Denen, die sich von ihm taufen ließen, verhieß er Macht über die weltschöpferischen Engel, Unsterblichkeit und ewige Rugend.

Ebenso und wohl von Frenäus abhängig Eusebius (h. e. III, 26), Tertullian (de anim. 50), Theodoret (Haer. fab. I, 2). Wichtiger als diese vereinzelten Notizen über sein System ist die Angade, daß er der Lehrer des Saturninus oder Saturnilus und des Basilides gewesen sei, von denen jener in Antiochien, dieser in Alexandrien lehrte. Namentlich soll die Lehre des Saturnilus der seinen verwandt gewesen sein (Iren. I, 18; 5 Hippolyt. VII, 28; Eus. h. e. IV, 7; Epiph. Haer. 23; Theodoret, Haer. fad. I, 3). Es liegt gar kein Grund vor, diese Angaden zu verwersen und Menander, wie Neander will, ganz aus der christlichen Settengeschichte zu streichen (RG I, 250). Auch Gieseler faßt ihn als noch nicht christlichen Gnostiker, sonder nich zu den Samaritanern (RG I, 1, 65). Ift in den Berichten über die beit Samaritaner auch vieles 10 dunkel, so möchte doch das als historisch seitengeschichte, sam seit ihnen die orientalischen Ansänge der Gross aus möglich ist, and mit voller Sicherheit ist die Frage zu beantworten, in welchem Berhältnis diese orientaalische, sama stritaner diese Gnoss zu ob die hellenischen gnossischen Schulen steht, ob sie eine Borstusse, ber in der Mitte serftere das wahrischen schulen steht, ob sie eine Borstusse, ber in der Mitte steht zwischen Steht was auch möglich ist, ganz spontan entwickelt hat. Ift das us erstere das wahrischenischen das die Ebeutung Menanders, ber in der Mitte steht zwischen Steht. Steise Stehtung weisen ihm auch Eipstus (Gnossicismus in Ersch u. Gruber Struck, bas zus Mitter, und Saturnilus und Basse, beren Lehrer er war, darin zu suchen haben, daß er ben Ubergang vermittelt zwischen ber orientalischen und der hellenischen Gnoss. Diese Stellung weisen ihm auch Eipstus (Gnossicismus in Ersch u. Grubers Enchll. S. 271) und Harter (Preliminary Observations in der 20 Ausgabe bes Frenäus p. LXIX) an. Seine Wirtsamtet ift noch in das 1. Zahrhundert zu

Meni (٢٠٦), Gottheit. — Litteratur f. A. Gab &b VI, S. 328; ferner Movers, Die Shönizier, 28b I, 1841, S. 650; Ruenen, Gefanmelte Abhandlungen, überjest von Bubbe 1894, S. 210 (De Melecheth des hemels 1888, S. 31 [187]); Delißich zu Jef 65, 11 25 (4. A. 1889); die AU. "Meni" in Winers NW 1848, von Schrader in Riehms HW, 11. Lieferung 1879, 2. A. Bb II, 1894, Driver in Haftings' Dictionary of the Bible, 28d III, 1900 und A. Fortune and Destiny von Cheyne in ber Encyclopaedia Biblica &b II, 1901.

Meni wird nur einmal im AT erwähnt, Jef 65, 11, neben Gad (f. A. Gad Bd VI, S. 328 ff.), als eine Gottheit oder ein Dämon, welchem von abgöttischen Jörae= 30 liten Trankopfer (und Lectisternien) dargebracht wurden. Über die Übersetzung der LXX f. Bd VI, S. 334, 37 ff. Da der ganze Abschnitt Jes c. 65 allem Anschein nach einem nacherilischen Propheten angehört und von nacherilischer Abgötterei der Juden oder wohl vielmehr versenigen israelitischen Bevölkerung handelt, welche die rückkehrenden Erulanten im Lande vorsanden (der Samaritaner), da ferner die neben Meni genannte Gottheit Gad 85 auf aramäischem, palästinischem und phönizischem Boden, nicht aber auf badylonischem nachweisbar ist, so wird auch Meni eine Gottheit nicht der Badylonier sondern wahr= icheinlich der aramäischen Bevölkerung des nacherilischen Balästinas sein.

scheinlich ber aramäischen Bevölkerung des nacherilischen Balästinas sein. Auch für Meni ist ein entsprechender Gottesname in den Keilinschriften nicht nach= gewiesen worden. Fr. Lenormant (Die Magie und Wahrsagetunst ver Chaldäer, deutsche 20 Ausgabe 1878, S. 128) fand allerdings unter den dii minores der Babylonier einen Gott Manu genannt, "den Großen, den Lenker des Schichsläs, der Göttin Mamitub ent= sprechend". Hommel (The god Mani in den Expository Times 1899, S. 566) be= stätigt die Lesung einer Gottesbezeichnung in W. A. I. III, 66 : "the great ma-nu", wossen nicht einen Gottesnamen ma-nu sondern ein auf einen ganz andern Gottesnamen binweisendes Rätselspiel. B. Jensen teilt mir freundlichs die Vermutung mit (4. Mai 1902), daß in "ma-nu" ein Keisstich zu tilgen und zu lesen sei gis-sir-gal "große Leuchte". Der Mondempel von Ur beißt "Tempel von Gis-sirgal"; sonst bedeutet gissirgal "Kalt". Ein Gott "Manu" scheint also in der angeführten Stelle nicht zu 50 finden au sein.

Wenn man Meni mit dem zu Haran verehrten, von den Griechen My genannten Mondgott oder mit der Mondgöttin Myn identifiziert hat (Movers u. A.), so geschah dies lediglich auf Grund des ähnlichen Wortklanges. Wir dürfen in Ment überhaupt schwerlich einen arischen Gottesnamen erkennen, und der Mondgott zu Haran wurde von 55 den Einheimischen Sin genannt.

Der Gotiesname Měnî ist dagegen etwa zu finden in dem Bersonnamen ","), "Abdment "Diener des M." auf einigen aramäisch-persischen Achämenidenmünzen (Rödiger in Gesenius' Thesaurus, Schlußdest 1858, S. 97). Gesenius (Scripturae lin-

guaeque Phoeniciae monumenta, 1837, S. 142) verglich die Lesung עברמר in einer Inschrift von Rition. Er wollte aber hier seinerseits lesen zeracicher verer, Jugdrift von Kition. Er wollte aber hier feinerfeits lefen עברמלקר (ebenjo Ernft Meier, Erlärung phönikischer Sprachenkmäler, Libing. Universitätsprogramm 1860, S. 28; Schröder, Die phönikischer Sprache, 1869, S. 230); Longpérier (Journal Asiatique, 5 VI. Série, Bd XIII, 1869, S. 349 Anmerkg.) las vollständiger עברמלקר "Diener des Mellart". Die Entsifferung ist ganz unsicher nach Corpus Inscriptionum Semiticarum I, 1, S. 89 (n. 80). Dagegen dürste man etwa vergleichen den alttestamentlichen Bersonnamen ist (12. 2017). So fürst-Ryssel, 5000 s. v., Siegfried), vgl. 2017. Auch ist auf einen jedenfalls methwürdigen Anllang an den Gottesnamen Meni voren. Die zurst den Reinier besannt (Inscription (Inscription Inscription). Die guerst von Reinier bekannt gemacht morden. Die zuerst von Reinier bekannt gemachte Inscription in der Brovence widmet in ihrem ariechilden Terte den Milar dem Datelagati von Reinier bekannt gemachte Datelagen Inscription in der Brovence widmet in ihrem ariechilden Terte den Milar dem Datelaget worden. Die Belog. widmet in ihrem griechischen Texte ben Altar bem Drakelgott von Apamea, bem Belos, bem eddvrengel vérns. Der lateinische Tert hat dafür: Belus Fortunae rector Me-nisque magister. Da der Bel von Apamea auf semitische Vorstellungen verweist, liegt 15 es nahe, für Fortuna an die Gottheit Gad und dann für Menisque an die Jes 65, 11 neben Gad genannte Gottheit Meni zu denken. Das kurze e von Meni bereitet keine Schwierigkeit neben dem langen in Mönisque, denn wir haben keine Garantie für die Richtig= feit ber masoretischen Punktation (vgl. Aquila und Theobotion rof pervel für במידי). Bon

Meni

- bem Stamme inspreinigten Panimunn (vyr. calaum and Lycovotion top peeret auf ????). 2011 bem Stamme inspreinigten Panimunn (vyr. calaum and Lycovotion top peeret auf ???? 20 wie ???? anscheinend von ???? Immerhin aber kann in syntretistischer Zeit jenes Menis auch einen ganz andersartigen Ursprung haben, und es ist trots des semitischen Belus nicht bestimmt abzuweisen, daß an die griechische Mondgöttin Mojon oder, wie Reinier wollte, an den phrygischen Mojor, Lunus zu denten sei.
- Höchst wahrscheinlich hängt mění zusammen mit manât ölie (Koran 53, 20), dem 25 Namen einer in einem Steine verehrten Gottheit der vorislamischen Araber (Biner, Delitzsch, Merr, Reuß [zu Jef 65, 11]; zurückaltender Gesenius [zu Jef 65, 11], Osiander; bgl. im allgemeinen über Manät: Osiander, Studien über die vorislämische Religion der Araber, 3dmcG VII, 1853, S. 496 ff.; Krehl, Religion der vorislam. Araber 1863, S. 73; Baethgen, Beiträge zur semitischen Religionsgeschichte, 1888, S. 115 f.; Well= 20 hausen, Reste arabischen Heidentums', 1897, S. 25-29). Auch Th. Röldete schreibt

mir: "cift gewiß ein naher Verwandter ber arabischen großen Göttin Bic (eigentlich ة), beren anbere Berwanbte المَنبَيَّة (كلمنايَ) und المَنوَق (مَنْوة) (مَنْوة (مَنْوة

- bichterisch personisiziert werden". In den nabatäischen Inscription von Higr findet sich der Blural כנורת manawätun als Bezeichnung für eine Gottheit (Corpus Inscriptionum 85 Semiticarum II, n. 197. 198. 206. 217. 224; מכורו ה. 320 und הבר מנוח Been diese Bluralform repräsentiert das von Goldziber (Archäologisch-epigraphische Mt aus Defterreich, Sahrg. VI, 1882, S. 109 f.) richtig als folche erkannte Manavat in einer auf ungarischem Boben gefundenen lateinischen Inschrift, wo es unter andern semitischen Gottes-
- ungariicem Boben gerundenen lateinigen Inforist, wo es unter andern jemuigen Goues-namen steht. Auch in sübarabischen Inforisten scheht in scheht als Gottheitsname vor-60 zukommen (Hommel a. a. D., S. 566 f.). Der Plural zeigt, da in ihm noch nicht ein eigentlicher Eigenname vorliegt sondern "poetische Personisitation", daß die Bedeutung des nicht mehr appellativisch gebrauchten mankt ist: "Schickslaft eigentlich "Anteil" (sonach Goldzihers Vorgang: Nöldeke, Zow XLI, 1887, S. 709; Wellhausen a. a. D., S. 28, bgl. S. 222). Eben diese Bedeutung ist Ise f 65, 11 auch für Meni 25 anzurehmen. Dassur spricht die Zusammenstellung mit dem Glücksgott Gad und bie nahe-liegende Michairen unterlieft" auf welche u. 12 vorzum andivisit (in Scheming
- liegende Ableitung von auteilen", auf welche v. 12 מנכה anspielt (fo Gesenius, Biner, Delitich, Merr, Schrader, Ruenen).
- Wenn es sich Jes 65, 11 um nacherilischen Rultus handelt, so ist möglich, daß Meni geradezu von den in der persischen Periode nordwärts vordringenden Arabern her ent-so lehnt war. Der parallele Gott Gad ist meines Erachtens nicht eine alte Gottheit son-dern ein in späterer Zeit als Gott oder Dämon personssiziertes Abstraktum. Wahrscheinlich liegt es für Meni ebenso. Bielleicht haben die Masoreten, die גד und ברכי mit bem Ar= titel versahen (ברכי und ברכי), für beide Wörter noch ein Betwußtsein ber appellativischen
- Bedeutung "Glüd" und "Schickfal" gehabt. Der Name ment lautet, als ob er eine männliche Gottheit bezeichne; jedenfalls ift 65 bie Ibentifizierung von Meni mit Iftar, ber Göttin bes glückbringenden Benusgestirns

(Delitsich), überhaupt die Identifizierung mit der Gottheit des Planeten Venus (Gesenius, Winer, Kuenen) ebenso unsicher wie die Deutung des Gad als Gott des Planeten Jupiter. Es wäre möglich, daß Meni neben dem Glücksgott Gad eine Gottheit der bösen Schicksale bezeichnete (Merr).

Siegfrieds Jusammenstellung der Namen Meni und Manasse (CCC) == 2000 aus 5 Men [= Mön1] sustulit) ist wenig überzeugend, da sie lediglich auf der Beobachtung beruht, daß wie Gad und Meni ein Götterpaar, so auch die Stämme Gad und Manasse ein geographisches Paar bilden — aber doch eigentlich Ruben, Gad und, nicht Manasse, sondern Halb-Manasse eine Trias!

Durch die Zusammenstellung mit mankt ist der Name mens genügend gesichert, um 10 be Lagarde's (Gesammelte Abhandlungen, 1866, S. 16) Korrettur von nens — Navala (s. A. Nanäa) überschüftig und unberechtigt erscheinen zu lassen (vogl. übrigens Gesenius, Jesaia, Bb II S. 337 f.). Aquila, Theodotion, Symmachus und Hieronymus haben zelesen. Aq. und Theod. dieten ras meine, Symm. excos mov, Bulgata super eam, Hieronymus zu Jes 65, 11: in Hebraico habet Menni, quod Symmachus 15 interpretatus est absque me. Busis Bandissin.

Menius, Juftus, Reformator Thüringens, geft. 1558. — Autobiographisches in BhTh 1865, 303 ff.; Melanchthons Bericht in CR IX 926 f.; 13 Briefe des M. in B. d. Bereins für Thüring. Gefch., NF, II (1882), 243 ff.; andere Stücke seines Briefwechfels in den Ausgaden des Briefwechjels Luthers, Melanchthons, Jonas, Mutianus u. Cobanus Heß. Eine größere 20 Biographie schrieb G. L. Schmidt, 2 Bde, Gotha 1867. Ein Holzschnittporträt aus dem Ende des 16. Jahrh.s auf der Breslauer Stadtbibliothet (in 2 W 18).

Jobocus Menig (Juftus Menius) wurde nach der glaubwürdigen Angabe Baul Ebers (Calendarium historicum ed. 1566 p. 414) am 13. Dezember 1499 in Fulda ge= boren — eine spätere Angabe bei Paullini Annales Isonacenses p. 139 nennt den 25 13. Oktober 1494. Über seine Eltern ist Räheres nicht bekannt; aber da der aus Hom= berg stammende Konrad Mutian der Onkel des Menius (avunculus, 3. d. Verein Thür. Gesch., NF, II 246) war, werben auch jene dem befferen Bürgerstande angehört haben stirpsque fuit patriae non inhonesta domus (J. Major im Epicedion). Da M. schon Östern 1514 in Erfurt immatrikuliert wurde, ist Paullinis Angabe, daß er 80 vorher in Fulda Franziskaner gewesen sei, unhaltbar; vielleicht daß er dort eine Kloster-schule besucht hatte. Der noch nicht 15 jährige Student wurde schon 1515 baccaleureus, 1516 magister, gehörte also zu ben frühreifen Talenten. Seine Beziehungen zu Mutianus führten ihn in den Erfurter Kreis junger Humanisten ein, wir finden ihn in freundschaftlicher Berbindung mit Crotus, Eobanus Heg u. a.; besonders nahe trat er Joach. Camerarius, der 35 ihn "in sonderlicher Freundschaft" die griechische Sprache lehrte (CR IX 926). Erinnerungen an ben Verkehr mit Crotus und an ben wisigen Ton, mit bem biefer auch an ber Geiftlickleit, ben Einrichtungen und Handlungen ber Rirche beißende Kritik übte, hat M. später niebergelegt in ber Ad Apologiam Joannis Croti Rubeani Responsio Amici [1532] (vgl. Ed. Böding, Drei Abhandlungen, Leipz. 1858, S. 65 ff.; Schmidt 40 I 30 ff.). Auf der bekammten Wappentasel, die des Crotus Rektorat im Ersurter Album jchmückt, fehlt auch das Wappen vers M. nicht. Luther hat schröder von M. gesagt, daß ber Umgang mit Mutianus und Crotus zeitweise auch ihn zum Skeptiker und Spötter gemacht habe, sed Dei gratia liberatus est (Bindseil, Colloquia I 267). Mez-lanchthons Ruf lockte ihn im Frühjahr 1519 nach Wittenberg, und Mutian ermunterte 45 ihn, diesen Vorfas auszuführen (Gillert, Briefwechsel des Konr. Mutianus II 250). Doch nuß er erst noch eine Zeit in der Baterstadt Fulda, zum Teil im Haus II 250). Doch muß er erst noch eine Zeit in der Baterstadt Fulda, zum Teil im Hause des Erotus verledt haben, wo er eine Schule errichten wollte, auch von dort aus eine Reife nach Italien unternommen haben (Krause, Cod. Heß I 229). Aber dann finden wir ihn als Melanchthons Schüler in Wittenberg; er sest in dessen Hause die Freundschaft mit Came= 50 rarius fort und wird ein sleitigiger Hörer des von der Wartburg heimgekehrten Luther (CR IX 926): hier entschiedet sich seine religiöse und tirchliche Stellung. Im Herbitt 1523 war er noch Zeuge der Erwählung Bugenhagens zum Wittenberger Stadtpfarrer (Schmidt I 47), wurde aber bald darauf Vikar in dem zu Erfurt gehörigen Dorf Mühlberg. Hier schrieb er einen Kommentar zur Apostelgeschichte (Nürnberg 1524), schlack Freundschaft in 55 bem nahen Gotha mit Friedr. Myconius, trat auch in die Ehe. Aber im Frühjahr 1525 giebt er sein Predigtamt auf — was Schmidt I 48 als Grund dafür geltend macht, beruht auf einer Verwechslung des Erfurtischen Mühlberg mit Mühlberg an der Elbe —, um in Erfurt "Discipulos anzunehmen und ber Schulen sich zu nähren" (3hTh 1865, Real-Gneyflopädie für Theologie und Rirche. 8. 2. XII. 37

Menins.

Aber während bes Bauernaufstandes nötigte ihn der Rat, sich wiederum ins Pre-303). bigtamt an St. Thomas zu begeben. Er veröffentlichte hier 4. Oktober 1525 ein Buchlein über Rindertaufe und Batenamt, Rommunion und Bereitung Sterbender, das seine praktisch-pastoralen Interessen bezeugt (bgl. F. Cohrs in Monumenta Germ. Paedag. XXIII 5 151 f. 157 f. 163 ff.). Aber balb trat in der Rinchenpolitik des Rates eine Bendung ein: hatte dieser anfangs die Reformation begünstigt in der Hoffnung, sich der Herrschaft des Erzbischofs von Mainz entziehen zu können, so glaubte er jest dem bedrohlichen Einfluß Rursachsen Widerstand leisten und den Ratholiken wieder Vorschub leisten zu sollen. Schon 1525 nach Beendigung bes Bauernfrieges tehrten Geiftliche und Mönche zurud und hielten 10 zunächft bei geschloffenen Thuren Gottesdienst, 1526 wurden 4 Bfarrtirchen den Katholiken zu öffentlichem Gottesdienst freigegeben. Ihr hervorragenbster Wortführer war der Fran-zistaner Konrad Kling (vgl. N. Paulus, Katholit 1894 I, 146 ff.). M., der ihn für einen Mann ansah, der im Grunde der evangelischen Lehre Recht gebe, nur um der Schwachen willen noch zurückalte, suchte in Privatgesprächen und brieflich auf ihn einzu-15 wirken; bann aber trat er in einer Streitschrift gegen ihn auf: "Wider ben hochberühmten Barfüßer zu Erfurt, D. Conr. Aling, Schutzrede". Zu dieser am 12. November 1526 vollendeten Schrift schrieb Luther ein Vorwort und gab sie in Wittenberg (Januar 1527, Enders VI 15; EN 53, 411) in Drud. Kling antwortete barauf; M. feste den Streit in feiner Bredigt am 17. März 1527 fort, die dann auch mit Luthers Borwort (EA 20 63, 258) in Wittenberg erschien: "Etlicher Gottlosen und Widerchriftlichen Lehre von der papistischen Messe" (Enders VI 41). So sehr Luther in diesem Streit auf seiten des M. gestanden, und die Duldung der katholischen Predigt durch den Rat als einen furor Dei excaecantis et gravantis cor l'haraonis gebeutet hatte (Enders VI 40), der Rat hielt an seiner Politik fest, M. erschien als der unbequeme Friedensstörer und mußte 25 sich vielt un feiner John 1967, De telephei uns den mochatine getechnister and magne 25 sich mancherlei Kränkungen gefallen lassen. Ja, man bestritt jetzt seitens des Rates wie aus der Gemeinde heraus seine Bokation an die Thomaskirche (3bTh 1865, 303; J. d. Ber. Thür. G., NF, II 247 ff.). Er bat daher Luther, ihm aus dieser prekaren Lage herauszuhelsen (vgl. Enders VI 279), der ihn dei den eben begonnenen Kirchendistationen als brauchbare Rraft empfahl. Um Bartholomäi 1528 fiedelte er mit feiner Familie und 20 ben ihm zur Erziehung übergebenen Ebelmannsjöhnen nach Gotha über, wo ihn schnell eine treue Freundschaft mit Fr. Nipconius verband. Neben Jugendunterricht und schrift= stellerischer Arbeit (Oeconomia christiana 1529 mit Luthers Vorrebe EU 54, 117 und 63, 277, Enders VII 73 — weitere Ausarbeitung der schon in Ersurt verfaßten Schrift "Erinnerung, was denen, so sich in Ehestand begeben, zu bedenken sei" 1528) ift 25 feine Hauptarbeit die Bisitation des thuringischen Kreises zusammen mit Christof von der Planis, Melanchthon und Myconius (Burkhardt, Gesch, der sächs. Kirchen= und Schulvisi= tationen S. 29 ff.). Bon ber Bifitation heimgetehrt, wird er Mary 1529 als Bfarrer und Superintendent nach Eisenach gesetzt, wo er 18 Jahre hindurch eine bedeutsame führende Stellung innegehabt hat. Voran steht er im Kampf gegen die Wiedertäufer: 1530 er= 10 scheint mit Luthers Vorrede (EA 63, 290) seine mit Myconius gemeinsam versaßte Schrift: "Der Wiedertäufer Lehre und Geheimnis aus hlg. Schrift widerlegt." Und zum zweitenmale griff er 1544 in seinem Buch "Bon dem Geist der Wiedertäufer" dieselben Leute an; wiederum führte Luther das Buch mit einem Vorwort ein, in dem er auch das reine, verständliche Deutsch des M. rühmte (EA 63, 381). Erstere Schrift widmete M. 45 bem Landgrafen Philipp, um ihn zu energischeren Magregeln gegen bie Täufer zu treiben; aber noch 1545 flagte er: Pullulat circumquaque anabaptismi haeresis . . Culpa omnis in Hesso est, qui etsi non videtur fovere, tamen non punit etiam (3. b. Ver. Thür. G., NF, II 254). Sodann finden wir ihn wiederholt als Bistitator und Reformator thätig: 1533 bei der zweiten großen Bistitation Thüringens, bei der er die 50 Hauptarbeit ber Registration auf sich nahm (3516 1865, 304; Burthardt S. 124), dann nach Herzog Georgs Tode im albertinischen Thüringen Sommer 1539 (Burthardt S. 241). Er wurde aber auch als Visitator nach Schwarzburg und ins Bistum Raumburg (1545) er wurde aber auch als Bistiator nach Schwarzourg und ins Sistum Kaumburg (1545) gerufen (Schmidt II 4 läßt ihn nach Nürnberg ftatt nach Naumburg berufen werden; auch 3. d. Ver. Thür. G., NF, II 255 ist statt Noribergensis Numburgensis zu 55 lefen). Als die Schutzsürften der Reichsstadt Mühlhausen, der Kurfürst von Sachsen, der Landgraf und Herzog Heinrich von Sachsen, endlich 1542 dem widerstrebenden Rat diefer Stadt evangelische Predigt aufnötigten, da hielt M. nicht nur am 14. September dort ben ersten evangelischen Gottesbienst, sondern blieb auch bort als Ordner bes Rirchen- und Schultvefens, bis er 1544 bie Verwaltung in die Hände des neuernannten Superinten-60 benten Sebastian Boetius — ber später sein Schwiegersohn wurde — übergeben konnte

(3. b. Ber. Thür. G., NF, II 255 f.; Mühlhaufer Geschichtsblätter I [1900] S. 64). Er nahm teil an dem Marburger Religionsgespräch 1529, an der Wittenderger Concordia 1536, an der Schmaltaldener Berjammlung 1537, wo er jedoch vor der Unterschrift abreiste, so daß dies Dyconius für ihn vollzog; er war auf dem Hagenauer wie auf dem Bormser Religionsgespräch als Abgesandter gegenwärtig. Die Doppelehe Philipps von Heffen 5 veranlaßte ihn 1541 zu scharfer Gegenschrift, die aber auf Rat Luthers und Brücks nicht gebruckt werden durfte — handschriftlich in Cod. Palat. Heidelde. N 435, daraus gebruckt in 36Th 1868, 446 scharfer Gegenschrift, die aber auf 296, CR IV 769. Biel ges tadelt ist es worden, daß M. 1532 Luthers Reinen Katechismus in verfürzter und teilweise dem Sagdau vereinsachender Meisse Reinen Ratechismus in verfürzter und teilweise dem Sagdau vereinsachender Meisse in Batter und unter dem Titel "Cate | chisunus | Jufti Menij. | M D XXXij" | berausgab (ein Eremplar des seltenen Buckes auf der Breslauer Stadtbill., vol. 36, 314 sch. Schmidt I 191 sch. Mar pädagogische Gestalt er beschwierigteit schurten, manche Zeile des Büchleins Rindern ein-18 zuprägen. Db die schwierigteit schurten, manche Zeile des Büchleins Rindern einsuprägen. Db die schwierigteit schurten, manche Zeile des Büchleins Rindern einsuprägen. Db die schwierigteit schurten, wanche Zeile des Büchleins Rindern einsuprägen. Db die schwierigteit schurten ließ (vol. \*X 498). Seine Streitschurte Spellard terstischart soll. Thöchtr 1899, 281 fl. Sicher aber ist, daß er Naogeorgs Pammachius 1539 in eigner Bereits oden erwähnt; möglichenfalls ift er auch der "Sylvanus Hessus", der 1534 ben Ludus in defectionem Georgii Wicelii ad Papistas verfaste. Sonst find noch zu nennen eine Auslegung des 1. Buckes Samuelis 1532 — bas ift die Schrift de usu historiae sacararum literarum, die Luther (de 28. IV 311) erwähnt —, die Bereitsfoung von Luthers größem Galaterfommentar von 1535 zu und eine Echrift "Bie ein jeglicher Chrift gegen Bere

Einen Einschnitt in sein Leben bezeichnete ber Tod seines treuen Freundes Moconius (7. April 1546). Nicht nur daß M. ihm die Leichenpredigt hielt, der Rurfürft verfügte auch alsbald, daß er nach Gotha überficheln, des Myconius Nachfolger werben, aber zu= 80 gleich auch bie Eisenacher Superintendentur weiterführen follte. Der Ausbruch bes ichmalkalbischen Krieges veranlaßte ihn zu seinem "Von der Notwehr Unterricht, nühlich zu lesen" 1547 (Hortleder II, Rap. 29), den Melanchthon abmildernd überarbeitet hatte (CR VI 332. 336. 363), der alsbald auch in lateinischer Sprache ausging. Nach dem unglüdlichen Ausgang des Krieges schaffte er Frau und Kinder nach Mühlhausen in 85 Sicherheit (3. b. Ver. Thur. G., NF, II 258); ihn felbst mahnte Melanchthon bringend, das gefährbete Gotha auf einige Zeit zu verlaffen (CR VI 568). Doch konnte er bald borthin zurückte Beckt und einigt Stit zu stetungen (Ort VI 060). Dech tonnte er view sonsten zurücktehren. Gleich ben andern erneftinischen Theologen protestierte auch er gegen das Augsdurger Interim, beteiligte sich aber nicht an dem nachfolgenden Haber mit den Witten-bergern. Zwar fehlen uns Briefe Melanchthons an ihn 1548 und 49 und wieder 1551 40 bis 1554, aber zu beachten ist das warme Lob, das ihm jener 1548 (CR IV 894f.) gespendet hat. 1550 hatte er mit seinem Diakonus Georg Merula einen Streit über ben Erorcismus, in dem er lebhaft für deffen Beibehaltung eine Lanze brach (19gl. \*V 697 f.). Da im thuringischen Gebiete teils von geffen ber, teils aus Muhlhausen immer wieder anabaptistische Schwärmerei, und zwar mit bedenklich antinomistischer Färbung — wer aus 45 Gott geboren sei, könne nicht mehr fündigen, alles sei ihm rein und kein Gesetz gelte für einen solchen mehr — sich bemerkbar machte, so ließ M. 1551 seine Schrift "Von den Blutsfreunden aus der Wiedertaufe" ausgehen als laute Anklage gegen "unfre untreuen Nachbarn, so solche Sekten hausen und hegen". 1552 brachte die Berhandlungen über Ofianders Lehre, in denen er zweimal zur Feder griff. Am 18. Januar 1552 verfaßte so er sein "Erkenntnis aus Gottes Wort und hlg. Schrift über die Bekenntnis A. Osiandri" (gebrudt in den "Consurae der fürstlich fächsischen Theologen", Erfurt 1552), und vom 16. Februar batiert seine Schrift "Von der Gerechtigteit, die für Gott gilt: Wider die neue alcumistische Theologiam A. Osiandri" (vgl. Möller, Osiander S. 491. 496). Als neue altumistighe Insologiam A. Ostantitl" (ogt. Mouer, Opander S. 491. 496). 2015 dann im September 1552 Rurfürft Johann Friedrich aus der Gefangenschaft zurücktehrte, 55 beschloß er, da jene Zensuren Herzog Albrecht noch nicht zum Einlenken vermocht hatten, durch eine Gesandtschaft nach Preußen die Beilegung dieser Wirren herbeizuführen. Neben zweien seiner Räte entsendete er M. und Johann Stolz, die am 6. April 1553 in Königs-berg eintrasen. Sie erboten sich in der Audienz am 8. April, dem Herzog aus Gottes Wort Bericht über des inzwischen verstorbenen Osianders Irrlehre zu geden. Am 14. mußte 60 37\*

Menins.

Fund (vgl. oben Bb VI 322) ihnen sein Glaubensbelenntnis der Osiandristen vorlesen und übergeben, worauf M. und Stolz am 19. eine Gegenschrift überreichten; Jund replizierte am 2. Mai. Am Tage barauf ertrankte M. fchwer; baber konnte am 16. Mai nur ein Bruchstück ihrer neuen Entgegnung dem Herzog vorgelegt werden. Die Bitte um s eine freie öffentliche Disputation mit Junck schlug ihnen der Fürst rund ab, ebenso die Bitte, daß er Mörlin zurückberufen möge. Ginem Privatgespräch zwischen beiden Parteien wich Fund burch Berschleppung des Termines aus. Am 5. Juni reiste Albrecht nach Polen und verabschiedete die Sachsen mit dem Wunsch nach einer Theologenspynode, die über den Artikel von der Rechtfertigung Entscheidung treffen folle. Nun aber gelang es doch noch dem 10 zu Befuch in Preußen weilenden Grafen Joppo von Henneberg, von Albrecht die Erlaubnis zu einem Gespräch zu erlangen, das am 25. Juli unter bem Borfitz des Grafen zwischen M. und Stols, Fund und Sciurus ftattfand, aber nur bie Gemuter erhitte, ohne ju einer Berständigung zu führen. Unverrichteter Dinge kehrten die Gesandten heim, M. wegen feiner Krankheit erst im September (vgl. CR VIII 132; Schmidt II 159ff.; 3. b. Ber. 16 Thur. G., NF, II 263 f.; in den Daten abweichend C. A. Hafe, Herzog Albrecht und fein Hofprediger, Leipzig 1879 S. 213 f.). Dem am 4. März 1554 beimgegangenen Kur-fürften hielt M. die Leichenpredigt (gedruckt Jena 1554). Wenige Monate darauf fand Amsborf bei der thüringischen Bisitation, Gelegenheit, M. in den majoristischen Streit • hineinzuziehen; vgl. oben S. 89 f., wo die Schichale des M. von 1554 bis zum Eisenacher 20 Ronvent 1556 und feiner Unterschrift des dort formulierten Bekenntniffes dargelegt find. M. kehrte hoffnungsvoll (vgl. feinen Brief in Unschuldigen Nachrichten 1702, 773ff.) von Eifenach nach Gotha zurück, um feine Amter wieder aufzunehmen - bie Berwal= tung ber Eisenacher Superintendentur hatte er ichon 1552 wegen geschwächter Gesundheit aufgegeben —, aber die feindselige Nachrede wider seine Person und Lehre wollte nicht 25 ftill werden. Amsdorf, Rateberger, Aurifaber u. a. fuhren mit ihren Berdächtigungen gegen ihn als "Abiaphoristen" und "Majoristen" fort; wieder wurde Johann Friedrich ber Mittlere gegen ihn aufgestachelt. Auf ein ungnädiges Schreiben vom Hofe bot er seine Son Studieng an. Zu Michaelis reifte er nach Leipzig, wo er mit Melanchthon über ben Studiengang feines Sohnes sich besprechen wollte. Hier er von neuen Machi-so nationen gegen ihn, und als er nach Gotha heimgelehrt war, gingen ihm weitere Rach= richten und Gerüchte zu. Da entschloß er sich, von seinem Platze zu weichen, ehe ihn neue Ungnade ber Herzöge gefährbe. Um 27. Oktober meldete er diefen, daß er das Land und seinen Bosten verlasse, um sich ber Ungnade und ben "geschwinden Befehlen", die ihm aus Antrieb seiner Feinde von seinen Landesberren brohten, zu entziehen. Nachdem 25 er fich schriftlich vom Amtmann, bem Rat und ben Geistlichen in Gotha verabschiedet hatte, entwich er nach Langenfalza. Um 22. November forderte ber Rat in einem von den Herzögen veranlaßten Schreiben ihn zur Rücklehr auf und versicherte ihn der Gnade der Fürsten. Er stellte barauf Bedingungen, ohne deren bündige Jusage seitens des Hofes er nicht zurücktehren könne — er forderte Schutz vor seinen theologischen Widersachern 10 und Freiheit für seinen freundschaftlichen Verkehr mit seinen "lieben Herren Präceptoren" in Wittenberg. Da hierauf durch Kanzler Brück nur eine ausweichende Erklärung erfolgte (24. Dezember), fo erklärte er nicht zurücktehren zu können, und ließ jetzt auch Frau und Rinder nach Langenfalza kommen. Bei Hofe behandelte man ihn nun als einen, der widerrechtlich fein Amt verlassen habe, und verbot dem Gothaer Rat, ihm ein Zeugnis is feiner reinen Lehre auszustellen. Eine Berufung nach Anhalt zerschlug sich (CR VIII 880, IX 91. 106). M. fand aber auf Melanchthons und Camerarius' Verwendung (IX 91) Anstellung an der Thomaskirche in Leipzig. Von hier aus verantwortete er sich jetzt gegen Verdächtigungen, die Flacius gegen ihn hatte ausgeben lassen (Verantwortung auf M. Flacii Illprici giftige.. Berleumdung). Diefer replizierte sofort mit einer vorläufigen Ant-so wort ("Vortrab") über des M. "alte" und "neue" Lehre — er lehre eben jest anders, als er früher gethan. M. verwahrte sich in seinem "Rurzen Bescheid" energisch gegen diesen Vorwurf und bestritt Flacius und Genoffen den Anspruch, fich allein als die echten Erben Luthers zu rühmen. Flacius stellte seine "Apologia auf zwo undristliche Schriften J. Menii" 1558 bagegen, und auch Amsborf erhob jest Anklage wider ihn, "daß J. M. 55 feine Vocation und Kirche verlassen und von der reinen Lehre des Evangelii abgefallen fei". Beiden suchte M. durch attenmäßige Darstellung seiner Stellung sowohl im Interim wie im majoristischen Streite in der Schrift "Bericht der bittern Wahrheit" 1558 ben Mund zu schließen. Beide replizierten aber fofort wieder, und DR. hätte unzweifelhaft auch seinerseits die Fehde weitergeführt, wenn nicht der Tod dazwischen getreten ware. so Sein schon seit Jahren geschwächter Korper erlag am 11. August 1558 ben Erregungen, die

ihm diese letzte Kampfeszeit gebracht hatte. Auf dem Sterbelager hatte M. noch vor Pfeffinger und andern ein "flares Bekenntnis seines Glaubens von allen Artikeln" (CR IX 928) gethan. Pfeffinger hielt ihm am 13. August die Leichenrede. Johann Major ließ ein Epicedion auf ihn ausgehen; Melanchthon aber widmete ihm seinen Nachruf in dem Vorwort, das er der noch posthum erscheinenden Sammlung seiner Predigten über 5 den Römerbrief 29. September 1559 voranstellte (CR IX 926 ff.). Von seinen Söhnen wurde der älteste, Justinus, Stiftsverwalter in Gotha; bekannter ist der zweite, Eusebius, der Magister und Prosession, heiratete. Die Tochter Elisabeth heiratete Sebassian Boetius (j. 0.).

Menken, Gottfried, geft. 1831. — Chr. H. G. Hafenkamp, Gebet und Rede beim Begräbnis Mentens, Bremen 1831; Ofiander, Zum Andenken Dr. G. Menkens, Tübinger Zischr. f. Th. 1832, Heft 2, S. 133ff.; C. Hallemeister, Leben und Wirken des Dr. G. M., 2 Bde, Bremen 1861; E. Chr. Acheils, G. M.s. Homlien in Auswahl, Gotha 1888 (aussichtliche Einleitung Bd 1, S. 1-36); Cremer über Collenbuigd, Menken, Haswahl, Gotha 1888 (aussichtliche Einleitung Bd 1, S. 1-36); Gremer über Collenbuigd, Menken, Haswahl, Gotha 1888 (aussichtliche Einleitung Bd 1, S. 1-36); Gremer über Collenbuigd, Menken, Haswahl, Gotha 1888 (aussichtliche Einleitung Bd 1, S. 1-36); Gremer über Collenbuigd, Menken, Haswahl, Gotha 1888 (aussichtliche Einleitung Bd 1, S. 1-36); Gremer über Collenbuigd, Menken, Haswahl, Gotha 1888 (aussicht-Belt 1902, S. 345 ff. — Zur Lehre und Predigtweise M.S. Sad, Geich. d. Predigt, Heibelb. 1866, S. 297 ff.; Brömel, Homilet. Charakterbilder, Leipzig 1874, 2. Bd, S. 85 ff.; A. Ritichl, Rechti. und Verf., Bd 1, 3. Aufl., S. 612 ff., für die Einfügung in Collenbuigds Schule auch Geich. des Bietismus, Bd 1, S. 565 ff.; H. Hering, Lehre von der Predigt, Berlin 1897, 20 S. 205 ff. Ucheits in Protestantismus am Ende des 19. Jahrh., S. 698 ff.; Fr. hering, Die homilet. Behandlung des M.L. Leipzig 1901, S. 81 ff. 139 ff. — M.s Schriften in "volljtändiger Ausgabe" erschienen in 7 Bdn, Bremen 1858. Dazu Regifter 1865. Nachträglich wurden noch ausgegeben: Heltpredigten aus dem ichristlichen Machlaffe, Bremen 1868 ; Biblijche Betrachtungen, Bremen 1879; Briefe bes Dr. G. M. an H. Machlaff, Bremen 1859, 26

Gottfried Menken wurde am 29. Mai 1768 als Sohn des Raufmanns Gootje M. zu Bremen geboren. Seine Mutter war die Tochter des Pastors Tiling in Oberneuland und die Enkelin des berühmten Lampe (f. Bb XI S. 233). Die äußeren Verhältnisse für die Und die Einein des vertaginden Lunipe (1. 20 AI C. 200). Die ungeren Schwammen im die Entwidelung bes reichbegabten Jünglings waren insofern die benkbar günstigsten, als die Familie seiner Mutter ihm die Einflüsse ber altansässigen, weltlich und christlich gebildeten so Bremer Familien, namentlich der Dreher, Wienholt, Gildemeister, zukommen ließ, während der Stand des väterlichen Vermögens bei mancherlei widrigen Jufällen und einer zahls reichen Rinderschar niemals zum genießenden Ausruhen verleiten konnte. Alle Bildungselemente, auch künftlerischer Art, floffen bem offenen und lebhaften Gemute ju : mit feinem zwei Jahre älteren Bruder, einem nicht unbekannten Maler, hat M. mancherlei Intereffen 85 geteilt. Das beste Erbe des Elternhauses aber war jene bibelfreudige Frömmigkeit, wie geteint. Dremen gepflegt ward, pietitisch im beften Sinne, und im bewußten Gegenfaze zur Aufklärung, jedoch von selbstgemachter Engigkeit freier, als an vielen anderen Orten. In diesem Bibelchriftentum wußte sich der Jüngling namentlich der Mutter und einigen mutterlichen Freundninnen dankbar verbunden. Außerungen aus ziemlich früher Zeit lassen so ertennen, mit welch felbstiftändiger Kraft ber junge D. ben biblischen Glauben nicht als blog Licht und Bahrheit, sondern auch als Heilmittel für ein stürmisches, felbstbewußtes Temperament persönlich ergriff. Schon der Gymnasiaft hat gepredigt. Und als M. im Jahre 1788 die Universität Jena bezog, war er theologisch im wesentlichen bereits fertig. Der schultheologische Rationalismus wurde ihm nur zum Anlaß, sich ganz auf einen persöns 45 lichen Umgang mit der Bibel zurüczuziehen : "Die Bibel, und die ganz allein lese ich, studiere ich, um mit Gottes Hilfe immer tiefer in den Geift des großen, allmächtigen, allumfaffenden Ganzen der Schrift einzudringen, immer vertrauter zu werden mit dem reinen, lebendigen Geift der Schönheit und Wahrheit, der in ihr lebt und webt." Die Rämpfe, welche ber widrige Zeitgeist dem innerlich einfamen Jüngling aufdrängten, preßten ihm das Gebet so aus: "Bist du, o Gott, und ist die Bibel dein Wert, so segne mein Forschen, daß ich deiner und deines Wortes gewiß werde." Die grübelnde Mystik — als Gymnafiast hatte fich M. unter anderen mit Jak Böhme beschäftigt — wich jest einer zusammenhängenden Erkenntnis der Thatoffenbarung Gottes in einer Geschichte, deren Mittelpunkt Christus ist. In doppelter Hinsche wurde dieser persönlich errungene Standpunkt gestärkt und er= 55 weitert, als M. im Jahre 1790 auf die Universität Duisburg übersiedelte. Da er hier das Eramen zu machen gedachte, konnte er sich einen schulmaßigen Betriebe des Studiums nicht weiter entziehen: nur mit Seufzen, doch mit völliger Pflichttreue, hat er fich an das "unfelige Buchstabenwert, welches die Seele nie fättigen kann", begeben, — aber er hat doch namentlich dem Orientalisten Berg, einem gebornen Bremenser, eine lebhafte 60

Menken

Dankbarkeit dafür bewahrt, daß ihm derselbe auch das gelehrte Rüstzeug für die Er= forschung ber Bibel in die Hand gab. So bestand denn M. im Jahre 1791 sein Gramen mit großer Auszeichnung. Wichtiger war fast noch das andere, daß in Duisburg die mit großer Auszeichnung. Wichniger war sast noch das andere, das in Hussburg die Heimatsluft eines reformierten Pietismus Menken aus seiner geistlichen Bereinsamung erlöste. "Ein edler Kreis von Christen, die frei von steiser Anhänglichkeit an die neben der Bibel tradierte Lehre nichts als apostolische Mahrbeit suchten", zog den Studenten in seine Mitte, dessen harten ein Zeugnis von Geistesverwandtschaft gegeben hatten. So fand M. die Freundschaft des Rektors F. A. Hagenkamp. Lasen diese Kreise die Bibel nicht nach orthodorer Schablone, so waren es doch ganz bestimmte Iven der Bengelschen to Schule und auf der anderen Seite über bas (1. Bo IV S. 233), die ihr Schristsuch und tast und Auf die Areite aus die bes Dr. Collenbusch (1. Bo IV S. 233), die ihr Schristsuch und tast und Ausselle und auf die Areite aus die Bas des besten in Bingus klieben und die Areite und tast und Ausselle und auf die Areite ausselle die Bas die Breuch und tast und Ausselle und auf die Areite ausselle die Bas des Bas die Ausselle und tast und Ausselle und die Ausselle die Bas des Bas die Bas di 10 Schute und das ver underen Seite des Dr. Sutendußty (1. 551 v S. 253), die iht Schriftlundum beherrschten. Roch zwei Jahre über das Eramen hinaus blieb M. in Duisburg, und Predigtreisen in das Wupperthal, an den Niederrhein u. s. verschaften ihm neue Ber-bindungen unter den bidelforschenden Christen. In dieser Zeit versetligte sich seine eigen-tümliche Schrifttheologie zu einer fortan unwandelbaren Gestalt, in welcher eigen Ber-15 sentung in Gottes Wort doch nur die Traditionen der Heimat mit den Stimmungen der niederrheinischen Freunde zusammenschweißte. Gegen Ende 1793 wurde M. Hilfsprediger in Under Land 1204 1206 und der der Berter der Berter der Berter in Under Land 1204 1206 und der Berter Beiter Beiter Beiter Berter der Berter in Under Kein Unter der Berter der Berter Berter Beiter Berter B in Uedem bei Cleve, 1794—1796 an der deutschereformierten Gemeinde zu Frankfurt a. M., 1796—1802 Baftor der reformierten Gemeinde in Wetslar. Seit Oktober 1802 burfte er in seiner Baterstadt Bremen wirken, zunächst als zweiter Prediger an 20 St. Bauli in der Neuftadt, seit August 1811 als Pastor primarius an St. Martini. An allen biefen Orten hat er mit steigendem Erfolge Gottes Bort bezeugt, wie er es verstand, in fräftigem Gegensatz gegen den ungläubigen Geist der Zeit, in deutlichem Unterschied von einer traditionellen Orthodoxie. Diese Wirksamkeit dis ins einzelne zu verfolgen, erlibrigt fich: benn diefelbe war namentlich in Bremen eine febr rubige, nie 25 von bramatischen Wendungen bewegt. M. war frei von jedem beunruhigenden Ehrgeiz: Rern und Freude seines Lebens bestand barin, daß er gesammelt und tief die hl. Schrift burchforschte und die stillgereiften Früchte seinen "Zuhörern" barbot. In die Unruhe pastoraler Geschäftigkeit ist er nie hinabgestiegen: er konnte "Visiten, Mahlzeiten, Gunst, pastoraler Geschaftigteit ist er nie hinabgestiegen: er tonnte "Bisten, Basizetten, Gunt, und Weihrauch entbehren". Nehmen wir hinzu, daß mancherlei körperliche Leiden so ihn in die Stille wiesen, die er doch aus grundsätzlicher Weltslucht zu suchen weit entfernt war, erwägen wir ferner, daß M. nie durch Pflichten und Freuden des Familien-lebens in Zerstreuung gezogen ward (seine am 12. Mai 1806 geschloffene Ehe mit Marie Siebel aus Barmen führte nicht zu dauerndem Zusammenleben, da die Chegatten, die wohl nicht für einander pasten, sehr dalt in Frieden sich trennten), so werden wir uns ein die Utwelthörse heiter-emtlen Friedens wir erstenden das futse camächlichen 85 in die Atmosphäre heiter-ernsten Friedens und einer nie raftenden, boch ftets gemächlichen Arbeit versegen können, in welcher die von rhetorischem Affekt und trodener Lehrhaftigkeit gleich weit entfernten schriftauslegenden Predigten entstanden sind. In den Berkehr der Menschen ging der stille Bibelsorscher nur genau soweit ein, daß gleichgestimmte Freunde und Verehrer ihm Anregung, aber nie Zerstreuung bringen konnten. Schon seit 1823 40 bedurste M. eines Vilars, 1825 wurde er emeritiert. Eine letzte Freude war ihm 1828 bie Anerkennung feiner Arbeit, welche bie theologische Fakultät ju Dorpat mit bem Ehrentitel eines D. theol. ausprach. Am 1. Juni 1831 ist er nach langen, in fröhlicher Gebuld getragenen Leiden beimgegangen. Ein Schriftsteller von Profession hat M. nicht sein wollen. Schriften nicht bibel-45 auslegenden Charakters hat er eigentlich nur zwei verfaßt, in ziemlich früher Zeit, durch bestimmte Erscheinungen innerlich getrieben ("Beitrag zur Dämonologie oder Widerlegung der eregetischen Auffätze des Herrn Professors Grimm von einem Geiftlichen", 1793, eine scharfe Ablehnung rationalistischer Eregese und ein charakteristisches Betenntnis ungeknickten

Glaubens an die Gestalten einer jenseitigen Welt. "Über Glück und Sieg der Gottlosen. 50 Eine politische Flugschrift aus dem Jahre 1795", ein majestätisch-klares Urteil über die Erfolge der französischen Revolution, die hier dem Gerichte biblischer Wahrheit unterstellt werden). Abgeschen von mehr zufälligen Kleinigkeiten sind M.s. Schriften sämtlich Schrifterklärungen in homiletischer oder nahe verwandter erbaulich-ergeetischer Form. Homilien liegen in sieben Sammlungen vor: Christl. Homilien, 1797; Neue Sammlung dr. Hom.,

liegen in sieben Sammlungen vor: Chriftl. Homilien, 1797; Neue Sammlung dr. Hom., 55 1800; Christl. Hom. über die Geschichte des Propheten Clias, 1804; Erklärung des elsten Rap. des Br. an die Hebr., 1821; Predigten, 1825; Hom. über das neunte und zehnte Rap. des Br. an die Hebr., nebst Anhang etlicher Hom. über Stellen des zwölften Rap., 1831; Homilet. Blätter (noch von M. selbst für den Druck vorbereitet), 1834. An Schrifterklärungen besigen wir folgende: Betrachtungen über das Evangelium Matthäi, in 80 zwei Teilen, nur dis Rap. 14 umfassen, 1808. 1821. Blicke in das Leben des Apostel Paulus und der ersten Christengemeinen (nach AG 15—20), 1828. Im weiteren Sinne schrifterklärend sind die Arbeiten: das Monarchieenbild (Da 2), in der Chr. Monatschrift 1802 f., separat 1809; der Messias ist gekommen (wesentlich nach 1 Jo 5, 6 f.), 1809; die eherne Schlange (nach Nu 21, 4 st.), 1812. Auch die beiden Darstellungen des Michen "Systems", wenn man von einem solchen sprechen dars, bewegen sich ganz in 5 biblischem Rahmen. Wichtig ist namentlich die größere: Versuch einer Anleitung zum eignen Unterricht in den Wahrheiten der hl. Schrift 1805 (spätere Auflagen 1824. 1832). Die kürzere ist eine Art Bibelkatechismus nach dem Apostolitum: das Glaubensbekenntnis der christl. Kirche, 1816 und 1826.

ber christl. Kirche, 1816 und 1826. Eigenartig ist M.s Theologie insofern nicht, als sich alle ihre einzelnen Haupt= 10 bestandteile vor ihm unschwer nachweisen lassen. Auch überraschend neue Kombinationen hat er nicht vollzogen, aber die konsequente volligiese Energie, mit welcher er seine Gesbanken bildete und vortrug, sicherte ihm eine weitreichende Wirksamkeit. Er ist es doch gewesen, der gewisse die konsequente biblische Energie, mit welcher er seine Gesbanken bildete und vortrug, sicherte ihm eine weitreichende Wirksamkeit. Er ist es doch gewesen, der gewisse die konsequente berborgene Stimmungen und Erkenntnisse in schriftforschenden Laienkreisen namentlich Nordwestehren nicht acceptierte, empfing man von dem Manne, der ernsthaft und ohne "erbauliche" Willfür, aber auch ohne das prunkende Flickwert der Schulgelehrsamkeit die Bibel auslegte, gesegnete Anregungen zum tieferen Einbringen in die hl. Schrift. Und für die Geschichte der theologischen Entwickelung des 19. Jahrhunderts greift sein verborgener Einsluß viel weiter, als die geläufigen Dar- 20 stellungen auch nur ahnen lassen ist ein umfassente, mit spliematischer Gelehrsamkeit und barum gemäßigter Vorsicht unternommener Ausbau des M. schen Entwurfs. Die Verbindungslinie führt über Krassit in Erlangen (j. d. A.Bb XI S. 59).

Geben wir eine Übersicht über M.s theologische Anschauungen, so dürfte es geraten 25 sein, das Ganze nicht in ein Schema zu zwängen, sondern konzentrisch zu ordnen: auf biese Weise läßt sich die Hertunft ber einzelnen Bestandteile am besten übersehen. Den underrückbaren Mittelpunkt bildet die hl. Schrift alten und neuen Testaments. M. hatte feine Lieblingsschriftsteller: Luther, Baco, Bengel, Hamann. Aber teiner durfte ihn von der Bibel abführen, die meisten mußten ihm dieselbe erschließen helfen. Bekenntniszwang 20 haßte ber Bibeltheologe durchaus (vgl. namentlich ben Auffat "über Alt und Neu", 1828), aber er unterschätzte wohl auch bie historische Vermittelung, burch welche wir an die Bibel herankommen. Das abjolute Verhältnis, in welchem er selbst zur Bibel stand, war doch nur auf bem reformiert-Coccejanijch=Lampeschen Boben bentbar, welchem er entstammte. Nicht daß sich Spuren eines direkten Umgangs mit Coccejus fänden, — und seinen Ur= 25 großvater Lampe hat M. eigentlich nur ablehnend zuweilen genannt: aber die von dieser Schule ausgehende biblische Lebensluft hat er von Jugend auf geatmet. Daraus ergab sich wesentlich, daß für M. die Bibel nicht ein Lebrbuch war, sondern das göttliche Zeug= nis von den vergangenen, gegenwärtigen und zufünftigen Thatsachen einer Heilsgeschichte, in deren Mittelpunkte Christus steht. Eine genauere Theorie über die Schriftautorität hat 40 M. nie vorgetragen; bei aller felbstverständlichen Uberzeugung von der unbedingten Zu= verlässigsteit der Bibel, die man nicht als Menschenwort lesen soll, sondern als ein Wort, das von Gottes Atem herrührt, hören wir nie eine Silbe von mechanischer Verbal= inspiration: es bleibt alles lebendig und geschichtlich. Nur in dieser positiven geschicht= lichen Offenbarung läßt der lebendige Gott sich persönlich finden. Mit den hier nieder= 45 gelegten göttlichen Zeugniffen hat es ber Glaube zu thun, ber eine tiefe Unterthänigkeit des Berstandes unter das göttliche Wort erfordert und nur im Umgange mit dem Wort Erkenntnis Gottes giebt und ein Verhältnis zwischen Gott und Mensch knupft. Eben diese entschiedene, stetig erprobte Uberzeugung hat den Bibeltheologen davor bewahrt, ein geist= reiches Spiel zwischen den Zeilen der Bibel zu treiben. Hören wir in einer früheren 50 Periode vereinzelt noch erbauliche Reden im geläufigen typologisch-Coccejanischen Stil (z. B. Gildemeister Bd I, 26. 30; vgl. auch W. I, 309), so schwinden dieselben in der Folgezeit ganz. M. prägt den Grundsatz mit aller Strenge ein, daß eine Bieldeutigkeit der Bibel nicht eriftiert (ebd. Bd II, 231 ff.). Typologien nimmt er schließlich nur dort an, wo er sie durch das neutestamentliche Wort ausdrücklich beglaubigt findet. — Geben wir 55 nun von dem Mittelpunkte zu dem nächsten inneren Rreise der M.schen Theologie über, so ergiebt sich der Fortschritt von der Urtunde der geschichtlichen Offenbarung zu ihrem wesentlichen reichsgeschichtlichen Gehalt aus der Natur der Sache: und boch hätte M. seine beherrschende Idee vom "Königreich Gottes" in ihrer besonderen Gestalt schwerlich der Bibel entnommen, wenn er nicht von den württembergischen Theologen gelernt hätte. so

Menten

"Das Eine, bas alle Einzelheiten der Bibel zu einem Ganzen vereinet, sie alle erklärt und aufschließt, verteidigt, versöhnt, beglaubigt und besiegelt, ift das Reich Gottes" (Gild. Diefer "theofratische Schriftrealismus" erfaßt mit großem und weitem Blide II, 137). bie geschichtliche Bewegung ber "Anftalt Gottes zur Seligfeit und herrlichkeit ber Menschen s burch Jefus Chriftus" von ihren erften Anfängen in bem Bolle, welches burch alle Reiten Beuge des lebendigen Gottes auf Erben fein mußte, bis zur Erscheinung des Meffias und endlich bis zur völligen Befiegung aller Feinde des Reiches (2B. VI, 94. 98. 133. 177 f.), "da dann die ganze vernünftige Schöpfung mit eigener Uberzeugung erkennen wird, was die Gläubigen schon jest erkennen, daß Jesus Christus von Rechtswegen der Herr ist." Bon dieser hohen Warte schweift der durch Daniel und die Offenbarung 10 Herr ift." Johannis geleitete Blick auch über bie Geschichte ber Gegenwart, und realistisch-chiliastische Stimmungen liegen nicht fern. Jebenfalls erscheint die Reichsidee nirgend verblaßt, sondern überall mit fräftigem Leben ausgefüllt: im Mittelpunkte der lebendige Gott der Wunder und Kräfte, umgeben von feinen Engeln, im Rampfe mit dem Reiche des Satans und 15 feiner Dämonen. Weniger der Bibel als dem Bengel-Detingerschen "Realismus" entstammt bie 3bee bes himmlijchen Rörpers, welcher als "inwendiger Mensch" im methaphysischen Sinne (Eph 3, 16. 28. VI, 70. 239. 248) hinter ber fichtbaren Leiblichkeit fich bildet und namentlich burch ben Genuß bes bl. Abenbmables genährt wird : in biefen gufammenhang fügte sich die genuin-calvinische Abendmablslehre, wie sie M. vertrat, mit Leichtigkeit ein. 20 Uebrigens hat die biblische Nüchternheit M.s eine weitere Infektion seines Denkens durch naturphilosophische Spekulationen verhütet. — Mit den letzten Mitteilungen sehen wir uns bereits zu dem äußersten Kreise des Systems hinübergeführt, der für eine oberflächliche Betrachtung am meisten ins Auge fällt, obgleich die wirkliche Bedeutung M.s sich schwerlich in dieser, wenn auch noch so start gezeichneten Beripherie bewegt. In der Borrede seiner 25 "Anleitung" schrieb M. 1805: "Wenn ich diese Schrift früher vollendet hätte, würde ich fie dem seligen Doctor Medicinae Samuel Collenbusch gewidmet haben — einem Manne, dem ich unter allen Menschen am meisten zu ewiger Dankbarkeit verbunden bin, und deffen Freundschaft ich für eine ber allergrößten göttlichen Wohlthaten in meinem Leben halte." Bon Collenbusch empfing aber M. außer einigen letzthin württembergischen "rea-so listischen" Ibeen vor allem seine Grundansicht über das ethische Berhältnis Gottes zur Menscheit und somit über Verschnung und Heilsweg. Diese Ansicht steht in schroffem Gegensatz gegen reformatorische, namentlich calvinische Sätze von Rechtfertigung, Glaube u. s. w. Sie ist nicht an dem Bedürfnis einer in jedem Augenblick fertigen Heilsgewiß= heit orientiert, sondern in Rücksicht auf das Streben immer vollkommenerer Selbstheiligung 85 entworfen. 3m verborgensten Hintergrunde wirkt freilich auch hier ein calvinischer Trieb: aber losgeriffen von dem Mutterboden der freien, vergebenden und Glauben wirkenden Gnade geftaltet berfelbe ein ganz fremdartiges Gewächs. Gewiß ist es ein sehr nötiges Unternehmen (B. III, 340), "die ganze heilige Lehre zusammenzufassen und nicht eigen-willig nur auf dieses oder jenes Stück berselben die Ausmertsamkeit zu richten". Und so im Unterschiede von der orthodoren Tradition, die immer nur den einen Punkt der Vergebung und des Ausgleichs zwischen Gerechtigkeit und Gnade im Auge behielt, erklärt sich manches in M.s Lehre aus dem berechtigten Streben, "Christum allein und ganz" zu faffen und bie Versöhnungsthat in den großen Zusammenhang des göttlichen Reiches zu stellen. Auch im einzelnen finden sich bei M. über Gerechtigkeit Gottes, Opfer, Liebe als 45 treibende Kraft des Berjöhnungswerkes u. f. w. biblijche Beobachtungen, welche jehr wohl als Korrekturen ober wenigstens Ergänzungen ber orthodogen Lehre gelten burfen, und welche von späteren Theologen (Hofmann, Ritschl, Rähler) mit Recht aufgenommen worden find. Im großen und ganzen hat aber in diefem Gebiete der Lehre ein oft fast fanatischer Eifer gegen herrschende "Spfteme" lediglich bie Thatsache verhüllen müffen, daß so ein neues Shitem auftrat, welches eine Seite der biblischen Wahrheit für das Ganze nahm und andere weniger genehme Stude ignorierte ober gewaltfam umdeutete (vgl. 3. B. über Cph 2, 3 ; B. VII, 267 ff.: "alle Menschen sind zornmütig von Natur"). Dies verrät sich auch darin, daß an gewissen Punkten bie gewohnte biblich-klassische Rube einer gereizten Stimmung weicht, die in genotiften panieten die genosynte vollig-tudificht state einer-gereizten Stimmung weicht, die sich um ein wirkliches Verständnis der Gegenlehre über-so haupt nicht bemüht. In diesen Zusammenhängen treten die berühmten Urteile über den Heibelberger Katechismus auf (22. VI, 176. 197; VII, 249. 274, doch auch Gilb. II, 190). Die Grundlinien der betreffenden Lehren stellen sich folgendermaßen dar (meist nach ber "Anleitung"): Gottes Befen ift burch und burch Liebe. Seine heiligkeit sowie feine Gerechtigkeit find nur Erscheinungsformen biefer beseligenden und rettenden Liebe. so Heiligkeit ist sich selbst erniedrigende, bessernde Liebc, also identisch mit Gnade. Gerechtig=

Menten

keit ist "Gottes unparteiliche Liebe, die den Grad der Seligkeit und Herrlichkeit eines jeden nach seiner Bürdigkeit bestimmt". Da nun von einer strafenden Reaktion gegen die Sünde nie die Rede ist, also eigentlich nicht zu befürchten steht, daß sich die unpartei-liche Liebe auch einmal gegen einen Unwürdigen kehren könnte, so ist diese Gerechtigkeit laut Bj 116, 5. 145, 17 mit der Gnade unzertrennlich verbunden, welche ihrerseits zwar 5 insofern bem Verdienst entgegensteht, als kein Geschöpf vor Gott ein Verdienst haben kann, welche aber nie nach Willtur, sondern immer nach Würdigkeit und Recht ausgeteilt wird. Diese Grundeigenschaften Gottes erweisen sich nun in der Ordnung seines König= reiches und ben Rangstufen seiner Genoffen, welche nie und nirgends auf einem un= begreiflichen Ratschluß, sondern überall auf der vorausgeschenen Würdigkeit beruhen. 10 Diese festzustellen ist für jede vernünftige Areatur eine Brüfung nötig: kommt auf diese Weise bie Sünde in die Welt, so dient sie doch zum Euten, "zu dem Zwert der Liebe, daß eine vollkommenere und seligere Schöpfung würde". Denn nur so wird est möglich, "daß aus dem menschlichen Geschlechte die Allervortrefflichsten gebildet werden, die der= einft von Rechtswegen, weil sie solche Proben, die ohne solche Reizungen zum Gegenteile 15 nicht möglich gewesen wären, abgelegt haben, über alle gesetzt werden können." Fiel Andt möglich gehörfen wären, abgeregt staden, aber alle gejegt vororen wännen. Fiel Abam, so war der Lod für ihn nicht Strafe, sondern natürliche, wie durch ein physisches Gift vermittelte Folge der Sünde. Stehen seine Nachkommen unter dem Druct dieser Sünde, so ist dies wiederum nicht Strafe oder Aussluß eines göttlichen Jornes, der nicht eriftiert, sondern ein Umrechtleiden, da sie ja an der Sündlichkeit und Sterblichkleit ihres 20 Wesens persönlich unschuldig sind. Die Erlögungsthat christi bestand nun darin, daß er die wärftlich Orther tur unschulzig sind. Die Größungsthat christi bestand nun darin, daß er die menschliche Natur von jener ungerechten Auflage befreite. Bur Beschreibung biejes Borgangs bient mit Vorliebe Ro 8, 3 in jenem eigentümlichen Verständnis, welches nachmals namentlich Holften vertreten hat: Christus erschien in unserem fündigen Fleische und kämpfte die in demselben schlummernde Sünde nieder, so daß dieselbe nun vernichtet ward. "Die 25 Sünde aus seinem Wesen ausscheiden, sie in sich vernichten, die menschliche Natur in sich selbst unsündlich machen, das konnte kein Mensch." "Das Leiden und Sterben unsers Herrn Jesu Christi war notwendig zur Vollendung der menschlichen Natur, oder: unter ber Beweisung des vollkommensten Gehorsams und der höchsten Gerechtigkeit, die mensch= liche Natur in seiner Person unsündlich zu machen und ebendamit das wahrhaftige, ewig 20 giltige Dpfer für die Sünde der Welt darzubringen und die fündige Menschheit zu verföhnen" (213. VI, 284). Aus diefem Entwurf folgt die christologische Anschauung, daß Christus nicht die menschliche Natur angenommen hat, wie sie ursprünglich war : vielmehr entäußerte sich die göttliche Herrlichkeit insolveit, daß sie der ganzen menschlichen Natur, wie sie nach dem Falle ist, teilhaftig ward. Ram es doch darauf an, eben diese korrums so pierte Natur durch Bewährung des Glaubens zum Gehorsam, durch Bestehen der Prü-fung u. s. w. unfündlich darzustellen. Der Gottheit oder auch der persönlichen Sündlosigkeit Chrifti will biefer Gebanke, ber übrigens burch Collenbufch's Bermittelung auf Dippel zurückgeht, keineswegs zu nahe treten : er will nur für die start betonte menschlich-stitliche Selbstbethätigung des Erlöfers Raum schaffen (2B. III, 335). Für die Berföhnungslehre folgt w aus den mitgeteilten Grundfäten, daß von irgend einer Kompensation ber Ansprüche ber göttlichen Heiligkeit ober des Gesetzes durch Christi Tod in keiner Weise die Rede sein tann. M. begnügt sich mit der einseitig=richtigen Behauptung : "die hl. Schrift leitet immer bie göttliche Anstalt der Versöhnung und Erlösung aus der Liebe Gottes her, nie aus feinem Mißfallen, nie aus seinem Zorn." Den Gedanken, daß tropbem diese Liebe eines 45 Ausgleiches bedürfen könnte, welchen sie selbst stiftet, hat er nie erwogen. Die Rede von einer "heiligen Liebe", die wohl bei M. zuerst begegnet, hat vermöge seines mit Liebe einfach identischen Begriffes von Heiligkeit einen burchaus anderen Sinn, als bei späteren Theologen. Eine Bestätigung seiner Lehre von der Vernichtung der Sünde durch Christi Lob fand M. in dem Bilde der ehernen Schlange (B. VI, 390): "Moses freuzigte die 50 Sünde im Bilde und stellte sie eben damit als überwunden, als getötet dar. Er hing das Bild der Sünde an das Banier oder Kreuz des Melsias, und beutete damit an, daß der Melsias die Sünde überwinden, freuzigen, töten, hinwegthun werde." Was nun die Zueignung der erworbenen Sündlosigkeit angeht, so geschieht sie durch den Glauben, der sich an Christum hält. Christus hat sich durch seinen allervollkommensten Gehorsam in 55 bem ganzen Universum als der Würdigste erwiesen, den Gott von Rechtswegen zum Herrn über alles und zum ficktbaren Oberhaupt seines Königreichs erhöhen konnte. Der Glaube nun, welcher Christo nachfolgt, ist vor allem eine göttliche Kraft (28. IV, 14. 177), welche jene Heiligkeit und Herrlichkeit im Menschen schafft, auf welche das Hauptintereffe der ganzen Lehre sich richtet. Er ist übrigens, wie sich nach der Grundansicht von der 60 Würdigkeit von selbst versteht, in keiner Hinsicht eine göttliche Gabe, sondern die erste und vorzüglichste Forderung Gottes, das wahrhaftige Wohlverhalten gegen Gott (W. II, 381), um dessen willen Gott "nach Würdigkeit und also nach Recht" dem Menschen seine Gnade zuwendet. Alle prädestinatianischen Gedanken werden von diesem Standpunkte aus aufs

- 5 heftigste bekämpft. In der Konsequenz des ganzen Entwurfs liegt die Ansicht, daß die Heiligung auf Erden vollendet werden kann, und der Mangel einer klaren Schätung der Sünde als positiven Widersfrebens gegen Gott läßt die Wiederbringung des Alls im Hintergrunde erscheinen. Daß die Rechtfertigung oder Sündenvergebung, deren Erforderlichkeit aus den gezeichneten Voraussehungen sich keinestwegs notwendig ergiebt, in diesem
- Hintergrunde erscheinen. Daß die Rechtfertigung ober Sündenvergebung, deren Erforderlichkeit aus den gezeichneten Voraussezungen sich keineswegs notwendig ergiebt, in diesem 10 System überhaupt Plaz findet, erklärt sich nur baraus, daß die biblische Ader in M. doch noch stärker war, als die Collenbuschischen Liebhabereien. M. vermittelt sich die Sache in der Weise, daß Christus als der Würdigste im Königreiche Gottes das Recht empfing, den Reichsgenossen die Vergebung auszuteilen.
- Daß in M.s Predigten seine Sonderideen verhältnismäßig wenig heraustreten, ift 15 ebenfalls auf seine ernsthafte Beugung unter das Schriftwort zurüczuführen, welche überall versöhnend wirkt. So spürt der Kundige wohl, auf welchen Barausssehungen gewisse dankenreihen ruhen: aber durch unfruchtbare Bolemik wird niemand beunruhigt, weil der Prediger mit gesundem Takte positiv erbauend vorträgt, was er zu bieten hat, und worinnen immer wenigstens eine Seite der Wahrheit liegt. "Ich habe niemals über irgend 20 eine besondere Lehre des Christentums gepredigt, und bin bei meinem Predigen nie besonderes
- 20 eine besondere Lehre des Christentums gepredigt, und bin bei meinem Predigen nie besonders darauf bedacht gewesen, die kirchliche Dogmatik als solche zu bestätigen und zu verteidigen, oder sie anzufeinden und zu bestreiten (W. V, S. VII)." M.s Grundsats lautete (Gild. I, 211): "Predigen heißt das Wort Gottes verkündigen und auslegen." So war ihm die Hauptlache stets der Tert, nicht irgendwelche erbauliche oder moralische Ausbeutung. Er konnte am Schlusse
- Lett, nicht irgendwelche erbauliche oder moralische Ausbeutung. Er konnte am Schluffe 26 einer Predigt aussprechen (B. II, 363): "Zu besonders erbaulichen Betrachtungen, Erweckungen, Ermahnungen läßt uns dieser Abschnitt keine Zeit. Das richtige Verstehen der Schriftstelle selbst ist die Hauptstache und ist das Erbaulichste." So ist er selbst von der anfänglich noch gebrauchten Partitionsform gänzlich abgekommen und hat nur schriftauslegende "Homilien" geboren. Deren Schwäche liegt ja ohne Zweifel darin, daß sie so die nötige Konzentration auf einen durchschage ohne Mitter und das Eingehen auf das im beit versichen Mitter und das Eingehen auf das
- 20 die nötige Ronzentration auf einen durchschlagenden Punkt und das Eingehen auf das konkrete Leben nur zu häufig vermissen lassen. Aber mit welcher Kraft hat es der Prediger doch verstanden, in einsacher und doch stets edler, zuweilen majestätischer, an Goethe gebildeter Sprache "das Historische" zu bezeugen (Gild. II, 107), "um deswillen das christliche Predigtamt gestistet, zu dessen Gradung und Verstündigung es da ist, das, woonen
- liche Predigtamt gestistet, zu bessen Erhaltung und Verfündigung es da ist, das, wovon 25 Gott will, daß die Menschheit es wissen, zu ihrem Troste im Elende, zu ihrem Lichte in der Finsternis, zu ihrem Leben im Tode wissen soll, — die Magnalia Dei, die Großthaten der heiligen Liebe Gottes"! E. F. Karl Müller.

Menno Simons, gest. 1559. — Eine unserer heutigen Geschichtsforschung entsprechende Biographie M.8 giebt es nicht. Die beste ist noch die von A. M. Cramer (1837, Amsterdam), der 10 sich mit Liebe und meist richtigem Verständnis in M.8. Leben und Schriften versentt hat. Ju nennen sind weiter: C. Harber, Das Leben von M. S., 1846; B. C. Roosen, M. S., Leipzig 1848; Browne, Life and time of M., Philadelphia 1853. Der beste Kenner der Litteratur der älteren holländischen Taufgesinnten, auch der Schriften M.8. und ber barauf bezüglichen Archivforschungen war Prof. de Hoop Scheffer (s. d. A.). Derselbe hat eine Reihe von trefftichen Artikeln über M. in den Doopsgez. Bijdr. 1864-1894 veröffentlicht.

Menno Simons (1492—1559) war nicht ber Begründer der nach ihm vielfach als Mennoniten (f. d. A.) bezeichneten Kirchengemeinschaft. Dieselbe hatte sich vielmehr schon 7 Jahre in Holland verbreitet, ehe er zu ihr übertrat. M. wurde jedoch bald einer ihrer einflußreichsten Führer und war jedenfalls ihr bedeutendster Schriftsteller, so daß besonders 50 die Brüder deutscher und englischer Junge sich in späteren Jahrhunderten veranlaßt fanden, sich nach seinem Namen zu nennen. Underdient ist diese ihm damit erwiesene Ehre nicht, wenn ihm auch nicht eine so große Bedeutung für seine Kirche zukommt, wie den großen Reformatoren für die ihrigen. Dassur var seine Persönlichkeit zu wenig imponierend, seinen Ideen und Bestredungen sehlte allzusehr die Genialität; auch ließ die rudikal-demoz 55 fratische Richtung der Taufgesinnten solche Raturen kaum auffommen. M. ist vielmehr als der Repräsentant, der Topus ührer tüchtigten Elemente anzusehen, deren Gestimung und Anschauungen er in eine selte Form brachte und abgrenzte. Hierburch und durch seine versönliche hingebende Treue im Dienste der Gemeinden hat er jenen Anschauungen zur Kerrichaft verbolfen. Ueber vielen Einzelheiten in seinem Lebenslauf schwebt noch Dunkelheit geradeso wie bei den übrigen Führern der Taufgesinnten, die meist im Verborgenen lebten und wirkten, wie denn überhaupt an der taufgesinnten Bewegung die mehr an die Öffentlichkeit tretenden Stände, Abel, Geistlichkeit, Patrizier äußerst geringen Anteil nahmen. Seine Lebensgeschichte ist weder von einem seiner Zeitgenossen noch dom nächstsolgenden Geschlecht geschrieben worden. M. selbst hat nur einmal im Jahre 1554 (Werte, Folioausg. d. 1681, S. 256 st.) sich etwas ausstührlicher über seine Vergangenheit verbreitet. Im übrigen sind wir auf gelegentlich eingestreute Notizen in seinen Werten angewiesen, serner auf die Angaben des Predigers Gerb. Nicolai in Norden (Oftsriesland), der Bullingers "Von der Wiedertäufer Ursprung" ins Holländische übersetzt und mit Nachrichten über die Vorsänge 10 in Holland bereichert hat (Emden 1569), auf vereinzelte Mitteilungen bei Zwisch, Chronizk enzv. (Hoorn, 1619 u. 1620), Allensons Teghendericht (Haarlem 1632), I. H. Blesdust, Vita Dav. Georgii, u. s. Nur selten erwähnen ihn bekannte Schriftfteller ber Zeit: Hardenser, a Lasco, Calvin, auch Cassander, biefer in De bapt. infant. 18 nicht ungünstig. Die erstagenannten haben M. selber zwar nicht gestannt, aber Personen aus seinem Areise, Twisk u. a. die Tochter Mennos. Dann kommt sein Name in verschiedenen obrigkeitlichen Erlassen und Märtprechesentnissen aus jener Zeit vor. Die meisten versonen obrigkeitlichen Erlassen und Märtprechesentnissen aus jener Zeit vor. Die meisten versonen obrigkeitlichen Erlassen und Märtprechesentnissen aus jener Zeit vor. Die meisten versonen obrigkeitlichen Erlassen und Märtprechesentnissen aus jener Zeit vor. Die meisten versonen obrigkeitlichen Erlassen vorden.

Was bem Leben M.S, beffen Einzelheiten sich nicht einmal sicher von Jahr zu Jahr verfolgen lassen, und seinen Schriften so große Bedeutung verleiht, ist der Umstand, daß sich darin das innere Leben der taufgesinnten Kreise im Norden Deutschlands und in Holland am klarsten erkennen läßt.

Schon sein Geburts- und Sterbejahr steht nicht authentisch sehl. Scheffer hat viel 25 Mühe und Scharffinn varauf verwendet (Doopsg. Bijdr. 1864, 1865), um flarzustellen, daß 1492 und 1559 (Freitag, den 13. Januar) die richtigen Jahreszahlen seien. Er stüht sich dadei auf die Angaden von M.8 Tochter bei Twisch, auf eine übereinstimmende des taufgefinnten Predigers Peter von Köln im Protokoll von Leeuwarden vom Jahre 1596 (S. 284) und eine vritte Aufzeichnung Gerhard Roosens (Prediger in Altona, gest. 1711), so define Großmutter M. persönlich gekannt hat, als er in Büschenfeld bei Oldesloe wohnte, in einer Familiendidel, welche G. Roosens Nachkommen in Amerika noch besitsen. Sodann hat Scheffer dem Ursprung der verschiedene unter sich abweichenden jämtlich unrichtigen Angaden nachgeforicht. Herrigun, herausgeber der Folioausgade von M.8 Merten nennt 1496 und 1561; die mehren Russerhrung von M. S." führte dazu (Mossheim, Instit. 1755, p. 796; Goebel, Gesch, des dr. Lebens I, 191) 1505 und 1561 anzunehmen. Die Randichriften der verschiedenen Kupferstücke von M. S. nennen wieder andere Zahlen, jämtlich unrichtig. Bei der von Scheffer verteidigten Annahme — van Braght und Brandt haben die gleiche — bleibt es nur unerstlärlich, daß, während nach Januar 1559 jede so weitere Spur von M.8 Dasein fehlt und er am 13. Januar gestorden sein muß, seine letzte Antwort an Zylis und Lemmeten die Unterschrift wom 25. Januar 1559 trägt, was nicht das Datum des Drucks sein kann, der nach C. van Gent, E. 127, nicht vor 1587 erfolgt ist. Auch die von Kerin. Zimmermann am 28. Januar 1560 in Druck gegebene Biedelegung des Grondel. Bericht von M. wendet sich gegen M. selber, ohne dessen Mibelegung des Grondel. Bericht von M. wendet sich gegen M. selber, ohne dessen Mibelen auch nur mit einem Worte zu erwähnen. Bielleicht war fie verfaßt, als T., welcher zu Antworpen wohnte, von M.8 Tod noch nichts erfahren hatte.

M.s Geburtsort ift Witmarsum, ein Dorf in der Nähe von Bolsward in der hollänbischen Brovinz Friesland. Eine Stunde davon entfernt liegt das Dorf Bingjum, wo er sich nach seiner eigenen Aussage "seines Alters 24 Jahre", also 1515 oder 1516 "in der 50 Pfaffen Dienst begeben hat". Er erhielt dort eine der beiden Bilarstellen. Als er in den Jahren 1539 und 1554 an jene Zeit zurückbachte (Fundamentb. von 1539, S. Q 3 r u. v.; Werke, S. 256), kommen ihm nur die schwersten Selbstanklagen über sein damaliges gottloses Leben aus der Feder. Mit Trinken und Spielen verbrachte er ebenso wie der andere Bilar und der Pfarrer seine Zeit. Ebenso, behauptet er, hade ihn 1532, als er seine so Stellung mit der bestenen Bauern, der Grundbestigter des Dorfes derien hatte), nur der Durst vor Bahl der freien Bauern, der Grundbestigter des Dorfes derien hatte), nur der Durst wohl die Eben und Gewinn veraulächt, sich um diese Stelle zu bewerben; zwar verfündigte er bes herrn Wort, aber "ohne Geist und Liede". Es mag dies alles wohl dem düsster Blidt zuzüchreiben sein, mit welchem ber ohnehin zu schwermütiger Aussa beit dien büssteren Blidt zuzüchreiben sein, mit welchem ber ohnehin zu schwermütiger Aussa alles wohl dem düssteren Blidt zuzüchreiben sein, mit welchem ber ohnehin zu schwermütiger Aussa Bales wohl dem düssteren Blidt zuzüchreiben sein, mit welchem ber ohnehin au schwermütiger Aussa Bales wohl dem düssteren Blidt zuzüchreiben sein, mit welchem ber ohnehin au schwermütiger Aussa beit Bales M. so auf ben Lebensabischnitt aurtächlickte, ber vor seiner Betehrung lag. Jebensabischnitt ich soch in DRS Werten, noch in den Urteilen anderer über ihn auch nur eine Spur, welche auf eine irgendreite unreine Bergangensteit schlieften läßt. Insoweit mag er aber mit seinen Selbstantlagen nicht ganz Unrecht gehabt haben, als er tros der sich ihm aufbrängenden Zweizel falt zwanzig Zahre lang im Priefterstande verblieb. Echon im ersten Jahre leiner Amtsthätigteit 2. B. hatte er bei der Meffe das Bedenten, es sei incht bes herrn Fleisch und Blut, welche er spende. Freilich war diefterstande verblieb. Echon im ersten siehen von seiner Songe um ben richtigen Einn bes herrenmahles betreit ; Luthers Schriften 10 halfen ihm dagu, besonders das Wort, das Menschenstaufen betreit zu under von seiner Songe um ben richtigen Einn entlegenen Dorf Sollands schreiten vermögen. Jedenstalls waren in jenem entlegenen Dorf Sollands schreiten Schriften vorhanden, sogar weniger befannte, wie die Renovatio eccelesies Nordlingensis und die "Mörblinger Welfe". Befanntlich wird in der ersteren Schrift den Eltern die Bahl zwischen Kindertaufe und Erwachsschneten wird, die schreit zu sie sie schriften vermögen. Jedenstall awilchen Kindertaufe und Erwachsschneten wird, die Schreit 2000 Burt 1528 untersieht die Schriften vorhandes. Schriften vermägen Bahl zwischen Kindertaufe und Erwachsschneten zuspersten Zuchprafts und nicht, wie auf Grund einer Witteilung Nes aus viel späterer Zeit (1554, Berte, S. 256) immer angenommen wird, gelegentlich der Jum gefinnten batte er bis bahl nie etwas gehört ihm neuen Unftöch zum die schreiten in ber Bibel, dann in Luthers, Bucers, Bullingers Schriften gegeben und ihn zu ber übergeugung gebracht, "wir seien mit der Kindertaufe betrogen". Er war also banals ein "trangelicher Brechgen des Betres und die Kindertaufe als Firlehren betrachtete, wie so mander andere "latramentighe" Brechger bott im Norden als Strelehren betrachtete, wie so mander andere "latramentighe" Brechger bott im Norde, als Firlehren betrach

Sehr bald nämlich richtete sich feine "evangelische" Bredigt weniger auf die Betämpfung der papistischen Frrümer, welche wohl überhaupt im friesischen Landvolk wenig Burzel geschlagen hatten, als auf die Widerhaupt im friesischen Landvolk wenig Burzel geschlagen hatten, als auf die Widerhaupt im friesischen Landvolk wenig Burzel geschlagen hatten, als auf die Widerhaupt im friesischen Landvolk wenig Burzel geschlagen hatten, als auf die Widerhaupt won (irdischen) Reiche, Schwert, König, so später Vielcheit der Frauen, Lehren, welche als die der Münsterschen bekannt geworden sind. Unermüblich kämpste M. mündlich dagegen in seiner Umgebung. Gegen das von Rothmann im Dezember 1534 geschriedene, in größen Mengen nach den Riederlanden gesandte "Büchlein von der Rache" (van de Wrake) versaßte er seine erste Schrift: Een gantsch duydelycke ende klaer bewys uyt die H. S. dat Jesus Christus is de rechte obeloofde David In den geest — tegen de grouwelicke ende grootste blasphemie van Jan van Leyden. Dieselbe wurde nur handschriftlich verbreitet und erft 1627 im Druck herausgegeben, vielleicht in nicht ganz authentischer Gestalt. Ihre Echtieti ist von Scheffer gegen Dr. Sepp als höchst wahrscheinlich nachgewiesen. In dieser Schrift heißt es, nicht Salomo sei der alttestamentliche Typus auf Christun, den Friedenssfürften, so bem ein friegerischer David (eben jener Joh. v. Leyden) vorangehen mülfe, sondern David selbst fei der Typus des gestitigen Messing ist der besauptete, sondern er habe es sich

vorbehalten. Aufs Rreuz seien die Brüder getauft, ihre Aufgade sei, wehrlos zu leiden. Der Traktat muß anonym verdreitet worden sein. Der Verfasser war schon vollständig 50 innerlich taufgesinnt; oder aber er stellt sich auf diesem Standpunkte und verleiht der ursprünglichen (wehrlosen) Richtung der Taufgesunten den stärksten Ausdruck, weil er nur so seinen Warnungen Eingang verschaffen konnte: — er, der doch äußerlich noch katholischer Priefter war.

Diefer falschen Stellung und inneren Halbeit machte erst das jämmerliche Schickal 55 ber 300 Täufer ein Ende, welche im April 1535 bei dem Rampf um das "alte Rloster" bei Bolsward den Regierungstruppen in die Hände fielen: 130 fanden im Rampfe den Tod, darunter ein leiblicher Bruder M.s, der Rest wurde gesangen genommen und ertränkt. Da "siel M. das Blut dieser armen Schässen, welche ohne rechte Hirten umherirrend von der gottlosen Münsterschen Lehre versührt worden waren, so heiß auf das Herr", daß es so ihm keine Ruhe mehr ließ. Er hat auch noch später in den Anhängern der Münsterschen nur fromme Herzen gesehen, zwar irrend in der Lehre, doch aber ehrenwert schon aus dem Grunde, weil sie für das, was ihnen als Gottes Wille erschien, Gut und Blut dahingaben. Ihm schied sein üppiges bequemes Pfaffenleben von jenen armen Leuten, deren Zutrauen er so nicht gewinnen konnte und zu deren bessen Bestandteilen sein ganzes Sein sich hingezogen fühlte. Er empfand, er sei an ihrem Tode mitschuldig, er, der ihnen 5 nicht treu den besseren Weg gezeigt. So slehte er zu Gott, daß er ihm Freimut, Geistestraft und einen tapferen Buge gezeigt. So slehte er zu Gott, daß er ihm Freimut, Geistestraft und einen tapferen Sun verleihen wolle, und sing jetzt an, auch von der Kanzel das Wort von der wahren Busse zu predigen, auf den schmalen Weg hinzuweisen, auch bie biblische Tause und das diblische Abendmahl zu lehren. Einige Monate später, am 12. Januar 1536, gab er seine Pfründe auf und "stellte er sich in den Dienst des Kreuzes 10 Christi". Dann hat er in diesen Dienste treu ausgehalten die an sein Lebensende.

Das ift es, was M. als seine Bekehrung bezeichnet, eine Bekehrung, "welche ber große und gnädige Gott in ihm gewirkt habe". Dasselbe nennt er später auch öfters jeine "Miedergeburt". Es ist für den gesamten Anabaptismus charalteristisch, daß diese Wiedergeburt mit dem Ergreifen von Gottes Gnade in Christo auf Grund eigenen Schuld= 15 bewußtfeins und der Reue nichts zu thun hat. Ihr Wefen ist der Durchbruch des sitt-lichen Ernstes, das Aufgeben eines sündhaften, bequemen, selbstsfüchtigen, den Gelüsten der Sinne fröhnenden Lebens und zugleich damit die Aufgebung des kirchlichen Hertommens, welches solches Leben nicht hinderte und eben darin sich als gottlos und lügenhaft erwies; endlich bie frohe Hintwendung zu Gottes Wahrheit, die nicht nur in der Schrift enthalten 20 ift, sondern auch als das Leben umgestaltende Kraft durch die Schrift dem Herzen mitgeteilt wird. Dazu führte M. sein Gewissen und sein gesunder Menschenverstand; ber tiefe Eindruck von der unter Leiden sich bewährenden Frömmigkeit der Anabaptisten und eigenes Ringen im Gebet gab den Ausschlag. Doch ist es der gnädige Gott, der sein Herz dazu bewogen hat. Er hat ja die Gnadenzeit geschenkt, seitdem Christus uns Gottes 25 Liebe verkündigt und uns selber das Vorbild eines volltommenen Lebens gegeben hat; auf biefen letzten Punkt kommt M. in feinen Schriften oft zurück. Alles biefes ist also bie Bekehrung nicht eines Theologen, kaum die eines Priefters, sondern die eines Laien; wie benn M. sich als ein im Bergleich mit Luther "ungelehrter" bezeichnet hat, Werke, S. 404b, aber wo es ihm Gottes Wahrheit galt, auch Theologen und Kirchenmännern gegenüber 20 das unbedingte Recht für seine eigene Meinung als fittlich tüchtiger und bibelfester Laie in Anspruch nahm. "Unwissend" war er auch gar nicht. Er schrieb geläufig lateinisch, auch griechisch war ihm nicht ganz fremb (Werke, S. 348). Von den Schriften der Zeitgenossen hat er besonders die des Erasmus hochgehalten. Auch in den Rirchenvätern hat er geforfcht, wenn er fich oft auch "wegen Mangel an Bücher", Fundamenth. 1539, S. F. 3 v.º), 85 mit Angaben aus zweiter Hand, 3. B. aus Seb. Francis Chronica, begnügen mußte. Natürlich suchte er bei allen gerne die geschichtliche Bestätigung seiner Ansichten, als beren Grundlage aber für ihn ausschließlich die Schrift in Betracht tam. Daß er diese nicht in den Ursprachen lefen konnte, bedauerte er lebhaft, Berke, S. 357. Um fo mehr zog er die verschiedenen Ubersezungen zu Rate, z. B. die Züricher und die von Castellio, Werte, S. 370b, 40 583a. Aber daß man oft zur Ermittelung des richtigen Schriftfinnes der Gelehrfamkeit bedürfe, hat M. wohl kaum gefühlt.

Nach seinem Austritt aus der katholischen Kirche und aus dem Briefterstande blieb M. noch eine Zeit lang in Friesland, wo den Leuten, welche ihn beherbergen würden, am 24. Dktober 1536 die Lodesstrafe angedroht wurde. Im Dezember desselben Jahres haden sich dann 45 "einige Männer an ihn gewendet, welche mit ihm eines Herzens und Sinnes waren, im Glauben und Leben — soviel Menschen zu beurteilen im stande sind — unsträsstich, nach dem Zeugnis der Schrift von der Welt abgesondert, dem Kreuze Christi gehorsam, die Münstersche sowie jede weltliche Sekte verabscheuend, und haben ihn auss dringendste gebeten, er möge sich der Not so vieler gottessfürchtiger Seelen annehmen; sei voch der Hunger nach Gottes so Wort so vieler gottessfürchtiger Seelen annehmen; sei voch der Hunger nach Gottes so Wort so welchen dus des Ante sienes Austen. So ließ er sich von Obbe Philips die Hände aussen, d. h. sich das Amt eines Altesten (Bischofs) der Gemeinde übertragen. So melden Obbe Philips' Bekenntnis und die Suce. Anabapt., so auch der tausgesunde Beter von Köln im Protocoll v. Leseuwaarden, S. 35. M. selbst erwähnt so das nirgends. Weshalb nicht? Weil Obbe sein Amt von Jan Matthys, damals noch Anhänger von Melch. Holfmann, bevor er sich zu Münster als Prophet ausgab, erhalten hatte? Etwa weil M. also sürchtete, seinen mit Münster in Verbindung gebracht zu speinen weil M. also sürchtete, seinen wei das entschier und erklärt, er sei nicht von irgend einer verführten oder ausfrührerigden Sette zu seinem Dienste bes es rufen worben. Andererseits aber hat er nie geleugnet, daß er zu der Gemeinde übergetreten sei, unter deren Gliedern die Münsterschen Lehren ihre Anhänger gesunden hatten. Diese gelten für ihn als fromme, leider versührte Leute, die sich sogar "nur ein wenig" geirrt haben; die falschen Propheten sind "aus uns" hervorgegangen (s. Fundamentb. v. 1539.

- geirrt haben; die falschen Propheten sind, aus uns" hervorgegangen (1. Fundamentb. v. 1539. 5 Beide Stellen sind in der Ausgabe von 1562 und in den Werten, S. 66 sortgelassen). Die Frage nach der Besugnis, sich von der geltenden Ricche zu trennen und (nicht eine eigene zu errichten, sondern) am Ausbau der geistigen seit lange verdunkelten, jest aber wieder ans Licht getretenen allein wahren Gemeinde Christi mit die Hand zu legen, war für M. gar nicht vorhanden. Diese Befugnis verstand sich merkwürdigerweise für ihn von selbst, 10 sobald die Kirche nicht mehr gemäß Gottes Wort und Christi Befehl versuhr.
- 10 jodab bie Ritche nicht nicht genätig Gottes 2850t nic Cytift Seicht Stelay. 280 M. die erften Jahre nach seinem Austritt verlebt hat, ist ungewiß; es wird sich vielleicht aus dem plattbeutschen Wortlaut seines Fundamentbuchs von 1539 noch etwas aushellen lassen. Diese Mundart ist nicht seines Fundamentbuchs von 1539 noch etwas aushellen lassen, werter in die seinen Wattersprache, das war friesisch oder holländigt. Sowohl die Mahl jener Schriftsprache, als auch die Beschreibung der "weltlichen 15 Prädikanten", vor welchen er 1539 die Seinen warnt und welche augenscheinlich weniger tatholische, als evangelische Prediger sind, weisen eher auf Oftfriesland hin, als nach Grosningen (so 3. B. noch Scheffer). M. hat in beiden Ländern um 1537 getauft. Johann a Lascos Einladung zum Religionsgespräch 1543 rief ihn nicht erft nach Oftfriesland, sondern brachte ihn vom Lande nach der Hauptstadt, nach Emden. Mutmaßlich hat er 20 sich bis 1541 in Oftfriesland aufgehalten, von 1541 bis 1548 in Amsterdam und Nord-
- 20 fich bis 1541 in Oftfriesland aufgehalten, von 1541 bis 1543 in Amsterdam und Rordholland, von 1543 bis 1545 wiederum in Oftfriesland, 1545 bis 1547 in Rurtöln und Limburg (an der Maas), von 1547 ab in oder bei Lübed mit einem turzen Aufenthalt in Wismar 1558 und 1554.
- Beffer als an diesen unsicheren Angaden über seine Wohnorte läßt sich an seinen 25 Schriften sein Lebensgang verfolgen. Die ersten, welche er veröffentlichte, sind weitaus die vorzüglichsten, sind auch diejenigen, welche am meisten wieder aufgelegt und neu gedruckt sind. Zu diesen gehören 1. Van de ware neuwe gedoorte (später: en creature); 2. Veele goede . leringhen op den 25 Psalm, eine in Form inniger Herzensergießungen zu Gott gehaltene Paraphrase des Psalms, wohl die beste Schrift W.S., tief
- 20 und einfach empfunden; 3. Van het rechte Christengeloove und 4. Van de geestelicke Verrijsenisse; vor allem aber 5. das Fondamentboek, 1539. Diefes gilt von jeher und mit Recht als Mennos bedeutendste Schrift. Er bezweatte damit, die Richtigkeit feiner Lehren darzulegen und die Obrigkeiten zu bewegen, deren Wahrheit und das Leben der Taufgesinnten zu prüfen; dann würde die furchtbare Verfolgung bald ein Ende haben,
- 25 es würde boch an den Tag kommen, wie rechtschaffene Unterthanen fie seien, daß es nur Berleumdung sei, sie mit den Münsterschen gleichzustellen, denen sie ja so scharf wie nur möglich entgegengetreten seien. Es verdient weiter aus dieser Schrift hervorgehoben zu werben, wie Menno den Glauben als die Zuversicht auf Gottes Gnade, Wort und Verheißung besiniert, welche in Christi Worten und Leben uns kundgethan ift, kraft welcher
- 10 wir unfer fündiges Leben beweinen, welche aber zugleich unfer herz getroft und gerecht macht und sich sofort in Gehorfam gegen Christi Wort und Vorbild umsetzt. Die Forderung der Taufe Erwachsener statt der Kindertause wird mit Christi Tausbeschl und ber Alpostel Brauch begründet, besonders aber mit der Wiedergeburt, deren Siegel die Tause sein soll. Doch ist M. die Tause nur das allergeringste der Gebote Gottes, ein kleines
- ten soll. Doch in Die Statte nut dus untegeringte der Geoble Golies, ein tiente as äußerliches Werk, "diefe geringe Handvoll Walfers" — an die damals bei der Säuglingstaufe vielfach noch übliche Untertauchung hat er also bei Erwachsenen nicht gedacht, gar nicht zu vergleichen mit Gottes größeren Geboten, der Wiedergeburt, das Kreuz Christi auf sich nehmen u. dgl. Die neue Geburt, nicht die Taufe, ist des Christen Merkmal. Das Abendmahl ist das Gedächtnis des Todes, wodurch Christias uns alle versöhnt hat,
- so und eine Mahnung zur Einigkeit in Gottes Gemeinde. In der unfträflichen Bersammlung solcher, die sich bestreben, ein jeder nur dem andern zu dienen und zu helfen, müsse dasselbe von unsträflichen Lehrern bedient werden. Dies alles kehrt in M.s späteren Schriften oftmals wieder.
- In letter Linie beabsichtigt M. mit dem Fundamentbuch die Seinen zu warnen vor 55 Jrrlehren nicht dogmatischer, sondern sittlich bedenklicher Art. Diese sind: Das Hören weltlicher Prädikanten, d. h. der sündige Anschluß an die als unchristlich erkannte Kirche unter dem mit Naemans und Pauli Beispiel gederten Vorwande, wenn nur die Gesinnung die richtige sei, sei jedes äußere Thun gleichgiltig; ferner die Verwerfung des Haltens der Schristgebote unter dem Vorgeben, "es sei jest eine andere Zeit als damals und die 80 gegenwärtigen Forderungen andere"; sodann die "unverschämte Beichte", d. h. Selbstbekennt-

niffe über servelle Verhältniffe, eine Warnung, welche besondere Bedeutung hatte der Meinung gegenüber, daß durch eheliche Gemeinschaft gläubiger Personen das Gottesreich kommen müsse: — alles Lehren des David Joris, den M. aber nicht mit Namen nennt. Dazwischen micht er sonderbarerweise die Münsterschen Gräuel, König und Schwert, welche David doch nicht weniger auszutreiben bemüht war, als M. selbst. Dem allen stellt er entgegen 5 die unbedingte Unterwerfung unter die klaren und unzweideutigen Gebote des Neuen Te= staments, unter das Wort und Vorbild Christi und seiner Apostel.

Auf das Fundamentbuch folgten andere Schriften: die Lieffelijcke Vermaninge . . hoe dat een Christen sal geschickt zijn en van dat schouwen (Meiden) ofte afsnijden der valscher broederen en susteren 1541; Kindertucht, zu Antwerpen 10 gedrucht 1543; Verclaringhe des Doopsels 1544; Oorsaecke waerom dat ik M. S. niet af en laate te Leeren 1544; auch eine jetzt verlorene Schrift von 1545 gegen David Joris, welche die Verantwoording des Nic. Blesdijk, Schülers und Schwiegerjohns von D. J., im Jahre 1546 veranlaßte. In diefen Jahren war M. längere Zeit in Nordholland; Hertion teilt einzelne Begebenheiten aus jener Zeit mit; hierher ftellt 15 die Legende auch die Anetbote von "M. im Wagen" (Cramer, M. S., S. 156; Doopsg. Bijdr. 1868, S. 23 ff.). Schon 1542 (?) muß David Joris sich schriftlich an mehrere tausgesinnte Lehrer in Oftfriesland gewandt und sich gegen M.s Antlagen verteidigt, sowie bessen und bie Anetbote von "M. im Wagen" (Cramer, M. S., S. 156; Doopsg. Bijdr. 1868, S. 23 ff.). Schon 1542 (?) muß David Joris sich schriftlich an mehrere tausgesinnte Lehrer in Oftfriesland gewandt und sich gegen M.s Antlagen verteidigt, sowie bessen und bie Anetbote von "M. im Liede mehrere beranlaßte, such den Ansichten von 20 D. J. anzuschließen. Nach dem Religionsgespräch in Libed, welches 1547 zwischen Blesbijt und drei Altesten, darunter Menno, stattsand, hören wir nichts mehr von joristischen Sumdamentbuchs noch so aussüchtlich sich batüber verbreitet. Inzwischen war M. in die einzige dogmatische verbreitet. Inzwischen war M. in die einzige dogmatische Streitfrage verwidelt worden, welche 25 ihn, aber sehr lange, beschäftigt hat: die Frage über die Menschuer Brücker, welche 35 ihn, aber sehr and jeiner Laufe begegnete ihm die Zehre der Sossimanischen Brücker, Sein ihn einer Laufe begegnete ihm die Zehre der Sossimanischen Brücker, sein

Inzwischen war M. in die einzige dogmatische Streitfrage verwickelt worden, welche 25 ihn, aber sehr lange, beschäftigt hat: die Frage über die Menschwerdung Christi. Erst mehrere Jahre nach seiner Laufe begegnete ihm die Lehre der Hossmannschen Brücer, Jesu Fleich sei nicht aus, sondern nur in der Maria gedoren, Gottes Sohn habe sich in die menschliche Natur verwandelt, diese nicht angenommen; diese sohn habe sich weichen sei ohne jedes Juthun der Mutter von Gott geschaften. Monate lang ließ ihm dieser gesunden. Für sich: denn eine genaue Feststellung über diesen Bunkt hat M. stets für autgeschliche Natur verwandelt. Der offriessen, bat auch nie in seinen Bredigten derartige Spissionsgespräch über diesen Suntt, ein Betweis, wie große Bedeutung im Lande 25 bescherte, aber auch den Laufgesinnten und Menno selber beigemelsen wurde. Das Gespensch die Begründung seiner Lehre zugeschen. Er that dies in lateinischer Sprache, gab aber die Schrift auch auf holländisch beraus unter dem Titel: Een corte ende clare belijdinghe . van der menschwordinge enzv. Der letzt zeil derselben 40 behandelt sein Gegenjaz zwichen den Bredigten berstielt find une Bredigten das auch M.s Muffallung unrechtmäßig erworbenem Gute seiten Berschen, also aus and M.s Muffallung unrechtmäßig erworbenem Gute seite Schnomen beziehen, und andererseits ben mennonitischer Lehrer, welche von der fiese Einsommen beziehen, und andererseits den mennonitischer Lehrer, welche von der fiese Schnomen beziehen, und andererseits den mennonitischer Lehrer, welche von der fie berufenden Gemeinde nach Rotturft unterteit angestellt sind, alte, von jeher fatboliche Pründen aus Liebe dienen, die das nach M.s Muffallung unrechtmäßig erworbenem Gute seite Schlemen beziehen, und andererseits den mennonitischen Lehrer, welche von der seite Benstwandel ihre Berechtigung, das Mut zu führen, erweisen.

A Lasco erwiderte darauf in der Defensio incarnationis Christi 1545, M. dagegen in Eyne clare Bekentenisse, dat de gheheele Christus Jesus Godes eygen Sone is mit eyne . . Confutation der wedersproke vā Johanne a Lasco, welche 50 Schrift er aber erst 1554 zur Zeit der Erneuerung des Streites um die Menschwerdung Chrifti (mit M. Micron) im Druck herausgad. Wenn M. überhaupt von etwa 1547 an in dieser Lehre sich versteift und dieselbe dis zum Überdruch hervorhebt, so muß man nicht allein seinem Starrssinn oder einer Überschäugung dieser Sonderlehre die Schuld beimeffen. Zwar glaubte er, seine dualistische Auffassung als die rationellere sei der Lehre der kirchlichen 55 Theologen überlegen. Uber vor allem, er stand auf dem Boden der Schrift, der jene mit ihrer Gelehrsamleit nach seiner Meinung Gewalt anthaten. Für seinen nüchternen Laienverstand war der letzteren "geteilter Christus", Gott und Mensch zugleich, ein Unding. Bielmehr war dieser, ohne jede Bermittelung von Bater oder Mutter, von Gott allein erzeugt, benn nichts Irdisches bermag auch nur das geringste zu unserem Heile beizutragen, so

feinen Schriften und Briefen, der Liebe, welche er der Brüderschaft entgegentrug und wo= mit er ihre Herzen gewonnen hatte, ift es zu verbanken, wenn in seinen letten Lebens-jahren nicht nur der äußerliche Aufschwung trots aller Verfolgungen, sondern auch die sitt-liche Haltung seiner Gemeinschaft sogar den leicht düsterblickenden M. mit frohem Dank 5 erfüllte. Die Spuren des Münsterschen und Davidjoristischen Geistes waren in ihr erloschen; fie blieb, nicht zum wenigsten Dank seinem Wirken, hinfort treu den Geboten des NTs und nur diesen; die Hauptmerkmale ihrer Mitglieder die Wehrlosigkeit und das Bestreben, ein unbescholtenes Glied der unsträflichen Gemeinde Gottes zu sein.

- Daher ift D.s Name unter ben Nachtommen jener Taufgefinnten in hohem Anjehen 10 geblieben, wenn er auch nur als einer ihrer frommen Lehrer geehrt wurde. Nach und nach wurde jedes Schriftstück, das von ihm stammte, im Druck berausgegeben, besonders wo man bei ben Streitigkeiten über ben Bann und Christi Menschwerdung sich auf seine Worte zu berufen wünschte. Im Archiv der taufgefinnten Gemeinde zu Amsterdam, sowie bei der Gemeinde zu Hamburg wird noch je ein Brief, den M. eigenhändig geschrieben 15 hat, aufbewahrt. Mit Vorliebe nannte sich die pietistische Richtung unter den Taufgesinnten
- nach ihm; wie es schon 1544 die Gegner alle gethan hatten. Sie suchten ihre Erbauung in feinen Schriften, bis dieselben etwa mit dem 18. Jahrhundert durch die Anderung der Verhältnisse nur noch historischen Wert für sie behielten. Die Tausgesinnten des 16. Jahr-hunderts in Oberdeutschland und am Rhein sühlten sich dagegen gar nicht zu M. hinge-
- 20 zogen, mit dem fie ja in den letzten Jahren (f. o.) über Ehemeidung und die Lehre von Chrifti Menschwerbung in heftigem Kampf gelegen hatten. Erst im 17. und 18. Jahr-hundert gewann M.s Name und Schriften auch unter ihnen Ansehen, wie in anderen pietiftischen Setten, weil er für sie ber Repräsentant ihrer Sonderlehren und zugleich ihres Gegensates gegen die weltliche Landestirche war.
- Die Schriften M.s in ihren urfprünglichen Ausgaben, foweit diefelben noch vorhanden, · 25 find zu Amsterbam aufbewahrt. Diefelben find in ber plattbeutichen Umgangssprache jener Beit und Gegenden (oostersche taal) niedergeschrieben und nach seinem Tode in das Holländische übersetzt. Die erste Ausgabe einer kleinen Sammlung erschien 1562, größere Sammlungen 1601, 1646 und (die Folioausgabe) 1681. Diese lette ist beinahe vollständig 20 und am meisten verbreitet. Der sonst underannte H. J. Herrison hat sie besorgt. Sie giebt wesentlich die Ausgabe von 1646 wieder, hat aber die Fehler dieser oft unglaublich mangelhaften, stellentweise geradezu sinnlosen Übersezung noch überboten, Wörter fortgelassen, andere falsch gelesen, Säze verstümmelt u. dgl. Eine neue Ausgabe vom Unterzeichneten ist in Vorbereitung. Eine hochdeutsche Übersezung einiger Trattate erschien 1575, im 85 18. Jahrhundert eine andere zu Basel, ebenfalls Auszüge aus M.3 Schriften zu Büdingen und Königsberg. 1876 wurden Mennos vollständige Berte in Ellbart, Berein. Staaten, beutsch herausgegeben. Bildniffe von M. find mehrere vorhanden; keines natürlich nach dem Leben genommen. Nur eins, welches sich zu Utrecht befindet, stammt vielleicht aus einem Kreise, ber mit M. persönlich in Berührung gestanden. Brof. D. G. Cramer.
- Mennoniten (Taufgesinnte; auch Anabaptisten, Wiedertäufer). 40 Litteratur : Eine vollftändige, ben neueften Forfdungen Rechnung tragende Gefdichte ber R. Litteratur: Eine vollständige, den neuesten Forschungen Rechnung tragende Geschichte der R. giebt es nicht. Vorzüglich sind Ottius, Annales anabaptistici, Basel 1672; Bürgmann, De hist, menn. fontibus, Most. 1702; Stard, Tause und Tausg., 1789. Mit vielen Renntnissen, ein-gehendem Verständnisse, aber ungenügender Kritit: A. Brons, Ursprung u. s. w. der R. 45 oder T., Norden 1882. Das beste unter den Neueren: Möller-Rawerau, RG III<sup>2</sup> (dis 1650); auch Carl S. A. v. d. Smitsen, Ruzzgeschle Gesch, der X., Summerssen, RG III<sup>2</sup> (dis 1650); Bedel, Gesch. Der M., 4Bde, Neuton (Ransal) 1900-2; Müller, Gesch. der Bernischen Täuser, 1895, behandeln das gesamte Gebiet. – Für Holland: Blaupot ten Cate, Geschiedenis der D., 5Bde, Amsterb. 1839-1847, überreiches Naterial auch über Nord- und Best-Deutsch-sen für Verschungen des Gesch. Kiesen und eichsterstaueren zu Bullingers Geschiet, sie Bemerlungen des Gerh. Nicolai, seiner Ueberschung von Bullingers Schrift 1565 einverleich; 5. B. B. R., (C. van Gent), Beginsel en Voortganck, 1615 geschrieben, 1658 herausg., beutsch von Schring 1720; eine Menge Aussichen Arbeiten des Müncheners Cornelius (Geschieden 1860-1901. Rach ben ersten archivalischen Arbeiten des Müncheners Cornelius (Geschieden 1860—1901. Rach den ersten archivalischen Arbeiten des Müncheners Cornelius (Geschichte 55 bes Dünfterschen Aufruhrs, 1855-1860; Berichte ber Augenzeugen u. f. w., 1853; Die Niederländifchen Biedertäufer 2c. 1534-1535, 1869) haben besonders Bed, Die Geschichtsbücher der Biedert. in Defterreich-Ungarn 1526-1785, (Fontes rerum Austriacarum vol. XLIII) 1883, und die aus deffen Papieren bearbeiteten Schriften Loferths (der Anabaptismus in Tirol, 2Bde, 1892; Hubmaier, 1893; Kommunismus der Mährijchen Biedert., 1894; Biedert. 60 in Steiermart, 1894) vor allem aber die Studien Ludw. Kellers (Geich. d. Biedert. u. ihres Reiches zu M., 1880; Zur Geich. der M. nach Münfter, in Bestd. Zichr. 1882; Die Reformation u. j. w.

Die letzten Lebensjahre wurden ihm durch die Streitigkeiten innerhalb feiner Gemein= schaft über den Bann außerordentlich erschwert. Für sie, welche die unsträssliche Kirche nach Eph 5, 27 sein wollte, war dies eine Lebensfrage. M. hatte 1541 in der Lieffel. Vermaning es für selbstwerftändlich erklärt, daß der Gläubige den Umgang (nicht mit der Welt, sondern) mit abgefallenen Brüdern und Schwestern von unlauterem Wandel 5 zu meiden habe, um sie zu beschämen und zu bessern, jedoch erst bann, wenn vorher= gegangene Ermahnungen laut Dt 18 fruchtlos geblieben waren. Als nun die Gemein-mit Gemiedenen zu enthalten habe; ob die Verwarnung auch bei offentundigen Sünden vorausgehen mülfe, und welche Sünden dazu zu rechnen seien; ob von zwei Chegatten, deren einer gebannt worden, der andere diesen zu meiden habe. M. gab 1550 in dem Klaer bericht van de Excommunicatie sein Urteil dahin ab, daß die Meidung sich allerdings auch auf den weltlichen Verkehr erstrecke, doch bleibe es Pflicht, im Falle der Not 15 Hilfe zu leiften; und die geforderte Ehemeidung sei ja keine Auflösung der Che, auch solle hierin keiner über sein Gewissen beschwert werden. Sodann forderte M. den Bann nicht bei ärgerlichen Bergehen, sodald der Schuldige sich der Bermahnung fügsam erwies. In diesem Sinne waren auch die Beschlüsse vor oben erwähnten Altestenkonferenz zu Wismar 1553 gehalten. Doch blieb M. auch fpäter noch mit Bitten und Anfragen wegen bes 20 Bannes nicht verschont, besonders als die beiden leider felber nicht ganz untadeligen Aeltesten Leenaert Bouwens und Gillis von Nachen unbedingte Chemeibung und in ben meisten Fällen den Bann ohne vorhergehende Bertwarnung forderten und damit überall, besonders aber unter den Taufgefinnten am Niederrhein lebhaften Untwillen hervorriefen. Diese fandten 1556 ihre Lehrer Zylis und Lemmelen zu M., worauf diefer 1557 nach Francker 26 und Harlingen reifte, um feine Mitältesten für bie mildere Auffaffung zu gewinnen und ben Frieden wieder berzustellen. Das Gegenteil wurde aber erreicht. Es gelang den An-hängern der strengen Richtung, M. einzuschüchtern, er selbst wurde sogar mit dem Bann bedroht. Da beschlich ihn die Furcht, er möchte bisher aus menschlicher liebevoller Rück-sichtnahme zuviel nachgegeben haben, und als nun sein Versuch, zu Köln die Deutschen für so bie strengere Auffaffung zu gewinnen, scheiterte und nur zu größerem haber führte, gab er 1558 ben Grondelic bericht heraus, worin er offen eingestand, früher geirrt zu haben, und die schroffften Ansichten vertrat. Auf Bylis und Lemmetens Gegenschrift er= widerte M. mit seiner "Antwort auf 3. und L.s Lästern und Schelten", die wohl in den letzten Tagen vor seinem Lode verfaßt und nach demselben veröffentlicht worden ist. Sie 25 giebt an heftigkeit ber Schrift gegen Micron nichts nach. Dieje geftigkeit erklärt sich wohl gerade aus M.s eigener Unsicherheit und inneren Unruhe bezüglich des Bannes. Noch vier Wochen vor seinem Tode hat er in einem Schreiben, wovon die Abschrift noch vorhanden und Doopsg. Bijdr. 1894 von Prof. Scheffer herausgegeben ift, anders fich ausgesprochen und auf dem Krankenlager, welches sein Sterbebett werben follte, beklagt, daß 10 er bie Chemeibung befürwortet, hätte, einem Freunde auf deffen Bitte das Abschiedswort mitgebend : "Berde tein Menschenknecht, wie ich es gewesen bin."

M. starb am 13. Januar 1559 im Dorfe Wültenfelde, etwas westlich von Oldesloe, einem Städtchen zwischen Lübect und Hamburg, damals zur Herrichaft Fresenburg, des Grafen Bartholomäus von Ahlefeldt Eigentum, gehörig. Dort hatte sich eine große Zahl 45 von holländischen Taufgesinnten angesiedelt. Die Stelle, wo er ruht, ist nicht mehr auf= zusinden. Wüstenselbe ist im 30jährigen Kriege zerstört worden und verschollen. An M.s Geburtsort Witmarsum, der Stätte seiner frühesten Arbeit, ist ihm 1879 ein einfaches Denkmal errichtet worden.

In M.s' Charakter vereinigen sich Demut, eine geringe Schätzung seines eigenen so Wertes, daher Wankelmütigkeit, wohlverstanden nicht den Gegnern, sondern seinen Brüdern gegenüber, eine düstere Auffassung von der Welt und vom Leben, und andererseits innige Frömmigkeit, selsensechten für "die Gemeinde" und Starrssun. Er war sich seiner schweren Berantwortlichkeit als Altester der Gemeinde Gottes wohl bewußt und scheute sich nicht zu gebieten, wo das Bertrauen der Seinen ihm entgegenkam. Andererseits so mußte er sich von L. Bouwens 1557 sagen lassen z. "M. ist uns noch nicht über den Ropf gewachsen." Unter seinen Landsleuten übertraf ihn kein Zeitgenosse ihm nachrühmt. Sein zweites Verdienst war die große Treue, mit welcher er viss in die letzten Jahre seines Lebens meist in vermittelndem Sinn unter seiner Gemeinschaft gearbeitet hat. Seiner Arbeit, 60 Real-Eucytlopädie für Theologie und streke. 8. 8. XII. Menno Simons

auf den Lebensabschnitt zurückblickte, der vor seiner Bekehrung lag. Jedenfalls findet sich sonst weder in M.s Werten, noch in den Urteilen anderer über ihn auch nur eine Spur, welche auf eine irgendwie unreine Vergangenheit schließen läßt. Insoweit mag er aber mit seinen Selbstanllagen nicht ganz Unrecht gehabt haben, als er trots der sich ihm auf-s brängenden Zweisel fast zwanzig Jahre lang im Priesterstande verblieb. Schon im ersten Jahre seiner Amtsthätigkeit z. B. hatte er bei der Messe Bedenken, es sei nicht des herrn Fleisch und Blut, welche er spende. Freilich war dieses Bedenken, so sein dat des gerrn Fleisch und Blut, welche er spende. Freilich war dieses Bedenken schon damals in seiner Heiner andt felten. Er griff endlich zum Neuen Testament und wurde durch das-telle von seiner Sone um der richtigen Sinn bes Gerremachtes ketreit. Authers Schriften selbe von seiner Sorge um den richtigen Sinn des Herrenmahles befreit; Luthers Schriften 10 halfen ihm bazu, besonders das Wort, daß Menschensatzungen nicht vom ewigen Tode zu erretten vermögen. Jedenfalls waren in jenem entlegenen Dorfe Hollands schon um 1527 ober 1528 lutherijche Schriften vorhanden, sogar weniger befannte, wie die Renovatio ecclesise Nordlingensis und die "Nördlinger Meffe". Betanntlich wird in ber ersteren Schrift ben Eltern die Wahl zwischen Rindertaufe und Erwachsenentaufe freigegeben. Hieraus 15 hat M. (Fundamenth. v. 1539, S. F 3 v; in den Werken ift die Stelle verstümmelt) zu jener Zeit gelejen, daß schon Cyprian das Alter der Tause freiließ. Hier also hörte er zum erstenmale von einer anderen Taufpraris und nicht, wie auf Grund einer Mitteilung D.s aus viel späterer Zeit (1554, Berte, S. 256) immer angenommen wird, gelegentlich ber Hinrichtung des in Emden getauften Side Snijder, welche zu Leeuwarben, der Hauptstadt 20 von M.s Brovinz, am 31. März 1531 stattfand. Doch hat diese Hinrichtung (von Taufgefinnten hatte er bis dahin nie etwas gehört) ihm neuen Anftoß zum Forschen in ber Bibel, dann in Luthers, Bucers, Bullingers Schriften gegeben und ihn zu der Uber-zeugung gebracht, "wir feien mit der Kindertaufe betrogen". Er war also damals ein "evangelischer Prediger" — so bezeichnet er sich selber —, "ber seiner Herbe die papistischen 26 Gräuel ausdedte, die Wandlung des Brotes und die Kindertaufe als Friehren betrachtete, wie fo mancher andere "fatramentische" Prediger bort im Norden, ber aber dennoch feine Stellung in der Rirche nicht aufgab. Solche offene Reperei war in den Erblanden Rarls V. allerdings nicht ungefährlich. Augenscheinlich aber hat er sich zum Anabaptismus hinge= zogen gefühlt, als derselbe um 1532 auch in der Gegend von Witmarsum sich verbreitete. 80 Das ergiebt fich aus feinem Verhalten in den nächften Sabren. Sehr bald nämlich richtete sich seinen verhausten in verhausten zuspielt zuspielt veriger auf die Be-tämpfung der papiftischen Frrtümer, welche wohl überhaupt im friefischen Landvolk wenig Burzel geschlagen hatten, als auf die Widerlegung der Verirrungen, welche seit 1533 im Anabaptismus auftamen. Das waren die Lehren vom (irdischen) Reiche, Schwert, König, so später Vielheit der Frauen, Lehren, welche als die der Münsterschen bekannt geworden sind. Unermüblich tämpfte M. mündlich dagegen in seiner Umgebung. Gegen das von Roth-waren im Onserver 1524 echteriehung in geschen von geschwarten verschen gebung.

- 25 später Bielheit der Frauen, Lehren, welche als die der Münsterschen bekannt geworden sind. Unermüblich kämpste M. mündlich dagegen in seiner Umgebung. Gegen das von Rothmann im Dezember 1534 geschriebene, in großen Mengen nach den Niederlanden gesandte "Büchlein von der Rache" (van de Wrake) versaßte er seine erste Schrift: Een gantsch duydelycke ende klaer dewys uyt die H. S. dat Jesus Christus is de rechte
- 60 beloofde David in den geest — tegen de grouwelicke ende grootste blasphemie van Jan van Leyden. Diefelbe wurde nur handschriftlich verbreitet und erft 1627 im Druck herausgegeben, vielleicht in nicht ganz authentischer Gestalt. Ihre Echtheit ift von Scheffer gegen Dr. Sepp als höchst wahrscheinlich nachgetwiesen. In dieser Schrift heißt es, nicht Salomo sei der alttestamentliche Thypus auf Christum, den Friedenssfürsten,
- 45 dem ein kriegerischer David (eben jener Joh. v. Leiden) vorangehen mülfe, sondern David selbst sei ber Typus des geistigen Messicas; Gott habe das Gericht über die Gottlosen nicht seinen Kindern übergeben, wie man zu Münster behauptete, sondern er habe es sich vorbehalten. Aufs Kreuz seinen die Brüder getaust, ihre Aufgabe sei, wehrlos zu leiden. Der Traktat muß anonym verbreitet worden sein. Der Verfasser war schon vollständig
- 50 innerlich taufgefinnt; oder aber er stellt sich auf diesem Standpunkte und verleiht der ursprünglichen (wehrlosen) Richtung der Taufgesinnten den stärksten Ausdruck, weil er nur so seinen Warnungen Eingang verschaffen konnte: — er, der doch äußerlich noch katholischer Briefter war.

Diefer faljchen Stellung und inneren Halbheit machte erst das jämmerliche Schickal 55 der 300 Täufer ein Ende, welche im April 1535 bei dem Rampf um das "alte Kloster" bei Bolsward den Regierungstruppen in die Hände fielen: 130 fanden im Rampfe den Tod, darunter ein leiblicher Bruder M.s., der Rest wurde gefangen genommen und ertränst. Da "siel M. das Blut dieser armen Schäflein, welche ohne rechte Hirten umherirrend von der gottlosen Münsterschen Lehre versührt worden waren, so heiß auf das Herz", daß es so ihm keine Ruhe mehr ließ. Er hat auch noch später in den Anhängern der Münsterschen nur fromme Herzen gesehen, zwar irrend in der Lehre, doch aber ehrentwert schon aus dem Grunde, weil sie für das, was ihnen als Gottes Wille erschien, Gut und Blut dahingaben. Ihm schied sein üppiges bequemes Pfaffenleben von jenen armen Leuten, deren Zutrauen er so nicht gewinnen konnte und zu deren bessenen Bestandteilen sein ganzes Sein sich hingezogen fühlte. Er empfand, er sei an ihrem Tode mitschuldig, er, der ihnen s nicht treu den besseren Weg gezeigt. So slehte er zu Gott, daß er ihm Freimut, Geistes= traft und einen tapferen Buch zu predigen, auf den schmalen Weg hinzuweisen, auch die biblische Tause und das biblische Abendmahl zu lehren. Einige Monate später, am 12. Januar 1536, gab er seine Piem Dienste treu ausgehalten die an sein Lebensende.

Das ift es, was M. als seine Bekehrung bezeichnet, eine Bekehrung, "welche ber große und gnädige Gott in ihm gewirkt habe". Dasselbe nennt er später auch öfters jeine "Wiedergeburt". Es ist für den gesamten Anabaptismus charakteriskisch, daß diese Biedergeburt mit dem Ergreifen von Gottes Gnade in Christo auf Grund eigenen Schuld= 15 bewußtfeins und ber Reue nichts zu thun hat. Ihr Wefen ist der Durchbruch des sitt-lichen Ernstes, das Aufgeben eines sündhaften, bequemen, selbstsfüchtigen, den Gelüsten der Sinne fröhnenden Lebens und zugleich damit die Aufgebung des kirchlichen Herkommens, welches folches Leben nicht hinderte und eben barin fich als gottlos und lügenhaft erwies ; endlich die frohe Hintvendung zu Gottes Bahrheit, die nicht nur in der Schrift enthalten 20 ift, sondern auch als das Leben umgestaltende Kraft durch die Schrift dem Herzen mitgeteilt wird. Dazu führte M. sein Gewiffen und sein gesunder Menschenverstand; ber tiefe Eindruck von der unter Leiden sich bewährenden Frömmigkeit der Anabaptisten und eigenes Ringen im Gebet gab den Ausschlag. Doch ift es der gnädige Gott, der sein Herz dazu bewogen hat. Er hat ja die Gnadenzeit geschenkt, seitdem Christus uns Gottes 25 Liebe verkündigt und uns selber das Vorbild eines vollkommenen Lebens gegeben hat; auf biefen letzten Punkt kommt M. in feinen Schriften oft zurück. Alles biefes ist also bie Bekehrung nicht eines Theologen, kaum die eines Priesters, sondern die eines Laien; wie denn M. sich als ein im Vergleich mit Luther "ungelehrter" bezeichnet hat, Werke, S. 404b, aber wo es ihm Gottes Bahrheit galt, auch Theologen und Kirchenmännern gegenüber so das unbedingte Recht für seine eigene Meinung als sittlich tüchtiger und bibelfester Laie in Anspruch nahm. "Unwissend" war er auch gar nicht. Er schrieb geläufig lateinisch, auch griechisch war ihm nicht ganz fremd (Werke, S. 348). Von den Schriften der Zeitgenossen hat er besonders die des Erasmus bochgehalten. Auch in den Rirchenvätern hat er ge= forscht, wenn er sich oft auch "wegen Mangel an Bücher", Fundamenth. 1539, S. F. 3 v.°), 85 mit Angaben aus zweiter hand, 3. B. aus Seb. Frands Chronics, begnügen mußte. Natürlich suchte er bei allen gerne die geschichtliche Bestätigung seiner Anslichten, als deren Brundlage aber für ihn ausschließlich die Schrift in Betracht tam. Daß er diese nicht in ben Urfprachen lefen tonnte, bebauerte er lebhaft, Berte, S. 357. Um fo mehr jog er bie verschiedenen Aberjezungen zu Rate, z. B. die Buricher und die von Castellio, Berte, S. 370b, 40 583a. Aber daß man oft zur Ermittelung des richtigen Schriftfinnes der Gelehrfamkeit bedürfe, hat M. wohl kaum gefühlt.

Nach feinem Austritt aus der katholischen Kirche und aus dem Briesterstande blieb M. noch eine Zeit lang in Friesland, wo den Leuten, welche ihn beherbergen würden, am 24. Ditoder 1536 die Lodessstrafe angedroht wurde. Im Dezember desssellen Jahres haben sich dann 45 "einige Männer an ihn gewendet, welche mit ihm eines Herzens und Sinnes waren, im Glauben und Leben — soviel Menschen zu beurteilen im stande sind — unsträsstich, nach dem Zeugnis der Schrift von der Welt abgesondert, dem Kreuze Christi gehorsam, die Münstersche sowie jede weltliche Sekte verabscheuend, und haben ihn aufs dringendste gebeten, er möge sich der Not so vieler gottesssuchtiger Seelen annehmen; sei voch der Hunger nach Gottes so Wort so vieler gottesstürchtiger Seelen annehmen; seines Altern wurde es ihm klar, es sei Gottes Wille, er müsse dem Folge geben. So ließ er sich von Obbe Philips die Hände aussen, b. h. sich das Amt eines Altesten (Bichofs) der Gemeinde übertragen. So melden Obbe Philips' Bekenntnis und die Suce. Anabapt., so auch der tausgessuch welche schelb nicht? Wel Obbe sein Amt von Jan Matthys, damals noch Andänger von Melch. Holfmann, bevor er sich zu Münster in Verbetausgab, erhalten hatte? Etwa welf M. also stürchtete, seinen mit Münster in Verbier ausgab, erhalten hatte? Etwa welf M. also fürchtete, seinen auf das entscheiter in Verbestausgen bet welft erwähnt es bar nitgende Mater M. also fürchtete, seinen welf zu Münster als Prophet ausgab, erhalten hatte? Etwa weil M. also fürchtete, seinen wit Münster in Verbindung gebracht er sei nicht von irgend einer verführten ober ausscheren mit Münster in verbindung gebracht er sein sich bei weiler wertscheren auf das entscheren seiter zu seinen Dienste seiter und erklärt, er sei nicht von irgend einer verführten ober ausschereniche seite zu seinen Dienste bes so hundert, als man den Anabaptisten den Namen 283. beilegte, fast immer ausschließlich an foziale Umfturzpläne, beren man fie im Berbacht batte.

Daß auch bei diefer scharfen begrifflichen Unterscheidung die Anwendung der Ramen Anabaptiften, Biebertäufer, D. (ober Läufer) auf bestimmte Bersonen immerhin fliegend s bleibt, ift klar. Auch ift die ältere Vorstellung, welcher zufolge die M. die nach der Münsterschen Katastrophe von ihrem Fanatismus geheilten Wiedertäufer seien, insoweit nicht ganz unrichtig, als unleugbar der Anabaptismus unter seinen verschiedenartigen Elementen auch — jedoch gar nicht allein ober vorwiegend — die Hinneigung zur Schwärmerei in sich barg. Jedenfalls bilden die M. die einzige in ununterbrochener ge= 10 schichtlicher Folge dis auf heute bestehende Fortsetzung des Anabaptismus, die in ihm zu stande gekommen und nur aus ihm stammende protestantische Rirchengemeinschaft.

Ihre Gemeinden umfassen jest an die 250 000 Seelen (f. Schluß d. A.) und ver= teilen sich sowohl ihrer Geschichte als ihrem jezigen Bestande nach in drei Gruppen: 1. die schweizerisch-subdeutschen Gemeinden; 2. die holländischen, von welchen die west-15 und nordbeutschen und von diesen wiederum die russischen stammen; 3. die amerikanischen. Vom Ganzen sowie von jeder Gruppe und von den Teilen dieser gilt, daß ihnen jede cen= tralifierte Organisation abgebt, wenn fie auch alle ohne Ausnahme nicht nur geschichtlich eine zusammenhängende Linie bilden, sondern auch durch andere gemeinsame Beziehungen fich als Glieber einer zufammengehörenden Gemeinschaft fühlen.

- I. Die schweizerischen und fühdeutschen Zäufer, 1523-1530. Cornelius, Münster. 20 Aufruhr II; Egli, Altensammlung; Reller; Segler, Art. Dent Bo IV S. 576 u. Hubmaier Bb VIII S. 418; Aug. Baur, Zwinglis Theol. II 1ff.; Loferth; Roth, Augsb.\*; Boffert u. a. in Jahrb. f. Geich. b. Prot. in Öfterr., 1900.
- Innerhalb ber überall sich regenden geistigen Strömung, welche oben als Ana= 25 baptismus bezeichnet wurde, bildet sich 1523 in Zurich bie erste für sich bestehende Gemeinde, welche sich aus der Welt, d. h. von der (weltlichen) Staatskirche absondert zu wristlich=apostolischem Leben, 18. Januar 1525 die Taufe auf den Glauben zu üben an-fängt, an verschiedenen Orten im Gebiete Zürichs wie in Waldshut (Hubmaier) Anhänger findet, aus welchen einzelne hie und ba auch innerhalb ber Kirche einzubringen und bie
- 20 Satzungen biefer zu verbrängen suchen, und sich trotz Zwinglis heftiger Bekämpfung und ungeachtet der Versuche der Obrigkeit, sie mit Gewalt zu unterdrücken (zuerst 5. Januar 1527 Manz in Burich ertränkt), behauptet. Um dieselbe Beit zeigen sich auch an anderen Orten verwandte Erscheinungen : 1525, nicht ohne Verbindung mit Zurich, in Augsburg,
- j. oben d. A. "Dend", Roth, Ref. Gesch., u. s. woselbst sehr ungewiß ist, ob die 85 seit dem Ausbund immer als Märthrer vom Jahre 1524 erwähnten Hans Roch und Leonh. Meister bazu gehört haben, Roth, S. 189—197; in Nürnberg, s. Kolbe in Beitr. zur Bater. Rirchengesch. VIII, u. a. S. 24—27, und Dencks Nürnberger Bekenntnis vom Januar 1525; in Franken, wo schon vor dem Bauernkriege die Tause bedient worden ist (Zeitschr. des Harzvereins 1899, S. 427); in Worms laut des Trostbrieff von Bi=
- 40 fcobe und Eltiften ber chriftliche Gemein zu Bormbs, 1524, beffen lutherischen Charafter iein Herausgeber (1897) haupt vergeblich zu beweisen sucht. Jedenfalls ist die zürichsche Gemeinde ber erste seite Gemeinde vergeblich zu beweisen sucht. Jedenfalls ist die zürichsche Gemeinde ber erste seite Gemeinde der Täufergeschichte. So schon C. van Gents Beginsel enz.; so seit heberle, Cornelius, de Hoop Scheffer allgemein anerkannt; so ist es jest aus dem Geschichtsduche der Gemein (16. Jahrhundert) mit Sicherheit festgestellt. 45 Die älteren Verschicht, die Gemeinden auf die Zwickauer Propheten und Münzer zurück-zurück-zurück-guthten, kommen also kaum mehr in Betracht. Nur haben diese bald sich ihnen ver-
- wandt gefühlt.

Db ein Grund vorliegt, die direkte Herfunft derfelben oder des Anabaptismus überhaupt aus früheren Bilbungen herzuleiten? Aber zugleich mit der Reformation war überall

- 50 im Süben wie im Norden (f. u.) der anabaptistische Geist wachgerusen. Der Gedanke, Gemeinden frommer von der Welt abgeschiedener Christen zu bilden, war mit der Brüder-unität gegeben (f. o. Bd III S. 453, 457, 458: doch ist geschichtlicher Zusammenhang nicht nachzuweisen) und bekanntlich sogar Luther nicht fremd. Die Kindertaufe aber galt anfänglich weber Zwingli, Opp. II a 245, noch Bucer, Grund und Urfach, so wenig
- 55 Farel, Herninjards Corresp. II, 48, als Erasmus, Epp., App. Nr. 572, Capito oder Schwendfeld als Forderung des Christentums. Billicanus, Renovatio Nord-lingensis 1525 stellte ausdrücklich fest: tingimus infantes, tingimus et adultos, wie auch Hubmaier that und noch Brunner in Worms, Billiche Antwurt, 1530, befürwortete.
  - Gewiß haben, wie immer so auch hier, vorhergehende Betwegungen den Boben für

60

die neue Pflanzung vorbereitet. Db aber, wie besonders Keller unermüblich behauptet, die Täufergemeinden die Neubelebung alter Waldenser- und Hussifitengemeinden sind?

Trop ihrer Bekämpfung Rellers pflichten im Wesen der Sache jett fast alle ihm bei: "Unzweifelhaft fließen febr disparate mittelalterliche Settenrefte in der Täuferbewegung "ungebisteite int bei bispurute intertation verteine in ver Lugieterbergung zusammen", Kawerau, S. 84. Auch Harnack, Dogmengeschichte III<sup>3</sup>, 659: "Der Anas 5 baptismus ift nicht eine wurzellose, plözlich aus der Reformationsbewegung selbst aufs schießende Erscheinung"; sogar Lübemann, Ref. u. Läufertum, 1896, S. 80. Doch kann ich für biese, wenn auch an sich plausibelle und von einem so bedeutenden Forscher wie Keller, welcher so vieles geradezu neuentdert hat, vertretene Ansicht keine Beweise sich nom Wie weller, thatsächlich von ihm gefundenen Spuren sind doch schwach: S. Monatsschr. Com.-Ges. 10 IX, 174 ff. 184; auch Rembert, Wiedertäuser in Jülich, S. 99 ff. und passim. An Ritschls Ableitung aus den Franziskaner-Tertiariern denkt aber wohl niemand mehr. Auch das ist unrichtig, die ältesten Taufgesinnten dem mittelalterlichen Christentum zuzuweisen, wie nach Ritschl bei neueren, Aug. Baur, Lüdemann, sogar Kawerau beliebt worden ist. Die Übereinstimmung ist voch nur ganz oberflächlich und schieben, wenn Zwingli die 15 felbe in der Bildung einer separierten Gemeinde und in ihrer sich jedem weltförmigen Treiben widersetzenden, gesetzlich sittlich strengen Lebenshaltung sindet, Opp. III, 363, 400; oder wenn Seb. Franc, welchem (ungeachtet S. 203 der Chronit, Ausg. 1536) eigentlich alles scharf abgegrenzte Kirchenwesen zuwider war, sie deshalb einem Mönchs= orden gleichstellt. Freilich, sühlen sich die Lutheraner vom Joche der Kirche, ihrer Sazungen, 20 ihrer verdienstlichen Berte zu ber Freiheit bes Ebangeliums gebracht, fo miffen bie Taufgesinnten hingegen sich und gluck gerettet zum neuen Leben, zur sittlich-ernsten Lebensführung. Aber letzteres ist voch glücklicherweise nicht ausschließlich "mittelalterlich-katholisch". Es bedeutet nur etwas, was ver schlichte Bürger und Bauer immerhin meist von Ofiander im 16., von Lüdemann im 19. Jahrbundert hervorgehobene Leugnung ver Verlichten Berbergen ber ander sin der schlichte Birger und Betreichen Bergen von Ofiander im 16., von Lüdemann im 19. Jahrbundert hervorgehobene Leugnung ver Rechtfertigungslehre betrifft: so leugneten sie gar nicht, daß unsere Rechtfertigung wie der Glaube in Gott und seiner Gnade ihren Grund haben, sondern daß die Rechtfertigungs= lehre für alle, ernsten wie leichtfinnigen, Gemüter gelte. Die von den Theologen gepredigte juriftische, von außen her betretierte, nicht von unserer eigenen Frömmigkeit ver= 80 mittelte, baber auch nicht bas Leben beeinfluffende Gnade bekämpfen fie: ben "gleisnerischen" Glauben. Persönlich müffe ber Glaube, eigener Besitz die Frömmigkeit sein, Franct a. a. D. 195 ff.; wie benn auch Michael Sattler, nebst Dent wohl der edelste Repräsentant der Täufer, auch von den Strazburgern hochgehalten, nur deshalb die Kindertaufe verwarf, weil "man burch dieselbe Frommheit und Seligkeit sucht" (Getreue Warnung ber Straß- 85 burger Prediger, 1527, B. 2. r° und C. 3. r°) und weil fie mit ber Taufe auf ben Glauben und den sonstigen sieben Artikeln (s. u.) auch "die Sonderung von der Welt preisgeben würden": vol. seinen Brief an Capito in Niedners 3ts. 1860, S. 31. Daß aber Gottes gnädige Gefinnung vom Menschen wieder erworben werden muffe, ift doch eine Lehre, welche in irgendwelcher Form unter ben Protestanten von jeher nicht weniger 40 heimisch ift als die ohne Rücksicht auf unsere Beschaffenheit unabänderliche Gnadenabsicht Gottes. Von den "mönchischen" Idealen endlich, welche man den Täufern vorwirft (voll= kommene Enthaltung von Geschlechtsverkehr, Armut und Gehorfam) ist immer gerade das Gegenteil ihnen eigen gewesen. Das erstrebte ihre scharfe Trennung von Frömmigkeit und Welt am allerwenigsten. Und daß sie sich für sündlos hielten, ist einsach unwahr: 45 baß aber ein Chrift ein gutes Gewiffen haben und unfträflich zu leben vermochte, bas haben sie immer behauptet.

Sogleich nach dem Bauernkriege — wie Melchior Rinck mag noch, aber äußerft jelten, diefer oder jener Beteiligte später zu den Täufern übergetreten sein: dies gilt 3. B. weder von Hubmaier noch Hut, Roth, Einf. der Ref. in Nürnberg S. 253; es sind beide 50 völlig verschiedene Bewegungen: so auch Katverau; — treten in Oberdeutschland überall die Gemeinden hervor. Sed. Frank sethelt Hans Denk die Ausgehrungen wojeschieden werden die Sahres erhielt Hans Denk die Taufe in Augsburg, wojeschie wurde, Cod. germ. mon. in München bei Riezler, Geschichte Bayerns IV, 173, 55 die angeschensten Lehrer der Täufer sich im August besselben Jahres wieder zusammen= fanden, Keller, Ref., S. 428; Roth<sup>2</sup>, S. 233, 234, und troz der Gesangennahme sast. Sie sinden sich in Worms, wo der Prediger Kauz an ihre Spize trat; in Straßburg, Jakob Groß seit 1526, Roth<sup>2</sup>, S. 222; Röhrich in Niedenres Ziel. 1860; Gerber, Straßb. 50

Sektenbewegung, 1889; 1527 in Salzburg und Baiern (Leonhard Kaiser in Schärding gehört nicht zu ihnen). Am 24. Februar 1527 hatte schon die Versammlung in Schlatten am Randen bei Schaffhausen unter Leitung von Michael Sattler, welcher Die Gemeinden am Italiven der Schaltzahlen unter Lettung von Orthouet Statuter, ideuter die Gemeinden um Horb und Rottenburg am Nedar gegründet hatte, stattgefunden. Die genannten 5 Orte find nur einzelne Etappen der großen Betwegung. Überall (Roth'; Reim, Reform. Bll. von Eflingen, 1860; Röhrich; Gerbert; Bed; Reller u. s.), in der Rheinpfalz, in Schwaben, Baiern sielen viele, vom offiziellen Kirchentum, auch dem renovierten evan-gelischen undefriedigt, den Gemeinden persönlich Erwedter, sich zu christlicher Lebensssüchrung Berbindender, zu, während doch die Wanderprediger weber über äußere Mittel noch über die Merste ober angie Neriamulungen persönlich und nur iehe Gese für sich auf Ret 10 die Presse ober große Versammlungen verstügten und nur jede Seele für sich zur Be-tehrung und Taufe mahnen konnten. Und daß es die Herstellung von Gemeinden galt, ist aus der Eintragung in eine Liste, wie wohl nicht allein Hans Hutt that, sowie bei dem engen Zusammenschluß der Brüder und Schwestern — die Frauen zählen immer mit und aus der Unterftützungstaffe (in Straßburg, Niedner a. a. D., S. 28; in Augsburg, 15 Roth<sup>3</sup>, S. 229, 246) flar. Es finden sich zudem Gemeinden, d. h. meist kleine Kreise, in der Schweiz, in St. Gallen, auch in Bern und Basel: Egli, Züricher Wiedert., 1878, Die St. Galler Täuser, 1887; Müller, s. o.; Burdhardt, Die Basler Tausg., 1898; seit 1526 in Tirol und mit Hubmaiers Antunst seit wurche Jahre auch in Mähren, welches und der auch in Mähren, welches von humbe auch in Mähren, welches von da an auf lange Zeit ihr gelobtes Land wurde, Loserth f. o. Seit dem Frühjahre 1527 folgten überall, nur eben Mähren ausgenommen, der 20 Verbreitung auf bem Fuße bie Verfolgungen, welche erstere ungeheuer beschleunigten, die häupter wie die schlichten Brüder herumjagten, und beren Aften wir unfere Kenntniffe von ihrer Verbreitung meist verdanken. Uber die Greulichkeit biefer Verfolgungen ift nur eine Stimme: die "schöne Jungfrau, deren Kopf vom Henter fünfmal in die Roßtränke 25 unter Wasser gehalten wurde, weil sie noch immer nicht ersoffen war", die aus ihrer angezündeten Wohnung flüchtenden, von den Häschern aber in die Flammen zurückgejagten elf Unglüdlichen, die "Griffe mit glühender Zange dem Mich. Sattler gegeben", find solchen Alten (dem Briefe Joh. Ecks, Seidemann, Münzer, S. 150; Jahrbuch für die Gesch. des Prot. in Österreich, 1900, S. 150 entnommen). Im Jahre 1530 waren laut

20 Bericht der Innsbrucker Regierung in Tirol 700 Männer und Weibspersonen hingerichtet, teils bes Landes verwiesen und noch mehr in das Elend flüchtig geworden u. f. w., Beck, S. 82; im vorberöfterreichischen Enfisheim vor 1535 600 hingerichtet, Franct, Chron. 193. Rur Strafburg, Nürnberg und Philipp von Heffen, auch in Augsburg starb keiner außer Hutt, hielten sich von Blutvergießen frei. Letzteres stützte sich auf taiserliches Recht, auf das 25 Wormfer Editt sotvie die Lodesstrafe, im Römischen Rechte über Wiederholung der Laufe

- verhängt; noch mehr aber auf die Pflicht der Obrigkeit, für das Seelenheil ihrer Unter-thanen und die Wahrung der kirchlichen Ordnung und Einheit zu sorgen. Auch die evangelischen Reichsstände haben zu Speier 1529 der barbarischen kaiferlichen Proposition
- 200 getauften zum Tode mit Feuer, Schwert ober dergleichen ohne vorhergehende Industriet 200 getauften zum Tode mit Feuer, Schwert ober dergleichen ohne vorhergehende Inquisition 200 getauften Richter gerichtet und gebracht werden". Und dies wohl nicht mit der 201 Abstracht, bei der eigenen schwertigen Lage doch in diesem Bunkte sich nicht in Widerspruch 202 mit des Raifers Willen zu zeigen; sondern vielmehr aus der Bestüchtung, es möchten 203 mit des Kaifers Billen zu zeigen; sondern vielmehr aus der Bestüchtung, es möchten jest, ba so vieles Unantastbare zusammengebrochen und alles bis babin Feste schwantend
- 45 geworden war, mit der täuferischen Absonderung von "der Kirche" alle staatlichen und füttlichen Ordnungen zu Boden geworfen werden. Und ohne Frage bedeuteten die Ideale ber Läufer das Gegenteil ber bestehenden Ordnung. Beil fie dieselben aber nur für ihren

ver Laufer das Gegenteit der verlegenden Ordnung. Weit ihren führen daer nur pur ihren gesonderten Kreis geltend machten und nichts ihnen und allen ihren Führern, Manz, Denk, Hubmaier, Sattler, Hutt, ferner lag als Gewaltthätigkeit, haben sie nur deshalb 50 als Partei des Umsturzes gelten können, weil Gewissensfreiheit und Freikirche mit Um-sturz identisiziert wurden. Der rechtlich zwingenden Kirche, dieser allein, sind die Märtyrer der Täufer als Opfer gefallen. Münzer hat zwar mit der Züricher Gemeinde Fühlung gehabt; der bekannte Brief, Cornelius II. 240, beweist aber, wie diese eben von seiner gewaltthätigen Art nichts wissen wollte. Die Unruhen auf dem Züricher Gebiet galten

ss dem Behnten, also eben der Abgabe, deren Recht dem Zwingli felbft fraglich war und welche, zum Unterhalt ber Geiftlichen bestimmt, den verweltlichten Charafter der Rirche darthat.

Ohne Frage konnte der Zäufer Bethätigung des omnia communia unter den Gläubigen, welches auch Erasmus a. a. D. und Zwingli, Opp. III, 63, im Prinzip auf-60 stellten, zur Aufbebung des Brivateigentums führen, wie folches in Mähren geschehen und

wenigstens in einer Schrift Denks, Briegers ZRG XII, 474 ff., aber doch nur für die sich dazu Verstehenden, nicht für die Welt, nicht zwangsweise, gelehrt worden ist. Thatsächlich aber bedeutete sonst über all ihr "der Gläubige hat Gewalt über der anderen Gut" nur eine sittliche, freiwillige Verpflichtung, den Notleidenden beizustehen. Wir besitzen keinen einzigen Beweis für das Gegenteil. Ohne Frage wiederum haben sie der Obrigkeit das Recht, die 5 Gewissen und Religiöses aufzuerlegen, abgeprochen, auch die Gläubigen ihres Glaubens wegen ihrer Heimat zu berauben, denn "die Erde ist des Hern". Auch gelte "in der Vollkommenheit Christi" weder Obrigkeit noch Schwert; doch leisteren sie im Weltlichen der Obrigkeit Gehorfam. Es haben Hutt u. a. nicht nur (wie ja auch Luther that) den jüngsten Tag, sondern auch das Gericht der Frommen über die Gottlosen bald 10 erwartet; doch blieb dies passive Erwartung. Zwingli kann sich nicht genug thun im Verschreien der Täufer ihrer Unstitukskeit wegen (Opp. II, 359, 361, 371), was zwar für die Bedeutung der Bewegung und für Zwinglis Angft um seine Reformationsärbeit zeugt, dem aber bei ihm wie bei Baur, Theologie Zwis II, 194—197, Thatsachen als Beweise später aber doch dazu kommt, so beweist das nur, daß die Zühreressen gegen seine gelieben waren, dagegen Luther sich späte, sows II, 194—197, Schassen gelieben geblieben waren, dagegen Luther sich späte, sows eine das Interessen der biefelben geblieben waren, dagegen Luther sich geändert hatte, sowie das das Interessen sie stewalt ber Kurche ihm Grundsas geworden war. Ob es Fälle von Vielweiser i gegeben hat, Frank 199? Es fehlt der Betweist: ist es doch ebenjo möglich, daß es hier "gläubige Ehen" Getrennter gilt.

Mit bem allen ift natürlich nicht geleugnet, daß, wenn sich auch davon wenig genau und zweisellos seitstellen läßt, wie jeder so auch dieser leddaften Bewegung sich unlautere Elemente beigemischt haben; daß besonders durch die Verselgungen Uberspanntes, vielleicht Erzesse vorgetommen sind. Es mag dieser oder jener (als Wiedergeborener) sich seiner Unsündlichsteit gerühmt, ein anderer die Monogamie mit dem AT für abgethan gevorgetommen find. Es mag dieser oder jener (als Biedergeborener) sich seiner Unsündlichsteit gerühmt, ein anderer die Monogamie mit dem AT stür abgethan gebalten haben. Der Brudermord des einsach Verrückten Schugger (Reßler, Sabbata I. 296) aber hat für die Gemeinden keine Bedeutung. Und nicht aus den Urteilen Zwinglis und anderer erbitterten Feinde oder sogar einer (1. Burchardt) Gassius, De Anab. Exordio etc. 1544, haben wir unser Urteil zu bilden, so wenig wie nur aus Zeugnissen der Brüder selber, sondern aus dem, was wir den billiger benkenden Gegnern, den Straßs vo burgern und Seb. Frand entnehmen können: suber die versägligere Urteile Cornelius II. 52, 53; Reller, Die Ref., 407 Fußnote (Briefe des Erasmus aus 1529); Gerber, S. 17, 18; Loserth, Rommunismus, S. 88 st. Ebenso wenig giebt der Stand der meisten Märtyrer, geben Männer wie der Ingenieur Bilgram Marbed, die meist begüterten Mitzglieder der Tiroler u. a. Gemeinden, die Schriften Denks, die Mormser Prophetenliker zu setzung, ihr Reichtum an Liedern (1. Wadernagel und Liliencron; Lieder von Hans hutz schutter und Melanchthon berusen kommten, Hochwich und Liliencron; Lieder von Hans hutz schutter und Melanchthon berusen kommten, het kungenommen) oder die Remntnisse der Taufer 3. 8. beim Marburger "Verhör" von 1538 (sie wußten set bei Remntnisse fie fich auf suther und Melanchthon berusen kommten, Hochwich in Niederen fie schut ein Melanchthon berusen kommten, Sochhuth in Niederens Ztichr., 1858, S. 631) irgend welchen Grund zu meinen, die Taufgesinnten gehörten gerade dem ungebildeten so Bolte an.

Der Tod hat ihnen bald sämtliche Männer genommen, welche ihre Grundsäte hätten theologisch formulieren können und imponierende Führer geworden wären. Daher ichon ist von Einhelligkeit in der Lehre unter ihnen nicht die Rede gewesen, um so weniger als ühnen in ührem Interesse für die Prazis des Christentums das an der Dogmatik as völlig abging. Was wir von ihnen bestigen, die Lieder, die Traktate Denks und Hubmaiers, Briese Sattlers und andere Märtyrererzeugnisse, geben alle dieselben Gesimmungen kund: Liede zu Jesu und zur Schrift, das Kreuz als des Christen Wahrzeichen, das frohe Vorgefühl der Seligkeit, Dank für die Nettung aus dieser argen Welt und Scheu vor ihr: zudem innigste Liede untereinander und — das lebhastelte Gesühl des Rechts eines so jeden auf eigenem Glauben und Gewissen in der Gesterene Barnung "wissen und Szempel, nicht Genugthuer bei Gott; die Strafburger in der Getretve Warnung "wissen dicht, warum Täuffer unsern Jesus Christis von Nazareth nennen, der doch vom Hymel ist" (B 6 r°); das Täussen beständlich, auf deren Buchtaben andere, was franke ist" mohrt die Denk die Schrift die Schriftus von Nazareth nennen, der doch vom Hymel ist" (B 6 r°); das Täussen dagegen ist ausgesprochener Trinitarier. Das innere Wort macht bei Denk die Schrift verständlich, auf deren Buchtaben andere, was Frank so spessen Werteiteten. Weite besten die Gott; werten Bertwellen auf eigenen die Schrift verständlich, auf deren Buchtaben andere, was Frank so spessen wirde der Denk die Schrift verständlich, auf deren Buchtaben andere, was Frank so spessen Bert: erstere bedeuten oft wohl nur die eigene durch Gottes Wort gewirkte Einsicht. Dem pantheistischen Auge Denks steht vohl nur die eigene burch Gottes Wort gewirkte Einsicht. Dem pantheistischen Zuge Denks steht ber tieffromme Moralismus Sattlers eo

wie der Chiliasmus Hutts entgegen. Nicht allen gilt die Taufe als notwendig; und von der Fußwaschung hören wir selten, in Zürich und am Harze (Ztichr. des harzberreins 1899, S. 448). Nur vom Abendmahl, dem Brotbrechen, denten alle zwinglianisch: das-selbe ist ihnen Bezeugung der Einigkeit. Arianismus, Seelenschlaf, endliche Beseleigung s aller ist unter ihnen gelehrt, jedoch unrichtig von Zwingli, der Augustana, später Calvin, welche nach eigenem Maßstade die Signatur der Täufer in dogmatischen Lehren anstatt in einem praktischen Verhalten und Streben suchten, für unter ihnen allen geltendes Dogma genommen. Was sie alle zusammenhielt, war etwas ganz anderes: dieses, daß sie durch die Taufe der Buße und des eigenen Glaubens der echten, von der Welt und 10 ber weltlichen obrigkeitlichen Kirche abgesonderten, vermittelst des Bannes reingehaltenen Gemeinde Jesu Christi angegliedert waren. Ein Bekenntnis freilich ist auch unter ihnen felbst Jahrzehnte lang von Bern bis Holland und Mähren sehr verbreitet gewesen. Nicht bie sogenanten Nicolsburger Artikel, Cornelius II, 270 ff.; Roth, Augsburgs Ref. Gefch.", S. 214 ff. u. S. 265; Hegler, f. Bb VIII, S. 490,49; sondern die "Brüderliche 15 Vereinigung etlicher Kinder Gottes", in der Versammlung zu Schlatten am Randen auf-16 Vereinigung entiger Rinder Gottes", in der Verfammining zu Schnaten um Standen ung-gesetzt. Diese haben überall Giltigkeit: in Zürich sind für schnot, Brongli, Opp. III, 388; in Bern, f. Müller S. 38; Calvin bekämpft sie 1541 in seiner Brieve Instruction, CR VII, 140 b; in Mähren, Bed S. 41 ff.; gedruckt sind sie beutsch, Cornelius II, 41; holländisch 1560. In diesen Artiskeln vereinbarten sich einige ihrer 20 Lehrer über steben Junkte: Laufe der Buse und Anderung des Lebens, Bann, Brot-und Standen die Steben Bunkte: Laufe der Buse und Anderung des Lebens, Bann, Brotbrechen, Absonderung, Hirtenamt, Schwert, Eidverbot. Wie man sieht, alles Fragen, die bas praktische Berhalten bes Christen betreffen, nicht irgendivelche Lehre. Um erstere allein hatte sich auch die "Berwirrung ber Gewissen" und hatten die "falschen Brücher" (Bortvort zur Brüd. Berein.) geirrt. Die große, oben gezeichnete Berschiedenheit in Dog= 25 maticis hat dann auch, soviel wir wissen, gar keine Trennungen veranlaßt; wohl aber 1528 in Mähren die praktische Frage zwischen denen zu Nicolsburg und denen zu Austerlit, den Schwerdtlern und den Ställern, d. b. den bem Christen Schwert und Ent= richtung von Kriegssteuer in allen dem Karen Fällen verhietenden inwie das Reinbarteigentum richtung von Kriegssteuer in allen bentbaren Fällen verbietenden sowie bas Privateigentum verwerfenden Gemeinschaftlern; Loserth, Rommunismus, S. 6 ff.

Ums Jahr 1530 treten Verbreitung und Verfolgungen der Gemeinden zwar nicht in 80 ein ganz neues Stadium, aber das Dunkel, welches bis dabin oft über ihnen schwebt, lichtet sich; auch ihr eigener Zustand flärt sich; und im Jahre 1529 war in Straßburg ber Mann eingetroffen und getauft, welcher ber Gemeinde Gottes im Norden eine neue Heimat schaffen sollte: Melchior Hoffmann.

Bugleich zeigten sich schon bie Anfänge ber beiden Strömungen, welche bis auf beute 85 in dem Mennonitismus nebeneinander hergeben. Von der den Glauben und die Seligkeit burch Lehre und Sakrament zwangsweise vermittelnden Obrigkeitskirche wenden beide sich ab. Die eine aber (bie ichweizerische, mährische, Hoffmann) verpflichtet die personliche Frömmigkeit, eine auch äußerlich streng abgesperrte Gemeinde Christi zu bilden. Da 40 anderen (Denk, Hubmaier) ist bas Chriftentum eine Summe innerlicher Gesinnungen,

eine geistige Strömung in der Welt, wobei freilich der Bann behalten bleiden soll: ihnen wie Franct, f. Bd VI, 142, giebt's auf Erden keine rechte Kirche mehr. II. Die süddeutsch-schweizerischen M. oder Taufgesinnten, 1530—1600. — Seit 1530

ändert sich unter den allmählich in manchen Ländern veränderten kirchlichen Verhältnissen 45 auch ihr äußerer Zustand. Zwar bleiben sie 3. B. für Luther und Melanchthon, schon weil sie Rirche und "bas Ministerium verbi damnieren", Aufrührer, mit dem Schwerte zu richten, wenn auch Luther das crudele aber unvermeidlich nennt: CR Opp. Mel. III, 224, VI, 737; Briefe von Januar, Februar, Dezember 1536, 1. September 1538. Es gelingt noch wohl wie bisher irgend einem energischen Bruder, hier ober bort in Ländern,

50 geinge noch volgen bei vielgend einen energigigen Scholer, siet ober die Lindern, 50 in welchen von Dulbung nicht die Rede ist, so in Sachsen und Thüringen, eine, dann freilich auch isolierte, heimliche und nur für turze Zeit bestehende Gemeinde zu bilden: so in oder bei Sangerhausen, Jacobs in der Ztschr. des Harzbereins 1899; in Halle und Jena, Schmidt, Justus Menius 1867; Lorich in Chur-Mainz, Roth, Menn. Bil. 1893, Nr. 12. Sonst ader giebt es jest Gebiete, in denen sie zwar oft gebrückt, jedoch der Scheiden ausgemachet zu werden überhahen sind und einer sind aber sie Gebracht gustermordet zu werden. 55 Gefahr, ausgemordet zu werden, überhoben find und, abwechselnd mit Gefängnis oder Austreibung bedroht, dann wieder sich eines ziemlich ruhigen Daseins erfreuen dürfen. Dort wachsen sie dann auch an Zahl, wenn nicht eben dieses besserver Berhältnis von seiten ber Landeskirche manche dieser zuführt. So die Pfalz, Straßburg und das Elsaß, Heffen, die öftliche Gegend bes Kantons Bern, das Bistum Basel und besonders Mähren. In

100 anderen Gebieten bagegen trifft die scharfe Verfolgung sie unablässig und geht jeder ihrer

Spuren nach. Es bleiben bafelbft nur spärliche Reste übrig, welche allmählich teils aussterben, größtenteils aber aus ihrer Heimat nach Mähren entsliehen. So besonders in Baiern und Tirol, auch in der östlichen Schweiz, wo sie freilich immer wieder sich hervorthun. Vor allem in Mähren ist ihnen trotz mancher Wechselsfälle, sogar Vertreibung im Jahre 1535, doch während der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts eine Ruchzeit 6 verliehen und haben sie sich in Freiheit einzurichten und auszubilden eine lange Frist gehabt. Dorthin entweichen die Brücher und Schwestern aus Österreich, Kärnthen u. s. w.: Loserth, s. o. Auch die aus Schlessen, wo sie schwestern aus Österreich, Kärnthen u. s. w.: Losert in Schwenchseldiche Gemeinden übergehen, Korr. Blatt f. d. Gesch. d. Evang. Kirche Schles. III, 1887. Von Mähren aus haben sich dann elliche in Polen, in der "Slowakei", 10 in Ungarn niedergelassen, auch in Siebenbürgen, jeht aber nicht mehr als Prediger, welche Botschaft an andere auszurichten haben, sonter als Ansieller. Am längsten beharrten ste spaces und in Steicher in ihrem passibeler. Am längsten beharrten seine sum Schwenzensen von sie schweizen als Ansieller. Um längsten beharrten schweich and schweizen haben, sonter als Ansieller. Am längsten beharrten seinzelt noch bis zum Schluch bes Jahrhunderts.

ni ungurt inderigenissen, ender inder mehr inder inder inder in sprechger, weicher Botschaft an andere auszurichten haben, sondern als Unsieder. Um längsten beharrten sie der sundtbaren Verfolgung gegenüber in ührem passiven Wieber Miberland in Tirol, vereinzelt noch bis zum Schluß des Jahrhunderts. Bon Tirol aus gehen wohl die Fäden zu den Taufgesinnten im Venetianischen hinüber 16 um 1550 und nach 1561, Benrath, ThStR 1885; Beck, S. 239 und passim. Mass von den Schriften in Thessen voll die Fäden zu den nach mehr als einer zuverlässigen Nachricht (Veck, S. 211 ff.; van Vraght I, S. 401) 1560 und vielleicht schon 1534 durch Gesandte mit der Gemeinde in Mähren anknührten, ist mir nicht flar. Und die "Anabaptistes" in Gent, 1537, sind wohl, wie manche in Straßburg (die Verhandlung auf der Straßb. 20 Synode mit Hoffmann wurde diessen varen bedeutend genug. Die Lorischer zählte 1537 etwa 240 Erwachsene ; in Grünberg (Heffen fand man 1538 250 Personen zufammen (Hochhuth, S. 602); bei dem Streite unter den reteinischen Zusgestenn, niederländischer jahlte 1537 etwa 240 Erwachsene ; in Grünberg (Heffen) fand man 1538 250 Personen zufammen (Hochhuth, S. 602); bei dem Streite unter den reteinischen Zusgestennen Borns im Jahre 1556 franden 14 die 1500 Brücher auf der einen Seite (Doopsgez. 20 Bijdr. 1894, bl. 145). Im größen Straßburger Zäuserlongreß von 1557 waren 50 Miteste und Diener zusammen aus Mähren, Schwaben, der Schweiz, Württemberg, dem Breisgau, dem Elich, welche laut ihres Albschreise stwa 50 Gemeinden repräsentierten "von der Eifel dis nach Mähren, und in etlichen werden 5 die 600 Brücher und Schweitern gesählt", ten Cate, Gesch. Overtiftel I, 254 fl. 261; Doopsgez. Bijdr. 1894, 80 S. 38, 46, 51 ff. Die Seelenzahl in Mähren betrug 1545 nach einer Berechnung, welche möglicht niedrig gehalten ift, 2000, "die Alten ohne die Rinder, welche in 21 Driten Bohnung haben", Bed 172. Später muß dies Zahl noch beträchtlich zugenommen haben. Die 70000 bei Meshowas S. 106 find wohl willfürlich; Sindely, Dreizigi. Kr

Anderswo dauerten die Verfolgungen fort und ließ die Heitigkeit derfelben nicht nach. Im Gesch. Buch der Gemein ift der Ton im Berichte über die Märtyrer, find auch deren eigne Worte meist voll Frohlockens über ben ihnen vom Herrn verliehenen tapferen Glaubensmut, doch mit tiefem Erbarmen wegen so greulicher Qualen vermischt, und so wenig fanatisch, daß der Errettung jemandes vom Tode nur Freude und Dank solgt. 40 Bas die 3ahl der Gerichteten anberissit, so giebt eine Liste von 1581 (Beck, S. 277) 2169 "Erwärgte" aus Sübdeutschland und Österreich. Von 1581 (Beck, S. 277) 2169 "Erwärgte" aus Sübdeutschland und Österreich. Bon diesen sind 72 in Ling, 71 in Nattenderg im Innthale, 23 in Wien, 21 in Stuttgart, 38 in Salzburg (die gleiche Ziffer im Jahrb. f. d. Gesch. d. Prot. Österr. XXI, 151; dagegen trifft die Zahl für A. nicht zu, Noth<sup>2</sup> 251) hingerichtet. Unter diesen sind viele, z. B. die 600 in 45 Ensisheim (s. o.) nicht mitgerechnet, so wenig wie die Süricher Härtendungen, 6 vor 1531, Egli, Zür. Weiebert. S. 91. Einige Märttyrer gab es bort später noch, die letzten freilich Gutterische Sendoten, Inde Manbl und Heinrich Sumer in 1582, Bed S. 281, b. Braght II S. 749. Sodann die 3Basler, die All Bernischen, wenn, wie sich neuerdings herauszustellen scheit, die Liste aus dem Turmbuche, Müller, S. 78, doch richtig ist. so Der letzte war dort Hans Hass Sublikacher, 1571.

Noch bleibt während des 16. Jahrhunderts ein enger Zusammenhang, wie zwischen ber Hutterischen Gemeinde und ihren Gesinnungsgenossen, so auch zwischen den anderen Gemeinden der verschiedensten Länder. Sie kennen sich überall; ihre Lehrer reisen von Osten nach Westen um sich zu sehen; sleißiger Austausch von Briesen, und zwar 65 solcher, von welchen die Mitglieder irgendwie Kenntnis erhalten, findet statt. Dieser rege Verkehr verringert sich am Schlusse des Jahrhunderts, je mehr in den Ländern der blutigen Versolgungen die Täuser erlöschen, in den anderen die Verhältnisse geordnetere werden. Da hat das unaufhörliche Hin- und Herslichen und Ziehen ein Ende. In einzelnen Gegenden haben sie jest feste und ein ruhiges Leben. Und schon so früher war zugleich mit diefer festen Ansiedelung ein Prozeß innerer Umbildung angefangen, als deren Folge dann innere Berschiedenheiten und — Trennungen auftauchten.

- Die Hutterischen, kommunistische Lebenden, hielten sich immerfort von den übrigen Deutschen, welche sie "schweizerische Brüder" nannten, getrennt. Es ist eine unerquickliche 5 Geschüchte, die ber fortwährenden meist wohl mit Eiferlucht und persönlichen Gegenstäten verquickten Reibungen und Zerwürfnissen in Mähren, Fortsetzungen der Kämpfe von 1527 und 1528. Deren Ende war, daß fast alles dort hutterisch wurde, nur schwache, schweiszerische Gemeinden sich noch bis zum 17. Jahrhundert behaupteten.
- und 1525. Deten Site von, suß fast unes vort guttering vontee, nur schwack, schwart zerische Gemeinden sich noch dis zum 17. Jahrhundert behaupteten. Doch ist diese Geschichte nur zu erklärlich in einer rein bemokratischen Gemeinschaft, 10 welche jeder einheitlichen Führung entbehrte, und in welcher religiöse und geistige Grundsätze zum erstenmal nach fester Ausdilbung in Sitten und Ordnungen zu ringen hatten. Dem energischen Tiroler Jacob Huter (noch von Starc und Hochuth nach Meshovius ein Schüler Storchs genannt : eine unmögliche Meinung, Loserth, Anab. in Tirol I, S. 56) gelang es 1533, die übergroße Majorität der Mitglieder in ein vollftändig kom-
- 15 munistisches Gemeinwesen zusammenzusassen und in demselden eine strenge Organisation zu schaffen, welche länger als anderthalb Jahrhunderte underrückt standhielt. Nebst seinem Geiste vermachte er mit seinem Feuertode zu Innsbruck 1536 der Gemeinde auch seinen Namen. Sie wird weiterhin nie anders als nach ihm bezeichnet. Unter der Regierung der thatträftigen und begabten ihm folgenden Bischöfe oder Hirten (Altesten), des Baiern
- ber thatträftigen und begabten ihm folgenden Bischöfe oder Hitter (Altesten), des Baiern 20 Hans Amon, gest. 1542, des Schlesiers (aus Hirfchberg) Veter Riedemann, 1532—1556, Beck, S. 40, des Tirolers Veter Walpot, 1565—1578, des Claus Braidl oder Schufter, 1585—1611, wurde sie durch Zuzüge aus anderen Ländern immer stärker. Durch diese Zuzüge meist nicht unbemittelter Gläubigen, nicht weniger aber durch Fleiß und Mäßigsseit nahm ihr Wohlstand, Reichtum sogar, sehr zu, was wir nicht am wenigsten aus dem
- 25 Neibe ihrer katholischen Nachbarn und Gegner wiffen: machten sie doch durch ihre Uberlegenheit jede wirtschaftliche Konkurrenz unmöglich. S. Fischer, Von der Wiedertäufer versluchtem Ursprung, 1603; Antwort, 1604; Taubenkobel, 1607. Nur aus dem Haffe sind auch wohl die Anschuldigungen grober Unstittlichkeit, schlechter Behandlung der Geringeren bei üppigem Leben der Vorsteher (in der kommunistischen Gemeinschaft!) herzu-
- 30 leiten, welche Erhard und Fischer, von Meshovius wiederholt, gegen sie verbreitet haben. Die Rlagen über die gemeinsame Kindererziehung dürften begründeter sein. Es sehlt aber darüber jeder genauerer Nachweis. Absonderung von ihrer Nachbarschaft ("der Welt") ist ihre Barole; von Astese aber verlautet nichts; nur, indem sie ihr ganzes Interesse dem sittlichen Leben, den Ordnungen der Gemeinschaft und der wirtschaftlichen und industriellen
- 85 Entwidelung zuwenden, fehlt ihnen alle wissenschaftliche, besonders alle theologische Bildung. Dieser gegenüber verhalten sie sich argwöhnisch. Der fast vollständige Mangel an gedruckten Erzeugnissen aus ihrem Kreise erklärt sich aber auch aus ihrer auftommenden Ubneigung (sie wurden nicht weniger zähe aber matter als bis dahin) zu polemisieren und Proselyten zu gewinnen. Nur Einzelnes, heutzutage fast Verschollenes ist von ihnen
- <sup>40</sup> herausgegeben: so 1565 die Rechenschaft unserer Religion, Lehre und Glaubens von Peter Riedemann. Noch giebt es in Manustript einige Traktate und eine Unmasse Lieder aus ihrem Kreise, s. die Bechschen Sammlungen in den Arbeiten des Prosessons Rossellor Loserth in Graz. Von diesen Hutterischen ausgesendet sind nun Sendboten (der Hans Raiffer oder Schmid ist unter diesen einer der bedeutendsten: er arbeitet 1555 in Hessen, 1556 in der
- Schmid ift unter viefen einer ver verbentenopen? er arbeiter 1858 in Heilen, 1858 in der 45 Pfalz und Strafburg und bringt bis nach Aachen vor, woselbst er 1558 verbrannt worden ist, Beck, S. 232) unermüblich thätig, Gläubige von anderswo zu bewegen, daß sie nach Mähren zögen und samt ihren Besigungen sich in "die" Gemeinde aufnehmen ließen. So noch um 1580 einzelne aus heffen; allein im Jahre 1586 wanderten 600 Baiern vorthin aus, Riezler IV, S. 657; und in Bern und Zürich wird fortwährend über diefe
- borthin aus, Riezler IV, S. 657; und in Bern und Zürcht vorb fortwährend über die 50 Emissiäre geklagt. Schroff wurde von ihnen der Gegensatz zu den übrigen Z., "den schweizerischen", seitgehalten. Letzter galten den Huterischen als "einen fallschen Schein bes Gottesdiensties" habend, Bech, S. 226. Sonderlich in betreff der Erwählung und Sendung der Diener und ihrer Ümter, der Gemeinschaft, Ordnung im Haufe Gottes, Kinderzucht, Absonderung von anderen Böllern (Gemeinden), "die sich auch Brüder nennen 25 lassen, gingen sie verschiedene Wege.
- Aber auch unter den anderen, den Nicht-Hutterischen Brüdern, traten Verschiedenbeiten hervor, welche sogar zu zeitlichen Trennungen sührten, aber — Beweis ihres 3ufammenhaltens und einer, wenn auch nicht aktenmäßig formulierten, Organisation doch in diesem Jahrhundert noch auf Kongressen beigelegt wurden. Wir kennen von diesen so nur die zu Straßburg abgehaltenen.

Es gehören die von diesen Versammlungen ausgegangenen Sendschreiben mit zum Besten, was die Nicht-Hutterischen T. des 16. Jahrhunderts hinterlassen haben. Die erste wurde am 24. August 1555 abgehalten auf den Antrag niederländischer und Hoffmannscher (wohl Straßburger) Brüder. Es wurde dasselbst über Menschwerdung und Dreieinigteit verhandelt. Die Versammelten verstanden sich zu der Erslärung, die Streitigkeiten s seien vielleicht die Straße für die Anmahung, mehr wissen, die Wollen, als was uns geoffenbart worden ist: man solle weiterhin sich damit begnütgen, die Gebote Gottes im "abgestorbenen" Leben mit reinem und gelassenen Herzen zu verschen willeicht die Straße sich einem und gelassen wehr wissen. Auch wurde beschlossen und gottessfürchtigen Lebenssführung als mit dem Munde". Nicht hier, wie Bed S. 226 10 meint, sonst gottlose Leben und allen bösen Schein mehr zu straßen mit einer christlichen und gottessfürchtigen Lebenssführung als mit dem Munde". Nicht hier, wie Bed S. 226 10 meint, sonsten auch Brücer aus Mähren, jedoch keine hutterischen, anwessend. In die nur das scheines der Schein und frieden und singsteit im "Haussen kunde, zu die scheilunde, welcher uns sonst under steilt zweier pfälzischer Alleiterten, Theodald und Frahrwendel, über die größte Mäßigung, namentlich in der Heitgetten Sunde Schutzen und bie Forderung der Chemeidung (wenn einer der Sandhabung des Bannes, gedrungen und die größte Mäßigung, namentlich in ber Hengengelesten Sinne gehenden Wunde Mermos und der meisten Niederländer, ohne boch im Schreiben an biefe von dem Tone des herzlichten Ermahnens und bes Entgegenschumens abzuweichen. Noch haben im Jahre 20 1568 und 1607 Alltestenstungen, bereit handichtriftliche "Abredart werden, Miller S. 50 ff., in Straßburg stattgefunden, welches für die Sübbertichen Stütter stittenordnungen handeln und noch heute bei Emmenthaler Z. aufbetwahrt werden, Miller ben, auch für die Richt-Hutterischen in Mähren, immer der Mittelpunkt war.

Ungemein weniger schroff als zwischen den Hutterischen und den umwohnenden Ra= 25 tholiten wurde allmählich der Gegensatz zwischen den deutschen T. und besonders den Rirchen, welche bem reformierten Typus zuneigten. Ronnten boch biefe bem Drängen ber T. auf Rirchenzucht (ben Bann) sowie ihrer Behauptung, daß weder Sakramente noch ber Gehorsam gegen die Rirche, sondern der innere, selbsterlebte Glaube den Christen mache, ihre Zustimmung nicht verweigern. Es wurde denn auch 3. B. von dem reformierten 30 Garnier dem hessischen Landgrafen widerraten, mit Gewalt die Kinder der T. zur Taufe bringen zu laffen, was die Lutheraner Flacius und Marbach als Gottes Forderung befürworteten, Niedners Ztichr. 1859, S. 213 ff. So überhaupt die Heffische, Pfälzische, Straßburgische Rirche: in letterer hat vielleicht die Spnode von 1539 ausbrücklich den Zwang aur Rindertaufe verworfen, Rathgeber, Strafb. im 16. Jahrh., 1871, I S. 194ff.; Röh 25 rich, Ref. im Elfaß, II, 111 f. Run hatten dieje Evangelischen es wohl auch bisweilen mit den schröffen, "bie Gemeinschaft fordernden" Hutterischen, meist aber mit T. freierer Richtung zu thun. Ihnen galten letztere denn auch nicht mehr wie vor 1531 als Rezer oder Feinde jeder göttlichen und weltlichen Ordnung, welche man mit Schwert und Feuer vernichten müffe, vielmehr als Irrende, welche wo möglich mit friedlichen Mitteln zum 20 Aufgeben ihrer Separation und für Vereinigung mit der Kirche zu gewinnen seien. Die Männer ber Rirche treten jetzt mit ben T. in religiöfe Verhandlungen und fuchen fich mit ihnen zu verständigen. So vor allem der diplomatische Bucer, deffen in Marburg 1538 auf Beranlassung des Landgrafen vorgenommenes Verhör der heffischen Brüder febr zu= vorkommend gehalten ist (Riedners Ztichr. 1858, S. 626 ff.). Es handelt sich hier um 45 fast dieselben Streitpunkte, welche später zu Frankenthal und in den bedeutendsten polemi= schen Schriften, wie schon vorher in dem ebenso schaftinnigen wie ungerechten Werke Bullingers "Bon dem underschämten Frädel der Wiedertäufer", 1531, in ausführlicher Gestalt 1561 unter dem Titel: "Der Wiedertäuffern Ursprung u. j. w." erschienen, erörtert wurden. Dieselben betrafen die Gleichstellung des A mit dem NI, welche die I. verwarfen, die so Genugthuung Christi und feines Lodes, Menschwerdung, Notwendigkeit der Werke, christliche Taufe, welche den T. als nicht identisch mit Beschneidung ober ber Taufe Johannis galt, Eid und Obrigkeit, ben Bann. Am Marsten sprechen die T. sich aus in ihrer "Berantwortung", welche, schriftlich weit verbreitet, von Bullinger feiner "Ursprung u. s. w." von 1561 angesügt wurde. Durch alle diese Verhandlungen fpielten die beiden Fragen so hindurch: wird und das Verdienst Christi äußerlich, juristisch zugesprochen, oder haben wir uns Christi Liebe und Wort innerlich anzueignen? sodamt: ist die wahre Kirche die der Gott und Jesu in Liebe verbundenen Herzen, der auch in Liebe untereinander und in Gerechtigkeit des Lebens wandelnden Frommen, die nach apostolischer Dronung sich einrichten? oder aber hat Gott die geschäcklich bestehende Rirche ein für allemal beauftragt, sa

jeden in sich aufzunehmen, sogar mit Gewalt hineinzuzwingen? beauftragt, vermittelst ihrer Satramente und ihrer theologischen Geistlichen die Welt zur Seligkeit zu bringen? Daß bie T. sich ber göttlichen Gewalt ber Kirche, b. h. immer der organisierten Landestirchen, nicht unterwerfen, das gilt immer als ihre Sünde, wozu dann erst ihre 5 Leugnung bes Gotteswortes in betreff ber Genugthuung und ber Menschwerbung und insbesondere der immer von ihnen hervorgehodene freie Wille hinzukommen: so noch sogar in Calvins Briefen vom 6. und 27. Februar 1540. Und diefe Separation, die Unbot-mäßigkeit der Kirche gegenüber, war es auch, welche von anderer Seite die Obrigkeit an ihnen rügte; nicht ihre religiöse, geschweige dogmatische Rezerei. Noch weniger trieb sie 10 haß gegen diese fleißigen, begüterten, stillen und im übrigen gehorfamen Unterthanen. Nur ihren Ungehorfam ber Rirche gegenüber konnte bie konfessionelle Staatsordnung nicht Doch war es noch viel mehr bem Intereffe ber Obrigkeit zuwider, diese Leute bulben. burch härte aus bem Lande zu treiben. Nur in ber Schweiz galten Verordnungen, freilich schlecht genug ausgeführte, nach welchen sie bas Gebiet räumen mußten, was zu thun sie 15 aus religiofen Strupeln fich weigerten, und wobei man fich zugleich beftrebte, ihr Vermögen im Lande ju behalten; etwaiger Verlauf ihrer Guter wurde verhindert. Sonft aber fuchte man sie mit allen Mitteln zu halten, auch wohl, wie Landgraf Wilhelm von Heffen, aus Beitherzigkeitsruckfichten. Daher u. a. in Heffen wie in Bern bei aller Strenge gegen die 20setuherzigtensruchtaben. Daher u. a. in Versen wie in Vern der aller Strenge gegen die Hutterischen Sendboten, welche zur Austwanderung drängten, die Sorge um das Vermögen 20 der Kinder der ausgewiesenen oder gestraften T. Daher eben die von der Obrigkeit ver= anstalteten Versche, in Religionsgesprächen die T. zum Eintritt in die Kirche zu bewegen. So das genannte Verhör zu Marburg, das Gespräch zu Pfedderscheim und besonders das zu Frankenthal (s. 96 VI S. 166), dessen Protokoll sogleich deutsch und holländisch gedruckt ist. Sowohl in diesen Gesprächen wie in Bullingers Mitteilungen über die 25 Gründe der T. wird es klar, wie viele Müche es den Theologen machte, ihren bibeskun-bigen, auch mit dem, was in Luthers und Melanchthons Schriften für ihre Ansichten Inrach. [. o. vertrauten überhaumt nichts meinger als ungehildeten aber unwillerden. sprach, s. o., vertrauten, überhaupt nichts weniger als ungebildeten ober unwiffenden (es tämen beren fo viele auf bie Frankfurter Meffe, wird geklagt, Niebners gtichr., 1859 a. a. D.; Riegler S. 193) Gegnern gegenüber ihre Position zu behaupten. Auch gab der sittliche so Zuftand ber Rirche und Paftoren ben T. eingestandenermaßen nur allzubiel Anlaß, fich von diefen fern zu halten. So werden ichon 1558 in Zürich und Bern Stimmen laut, welche für Gewiffensfreiheit der T. plädieren, Ottius S. 179, u. passim, und gestattet man ihnen bort Beschwerben gegen bic Mandate einzureichen. Nicht weniger als das schonungslose Verfahren anderer Regierungen, hat biefer mit 35 Schonung, sogar mit Anertennung geubte, wenn auch immerbin starte Druck ber Obrigkeit viele allmählich in die Arme der Rirche getrieben. Um 1600 find bie noch nach dem Marburger Verhör von 1538 blühenden heffischen Gemeinden fast verschwunden, und überall, auch in ber Schweiz, begegnen wir sogar in bem Beamtenstande und anderen angesehenen Stellungen übergetretenen T. Auf die sich abschwächende Feindschaft von seiten so bes Staates und bessen artigeretenten 2. auf die nich ubschludgende Steinospagie von fetten so bes Staates und bessen Rirche antworteten viele — nur nicht die Hutterischen — auch ihrerseits mit einer gar nicht mehr so schröftliches Institut; nur wegen ihres Man-gels an stitlichen Früchten verwerfen sie dieselbe. Sogar von der Rindertaufe geben sie bisweilen zu, diese könne, wenn sie auch nicht von die höhmen wir bei mülich sein, wenn eine bisweilen zu, diese könne, wenn sie auch nicht wir bei wir bisweilen zur die schröftliche Strickung ihr folge 45 criftliche Erziehung ihr folge. "Auch bekennen wir, daß wir diejenigen, welche Rinder taufen ober taufen laffen, nicht gedenken zu verdammen, sonderlich die solches scheinen zu thun mit gutem Gewiffen, dieweil sie sich auf die Beschneidung gründen u. f. w." (Niedners Zeitschr. 1858, S. 618). Es ist unter ihnen wohl auch schunden in 16. Jahrhundert ausgesprochen: "es sehe so mancherlei Glaub in der Welt; er glaube, daß unter allen 50 Völtern wer recht thue und Gott vor Augen habe, selig werde", Ottius, S. 217; und ihr schon genanntes Liederbuch "der Ausbundt" von 1583 trägt auf dem Titel: "Allen

ihr schon genanntes Lieberbuch "ber Ausbundt" von 1583 trägt auf dem Titel: "Allen und jeden Christen welcher Religion sie seien unparthepisch vast nützlich", womit das Vorwort übereinstimmt. Auf diesem Standpunkte, schon im Gegensatz zu den ersten Zürichern und Hutt demjenigen Denks und Hubmaiers, nach welchen Gott nur auf persönliche 55 Frömmigkeit und Rechtschaftenheit sieht, kann zwar eine vermittelst des Bannes abgeschlossen fich jeder äußeren Kirche fügen kann. Es eignete überhaupt den Täufern so vieles, welches alles eher als Gemeinde-besestigend wirken mußte: der Mangel an formulierten theologischen Lehren, welche ihre Bekenner anderen gegenüber schaft abgrenzten; so der offene Wahrheitsssinn, mit welchem u. a. zu Frankenthal der bogmatischen Entschiedenbeit bes Dathenus gegenüber die T. von so vielen Lehrpunkten gestanden: "das wissen wir nicht"; ihre Ausschließung von den Universitäten wie überhaupt von jeder höheren gesellschaftlichen Bildung; der Druck und die Hennungen, denen sie immersort von seiten der Obrigkeit unterworfen waren. Ohne Theologen und Gelehrte, Staatsmänner und Künstler, vermochten ihre beschränkten Kreise sich weder in freier Luft zu entwickeln, noch Einsluß s nach außen auszusüben oder sich auszubreiten. Die Gemeinden mußten wohl immer mehr zusammenschrumpfen. Dazu kam noch der Mangel an seiter Organisation, auch bei allem brüderlichen Zusammenhange. In der Zeit der ersten Begeisterung verschlug dies nichts; als aber diese wich, was vermochte da den Bestand der Gemeinden zu erhalten? So lag nicht im Süden das Terrain, wo auf die Dauer ein blüchendes Gemeinwelen sich be= 10 haupten, ein reges Leben in ihm emporkommen konnte, sondern anderswo, im Norden, in Holland. Mit den dortigen Prüdern standen die Südbeutschen zwar in Verbindung: doch fam es weder in Straßburg 1557 noch bei der Unterredung im Neckarthale 1575 zu bleibenden Verbande.

III. Anfänge ber M. in den Niederlanden: bis 1536. S. de Hoop-Scheffer, Gesch. der 15 Kerkherv. tot 1531, 1873; Reitsma, Gesch. der Herv. Kerk<sup>\*</sup>, 1899. In den holländischen Provinzen waren ebangelische Anschauungen, besonders satramen-

tistische, b. b. bie Leugnung des Saframents, der Transsubstantiation, start verbreitet, ohne fich jeboch, weil in bes Raifers Erblanden, öffentlich geltend machen zu können, als um 1530 vom Niederrheine und von Oftfriesland her die T. Einfluß gewannen. Ihre Spuren vor 1530 20 (Albert v. Münster in Maastricht 1524 u. s. w.) find alle fraglich. Am Niederrheine war der anabaptistische Geist sehr rege, j. Rembert, Wiedert. in Julich. Die persönliche Fröm= migkeit trat der Kirche und ihren Sakramenten, teilweise auch der Kindertaufe entgegen; Ronventikel von Brüdern tamen vor. Gerh. Wefterburg übte hier feinen Einfluß, sowie 1528—1532 bie Prediger im Amte Baffenberg, u. a. geinrich Roll, welche fpäter alle 25 nach Münster gezogen sind. Auch in Oftfriesland war der Anabaptismus nichts weniger als unbekannt; bort wie weitaus im Norden: Gegner ber Kindertaufe war feit 1524 Horinich, volle in Bismar, welcher auch die Fußwaschung bestürwortete, Grain, Ref. in B., S. 35 ff. Zu Emden arbeitete und taufte 1530 der beredte apotalsptische Melchior Höchrift und den Arbeiten Leenderz' und Zurlindens, welcher der Kirche gegenüber die 80 Schrift und den Bund (die Gemeinde) der Gläubigen vertrat, daneben Gehorsfam gegen die Obrigkeit, Wehrlosigkeit und stitliche Reinheit predigend. Nach Straßburg zurückgetehrt, weten von Nachtarte Trückwart als Michae im welcher fich alber halb voch Straßburg zurückgetehrt, sette er Jan Bolkerts Trijpmaker als Bischof ein, welcher sich aber bald nach Amsterdam (zurück=?)wandte, bort bie erste holländische Gemeinde gründete, aber ichon am 5. Dezember 1531 mit neun anderen enthauptet wurde. Von ihm war in Emden am 10. Dezember 85 1530 Side Freerks Snyber getauft worden, ber am 20. März 1531 in Leeuwaarben mit dem Schwerte enthauptet wurde. Überaus schnell finden sich jest überall in Holland, Seeland, Friesland "Bundgenossen", und zwar in großer Zahl: die Betenntnisse Ge-fangener reden z. B. von 3500 in Amsterdam, 400 in Rampen: Cornelius, Die nieberl. Wiedert, S. 39. Sehr begreiflich: die evangelisch-gefinnten Prediger hatten vor der blu= 40 tigen Verfolgung das Land verlassen oder hielten sich an die hier freilich nicht ftrenge burchgeführten Ordnungen der Rirche. Go fanden die heilsbedürftigen gerzen nur bei ben neuen Gläubigen Befriedigung. Diese aber, ohne gebildete Führer dem eigenen Forschen in der halbverftandenen Bibel mit ihren mächtigen Worten und Bildern überlaffen, von der tagtäglichen Todesgefahr sowohl zur Zurückgezogenheit mit allen ihren geiftigen Gefahren 46 getrieben als auch oft überreizt, standen jedem Uppell an ihre Bhantasie offen. Sie find jämtlich Hoffmannschen Geistes: die Taufe ist das Bundeszeichen, um beim Anbruche bes nahenden Reiches Christi an diesem teil zu haben. Doch zeigen sich viele als stille, recht-schaffene Fromme, auch nachdem im November 1533 Jan Matthysen als Elia, der nächste Vorläufer des Reiches, aufgetreten, und die zuwartende Haltung eine aktive, bald aggref= 50 five geworden war, auch als von einer Minorität Berfuche, fich fester Orte zu bemächtigen, von November 1533 bis Mai 1535 unternommen wurden. Dies geht hervor aus ben uns betannten Gerichtsfprüchen, dies auch, trop Dbbe Bhilips' Rlage in feinem Betenntniffe (Widerruf) über die Verwirrung und ben Fanatismus vieler, welchen er und fein Bruder Dirk nicht zu steuern vermocht hatten, aus der Thatsache, daß am Handstreich 55 gegen Amsterdam am 11. Mai 1535 nur 40 bis 50 von den vielen Täufern sich beteiligten, während ihr Bischof Jakob van Campen jede Gewalt verurteilte, Hand. Mij Letterkunde, 1886, S. 60. Nach Münster, der von Gott zum neuen Zion auserwählten Stadt, find 1534 besonders aus Holland und Friesland, aber auch vom Rheine und aus Westfalen reine mit unreinen Elementen vermischt zusammengeströmt; erstere wurden 60

bort von letteren, besonders von Johann von Leyden fortgeriffen; ihre Ideale in den Schriften des tüchtigen Bernh. Rothmann, noch aus der belagerten Stadt verbreitet, uns Die vollständige Bibliographie über bas Wiedert. Reich in M. von Bahl= aufbewahrt. mann, Ztscher. Die boulunisige Stollographie uber vas Webert. Neug in D. von Sagis mann, Ztscher. für vaterl. Gesch. Bestfalens, 1893, S. 119 ff.; Cornelius; Keller; Kerffen-s brochs Wiedert. Gesch. herausgeg. von Detmer, 2 Bbe, 1900. Waren nun auch vort die Zustände, von den Zeitgenoffen in den schwärzesten Farben gemalt, traurig genug, so hat doch etlichen ein ehrlicher, wenn auch fanatischer Glaube nicht geschlt. Mit der Erobe-rung Münsters am 24. Juni 1535 folgte die Ernüchterung. Der Gedanke an die Ge-winnung irdischer herrschaft, seit 1533 die Verirrung einer Fraktion, fällt dahin: erst hie wend bei beschlicher wend auch socialischer wend bei Bertirung einer Fraktion, fällt dahin: erst hie 10 und ba, besonders in Westbeutschland, noch schwach vertreten, wird sie später nur noch ein paarmal wieber aufgegriffen von verbrecherischen Elementen, um bei ihren Greueln unter religiöser Maste Anhänger zu gewinnen. Die Zusammenkunft in einem Dorfe bei Bock-holt (Westfalen) im August 1536 entschieb die Trennung, wenn auch ohne Feindschaft, zwischen denen, welche die Hoffnung auf ein irdisches jedoch nicht mit Gewalt herbeizu-15 führendes Reich nicht aufgaben, und denen, welche das Reich in die Gemeinde sittlich Biedergeborener setzen, den Gesinnungsgenoffen des Obbe und Dirk Philips, welche im Dezember 1536 sich in Menno Simons (1. d. M. De inen Führer sichten. Den Gegnern oher hist in die Schreisen Molen und nach Währer wir Schreiser auf Schreiser und Schreiser und Schreiser die Schreiser die Schreiser und Schreiser welche Steich und Schreiser die Schreiser die Schreiser bei Schreiser die Schreiser beit Schreiser die S aber bis in die Schweiz, Thüringen, Polen und nach Mähren hin bot Münfter auf Jahrzehnte ben Betweis ber Abscheulichkeit und Gefährlichkeit ber D. und bie Rechtfertigung 20 für die blutigen Verfolgungen, trotz ihrer Proteste: verabscheuten sie doch selber ja Münster und beeiferten fie sich jetzt erst recht wehrlos zu sein, allem staatlichen Wesen fremd, das Rreuz, nicht irdischer Sieg ihr Streben. Die Verfolgungen haben dann sie im Norden in die Ferne getrieben, nach Eiderstadt und Mecklenburg, besonders nach England (1535 ihr erster Märttprer in London) und Preußen, woselbst ihnen manche Sympathien u. a. 25 der ihnen nahestehenden Schwenckseldische Gefinnten entgegengebracht wurden, sie unter dem holländischen Elemente vertreten waren, und, obwohl 1532 und 1536 offiziell vertrieben, fich boch behauptet haben, f. Mannhardt, Die Wehrfreiheit, 1863, S. 68; Tschadert, Ur= tundenbuch, 1890; Joachim, Politik ber letten Hochmeister, 1895. Auch französisch redende M. gab es schon um 1536, wohl im wallonischen Belgien, Genf, Straßburg; sogar in 30 Schweden kommen sie vor, Lundström in Kyrklig Tidskrift 1896. In Bodholt waren Vertreter aus verschiedenen Ländern anwesend oder erwartete man solche. Es bildeten ja noch alle die eine, freilich in ihren Lronungen sehr verwirrte "Gemeinde Christi". IV. Die M. im Norden, besonders in Holland, 1536—1580 (1640). S. Hoetstra, Beginselen der oude Doopsgez., 1863; auch den M. Menno. Bon 1536 an schaffen die Altesten Menno, Dirk Philips, Adam Pastor, Gillis von

85 Nachen, Lenaert Bouwens u.a. in der Verwirrung Dronung und führen fie von allen anertannte Regeln ein. Es kommt eine wenn auch schriftlich nicht fizierte Organisation zu stande. In immer wachsender Bahl fielen der Gemeinde Seelen zu, welche in Schriftletture und populärer Predigt, in der schriftgemäßen Taufe, im nicht mysteriosen Abendmahle, im Kreife der

40 Gläubigen, welcher vermittelft des Bannes fittlich tuchtig erhalten wurde, bie Sicherheit und Rettung fanden, welche die tatholische Rirche, deren Briefter und Sakramente als seelenbetrügerisch galten, nicht boten, und beren sie in den Niederlanden, welche einer evangelischen Rirche entbehrten, sonft nicht teilhaftig werden tonnten. Bon einer eigentlichen Betehrungsarbeit an Ratholiten spüren wir nichts. Dagegen galt es, die echte Gemeinde Chrifti ju

45 festigen gegenüber ben 3. B. in Oftfriesland und Breußen ohne Bann und mit obrigkeitlich ernannten und besoldeten Theologen, also nicht von den Gläubigen allein konstituierten Landeskirchen, sowie gegenüber dem Davidjorismus, welcher nicht gewillt war eine offen

auftretende Gemeinde zu bilden und, eine im Dunkeln sich weit verbreitende Richtung, die Seinigen nur allzu vielen sittlichen Geschren ausseste. Immer haben Menno und die 50 Seinen sich aufs eifrigste dagegen verwahrt, eine "Sette" zu sein, nur Konventikel zu bilden. Bielmehr seien sie die Kirche, die Gemeinde Christi. Das ist ja mit ihre Be-beutung, daß sie und nur sie im 16. Jahrhundert nicht in der weltlich bleibenden Kirche ju verbeffern suchten, fondern an ihrer Stelle die alte, apostolische wieder aufzurichten fich für berechtigt gehalten haben. Nicht so, wie ihnen oft vorgeworfen ist, daß sie mit ber

55 Geschichte brachen : haben sie sich boch vielmehr fleißig auf die Rirchenväter berufen. Deren wie ber Apostel zeitweilig verbunkelte Rirche wollten sie wieder aufrichten, freilich nicht eine Fortfetung ber mittelalterlichen, weltlichen Rirche fein.

Die unermübliche Arbeit der Altesten, von welchen Lenaert Bouwens laut seiner noch vorhandenen Tauflifte über 10251 Täuflinge hatte, wohl mehr noch (denn hervorragende so Männer waren diese meift nicht) die Anziehungstraft der volkstümlichen Frömmigkeit der Brüder haben diesen Zweck vollständig erreicht. Auch haben weder die grausamen Berfolgungen der katholischen noch der Druck und die damit verbundenen Versuche sie mit der Kirche zu vereinigen der evangelischen Kirche und Obrigkeiten die etwa 1570 der Gemeinde Einhalt gethan. In diesen Versolgungen sind in den Niederlanden von 1530 an 2000 Personen traft Gerichtsspruches hingerichtet worden, von diesen 1500 M.; die letzten 5 im Norden Neitse Alyses, 1574 zu Leeuwarden verbrannt, im Süden Annelen Uuttenhove, 1597 bei Brüssel lebendig begraben. S. Bibliographie des Martyrologes, Gent 1890; v. Braght, Martelaersspiegel, 1660 und 1685, auch deutsch und englisch; über v. Braghts mit Unrecht angesochtene Glaubwürdigkeit Cramer in Doopsgez. Bigdr. 1899. Die sein zum zum göttliche Etrasen ihm der erschütternden Geschüchte bieser Blutzeugen, einfacher Bürger und Frauen, keinen Abbruch. Doch bleibt bei der Allgemeingiltigkeit der Blutplakate rätselbast, wie deren Jahl nicht viel größer gewesen sit: z. B. in Friesland sinder 1509 und 1571 nur eine Huntigung, während doch 1567 die Gemeinde in Hartingen 1700, die in Franeler 1800 Seelen zählte: Brandt, Hist. 18 der Res. I, 410. Borhin, seit 1540, sund bie T. am zahlreichsten und Bradant.

Die Berfolgungen haben immerfort, besonders seit 1550, Hunderte aus den süblichen Rieberlanden in die nörblichen, damn wieder aus beiden in andere Länder getrieben, wo sie schon sowel durch vorherige Einvanderung, als auch durch selbstämus felte Sightanger 20 bes Anabaptismus seht Sige hatten. Mirgends war ihnen ein so sicherer Ausenthaltsort beschon und hat sich ein so bebeutender Teil ihrer inneren Geschichte abgespielt wie in Oftiriesland. Bon Emben gingen ihre Biestlens-Bibeln aus, nach ihrem Drucker genannt, aus Luthers Ilbersegung ins Holländische übertragen und nach im 19. Jahrhundert hier und da benust; bort ist von Todestureilen nie bie Rede gewesen und tat sie Drücker Brüssler und da benust; bort sit von Todestureilen nie bie Rede gewesen und tat sie Drücker Sie Regierung zum Troke keine Austreibung (1. bet. ten Cate; Müller, Die M. in Oftsriesl. 1882 u. 87). In Bestischen (Gespräch zu Lemgo: Reller in Bestis. Stjört. 1882; Schauenburg, Die T. in Oldenburg, 1888), in Rleve, Jüllä, Berg, in und um Köln, Aachen, Oberstücken geb es, und zwar seit eitwa 1550, geotherte und mit den holländischen in regem gestigen Bertehr stehende Gemeinden, §. Rembert u. d. Inv. d. Amst. Archivs, so tworin auch dann und toam eine Hänsthern, So des Thomas von Imbroid 1550 in Köln, besten und Märthrergeschächte öfters herausgegeben und überall, bis in die Schweiz hinein, verbreitet wurden, und im selben Jahre des Hans Maisser, 1900 ss und 1901; in Mäsmar und Noch, Hönsther, Bur Gelft, Rinchengeich, 1900 ss und 1901; in Mäsmar und Noch, Softabet Danzigs, Schottland, ihr Jauptstis. Dort wohnte Dirt Beitsungen ber Abstisch auch zusächte beits deraubens scher und 1552 sich Gemeinden sinden, sozieren mit Beitston, hörs zusächt, Softaber beits aber war nebit Emben die Borstadt Danzigs, Schottland, ihr Jauptstis. Dort wohnte Dirt Beitsungen ber Abstisch auch Bistig auf Gothland, Twiske, Chronyck II, 1146. Es so hängt biege ihre Berbreitung enge zusammen mit ber holländischen Schiftstüt und bem Gemeinden finden, jogar in Wilsbig u

Bar ober wurde in fast allen genannten Ländern ber reformierte Typus ber vorhertschende, so hatten selbstverständlich sich die M. hier diesem gegenüber am meisten zu wehren, gleichwie umgekehrt die Reformierten sich überall von den M. bedroht sühlten. so Dies um so mehr, als in einzelnen Hinsichten die Verschiedenheit nur eine graduelle war, die Ref. z. B. die Kirchenzucht, also die Idee einer reinen Gemeinde, im Prinzip nie gänzlich fallen ließen, und auch bei ihnen das Laienelement sowie die Selbstständigkeit der Gläubigen doch irgendwie sich geltend machten. Dagegen waren immer wieder die Ansprüche der Kirche, ihrer Prediger, ihrer Taufe, auf alleinige Macht über und Giltigkeit für so die sollterung sowie die Verstaatlichung von Religion und Kirche Gegenstände der Betämpfung von seiten der M.; wie von seiten der Reformierten die Ansichte der M. über Staat, Krieg, Eid u. s. wund besonders ihre Lehre über die Menschung Christi. Letztere blieb die Hoffmannsche (s. den A. Menno): Gottes Sohn ist Mensch und zwar nur Mensch geworden, Evang. zu 1, 14°, in einen Menschen verwandelt.

Jesus hat bei ber Empfängnis von ber Maria nichts entnommen; von einer Einheit zweier Naturen ift nicht die Rebe. Nicht mit Unrecht witterten die Reformierten dahinter eine unitarische Neigung. Über bieje Bunkte haben bie ersten reformierten Prediger in Belgien, fo be Bray, Verfasser bes Racine etc. des Anabaptistes, 1565 und noch acht-5 mal herausgegeben, auch holländisch, sich viel mit den M. zu schaffen gemacht; über diefelben handelten bie Gespräche des Menno mit a Lasco 1544, mit Mikron 1553, sowie noch später das große Emdener Gespräch von 1578. — Als in Holland nach der Erhebung von 1572 die Obrigkeit und ihre Kirche reformiert wurden (es haben auch Waterlanders s. u., Bilhelm von Oranien bei feinem Befreiungswerte finanziell unterstückt), da hat schon 10 die erste holländische ref. Synobe 1574 die Obrigkeit gebeten, keinen M. zu bulben, er leiste benn den Bürger eid, und die seschaften M. zu brängen, ihre Kinder taufen zu lassen und zur Kirche zu kommen. Der Oranier aber hat sie 1577 nicht nur in ihrer bürger= lichen, sondern auch in ihrer Bekenntnissreiheit geschützt, welche, obwohl sie oft von der ref. Staatstirche und ihren Predigern angeseindet wurde, und wenn sie auch nicht auf 15 einen Rechtsgrund, sondern auf die thatsächlichen Verhältnisse und auf die verbriefte Gunst ber Obrigkeit sich ftutte, boch ihnen immer gewahrt geblieben ift. Damit war ber feste Bestand ihrer Gemeinden und Grundsätze in Holland gesichert. Hier galt seit der Utrechter Union 1579 Gewissenstreiheit. In England, wo ihrer nicht weniger waren, s. Netw-mann, Hist. of antipaedobaptism, Philad. 1897, p. 343-390, und wo wie in Hol-20 land manche zwischen M. und Reformierten schwankten (f. die Klagen in der Fremdlings= gemeinde zu London über anabaptistische Elemente, Bonet-Maury, Des origines du Christ. unit., 1881), such inder underfrührte Stemente, Sonter Diulity, Des Origines un Christ. unit., 1881), such furz nach 1580 erstere mit Independenten (Puritanern) ver-wachsen. Sie blieben mit ben M. in Amsterdam in Verbindung; aus ihnen ging 1614 Leonh. Buschers namhastes Religious Peace or a plea for liberty of conscience 25 hervor, östers und noch 1846 herausgegeben; aus ihnen 1641 die (General-) Baptists mit völlig mennonit. Gemeinde-Einrichtung; um 1640 leben sie, als Anabaptists ver-schrieften, wieder auf, werden aber bald zu Independenten oder Qualien. Wie fie von 1530 bis 1580 durch schwere Rämpfe bie Idee der Freikirche gerettet haben, so haben sie fast ein Jahrhundert lang die schwierigsten inneren Streitigkeiten 20 burchmachen müssen, bevor ihr Grundsat der "einen reinen" Gemeinde sowie der ber Ge-meinderegierung, welche von der Frömmigkeit der nur an Gottes Wort sich orientierenden Gläubigen bestimmt wurde, in eine unter den obwaltenden Verhältnissen mögliche Form gebracht war, und ihr Demokratismus sich zum Independentismus ausgebildet hatte. In Streitigkeiten über den Bann Unwürdiger und die Meidung, nicht der Welt, sondern der 25 abgefallenen Gläubigen, sowie alles dessen, was mit weltlicher Kirche und Religion ver-bunden war, haben diese Fragen ihren Ausdruck gefunden. Was sie sonst tennzeichnet, ift Leugnung ber Erbfünde und bas Betonen des freien Billens, die tonsequente Anwen-

- bung des sütlichen Maßstabes auf alles: Wiedergeburt 3. B. ist Befferung des Lebens, das "platte Gebot" und Beispiel Christi, welche Gehorsam fordern, ist das Christentum; sowie so Gleichgiltigkeit gegen alle scholaftischen Dogmen. Es war wohl aus Scheu, einigen Bibelstellen nach traditioneller Auffassung untreu und damit vom damals allgemein giltigen Christentum ausgeschlossen zu werden, wenn Menno den Adam Pastor bekämpste, Dirk Philips ihn sogar bannte, weil derselbe die Trinität ausdrücklich verworfen: Christies sein den Werten und der Gesinnung, nicht aber dem Wesen nach mit dem Bater eins; denn
- 45 er hätte, wäre er Gott gewesen, nicht in Gethsemane Gott bitten können, f. d. A. Menno. Ferner waren für die M. weder Taufe noch Abendmahl, welch letzteres sie nach Zwinglischem Nitus durch Herumreichung (die Herrnhuter haben diese später von ihnen entlehnt) feierten, eigentlich Sakramente, und wurde in ihren Versammlungen lautlos gebetet; nur die deutschen beteten laut, was seit dem 17. Jahrh. langsam auch in Holland durchbrang. 50 Um Gemeinde, Bann, Meidung drehte sich ihr Entwickelungsgang. Die Altesten Begierten weich der Verschlaften Bergerten Bergerten Bergerten Bergerten der Bergerten Be
- 50 Um Gemeinde, Bann, Meidung drehte sich ihr Entwickelungsgang. Die Altesten regierten traft der Vorschriften der Pastoralbriese gemeinschaftlich, so durch ihre Wissmarer Beschlüsse von 1553, die ganze Gemeinde, wenn auch in entlegenen Ländern, in England und Flandern, jede lokale Gemeinde wohl mehr sür sich bestand. Ihnen lag es ob, zu tausen und das Abendmahl zu reichen. Sie wurden nicht, wie erst um 1560 auflam, 55 von der Gemeinde gewählt — dieses anzunehmen verbietet schon Adam Pastors "Unders scheit", 1553 —, sondern durch Kooption und durch Händeaussengeng, also trast apostolischer Guccession, eingesest. — Aus dieser Gemeinschaft schieden sich 1555 die "Waterlanders", welche den Bann ohne vorhergehende Warnung sowie die Meidung in anderen

als religiöfen Berhältniffen, besonders in der Ehe verwarfen, überhaupt Dulbfamkeit und 60 Nachgiebigkeit den strengen Ordnungen der Altesten entgegensesten: eine vollständig von

ber bisherigen gesonderte Gemeinschaft. Sodann wurden 1559 bieser selbigen milberen Ansichten wegen die Hochdeutschen, auch die in Holland ansässigen, gebannt. In den Jahren 1566 und 1567 spaltete sich die Gemeinde selber in die Friesen und die Flämi-ichen. Letztere erlaubten sich größeren Lurus in der Kleidung, drängten auf schrössers Verbalten der "Welt" gegenüber und begnstandeten einige organisierende und zentralisierende 5 Anordnungen der Altesten: Streitpunkte, welche, als die Parteien sich gegenseitig gebannt hatten, am Ende in die eine Frage ausliefen, welche von beiden sich dabei am genauesten burch Gottes Wort hätte leiten laffen und also, — und zwar ausschließlich sie, — bean= spruchen könnte, die eine echte Gemeinde Gottes zu fein. Jest fing jede an, den, welcher, in ber anderen Partei schon getauft, bei ihr Aufnahme suchte, wiederum zu taufen. Es 10 fnüpften fich von 1589 an, als der milbe gefinnte Lubbert Gerrits von den Friefen gebannt wurde, manche Meinungsverschiedenheiten an die genannte Frage. Ift biefe Bieder= taufe, find Bann wie Chemeidung bei Mischehen mit M. einer anderen Partei gottgefällig? ober (fo später) lautes anstatt ichweigenden Betens im Gottesdienst? ober neue Lieder? ober geschulte Prediger? Darf man diese ober jene bis dahin getrennte Gemeinde ohne 16 geleistete Buße in die eigene, b. h. ja in "Gottes Gemeinde" aufnehmen? Es führte dies zu endlofen Zerfplitterungen in neue Gemeinden ober Rirchen, welche bann Gemeinden in vielen Städten und Dörfern umfaßten: Huiskoopers, Alte Friefen, Lutas Philips' Bolt, u. f. w. Wie stellen wir dem Herrn seine eine, ungeteilte Gemeinde bar? wie bewahren wir dieselbe rein, d. h. nicht fündlos, sondern unbescholten und vor allem rein von jeder 20 Abweichung von des Herren Ordnungen der Schrift? Um diese Fragen drechte sich das Lebensintereffe dieser treuen Herzen. Mit der indrünstigsten Liebe haben sie biese Gemeinde geliebt und ihre eigene Verantwortlichkeit für biefelbe schwer empfunden. Doch als fie sich immer wieder in den zeitweilig erreichten Idealen getäuscht sahen und die Zer-plitterung tein Ende nahm, da näherten viele seit 1600 sich doch immer mehr dem Stand= 25 punkte der Waterlanders. Diefen galt die Gemeinde als nicht nach göttlichen, sondern nach menschlichen Orbnungen bestehend. Sie erkannten denn auch jeder lokalen Gemeinde einiges Selbstbestimmungsrecht zu, indem dann mehrere sich in Versammlungen, zuerst im Jahre 1568, über gemeinsame Regeln einigten. Die Streitigkeiten nötigten aber oft auch die anderen dazu, die Entscheidung in die Hände der Mitglieder jeder Gemeinde zu legen. 20 Doch wurde baneben bas Altestenregiment aufrecht erhalten: bei den am treueften bie Tradition fortsetzenden "Alten Friesen" und "Alten Flämischen" in den Riederlanden bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, in Preußen, wo (ebenso wie in Oftfriesland und Holftein) die Gemeinden im 16. und 17. Jahrhundert dieselbe Geschichte durchgemacht baben, und in Rußland bis heute. Nur einige diefer alten Friefen und Flämischen hielten dabei 25 den Anspruch fest, für sich "die Gemeinde Gottes" zu bilden, wenn auch nie in erklusive-rem Sinne als manche pietistische Partei berartiges von sich ausgesagt hat; sodann Wieder= taufe und Fußwaschung, was alles um 1780 in Holland ein Ende genommen hat.

Für alle die anderen M. aber, eben die letztgenannten ausgenommen, also für die übergroße Majorität, fängt um 1590 der Prozeß an, welcher durch alle Streitigkeiten und so Trennungen hindurch und mitveranlaßt durch die innere Abneigung gegen solche Spaltungen, zum friedlichen Zusammenleben der einander gegenüber gänzlich autonomen Gemeinden führte; in jeder wählen die Mitglieder ihre Prediger und regieren selber. Die M. sind Independenten geworden.

V. Die N. in ben Nieberlanden und in Nordbeutschland, 1580 (1640) bis 1700. 45 S. ten Cate; van Douwen, Socinianen en Doopsgezinden, 1898.

Nachdem schon von 1577 an die Waterlanders und ihr tüchtiges haupt hans de Ries (1553-1638) daran gearbeitet hatten, ihre eigenen und wo möglich auch andere Gemeinden zu einem geordneten Bunde ohne schröffe Unwendung des Bannes zu vereinigen, schloffen auch die milder Gesimmten unter den anderen immer mehr Frieden oder vereinigten sich. Zuerst 60 Friesen und hochdeutsche beim Konzept von Röln, am 1. Mai 1591, welchem viele Waterlanders beitraten. Von da an die 1640 fanden sortwährend dann und wann derartige Vereinigungen statt, entweder zwischen den Gemeinden verschiedener Parteien am selben Orte oder zwischen viele Gemeinden umsassen. Sie lag mit an anderen lokalen Disserenzen, wenn noch lange an manchen Orten deren mehrere nebeneinander bestehen blieben: 55 in Amsterdam z. B. im Jahre 1700 noch sieben, in haarlem vier, in manchem größeren Dorfe drei. Diese Vereinigungen haben zuerst bei den M. Betenntnischriften veranlaßt : außer rits, bei der Bereinigung (1615) zwischen Waterlanders und einer Gemeinde von englischen Brownisten oder Independenten, welche, in der Gemeinde von englischen Brownisten oder Independenten, welche, in der Gemeinde von englischen Brownisten oder Independenten, welche, in der Heis unter mennonitischem Ein= 60 Reat-Encytlopädie für Theologie und Rirche. 8. N. XII. 39

flusse entstanden, später nach Amsterdam übergesiedelt war, aufgesets; das Bekenntnis vom Delzweig (het Olijftaxken) 1627, das des Jan Cents 1630, das Dordrechter des Abriaan Cornelisz 1632. Alle biefe Betenntniffe, ein Novum unter den M., beabsichtigten indeffen nicht, wie anderswo bie symbolischen Bucher, irgend einer Lehre eine juriftisch ju Recht s bestehende Giltigkeit zu verleihen, sondern nur die gegenseitige Verständigung zu erleichtern. s bestehende Glitigteit zu betteigen, sondert nut die gegensetige Stellundigung zu ettengeteit. Eben mit dieser Verftändigung gab man nun den Anspruch, allein die echte Gemeinde Christi zu sein, auf; wie benn die Illusion, diese vermittelst apostolischen Altestenregiments und schröfter Meidung herzustellen, schon seit 1600 immer mehreren abhanden kam. Alle Bekenntnisse gingen denn auch von der fortschrittlichen Richtung aus, während die an Ge-10 meinde Gottes und Bann hangenden Parteien, die Ulten Friesen und Flämischen, all sollten Werten und Bekennt vorst körften verstellten Gattes Wart welches die folches Menschenwert und "Lehren" aufs schärffte verurteilten. Gottes Bort, welches die Gemüter zum bußfertigen, frommen und rechtschaffenen Leben wiedergebiert, das allein Obne Frage jedoch bedeutete die Absaffung genannter Schriften auch eine wachgenüge. sende Neigung zu einem theologisch ausgebildeten (wenn auch freifinnigen), lehrhaften 15 Christentum.

In vielen der genannten Streitigkeiten über die Gemeinde war nämlich ein ganz anderer Streit, der über eine "Lehre", bistweilen bebeutend mit zu Worte gekommen. Seit etwa 1580 erhielt der von jeher unitarische Zug unter den M. neues Leben durch die Sozinianer, welche besonders durch Vermittelung der Danziger Gemeinde Verbindungen 20 mit ihnen suchten. Und wenn auch der einflußreiche Hans de Ries die Sozinianer hart

- betämpfte und 1626 bas antisozinianische Betenntnis von zwölf angesehenen Baterlänbetampfte und 1626 das antiginianige Steinnins von zwolf ungejesenen Zutetan-bischen Predigern zuwege brachte; wenn auch der nicht weniger tücktige flämische Alteste Jaques Outerman, mit Recht von den reformierten Predigern des sogar in Holland ver-pönten Sozinianismus angeklagt (lehrte er doch wie Bastor, der Sohn sei nicht dem Wesen, 25 sondern dem Willen und den Werten nach mit dem Bater eins; Gott sei zwar seiner Krast, nicht aber seinem Wesen nach allgegenwärtig; auch seine Allwissenbeit sei gwar seiner Krast, der Sohn, desserienzer feinen mit dem Ster ("purer") Mensch, "geworden"; der Sohn, desserienzerten Messigen Steller ("purer") Mensch, "geworden";
- ber Glaube an ben auferwedten Denfchen Sejus verburge feinen Mitmenfchen ihre Auferstehung), bei den Staaten sich i. J. 1626 durch ein freilich serklausuliertes Bekenntnis

so reinigen mußte: im Jahre 1658 konnte Hoornbeek (Summa, p. 371) schreiben: Anabaptista indoctus Socinianus; Socinianus autem doctus Anabaptista. Auch in diefer ginsicht waren wiederum die, welche in Beziehung auf Gemeinde und Lebensführung am ftrengsten waren (die Alten Flämischen) die dogmatisch freisinnigsten. Nicht weniger als mit den Sozinianern standen viele M. mit den Remonstranten in Verbindung. An deren 26 Seminar, unter Curcelläus, a Limborch, Clericus, Wettstein suchte mancher M. seine theo-logische Uusbildung. In Rotterdam strebte man sogar die Vereinigung beider Gemeinden

- an. Galt boch unter ben Remonstranten die Spättaufe fo gut wie die Rindertaufe, und war ihre antidogmatische Geistesrichtung der der M. verwandt. Aus beiden, besonders aber ber letzteren, retrutierten fich die Rollegianten oder Rijnsbürger mit ihrem fich über alle
- w tirchlichen Verschiedenheiten hinwegsegenden, eigentlich antilirchlichen Christentum und ihrer 1622 den Sozinianern entnommenen, nicht kirchlichen, sondern privaten Untertauchungs-taufe. Ersteres, die Anslicht nämlich, jede sich für die durstkliche ausgebende Kirche sei vom Ubel und das Christentum eine Lebensrichtung, welche nur freie Vereine erlaube (s. oben Denk, Hubmaier), verstummte unter den M. nie gänzlich. Doch blieben auch die Kolle-es giantischgefinnten ihren Gemeinden als Vereinen angehörig.

Diefe ganze sozinianische und antikirchliche, freifinnige Bewegung war aber mit pietisti= schen u. a., mit den Duäkern, den For und Benn, persönlich befreundeten Elementen start burchfest. Altere Schriften Dents und Endtfelbers wurden wieder gebrudt und gelejen; auch in frommer Liederdichtung vieles geleistet. S. Hylfema, Reformateurs, 2 Bde,

- 50 1900-2. Sie fand indeffen auch lebhafte Opposition, welche 1664 in Amsterdam zu der Trennung einer freisinnigen und einer konfervativen Gemeinde führte: man nannte sie wohl "Lamisten" und "Zonisten" nach den Giebelzeichen ihrer Kirchengebäube. Die Gemeinden in Holland und fonstwo ergriffen fast alle für die einen ober bie anderen Bartei. Die Lamisten hatten einen ebenso beredten als angesehenen Führer in Galenus Abrahams
- 55 be Haan, Prediger und Arzt in Amsterbam 1622—1706. Die Sonnisten (van Braght, Schijn), in ihrer Sorge, die, wenn auch nicht allzu ftrenge geforderte ewige Gottheit des Sohnes und seinen genugthuenden Tob sowie den bleibenden Charakter des kirchlichen Inftituts und der "Sakramente" zu retten, griffen im "Verbondt van Eenigheid" 1664 zum bebenklichen Mittel der Autorität der älteren "Bekenntniffe". Diese sollte "das Band 80 des Glaubens und der Liebe aufrechterhalten und der weiteren Zerrüttung der Ge-

meinden vorbeugen". In diesem Streit sind die alten Parteinamen, Flämischen u. s. w., untergegangen. Es war aber von einander bannen, bald sogar von einer feindlichen Haltung nicht mehr die Rede, wenn auch die administrative Trennung in Amsterdam bis 1801 gedauert hat. Schon 1672 bei der Unterstützung der schweizerischen Glaubensgenossen und seitdem sortwährend bei manchem Anlasse wirten beide Parteien brüderlich zusammen. s Noch geriet man um 1700 anderstwo in Spannung über open oder close Kommunion, Zulassung oder Abweisung Richt-Spätgetauster und Richt-Wehrlofer beim Abendmahl. Von ben deutschen Gemeinden wurden nur Hamburg und die Holsteinischen in den Streit gez zogen. Dort hatten sich 1648 die Dompelaars (Untertaucher) von den Gemeinden gez trennt und bildeten diese die um 1730 eine eigene. Auch gab es 1668 bis 1722 schwere 10 Berwürfnisse swichen liberalen-pietistischen Elementen und der Wajorität, welche sich zu ben Sonnisten hielt.

Das ganze 17. Jahrhundert hindurch wurden die M. noch als Berächter der Kirche und Leugner christlicher Lehren, der Erbfünde, Prädestination, Gottheit Christi u. s. won ben reformierten Bredigern in Streitschriften und fonsttwie angeseindet. Bis um 1650 15 machten diese oft die Macht der berrichenden Kirche aufs nachdrudlichste gegen fie geltend, traten 3. B. in den Gottesdiensten der M. auf, diefe zu betämpfen; bisweilen, 3. B. 1651, wußten fie die Obrigkeiten zu bewegen den M. die Gründung neuer Gemeinden wenig= stens offiziell zu verbieten. Doch bedeutete solches wenig bei der ununterbrochenen Religions= freiheit und Fürforge, deren fie fich von feiten der Regierung, der Staaten erfreuten. 3bre 20 Wehrlosigkeit und Eidesverweigerung find immer respektiert worden; auch wurden sie meist auf dem Rathause (in Holland galt Civilehe) getraut. Nur war ihnen, wie allen Nicht=Re= formierten, seit 1618 der Zutritt zu obrigkeitlichen Amtern meist verwehrt : die Waterlanders hatten vorher die Annahme ftädtischer Regierungsposten nicht verweigert. Doch ließen es schon ihre Zahl und ihr bei Gediegenheit und stillen Sitten wachsender Reichtum ihnen nicht 25 an Einfluß fehlen. Von 1580 bis 1660 betrug bie 3ahl in den Niederlanden vermutlich reichlich 200 000, mehr als ein Zehntel der Bevölkerung; darunter so wenig Adlige wie Leute aus den niedrigsten Ständen. An der oftindischen Kompagnie beteiligten sich auch M., bis dieje zu Eroberungs- und Gewaltmaßregeln schritt. Da fie wiederholt, 1666 und 1672, dem Staate große Summen zur Landesverteidigung boten, auch wohl zu bieten so gezwungen wurden, hatten fie Macht genug, um bann und wann ihre Regierung, auch bie von Amfterdam, die Staaten und Bilhelm III. ju bewegen, offiziell bei den ichweizerischen Rantonen und bei dem pfälzischen Rurfürften zu Gunsten der bort unterbrückten M. ein= Riefige Summen haben sie an lettere gespendet. Nicht wenige von ihnen auschreiten. zuschretten. Interge Summen saven sie an tegtere gespender. Rucht wennge von ihnen finden sich unter den großen Malern, Dichtern, Ingenieuren aus Hollands Blütezeit. Wic so der (freilich stille und häusliche) Luzus machte sich bei ihnen wissenschaftliches Streben geltend. Waren ihnen die reformierten theologischen Fakultäten verschlossen, so legten sie sich auf das Studium der Redizin und der Naturphilosophie. Von etwa 1620 an finden wir unter den Predigern in größeren Städten neben gebildeten Kaussensen. Männer mit Uni= versttätsbildung, meist Arzte: Roscius, Ant. van Dale, Gal. Abrahamsz, Toger, G. de 40 Wind, Schijn. Sonst besonzten die tüchtigten, ost in populärer Theologie, besoners, wird verschleren verschleren verschleren werden verschleren Vanderers. wie von jeher, in biblischen Studien gar nicht unbewanderten Bürger und Landleute den Bredigtdienst. Auch machte sich das alte Mißtrauen gegen Theologen, die Furcht vor Pastorenherrschaft und Scholastis noch oft geltend. Erst das 18. Jahrhundert brachte ihnen Prediger, welche in ihrem Amte eine besoldete, nicht mit anderen Geschäften ver= 45 bundene soziale Stellung fanden. Nicht anders ging es in Hamburg und Danzig, Ostfriesland und Preußen; den letztgenannten Schritt machten auch dort allein die größeren Städte mit.

VI. Die M. in Holland, 1700—1900 Litteratur: Rues, Nachrichten von den M., Jena 1743; viel beffer die holl. Ueberjezung 1745. 50

Als mit dem 18. Jahrh. die naturrechtlichen und philosophischen Aufklärungsideen sich in der niederländischen Bürgerschaft Bahn brachen, waren die M. nebst den Remonstranten unter den eifrigsten Anhängern und Förderern derselben. Es verlieh dieses, sowie ihr großer Wohlstand zwar ihrer Richtung Einsluß im Volksleben, auch bei der Regierung, so daß sie sortsahren konnten durch Geldspenden (des Fonds voor buitenlandsche nooden 1710—1766), sowie durch kräftige Beso mühungen der Diplomatie der Staaten ihren gedrückten Glaubensgenossen in der Schweiz, der Pfalz, Jülich, Volen und Litthauen behilflich zu sein, kam aber ihren Gemeinden nicht zu gute. Je länger je mehr galt bei ihnen jede kirchliche Verschiedenheit als ein veralteter Standpunkt. Allmählich geschab dasselbe auch bei vielen in der Landeskirche. Nur in Friesland wurden die ehemaligen Plakate gegen die Dissenter noch einmal in Antwendung gebracht, so

39\*

und wurde 1740 der hochangesehene Stinftra seines Sozinianismus wegen suspendiert. Auflösend wirkte es auch, daß bei den Bietisten unter ihnen, u. a. bei Jeane Deknatel, Prediger zu Amsterdam, die Herrnhuter lebhafte Sympathie fanden, noch mehr aber die noch immer geltende Forderung des reformierten Bekenntnisses für Stellungen in der Re-5 gierung, sowie besonders auf dem Lande der oft vollständige Mangel an Predigern. Die aus den Brüdern gewählten Laienprediger entsprachen den Anforderungen der Gemeinden nicht mehr. So wurden immer mehr Familien von der Landestirche aufgesogen. Weder bas 1735 von der Gemeinde in Amsterdam errichtete theologische Seminar, noch die vom 17. Jahrhundert ererbten "Societäten", d. i. Vereinigungen von Gemeinden zur gegen= 10 feitigen finanziellen und geiftigen Aufrechterhaltung, vermochten ben Riebergang aufzuhalten, und die polnischen und schweizerischen in Holland angesiedelten Glaubensgenoffen brachten tein neues Leben. Die ererbte Frömmigkeit ging macherorts nicht unter; um höhere Bildung und das geistige Bolkswohl machten manche sich sehr verdient; Teylers Stiftung, 1778, bie Gefellschaft tot Nut van't Algemeen, 1784, find beide von DR. gegründet: 15 boch gab es im Jahre 1808 nur noch 28000 ihren Gemeinden angehörige Seelen. Die Revolution von 1795 mit ihren den altmennonitischen ähnlichen Idealen fand bei ihnen frohe Zuftimmung und oft opferfreudige Unterstützung, benen noch schwerere von Napoleon im Jahre 1811 auferlegte Opfer folgten. Die Befreiung vom Eide blieb ihnen gewähr-leistet; die vom Militärdienste aber (es sei benn durch Stellung eines Stellbertreters, die 20 bis zum Jahre 1895 in Holland jedem freistand) haben fie für immer verloren, seitdem 1795 der Rechtsstaat dem bisherigen Bestande vieler Korporationen mit Ausnahmegeseten im Staate ein Ende machte. Da haben sie sich, die große Majorität aber widerwillig, in das Unvermeidliche gefügt.

Diefem Dahinfiechen machte die Algemeene Doopsgezinde Sociëteit, die 1811 Diefem Dahinfiechen machte die Algemeene Doopsgezinde Sociëteit, die 1811 25 zu Amsterdam von einigen begüterten Gemeinden gegründet wurde, ein Ende. Ihr haben sich allmächlich alle angeschlossen. Sie übernahm die Sorge für das theologische Seminar und die Unterstützung aller hilfsbedürftigen Gemeinden und brachte unter der Führung des traftvollen, ebenso freifinnigen als frommen Samuel Müller (geb. 1785 in Krefeld, Prediger und 1827—1857 Prof. der Theologie in Amsterdam) zu stande, daß endlich so fämtliche Gemeinden nur alademisch ausgebildete Prediger besägen. Heutzutage zählt die Brüderschaft 130 Gemeinden mit 122 Predigern und reichlich 60 000 Seelen (in Amssterdam beinahe 10 000). Seitdem ist von geistiger Absonderung von den anderen Evangelischen nicht mehr die Rede. In der Theologie (Hoefstra, de Hoop Scheffer, Sepp, s. die Artt.), sowie in allen Vereinsarbeiten des holländischen Protestantismus sind die M. eifrige Mitbe Brossefforen ihre Prediger für die der anderen Konstessionen und umgekehrt. Die Brossefforen ihres theolog. Geminars nehmen zugleich mit dieser Stellung die von Professoren der Theologie an der Universität von Amsterdam ein. Daß unter ihnen (den flerikalen unter den Reformierten stehen alle M. fremd gegenüber) neben der herrichenden freisinnigen Richtung eine biblische Orthodorie von einer Minorität vertreten wird, stör die Gesellso innere Einheit nicht. Mit den nicht-holländischen M. verbindet sie besinder sie Gesellisson zuster Mission, welche auf Java (mit Acterbautslonie) und Sumatra arbeitet,

und deren Missionare und Einkunfte vortwiegend von ersteren stammen. Das spröde Berhältnis zum Staate ist gänzlich fortgefallen. Mehrere Gemeinden erhalten vom Staate Buschüsser zum Predigergehalte, und zu Staatsministern, Mitgliedern der Bolksvertretung, Bürgermeistern u. s. w. stellen sie seit Jahren eine verhältnismäßig bedeutende Anzahl. Was sie unterscheidet, ist neben der Enthaltung vom Eidschwur, daß erst im etwa

achtzehnjährigem, vielsach weit höherem Alter die Tause erteilt wird, daß dabei keine Lebre, sondern sittlicher Ernst und eigene Frömmigkeit als die Voraussetzung gelten: schon seit hundert Jahren ist von formulierten Bekenntnissen in keiner einzigen Gemeinde mehr die 50 Rede; sodann die völlige Autonomie jeder Gemeinde, welcher die von den Brüdern und Schwestern gewählten Diakonen (selten auch weibliche) und der Prediger (ohne jegliche

amtliche Qualifikation oder Autorität) vorstehen. Auch die Societäten haben keine Macht über die Gemeinden, find vielmehr freiwillig zusammengetretene Vereine. Endlich kennzeichnet sie, wie vielfache persönliche und verwandtschaftliche Beziehungen untereinander, so zu gichnet sie, wie vielfache persönliche und verwandtschaftliche Beziehungen untereinander, so

VII. Die M. am Niederrhein und in Norddeutschland (nebst Rußland), 1700—1900. S. bes. Bedel. — Von den am Ansange des 17. Jahrhunderts in Jülich, Berg, Kleve u. s. w. noch ziemlich zahlreichen Mennoniten und Mennonitengemeinden sind unter den bis 1720 dauernden Erpreffungen, u. a. der pfälzischen Regierung, die meisten nach Holland ausgeso wandert, haben auch viele sich in dem seit 1609 den Oraniern unterstellten Krefeld niedergelassen, bort Großes zur Hebung der Industrie geleistet, sind dort in vielsache Verbindung mit den Bietisten, Hochmann, Tersteegen u. f. w. getreten, Göbel, Gesch. d. dr. Lebens. Neben dieser schon 1670 und heute noch zahlreichen Gemeinde haben sich einige andere, in Aachen, Rleve u. s. w. dis ins 18. oder 19. Jahrhundert kümmerlich behauptet: ten Cate; Rembert, S. 570 ff.; Hansen, Die Wiedert. in Aachen, 1885. Judem gab und 5 giebt es noch Gemeinden in Oftsriesland, s. ten Cate; eine ansehnliche in Hamburg-Alltona, Roosen, Gesch. der M. zu H.-A. 1886, 87; in Friedrichsladt: die im Glückladt und bei Lübert sind um 1700 eingegangen. Ferner die in Deutschladt: die im Glückladt und bei Lübert sind um 1700 eingegangen. Ferner die in Deutschland weitaus zahlreichste Gruppe seit lange in Weschpreußen, seit 1700 in Königsberg, seit 1710 in Litauen: 11000 von den insgesamt 18000 Seelen. Alle diese Gemeinden sind, die Intwicklungsgange der holländischen gesolgt, mit denen sie die dahin in vielsachen, nach 1780 um vieles verringertem Verlehr standen, s. Naamlijst von 1731 die 1829. Die stävlichen erhielten später alademisch gebildete Prediger, die Landgemeinden blieden dem Alltestenregimente und der Laiemisch gebildete Pleichiger, die Landgemeinden blieden dem Alltestenregimente und der Laiempredigt der Allten Flämischen treu. 15

In den Werden und an der Weichsel waren sie als ausgezeichnete Landwirte, als betriebsame und sparsame Unterthanen sehr geschätzt, hatten aber auch, wohl besonders in den Städten, der unliebsamen Konkurrenz wegen Mischelligkeiten zu bestehen: so in Danzig im Jahre 1750 (Goldmann, Danziger Versaffungskämpfe, 1901), währendbessen sie die am Rheine, immer von Holland aus unterstützt wurden. Hier twurde die Wehrfreiheit, 20 in welcher sie von den polnischen sowie von hen preußischen Königen immer, freilich gegen Leistungen in Geld und mit Beschränkung auf die Bescher ihrer ererbten Höfe, beschützt wurden, ihr Palladium. Als diese ihnen 1868 genommen wurde, mit stüller Zustimmung mancher M. selber und mit der Vergünstigung, im Train u. s. w., also ohne Wassfenz gebrauch dienen zu dürfen, ist eine Anzahl ausgewandert, während die meisten Landz 25 gemeinden ihr Prinzip erst noch eine Zeit lang so sestien, daß sie bei der Tause das Gelübbe, nicht mit den Wassfen zu dienen, forderten, jest aber die, welche letzteres thum (wie die, welche eine im Prinzip unerlaubte Mischen Mischen), nicht mehr aus der Gezmeinde ausschließen.

Während nach 1850 ber Eisenbahnverkehr und überall erwachter nationaler Sinn 20 bie von einander entlegenen Gruppen der deutschen M. einander immer näher führten, zugleich sich die Verbindung mit Holland löste, machten die politische Gleichstellung wie die um sich greisende allgemeine Bildung ihrer Absonderung von ihren Mitbürgern ein Ende. Auch sie nahmen an dieser Bildung Unteil: der Reichssinanzminister v. Beckerath, der Minister Finger in Hessen, der Germanist Mannhardt waren M. Dazu brachten 25 die Freizügigsteit und Michehen vielen, von ihren Semeinden entsfernt, die Gesahr des Hineinwachsens in größere Kirchen. Der Einsicht in diese Gesahr, das durch die Schneinwachsens in größere Kirchen. Der Einsicht in diese Gesahr, das durch die Schriften von Frau A. Brons und Dr. Keller wiederbelebte Gesühl von ihrer Bedeutung, der Trieb zur Selbsterhaltung, haben 1884 zur Gründung der "Vereinigung der Mennonitengemeinden im deutschen Reiche" gesührt, welche in Hamburg ihren Sit hat und neues 40 Leben und ben gestigen Bedürfnissen machter Gemeinden, dei Bastorenbesoldung hilfe leistet; w. s. Das bedurtenliche Organ aller beutschenden M. sind seit 1854 die "Mennonitischen Blätter", redigiert von Pastor H. van der Smillen M. sind seit 1854 die "Mennonitischen Blätter", redigiert von Pastor H. van der Smillen m. hamburg. S. Crichton, Jur Geschichte der M., 1786; Dr. W. Mannhardt, Die Wehrfreiheit der altpreußischen 488.

""schnontigten Binder , tebyter von payod 35. okn der Sinfifen in Juniourg. S. Schoh, Zur Geschicke der M., 1786; Dr. W. Mannhardt, Die Wehrfreiheit der altpreußischen 45 M., 1863; H. G. Mannhardt, Jahrbuch der altevang. Tausgesinnten-Gemeinden, 1888. Die Zusicherung großer Länderstrecken und des ungehemmten Rechtes, nach eigenen Sitten und eigener Religion zu leben, seitens der russischen Regierung dewog 1788 ein paar Taussend preußische M. zur Austranderung nach Südrußland, denen bis zum Jahre 1824 noch viele folgten. Anfänglich litten sie, auch durch innere Streitigkeiten, große Not. 50 Judem beschwerte sie der Mangel an einem Altlesten, welcher die Händeaussenge erhalten hatte: wiederum wohl der Glaube an apostolische Succession. Jest sind dieselben mit den aus Ungarn geslüchteten Hutrischen (s. u.) zu 70 000 Seelen angewachsen. Ihre Gemeinden besinden sich verrischen Und Starten: Schatten und Sallsstadt bei Vertiga und Halbstadt bei Verdig in der Bouvernements zesaterinoslaw und Taurien: Chortika und Galbstadt bei Verdig und Chiwa. (Staatstat A. Rlaus, Unsere Kolonien, aus dem Russischen Mannhardt, Jahrbuch; van der Smiljen in Vetermanns Geographischen Mitteilungen, 1898, S. 169 ff.). Ihre Kolonien bilden sozial und ölonomisch enggeschlossen Rompleze; Rirchen- und besonders eigenes Schulwesen find vortrefflich geordnet, ersteres wie in den preußischen Landgemeinden mit ftraffem Altestenregimente und 60 Rredigern, aus den Brüdern gewählt, welche ihr Amt neben ihrem bürgerlichen Berufe versehen. Sie treiben großartige Industrie, besonders aber musterhaften Acterbau, so daß der Staat innerhalb jeder seiner Staats-Juden-Ansiedelungen eine mennonitische Musterwirtschaft etabliert hat. Als 1874 die allgemeine Wehrpflicht eingeführt wurde, wanderten s Tausende nach Amerika aus: da schloß General Todtleben 1877 mit den Zurückbleidenden auf 25 Jahre das Abkommen, nach welchem die M. in eigenen Staatsforsteien ihrer Willitärpslicht genügen. Noch haben eingewanderte Preußen in Russischer Bietz, von Joseph II. 1784 angesiedelt, in Galizien Gemeinden gegründet.

In ben meisten dieser deutschen (und russischen) Gemeinden hat das Vorbild der sie 10 umgebenden Kirchen schon seit langer Zeit dazu geführt, die Tause etwa dis zum Konstrmationsalter zu verfrühen und einem der alten holländischen Betenntnisse als Glaubensregel Giltigkeit zu verleihen. Neben dem starren Festhalten an den althergebrachten Ordnungen regt sich aber auch ein freierer Sinn, macht sich auch die eifrige Propaganda methodistischer und baptistischer Missionare geltend, und sind noch die alten Züge, Rüchtern-15 heit, Selbsistägestühl und das Streben, Religion samt Gemeinde von Staats-

einmischung freizuhalten, vielfach zu verspüren. VIII. Die süddeutsch-schweizerischen M., 1600—1900. In der Schweiz hatten die M. während des 17. Jahrh. immerwährende Bedrückungen von seiten des Staates zu bestehen (Ottius; Müller; vor allen Blösch, Gesch. der reform. Kirche der Schweiz; von Hoi-20 ningen-Huene, Die Beziehungen zwischen Zürich und Holland, 1899), weil sie, wenn auch

20 ningen-Huene, Die Beziehungen zwischen Zürich und Holland, 1899), weil sie, wenn auch dem Zwange, die Kinder taufen zu lassen, als einer nichtssagenden Form sich meist sügend und gerne Steuern zahlend, doch auf ihrer Sonderkirche sowie der Verweigerung des Milizdienstes beharrten und die meisten sich ebensowenig bewegen ließen, die Heimat zu verlassen. Gefängnissstrafen und Deportation auf die italienischen Galeeren haben um 1700

25 ihrem Bestande in Zürich ein Ende gemacht. In Bern dagegen haben Täuferkammer und Täuferjäger bis um 1730, sogar die mit holländischer Hilfe vollbrachte Einschiffung aller M., welcher die Regierung hatte habhaft werden können, auf dem Rheine, um dieselben nach Amerika zu befördern, nicht hindern können, daß doch im Emmenthal, auch dem Eindringen pietistischer Gesten gegenüber, gleichwie im Bistum Basel und in Reuenburg bis

bringen pietistischer Sekten gegenüber, gleichwie im Bistum Basel und in Neuenburg bis 20 jest Gemeinden sich erhalten haben. Ihr Organ ist "Der Zionspilger", Langnau. Nach 1600 wurden viele M. von Abeligen im Elsaß auf ihren Gütern angesiedelt, woselbst sie, aus dem alten "Ausbundt" singend und das Neue Testament in der Froschauerschen Ausgabe (ohne Versabteilung) benutzend, mit den älteren Gemeinden verschmolzen, noch immer fortbestehen; dort wie die heutzutage französischer im östlichen

- ivojetbit ste, aus dem alten "zussundt" jungend und das veue zepament in der Holgeauerschen Ausgabe (ohne Versächteilung) benutzend, mit den älteren Gemeinden verschmolzen, noch immer fortbestehen; dort wie die heutzutage französischer Gemeinden verschmolzen, noch immer fortbestehen; dort wie die heutzutage französischer Gemeinden verschlich, Settentum im Eljäs, 1899, S. 14 ff. Das Comité du salut public schützte sie 1793 noch bei ihrer Wehrlosseitet. Im 19. Jahrhundert sind durch Wegzug nach Amerika immer mehr zusammengeschrumpft. Die Gemeinde in Straßburg, ihr alter Vorort, verschwand um 1875. Schweizer brachten in das Elsaß wei in die Pfalz, wohn viele von 1671 an aussenzerten und nach Amerika meldes von 1688 an immerfort sübdeutsche.
- 1671 an auswanderten, und nach Amerika, welches von 1688 an immerfort füddeutsche, den pfälzischen Erpressungen entfliehende M. aufnahm, auch den Rigorismus des Jakob Amman, welcher um 1690 bei vielen im Bernischen Oberlande die Meidung beim Banne, die Fußwaschung und Verurteilung jeden Lurus, 3. B. der Knöpfe am Rocke, durchgefest hatte: Die "Amischen" oder Oberen M.: s. Müller, S. 314 ff.; Stucky, Eine Begebenheit

<sup>45</sup> bon 1693-1700; Elkhart, Ind. 1883. Jm 17. und 18. Jahrh. knüpften sich, wie in Holland und am Niederrheine, so auch im Süden viele Verbindungen an zwischen M. und den Vietisten in Frankfurt, den Quäkern in Ariegsheim dei Worns und anderen sich außerhalb der "weltlichen" Rirche in fromme Areise flüchtenden. In Büdingen und Basel wurden Schriften des Menno u. A. 50 gedruckt. Im 19. Jahrh. haben aber manche pfälzischen Gemeinden ein freieres Wesen, einige auch akademisch gebildete Prediger angenommen, und eine höhere Lehranstalt für alle Konfessionen mit staatlicher Verchtigung bei Marnheim gegründet. Diese schranstalt für alle Konfessionen und Basern dem alten Still. Wie die Pfälzischen die in Baden, Würtzetemberg, Franken und Basern dem alten Still. Wie die Pfälzer haben auch sie im Baden, Würtzetemberg, Franken und Basern dem alten Still. Wie die Pfälzer haben auch sie ihre Konzesses ferenzen. Noch sind kleine Gemeinden geblieden in Neuwied, in der Cifel, in Nassau u. s. w.; letztere wohl mit von den in Mannheim 1655 angeschelten mährischen M. stammend, s. G. Mannhardt, Jahrbuch; mehr als eine verdienstvoll in wirtschaftlicher Beziehung. Um ergreisenhsten war das Schickfal der Huterischen Gemeinde. Im 3. 1622 aus Mähren vertrieben, lebte sie fortan in Ungarn (Groß-Schützen, Sobotisch) und in Siedenbürgen. Nach wie

so vor durch ihre hausinduftrie berühmt, aber auch wegen ihres Wohlftandes in allen Rriegen bart

20225:

Ċ

l

.

c

mitgenommen, gab sie 1685 ben Kommunismus auf, und blißte wohl auch, vor jedem frischen Luftzuge verschlossen, das geistige Leben und die Energie ein. Den entsetzlichen Jesuitenmaßregeln von etwa 1680 an war sie nicht gewachsen. Seit 1733 ließ man notgedrungen die Kinder tausen; seit 1762 traten immer mehr Mitglieder zur tatholischen Rirche über. Die Einsperrung der Altesten und Prediger in Jesuitenklöster, die Beschlage 5 nahme ihrer Bibeln und Bücher, das immer schärfere Vorgehen gegen die Renitenten und noch mehr gegen die Rückfälligen hatten dies erreicht. Auch Joseph II. hat denen, die ihrem Glauben treu blieben, Duldung versagt: sie sollten als tatholisch gelten, Emigration wurde ftrenge verhindert. Doch hat mancher Leben und Glauben nach Rußland, Huerthal am Alsowschen Meere, hinüber gerettet. S. Beck. Noch kennt man in Sobotisch die Rache 10 kommen der "Habaner", so genannt nach den "Haushaben"; die Razerner aber, die treueste Ropie der alten M., stehen geschichtlich mit diesen nicht im Zusammenhang.

IX. Die M. in den Vereinigten Staaten und Kanada, 1683—1900. S.: Carl H. van der Smiffen; H. G. Mannhardt f. o.; Bennypader, Historical Sketches, Philad 1883; Caffel, Hist. of the M., Philad. 1878; Among the Dunkers (amischen) in Scribner Magaz. 15 XXX, Nov. 1901; Prehbiel, Hist. of the Menn. General Conference, 1898.

Rachdem schon um 1650 holländische und holsteinische M. sich in "Nieuw Nederland", jest New-York, angesiedelt hatten, und am 6. Oktober 1683 die breizehn Rrefelder mennonitischen Familien in ihrem von Venn angesausten Lande an dem Delaware gelandet waren, woselbst fie Germantown, jest ein Teil von Philadelphia, gründeten, 20 fing 1688 mit einer Anzahl Pfälzer und Arefelder die Einwanderung an, welche das ganze 18. Jahrh. hindurch anhielt und im 19. fich noch steigerte. Seit 1820 kamen Schweizer hinüber, seit 1836 wieder viele Süddeutsche; nach 1870 zogen ganze Gemeinden aus Rußland, eine aus Galizien und eine aus Westpreußen dorthin. Die Einwanderer standen vielfach mit den Quäkern, den Schwenckfeldern, von alters her ihre Verwandten, 25 und anderen Selten in enger Berbindung. Von den Hochmanschen, Mact c. s., in Ephrata, Benn., wurde 1748 v. Braghts Märtyrerspiegel ins Deutsche übersetzt und gebrudt. Doch behaupteten die M. ihre Selbstftändigkeit, die später Eingewanderten, welche auch oft sich zusammen ansiedelten, sogar meist die strenge Absonderung von allen anderen. Was viele zur Auswanderung veranlaßte, war zwar der Wunsch nach einer besseren Lage, nicht we so niger aber der, in der Befolgung ihrer Sitten und Einrichtungen nicht wie in Europa gehemmt zu werden, bisweilen wohl auch ber Bunsch, in ber neuen Belt Gottes eigene Ordnungen, Sein Reich, zur reinen Darftellung bringen zu können. Nicht nur galten und gelten bei vielen noch Fußwaschung, sowie bei Mischen, Ausschluß aus der Gemeinde, fondern erft nach längerer Überlegung wagte man einem Alteften, welcher nicht in Europa 35 bie Handauflegung, f. o., erhalten hatte, die Verwaltung von Taufe und Abendmahl anzubertrauen; und bie strengsten, die Alt-Amischen, erlauben noch immer ihren Mitgliedern nicht einmal, eine "Kirche" zu betreten. Die meisten halten ihre Bergangenheit hoch: ihrer Bäter Protest gegen die Sklaberei (1688; damals etwas neues) so gut wie die anglisierte pfälzische Mundart, das Ponnsylvania dutch, die nach 200 Jahren sich noch immer 40 unter ihnen erhalten hat, Krehbiel 490 ff. Im Unabhängigkeits- wie im Sezessionskriege wurde ihre wie der Quäker Wehrlosigkeit respektiert: doch wanderten 1786 viele, die Auflehnung wider die (englische) Obrigkeit mißbilligend, nach Kanada aus, wohin später starke Buzüge, so von russischen M. (1874) nach Manitoba, gefolgt find. Die M. in Amerika scheiden sich in: 1. "Alt-Mennoniten", die überwiegende Mehr= 45

Die M. in Amerika scheiden sich in: 1. "Alt-Mennoniten", die überwiegende Mehr= 45 beit, welche sich strenge an die preußisch-russisch-russischen Generation achten, mehrere Altesten-Ronferenzen zählen, in der "Mennonit. Rundichau" und Horald of truth (die deutsche Rebenausgabe, "Herold der Wahrheit", ist 1901 eingegangen, ein Symptom des Rückgangs dieser Sprache) Organe, die in J. F. Funk und G. Wiens zu Elkhart, Ind., sehr rührige Verleger beschen; 2. die diesen von jeher, teils mehr, teils weniger schroff gegen= 50 über stehenden "Amischen"; und 3. die "Allgemeine Konferenz". Lestere bildet die fortschrittliche Partei. Ihre Ansänge datieren von 1847/48, als in Oftpennsploanien und Kanada die New School Mennonites, von dem geschlosen beim hergebrachten nicht länger bestriedigt, ein lebendigeres und thätigeres Griftentum forderten, auf Religionsunterricht (Sonntagsschulen), innere und äußere Mission, bald auch auf wissenschaften M. anstrekten; jede Gemeinde sollte dabei ihre Autonomie und Besondercheiten beibehalten. Ihrer alle drei Jahre abzuhaltenden Generallonferenz haben sich immer mehr Gemeinden angeschlossen, Rauf, ihr Organ ist der Autonomie und Besonderheiten beibehalten. Onlege, in Newton, Kansi; ihr Organ ist der zu Berne, Ind., erscheinende "Bundesbote". so

Mensch

In der Rirchensprache fängt das Englische an durchzudringen. Mitglieder of socret societies und Logen schließen sie aus. Sowohl infolge ihrer Strenge, 3. B. Ausschließung bei Mijchehen, als des Propagandaeifers der Methodiften und Baptiften verlieren manche ber 1. und 2. genannten Gemeinden Mitglieder, boch kommen bei benen ber Konferenz 5 auch Zutritte vor. Während man bei den M. in aller Welt sonst benselben, fast nur entweder schweizerischen oder verdeutschen holländischen Familiennamen begegnet, finden sich in Amerika unter ihnen auch neue englische Namen.

X. Schluß. Es giebt jest etwa 250 000 M.: 60 000 in Holland, 18 000 in Deutschland, 1500 in der Schweiz, 800 in Frankreich, 800 in Polen und Galizien, 70 000 in 10 Rußland, über 80 000 in den Vereinigten Staaten, 20 000 in Ranada. In Deutschland find fie durch die starke Auswanderung, auch wohl indem viele keine Gemeinde in ihrer Nähe finden, welcher fie sich anschließen können, zurückgegangen. In Holland bleiben sie relativ auf gleicher Höhe. In Rußland und Amerika nehmen fie zu. Ein dogmatischer Sat von der Art, daß er alle vereinigt und sie den anderen Evangelischen gegenüber ab= 15 schließt, fehlt ihnen völlig. Neben dem freisinnigsten Unitarismus geht die biblische Or= thodorie her, neben der Absperrung innerhalb fester tirchlicher Ordnungen als Gottes Gebote das teine tirchlichen Scheidewände achtende Chriftentum fittlicher Gefinnungen, neben der methodistischen Forderung einer nachweisbaren Wiedergeburt die nüchterne Forderung einer unbescholtenen Lebensführung allein. 2011e zusammen aber vertreten fie jeder Bolts-20 oder Landeskirche und beren rechtlichem Zwange gegenüber irgendwie die Verantwortlichkeit jedes einzelnen für sein Christentum, Gemeindeautonomie, individuelle Gewiffensfreiheit, das voluntary principle, Trennung von Rirche und Staat, auch allem Dogmatismus gegenüber eine nicht in Lehrfäten, fondern in häuslichen und ötonomischen Zugenden sich

bewährende Frömmigkeit. Daraus entnehmen ihre äußeren Kennzeichen, Erwachsentaufe 25 sowie Eidesverweigerung, bei etlichen Fußwaschung (Bezeugung der Gleicheit aller in dienender Liebe) und Wehrlosigkeit ihre Bedeutung. Sie bilden noch immer — wenn auch nicht mehr fie ausschließlich — Freikirchen; auch beim Besitze studierter Prediger Laienfirchen; jobann reine, d. h. anstatt einen kirchlichen "Glauben" allein chriftlich-ernftes Leben berücksichtigende Kirchen : endlich zugleich Freiwilligkeits- und Familienkirchen. Lesteres erklärt,

80 mehr noch als die jahrhundertelange Hintanserung und die durch diese geweatte Burückhaltung, ihre vielfache Scheu, andere unter sich aufzunehmen. Und dieses sowie daß ihnen jeder Propagandaeifer seit lange völlig fremd geworden ist und sie zwar sich zu verthei= bigen wußten, aber nie andere angriffen, hindert nebst der bei ihnen nicht seltenen Selbst-gerechtigkeit und Kleinlichkeit von jeher ihre Ausbreitung. Prof. D. S. Cramer.

85 Menologion f. d. A. Acta mart. Bb I S. 146, s.

Menfch (Anthropologie). A. Der Mensch nach seiner Raturseite be= trachtet. Senr. Steffens, Anthropologie, 2 Bbe, Leipzig 1822. R. F. Burdach, Der Menich nach ben verschiedenen Seiten seiner Natur, Stuttgart 1836. Ernst Burdach (Sohn des Borigen), Anthropologie für das gebildete Publikum, Stuttgart 1847. James C. Brichard, 40 Researches into the physical hist. of mankind, 3. ed., London 1838—47 (deutsch unter dem Titel: "Naturgeichichte des Menschnegeichlechts", von Begner und Bill. 4 Abe, Leipzig 1840 bis 48). Ders., Natural history of man (Auszug aus d. vor. Berl), London 1843; 4. ed. with annotations by Norris 1865). Herns. Loge, Mitrotosmos, oder Jeen zur Naturgeichichte und Geschichte der Menschnet, 2 Bbe, Leipzig 1856—58. Abs. Bastian, Der Mensch in der 65 Geschichte, 3 Bde, Leipzig 1860. Mag Vertry, Die Anthropologie als die Bissenschaft vom 85 verschichte, 3 Bde, Leipzig 1860. Mag Vertry, Die Anthropologie als die Bissenschaft vom 86 verschichte, 3 Bde, Leipzig 1860. Mag Vertry, Die Anthropologie als die Bissenschaft vom 87 verschieden und geistigen Besen des Menschen, 2 Tle., Logz. 1874. Armand de Luatrefages, 17 versche humaine, Paris 1877 u. 5. (beutsch: "Das Menschengeschlecht", Bb 31 und 32 der 37 niternationalen wissenschaftlichen Bibliothet", Leipzig 1878). Lopinard, Elements d'Anthro-pologie genérale, 4. ed., Baris 1884. E. B. Lylor, Einsteilung in das Studium der Anthro-pologie. Aus 6. Engl. 1880. Ders., Art. "Anthropology" in d. Encycl. Britannica, II, 107—123. Joh. Ranke, Der Mensch, 2 Bde (I: Entwidelung, Bau und Leipzig 1887; 2. A. 1894 (beste Darstellung, besonders was Objettivität der Ausschiefung und sorgeschiltigen nach den verschiedenen Seiten seiner Natur, Stuttgart 1836. Ernft Burbach (Sohn des 2. A. 1894 (beste Darstellung, besonders was Objettivität ber Auffaffung und forgfältige Bahrnehmung der Grenzen zwischen eraft ermittelten Thatsachen und naturphilosophischer 55 Spetulation betrifft). M. Hoernes, Urgeschichte des Menschen nach dem heutigen Stande der Bissenschaft, Wien 1892 (darwinistisch — vol. die unten im Text nambaft zu machenden Berle berjelben Richtung). — D. Zieniffen, Matrofosmos; Grundbleen zur Echöpfungsgeschichte und zu einer harmonischen Beltanichauung, Gotha 1893. J. Brinton, Anthropology as a branch of science and of University Education, Philadel. 1892. N. D. Reane, Ethnology,

60 Cambridge 1896 (vgl. u. im Text). D. Zöckler, Die Anthropologie (nebst Psychologie) feit etwa 1860 (in ber Sammelschrift von L. Weber, Die Wiffenschaften und Rünste der Gegenwart, Gütersloh 1898, S. 36-60).

Derf., Die Lehre vom Urftande des Menichen, Guterstoh 1879 (vgl. unten, B). Bonifazius

4

Play O. Cist., Der Mensch, sein Ursprung, seine Rassen und sein Alter, 3. Aufl., Bürzburg und Leipzig 1898 (tatholisch, aber im wesentlichen wissenschaftlich gehalten).

(Bgl. bie unten folgenden hinweise auf die besondere Litteratur betreffend Ursprung, Einheit, Alter des Menschengeschlechts 2c.).

Der Mensch ist einerseits Naturwesen, andererseits Geistwesen; in ihm gelangt das 5 Naturreich zum Abschlusse seiner Entwickelung, in ihm entfaltet sich aber gleichzeitig ein ganz neues Bereich der Gesamtwirklichkeit: das Reich der Humanität, des Menschentums. Beide, die biblische Betrachtungsweise des schlichten Laien und die philosophisch durch= gebildete bes Theologen, fowie des Vertreters jeber fonftigen Biffenschaft, bie biefes namens wert ift, tommen darin überein, im Menschen zwei Wesensseiten zu unterscheiden, eine 10 finnliche (phyfische) und eine geistige (ethische, rationale). Er ist also als finnlich=ver= nünftiges, als geiftleibliches Wefen zu benten, unter Burückweifung beider Betrachtungs-weisen als einseitig, ber materialistischen, welche lediglich die Leibesnatur als real vor= handen anerkennt (— der Mensch ein "organisierter Zellenhause", ein "höchstentwickeltes Wirbeltier"! —) wie der ertrem spiritualissischen oder gnostisch-dokeisichen, welche die Leibes= 15 hülle zum bloßen Scheine berabzuseten sucht. Auf biblischem Grunde ruht unsere Betrach= tungsweise, benn schon die Schöpfungsgeschichte des ATs läßt den Menschen einerseits im innigsten Zusammenhange mit der vorausgehenden, auf ihn abzielenden Reihe der Natur= wefen, andererseits aber auch als Produkt eines neuen göttlichen Schöpfergebankens und Schöpfungsaktes (Gen 1, 26; 2, 7) ins Dasein treten; er ist nach ihr gleicherweise gott= 20 bildliches und zur Gottesgemeinschaft berufenes, wie auch naturbeherrschendes, zum Könige der Schöpfung gesetzes Wesen (vgl. Pf 8, 6 ff.). Und die edelsten philosophichen Denker alter wie neuer Zeit kommen in Anerkennung eben dieser Doppelseitigkeit der Menschennatur überein ; es ift bas ber Sinn ber alten Lehre vom Mitrofosmos (Aristot. De anim. III, 8), vom Menschen als dem einenden "Bande (ovvdeopos) des Alls" 25 (Theodorus von Mopf.), von ihm als der "Konzentration der verschiedenen Lebens-spfteme", beides der sichtbaren wie der unsichtbaren (nach Schellingscher Spekulation; vgl. Dorner, System der chriftlichen Glaubenslehre, I, 507). — Umfaßt demnach die bgt. Obrner, Soprem der griftlichen Stalldenstehre, 1, 507). — Umfaßt demnach die Anthropologie im weitesten Sinne zwei ausgedehnte Kreise der Betrachtung in sich: einen physiologischen und einen psychologischen, oder eine Naturlehre und eine Geistess so lehre, eine Lehre von der körperlichen und von der geistigen Wesenssseite des Menschen, so erscheint selbstwerständlich ein so umübersehder weites Feld vor uns aufgethan, daß auf erschöpfende Bollständigkeit seiner Behandlung hier notwendig verzichtet werden muß. Es darf dies um so wehr geschehen, da ein beträchtlicher Teil des hierher gehörigen Westeriols ichan in verschiedenen Urtikeln beslichter beites Inverden wohn er Felde ein Materials schon in verschiedenen Artikeln biblisch-theologischen Inhalts, wie "Fleisch, 85 Geist, Ebenbild Gottes, Auferstehung, Seele, Sünde" abgehandelt worden ist oder noch behandelt werden wird. Wir beschränken uns daher, was die physiologische Seite betrifft, auf eine Stizze beffen, was gemäß heutiger Raturs und Geschichtswiffenschaft über Urs sprung, Einheit und Alter des Menschengeschlechts anzunehmen ist; was aber die pspc. logische Seite angeht, auf eine kurze Betrachtung des Wefens und Entwickelungszieles der 40 humanität ober des Menschentums.

1. Ursprung bes Menschengeschlechts. Der Mensch ift nach Gottes Bilde geschaffen. Für die Wahrheit dieses biblischen Sapes legt auch der consensus gentium vielfach sein Zeugnis ab. Die Mehrzahl heidnischer Schöpfungsmythen läßt das Menschengeschlecht von den Göttern oder der Gottheit erschaffen werden. Selbst bei den roheren 45 Naturvölkern find die Traditionen, welche ein göttliches Erschaffensein des Menschen lehren, weit zahlreicher als die, welche ein bloßes Entwickelungsprodukt der Natur in ihm erbliden. Es giebt in Naturreligionen älteren wie neueren Ursprungs bie und ba (3. B. in Indien, Tibet, bei den Jatuten 2c.) Sagen, welche einen Affenursprung der ersten Menschen behaupten. Aber biefen Affengenealogien, auf welche sich ber Häckelianismus gern so beruft, stehen Sagen in gleichgroßer Jahl und von ähnlichem Alter gegenüber, die viels mehr umgekehrt die Affen als verwilderte und entartete Menschen darstellen - wie schon Dvib Metam. XIV, 90 ff. die Kertopen als zur Strafe für ihre Meineidsfrevel und Betrügereien von den Göttern in Affen verwandelt werden läßt, und wie desgleichen alt= meritanische, west-afrifanische, subarabische und binterindische Sagen die Affen als gefallene 55 Menschen auffassen (E. B. Tylor, Die Anfänge der Kultur, I, 370 ff.; O. Keller im "Ausland", 1881, Nr. 14; auch Sundermann, ebd. 1887, Nr. 6 [über hierb. gehörige Affen-jagen der Nias-Injulaner u. [. f.). Wichtiger als solche Bhantasien des roheren Heidentums ift, daß die bl. Sagen der ältesten Rulturnationen in der Behauptung eines Geschaffenfeins der Menschen von den Göttern ziemlich ausnahmslos übereinstimmen. Man vgl. 80

bie chinessischer Sage über Fo=hi oder Pao=hi, den ersten Menschen; die babylonische Anthropogenie mit ihren vielsachen Anklängen an die biblische Urgeschichte; Agyptens Totenbuch mit seiner Lobpreisung "des göttlichen Baumeisters, der die Welt zur Heimat des Menschen, des Ebendilds des Schöpfers, gemacht hat"; Hessels Gestänge, wonach ein in götter-5 gleicher Unschuld und Reinheit lebendes Geschlecht der Menschen die Reihe der von den Unsterblichen des Olymp erschaftenen Weltalter eröffnet; sowie nochmals den Römer Ovid, nach dessen. I. 82 ff. der Titane Prometheus den Menschen "finxit in effigiem mocherantum cuncta deorum", und zwar als auch äußerlich, durch aufrechten Sang und himmelwärts grichteten Blick von der Tierwelt unterschiedenes und über sie erhabenes 10 Wesen (1. überhaupt Jöckler, Lehre vom Urstand, S. 84—100 und die baselbst angesührte Litteratur).

Auch die philosophische Spetulation älterer wie neuerer Zeit ist in der größten Mehrheit ihrer Repräsentanten darin einig, daß der Mensch nicht bloß als Naturprodukt, sondern por allem auch als Geistwesen zu gelten habe: gemäß arittotelischem Schema als mit

- vor allem auch als Geistwefen zu gelten habe; gemäß aristotelischem Schema als mit 15 vors Begabter, als intelligens, erhaben über die vorausgehenden Daseinsstufen des bloßen esse, des vivere und des sentire. Erst seit Mitte des vorigen Jahrhunderts (Lamettrie, Holbach, Helvetius 2c.) hat der das Geistwesen des Menschen schlechthin leugnende, ihn also zum bloßen Tier oder gar zur Maschine begradierende Materialismus auch in philosophischen Kreisen mehr um sich gegriffen. Desgleichen ist derfelbe neuerdings zur
- 20 mehr oder minder feststebenden Grundansicht vieler Vertreter der naturwissenschaftlichen Anthropologie geworden. Noch Linne (gest. 1778) klassisierte den Menschen (Homo sapiens) so, daß er ihn einerseits allerdings als unmittelbaren Nachbarn des Affen den höchsten Wirbeltieren anreihte, andererseits aber ihn "mit unsterblicher Seele nach Gottes Bilde geschaffen" und "allein von allen Wesen mit vernünstiger Seele zum Lobe seines
- 25 Schöpfers beglückt" nannte (Syst. naturae, 6. ed. 1748). Und Blumenbach (geft. 1840), der eigentliche Begründer der Anthropologie als naturwiffenschaftlicher Disziplin, war darüber nie im Zweifel, daß der Mensch von der gesamten Tierwelt sich unterscheide a) durch seinen aufrechten Gang, b) durch seine beiden vollkommenen Hände, c) durch sein vorstehendes Kinn mit aufrecht gestellten unteren Schneidezähnen, sowie außerdem d) durch
- 80 sein artikuliertes Sprechen. Es ist das die Reihe physiologischer Kriterien der Menschennatur nach ihrem Verhältnisse aus Tierwelt, die in den Augen aller undefangenen Forscher noch immer als hauptsächlich wichtige äußere Merkmale sessifichen, mag immerhin das Problem einer mit wissenschaftlicher Schäfte durchgeschirten Firierung jenes Verhältnisse seitebem ein bedeutend komplizierteres geworden sein. Die moderne Descendenzlehre oder
- 85 Artenverwandlungslehre (transmutationistische Biologie) verwertet nämlich gewiffe Erfahrungssätze aus der Embryologie, der Paläontologie oder Versteinerungstunde und der Tier= und Pflanzenzüchtungsprazis (Tierproduktion und Kunstgärtnerei) derartig, daß sie mittelst ihrer ein allmähliches Hervorgebildetsein des Menschen aus den Affen als nächstniederen Repräsentanten der Tierwelt wahrscheinlich zu machen sucht. Bei früheren Ver-
- tretern dieses Transmutationismus wie bei Lamard, dem Verfasser ber Philosophie zoologique (1809), bei Lord Monboddo, bei Olen 2c. entbehrte diese Behauptung eines Entstammtseins des Menschen vom Alften noch sehr der gehörigen wissenschaftlichen Solibität. Aber durch ihre neuesten Vorkämpfer, besonders durch Charles Darwin — der in feinen ersten Hauptschriften, seit 1859, die Descendenz noch nicht auf den Menschen aus-
- 45 behnen zu wollen schien, seit 1871 aber mit aller Bestimmtheit auch ihn unter das eine große Abstammungsgesetz zu subsumieren versucht hat —, durch Thom. H. Hurley, John Lubbock, C. B. Tylor, sowie in Deutschland durch Ernst Häckel (Natürl. Schöpfungsgeschichte 1868; Anthropogenie 1874 ff.; Systematische Abylogenie 1895 f., 3 Ale), Ostar Schmidt, H. Schaasshausen, D. Caspari 2c., ist der Hypothese ein wissenschaftlicherer Anstrich
- 50 erteilt worben. Sie lautet jett nicht mehr ohne weiteres bahin, daß ber Mensch Sprößling dieser ober jener heutigen Affenart sei, läßt vielmehr irgend welches den jetzigen schmalnasigen Affengeschlechtern der alten Welt (Afrikas und Ostindiens) nahestehende untergegangene Simiadengeschlecht der Vorwelt den Stamm bilden, woraus unser Geschlecht unter dem Einsluffe begünstigender äußtrer Umstände vor Jahrtausenden sich entwickelt 55 habe. (Bgl. von den neuesten einschlägigen Aussührungen Häcks bes. seinen Cambridger
- 55 habe. (Bgl. von den neueften einschlägigen Ausführungen Häckels bes. feinen Cambridger Bortrag "Über unsere gegenwärtige Kenntnis vom Ursprung des Menschen", Bonn 1898, sowie s. Schrift: Die Welträtsel, ebd. 1899.) So bestechend manches in dem scharffinnig konstruierten und kühn aufgetürmten

So bestechend manches in dem scharfsinnig konstruierten und kühn aufgetürmten Hypothesengebäude scheinen mag : eine andere als ephemere Bedeutung kann demselben 20 doch nicht zuerkannt werden. Es ist eine vorzugsweise unter pathologischem Gesichtspunkte zu beurteilende Rette von gleißenden Scheinargumenten und phantafievollen Trugs schlüffen, deren wissenschaftliche Unhaltbarkeit hauptsächlich aus folgenden Thatsachen des allgemeinen Natur= wie des speziell menschlichen (historisch-anthropologischen) Bereiches erhellt:

a) Die anatomischen Unterschiebe, besonders zwischen Schädel und hirn auch der 5 höchstlitchenden Affen (Gorilla, Chimpanse 2c.) einerseits, und des Menschen, auch in seinen niedersten Rassen (Reger, Australier 2c.) andererseits, sind so bedeutender Art, daß die Annahme ihres gemeinsamen Ursprungs den größten Schwierigkeiten unterliegt. Rach den Untersuchungen von Aby, Th. Bischoff, Gratiolet, Luca, C. G. Carus, R. Owen 2c. beträgt das Minimum des Schädelraums beim Menschen, etwa beim Neuholländer, immer 10 noch 75 Rubiksoll, beim Gorilla aber höchstens 34, ja in der Regel nur 29-30 Rubikzoll. Und das Gewicht des Hirnes beläuft sich bei einem normal ausgebildeten Europäer auf varsich das Gewicht des Hirnes beläuft sich bei einem normal ausgebildeten Europäer auf varsich das Gewicht des Hirnes beläuft sich bei einem normal ausgebildeten Europäer auf varsich das Gewicht des Hirnes beläuft sich bei einem normal ausgebildeten Europäer auf varsich das Gewicht des Hirnes beläuft sich bei einem normal ausgebildeten Europäer auf varsich das Gewicht des Hirnes beläuft sich bei Silfer 98 bezeichnet wird, von den 15 niedrigten Affenarten, bei welchen dieselbe durch die Zilfer 98 bezeichnet wird, von den 15 niedrigten Menschen, wo sie 123 beträgt, durch eine viel weitere Ditlanz getrennt, als von bielen vorausgehenden niederen Tierarten. Von dem sog, Huzleyschen Geses, welches zwischen dem Menschen und den letzteren und den tiefer stehenden Simiaden, ist ehre das Gegenteil richtig.

b) So wenig wie die normalen anatomischen Verkältnisse, können gewisse pathologisch-anatomische Erscheinungen, als Mikrocephalie oder idiotenhafte Verkümmerung des Hirns, Schwanzmenscheitum, abnorme Beharung, zwerghaft verkrüppelter Bucks 2c. als giltige Beweissmomente im Dienste der Affenursprungslehre anerkannt werden. Gegenüber R. Vogts sog. Mikrocephalen-Beweis ist längst durch d. Luscha, Virdow, Bischow, Bischow, mit größter Evidenz dargethan, daß Idioten oder Verschnen mit krankhaft verkümmertem Gehun weder anatomisch, im Bau ihres Schädels und Hirns, noch psychisch, in den Eigentümlichkeiten ihres Seelenlebens, eine merkliche Annäherung an den Uffenthypus oder an irgend sonst welche Tiersorm kundgeben. Uchnich steht welchen Berigen Abnormitäten, beren ohnehin nur höchst vereinzeltes Vorkommen zu allgemeineren Schlüssen in betreff so ihres etwaigen Zugrundeliegens dein ersten unschnend unseren Schlüssen keinerlei Recht gewährt. Rrankbeitsguftände können nun einmal nicht den Ausgangspunkt für neue physische und psychische Eintwickelungen, zumal nicht für aufwärts gehende mit dem Resultate hoher Vervollkommnung, gebildet haben.

c) Ganz so prekar steht es um den embryologischen Betweis, bestehend in der angebe 25 lichen Identität der sötalen Entwickelungsstufen des Menschen mit denen der höheren Birbeltierarten, insbesondere der Affen. Häckel hat diesen Betweis zu seinem sog. diogenetischen Grundgesetz sormuliert, welches lautet : "Die Reimesgeschichte des Menschen ist ein Auszug aus seiner Stammesgeschichte" (oder : die Ontogenesis eine Rekapitulation der Ihhlogenesis). Allein das behauptete genaue sich Weichelen niederer tierischer Daseins- 40 formen in den Entwickelungsstufen des Embryon sindet in Wirklichkeit gar nicht statt; nur scheinden Aussehen und Berhalten der einzelnen Ihasen des menschlichen Embryonallebens denjenigen solcher Tiere wie etwa Affe, hund, Ruh, Schwein z. Gerade der Entdecker und Haustbegründer des Geses von der Entwickelung des Fötus durch eine gewisse von Formen hindurch, K. E. v. Baer (gest. 1876), protestierte nach- 45 brücklich gegen die Annahme, als ob er mit dem Durchlausen bieser Mallänge an gewisse Tierformen ein Durchlausen der bett. Tierzustände selbst hätte lehren wollen. Desgleichen haben His, Goette, kölliker und verschöbene andere Aussführungen häckels und seiner Anhänger entschieden abfällig kritisset.

d) Ein in sich selbst wieder sehr vielheitlicher paläontologischer Betweis soll ergänzen, was die bisher betrachteten Argumente an Stringenz vermissen lassen. Milein auch er ist voll Lücken und Schwächen, namentlich gerade mit Beziehung auf den Menschen. Die postulierten Affenmenschen (Bithekanthropen) sind bis jest so wenig lebend als in solssen Justande aufgefunden worden. Weder der vielberufene Neanderthal-Schädel, noch der Engisz, 60 noch der Cro-Magnon-Schädel, noch die Kinnlade von Naulette, noch der Unterkiefer von Stramberg in Mähren (ausgegraben 1880), noch irgend sonst eine wefentliche Annäherung an ben Affentppus. Jene Kluft zwischen 70-75 Schädelraum-Minimum beim Menschen und 30-34 beim anthropoiden Affen wird durch keinen der bisherigen Funde ausgefüllt. Auf eo

Mensch

anderen Gebieten, d. h. foweit es fich um genealogische Verwandtschaftsverhältniffe inner= halb der Tierwelt handelt, mag die Paläontologie der Darwinschen Entwickelungslehre zu gute kommen: für das Affenursprungsbogma ist bis jest keine haltbare Stütze aus ihr ju entnehmen gewesen. Auch bem neuesten paläontologischen Fundstud, das die barwinistisch 5 gerichtete Anthropologie als angebliches Zwischenglied zwischen Affe und Mensch begrüßt und hochhält, dem Duboisschen Pithecanthropus erectus (ausgegraben 1893 auf Java durch ben niederländischen Militärarzt Eugene Dubois), tommt wirfliche Beweistraft zu Gunften bes Darwin-Häckelschen Dogma nicht zu. Die betr. Stelettbruchstücke scheinen beftenfalls — vorausgeset nämlich, daß der Finder fie richtig zusammengefügt hat — von einer dem 10 fumatranischen Gibbon nabestebenden hinterindischen Affenspecies bergurühren; ihre Burück= führung auf einen angeblichen Menscheitsstammbater oder Proanthropos kann (ähnlich wie früher in dem Falle des weftafrikanischen Gorilla) lediglich einer aufgeregten descendenz= gläubigen Bhantafie gelingen (vgl. Rud. Martin, Krit. Bedenken gegen ben Pithocanthr. er. Dubois, im "Globus" 1895, Nr. 15; Zödler, Die Anthropol. seit 1860 [s. oben 15 b. Lit.], S. 51 f.; J. Bumiller, Mensch ober Affe? Rurze Zusammenstellung älterer und neuerer Forschung über Stellung und Hertunst des Menschen, Ravensburg 1900; auch Blat, D. Menico 2c., S. 24 f.). e) Die Descendenzlehre leidet überhaupt, auch abgesehen vom Problem des Menschen= ursprungs, an unüberwindlichen Schwierigkeiten. Sie statuiert gewissen Analogien zulieb 20 genealogische Verwandtschaftsverhältnisse und Umbildungen der Organismen in größter Jahl, ohne daß auch nur ein Fall von definitiver und bleibender Umwandlung einer organischen Art in eine andere mit Sicherheit beobachtet worden wäre. Sie fingiert eine ber pflanzen= und tierzüchtenden Thätigkeit des Menschen analoge "natürliche Züchtung" (natural selection), mährend unsere empirische Beobachtung uns nirgends etwas anderes 25 als einen fixen, durch alle Jahrtausende der bekannten Geschichte hin unverändert bleiben= ben Charafter ber einzelnen Pflanzen= und Tiergeschlechter vor Augen stellt. Sie sucht bie innerhalb der historischen Zeit mangelnden Thatsachen der Artenumbildung den unermeßlichen Zeiträumen der Borwelt zuzuschieben, ohne mittelst dieses regressus in infinitum etwas anderes als eine endloje Vermehrung der Hypothefen, der prekaren Vorausjezungen 20 und unsicheren Annahmen zu bewirken. Db den Gooden der Gebirgsbildung wirklich jene vielmillionenjährige Länge zutomme, die der Darwinismus behufs Babrfceinlichmachung feiner Annahmen postuliert, gilt innerhalb der geologischen Forschung noch als sehr zweifel-haft; und die thatsächliche Beschaffenheit der in den versteinerungshaltigen Schichten vom Ubergangsgebirge an zu Tage liegenden Organismenrefte ergiebt nichts weniger als eine stetig 25 aufsteigende und lückenlose Gradation, zeigt vielmehr, daß die spezifischen Gruppen orga-nischer Wesen von allem Anfang an bestimmt geschieden gewesen sind. Das "ein jegliches in feiner Art" des biblischen Schöpfungsberichts wird durch das Naturleben der Jeptwelt ebenso fehr, wie durch die Thatsachenreihe der geologischen Vorwelt bewahrheitet. Die phan= tastischen Stammbaum-Ronftruktionen, mittelst beren hädel diesen Thatbestand zu ver-20 dunkeln und die zahllosen Riffe und Rlüfte in seinem System künstlich zu überbrücken gesucht hat, haben seitens der ernsteren wiffenschaftlichen Forschung wesentlich nur Spott Selbst R. Bogt hat fie ben Abelsstammbäumen bes Mittelalters verglichen, erfahren. welche die Genealogie dieses oder jenes Rittergeschlechts von Troja und den homerischen Helden herzuleiten suchten (vgl. überhaupt schon A. Wigand, Der Darwinismus und die 45 Naturforschung Newtons und Cuviers [1874-77], sowie aus jungster Zeit die zahlreichen Gegenschriften gegen Hädels Welträtfelbuch, namentlich E. Dennert, Die Wahrbeit über Hädels Welträtfel, 2. Aufl., Halle 1901, sowie denselben im "Bew. d. Gl." 1901, S. 109 f. 392 ff.). f) Schwerer noch als die bisher aufgezählten Gegengründe fällt ine Gewicht, daß

 Schwerer noch als die bisher aufgegahten Gegengründe fatt me Gewicht, daß
 bie Tierabstammungshypothese ber Darwinisten den ungeheuren Abstand, welcher in psychischer Hindungen dem Menschen und jedem Tier, auch dem höchstschehenden statt= sindet, nicht gehörig berückstichten dem Menschen und jedem Tier, auch dem höchstschehenden statt= sindet, nicht gehörig berückstichten dem Menschen und jedem Tier, auch dem höchstschehen sinder in psychischen und gehörig berückstufen dem Menschen und jedem Tier, auch dem höchstschehenen statt= sindet, nicht gehörig berückstufe in der Reihe der Meltwesen, von allen vorausgegangenen Organismen durch die Thatsachen seiner Freiheit und seines Selbstbewußtseins absolut geschieden und infolge davon auch äußerlich, durch seine Sprachbegabung (als μέροψ ärdgewaroc) in weitestem Abstande über jedes höhere Tier sich erhebend. Bekannt ist das Klägliche Unvermögen der Darwinianer, auch Darwins selbst ("Abst. des Menschen", I, Rap. 2), ihre Entwicklungsphantassen auch auf das linguississen ju übertragen und dem: gemäß eine allmähliche Metamorphose von Tierstimmen in artikuliertes Sprechen plaussibel 60 zu machen. Die menschliche Sprache bleibt nun einmal, nach Mar Müllers treffendem Ausspruch, "ver Rubikon zwischen Tier und Mensch". Auch der neueste Bersuch zur Uberbrückung dieser trennenden Kluft, in des Nordamerikaners Garner Schrift "Die Sprache der Affen" (aus d. Engl. durch Marschall, Leipz. 1900) hat nur Lächerliches zu Tage gesördert (s. Ed. König in d. AERKI 1902, S. 135 f.). — An die Sprache schrift "Die sprache der unmittelbar der Inbegriff geistiger Vorzüge in intellektueller, moralischer und 5 religiöser Beziehung, welche uns über die Tierwelt erheben. Das Gesamtgebiet dieser Geistesvorzüge als Produkt einer rein natürlichen Entwickelung aus schlechthiniger Ur= barbarei und viehischer Rohheit darstellen zu wollen, ist in der That, mit Kant zu reden, ein höchstt, "gewagtes Abenteuer der Vernunft", ein verwegener Lusststeie. Diese Geschlechte 10 von den ungleichen Affe und Menschle. der Beantassie. Diese Geschlecht jährigen Entwickelung den ersteren weit hinter sich zurückgelassen habe, verdient doch in der That nur den Namen eines naturphilosophischen Romans, womit besonnenere Forscher (Agassiz, Rub. Wagner, Wigand, Dubois-Reymond 2c.) sie seit ihrem ersten hervortreten wiederholt belegt haben und immer noch bezeichnen.

Rurz, die Menschbeit läßt sich mit nichten der Tierwelt als eine Potenzierung von beren höheren Arten subjumieren. Gie bildet ein naturreich für sich, von gleicher Selbstständigkeit wie das Mineral-, das Pflanzen-, das Tierreich einerseits, und wie die unsichtbare Geifter= ober Engelwelt andererfeits. Mit Recht stellen A. de Quatrefages (Das Menschengeschlecht 2c., s. o. d. Lit.) und die ihm folgenden französischen Physiologen 20 Dienigengeichtegt 2c., 1. 0. d. Lit.) und die chim folgenden tranzonigen Isypiologen 20 E. Bouchut, Tandon 2c. (Vertreter einer ber einflußreichsten medizinischen Schulen der Gegenwart, der sogen. seminalistischen), desgleichen neuere deutsche Darwinkritiker wie Hans Driesch (die Biologie als selbstiständige Grundwissenschaft, Leipzig 1893), Haak (Die Schöpfung des Menschen und seiner Ivaal, Jena 1895), Sustav Wolff (Der gegenwärtige Stand des Darwinismus, Lyz. 1896), Alb. Fleischmann (Vorl. über De= 26 scedenztheorie, 1901) 2c., sich auf diesen Stweier Naturreiche, zwischen denen eine mit nichts zu überbrückende Aluft sich auftbut. Beachtung mögen daneben immerhin auch manche der Vermittelungsversiche zwischen der wieschieftischer Wenschenmanche ber Vermittelungsversuche zwischen barwinistischer und biblisch-theistischer Menschenschöpfungslehre verdienen, wie sie teils naturwissenschaftlicherseits, teils theologischerseits 20 in der ausdrücklichen Absicht, das spezifisch Unterscheidende der Menschennatur zu gehöriger Geltung zu bringen, aufgestellt worden sind. Es gehören dahin besonders die Theorien von 21. R. Ballace, dem Mitbegründer der Descendenzlehre, der (in feinen "Beiträgen zur Theorie der natürl. Buchtmahl", 1870) bei der Thatjache der Erschaffung des Menschen allerdings einen Aft der Zuchtwahl, aber nicht der natürlichen, sondern der göttlichen 85 Buchtwahl stattfinden läßt; von dem französischen Botaniker Raudin, der gleichfalls einen Alt besonderer göttlicher Mitwirkung bei dem Entwickelungsprozesse fte ftatuiert, welcher dem Stammbater unferes Geschlechts das Dasein gegeben habe (Les espèces affines et la théorie de l'évolution, Par. 1874); von Osw. heer in Zürich, bessen "Umprägungs-theorie" eine wissenschaftliche Vermittelung zwischen der Descendenzlehre und der konserverter w gearteten Naturphilosophie anstrebte; von dem Bürzburger Ihpssologen Kölliker, dessen Theorie einer heterogenen Zeugung oder einer "Entwickelung der Organismen aus inneren Ursachen" (ähnlich wie auch A. Wigands Versuch einer "Genealogie der Urzellen", 1872) auf eine Art von Beredelung oder Spiritualisierung des Descendenzgedankens abzielt gleichwie auch K. E. v. Baers Bersuch zu einer Kombinierung die Stebankens uszen Annahme einer göttlichen Zweckjezung hierher gehört (vgl. wegen dieser Lestgenannten die Monographien von R. Stölzle: K. E. v. Baer und s. Weltanschauung, Regensburg 1897, und: A. v. Köllikers Stellung zur Descendenzlehre, Münster 1901). — Unter ven hierher gehörigen Vermittelungsversuchen von theologischer Seite bar von Rud. Schmid (Die Darwinschen Theorien und ihre Stellung zur Bhilosophie, Religion und Moral, 50 Stuttgart 1876) als einer der umsichtigst abgefaßten und besonnensten immer noch her= vorgehoben werden. Uberreich an dergleichen ift die englische und amerikanische Litteratur der letten Jahrzehnte, deren einschlägige Produkte, wegen des vielfach noch Fließenden, Bärenden und wenig Geklärten des in Rede stehenden Kompleges naturwissenschaftlicher Forschungen regelmäßig rasch wieder zu veralten pflegen (vgl. die zeitweiligen Uebersichten 65 und Drientierungsartikel im "Beweis d. Gl." seit ca. 1880, aus jüngster Zeit bes. die Artikel im Jahrg. 1900, S. 161 ff. 461 ff.; 1901, S. 362. 432 ff.). 2. Einheit des Menschengeschlechts. Die Menschleit entstammt Einem ersten

2. Einheit des Menschengeschlechts. Die Menscheit entstammt Einem ersten Paare von Mann und Weib (Gen 1, 27); Gott hat gemacht, daß "von Einem Blute aller Menschen Geschlechter auf dem ganzen Erdboden wohnen" (AG 17, 26). Auch so

Mensch

diefen biblischen Satz bewahrheiten zahlreiche urgeschichtliche Uberlieferungen des Heiden= tums, indirett namentlich manche ber das Paradies, den Urfitz ber Menschheit, betreffenden (bgl. Bold, Art. "Eben", Bd V S. 161, fowie ichon die Differtation von S. Lipichut, De communi et simplici humani generis origine, Hamburg 1864, u. a.). Freilich erscheint s auch der Polygenismus oder Authochthonismus, die Voraussezung besonderer Stammbäter für die einzelnen Stämme oder Völkergruppen, weit verbreitet in den heidnischen Sagen= treisen. Dem Geist bes Hellenentums mit feinem stolzen Herabbliden auf die Welt ber "Barbaren" (vgl. Kol 3, 11) entsprach diefe Anschauungsweise einzig und allein. Seit ben Zeiten ber Renaiffance ift benn auch dieje altgriechische Authochthonentheorie vielfach 10 wieder aufgelebt, und zwar in mehrerlei Ausprägungen : teils als eigentlicher Bolygenismus ohne jede Rücksicht, und zweit in meyereter Auspreugungen. tens us eigenniger porzychismus ohne jede Rücksichtsnahme auf die biblische Ueberlieferung von Adam (so bei Cäslalpinus; später bei Blount u. a. engl. Deisten), teils als Coadamitismus, Behauptung der Eristenz mehrerer Adam oder Stammbäter der Hauptrassen nebeneinander (Theophr. Paraceljus, Posmann 2c.), teils als Präadamitismus, oder Behauptung des Vorausgegangenseins 15 eines oder etlicher Stammbäter der wilden und dunkelfarbigen Menschenrassen vor Adam als dem Stammwater nur der Juden oder überhaupt der helleren und geiftig höher ftehenden Menschheit (Zanini von Solcia 1459; Jaac la Bevrere 1655; neuerdings Schelling, E. v. Bunsen, M'Causland 2c.). Vom Standpunkte der neueren naturwissenschaftlichen Anthropologie aus widersprach Blumenbach dem Volgenismus; seine Hauptschrift De 20 generis humani varietate nativa (4° ed. 1795) verteidigte entischer bie Arteinheit des Menschengeschlechts und lehrte die Möglichkeit des Ausgegangenseins der fünf Haupt= rassen der Kaukassier, Mongolen, Neger, Amerikaner, Malayen von Einem Ursprunge; ähnlich Brichard, John Hertchel, W. u. Al. v. Humboldt 20. Andere Anthropologen unseres Jahrhunderts haben durch ihr Studium der anatomisch-physiologischen und linguistischen Raffen-25 unterschiede in der Annahme eines vielbeitlichen Ursprungs der Menscheit sich bestärken laffen; so unter dem Einflusse der Sklavenhalterpolitik der südl. Ver. Staaten die nord= ameritanischen Schädelforscher Morton, Nott, Gliddon, Knor, beren ertrem polygenistischen Lebren Agassij (geft. 1873) sich anschloß, ber Urheber des berüchtigten Vergleichs vom Entstanden= sein der Fichten in Wäldern, der Bienen in Stöden, der Heringe in Bänken, der Büffel so in Herben und der Menschen in Nationen (Essay on Classification, 1857, p. 166). Seit dem Einflußreichwerden der Entwickelungslehre Darwins hat der Monogenismus wieder ein gewiffes Übergewicht in den Kreisen der Ethnologen erlangt. Mehrere der bedeutendsten Repräjentanten dieses Forschungsbereichs halten an der Arteinheit des Menschengeschlechts und feinem Ausgegangensein wenn nicht von Einem Baare boch von 86 Einem Ursits oder Schöpfungsherd seft; so Östar Beschel in seiner Bölterkunde (1873), Th. Waits und sein Fortsetser G. Gerland in ihrer Anthropologie der Naturvölker (1859 bis 1871), A. de Quatrefages in seiner Units de l'espèce humaine (1861) und in dem späteren Berke "Das Denschengeschlecht"; neuestens besonders Reane, bessen Ethnology (f. o. die Litt.) den Ursprung des Menschengeschlechts zwar in die Miocänzeit zurüchverlegt, 40 aber bennoch bie Urverwandtichaft ber vier Hauptraffen : Aethiopen, Mongolen, Amerikaner, Raukasier statuiert. — Manche Darwinianer haben allerdings beides: die polygenistische These und die Affenursprungslehre zu vereinigen gesucht, also den Umbildungsprozes aus affenähnlichen Brogenitoren unferes Geschlechtes in Menschen zu mehreren Malen auf verschiedenen Bunkten der bewohnten Erde stattfinden lassen; so Bogt, Schaaffhausen, D. Caspari, 45 Fr. Müller. Doch bevorzugen Dartvin, Hulley, Wallace 2c. die Annahme nur Eines Schöpfungscentrums; und selbst Häckel huldigt jener Kombination von Descendenzlehre und Bolygenismus nur bedingterweise, sofern er zwar eine Vielheit von Menschenarten statuiert, diese vielen (im ganzen zwölf) Arten jedoch auf Einem bestimmten Buntte, nämlich etwa in einem längst untergegangenen Kontinente zwischen Australien und Ma-50 dagastar ("Lemuria" benannt nach einem Vorschlag des Zvologen Sclater), sich aus einem Geschlechte anthropoider Affen entwickeln läßt.

Zu Gunften des Monogenismus, und zwar nicht bloß des abgeschwächten und naturphilosophisch-idealisierten, der bei der Annahme Eines Schöpfungscentrums stehen bleidt, sondern zu Gunsten des strengeren oder biblischen, der Ein göttlicherweise erschaffenes Ur= 55 paar statuiert, entscheiden hauptsächlich solgende Gründe:

a) Das physiologische Hauptargument für die Annahme des einheitlichen Ursprungs besteht in der Thatsache, daß die Menschheit aller Rassen das Vermögen einer fruchtbaren Vermischung ihrer Angehörigen untereinander in unbeschränktem Maße bestigt. Mit Recht galt dieses Merkmal der fruchtbaren Kreuzung menschlicher Rassen oder der Existens vieler 60 zeugungöfähiger Bastardtypen unseres Geschlechts (Mulatten, Mestigen, Zambos 2c.) schon einem Blumenbach (a. a. D.) und Buffon (Oeuvros, vol. IV, p. 386 sq.) und gilt es nicht minder der Mehrheit bedeutender Physiologen der uns näher liegenden Zeit (Joh. Müller, Rud. Wagner, Waiz, Quatrefages, Kollmann 2c.) als entscheidend zu Gunsten der Arteinheit der Menschheit. Steht diese aber fest, so erscheint auch der Ursprung von Einem Stammelternpaare unmittelbar nahe gelegt und vorzugsweise wahrscheinlich. Bgl. schon 5 J. Willbrand, Stammt das Menschengeschlecht von Einem Baare ab? (1844); sodann Quatref. a. a. D., besonders I, 53-102; M. Rauch, Die Einheit d. Menschengeschlechts, Augsdurg 1873, S. 33 ff.; Blay, Der Mensch 2c., bes. S. 110 ff.

b) Eine Reihe weiterer physiologischer Einheitstriterien gesellen sich verstärkend hinzu. So die gleichartige Stelettkonstruktion aller menschlichen Rassen, die gleichlange Dauer der 10 Schwangerschaft bei ihnen allen, die gleiche Periodizität der Katamenien, die gleiche mittlere Bulsfrequenz und Normaltemperatur des Körpers, die gleiche Erkrankungsfähigkeit und die gleiche mittlere Lebensdauer bei den Menschen aller Rassen und Zonen (Rauch a. a. D., bes. 47 ff. 65 ff. 73 ff.).

c) Dem Scheine, als ob das weite Auseinandergehen der Raffen in Bezug auf 15 Schädelgestalt, Beschaffenheit von Haut und Haaren 2c. auf eine ursprüngliche und wurzelhafte Verschiedenheit zurückweise, stehen zahlreiche bedeutsame Beobachtungen gegenüber. Dieselben betreffen z. B. den mächtig umbildenden Einfluß der klimatischen Verstältniffe auf Europäer in Ostindien und in Nordamerika, desgleichen auf Neger in Nord- und Mittelamerika 2c. schon nach wenigen Generationen; betreffen ferner die überaus weite 20 Verbreitung solcher konventioneller Unsitten, wie gewaltsame Schädeleinpressung, vorgenommen an kleinen Kindern (die sog. Skoliopädie oder künstliche Schädelsormung, vgl. Ausland 1866, Nr. 46; 1868, Nr. 5; Archiv für Anthropologie Bd XII, H. III, S. 364 ff.), und anderes Derartige.

d) Mit ven linguistischen Gegengründen gegen den Monogenismus verhält es sich 25 ähnlich: sie sind großenteils nur Scheinargumente. Die Sprachen unterliegen im Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende ebensogut beträchtlichen Umbildungen, wie die äußeren physiologischen Rassender und Jahrtausende ebensogut beträchtlicher Umbildungen, wie die äußeren physiologischen Rassender und despotische Gewaltalte sind ebensogut konstatiert, wie Beispiele eines sörmlichen Sprachenaustaussens, wodurch Völler ihr angestammtes Ivom dem irgende 200 welches kultivierten Nachbarvolkes zulieb gänzlich aufgaben, wie im Altertum die hamistischen Phönikier, später die Langobarden, die Bulgaren, die Dasse u. Rhätoromanen, die Berbern Maroktos 20. Auch durch leidenschaftliche Feindschaft zwischen Nachbartkämmen, sowie durch mancherlei isolierende Einstüsstende Feindschaft zwischen Nachbartkämmen, sowie durch macherlei isolierende Einstüsstende Wertzer u. Rhätoromanen, die Berzesten Maroktos 20. Auch durch leidenschaftliche Feindschaft zwischen Nachbartkämmen, sowie durch mancherlei ifolierende Einstüsstende Dieerarme 20., müßen vielsach gewaltige Berzstetten oder durch jchwer zu überschreichende Meerarme 20., müßen wielsach bie Prozesse den Schein einer radikalen Verschenheit annahm. Egl. schon Bais, Unthropol. d. Naturvölker, I. 285 ff., sowie besonders W. D. Weitner, The Life and Growth of Language, p. 275 sq.; Aller. Gießwein, Die Hauptprobleme der Sprachwisstauftan in ihren Veziehungen zur Theologie, Philosophie und Anthropologie, Freiburg 40 1892; Platz a. a. D., 363-377.

e) Wo die Sprachforschung für sich allein die weiten Klüfte, welche den Menschheitsförper dermalen zerspalten, nicht zu überbrücken vermag, da bietet vielsach die vergleichende Urchäologie und Religionsforschung wichtige Instanzen für die Annahme eines Urzusammenhanges dar. Die weite Verbreitung gewisse urgeschichtlicher Traditionen, beson= 45 bers der nicht bloß bei den verschiedensten Bölfern der alten Welt, sondern desgleichen auch bei vielen Stämmen Amerikas und Oceaniens heimischen Sintslutzgagen, kann schwerlich anders als durch die Statuierung uralter Verwandtschaftsbeziehungen erklärt werden. Auch die aus wiederholte Einwanderungen ihrer Vorschaften aus Ostassen finderen Sagen des amerikanischen Volkes sind, zusammengehalten mit so manchen sonstiemen Annahmen, wie sie neben George Squier, H. Bancroft, Lorenz Diefenbach 2c., 3. B. auch 3. G. Müller in seinen "Amerikanischen Urreligionen" (1855) vertrat, zur Gennüge. Sie zeigen vielmehr die Richtigkeit der die amerikanischen Kungen die frühesten Ansämen bes Austrikanischen II. 29 f.), Chevalier (Le Mexique ancien et moderne, 1863), D. Beschel (im Ausland 1867, Rr. 47 u. 5.), F. v. Hellwald (ebendal, 1871, Rr. 11, 47 u. 5.), Bachmann (The Unity of the Human Race — bei Shields, The Final Philosophy, 1879, p. 184), Ebrard (Apologetik, Bb II, 2. Aufl., 1880) u. v. Amberer. 60

Meusch

f) Endlich zeugt für die spezifische Einheit und einheitliche Abstammung unseres Ge= schlechts der Umstand, daß die Rassen desselben in psychischer Hunder Hinsteit eine durchgreifende Gleichartigkeit und geistige Verwandtschaft zu erkennen geben. Die Befähigung zur Teilnahme an den höheren geistigen Intereffen der Gesamtmenschheit, zur Mitarbeit 5 an den Aufgaben des Reiches des Geistes, fehlt selbst da nicht, wo eine Jahrtausende alte Berwilderung ber Stämme ben Lichtfunken gottbildlicher Burbe fast völlig verlöschen gemacht hat. Der Satz von der Ohnmacht der christlichen Religion als civilifierender Macht gegenüber der spröden Widerstandstraft niederer Rassen (-- "Le christianisme n'est pas civilisatoire" — f. de Gobineau, Essai sur l'inégalité des races humaines, 10 Baris 1853) hat durch die Thätigteit christlicher Miffionare unter den Bilden aller Zonen und Weltteile, unter den Rannibalen der Fidschi-Infeln wie unter den Kolhs in Bengalen, unter den Negern auf Sierra Leone wie unter den Kaffern Südafrikas und den Feuerländern des südlichsten Amerika, bereits reichliche Widerlegung erfahren und erfährt fie noch täglich. Man vgl. die in meiner "Lehre vom Urstande" 2c. S. 239 zusammen= 15 gestellten Hauptbeispiele, sowie Alb. Lange, Geschichte des Materialismus, 2. Aufl., II, 436; A. Mührt, Uber eratte Naturphilosophie, 4. Aufl., 1880, S. 56; Hermann Sopaur, Aus Westafrita, 1879 (Beweis des Glaubens, 1880, S. 148); Quatresages a. a. D., II, 200 ff. ; 2B. Schneider, Zur Kulturfähigkeit der Neger, Frankfurt 1885. Ueber die Frage nach dem mutmaßlichen Ursit der Menschheit oder der Lage des 20 Paradieses s. die Abhandlung: Eden, Ophir, Ephraim, S. 1—38 (in Zöckler, Bibl. und Rirchenhift. Studien, I, München 1893). Bgl. den schon cit. Art. "Eden" von Bolck, in Bd V, sowie als neueste einschlägige Monographie: 2B. Engeltemper, Die Paradieseflüsse, Münster 1901. 3. Alter bes Menschengeschlechts. — Nach herkömmlicher Auffassung giebt bie 25 Bibel der Menschheit ein nahezu sechstausendjähriges Alter, sofern fie zwischen der Erschaffung Abams und zwischen Christi Geburt vier Jahrtausende (nach Uffher und Ideler 4004 (4006), nach Calvifius 3950, nach Repler und Betavius 3984 2c.) verstrichen sein

läßt. Mit einer so kurzdauernden Existenz unseres Geschlechts scheint die Annahme seiner Ur-Einheit schwerlich vereinbart werden zu können. Allerdings muß als ein die Hervor= vo bildung der damaligen schröften Rassenunterschiede aus dem Einen Urstamm beschleunigendes Moment die zertrennende Einwirkung der Sünde, besonders seit derartigen Begebenheiten wie die in Gen 11, 1 ff. geschilderte in Anschlag gebracht werden. Daß auf diesen Faltor der Sünde nicht hinreichende Rücksicht genommen wird, erschwert vielen unnötigerweise das Festhalten am Monogenismus und läßt nicht wenigen anderen, die den Bolygenismus aller= bings entschieden verwerfen, die bekannte prosus Freigebigkeit der naturalistischen Anthropologen mit ihren Myriaden von Jahren mehr oder minder plausibel erscheinen. Wird in-

bessen biesem, bei den Teilungs- und Zerklüftungsprozessen ber alten Völkerwelt jedensalls eine bedeutende Rolle spielenden Einslusse des Sündeprinzips oder des Geistes Kains (nach 1 Jo 3, 12 ff.) auch noch so umsichtig Rechnung getragen, immer bleiden Bedenken in 40 Fülle zurück, welche eine Erweiterung jenes nur viertausendjährigen Abstandes zwischen 20 am und Christus zu begünstigen, ja gebieterisch zu fordern scheinen.

 a) Innerhalb der hl. Schrift selbst ist es möglicherweise auch ichon die von den Septuaginta dargebotene Reihe von Varianten zu den Alterszahlen der Erzwäter in Gen 5 und 11 mit ihrer Erhöhung der Gesamtdauer der Menschheitsgeschichte um ungesähr ein as Jahrtausend, jedenfalls aber das in sich Unsichere und Pretäre des auf jene Erzwäterachlen gegründeten hiblicherforonologischen Suftems überhaupt, verhunden mit mehreren des

- jahlen gegründeten biblisch-chronologischen Systems überhaupt, verbunden mit mehreren bebeutsamen Analogien von anderen gleichfalls nur wenig zuverlässigen Zahlenreihen, worauf man Zweifel an der Genauigkeit jener traditionellen Gesamtschätzung der vorchriftlichen Menschheitsgeschichte auf rund 4000 Jahre zu gründen ein Recht hat. Es ist jedensalls so etwas Wahres an dem Satze von Th. Chalmers (1814): "The sacred writings do not
- fix the antiquity of the globe" jowie an den ähnlichen Erklärungen von le Hir und S. de Sach: La chronologie biblique flotte indécise; . . . Il n'y a pas de chronologie biblique, etc. Die Annahme eines nur lückenhaften oder auszugsweifen Überliefertseins der Patriarchenregister in Gen 5 und 11, ja eines bloß ellektischen Ber-
- 55 haltens des Berichterstatters gegenüber dem urgeschichtlichen Gesamtstoffe liegt in der That nahe genug, wenn man vor allem das unleugbare Symbolische der Zehnzahl bei dem Erzväterlisten erwägt; wenn man damit die gleichfalls nach zahlen-symbolischen Prinzipien komponierten Geschlechtsregister in Mt 1 und Lc 3 vergleicht; wenn man ferner an abfürzende oder sonstwie ungenaue Angaden denkt, wie die auf die Dauer des ägwptischen 80 Aufenthalts Israels oder ber Richterperiode bezüglichen; wenn man endlich die wegen

ihres fragmentarischen Charakters und ihrer vielsach nur andeutenden Kürze besonders lehrreichen Genealogien der Eingangskapitel der Chronik (I, 1—9) in Bergleich zieht. Eine unbefangene Erwägung aller dieser Umstände erhebt es so gut wie zur Gewißheit, daß die wirkliche Chronologie der alttestamentlichen Überlieferung mit der synagogal-jüdischen und der kirchlich traditionellen sich keineswegs deckt, vielmehr ein ziemlich viel umstange 5 reicheres Gediet umspannt. Die Bibel läßt es zu, der Menschheit ein um etliche Jahrtausende höheres Alter als das gewöhnlich angenommene zuzuschreiben. "Der kompleze Charakter der biblischen Geschichtschereibung gestattet nötigenfalls eine Diduktion des chronologischen Nezes" (Frz. Delizsich).

b) Außerhalb der Bibel giebt es wenigstens bei zwei Rulturvöllern des Altertums, dem 10 ägyptischen und dem babylonischen, positiv lautende und wohl glaubwürdige Nachrichten über bie Dauer ber vorchriftlichen Rulturentwickelung, womit die traditionellen 4000 Jahre ber Sp= nagoge und Rirche fich nicht wohl reimen laffen. Auch wenn Agpptens Protomonarch Menes nicht volle 4000 Jahre ober darüber b. Chr. anzuseten wäre, wie manche Agyptologen wollen; auch wenn er mit Lepfius 3890, mit Bunfen um 3600, mit Rarl Riebuhr erft um 15 3000 b. Chr. gefest würde: immerhin würde auch mit einem nur fo weit zurückliegenden Anfangspunkte der ägyptischen Geschichte bie Annahme, bag der Urfprung der Menschheit überhaupt nur etwa vier Jahrtaufende vor unferer Zeitrechnung anzuseten sei, sich schwer vereinbaren lassen. Jedes weitere Jahrzehnt der Hierogluphenentzifferung aber, jeder neue große Gräberfund im wunderreichen Nillande, hat bisher neue Bestätigungen direkter oder 20 indirekter Art erbracht für die ungefähre Richtigkeit jenes von Manetho aufgestellten Sp-ftems der 30 Königsgeschlechter von Menes bis auf die Perserzeit mit seiner ungefähr drei Jahrtausenbe umfaffenden Gesamtbauer. Für Babyloniens Urgeschichte scheint ein guruck-reichen ihrer frühesten Data in ein noch entlegeneres Zeitalter angenommen werden zu Das aus einer Toncylinder-Inschrift Naboneds entnommene Zeugnis für das 25 müssen. Jahr 3800 als ungefähre Zeit des Königs Sargon I. (deffen Sohn Naramfin den Sonnentempel zu Sippara angeblich 3200 Jahre vor Naboneds Zeit gegründet hätte) scheint allerdings unsicher zu sein und, wohl infolge einer Zahlverschreibung (3200 statt 2200), das Alter jener Herrscher um etwa ein Jahrtauser einer Jukoverspreichung (1.5. C. Lehmann, Zwei Hauptprobleme altorientalischer Chronologie, Lyz 1898 und vgl. dazu Ed. Meyer im so EBU 1899, Nr. 4; auch P. Jensen in GGA 1900, S. 839 ff.). Aber durch neueste babylonische Ausgradungen, insbesondere diejenigen Hilprechts (seit 1893), scheint für Südz babylonien eine schon vorsargonische Königsreihe von ziemlicher Länge mit genügender Sicherheit ermittelt zu sein; wodurch das Zurückgehen der Anfänge babylonischer Kultur bis ins 5. vorchriftliche Jahrtausend immerhin wahrscheinlich wird (vgl. V. Scheil, Textes 25 Hamito-semitiques, Paris 1900, jowie Zödler im Bew. b. Gl. 1896, G. 326ff., und 1901, S. 489 f.) Mit biefen und ähnlichen Ermittelungen ber altorientalischen Geschichts= forschung will die traditionelle judische und kirchliche Zeitrechnung, wonach die Erschaffung des ersten Menschenpaares um 4000 und die Noabsche Flut sogar erst ungefähr 2350 vor Chr. stattgefunden hätte, nicht wohl zusammenstimmen. Erftrectung der Gesamtdauer der co vorchriftlichen Zeiten der Menschheit um mindestens ein bis zwei Jahrtausende länger er= scheint vielmehr als eine durch solche Anhaltspunkte nahe gelegte Forderung.

c) Geringeren Wertes sind die auf geologische Berechnungen gestützten Argumente der sog. prähistorischen Anthropologie für ein angeblich nach Zehntausenden von Jahren zu messensche Allter der Menscheit. Die genannte Wissenschen betreffs der Stelett- und Schädelsustände und Umatischen Naturbedingungen, desgleichen betreffs der Stelett- und Schädelformen, sowie vor allem betreffs der tierischen Amgebungen der ältesten Bevölkerung zunächst Europas recht Dankenswertes ermittelt haben: Kriterien für sichere Zeitbestimmungen besitt sie die jetzt nicht. Wie es denn ein objektiv zuverlässiges geologisches Chronometer zur Zeit noch nicht giebt und überhaupt "alle Zahlen, welche von natürlichen Zeitmaßen so hergenommen für das Alter des Menschleuchst, Dawson, der englische Anonymus The Verstier 1877, der Vorweger Theodor Kjerulf in dem beachtenswerten Schriftchen: "Einige Chronometer der Geologie", deutsch von Lehmann, Berlin 1880, 2c.). So viel steht burch die Höhlensuns der sohr Kjerulf und schlenzen und zöwen und anderen vorweltlichen Tieren gegen Ende der letzten großen Vereisung unseres Kontinents, oder was dassellen Tieren gegen Ende der letzten großen Vereisung unseres Kontinents, oder was dasselle fit in och mährend des geologischen Diluviums, gelebt haben müssen. Aber wie lange diese Diluvial- oder Quaternärzeit zu erstrecken sein sein und wann sie aufhörte, ift an und für stas ganz ungetwiß. Wenn verschliedene französsigte Baläontologen, wie so

625

40

Abbe Bourgeois, Hamp, be Mortillet 2c., ein Zurückreichen der früheften Menschenspuren sogar bis in die Tertiärzeit zu behaupten versucht haben, so widersprachen ihnen hierin bisher bie meisten besonneneren Forscher nicht nur der übrigen Länder, sondern auch manche Frankreichs selbst (Broca, Abbe Moigno, Marquis de Nadaillac). Wären es aber auch 5 wirklich echte Reste aus tertiärer Zeit, worauf die ersteren sich stützen, so fragt es sich bann boch wieder : wie weit ist diefe Zeit felbst gurudzudatieren und wie grenzt fie fich vom Dilubium ab? find bie 200 000 Jahre, welche feit bem Miocan, und bie 80 bis 100 000, welche seit dem Pleistocan verstrichen sein sollen, wirklich mit zwingender Notwendigkeit angenommene Ziffern? Daß hier fast durchaus nur vage Mutmaßungen ohne soliden 10 wiffenschaftlichen Wert vorliegen, gestehen selbst folche Autoritäten des betreffenden Fors-schungsbereichs, denen irgendwelche Befangenheit zu Gunsten biblischer Annahmen sich auf leine Weise vorwerfen läßt, bereitwillig zu; so Schaaffhausen, Bogt, Zittel, Rütimever 2c. Die verwegenen Schäpungen des Alters der frühesten Menschenspurcen, welche Lyell in feinem betannten Berte Geological evidences of the antiquity of Man (1864) ge-15 wagt hatte, war er felbst in den späteren Auflagen desselben mehrfach zu modifizieren genötigt. Und ber neueste britische Schriftsteller über diefen Gegenstand, Ebward B. Tolor Anthropology; an Introduction to the Study of Man and Civilization, Lond. 1881) meint zwar einerseits : einige Dupend Jahrhunderte, wie die historische Zeit sie be-greife, reichten allerdings nicht dazu hin, das allmähliche Sichausbilden der menschlichen 20 Raffenunterschiede zu erklären ; andererseits jedoch erklärt er bie älteften bisher aufgefun= benen Menschenrefte aus der fog. frühesten Steinzeit oder Mammuthperiode für "chrono= logisch nicht mehr bestimmbar" (lying back out of the range of chronology). Abnlich spricht Quatrefages in dem mehrsach citierten Werke über das Menschengeschlecht fich aus. Er geht darin, wahrscheinlich übereilterweise, so weit, die früher geleugnete Bu-25 verlässigigteit der Bourgevisschen Beweise zu Gunsten des Tertiärmenschen zuzugesteben, tadelt aber daneben doch sehr bestimmt das Erorbitante der Altersschätzungen vieler Pa-läontologen und namentlich das "leichtfertige Umspringen vieler Darwinisten mit der Zeit" (I, 166; vgl. 177 ff.). Bal. überhaupt F. Bfaff, Allgemeine Geologie, 1873, S. 185 ff.; Böckler, Geschichte ber Beziehungen 2c. II, 581 ff., und Lehre vom Urstand, S. 289—325; 20 P. Schanz, Das Alter des Menschengeschlechts (in Bd I von Bardenhewers "Bibl. Stubien", Freiburg 1896); Blat, S. 427 ff. 457 f.

B. Der Mensch als Geistweien. Frz. Delisich, System der biblischen Pipchologie Leipzig 1855; 2. U. 1861. F. Sell, Die Gottebenbildlichteit des Menschen, Friedberg 1856. Ph. Fr. Reerl, Der Mensch, das Ebenditd Gotteds; sein Berhältnis zu Christo und zur Belt, 85 2 Tle (unvollendet), Basel 1861-66. d. Rudloff, Die Lehre vom Menschen auf dem Srunde der göttlichen Offenbarung, Gotha 1858; 2. U. 1863. B. Engelhardt, Die Gottebenbildlichteit des Menschen, Friedberg 1856. Der Menschen, Sollter, Die Betre vom Menschen auf dem Srunde der göttlichen Offenbarung, Gotha 1858; 2. U. 1863. B. Engelhardt, Die Gottebenbildlichteit des Menschen, Sollter, Die Betre vom Urstein der Grundzüge einer Pipchologie des Menschen, Leipzig 1873 f. O. Jöcker, Die Lehre vom Urstand des Menschen, Seipzig 1873 f. O. Jöcker, Die Lehre vom Urstand des Menschen, der Sundsläufen und der Erblücke nach der Lehre ver fath. Kirche, Paderborn 1881 (ultramontan). E. Börner, Biblische und der Lehre der fath. Kirche, Paderborn 1881 (ultramontan). E. Börner, Stilliche Unthropologie, Stuttgart 1887. S. Cremer, Mrt. "Ebendilb Gottes", in d. Erc.<sup>3</sup>, V, 113-118 (dasschieß hierher Gehörige findet ster d. Lehre v. der Gottbildblichtet des Menschen). - Bichtiges hierher Gehörige findet st. 2 voll., Remport 1888 f. (insbesonda ultima or Science, of the Sciences, 3. edit., 2 voll., Memport 1888 f. (insbesonda ultima or Science, of the Sciences, 3. edit., 2 voll., Memport 1888 f. (insbesonda revealed); beziehungsweise bei Fr. Ragel, Unthropo-Geographie, 2 Tie, Giuttgart 1882 f.; 2. M. 1899 f. (Lehre von der Einwirtung ber indigen Raurbeingungen auf die Bertehrsverhöltnisfe, das writchasstie und zurgen einwirtung ber indigen Raurbeingungen auf die Bertehrsverhöltnisfe, bas writchasstie und geistige Lehre von ber Giunderfale.

Aus ber auf Begriff und Wefen ber Humanität bezüglichen Litteratur gehören hierher besonders: R. Bernh. Hundeshagen, Ueber die Natur und die geschichtliche Entwickelung der Humanitätsidee in ihrem Verhältnis zu Kirche und Staat, Verlin 1853. J. J. van Oosterzee, <sup>55</sup> Oratio de religione christiana optima verae humanitatis magistra, Utrecht 1869 (auch deutsch, im Beweis d. Gl. 1869, S. 481 ff.). H. Krister, Humanität und Christentum, 2Bde, Gotha 1866 ff. henrit Scharling, Humanität und Gristentum in ihrer geschätlichen Entwickelung. Uus dem Dänischen, 2 Lie., Güterstoh 1874. C. Loring Brace, Gesta Christi, or a history of human progress under Christianity, London 1883. R. Rocholl, Philosophie der Geschichte, 60 Tl. II: Der positive Aufbau, Göttingen 1893 (S. 71 ff.).

Der Mensch ist nicht bloßes Naturwesen; er wandelt nicht als bloßer beseelter Leib seinen Weg. Seinen Leib erfüllt und regiert ein Geist göttlicher Abkunft; es "wohnt ein

Unsterblicher von hoher Abkunft in den Verwefungen" (Rlopftock). Von Gott gegeben und ju bleibender Gemeinschaft mit Gott bestimmt, ift des Menschen Geist hauptfattor feines Wefens, sein alleiniges Subjekt, sein wahres 3ch. Der Mensch hat nicht etwa bloß Geist, er ist Geist. Vom ersten Ansange seines Daseins an ist er Geistseele, nicht bloß Naturfeele wie die des Tieres. Sein geiftiges Vermögen ift — im Unterschied von dem bloß 5 zweidimensionalen auch der höchsten Tiere — ein breidimensionales (1. H. Scheffler, Das Schöpfungsvermögen und die Unmöglichkeit der Entstehung des Menschen aus dem Tiere, Braunschweig 1898, S. 116 ff.). Auch ift er mit diefer entschiedenen Borberrschaft des Geistwefens über das Naturwefen gleich anfänglich in die Geschichte eingetreten. Es verhält sich mit nichten fo, wie ber moberne Naturalismus will, daß der Mensch ursprünglich 10 bloßes Naturwefen, bloßes höheres Wirbeltier gewefen fei, woraus er fich bann allmählich zum geistbegabten, redenden und denkenden Menschen entwickelt hätte. Die Geschichte der Menschheit zerfiele bei solchem Sachverhalt in zwei successive Stadien, in eine Raturgeschichte und eine Geistgeschichte unferes Geschlechtes; von ber erfteren wüßten wir ledialich Indirektes, aus Kombinationen zoologischer mit anthropologischen Naturthatsachen Er= 15 schloffenes, nur die letztere wäre Geschichte im wahren Sinne des Wortes. Aber diese an= gebliche Raturgeschichte vor der wirklichen Menscheitsgeschichte ift reines Bhantasieprodukt; zumal als angeblich über Zeiträume von Myriaden Jahren sich ausdehnender Prozeß ist das behauptete Vorhergehen eines "prähistorischen Menschen" (Steinmenschen, Eiszeitmenschen 2c.) vor bem jegigen Menschen nichts als ein fulturbistorischer Roman von gabnenber 20 Ein Schöpfungsstadium wird allerdings dem jezigen Menschheitsdasein Langweiligkeit. vorausgegangen fein, wie jeder einzelne Mensch feine Beugungs- und Geburtsgeschichte bat. Aber warum als Prozeg von ungemeffener Länge benten, was biefem von felbst fich dars bietenden Gleichniffe zufolge verhältnismäßig turz und rafch verlaufen fein muß? Warum ber allein naturgemäßen und wahrscheinlichen Parallelle zwischen Individualschöpfung und 26 Gefamtschöpfung des Menschen eine höchst naturwidrige, von allen bekannten Analogien entblößte substituieren? Warum der geoffenbarten Wahrheit die Träume einer in glaubenslofer Debe erstarrten und verwilderten monistischen Phantafie vorziehen? Natur und bl. Schrift gleicherweise zeugen gegen die darwinistische Konstruktion der Prähistorie. Dem Steinzeitalter unferes talten europäischen Nordens muß im wärmeren Süden eine hoch so entwidelte Metallzeit längft zur Seite gegangen fein, gleichwie erwiefenermaßen neben Standinaviens Bronzezeit eine füdeuropäischen Eisenzeit eristierte. Dieselben Jahrhunderte, während deren Galliens und Belgiens Renntiermenschen (die man übrigens nicht als stupide Kannidalen ohne höhere Intelligenz venken darf — vgl. Platz, S. 26 ff.) auf ein= samen Eisgefülden jagten, sahen am Ril und Euphrat schon das bunte Spiel eines hoch zo geförderten Rultur- und Runftlebens. Von Ägyptens Hyramiden ist es historischer erwiefen, daß fie Helbetiens Pfahlbauten im Alter um zwei Jahrtausende übertreffen. Warum scheut man sich, der Urkunde über unseres Geschlechtes früheste Erinnerungen Glauben zu ichenten, beren Entstehungsgeschichte mit dem Jugendleben ber ältesten befannten Bölter ber Erde notorisch zusammenfällt, zugleich aber dieser Bölker eigene früheste Aufzeichnungen 40 an innerer Glaubwürdigkeit weit übertrifft und mit dem Siegel göttlicher Wahrheit geweiht und gefräftigt erscheint?

Ausgehend von den eben genannten altmorgenländischen Kulturstätten, in deren Nähe wohl auch schon seine Wiege gestanden (vgl. die angeführte Abhandlg. "Eden, Ophir" 2c., S. 13 f.), hat das Menschengeschlecht im Laufe einer schwerlich viel längeren als sechs 45 tausendischer Entwickelung alle bewohndaren Länder und Inseln des Erdballs besiedelt. Auseinandergetreten zu zahlreichen Stämmen und fast zahllosen Völkern, beherrscht es nichtsdestoweniger als Ein Reich des Geistes die Weiten der Erde. Ein Menschernum erfüllt alle Länder und gebietet auf allen Meeren. Vor den Geboten Eines allumfassensen Bölkerrechts beugen sich schen großen Verfehrsneges, womit das moderne Kultursehen die Erde immer dichter umschlingt und umklammert, wird bald kein Bolk mehr ausgeschlossen sich zu Enge geht, beides vorgebrungen sein: die mordende Feuerwaffe des Europäers und Amerikaners, aber auch der lockende Klang christlicher Predigt, der so Beginn einer Unterweisung in evangelicher Wahreit.

Die menschliche Civilisation erstreckt beides allenthalben hin: ihren Segen und ihren Fluch. Als "Humanität" im guten wie im bösen Sinne sucht sie sich der Herrichaft über unseren Planeten zu bemächtigen. An und für sich betrachtet, nach ihrem Urbegriff und nach höherer göttlicher Bestimmung, ist die Humanität ein durchaus gutes, edles Prinzip, würde 60

40\*

Mensch

bas "Homo sum; nil humani a me alienum esse puto" eine hinreichend feste Basis menschlichen Rechts und menschlicher Sitte für alle Länder und Zeiten bilden können. Allein burch das Eindringen der Sünde in die Entwickelung unferes Geschlechts ift fein angestammter Abel vielfach zu äußerster Bertlosigkeit herabgesunken, ja positib fcblimmer 5 Korruption anheimgefallen. Die im Laufe der Jahrtausende angesammelten Schätze ge-meinsamer Geistesarbeit sind wurmstichig und rostig geworden, die göttlicherweise bestellten Pfleger des Gottesgartens der Erde haben sich vielsach in Räuberhorden und Mörder-banden verwandelt. Eine Rücklehr aus dem heillosen Verwilderungszustande zur normalen Urgestalt menschlichen Seins und Strebens würde mittelft eigner Kraftanstrengung ber 10 Menschbeit nimmermehr zu vollführen fein. Nicht einmal zur Kenntnis ihres Verderbens könnte diefelbe von sich aus gelangen, so wenig als die 3dee dessen, was sie normalerweise fein und leisten foll, ihr von felbst zu tommen vermöchte. Die natürliche Menscheit ist zur wahren Erkenninis ihrer selbst, zur Gewinnung eines Menscheitsideals und zumal des allein rechten und rettenden Menscheitsideals schlechterdings unfähig. Wie immer man 15 diefes Ibeal näher beftimmen möge, ob man es seite in die Erfüllung des äußeren civilis-fatorischen Berufs der Menschheit durch Ackerbau, Handwerk, Handel, Kunst, Wissenschutz (beziehungsweise in die Erfüllung der ethischen Naturpslichten in Familie und Staat), oder in die Bethätigung erbarmenden Mitgeschlä mit dem Leiden des Nächsten, oder endlich (mit Herber in seinen Humanitätsbriefen, sowie in seinen 3deen zur Philosophie der Be-20 schichte) in diese breierlei Junktionen zumal: seine Verwirklichung gelänge der Menscheet, wie sie an sich infolge ihres sündigen Zustandes ist, nun und nimmermehr. Dhne erlösende Hilfe von oben, ohne bas erleuchtende und wiedergebärende Eingreifen deffen, der als reales Menschheitsibeal, als wahrer Gottes= und Menschenschn in unser Fleisch gekommen, würde keine jener civilisatorischen und ethischen Ausgaben, die zur Realisierung der Menschheits= 25 idee gehören, ihrer Erfüllung näher gebracht worden sein. Sie find ihrer Erfüllung näher gebracht worden, als sie es vor 18 Jahrhunderten waren, und sie werden ihr näher gebracht von Jahrhundert zu Jahrhundert. Es erfolgt dies in einer Progression, welche neuestens geradezu einen reißenden Charakter anzunehmen begonnen hat, soweit wenigstens jene civilisatorischen Fortschritte in Handel, Handwert, 20 Landbau, Kunft, Vertehrstwefen in Betracht tommen (vgl. Rapels anregende hierauf bezügliche Schilderungen in der "Anthropogeographie", bes. I, 157 ff. 458 ff.; II, 1 ff.). Noch weit entfernt freilich von der vollen Realisierung ihrer Idee ist die Menschheit in ethischer und religiöser Hinscher. Statt eines Fortschreitens in dieser Beziehung scheinen die Erlebniffe ber jüngsten Vergangenheit eher ein betrübendes Jurückgehen anzukündigen (vgl. 85 Seeberg, An der Schwelle des 20. Jahrhunderts, Lyz. 1900, S. 119 ff.). Und doch kann und darf der Glaube an einen endlichen Sieg des Guten in der Menscheit über die es hemmenden Mächte des Böfen nicht aufgegeben werden — fo wenig wie das Streben nach dem ihr bestimmten Ziele der Aufrichtung eines die Gesamtheit der Erdenbewohner umfassenden Reiches der höchsten Kulturentwickelung aufhören darf. Den Grund zum 20 rastlosen Fortschreiten der Menscheit zu diesem Ziele einer allseitigen Unterwerfung der Erbennatur unter ihre Herrichaft hat tein anderer gelegt, als ber, welcher fich felbst "bes Menschen Sohn" nannte, die Blüte und Krone der Menscheit, der Herr, dessen Reich zwar "nicht von dieser Welt", aber doch die Rettung und Verklärung dieser Welt ist. Christi Reich und das Reich der wahren Humanität bilden konzentrische Kreise. Das Humanitäts-45 ideal ist vom christlichen Lebensideal nicht wesentlich verschieden: es verdankt sein Bestes, was zu seiner Realisierung bisher geschehen, der durch Christum vor achtzehnhundert Jahren in die Menschheit gebrachten neuen Lebensbewegung, und es wird, was an seiner Boll= endung noch mangelt, wiederum nur dem Christentum zu banten haben. Christentum und Menschentum find niemals und nirgends wirkliche Gegensätze; wo sie auseinanderfallen, 50 wo sie sich nicht wechselseitig fördern, ergänzen, ja gewissermaßen decken, da liegt regel= mäßig ein Misverständnis theoretischer Art oder eine thatsächliche Mißgestaltung und Ent= artung auf ber einen oder anderen Seite vor. Es giebt ein einseitig weltflüchtiges, quietistisch=astetisches Chriftentum, das man mit Recht einer humanitätsfeindlichen haltung an= flagt; der gleiche Vorwurf trifft den Fanatismus jener toten Buchstaben-Orthodorie, die 55 bei Geistlichen wie Laien der alteren tatholischen Kirchen, vielfach aber auch in Setten= treisen neueren Ursprungs noch ziemlich weit verbreitet ift. Allein ganz abgesehen von der evangelisch-apostolischen Urgestalt unserer Religion mit ihrer auf Herstellung Einer Herbe unter einem Hirten (Jo 10, 16), auf Aussjöhnung der Gegenfätze zwischen Grieche und Jude, Herr und Knecht, Mann und Weib (Ga 3, 28) gerichteten Tendenz, hält 80 längst jeder wahrhaft erleuchtete Chrift der Gegenwart, welcher besonderen Rirche er ange-

## Menses papales

hören möge, die Ziele seines Wirkens als Christ für nicht verschieden von denjenigen all= gemein menschheitlicher Hungabe richtig, welche in den Pionieren äußerer wie innerer Missionsarbeit des Christentums ihre selbstverständlichen Bundesgenossen erblicken und im heiligen Geiste Christentums ihre selbstverständlichen Bundesgenossen von den erblicken und im heiligen Geiste Christentums ihre selbstverständlichen Bundesgenossen von den erblicken und im heiligen Geiste Christentums ihre selbstverständlichen Bundesgenossen von den erblicken und im heiligen Geiste Christentums ihre selbstverständlichen Bundesgenossen von den erblicken und im heiligen Geiste Christentums ihre selbstverständlichen Bundesgenossen von den erblicken muß, s sowie zugleich die Gewähr für die einstige Erreichung dieses Zieles erkennen. Keine bloße Humanitätsmoral, losgelöst vom Grunde christlicher Gottessucht und evangelischen Glaubens, vermöchte je zu leisten was die Moral der Rirche Christigeleistet hat und noch leistet. Reine Humanitätsreligion der Gegenwart oder Zukunft, bestehend — nach seichter Gambettasser Phrase — in "Verbindung der Menschen untereinander", würbe die ernsten 10 Gefahren unseres Zeitalters zu beschwören und das bluttriefende Schreckgepenst des Nichlismus zu verscheuchen im stande sein. Die Menschheit erreicht ihr Ziel nicht anders als in und mit Christo. Auch ihr im ganzen, ebensogut wie seinen Jüngern insbesondere, gilt senter.

## Menschenschn f. d. A. Christologie Bb IV S. 8, 35 ff.

Monses papalos, päpitliche Monate, nennt man das Recht des Bapites, gewiffe in bestimmten Monaten zur Erledigung tommende Benefizien zu befeten. Die römischen Ranzleiregeln in ihrer neueren Gestalt enthalten unter Nr. IX darüber folgendes: "Cupiens Sanctissimus Dominus Noster pauperibus clericis et aliis benemeritis personis providere omnia beneficia ecclesiastica cum cura et sine cura, sae-20 cularia et quorumvis ordinum regularia qualitercumque qualificata, et ubi-cumque existentia in singulis Januarii, Februarii, Aprilis, Maii, Julii, Augusti, Octobris et Novembris mensibus, usque ad suae voluntatis beneplacitum extra romanam curiam, alias, quam per resignationem quocumque modo vacatura, ad collationem, provisionem, praesentationem, electionem, et quamvis aliam 25 dispositionem quorumcunque collatorum et collatricium saecularium, et quorumvis ordinum regularium (non autem S. R. E. cardinalium, aut aliorum sub concordatis inter sedem apostolicam et quoscumque alios initis, et per eos qui illa acceptare et observare debuerant acceptatis, quae laedere non intendit, comprehensorum) quomodolibet pertinentia dispositioni suae genera- 30 liter reservavit". Daran fcbließen fich beklarierende und Ausnahmen begründende Beftimmungen; insbesondere ift hervorzuheben, daß mit dem Ausdrucke papftliche Monate gemeinhin die Terminologie ungleiche Monate, Bechfel ber Monate, alternativa mensium unrichtigerweise identisch gebraucht wird, da beide Bezeichnungen sich keineswegs beden. Es ist vielmehr nur eine bestimmte, auch in den Kanzleiregeln speziell ausgezeich= 25 beden. Es ist vielmehr nur eine bestimmte, auch in den Kanzierregein spezien ausgezeinz-nete Ausnahme von der obigen Regel, daß zu Gunsten der Batriarchen, Erzbischöfe und Bischöfe, welche persönlich Residenz in ihren Sprengeln beobachten, die acht päpftlichen Monate auf sechs reduziert sind, und zwar so, daß der Rapst sich die sechs ungleichen Monate reserviert hat (Januar, März, Mai, Juli, September, November), während die sechs gleichen (Februar, April u. s. w.) den Bischöfen u. s. w. überlassen, während die Der Ursprung der päpftlichen Monate beruht auf solgenden Thatjachen. Seit dem

Der Ursprung ber päpftlichen Monate beruht auf folgenden Thatsachen. Seit dem 12. Jahrhundert begannen die Päpste einzelnen Rirchen Rlerifer zu valanten Benefizien mittelft Ersuchungöschreiben (preces) zu empfehlen und, wenn dies nicht fruchtete, durch ein beschlendes Restript die Besetzung der Stelle mit der bezeichneten Person aufzutragen (mandatum de providendo). Im Detret Gratians finden sich berartige Man= 45 bate nicht, da sie um diese Zeit erst entstanden such ein Beispiel aus der Zeit Innocenz II. (1130-1143) erwähnt Betrus Abt von Clugnty epistol. lib. II, ep. 33-35 (citiert von Gonzalez Tellez zum cap. 37 X, de rescriptis I, 3, Nr. 4), ein anderes von Hartischer V. (1154-1159) epist. 13 (Bürdtwein, Subsidia diplomatica Tom. IV [Seibelberg 1774] pag. IX; Mansi T. XXI, Fol. 805). Aus der Zeit Meranbers III. 50 (jeit 1159) find dergleichen Manbate bereits in den Detretalensammlungen (c. 7, X, de rescriptis I, 3). Die Brazis war aber, daß, wenn das Manbat nicht befolgt wurde, literae monitoriae, praeceptoriae und executoriae nach einander erlassen wurden und dann erforderlichensalls die Eretution solgte (vgl. c. 4, X, de concess. praebendae. III, 8. Innocent. III. a. 1198, c. 30, X, de rescriptis. I, 3, c. 34, X, de 55 praebendis et dignitatibus, III, 5. Honorius III. c. 37, X, de rescriptis. I, 3. Gregor. IX. verb. Gonzalez Tellez a. a. D. Nr. 5). Da bergleichen Manbate ordentlicherweife zunächft zu Gunsten bürftiger Bittsteller erteilt wurden, wie bies ausbrücklich

15

im cap. Cum secundum Apostolum (qui altari servit vivere debeat de altari) 16 X. de praebendis III, 5 von Innocenz III. a. 1198 bemerkt wird, fo nannte man folche Berleihungen, mit Bezugnahme auf diefe Stelle "per formam communem" ober "in forma pauperum" (f. c. 27, X, de rescriptis, I, 3. Innocenz III, a. 1214). 5 Die Erteilung ber mandata de providendo bezog fich aber bald nicht nur auf wirklich erledigte, sondern auch auf erst künstig zur Erledigung kommende Benefizien (c. 19, X, de rescriptis I, 3: "si qua [praebenda] tunc in eorum vacaret ecclesia vel proxima vacaturam . .). Hierin lag die Übertretung einer Vorschrift des Lateran-konzils von 1179, nach welcher die Verleihung einer Erspeltanz verboten war (c. 2, X, 10 de concess. praeb. non vacantis III, 8, wiederholt von Innocenz III., Honorius III., Bonifaz VIII. c. 13, 16, X, eod. c. 2, eod. in VI, [III. 7]). Man rechtfertigte bies Verfahren jedoch damit, daß die Verleihung sich nicht auf eine bestimmte Stelle be-ziehe. Gegen das nunmehr folgende Übermaß jolcher päpstlichen Versügungen suchten sich einzelne Kirchen durch päpstliche Indulte zu sichern, die Klagen gegen den Mißbrauch 15 felbst (vgl. Thomassin, Vetus ac nova ecclesiae disciplina P. II, lib. I, cap. XLIII. XLIV) blieben aber im ganzen unerledigt, bis Martin V. auf dem Konzil zu Cofinis 1418 ben Sat bestätigte: "Ultra reservationes juris duae partes sint in dispositione Papae, et tertia pars remaneat in dispositione Ordinariorum. Ita, quod duo prima cedant Papae et tertium Ordinario, ita, quod per quamcumque 20 aliam reservationem aut praerogativas non minuatur" (von ber harbt, Concilium Constantiense Tom. I, p. 1022 sqq.). Definitiv war bie Angelegenheit noch nicht geregelt (Thomaffin cit. cap. XLIV, Nr. VII a. C.). Sie wurde auf dem Konzil zu Basel in neue Beratung gezogen. Sessio XII, a. 1433, sessio XXIII, a. 1436 hoben die päpftlichen Referbationen auf, soweit sie nicht im Corpus juris (mit Ausschluß 25 ber Extrabaganten) enthalten seien und sessio XXXI, a. 1438 decret. II. schaffte für die Zufunft die Erteilung ber Erspektanzen und Ernennungen (gratias exspectativae aut nominationes) ab. "Cessentque de cetero jam facte, et tam ipse quam eciam fiende, si que fiant, nulle sint ipso facto; exceptis illis graciis et no-minacionibus, super quibus processus jam sunt expediti, quas ex certis ra-30 cionabilibus causis, in octo mensibus, quibus hactenus cursum consueverunt habere, tolerandas duximus, donec aliter fuerit ordinatum". (Dieje Stelle findet fich bei Mansi XXIX, p. 159, auch nebst ben anderen in Bezug genommenen Detreten bei Roch, Sanctio pragmatica Germanorum illustrata [Argentorati 1789, 4] p. 113. 150. 154. 156 unten, 157). Durch das Wiener Konfordat von 1448 wurde 26 anderweitige Ordnung getroffen und den Basler Dekreten zum Vorteil der Kurie vielfach berogiert. In Bezug auf die Teilung der Monate ward nun beliebt, daß in den sechs gleichen Monaten (Februar, April u. s. w.) eine freie Berleihung durch die Berechtigten, in den sechs ungleichen Monaten (Januar, März u. s. w.) aber die Disposition durch den Papft erfolgen solle (Roch a. a. D. S. 206. 207. 223 ff. 240 ff.). Der Tert des Ron-40 fordats giebt indes noch einige nähere Bestimmungen, deren Auslegung nicht unbestritten ift. Es heißt nämlich: "De ceteris dignitatibus et beneficiis quibuscunque, secularibus et regularibus vacaturis, ultra reservationes jam dictas, majoribus dignitatibus post pontificales in cathedralibus et principalibus in collegiatis exceptis, de quibus jure ordinario provideatur per illos inferiores, ad quos 45 alias pertinet; idem sanctissimus dominus . . . non impediet, quo minus de illis, cum vacabunt de mensibus Februarii . . . libere disponatur per illos, ad quos collatio, provisio, presentatio, electio aut alia quaevis dispositio pertinebit . . . ". Der Sinn biefer Worte scheint unzweideutig zu fein, daß die übrigen Dignitäten und Benefizien (gegenüber den Bistümern und Klöstern) im Februar u. f. w. 50 von den Berechtigten bejetzt werden, die höhern auf die Bischöfe folgenden Dignitäten in ben Domstiftern und die ersten Stellen in den Kollegiatkirchen, also die Bropsteien, De-tanate, Scholastereien, Rantorate u. s. won den niedrigeren, d. h. den Rapiteln vergeben, also von der alternativa mensium ausgenommen werden sollen. Gleich anfangs hat sich aber eine andere Interpretation dagegen geltend gemacht, nach welcher solche 55 Kapitelstellen von der alternativa ausgenommen und den Päpsten reserviert sein sollten. Die, welche so deuten, schließen die Wort majoribus bis exceptis in Barentheje und beziehen den Say: de quibus jure ordinario providetur (fo lefen fie statt provideatur; ja sie scheinen selbst den Tert durch Fortlassung der Worte de quibus für sich korrumpiert zu haben, f. Hedderich, Elementa juris canonici, Pars IV (Bonn 1792) 60 p. 162) auf das Vorhergehende. Die erste diefer Auslegungen wird übrigens schon durch

bas von Martin V. auf dem Coftnizer Konzil gemachte Zugeftändnis welches der Kurie noch vorteilhafter ift als das Wiener Konkordat, unterstützt. In jenem findet sich wörtlich der obige Bassus die vorteilhafter ist vorte kussen und soch von Aleneas sollvius (Bius II.) geltend gemacht wurde, suchten sich einzelne Stifter bald durch besons bere Konzessionen die Wahl der Dignitäten zusichern zu lassen. So Speier für den Dekan, Scholassikus und Propst im Jahre 1477 und 1481 (Würdtwein, Subsidia diplomatica IX, 213. 208; Koch, eit. p. 287. 290 sqq.), Mainz für den Propst 1562 (Koch, eit. p. 297) u. a.

Bon ber alternativa mensium werben außerbem ausgenommen Balanzen, welche 10 burch einfachen Berzicht oder burch Tausch eines Benefiziums entstehen (Schlör, De reservatione beneficiorum et dignitatum ex qualitate vacationis per resignationem Francof. ad M. 1777, 4°; Roch, cit. p. 226 not. 55); ferner Benefizien, welche einem Laienpatronate unterliegen (Roch, cit. p. 226 not. 55); ferner Benefizien, welche einem Laienpatronate unterliegen (Roch, cit. verb. Ferraris, Bibliotheca canonica sub v. beneficium art. XI, Nr. 18-20); besgleichen ständige Bilarien einer Bfarrfirche, 15 welche einer Dignität u. s. w. uniert sind (Ferraris, cit. Nr. 23; Roch a. a. D.) und überhaupt Curat-Benefizien oder Bfarrfirchen (Hedderich, Diss. de parochiis in Germania praecipue in ducatibus Juliae et Montium alternativae mensium concordatorum haud subjectis, in ber Collectio dissertationum ex jure eccl. Germ. Tom. I (Bonn 1780, 4°) Nr. X, S. 241 st. Roch, cit. p. 228, not. 64).

Bon ber Bejchränkung burch bie päpfillichen Monate haben sich manche Diöcesen ganz frei zu machen gewußt, wie Bamberg und Bürzburg (Bropst, turnarii ecclesiarum Germaniae, in (Ullheimer): ad concordata nationis germ. integra documentorum fasc. IV. [Frcf. et Lipsiae 1777] p. 360 sq., 376 sq.). Den brei geistlichen Rurfürsten hatte ber Papst besondere Indulte verliehen, nach welchen die Berleihung der Benestätten in den päpstlichen Monaten ihnen zustehen sollten. Das Indult wurde jedem Erz= bischofe von dem jedesmaligen Papste auf Lebenszeit erteilt. Es erbellt dies aus einem Breve Pius V. an den Erzbischof Daniel von Mainz vom 2. Mai 1566 (bei Gudenus, Codex diplomat. Tom. IV, Nr. CCCXXIV, p. 717). "Quod rogasti, ut indultum, quod tidi a praedecessore nostro Pio IV. concessum fuerat super beneficiis, quae vacare contigisset in mensibus sedi Apostolicae reservatis, tidi confirmare velimus, de eo cum Venerab. fratribus nostris S. R. E. Cardinalibus consultabinus, ut moris est, et tidi postea de eorum consilio respondebinus"; besgleichen aus späteren Alagen über Befchränkungen (m. s. insbesonder vom Jahr 1673 (hebberich, Elementa juris canonici Pars IV, p. 171 sq.) 1769 (Re Bret, ss Magagin zum Gebrauche ber Staaten- und Rirchengeschüchte, Teil VIII, S. 4).

Was den Gebrauch der päpfilichen Monate felbst betrifft, so bestimmt das Wiener Ronkordat, es müsse die Prodision des apostolischen Studies erfolgen: "infra tres menses a die note vacationis in loco beneficii", wörigenfalls der sonst Berechtigte über die Stelle zu disponieren befugt sein soll. Diese Worte: infra tres u. s. werden aber 20 abweichend ausgelegt. Gregor XIII. hat unterm 1. November 1576 interpretiert: "wenn nicht binnen drei Monaten vom Tage der am Sitze des Benefiziums bekannt getvordenen Bakanz die Prodision erfolgte" und die Deutung verworfen, "daß die Prodision an dem Orte des Benefiziums bekannt getvorden", zugleich aber verordnet, daß der Prodisierte dem sonst bekannt zu machen habe. In Deutschland hat man sich indessen nicht von einem der Kontrahenten einseitig ausgelegt werden dies durten die Berechtigten in ihren Monaten durch effekting ausgelegt werden dies dürfen die Berechtigten in ihren Monaten durch gäpfilliche Expektanzen um son die Berechtigten in ihren Monaten durch päpfilliche Expektanzen um son die gehndert werden, als das 60 tribentinische Konzil sess. XXIV. cap. 19 de reform. alle gratiae exspectativae aufgehoben hat.

Richt unbestritten ist, ob im Falle päpstlicher Sedisvakanz den Bischöfen oder nach anderer Meinung den Kapiteln die Provision in den päpstlichen Monaten zustehe. Über die Gründe für und wider s. m. Ferraris a. a. D., Nr. 24, 25; Koch a. a. D. S. 229, 55 Not. 68.

Das Recht der päpstlichen Monate besteht auch jest noch, hat indessen in der neuesten Beit einige Modifikationen infolge besonderer Vereinbarungen erlitten. In Bahern bestimmt das Kontordat von 1817 Art. X, "Regia Majestas ad canonicatus in sex mensibus apostolicis sive papalibus nominadit". Für Preußen set bulle de 60 salute animarum von 1821 feft: "Futuro autem tempore . . . . canonicatus in mensibus Januarii, Martii, Maii, Julii, Septembris ac Novembris . . . . vacantes conferentur, quaemadmodum in capitulo Wratislaviensi hactenus factum est". In Brešlau hatte der König als jouderäner Herzog von Schlefien zu den 5 in den ungleichen Monaten erledigten Kanonikaten das Rominationsrecht geübt, in der Beije, daß über den von ihm Nominierten der Bijchof ein Zeugnis kanonischer Tächtigkeit auszustellen hatte, worauf die pähftliche Brodifionsurkunde erlassen [Halle 1840], Bd I, S. 339, 369, 370). Hiernach wird jest also in allen preußichen Bistümern versahren.
Durch die Ausschein Bet annuar 1850 Art. 18) ist hierin nichts geündert, da diefes in der Bulle anerkannte Recht "auf einem beiondern Rechtstitel beruht". In meteren anderen Rändern sind die pähftlichen Monate zugleich mit den übrigen Riechenten der Kurie fortgefallen, wie in Hannaber, ben zur obertheinischen Richenproving gehörigen.
Territorien u. f. w. Bgl. Hinchwis, Sustembers Richenr. 2, 695 ff. Für Öfterreich vgl. Groß, Rirchenr., 1894 S. 153.

Menther, Balthafar, I., geft. 6. Januar 1627. — Eine furze Lebensbeschreibung enthält die von M.s Schwiegersohn M. Hanneden gehaltene Leichenrede, in der die thatsächlichen Notizen freilich in einem Bust von Bombast und Abgeschmadtheiten erstickt sind. Ab-20 gedruckt von der Ausgabe von M.s Opera latina, Francofurti 1669, p. 1—32. Danach in Kurge Historie ber vormaligen und gegenwärtigen Gelchrtheit berer heisen 1726, 1 Trimester, 5. 1 ff.; F. B. Strieder, Grundlage zu einer hesse Gelchrtheit berer heisen 1726, 1 Trimester, 5. 1 ff.; F. B. Strieder, Grundlage zu einer hesse delchrtheit derer heisen 1726, 1 Trimester, 5. 1 ff.; G. 424 ff. ist ein Berzeichnis der Schriften zu finden). Eine summarische Lebensbeschreibung auch bel E. F. Neubauer, hesse vorgeichnet J. Giegen 1734, S. 110 ff. Die 25 Litteratur über den Streit mit den Lübingern verzeichnet J. G. Balch, Biblioth. theolog. II, 653. Die Altenstüde findet man beisammen in M.s Necessaria et justa defensio contra iniustas ariminationes D. Lucae Osiandri, D. Melchioris Nicolai et D. Theodori Thummii (abgedruckt in d. opera lat. II, 1283-1568) Für das Berftändnis der Borgeschückt des Streites liefern die im folgenden benutzten Atten des hof- und Staatsarchives in Darmstadt 20 (Ubt. V. Hase. 33) das erforderliche Beauterich, denen auch sonst underlei über die Löckingteit M.s zu entnehmen ist. Bgl. noch G. Frant, Gesch. der prot. Dogmatil I, 1861, S. 336 ff.; 5. heppe, KG beider helfen II. 1876, S. 54 ff. 193 ff. (Bieljach ungenau und nicht selten unrichtig, im Urteil leichtfertig). Ein Porträt Menters von den Opera lat. I.

Balthafar Menzer ber Aeltere, ein Typus ber rücksichtslos um die Reinheit der Lehre 85 kämpfenden Streittheologie des 16. Jahrh., war am 27. Jebruar 1565 zu Allendorf an der Werra geboren. Sein Bater, Justus M., war Brunnenmeister an der dortigen Saline. Nachdem er zunächst den Elementarunterricht in seiner Baterstadt genoffen hatte, kam er mit dem 12. Jahre auf das Gymnassum zu Hersseld und bezog 1683 die Universität Marburg, woselbst er noch in demselben Jahre Baccalaurens der Philosophie wurde. 40 Neunzehnsährig wurde er Magister der Philosophie und zwanzigjährig Stipendiatenmajor zu Marburg. Nachdem er dies Amt vier Jahre mit großem Erfolge bekleidet und mehr=

- 40 Neunzehnschried wurde er Magister der Philosophie und zwanzigsährig Stependiatenmasor zu Marburg. Nachdem er dies Amt vier Jahre mit großem Erfolge bekleidet und mehr= fach die Professoren der philosophischen Fakultät in Vorlesungen über Logik, Ethik und griechische Sprache vertreten hatte, erhielt er die für die damaligen Verhältnisse nicht un= anschnliche Pfarrei Kirtorf in der Superintendentur Alsfeld gelegen (1689). Uber sieben
- 45 Jahre blieb er dort. Als 1596 Daniel Arcularius gestorben war, wünschte ihn die theologische Fakultät in Marburg als deffen Nachfolger. M. sträubte sich anfangs, weil er sich der Stellung nicht gewachsen fühlte. Erst das Zureben Joh. Winstelmanns, ber ihm mit dem jüngsten Gerichte drohte, veranlaßte ihn nachzugeben. Auf den Wunsch des ihm sehr gewogenen Landgrafen Ludwig III. von Marburg nahm er 1600 die theologische
- 50 Doktorwürde an. Ludwig III. starb 1604 und Marburg fiel an Moritz den Gelehrten von Heffen-Kassel, der von der lutherischen zur reformierten Kirche übergetreten war. Bereits im Juni 1605 ging Moritz gegen das Luthertum vor. Er wies zunächst die Kanzlei in Marburg an, den Theologen jeden Streit über die Dogmen der Ubiquität und die Inkorporation des Leides Christi im Abendmahle zu untersagen. Dagegen verwahrten sich 55 die Lutheraner. Der Landgraf legte ihnen nun drei "Verbessferungspunkte" vor und ver-
- 55 die Lutheraner. Der Landgraf legte ihnen nun drei "Verbessferungspunkte" vor und verlangte unbedingte Unterwerfung. Sie lauteten: "1. Daß die gefährlichen und unerbaulichen Disputationes und Streit von der Verson Christi eingezogen und von der Allenthalbenheit Christi, und was derselben anhängig, in concreto also: "Christus ist allenthalben", und nicht in abstracto "die Menscheit Christi ist allenthalben" gelehret; 2. daß die zehen
- 60 Gebot Gottes, wie sie ber Herr felbst geredet, mit seinen eigenen Fingern auf die steinernen Tafeln und von Mose in der Bibel geschrieben, gelehrt und gelernt und die noch vom

Papfttum an etlichen Orten übergebliebenen Bilder abgethan; 3. daß in der Administration und Gebrauch des heil. Abendmahles das gesegnete Brot nach der Einsetzung des Herrn foll gebrochen werden." In Marburg gab es daraufhin einen großen Tumult. Studenten und Bürgerschaft vereinigten sich, stürmten die Kirche, in der über die Verbesserungspunkte gepredigt werden sollte, und verprügelten die dort anwesenden Theologen, die 5 ber Landgraf gesandt hatte. Nur wie burch ein Wunder wurde es verhutet, daß es keinem ber Beteiligten bas Leben toftete. Als ber Landgraf Runde von dem Tumult erhielt, rückte er mit bewaffneten Ziegenhainer Bürgern an und besetzte das Schloß in Marburg, zog auch sofort von allen Seiten Truppen beran. Die Bürgerschaft war zunächst zu bewaffnetem Widerstand entschlossen; erst als die Stadt von dem Militär besetzt wurde und 10 der Landgraf Miene machte, zum Außersten vorzugehen, fügten sich die Bürger widerwillig und murrend in ihr Schickal. Doch zogen Sonntag für Sonntag noch Scharen von Männern und Frauen in die benachbarten Orte, wo sie das Abendmahl nach lutherischem Ritus genießen konnten. Diefe Entwickelung der Dinge kam dem Landgrafen Ludwig V. von Seffen-Darmftabt febr willtommen. Er hatte gleich ju Anfang bas Teftament Ludwig III. 15 angefochten und nahm aus ber gewaltsamen Einführung ber reformierten Lehre Anlaß, ben Rampf um die Marburger Erbschaft auf neuer Grundlage aufzunehmen. Die Einzelheiten biefes heffischen Erbfolgestreites gehören nicht hierher. Am 8. August 1605 beauftragte Ludwig den Superintendenten Vietor in Gießen damit, den drei Marburger Theologen Leuchter, Binckelmann und Menter nabezulegen, daß fie fich unter Ludwigs Schutz ftellten. 20 Das geschah und bie brei Genannten folgten unverzüglich bem Rufe. Bum Schutze bes bebrängten Luthertumes wurde nun in Gießen 1605 zunächst ein Gymnasium illustre und Paedagogium trilingue errichtet und am 10. Oktober in den völlig unzureichenden Räumen des Rathauses seierlich eröffnet. Rektor wurde Joh. Windelmann, der gleich zu Anfang bereits gegen 400 Studenten instribieren tonnte. Diefer Erfolg brachte Ludwig 25 auf ben Gebanken, bas Gymnafium in eine Universität umzuwandeln. Dhne Schwierigkeit erlangte er hierzu ein taiferliches Brivilegium (19. Mai 1607) und bereits am 7. Oktober konnte in einem provisorischen Collegbau die Universität eröffnet werden. Die ersten Professoren ber theologischen Fakultät waren Joh. Windelmann und Balthasar Menter, während Leuchter als Hofprediger nach Darmstadt ging. Als britter wurde 1608 Heinrich Ed= 80 hard berufen, ber aber bereits 1610 durch den als Drientalisten hochangesehenen Christoph Helwig (aus Sprendlingen, geft. 1617) erfetzt wurde. Zugleich wurde bie Fakultät in demselben Jahre 1610 durch Ernennung von Kaspar Fink vervollständigt. 1616 trat an des letzteren Stelle Joh. Gifenius und bamit tam ein Element in die Fakultät, das den Grund zu ben langwierigen Streitigkeiten ber nächsten Jahre legte. Infolge biefes Streites 85 wurde die Fakultät wie die Universität selbst in zwei Heerlager gespalten. Erst als Gisenius 1619 nach Straßburg ging, gab es Frieden. M. hatte das Feld behauptet, gehalten in erster Linie burch die Gunft seines Fürsten, dem er allerdings wegen seines klaren Blides und feines praktischen Geschickes unentbehrlich war. Als 1625 Marburg dem Land= grafen von Heffen-Darmstadt zugesprochen wurde und dieser daraufhin die Universität 10 wiederum dorthin verlegte, mählte diefer M. ju ihrem ersten Rektor und ließ durch ihn bie feierliche Restauration vornehmen. Schon vorher hatte man ihn um ein Gutachten ersucht, das alle notwendigen Verbesserungen des Universitätsbetriedes umfassen sollte und M. hatte ein ausführliches Promemoria ausgearbeitet, in dem er nicht nur die Universität, fondern auch das Bädagogium in den Kreis seiner Vorschläge zog und für letzteres einen 45 ausführlichen Lehrplan, dem selbst ein Stundenplan nicht fehlte, ausarbeitete. Auch seine Vorschläge über die Verbefferung des Universitätswefens zeichnen fich burch einen außerorbentlichen praktischen Scharfblick aus. Von den Theologen verlangt er vor allem, daß fie die Studenten zur Bibellektüre anleiten sollen. Auch bei den Disputationen soll darauf Bedacht genommen werden, daß ein biblischer Tert erklärt werde, wobei man dann zu= 50 gleich die griechische und hebräische Sprache üben könne. "Die finstere Thomistische und Scotistische Weischeit erlernet wirtt; wer das nicht liebet, ehret, lieset und lernet, der wirtt nimmermehr einen rechtschaffenen Theologum geben." Das waren goldene Worte in einer Zeit, in der dogmatischer Zant und scholastische Spitkfindigkeiten das ganze Reld der 55 Theologie überwucherten. Die Uebersiedelung nach Marburg überlebte Menter nicht mehr lange. Ein schmerzhaftes Sichtleiden, das ihn schon über zehn Jahre lang quälte und häufig an das Bett fesselte und gegen das er vergeblich in Langenschwalbach Heilung gesucht hatte, setzte seinem Leben am 6. Januar 1627 ein Ziel. Mit Worten des Dankes an feine Rollegen, feinen Fürften und feine Gattin verschied er. 60

Die litterarische Thätigkeit Menters bewegte sich fast nur auf bem Boben ber Bo-lemik. Die umfangreichen Abhandlungen, die er fcrieb und in denen er eine ausgebreitete Gelehrsamkeit bekundete, sind fast ausschließlich Kontroversschriften. Gegen Johann Bistorius, einen geborenen Heffen (aus Nidda in Oberheffen stammend), der zuerst Arzt, dann Jurist 5 und endlich nach seinem Ubertritt zum Katholizismus Theologe war (gest. 1607 als Beichtvater Rudolfs II.) schrieb er seinen Anti-Pistorius seu disputationes de praecipuis quibusdam controversis capitibus (Marburg 1600) und feinen "Ebangelischen Begs weiser" (Marburg 1603) als Antwort auf beffen Konvertitenschrift "Wegweiser vor alle verführte Christen." Den Marburger Reformierten Johann Crocius betämpfte er in der 10 Abstersio calumniarum, quas D. Johannes Crocius Marpurgi Theologiae professor in secunda parte conversationis Prutenicae D. Mentzero impingere studuit (Gießen 1620), ber Responsio ad defensionem secundae partis conversationis Prutenicae D. Joh. Crocii qua de quibusdam dei attributis et de discrimine personarum ex dei verbo disseritur et veritas demonstratur (Gießen 15 1623) u. a. Gegen beffen Bruder Lubwig Crocius ift ber Anti-Crocius (Gießen 1621) und bas Examen Censurae Crocianae de collatione Augustanae confessionis et doctrinae Calvinianae (Giegen 1623) gerichtet. Gegen ben Genfer Reformierten Anton Sadeel schrieb er den Elenchus errorum Antonii Sadeelis in lidello de veritate humanae naturae Jesu Christi ([Mittenberg 1593] Gießen 1609 — bies ift 20 bie erste rechtmäßige Ausgabe) und den Elenchus alter Antonii Sadeelis in lidello de sacramentali manducatione carnis Christi (Bittenberg 1594, Giejen 1609) u. a. Auch Exegesis Augustanae Confessionis, cuius articuli XXI breviter et succincte explicantur et subjecta άντιθέσει τῶν έτεροδόξων Papistarum, Calvinistarum et Photinianorum illustrantur (Gießen 1613 u. o.) bient im Grunde den= 25 felben polemischen Zwecken. Denn der knappen Erklärung jedes einzelnen Artikels, die haupt= fächlich die biblische Begründung zu geben sucht, ist jedesmal eine Polemit gegen Katholiken, Reformierte und Socinianer angehängt, in ber ber Verfaffer fein Gewissen gegen bie mobernen Irrlehrer erleichtert. Weiter ausgeführt ist biese Polemit bann noch in ben in Gießen abgehaltenen Disputationen Collatio Augustanae Confessionis cum docso trina Zwinglii, Calvini, Bezae et sociorum (Giegen 1606) und der Defensio Collationis (Giegen 1619). Ein näheres Eingehen auf diese Streitlitteratur verlohnt sich nicht. In allen diesen Schriften treibt berfelbe beschränkte Geift fein Wefen, ber bei aller aufrichtigen Bahrheits-

liebe boch ftets ängstlich nur auf die Meilensteine der "reinen Lehre" achtet und barum 85 gar nicht dazu kommt, den Blick auf das große Ziel zu richten. Diefer Geift hat in die inneren Universitätsverhältnisse eingegriffen und, freilich hier wesentlich ohne M.s Schuld, den Frieden gestört. Aus diesem Geist ist die Kontroverse mit den Tübingern entstanden, bie D.s Namen einen Plat in ber Geschichte ber Theologie des 17. Jahrh. gegeben haben. Der Tübinger Streit ist ohne den vorausgegangenen Gießener geschichtlich nicht verständlich,

- 40 weshalb es gerechtfertigt erscheinen mag, auf biefen näher einzugeben, obwohl er zu keinen Schriften Anlaß gab. Den Anlaß zu der häuslichen Fehde gab eine Disputation M.s vom 4. Oktober 1616: Admonitio nova contra Matth. Martinium, bei der M. seine Meinung über die Gegenwart Christi bei den Kreaturen dahin abgab, daß die Gegenwart Christi "eine operatio sebe und von der Gottes nicht verschieden und daß es teine Dis-
- 45 junktion, Differenz und Unterschied zwischen ber Gegenwart ber Substanz und Befens und der göttlichen Wirkung und Gnade zugebe"; oder, wie M. selbst die Theje am 16. Januar 1617 formulierte: "Omnipraesentia apud creaturas est Jesu Christi θεανθρώπου in utraque natura praesentis gubernatio rerum omnium in caelo et in terra."
- Windelmann fand diese Formulierung bedenklich, sofern durch eine solche Betonung ber 50 actio die substantia in ihrer Allgegenwart verturzt zu werden schien. Da nun M. seinen Schwiegersohn Juftus Feuerborn zum Nachfolger Finds vorgeschlagen hatte, wendete sich Bindelmann, ber bei ber Annahme biefes Vorschlages eine Verstäutung bes Einfluffes Mes befürchten mochte, auch gegen diesen und schlug vielmehr für die erledigte Profession Joh. Gisenius vor. Dieser Vorschlag ging durch und Gisenius trat natürlich auf die 505 Seite Windelmanns, der bald unter seinen Einfluß geriet. Bei der Doktorpromotion Feuerborns, die am 28. Oktober 1616 statisand, kam eis wieder zu Auseinandersetzungen über ben ftreitigen Bunkt und baburch wurde ber Zwiefpalt weiter verschärft. Beschwerden gingen an den Landgrafen, der am 7. Januar 1617 in einem ftrengen und ungnädigen Schreiben die Theologen zum Frieden mahnte und ihnen Schweigen auferlegte. Etwas so später wurden die beiden Parteien nach Darmstadt gefordert, wo sie in Gegenwart des

Landarafen, des Ranzlers, des Superintendenten Leuchter und des Hofpredigers Faber über bie Streitpunkte, die sie schriftlich formuliert vorlegen mußten, verhandelten. Zwar hatte M. felbft bemerkt: "quae quaestio scholastica potius est, quam theologica, hoc est de modo loquendi agit magis, quam de ipsa re", allein Gisenius gab sich viele Mühe, die Sache aufzubauschen. Schließlich einigte man sich auf einen Rezeß, der 5 am 20. Januar von dem Landgrafen und seinen Räten, sowie von den vier Professoren unterschrieben wurde. Darin wurde bestimmt, 1. daß die Gegenwart Christi bei den Rreaturen fowohl die substantielle Gegenwart Gottes und Christi als auch die Operation sei; 2. daß diese beiden Stücke nicht zu trennen seien; 3. daß es irrig sei, "so jemand wollte sagen, Gott ober Christus wäre irgendwo bei etlichen ober auch bei allen Kreaturen ober 10 in ecclesia müßig, b. i. ohne Wirtung; gleichwie auch biefes, daß fein lieber Sohn Christus hätte zwar feine Wirkung, aber ohne alle substantielle ober wesentliche Gegenwärtigkeit"; 4. daß diese Mißhelligkeit mehr scholastisch als theologisch sei und ben Glauben und Inhalt bes göttlichen Bortes quoad sensum nicht berühre (abgebrudt Opera lat. II, 1259; Driginal im Darmstädter Archiv). Diefer Rezeß wurde gleichzeitig publiziert und damit der Handel 15 für abgethan erklärt. M. erhielt ausdrücklich die Erlaubnis, seine Disputation gegen Mar= tinius und andere Gegner brucken und seine von biesem angegriffenen Thesen verteidigen zu bürfen. Es dauerte nicht lange bis der Streit von neuem ausbrach. Am 19. Mai fandte M. eine Disputation an den damaligen Detan Gisenius mit der Bitte um Erteilung des Imprimatur. Gifenius erhob Einwendungen und verfagte die Erlaubnis, was M. als 20 persönliche Beleidigung empfand, und worüber er sich bei Leuchter beschwerte. Un Gisenius und den hierbei siemlich unschuldigen Windelmann erging ein ungnädiges Schreiben. Gi-fenius machte sich nun daran, M.s Rezereien aufzuderten, dieser that dasselbe mit Gisenius und so war bald der ärgerliche Handel wieder in vollem Gange. Die Sätze des Gifenius gipfelten in der These, daß die Reinigung von den Sünden, die ein opus divinum sei, 25 ber essentialis sanguis Christi insofern beigelegt werde, als das Blut in unitatem ver essentialis sanguis Christi mjojern bergeiegt werde, als das Hutt in untratem personae angenommen sei. Die Präsenz Ehrifti aber müsse aus der Bereinigung ber Naturen erklärt werden, und in dem Augenblicke ber Bereinigung habe die menschliche Ratur real Allmacht und Allwissenheit empfangen. Hieran übte M. scharfe Kritik in der Abschicht, die Menschlichkeit bei Christus zu retten, die er hierdurch gefährdet sah. Da die 20 ganze Universität in Aufregung geriet, konnte der Landgrass schiefticht der Sache nur das durch ein Ende machen, daß er den beiden Gegnern die Papiere, die sich auf den Streit hungen achnehmen seit 1610 umlich sie Universität und eine nach Streit bezogen, abnehmen ließ. 1619 verließ Gifenius die Universität und ging nach Straßburg. Der Streit in Gießen ruhte, zumal 1618 D.s Schwiegersohn Feuerborn in die Fakultät eingetreten war und das Schwergewicht zu Gunsten M.s verschoben hatte. Doch für M. 85 folgten darum keine Friedensjahre. Der Streit war in Gießen erloschen, aber er brach in den Auseinandersezungen mit den Tübingern offen aus. M. hatte gegen Gisenius das Urteil der verschiedenen lutherischen Fakultäten aufgerufen. Wittenberg, Leipzig und Jena hatten sich auf seine Seite gestellt; mit den Lübingern hatte sich ein Briefwechsel, haupt-sächlich von Hafenreffer gesubrt, angesponnen, in dem diese ihre Bedenken aussprachen. 10 Nach Hafenreffers Lobe (22. Dkt. 1619, s. d. Bd VII, S. 330 ff.) wurde der Streit atut und führte zu einer heftigen litterarischen Fehbe, die auch durch die solida verboque dei et libro Concordiae congrua decisio ber sächsichen Theologen (1624) nicht zum Stillstand gebracht werden konnte. Erst M.s Tob 1627 feste dem Kampf ein Biel und die Nöte des Krieges, die felbst die Theologen von ihren Abstraktionen zu den Realitäten 45 bes Lebens herabriefen. Über die Einzelheiten des Streites vol. d. A. Renofis, Bd X, S. 261 f.

M. war ein Rind seiner Zeit und als solches muß man ihn beurteilen. Daß er selbst an der Scholastif in der lutherischen Kirche keine Freude hatte, beweisen seine oben angeführten Urteile. Es war aber der Fluch seiner theologischen Erziehung, daß er seiner 50 Erkenntnis keine Folge zu geben vermochte. Er hat sein Leben in einer Bolemik verzehrt, die in einem kleinmaschigen Netze versangen dem Gegner gar nicht gerecht werden konnte, und die dem Polemiker selbst keine Freude machte. Es liegt eine wehmütige Resignation darin, wenn er zu seinem Wahlspruche das Wort wählte r' dreirega xallico.

Grwin Breufchen. 55

Mentser, Balthafar II., gest. 28. Juli 1679. — Bgl. E. F. Reubauer im Heff. Hebopfer I, Gießen 1734, S. 379 ff.; F. B. Strieder, Grundlage zu einer heff. Gelehrten= und Schriftstellergeschichte VIII, 1788, S. 442 ff.; hier auch S. 446 ff. ein Verzeichnis seiner Schriften; C. A. Dolla, Lebensbeschr. d. Rintel. Projess. d. Theol. S. 190 ff. Einiges Material in den Aften des Hof- und Staatsarchives zu Darmstadt.

Balthafar Menter, Sohn des vorhergehenden aus dessen dritter Ehe, war am 14. Mai 1614 zu Gießen geboren. Nachdem er feit 1625 in Marburg, wohin in diefem Jahre bei der Rüchverlegung der Universität sein Bater übergesiedelt war, das Gymnasium und feit 1628 die Universität besucht hatte, ging er 1631 im Gefolge des Landgrafen Georg II. 5 mit nach Sachsen. Nach Beendigung dieser Reise vollendete er seine Studien durch den Aufenthalt in Straßburg, Marburg und Jena. Sein Landesherr, der ihm fehr gnädig war, bestimmte ihn, die akademische Laufbahn einzuschlagen. 1638 nahm er die theologische Licentiatenwürde an und bereits 1640 wurde er in Marburg außerorbentlicher Professor. Nach sechs Jahren wurde er an die Universität Rinteln berufen, wo er bis 1650 wirkte. 10 Anawischen war die Universität von Marburg wieder nach Sießen verlegt worden (1650) und nun berief ber Landgraf, der ihn nur unter der Bedingung hatte nach Rinteln geben lassen, daß er zurücktehre, wenn er seiner bedürfe, Menzer vorthin als Broselfor der Theo-logie und hebräischen Sprache. Doch für rein gelehrte Thätigkeit war M. nicht geschaffen. Er war weit mehr praktisch veranlagt und wurde daher von dem Landgrafen mit Vorliebe 15 zu allerlei diplomatischen Geschäften und Missionen benutzt. So war er schon 1646 im Auftrage der Universität Rinteln als deren Rektor nach Osnabrück gegangen, um dort mit Drenstierna zu verhandeln. Bei bem Religionsgespräch, bas Landgraf Ernft von Heffen Rotenburg auf feinem Schloffe Rheinfels bei St. Goar veranstaltete (1651), war D. mit Haberkorn und Happel anwesend. Die Komöbie, durch die der bereits zum Ubertritt zur 20 fatholischen Rirche entschlossen and graf diesen schnober, burd die ber bertins zum erstellter in ihrem Berlaufe natürlich durch M. ebensowenig wie durch die anderen evangelischen Theo-logen beeinflußt werden. In dem folgenden Jahre berief der Landgraf M. als Oberhof= prediger und Superintendent nach Darmstadt. Dies Amt entsprach weit mehr als die Professur feinen Gaben und Neigungen. Häufig begleitete er feinen Fürsten auf Reisen, 25 häufig wurden ihm heikle Miffionen anbertraut. Gleich zu Anfang feiner neuen Wirts-samteit hatte er sein praktisches Geschick in der Beilegung der Frrungen, die durch die Beigelianer enstanden waren, bewiesen. Nach dem Tode Georgs II. (1661) tam Ludwig VI. 2Beigerundet enstanden wärtet, verweisen. Ruch vern Love Georgs II. (1861) tum Laving VI. zur Regierung, durch deffen Gemahlin Elisabeth Dorothea von Gotha der Vietismus am Darmftädter Hofe eine Pflegestätte bereitet wurde. M. hatte der Betwegung zunächft nicht 20 unfreundlich gegenüber gestanden, wenn er sie auch nicht, wie das bei seiner Vergangenheit selbstverständlich ist, geradezu begünstigte. Wenn er sich zu schäfteren Maßnahmen ver-anlaßt sah, so trug die Schuld daran im wesentlichen das provozierende Auftreten der Pietisten, deren phantastische und unklare Ideen in der That damals mehr Berwirrung als Gutes stissteten. Öffentlich ist M. in der Pietistenangelegenheit nicht hervorgetreten 85 und eine von ihm verfaßte Schrift, bie feine Bedenken gegen bas Ronventikelwefen zufammenfaßte, ist erst geraume Zeit nach seinen Tode von seinem Reffen Bbil. Ludw. Han-necken veröffentlicht worden (1691). Ob sie M. überhaupt zur Veröffentlichung bestimmt hatte, ist sehr fraglich. Am 28. Juli 1679 starb M., von vielen als die letzte Säule ver Orthodorie aufrichtig betrauert und beklagt auch von seilen Als die letzte Säule vo seines Lebens treu und mit Geschick gedient hatte. Schriftstellerisch ist M. fast nur mit praktischen Schriften hervorgetreten. Nur aus seiner atademischen Periode stammen einige Mittetzienen und die Compendium theologies Charles ist 1600 Differtationen und ein Compendium theologiae Christianae (Rinteln 1649). Erwin Breufchen.

Menter, Balthafar III., Sohn des vorhergenannten, war am 21. Februar 1651 25 zu Rinteln geboren. Seit 1666 war er in Gießen Professon ber Mathematik. In dem Bietistenstreit (vgl. d. A. May, J. H. o. S. 471) hat er beharrlich bei der Fahne der Orthodogie ausgehalten. Diese Beharrlichkeit kostete ihn freilich sein Amt. 1693 wurde er mit seinem Kollegen Casimir Schlosser seines Amtes entset und aus Gießen vertrieden. Er fand 1696 in Hamburg eine Stellung am Johanneum, an dem er dis zu seinem, am 50 8. März 1727 erfolgten Lode als Professor der Mathematik wirkte. Für die Sache der Orthodogie hat er gelegentlich auch die Feder geführt, doch ist er nicht weiter hervorgetreten.

Menser, Balthafar IV. war als des vorhergehenden Sohn am 12. Januar 1679 in Gießen geboren, kam 1696 mit feinem Bater nach Hamburg, wo er Rhilosophie und 55 orientalische Sprachen studierte. Er bezog dann die Universitäten Wittenberg und Leipzig, ging 1703 auf Reisen, wurde darauf Informator und siedelte 1707 nach London über, wo er einen Rechtsstreit durchzuführen hatte, der ihm jedoch noch reichlich Zeit zu Studien ließ. Er machte dort die Bekanntschaft der hervorragenosten englischen Theologen (W. Cave, Dobwell, Whifton u. a.). Als 1714 ber Prediger der deutschen Gemeinde, J. Esra Edzard, starb, wurde er dessen Nachfolger. 1722 ging er als Hofprediger nach Hannover, wurde 1726 Superintendent zu Calenderg, 1732 zu Hannover und erhielt bei Errichtung der Universität Göttingen 1737 als erster die theologische Doktorwürde; bei der Eröffnung hielt er die Weihepredigt. Am 20. Dezember 1741 starb er. Er ist als Schriftsteller, 5 Uebersetzer und Dichter vielsach thätig gewesen. Erwin Preuschen.

Mercator f. b. A. Marius Mercator oben S. 342.

Meriba f. d. A. Negeb.

Merici Angela f. b. A. Urfulinerinnen.

Meritum f. b. A. Berbienft.

Rertert Maria f. d. A. Elifabetherinnen Bb V S. 314, 11 ff.

Merle d'Anbigné, Jean Henri, gest. 21. Okt. 1872. — J. Bonnet, Notice sur la vie et les écrits de M., 1874; Rémusat, Mélanges de Littérature et Philosophie.

3. Herle d'Aubigns wurde am 16. Auguft 1794 in Eaur Bives bei Genf geboren. Er ftammte von einer franzöfischen Familie ab, welche die Religionsunruhen aus 15 ihrem Baterlande vertrieben hatten. Sein Bater, der 1799 starb, war, obgleich Genfer Bürger, Rausmann in Marseille, und Henri Merle wurde für dieselbe Lausbahn bestimmt. Jedoch fühlte er sich zum Predigtamt berufen und ruhte deshalb nicht eher, als dis er die Erlaubnis erlangte, seiner Neigung solgen zu dürfen. Er war gerade Student an der Genfer Universität, als die religiöse Bewegung ihren Anstang nahm, welcher man den 20 Namen "die Erweckung" (le reveil) gegeben hat. Eine ihrer ersten öffentlichen Rundgebungen war die Schrift des Herre Empeytaz über die Gottheit Jesu Christi (November 1816); indem sie Unschuldigung gegen die Pfarrer der Stadt schleuberte, den Glauben an diese Lehre zu verwerfen, rief sie die größte Erregung hervor. Die Studenten der Theologie, an die sie Studenten, stellte sich an ihre Spite, führte sie, 36 an der Jahl, in die ehrwürdige Gesellschaft der Pastoren (Vénserable Compagny des pasteurs), too er ihrem Schwerz und ihrer Enträstung über die undassien Angrissen und Berleumdungen Ausdruck gab, die gegen ihre gestächten gerichtet waren. Nur zwei Studenten, Guers und Hyt, lehnten ab sich diesem Schritte anzuschließen, und mußten 20 beshalb die Alademie verlassen.

Am Anfang des folgenden Jahres indeffen wurde Merle durch den Schotten Robert Haldane gewonnen, durch den Mann, der die Erweckung ins Leben gerufen und mit seinem Geiste durchdrungen hat. Es ist von großer Wichtigkeit, den Charakter dieser Bewegung zu verstehen, die dazu bestimmt war, sich über den europäischen Kontinent zu verbreiten, 35 und die noch bis auf den heutigen Tag andauert.

Unter "Erweckung" verligen Dang "eine Erweckung ber Gewissen burch das Studium ber hl. Schrift" (Bouvier). "Die große Frage der Erweckung war dieselbe wie in den Tagen der Reformation: Wie wird der sündige Mensch vor Gott gerecht? Wo findet der Mensch die Grundlage seiner Hoffnung für diese wie für jene Welt? Die Antwort auf so diese Frage war im Jahre 1817 in Genf dieselbe, wie im Jahre 1517 in Wittenderg: In Gott und nicht in den Werten der Menschen; in der Gnade, und nicht im Verdienst" (v. d. Goltz). Die Betwegung war jedoch keine Nachahmung derjenigen des 16. Jahrhunderts, sie war weder theologisch noch auf Überlieserung begründet; sie war selbsstständig und eigenartig, religiös und geistig. Man dachte nicht die Kirche zu reformieren wie im so 16. Jahrhundert, sondern man wollte die Einzelnen bekehren und retten. Auch kam man nicht auf die alten Glaubensbekenntisse zurück, um ihnen das Ansehen wieder zu verichaften, das sie einigermaßen verloren hatten; einige Lehren, die für weicht weicht gelassen der Schliem von Lehre so Abert halten wurden berborgehoben, das übrige einstweilen beisetigt gelassen von Lehre so jähren mit, er übte nur das Amt eines Apostels aus; er sett weniger ein Schlem von Lehre so jähren mit, er übte nur das Amt eines Apostels aus; er sett weniger ein Schlem auseinander, als daß er sich unmittelbar an das Bohl, an die tiefsten Bedürfnissen ber Seele wandte. Die strengsten, von Halbane aufgestellten Lehren nahmen einen durchaus prattigden Charakter an. Der Geist, in welchem er sie erlärte, geht beutlich aus einer Scene

10

hervor, die Merle selbst erzählt. In der Versammlung von Studenten der Theologie, welche Haldane in seinem Hause hielt, wurde ein Abend dem Studium der Lehre von der Erbsfünde gewidmet, welche Haldane durch zahlreiche Bibelstellen auf überzeugende Art bewies. Nach einer langen Erörterung und langem Widerstande rief endlich Merle aus: 5 "Ja, jest erkenne ich die Erbsfünde in der hl. Schrift." Da berührte Haldane die Bruft bes jungen Mannes mit seinem Finger und sagte: "hier müssen wir sie erkennen." Dieser kleine Zug ist charakteristisch für die ganze Bewegung: Sie war weder eigenmächtig noch auf Überlieferung gegründet, sie war schriftgemäß und moralisch, sie schult, sie Schuld, bie Unsächtet auf dies Erfahrung, die mit der Offenbarung gemacht geworden ist, 10 und gründete auf diese Erfahrung die Lehren, in welchen enthalten ist: die Schuld, die Unsächtigte zum Guten, das Elend des Menschen, das Vorhandensein und die Tiefe seines Falles, das erwachte und bringende Bedürfnis des Heils, — des Heils, das durch ziefun Uhrächigkeit zum Guten, das Elend bes Sünders und die Gottheit des Erlösers, die Hingabe bes heiligen Opferlammes an Stelle des Sünders und die Gottheit des Erlösers, die Hingabe bes heiligen Opferlammes an Stelle des Sünders und die Gottheit des Erlösers, die Hingabe bes heiligen Opferlammes au Stelle des Sünders und die Gottheit des Größers, die Hangeher bestimmung absüchtlich beiseite gelassen. Einwirkung des hl. Geistes auf die Seele, um sie wiederzugebären und zu heiligen, welche Wieders und hie Sieligung Pfand und Ein-

führung zur etwigen Seligkeit wird, in welcher die Erlösten durch vollkommene Heiligkeit eine unwandelbare Glücksleigkeit finden. 20 Als Merle seine theologischen Studien beendigt hatte, wäre ihm beinahe die Laufbahn verschlichten marken die er mit in genkem Eiter erwiften hatte. Die ehrmitrige Besell-

verschlossen worden, die er mit so großem Eifer ergriffen hatte. Die ehrwürdige Gesell= schaft der Bastoren machte die berüchtigte Verordnung vom 3. Mai 1817 bekannt, durch welche es verboten wurde, über streitige Lehren auf der Kanzel zu sprechen (f. den Art. Malan oben S. 99,44). Sie bot alles auf, um die Tragweite der Verordnung zu verhüllen 25 und so den Beitritt der Gegner zu erlangen. Fast alle unterzeichneten. Merle verlangte über verschiedene Bunkte Aufklärung. Die darauf erfolgte Antwort ließ ihm die Maßregel in milderem Lichte erschenen, so daß er die gesorderte Verpslichtung unterzeichnete und am

3. Juli 1817 ordiniert wurde, worauf er bald nachher nach Deutschland abreiste.

Er beschäftigte sich damals viel mit litterarischen Studien und schwärmte für den 20 Gedanken, einst als Professon ver Litteratur zu wirken. Aus dem Italienischen übersetzte er Ariost, aus dem deutschen Schiller; vor seiner Abreise von Genf gab er eine ziemlich gelungene Übersetzung des Wilhelm Tell in Druck, die im Jahre 1811 erschien. Dieser Arbeit ging eine Rede voll glühender Baterlandsliebe an die Schweizer Eidgenossen, worin er gleichzeitig seiner Bewunderung für den großen deutschen Dichter Ausdruck gab.

uvorin er gleichzeitig seiner Betvunderung für den großen deutschen Under Ausdruck gab. 185 Jm Oktober 1817 wohnte er zu Eisennach einem großen Studentensselte bei zu Ehren des dreihundertjährigen Jubiläums der Reformation und des Jahrestages der Schlacht bei Leipzig; er ging mit dem Festzuge nach der Wartburg, die als Ort der Gefangenschaft Luthers einen so tiesen sindruck auf ihn mache, daß er sofort den Plan faßte, dessen zu wirklichung seine ganzes Leben ausfüllte, den Plan, eine Geschichte der Reformation zu so schreiben. Er schrieb darüber in sein Tagebuch (23. November 1817): "Ich möchte eine Melchichte der Reformation verfallen: ich möchte das biefelbe millenichaftigt is und That-

so schreiben. Er schrieb darüber in sein Tagebuch (23. Robember 1817): "Ich möchte eine Geschichte ber Reformation verfassen; ich möchte, daß dieselbe wissenschaftlich sei und Thatsachen enthalte, die noch nicht bekannt sind; ich möchte, daß sie erschöppfend sei und die Ursachen und Wirtungen dieser großen Bewegung klar hinstelle; auch möchte ich, daß sie anziehend sei und ein Bild gebe von den Urhebern dieser Umgestaltung nach ihren Briefen,

45 Schriften und Worten; daß sie selbst in ihren Familienkreis und in ihre Studierstude einführe; endlich möchte ich, diese Geschichte sei wahrhaft christlich und geeignet, den religiösen Geist anzuregen."

Merle begab sich dann nach Berlin und besuchte die Vorlesungen von Lehrern wie Schleiermacher, de Wette, Neander. Der erste sagte ihm wenig zu, dagegen schloß er sich

50 bem letzten in enger Freundschaft an, machte sich in bieser Atmosphäre von allen enge berzigen Ansichten frei, und gab sich selbst einen Augenblick einem übertriebenen Latitudinarismus hin, wovon er jedoch durch die praktische Ausübung seines Amtes als Pastor rasch zurückgebracht wurde. Indessen blieb ihm auf immer eine unüberwindliche Weitherzigkeit der Gesühle und Anschauungen. Der Gedanke an eine Annäherung aller Christen, so welchen Namen sie auch tragen und welchen Glauben sie auch haben mögen, taucht fortwährend in seinem Tagebuche auf; er fragt sich unaufhörlich, was er thun könne, um zu

einem solchen Erfolge beizutragen; er setzt es sich zum böchsten Zweck seines Lebens und ist bis zur letzten Stunde den Vorsätzen seiner Jugend treu geblieben. "Alle zerstreuten Elemente der Kirche Jesu Christi müssen umfaßt und vereinigt werden . . . Ich verlange 60 von allen Jüngern Christi: Einheit, Freiheit, Liebe . . . Zwischen dem Notwendigen und Unnötigen muß wohl unterschieden werden. Alles ist notwendig, was uns in Christo sein läßt" (Tagebuch 1818). Etwas Mißtrauen in Bezug auf die Orthodorie bleibt ihm noch, der er eine gewisse Bitterkeit vorwirft und eine Art, die Religion darzustellen, die das Herz zusammenzieht, anstatt es zu erweitern. Im Jahre 1818 von der Gesellschaft der Pastoren in Genf zum Prediger in Ham= 5

Im Jahre 1818 von der Gesellschaft der Pastoren in Genf zum Prediger in Ham- 5 burg ernannt, entfaltete er dort eine große Thätigkeit und brachte einen um so tieferen Eindruck hervor, als die evangelischen Prediger noch selten waren. Seine Predigt fand zahlreiche und gedildete Juhörer. Die Lehre, welche darin zu Tage trat, war bestimmt und orthodor, ohne deshald schroff zu sein, und dabei ganz erfüllt von glüchender Liebe für das Heil der Seelen. Reiche Früchte seiner Wirksamsteit ließen nicht auf sich warten; 10 auch erward er sich einen bedeutenden Einsluß in der höcheren Gesellschaft Hamburgs. Jedoch mußte er auch erleben, daß es einer thätigen Opposition, die sich gegen ihn erhoben hatte, gelang, bei dem Konsssterum seine Abberufung durchzuschen, die sich gegen ihn erhoben hatte, gelang, bei dem Konssssterum könne wirden und das Konssssen, die ihm ohne Ungabe eines Grundes zugestellt wurde. M. verweigerte die Annahme, die sich sie ihm die Gründe für eine solche Maßregel mitgeteilt würden, und das Konssssen vollte, zog es dor, seinen Beschlußt wieder ausguheben. Aber ber Bastor, der nun wieder in alle Rechte seines Amtes eingest war, nahm seine Entlassung. Bum Abschlieb von seinen Bfarrtindern gab er einen Band durch Form und Inhalt gleich ausgezeichneter Predigten heraus (Hamburg 1823).

In Brüffel, wohin ihn das Vertrauen des Königs Wilhelm berief, verwaltete er, von 1824—1831 das gleiche Amt mit dem nämlichen Ersolg. Im Gespräch mit dem König sowohl wie mit dem ärmften von dessen Unterthanen, wußte er stets den richtigen Ton zu finden, und er widmete, ohne Unterschied, seine Zeit den armen Schulkindern so= wohl wie den Großen des Hoses. 225

Der König wünschte ihn zum Erzieher des Kronprinzen zu ernennen, und M. war nabe baran, diefes Anerbieten anzunehmen, doch stellte er die Bedingung, daß er in Ausübung seiner schwierigen Pflicht nur direkt vom Könige abhängig sei. Die Hofetiquette erlaubte indeffen die Annahme diefer Bedingung nicht. Berichiedene einflugreiche Christen in Paris befturmten ihn, fich um eine Brofeffur an der theologischen Fatultät in Montauban so zu bewerben; von anderer Seite bot man ihm in Paris eine Anstellung an einer unab= hängigen Rirche an. Aber sein Blick war nach Genf gewendet, und als die Revolution von 1830 Belgien von Holland trennte und feine Herbe zerstreute, ba fublte er fich feines Umtes entbunden und folgte dem Rufe feiner Freunde, die feiner Hilfe in Genf bedurften. Mit der Annahme diefer Berufung waren für ihn große materielle Opfer verbunden, denn 85 er vertauschte eine forgenfreie Lage mit wirklicher Armut, die um fo fuhlbarer war, da er turz vorher eine Frau geheiratet hatte, die durch Geift und Kunstgefühl gleich ausgezeichnet und burch Lebensweise und Erziehung an eine forgenfreie Eristenz gewöhnt war. Aber die inneren Freuden, welche ihm sein Wert gewährten, ersetzten reichlich den Mangel und die Entbehrungen, welche er fich auferlegen mußte und die er vor aller 40 Augen verbarg.

Mit bem Jahre 1830 fängt für ihn ein neuer Lebensabschnitt an, der sich durch un= aufhörliche Thätigkeit als Prediger, Professor und Schriftsteller auszeichnet.

Die evangelische Gesellschaft, die gegründet worden war, um das evangelische Christentum innerhalb und außerhalb Genfs zu verbreiten, fühlte sogleich das Bedürfnis, eine as theologische Schule zu gründen, um der Rirche unterrichtete und fromme Bastoren heranzubilden. In dem Zeitraume von 50 Jahren sind aus dieser Schule mehr als 300 Bastoren für die Rirche der ganzen Erde hervorgegangen, von welchen mehrere in Frankreich, der Schweiz, Belgien, Italien und anderwarts die wichtigsten Bosten bekleiden und die sich fast alle durch Eiser und Pflichttreue auszeichnen. M. lehrte daselbst besonders Kirchengeschichte zo und drissliche Glaubenslehre; zu verschiedenen Zeiten hielt er auch andere Vorlesungen über Symbolit, Homiletit, Katechetik, Ecclesiologie und Bastoralklugheit. Im Jahre 1832 gründete er die Gazette svangelique, eine Wochenstreich zusammen, ihm eine zu größe Last auferlegte. Seine erschütterte Gesundheit zwang ihn, sie einige Jahre später wieder zo auszugeben. In seinem Predigeramte arbeitete er mit Gaussien und Galland an der Erbauung der wachslehen herbigeramte arbeitete er mit Gaussen und Balland an der Erbauung ber wachslehen herbigeramte arbeitete aus diesen und Galland an der Erbauung ber wachslehen herbigeramte arbeitete zu machten und Galland an der Erbauung ber wachslehen herbigeramte arbeitete aus diesen schanzen und bald darauf von der chapelle de l'Oratoire Bestig nahm, die für sie gebaut worden war. Man muß die Schriftstücke und Briefe aus dieser Zeit gelesen haben, um zu verstehen, wie viel Frische, Begeisterung, Liebe und drissliche Junigkeit in dieser Betwegung eo sich zeigte, die niemals von einer anderen in Bezug auf Reinheit des Glaubens und aufrichtige Frömmigkeit übertroffen wurde. Die Kämpfe, die mit Gegnern aller Art ausgesochten werden mußten, berührten nur die Oberfläche; unter derselben blieb es klar und ungetrübt.

Die Gründung der evangelischen Gesellschaft und der freien theologischen Schule tonnte nicht verfehlen, die Eifersucht der Staatsgeiftlichkeit wachzurufen. Die ehrwürdige Gejellschaft ber Paftoren ergriff ftrenge Magregeln. M. und feinen Freunden Gauffen und Galland wurde jebe Amtsverrichtung auf den Ranzeln des Rantons unterfagt. Diefes Ereignis war vorhergesehen, aber nicht herbeigewünscht von den Männern, die davon be-10 troffen wurden, beshalb sträubten sie sich bagegen, so lange sie konnten. Sie waren ihrer Rirche ergeben, jeder Spaltung entgegen und wollten im Schoß ber Genfer Rirche und in ihrem Dienst thätig sein. Ihre getrennte Stellung war also aufgezwungen, nicht freiwillig ge-wählt. Stets sprach sich M. gegen jede Art von Spaltung aus. Jedoch hatte er eine zu hobe Meinung vom Bredigtamte, um zu gestatten, daß die obrigkeitliche oder geistliche Behörde die Rirche Aussichten hindere aber teinen Baut werdende 15 freie Ausübung desselben bindere oder seinen Lauf unterbreche. Die Machtvollkommenbeit ber Leiter der Rirche rührt weder von bischöflicher oder priesterlicher Erbfolge her, noch von einer übertragung von seiten ihrer Vorgänger, noch von der Ernennung durch den Staat, sondern unmittelbar und allein von Christo, als Fürsten der Kirche (Christ-roi)". Durch seine Kollegen von der Ausübung seines Amtes suspendiert, weil er der offenbarten Wahrbeit 20 treu geblieben war und sie zu verbreiten suchte, beteuerte er, daß sein Predigtamt unvers-letzlich sei, und weil er es nicht mehr in der Staatslirche ausüben konnte, so übte er es außerhalb derfelben aus. So trennte er fich allerdings von der Genfer Rirche, aber nur ungern und gezwungen. Erst nach langem Zögern und reiflicher Uberlegung willigte er ein, daß im Jahre 1835 das hl. Abendmahl im Oratoire ausgeteilt wurde. Die Spal-25 tung der Kirche trat hierdurch viel stärker hervor und das Oratoire hörte auf, wie man bisher behauptet hatte, ein neuer Drt bes Gottesbienstes ber Genfer Rirche ju fein. Es wurde ber Mittelpunkt einer wirklichen Gemeinde. Der lette und entscheidende Schritt geschab im Jahre 1849 burch die Berschmelzung des Oratoire mit der alten, getrennten Rirche des Bourg-de-Four und die Bildung der ebangelischen Kirche (Eglise Evangelique). 80 Trot alledem verlor M. nie fein Intereffe für die Verwaltung der Nationalkirche Genfs, und als im Jahre 1851 eine gesetzgebende Versammlung über die Kirchenversaffung beriet, fuchte er burch bie Beröffentlichung feiner wichtigen Schrift: "Freiheit bes Gottesdienftes", auf die Verhandlungen einzuwirten. Zahlreiche, in demfelben Sinne geschriebene Flug= schriften folgten, 3. B.: "Uber bas Recht ber Gemeinden, ihre Pfarrer ju wählen", "Das 85 Heil des Protestantismus in Genf", "Freiheit und Wahrheit", und mehrere andere. Er verlangte, daß die Kirchenverfassung nicht von einem politischen Körper gegeben werde, ber Katholiken in feinen Reihen zähle, sonbern von einer durch protestantische Bürger ge-wählten Synobe. Doch hörte man in diefem Punkte nicht auf ihn. Außerdem verlangte er noch, daß die Verwaltung der Kirche, deren sich eine geistliche Oligarchie bemächtigt 40 hatte, bem Konsistorium zurückgegeben und ben Laien ein wichtiger Play in berfelben ab hatte, dem Konschum zurungegeden und den seinen ein volugiger pung in derferben eingeräumt werde, und daß die Pfarrer von jest ab nicht mehr von der ehrwürdigen Gefellschaft gewählt würden, sondern durch Abstimmung der betreffenden Pfarrbezirke. Mit diesen beiden Punkten drang er durch. Über die Vereinigung von Kirche und Staat spricht er sich nicht auf bestimmte Weise aus und nimmt nicht wie Vinet an, daß die es Vereinigung der staatlichen und kirchlichen Gesellschaft eine ehebrecherische Vertied wurden sei "Dem Geborfam, den ber Chrift feinem alleinigen Rirchenfürsten Jeju Chrifto schuldig ift, widerftrebt es, dem Staate irgend eine Gerichtsbarkeit in geistlichen Dingen zuzugesteben, aber es widerstrebt ihm nicht, daß der Staat in gewisse äußerliche und weltliche Beziehungen zur Rirche tritt." Eine gänzliche Trennung scheint ihm nur für kleine Kirchen 50 möglich, die keine Macht über die große Menge haben. Für eine große Rirche würden nur unaufhörliche Ronflikte daraus entstehen. "Wenn sich der Staat einer Rirche gegenuber befindet, die unabhängig von ihm ist und fähig, einen großen Einfluß auszuüben, wird er dann nicht eifersuchtig und der Wunsch in ihm rege werden, ihre Macht zu be-grenzen? Und wird die vom Staate getrennte Kirche nicht versucht sein, ihren Einfluß 55 in rein politischen Angelegenheiten geltend zu machen und baburch der weltlichen Obrig-teit große Verlegenheiten bereiten ?" Auf der andern Seite ist die Gefahr irgend einer Berbindung taum geringer; M. möchte nicht, daß die Beziehungen der Rirche zum Staate in dem Gehalt beständen, den der Staat der Rirche zahlt, denn es fei unvermeidlich, daß derjenige, welcher bezahle, auch befehle. Er wollte, daß zwischen Staat und Rirche tein eo Bundnis, sondern ein Einverständnis herrsche, das mit beiderseitiger Zustimmung und im

Intereffe bes Friedens klar und deutlich den Wirkungskreis der beiden Gesellschaften seitstelle. — Ubrigens würde er durchaus keinen Widerwillen dagegen empfunden haben, einer Kirche zu dienen, die selbst durch Gehaltsbezahlung mit dem Staate enge verbunden war, jedoch unter der ausdrücklichen Bedingung, daß derselbe in keiner Weise in die geistliche Verwaltung der Rirche eingreife und sich darauf beschreiche, seine weltlichen Geschäfte 5 zu ordnen. Die Ernennung und Absetzung der Zastoren gehörte in seinen Augen ganz besonders in den ausschließlichen Machtbereich der geistlichen Behörde. Er würde selbst, wie die freie schottische Rirche es thut, die enge Vereinigung der beiden Getwalten gebilligt haben, wenn die Staatslenker von christlichen Gesinnungen erstüllt gewesen wären. Er hielt die Theorie der Vereinigung für mehr schriftigemäß, als die Theorie der Trennung; 10 übrigens glaubte er, daß diese Frage einer gründlichen Lösung entgegengehe. "Die Emancipation der Kirche, was den Staat betrifft, ift vielleicht in unserm Jahrhundert die größte Bewegung, zu welcher die menschlichen Interession (Drei Jahrhundert die größte merden wir in eine neue Zeit übergehen." (Drei Jahrhunderte des Ringens in Schottland: passim.) Was die Form der geistlichen Obrigseit betrifft, "so ziehe ich", sast er, 15 "die presbyterianische allen anderen vor; ich glaube, daß sie mit der Bibel am meisten übereinstimmt; aber ich werde es niemals gutheißen, weder die Epistopalen als Episetopalen, noch die Kongregationalisten als Kongregationalisten zu verdammen". Für ihn wären dies nur Geschuert. "Begriftern wir uns für Jeium Christum, es lohnt sich der Müche; aber nicht für unsere Seite oder für unsere Berfassunger. Diefe 20 lesten Worte sind bezeichnend für ben Geit; in welchem er diese Frage studierte, die in jeinen Augen von untergeordnetem Werte find.

Im Jahre 1835 erschien der erste und feines großen Werkes: Die Geschichte der Reformation, die ein wichtiges Ereignis für den Protestantismus war, besonders in den Ländern englicher Junge. Andere Bände folgte einzeln nach bis zur Jahl von dreizehn, 25 deren drei letzte erst nach seinem Tode verössentlicht wurden. Das ganze Werk bildet zwei Abteilungen. Die erstere umfaßt die Reformation zur Zeit Luthers, welche er mit dem Reichters hung Unschwarz im Schen 1520 old warelicht heurdet, den Bischen Bilde Reichstage von Augsburg im Jahre 1530 als moralisch beendet ansieht. In diesem Bilde gruppierte er um den deutschen Reformator Zwingli und Farel in der Schweiz und die Vorläufer der Reformation in Frankreich und England. Die zweite Abteilung behandelt so bie Reformation zur Zeit Calvins. Hier bildet Genf ben Mittelpunkt des hiftorischen Gemäldes, das uns die reformatorische Bewegung in den verschiedenen Ländern vor Augen führt, die von ihrem Einfluß berührt wurden. Des Verfaffers Hauptverdienst besteht in bem gebuldigen Aufjuchen und eingehenden Studium der Originaldokumente, die zum erstenmale aus dem Staub der Archive hervorgezogen wurden. Da das Wert aus den 85 wahren Quellen geschöpft war und mit lebhaftem Verständnis der Vergangenheit geschrieben, ba es glubenden Eifer mit Gelehrfamkeit, Ernft mit Anmut vereinigte und bem Bedurfnis entsprach, welches die Rirchen, die aus der Reformation hervorgegangen waren, empfanden, sich ihrem Ursprung wieder zu nähern, wurde es von großem und wohlverdientem Erfolge getrönt. England und Amerika begrüßten sein Erscheinen mit ganz besonderer Wärme 20 und sicherten dem Werke durch ihren Beiseil eine ganz außerordentliche Verbreitung in beiden Weltteilen. Was man besonders an dem Werke lobte, war "die Ordnung, die Klarheit des Geistes, das Erzählertalent, die reiche Phantasie, die alles lebendig auffaßt, bie erleuchtete Strenge, welche bie Gegenstände beurteilt, und bie Entschiedenheit bes Geistes, welche ihre Schlüffe zieht" (de Remusat). Unter den Fehlern hat man die 45 Neigung zum Bathos hervorgehoben : "die Wendungen sind manchmal mehr rednerisch, als man wohl möchte, die Züge find nicht immer gludlich; mit den Betrachtungen, die bei einem Geschichtschreiber, und besonders bei einem Kirchengeschichtschreiber ganz notwendig find, ift er zu freigebig". In der Anwendung der Originaldotumente werden einige Versetzungen von Daten verzeichnet, die manchmal die Färbung der Geschichte entstellen so könnten. Die Frrtümer sind jedoch glücklicherweise selten und schaden der verständnisvollen Runft nicht, mit welcher er aus den Dokumenten vorsprudeln läßt, was fie enthalten. Mit einem Wort, "abgesehen von den kleinen Fehlern bleibt es ein schönes Buch, das mit Talent und Feuer geschrieben ift (de Remusat).

In der Iwischenzeit veröffentlichte M. verschiedene Schriften, die alle ihren Wert 55 haben. Im Jahre 1848: Der Protektor, oder die Republik England in den Tagen Eromwells, eine vielleicht etwas übertriebene Schutzschrift des Oberhauptes der englischen Revolution; im Jahre 1850: Drei Jahrhunderte des Ringens in Schottland, eine lebendige Erzählung der Rämpfe, die für die Sache der religiösen Freiheit gesochten wurden, seit den Tagen von Knor die zur Gründung der freien schottlichen Kirche im Jahre 1843. 60 Real-Encytlopädie für Theologie und Kirche. 3. 8. XII.

Auch hat er eine große 3ahl von Flugschriften veröffentlicht, wovon einige fast Bücher genannt werden können, in welchen er sein Urteil oder seine Bünsche aussprach über alle Ereigniffe, die für das Reich Gottes von Interesse waren, oder auch über alle Fragen, welche die Gemüter in der Kirche bewegten. Die Reden, welche er fast jedes Jahr bielt 5 bei Eröffnung der Generalversammlung der ebangelischen Gesellschaft, oder beim Wieder= anfang der Vorlefungen in der theologischen Schule, waren Manifeste, die von einem ablreichen Publikum mit lebhaftem Intereffe erwartet wurden. Sein frisches, thatkäftiges Alter wurde von Alt und Jung in feinem Baterlande geehrt, und feine bescheidene Wob-nung war ein Wallfahrtsort für alle Fremde von Ansehen und Ruf, die durch die 10 Schweiz tamen. Röftlicher waren in seinen Augen die Briefe, welche ganz unbekannte Personen aus allen Teilen der Welt an ihn richteten, um ihm in bewegten Ausdrücken

- für die geiftige Bohlthat zu banken, die burch fein Bert müden und beladenen Seelen zu teil geworden war.
- Im Jahre 1845 wurde ihm ein begeisterter Empfang von der schottischen Nation 15 bereitet. Die Free Church hatte ihn eingeladen, den Seen, Bergen und Infeln Schottlands einen längeren Besuch zu machen und ihm auf dieser Reise den berühmten Mac Farlane als Cicerone mitgegeben. — Die Universität Berlin erteilte ihm im Jahre 1846 auf den Vorschlag Neanders das Diplom als Doktor der Theologie. Dieselbe Ehre war ihm schon früher von dem amerikanischen theologischen Kollegium in Brincetown zu teil
- 20 geworden. 1853 verlieh ihm der König Friedrich Wilhelm IV. von Preußen die große goldene Medaille für Wiffenschaft, und 1856 erhielt er von bem Stadtrate von Edinburgh bas Ehrenbürgerrecht. Im Jahre 1861 nahm er thätigen Anteil an der allgemeinen Versammlung der ebangelischen Alliance, die in Genf stattfand. Dort schlug er vor,
- im Jahre 1864 bie 300 jährige Gebächtnisfeier des Todes Calvins durch Errichtung eines 25 nütlichen Dentmals zu begehen. Dant feiner Ausdauer wurde ber bem Andenten Calvins gewidmete Reformationsfaal im Jahre 1868 eingeweiht, welcher außer einem großen Saale ür Zusammenkünfte ein Museum, eine Bibliothet und Lesefäle enthält. Es war sein lettes Unternehmen.
- Rablreiche Schicklalsschläge, die er mit cristlicher Standbaftigkeit ertrug, batten ibn so auf seinem Lebenswege getroffen; mehrere seiner Rinder ftarben in zartem Alter. 1855 hatte er den Schmerz, seine Frau zu verlieren, deren Glauben und letzte Leiden er in einer rührenden Erzählung beschrieb, die nur einigen vertrauten Freunden befannt wurde
- (Souvenir 2c. s. u.). Im Jahre 1858 verheiratete er sich wieder und bie Liebe feiner neuen Lebensgefährtin, die alle mühjamen Arbeiten mutig mit ihm teilte, und ein Kreis 25. ihn umblühender Kinder verschönerten seine letzten Lebensjahre. Am Morgen des 21. Oktober 1872 fand man ihn tot. Tags vorher hatte er noch zu Mitgliedern der evangelichen Kirche mit dem seine noch tur die Kinne gesprochen, der ihm eigen war. "Er fant dahin in voller Kraft, wie bie Eiche im Balbe. Die energische und mächtige Natur D.s vereinigte fcbroffe, felbst manchmal hochmütige Umgangsformen mit
- w ber Sanftmut und Einfachheit bes Kindes. Unbeugfam in der Verteidigung, deffen, was er für wahr hielt, wußte er seinen Gegnern gegenüber tolerant und brüderlich zu sein. In der Erinnerung seiner Schüler und Freunde wird sein Andenken als dasjenige eines großen und treuen Dieners Gottes fortleben" (Louis Ruffet).

Berzeichnis der wichtigeren von M. veröffentlichten Schriften, worin die oben er= 45 wähnten und zahlreiche Gelegenheitspredigten nicht enthalten find:

Paris 1828: Le Christianisme et le Protestanisme sont-ils deux choses distinctes? Genève 1832: Discours sur l'étude de l'histoire du christianisme. Genève 1834: La voix de l'Eglise une sous toutes les formes successives. Genève 1835: Foi et science. Genève 1840: Les Miracles ou Deux erreurs.

- 50 Genève 1842: Genève et Oxford. Genève 1844: Le Lutheranisme et la Réforme (leur Unité). Londres 1844: Rome and the Reformation. ?? La voix des anciens aux hommes du XIX siècle. Genève ? L'Ecole de théologie, sa mission et ses adversaires. Genève 1850: L'Autorité des Ecritures inspirées de Dieu. Genève 1850: Le témoignage de la théologie ou le Biblicisme de
- 55 Néander. Londres 1851: Deux discours prononcés à Londres, exposition universelle. Genève 1852: Quelle est la théologie propre à guérir les maux du temps actuel? Berlin 1853: L'Eglise et la Diète de l'Eglise (Rindentag). Paris 1845: Du caractère nécessaire au théologien et au chrétien dans l'époque actuelle. Genève 1854: Dépendance ou Indépendance ou Foi et critique. Dis-60 cours prononcé en Anglais à l'inauguration du Collége théologique de Belfast

1853. Genève 1854: Jean Chrysostôme. Conférences populaires. Genève 1855: Souvenir des derniers jours de Marianne Merle d'Aubigné née Brélaz, imprimé comme manuscrit pour sa famille et ses amis. Paris 1857: L'Ancien et le Ministre. Genève 1857: L'Assemblée de Berlin ou Unité et Diversité dans l'Eglise. Genève 1857: L'Orient ou Origine de la science — L'Occident 5 ou Cyprien et la Pratique. Deux conférences populaires. Genève 1858: Vie et Doctrine. Paris 1858: Il y a un Ministère de la Parole. Maintenons — le. Lettre au cta A. de Gasparin. Genève 1859: La Pierre sur laquelle l'Académie de Genève fut posée en Juin 1559. Toulouse 1860: Le Réveil de l'Eglise contemporaine. Genève 1861: Septembre 1861 ou l'Alliance Evan- 10 gélique à Genève. Genève 1862 : Caractère du Réformateur et de la Réfor-mation du Genève. Genève 1864 : Enseignement de Calvin : Glorifier Christ. (Discours du 3<sup>e</sup> anniversaire séculaire de la mort de Calvin.). Genève 1865: Les coups et les enseignements de Dieu. Genève 1867 : L'expiation de la Croix. Genève 1868: Jean Calvin, l'un des fondateurs des libertés modernes. 16 Discours d'inauguration de la Salle de Réformation. Genève 1870: Le Comité et l'Infaillibilité. (Conférence populaire.) Duchemin.

Merodach. — Litteratur: Alfred Jeremias, Artikel Marduk in Roschers Lexikon ber Mythologie II, Spalte 2340—2372; Worris Jastrow, The Religion of Babylonia and Assyria (deutsche Uebersezung im Druck in J. Ricker's Verlag); Hermann Gunkel, Schöpfung und 20 Chaos in Urzeit und Endzeit, Göttingen 1895; Heinrich Zimmern in Schrader, Keilinschriften und bas Alte Testament<sup>3</sup>, 1902, II, 370ff.

Merodach (babylonisch Marduk ober Maruduk, hebräisch geschrieben (schrieben (schrieben)) ober (schrift er ber Lichtgott von Babylon. Er gehört zu den Lichtgöttern der Babylonier, und zwar ift er der Lichtgott, der sich in den segendringenden Erscheinungen der Sonne 25 offenbart: in der Frühlonne und in der Frühjahrssonne. Das Wortbild, mit dem der Name geschrieben wird, deuteten sich die Babylonier nach ihrem eigenen Zeugnis als "Sonnensohn". Mit Vorliebe heißt er "der Barmherzige unter den Göttern, der es liebt, von den Toten zu erwecken".

Schon in sehr alter Zeit (längst vor Hammurabi) wird Mardul als "Sohn des Ea" 80 mit den Heilkräften des Kultus von Eridu in Verbindung gebracht. "Gehe hin, mein Sohn Mardul, thue dies und das", mit dieser Formel sendet ihn Ea in der religiösen Litteratur unzähligemal aus, wenn es sich um eine Bannlösung oder Heilung handelt. Und wenn Mardul um das Heilmittel bittet (mit dem "Wasser von der Mündung der Ströme" oder durch die Beschwörung "beim Namen (!) der großen Götter" wird die Heilung 35 zumeist vollzogen), kehrt regelmäßig die Formel wieder, die in den Texten oft nur abgefürzt erscheint: "Mein Sohn, was wühteft du nicht, was könnte ich dir noch mehr sagen; was ich weiß, das weißt auch du." Zu dieser Verbindung mit dem Ca-Kultus mag die Natur Mardults als des Lichtgottes, der die Schatten und Schrecken der Nacht und des Winters vertreibt, Anlaß gegeben haben. Religionsgeschichtlich wichtig ist auch, daß Mardult, der 40 Sohn Eas, bewußt mit Abapa, dem in der Urzeit von Ea geschaffenen ersten Menschen (zer ameluti "Menscheitssame"), identifiziert wird (vgl. hierzu meinen Artikel Oannes-Ea bei Roscher, Lexikon der Mchologie, Sp. 577-554).

Nachdem Babylonien unter Hammurabi geeinigt war, begründeten die Priefter von Efagila, dem Tempel Marduks, das Anrecht Babylons auf die Weltherrschaft dadurch, 45 daß sie ühren Gott als den Weltschöpfer verherrlichten. Sie übertrugen die Schöpfungsgeschichte, die ursprünglich dem Bel von Nippur zugeschrieben wurde, auf Marduk und schüchte, die ursprünglich dem Bel von Nippur zugeschrieben wurde, auf Marduk und schüchten seinem Charakter als Lichtgott entsprechend besonders in dem Epos Enuma elis (so benannt nach den Anfangsworten der ersten Tasel) die Entstehung der Welt als den Sieg Marduks über die chaotische Urslut und Ursinsternis (Tiamat). Weie die Früh- 50 lingssonne und Morgensonne jährlich und täglich nach Bestiegung der Finsternis Leben spendet, so hat Marduk nach seinem Siege über Tiamat alles Lebendige erschaften. Die babylonische Beit hat dann die letzte Konsequenz aus seiner Würde als Weltschöpfer gezogen und nennt ihm geradezu "Gott des Weltalls", "König der Götter", "König himmels und der Erde", "herr der herren, König der Könige". Sein siebenschiger zempel= 55 turm in Babylon heißt E-temen-an-ki, d. h. "Haus des Fundaments Himmels und der Erde", von dem es bei Erneurungsdauten wiederholt heißt, "man habe seine Spitze bis an den Himmel reichen lassen zuschen wiederbolt heißt, "man habe seine Spitze bis an den Hammel reichen lassen (j. unten). Rerodach

Für das Verständnis der Erwähnungen Merodachs in der Bibel ift vor allem zu beachten, daß Merodach in den Zeiten der geschichtlichen Berührung zwischen Iorael und Babhlon auch Bel heißt. Sofern dies Cigenname ist, ist er vom alten Beltenschöpfer Bel von Nippur auf Merodach übertragen. Im Bewußtfein des Bolkes aber ift Bel wohl s als Appellativum gebacht, das ihn als den Herrn kat exoch. bezeichnet (حجد المحرة): jo im Namen bes Beljajar (Bel-šar-uşur, b. i. Merodach fchüße ben König). Der Name Merodachs felbst findet sich in den Eigennamen Merodachbaladan Jes 39, 1 (Mar-duk-abal-iddin, "Merodach hat einen Sohn gegeben"), in Evilmerodach 2 Reg 25, 27; Jer 52, 31 (Amel-Marduk, "Statthalter bes Merodach"). Wenn Jer 50, 2 neben 10 77-72 Bel (>2) als Stattgott von Babel nennt, so beruht das auf Misverständnis. Jef 46, 1 nennt Merodach unter dem Namen 🚊 neben Nebo ((ברי), dem Stadtgott der Schwesterstadt Borsippa. Auch in der babylonischen Litteratur sind die beiden fortwährend miteinander verbunden, untrennbar beim Neujahrsfest im Frühling, bei dem Nebos Götterbild feierlich nach Babylon gebracht wird, weil Nebo im "Schickfalsgemach" die Jahres-15 geschicke niederschreibt, die in der Götterversammlung unter Merodachs Vorsitz ertieft werden. — Jer 51, 44, in den Apokryphen vom Bel zu Babel (Daniel 14 der LXX) ist Merodach Repräsentant des vernichteten babylonischen Reiches. Die Epistola Jeremiae bei Baruch hat besonders deutliche Vorstellungen vom Götterbilde des Merodach: Bar 6, 4 erwähnt doch wohl die Prozeffion, 6, 9 die Krone (agi karni das Symbol 20 des Stieres, b. i. der Sonne, nach einer babylonischen Beschreibung aus lapis lazuli und Sold gearbeitet) und die Götterwaffe: έχει δὲ ἐγχειρίδιον δεξιῷ καl πέλεκυν), 6, 11 bie Göttergewänder. — 2 Kg 19, 37 und Jej 37, 38 ift ftatt Tempel des Nisroch zu lefen: Tempel des Marduk (nicht, wie man früher annahm, Tempel des Nusku); San= herib wurde im Marduktempel ermordet, f. H. Winkler dei Schrader, Keilinschriften und 25 das UT \* S. 85. Ebenson int Kalonak, der eine Gefährte Daniels, aus Marduk verderüht die Güttergewänder, f. S. Winkler dei Schrader, Reilinschriften und (die heidnischen Götzennamen wurden befanntlich absichtlich verstümmelt), f. H. Windler, Altorientalische Forschungen III, 47. 57. Enge Verwandtschaft besteht zwischen dem bereits erwähnten Neujahrs= (und Hochzeits=) Fest des Merodach von Babylon und dem judischen Burimfest, das 2 Mat 15, 36 Mag-20 doraüch hukoa heißt: hinter dem Mardochai der Festgeschichte im Buche Esther verbirgt fich bie Gestalt bes Marbut. Bgl. B. Jenfen bei Wildeboer, Das Buch Efther in Martis Handlommentar, H. Windler, Altorient. Forschungen III, 1 ff. und H. Zimmern, 1. c., S. 514 ff., der die neuerdings vorgetragene Ansicht Jensens — das Burimfest bezieht sich vielmehr ausschließlich auf das Esther=Istar=Fest im Monat Ab - m. E. richtig dahin 86 modifiziert, daß das jüdische Burimfest "eine Kontamination aus dem babylonischen Neujahrs- (Mardul-),fieft und bem babylonisch-perfischen Istar-Analtis-Sakaon-Fieft barftellt". Einen weitgehenden Einfluß auf die biblischen Gottesvorstellungen, vor allem auf bie Vorstellungen von einem Mittelwefen zwijchen Gott und Menschen (Michael, Meffias) schreibt ber babylonischen Marbulgestalt Heinrich Zimmern zu in bem soeben erschienenen 20 ersten Teile bes 2. Bandes von Schraders Reilinschriften und UT. Es ist hier nicht ber Ort, auf die Probleme, die für lange im Mittelpunkt lebhafter Debatten stehen werden, einzugeben. Vorläufig sei folgendes bemerkt: 1. Daß sich auf dem Gebiete vollstümlicher Vorstellungen Verwandtichaft in der mythologischen Einkleidung der Gedanken zeigt, erklärt fich aus der Bölkergemeinschaft zwischen Israel und Babylonien. Die Redeweise aller Völker 45 ift auf religiösem Gebiete mythologisch. Mit der Sprachverwandtschaft ist auch 3deenverwandtichaft und Verwandtichaft der mythologischen Ausbrucksweise verbunden.. Bei der unahme von "litterarischen" Entlehnungen ist besondere Vorsicht geboten. So lange wir noch nicht einmal eine Pijtcologie des Mythus haben, stehen wir allenthalben vor einem ignoramus. Es giebt Mythen, die zum religiösen Gemeingut der Menschen 60 gehören, und die mit den Völkern gewandert sind. 2. Auch da, wo die Einkleidung religiöser Gedanken in der Bibel mit der babylonischen übereinstimmt, erhebt sich doch der Inhalt himmelhoch über Babel. Und wenn fich in der religiösen Welt Babyloniens Gedanken finden, die sich mit den prophetischen Hoffnungen Israels berühren, so ift einerseits zu fragen, ob nicht die Edelften unter ben zum Monotheismus neigenden Babyloniern 55 von den großen religiösen Persönlichkeiten Israels beeinflußt worden find, und anderers feits daran zu erinnern, daß es "unbewußt Weissagendes" auch im vordriftlichen Heidentum gegeben hat. Die Mardukgestalt repräsentiert vielleicht die erhabenste Schöpfung der philosophia orientalis. Vor allem aber ist 3. zu beachten, daß die babylonische Religion in dieser Mardutgestalt eine Erlösungsidee verkörpert, die nachweisbar über die christliche 60 Ara hinaus unabhängig vom Christentum auf babylonischem Boden sich entwickelt und

erft später Anschluß an das Christentum gesucht hat. Zeuge dafür ist die Religion der Manbäer, bie noch heute in den Sumpfgegenden des Euphrat und Tigris und in den Grenzgebieten von Berfien fortlebt und beren Erlöfergott Manda de hajja ober Hibil Ziwa identisch ift mit Marduk, dem babylonischen Sieger über die Finsternis, dem Heils bringer und Bannlöser, dem ursprünglichen Stadtgott von Babylon, s. hierzu Art. Mans bäer (R. Regler) oben S. 155 ff. Alfred Jeremias.

Merodah-Baladan II., Sohn Baladans, König von Babel. — Littera-tur: E. Schrader, Die Reilinschriften und das Alte Testament (KAT)<sup>3</sup>, (1883) S. 338 ff.; Derselbe, Reilinschrift. Bibliothet (KB) Bb II (1890), Bb III, 1 (1892), passim; ders., Artikel "M.-B." in Richms HBBB<sup>3</sup> Bd II (1898), S. 997 f.; Fr. Hommel, Geschüchte Baby- 10 Ioniens und Affpriens (1885), S. 704. 729 ff.; C. B. Liele, Babylonisch-affyrische Geschüchte (1886. 1888), passim, bel. S. 222. 244 ff. 285 ff.; D. Windler, Die Reilschrifterte Gargons (1889), Bb I, B. XV ff. XXXI ff.; ders., Unterstudeungen zur altorientalischen Gez ichichte (1889), S. 55 ff.; ders., Alttestamentliche Untersuchungen (1892), S. 138 ff.; ders., in Reilinschriften u. AX.<sup>4</sup> (1902) S. 63 f. 72 ff. 79 f. 270 f.; U. H. S. Cauce, Urt. "M.-B." in 15 Hastings Dictionary of the Bible, Bb III (1900), S. 347. — Für die Erzählung 2 Rg 20, 12—19 = Jel. 39 vgl. außer den Rommentaren (g. d. St.) auch R. Rittel, Gesch. D. Gebräcz, Bb II (1892), S. 189 ff.; J. Meinhold, Die Jeschagezählungen zef 36—39 (1898), S. 5 ff. Bum Merodad=Baladan=Steine vgl. H. Bibler, Interf. (Interf. (I. o.), S. 32 f.; derf. und F. E. Petier, Zeitich. für Uffyriologie, Bb VII (1892), S. 182 ff.; Friedr. Delihich, Der Ber-Jiner MerodachBaladan-Stein, in Beiträge zur Affyriologie, Bb II (1894), S. 258 ff.; KB (j. o.) III, 1, S. 184 ff. (f. o.) III, 1, S. 184 ff.

Merobach-Baladan ift berjenige babylonische König, welcher nach 2 Kö 20, 12—19  $= \Im_{1}$  Sei 39 an Hits von Juda eine Gefandtichaft ichicke um ihn zu feiner Genefung zu beglückwünschen. Sein Name lautet im Babylonischen Marduk-apal-iddina = "Mar 25 but (j. A. "Merodach") gab einen Sohn", Jef 39, 1 ירבך בלארך (jo Ginsburg, Bär; meist  $= \Im_{1}$  (io Ginsburg, Bär; meist  $= \Im_{1}$  (io Ginsburg, Bär; LXX aber  $M. \beta$ ; Luther: Brodach) beruht wohl nicht auf einer bloßen Verwechslung der in der Quadratichrift einander ähnlichen Buchstaben und = durch einen Schreiber (jo z. B. Rittel, Rönige, z. St.) emander annigen Buchtaden '' und '' burg emen Schreider (103. S. Rintel, Ronge, 3. St.) fondern auf dem lautlichen übergange von m in d. der befonders häufig ift, in Nachbars 20 ichaft eines r. vgl. affyr. surmênu und aram. (Crece (103. S. Rintel, Redock (LXX), fowie B. Haut, Zeiticht. für Affyriol. Bd II, S. 268. LXX 2 Rg 20, 12: Mago-dazβaldár (B), Megodazh. (A), Jei 39, 1; Magodaz Baladár (B), Mawdaz (NQ), Megodaz (Q<sup>mg.</sup>); Baladar fehlt Jei 39, 1 in NAQI. Das Magdoneu-raádov (Gen.) in nardor haalder de Schud. Ptolemaios ift "vielleicht aus Marz 25 bolempalad verfürzt" (H. Guald, Geich. B. Jsr., Bd III<sup>3</sup>, S. 688 Anm. 3). Der bibliche M.-B. ift der II. feines Namens auf dem Throne von Babel; der I., Sohn des Melišihu, regierte als drittletter König der Rafitiendungtie 1129-1117 d. Shr.

Sohn des Molisihu, regierte als brittletter Rönig der Raffitendynaftie 1129-1117 b. Chr. (nach C. F. Lehmann, Zwei Hausperschl, ber altorient. Chronol., 1898, S. 144 a). Als Quellen für die Geschichte jenes kommen in Betracht außer dem AT, dem ptolemäischen 40 Ranon und dem Berichte des auf Berossus zurückgehenden Alexander Polyhistor in Euseds armenischer Chronit (Eusedi Chronicorum libri duo, ed. A. Schöne, Bd I, 1875, S. 27) vor allem die affyrisch-babylonischen Inforisten, insbesondere die babyl. Chronit B, Col. I, 32—II, 23 (KB II, S. 276 ff.), die babylon. Königsliste A (KB II, S. 286 f.), Inforisten Tiglatpilefers III. (II Rawl. 67, Obr. 26—28 = KB II, S. 14 ff., dgl. 45 B. Rost, Die Reilschrifterte Tiglatpil. III, Bd I, 1893, S. 54 ff.), Sargons (bef. Annal. 21 ff. 228 ff., f. Mindler, Sargon, S. 6f. 38 ff.: Bruntinson, 121 ff., f. Mindler, a. a. D. 3. Joh, Die Renightlutzte Liglacht. III, 35 I, 1893, S. 54 ff.), Satgons (bel. Annal. 21 ff. 228 ff., f. Windler, Sargon, S. 6f. 38 ff.; Bruntinifdr. 121 ff., f. Mindler, a. a. D., S. 120 ff.; Katé IV, 45 ff., a. a. D., S. 148 ff.) und Sanheribs (Sanh. Bellino, vgl. KAT<sup>2</sup>, S. 345 ff.; Sanh. Tayl. I, 19 ff., f. KB II, S. 82 ff.; III, 42 ff., a. a. D., S. 96 ff., auch KAT<sup>2</sup>, S. 350 ff.; vgl. IV, 21 ff. a. a. D., S. 100 ff.). Bon ihm so felbst bestgen wir den berühmten aus feinem 7. Regierungsjahre als König von Babel frammenden und jest in den Königl. Museen zu Berlin befindlichen M.-B.-Stein, deffen Inschrift von einer Belehnung des babylonischen Bürgermeisters (?) Bêl-abê-êrba durch den König berichtet und der auf der Vorberseite eine sorgfältigst ausgeführte, porträtähnliche Darstellung bes Königs wie des von ihm Belehnten giebt (wiedergegeben in H. F. Hel= 55 molts Weltgeschichte, Bb III, 1, 1899, S. 28), sowie eine kleine Backteininschrift (I Rawl. 5, XII, vgl. Windler, Unters., S. 32; Zeitschr. f. Assure von II, S. 184). Da ber Zeitraum, innerhalb bessen M.=B. in den Inschriften erwähnt wird, ca. 30 Jahre beträgt (729-700 v. Chr.), und der M.=B. bei Tiglatpil. und Sargon apal

Jakini = "Sohn Jakins" genannt wird, welche Bezeichnung in den Sanberibinschriften eo

fehlt, so hat man früher vielfach gemeint (Schrader u. a.), daß der M.=B. Sanheribs und des ATS ein anderer gewesen sei als der bei Tiglatpil. und Sargon erwähnte und bağ diefer — Marbokempalados, welchem im ptolemäischen Kanon 12 Regierungsjahre (721-709 v. Chr.) beigelegt werden, jener aber — Merodach-Baldan bei Euses seit (721-709 v. Chr.) beigelegt werden, jener aber — Merodach-Baldan bei Euses seit s welcher zu Sanherids Zeit 6 Monate auf dem Throne Babels saß. Seit den Darlegungen Schraders in KAT<sup>2</sup> wird jetzt aber ziemlich allgemein angenommen, daß an allen auf-geführten Stellen derselbe Mann gemeint sei (Graf Baudissin, Art. "M.28." in BRE<sup>2</sup>, B IX S. 612, Windler u. b. a.); unentschieden lassen die Frage Tiele (S. 313 Anm. 1) und neuerdings wieder Schrader (Art. "M.28."). Dürfte man die Stelle bei Tiglatpil., 10 mo diefer non Maß Sohn Jafing Ennis des Meerse<sup>4</sup> soat : welcher unter ben Osmi-10 two diefer von M.=B., "Sohn Jakins, König des Meeres" fagt: "welcher unter den Röni= gen, meinen Bätern, zu keinem [von ihnen] gekommen war und beren Füße geküßt hatte" (KB II, S. 14f.) ftreng wörtlich nehmen, so wurde biese allerdings besagen, daß er bereits unter ben Borgängern Tiglatpil.s, sc. Asur-Nirrari II. (754-746) und Asurdan III (773—755), regiert habe, und so gut wie ausschließen, daß er mit dem zur 15 Zeit Sanberibs erwähnten M.=B. identisch sei; aber sie kann auch einsach mit den dabei üblichen Phrasen ausdrücken, daß er und wohl überhaupt ein König des Meerlandes bis dahin noch niemals an Affyrien Tribut gezahlt habe. Auffallend ist freilich, daß die ba= bylon. Königslifte (KB II, S. 287) ben M.=B. der Sanheribzeit "Mann von Habi" nennt, während sie den nach Salmanassars Tode auf den babylon. Thron gekommenen 20 mit bem Vermert "Dynastie des Meerlandes" versieht. Bis die Inschriften Sicheres ergeben, thut man indes beffer, überall denselben M.=B. anzunehmen.

Nach bem AT ift er ein Sohn Baladans (wofür Meinhold, S. 9 ohne genügenden Grund Echer Bel-iddina lefen will, wie ein babylon. König bes 12. Jahrhunderts heißt). Es ift nicht ausgeschlossen, daß diese Angabe entstanden ift durch irrige Deutung 25 bon M.= B. als einer Genitivverbindung, sc. M. [Sohn] B.s (fo Graf Baubiffin, a. a. D.), wofür die Auslassung des Baladár in LXX (f. oben S. 645, 84) sprechen könnte; sie tann jedoch ebenso gut auf richtiger Uberlieferung beruhen. B. ist ein durch Wegfall eines Bottesnamens (Marbuls, Bels o. e. a.) verfürzter Name, wie fie fich im Babylonifchen

oft genug finden, 3. B. Nådin "gebend" (für Bêl-nådin), Jkiš, er schenkte u. a. Die 20 Bezeichnung "Sohn Jakins" (s. oben S. 655, 59) steht mit der biblischen Angade in keinem Widerspruche, denn sie kennzeichnet ihn nur als Angehörigen der über Bit-Jakin herrfcenden chaldaischen Dynastie (vgl. KAT', S. 342 f.). Er felbst nennt sich in feinen aus ber Beit feines babylon. Königtums ftammenden Infchriften "Nachtomme Erba-Marduks" (eines altbabylon. Königs) und übergeht den Namen feines Baters, indem er von fich nur

85 fagt, baß er "den Namen des Baters, seines Erzeugers, herrlich gemacht" habe. Danach ju schließen war er Ujurpator, der als Herrscher von Bit-Jakin von den Asspreten nach der bei ihnen üblichen Bezeichnungsweise "Sohn Jatins" genannt wurde, der sich selbst aber als König von Babel "Nachtomme E.=M.S" nannte, um feine Machtanfprücke auf Babel bamit zu rechtfertigen; bemjelben Zwecke entspringt auch feine Selbstbezeichnung als zer so sarrûti darû "uralter Königsspröß" M.=B. St. II, 40 f. M.=B. war zunächst König von Bît-Jakin, dem "Meerlande", dem südlichsten und mächtigsten der Chaldäerreiche am Unterlaufe von Euphrat und Tigris. Als Tiglatpil. III.

731 v. Chr. feinen Feldzug gegen die Chaldäerstaaten, besonders Bit-Amukkani, unternahm, unterwarf sich ihm unter anderen auch M.=B., indem er ihm in Sapla, der hauptstadt 45 bes befiegten Bît-Amukkani, unter Darbringung eines reiches Tributes huldigte (ca. 729 v. Chr.); er blieb bis auf Weiteres Basall Affyriens. Nach Salmanaffars IV. Tode (722) benutzte er die Wirren, wiegelte die Nomadenstämme Babyloniens auf, folog mit Elam einen Bund und bemächtigte sich Babylons; 4 Monate nach dem Abscheiden Sal-manassar, im Nisan 721, ließ er sich dasselbst zum Könige trönen. Sargon, der Rach-to folger Salmanassars, zog sofort gegen ihn; in Nordbabylonien bei Dur-ilu traf er auf das Heer Humbanigas' von Elam, des treuen Verbündeten von M.-B., und wurde von ihm geschlagen. M.B. traf mit seinen Truppen zu spät ein und konnte sich nur noch an der Verfolgung beteiligen. Da auch im Norden und Beften des Reiches Unruben ausbrachen, überließ Sargon zunächst dem M.-B. das Feld, um sich dorthin zu wenden. 55 12 Jahre lang, 721-709, hat M.-B. damals den Thron Babels innegehabt. — Erst 710 hatte Sargon soweit freie Hand, daß er an Abrechnung mit seinem alten Gegner M.-B. denten konnte; der Kampf dauerte 2 Jahre, 710/9. Infolge der Unklarheit der Annalen läßt sich ein bis ins einzelnste genaues Bild der Ereignisse NVVI

ftehen die Hauptthatsachen fest, vol. namentlich Windler, Sargon, S. XXXI ff. Sargon 60 wandte fich zunächt gegen die Bundesgenoffen M.=B.8, bef. die Gambuli und Arimi (710).

Die Stadt Dur-Athar im gambulischen Gebiete, die M.=B. ftark hatte befestigen und mit feinen Truppen besethen laffen, wurde erobert, auch bie Arimi unterworfen und beiber Gebiete Affprien einverleibt. Gleichzeitig rückte ein Nordheer gegen M.=B. heran, ber einer Schlacht aber aus dem Wege, ging und sich nach Sathur an der elamitischen Grenze wandte, von wo aus er die Hilfe Suturnahundis von Elam anrief, die diefer ihm jedoch 5 verfagte. In hoffnungslofer Verzweiflung (Annal. 294 f.) zog er nach der fübbabylonischen Beste Ikbi-Bêl, wo er überwinterte. Inzwischen war Sargon in Babylon einge-rückt, überall im Lande von den Bewohnern, die unter dem Chaldäerregimente schwer zu leiden gehabt hatten, als Befreier begrüßt, und ließ sich hier im Nisan 709, am Neujahrssielt, zum König von Babel trönen. Im folgenden Monate, Airu, nahm er die Unter= 10 nehmung gegen M.=B. von neuem auf. Diefer hatte inzwischen die Hauern berfelben stammlandes, Dur-Jakin am Euphrat, beseitigt, sein Lager vor den Mauern berfelben aufgeschlagen, die Umgebung unter Wasser gesetz und erwartete nun "inmitten der Wasser läufe wie ein Sumpfvogel" den Assprechong. Trop aller dieser Masnahmen wurde sein Heer völlig geschlagen; er selbst ward im Rampse am Arm verwundet und flüchtete mit 15 dem Reste der Seinen in die Stadt, die sehr bald den Feinden erlag. Die Familie M.=B.s fiel in die Hände des Siegers, während er felbst noch rechtzeitig entfommen war. Zwar berichtet Brunkinschr. 133, daß auch er gefangen worden sei, jedoch spricht Anal. 349 ausdrücklich von seiner erfolgreichen Flucht und hat damit sicher das Richtige. Bit-Jakin wurde bis zur elamitischen Grenze bin unterworfen und als affprische Provinz ben Statt- 20 haltern und Babylon und Gambuli unterftellt. Bis 706 waren die affprischen Heere im Meerlande.

M.=B. war nach Elam geflüchtet. Aber fehr bald nach dem Tode Sargons (705) erscheint diefer eingefleischte Feind Affurs, ber "böfe Dämon", wie ihn Sargon nannte (Pruntinfchr. 122), wieder auf dem Plan. Im Jahre 703 tötete er ben bamaligen König von 25 Babel Namens Marduk-zakir-sumu, einen Empörer, ben "Sohn einer Sklavin", ber nur einen Monat regiert hatte, und bestieg, von den Elamitern unterstützt zum zweitenmale ben babylonischen Thron. Uber bie Dauer biefer zweiten Regierung geben die An= gaben ber Quellen auseinander. Mährend Alexander Bolphistor dem D.=B. nur 6 Monate zuerteilt ("et Merodach Baldanus per vim [regnum] tenebat six mensibus"), so räumt ihm die babylon. Königslifte (KB II, S. 287) 9 Monate ein (nach Windler, Unterf., S. 12; Zeitschr. f. Affyr., Bd II, S. 301, Anm. 3; Tiele, S. 286; Hommel, S. 731 — die VI in der Ausgabe von Binches beruht auf einem Lefefehler —; in KAT<sup>\*</sup>, S. 79 spricht Windler wieder von 6 Monaten, doch liegt hier wohl nur ein Berjehen vor); die gahl der babhlonischen Quelle verdient den Vorzug. Als Sanherib 25 heranrudte, war es mit M.=Bs Herrlichkeit vorbei: die Schlacht von Kis in der Rähe von Babel entschied zu seinem Ungunsten (702 v. Chr.); er wurde samt seinen elami-tischen Hilfstruppen vollständig geschlagen und mußte in die unwegsamen Sumpfgegenden an der Mündung der Ströme flüchten, wo ihn der Feind nicht aufspüren konnte. Auch die zu feiner Hilfe stets bereiten übrigen Chalbäer und die Aramäer wurden aufs schwerste 40 gezüchtigt; fein Balast und Staatsschatz wurden eingezogen. An seiner Statt setzte Sanherib ben Bel-ibus (= Belibos des ptolm. Kanons, Elibus des Aler. Polybiftor-Beroffus), auch Bel-ibni genannt (bgl. dazu KAT<sup>2</sup>, S. 176 Anm., S. 349; Tiele, S. 313 Anm. 3), als König von "Sumer und Aklad" ein, der babylonischer Abstammung war, aber im Balast des Alfprerkönigs "wie ein kleiner Hund" groß geworden war. Diefer regierte 702 45 bis 700 v. Chr. Die Angabe bei Euseb: "eum [sc. M.-B.] vero interficiens qui-dam, cui nomen erat Elibus, regnabat" ist nach den assyrischen Inschriften richtig zu stellen.

Roch einmal tritt ber alte Erbfeind Affurs, hervor, so. im Jahre 701/700, wo er zusammen mit einem anderen Chaldäerstürsten, Suzud, ber später als König von Babel so Musezid-Marduk hieß, in Babylonien Unruhen anzettelte, wohl auch den Bel-ibni(ibus) selbst zu einem Bunde gegen den Babylon wenig freundlich gesinnten Sanherib gewann. Auf die Runde von diesem Aufstande eilte der Alfyrerkönig, die Belagerung Jerusalems aufgebend, sofort aus Balästina herdei, schlug Suzud bei der Stadt Bittüku (700 v. Chr.) und wandte sich dann gegen Bit-Jakin. Beim Herannahen Sanheribs pakte M.=B. die so Schutzgötter seines Landes auf Schiffe und floh mit ihnen nach dem Maremmenorte Nagitu an der gegenüberliegenden elamitischen Küste, wo er Schutz fand. Sanherib verwülstete Bit-Jakin, sührte die Familie M.=B.s gefangen nach Affyrien, setzte Bel-ibni(ibuš) ab und ließ auch ihn gen Afsur bringen; dann setzte er an seiner Stelle seinen Erstgeborenen Assur-nachin-sum zum Rönig von "Sumer und Alkab" ein (699-694). Die Inschriften so Merodach-Baladan

berichten noch von einem späteren Feldzuge Sanheribs gegen die in Ragstu unter elamitischem Schutze entstandene bst-jakinitische Kolonie (694/93). Da aber hierbei nichts von R.-B. gesagt wird, so ist zu schließen, daß er damals nicht mehr am Leben war; sein Tod fällt also in die Zeit zwischen 699 und 694 v. Chr. Sein underschnlicher haß gegen 5 Alsur lebte aber weiter in seinen Söhnen und Enkeln, die wir, soweit sie in den Inschriften erwähnt werden, fast sämtlich als erbitterte Feinde Alsurs in den Reihen von bessen macht. Justen, nabürschnen werden namhast gemacht: Justsa-Marduk, Nabüzeru-Kinis-lisir, Na'id-Marduk, Nabû-salim, Nabû-apal-iddin, Nabû-šum-iškun, von Enkeln: Sumai und Nabû-dêl-šumi.

An der Geschichtlichkleit der im AT berichteten Gesandtschaft M.B.s an Hiskia ift nicht zu zweifeln, wenn sich auch der frühestens der Zeit des Erils angehörende Erzähler [von den beiden Parallelterten ist der in Kg wohl der ursprüngliche] über den eigentlichen 10 Zweck ber Gesandtschaft und bie geschichtlichen Zusammenhänge nicht mehr genügend unterrichtet zeigt. Bas zunächst ben ersteren betrifft, fo war biefer ficherlich nicht bie Begluct-15 wünschung Histias zu feiner Genefung - biefe war nur Anlag und Bortwand -, fondern 3wed war: ben jubäischen König zum Beitritt zu einer antiaffprischen Liga zu bewegen, beren treibendes Element M.-B. war. Uber die Zeit, in welche die Gefandtschaft zu feten ist, gehen die Ansichten sebr auseinander. Ausgeschlossen ist, daß sie, wie es nach dem AT den Anschein hat (bgl. die Stellung von Jes 38 f. hinter 36 f.), hinter die San= 20 heribkatastrophe 701 gefallen ist, denn damals konnte Hiskia unmöglich wohlgefüllte Schatztammern aufweisen, s. 2 Rg 19, 14—16. Früher sette man fie ziemlich allgemein in bie Beit vor biefelbe, ca. 703; von Neueren Schrader (KAT 2, S. 343f.), Graf Baubiffin, Stade, Rittel, Rob. Smith. Jest neigt man mehr dazu, damit in die erste Periode von M.=B.s Herrschaft über Babel hinaufzugehen, sei es an den Ansang derselben in das 25 Jahr 720, unmittelbar hinter die Schlacht von Dur-ilu (so vor allem Windler, Ateftl. Unters., S. 139 ff., ferner Guthe, Marti, Benzinger), sei es an das Ende berselben ca. 711, turz vor dem Ausbruch des Entscheidungstampfes mit Sargon, so Hommel, Tiele, Driver, Duhm, Satzee. Ein sicherer Entscheid barüber, an welchem ber angegebenen brei Zeit-punkte die Gesandtschaft stattgesunden hat, läßt sich zur Zeit nicht geben. So sehr man 20 auch im allgemeinen geneigt sein mag, auf Grund allgemeiner Erwähnungen in die erste Periode hinaufzugehen, fo ift die Uberlieferung, welche bas Ereignis in etwelche Beziehung zu Sanheribs Einfall in Palästina sett, doch nicht so einfach bei seite zu schieben. Sollte es sich einmal als gesichert berausstellen, daß der M.-B. der Sanberibzeit als M.-B. III. von dem der Tiglatpil.= und Sargon-Inschriften zu scheiden wäre, so würde die Gesandt-25 schaft des biblischen M.=B., Sohn des Baladans, damit so gut wie ficher für die Zeit San= beribs festgelegt, und diefer M.= B. als Sohn des II. anzusehen sein. R. Rrätichmar +.

Merfeburg, Bistum. — Urlundenbuch des Hochstifts Merseburg, bearb. von P. Rehr, 1. Teil Halle 1899; Chron. episc. Merseb. MG SS X, S. 157ff.; Wilmans, Regesten der B. v. Merseburg, Perz, Archiv XI, S. 146 ff.

Die Gründung des Bistums Merseburg wurde in derselben Zeit und in der gleichen Wie Grundung ors Obstums Artigeaus and in Seißen, f. diesen A. oben S. 512, und Zeitz, Weiße vollzogen, wie die der Bistümer Meißen, f. diesen S. 54ff. Sie diente der f. den A. Naumburg und vgl. den A. Magdeburg oben S. 54 ff. Sie diente der Ausführung des Plans, das Wendenland am rechten Ufer der Saale mit dem Reiche zu verbinden. Der endgiltige Beschluß zur Gründung von Bistümern für biefes Gebiet wurde 45 am 20. April 967 in St. Seberus ju Claffe bei Rabenna zugleich für Merfeburg, Meißen und Beitz gefaßt, Jaffe 3715. Als Sprengel erhielt Merfeburg auf dem linken Saaleufer einen von halberstadt abgetretenen Teil des heffengaus, in dem ber neue Bifchofsfit lag, auf bem rechten Ufer bie flavischen Gaue Chutizi, Susali und einen Teil von Dalemingia, Thietm. chron. III, 16 S. 57. Als erster Bischof trat ber Regensburger Mönch 50 Boso, ber durch Miffionsthätigkeit unter den Wenden sich Verdienste erworben hatte, an bie Spitze, f. MG Dipl. I S. 503 Nr. 366; Thietm. chr. II, 36 S. 42; chron. ep. Merseb. 1 S. 166. Allein ber Stiftung Ottos I. schien nur eine turge Dauer be ftimmt. Bojos Nachfolger, ber ehrgeizige Bijchof Gijiler, ber bas Magdeburger Erzbistum zu erlangen wünschte, gewann Otto II. für den Gedanken der Wiederaufbebung des Bis-55 tums, und nach bem Billen bes Raisers sprach fie Papft Benedikt VII. auf einer Spnobe in Rom am 10. September 981 aus, Jaffé 3808. Der wendische Teil des Sprengels wurde unter Zeitz, Meißen und Magdeburg verteilt, der deutsche fiel an Halberstadt zurück; das Domstift in Merseburg wurde in ein Kloster verwandelt, Thietm. chron. III, 12ff. S. 55 ff. Allein diefe Magregel widersprach den firchlichen Intereffen fo augenfällig, das

ihre Zurücknahme nach kurzer Zeit erfolgte. Schon Ende 998 oder Anfang 999 beschloß eine römische Synode, die unter dem Vorsit Ottos III. tagte, die Wiederherstellung des Bistums, Mansi XIX S. 225. Nun mußte zwar Gisiler die Ausstührung dieses Beichlusses zunächt zu hintertreiden, aber Otto stard im Jahre 1000, und Heinrich II. traf pofort Anstalt, das zu vollziehen, was sein Vorgänger beschlossen hatte. Gisilers Tod 5 (25. Januar 1004) erleichterte die Sache; so ernannte denn Heinrich am 6. Februar 1004 wieder einen Bischof sür Mersedurg. Der Sprengel wurde nicht ganz im alten Umfang wiederhergestellt: nicht nur behielt Meißen einen Teil des abgetretenen Gebietes, noch wichtiger war, das auch Halberstad den größten Teil seines ehemaligen Bestietes, noch wichtiger war, das auch Halberstad den größten Teil seines ehemaligen Bestietes, noch wichtiger war, das auch Halberstad den größten Teil seines ehemaligen Bestietes, noch wichtiger war, das auch Halberstad den größten Teil seines ehemaligen Bestietes zurückbehielt, Thietm. chr. V, 39 S. 129; 44 S. 131; MG Dipl. III S. 76 Nr. 62 ff. Denn 10 infolgedelsen hatte die Diöcese Merseberg sast nur wendische Betwohner. Dadurch wurde die Missionsarbeit wesentlich erschwert. Es dauerte denn auch mindestens dis in die zweite Hälfte des zwölften Jahrhunderts, dis die Bewölkerung für den christlichen Glauben gewonnen war. Bischossische 2013; Gissier 971-981; Wigbert 1004-1009; Teietmar 1009

Bijchofslifte: Bojo 968—970; Gifüler 971—981; Wigbert 1004—1009; Thietmar 1009 bis 1018; Brun gest. 1036; Hunold gest. 1050; Alberich 1050—?; Ezelin?; Boffo erwähnt 15 1057; Winither?; Mernher gest. 1093; Gegenbischof Eppo 1085; Albuin 1097—1112; Gerhard 1113—?; Arnold 1119—1126; Megingoz 1126—1137; Effilef 1138—1143; Reinhard 1143—?; Johann gest. 1171; Eberhard 1171—1201; Dietrich 1201—1215; Edehard 1216—1240; Rudolf v. Webau, gest. 1244; Heinrich v. Marin 1244—1266; Albert v. Borna, gest. 1266; Friedrich v. Lorgau 1265—1283; Heinrich v. Ammendorf 20 1283—1301; Heinrich Kindt 1301—1319; Gerhard v. Echrapelau 1320—1340; Heinrich v. Stolberg 1341—1357; Friedrig v. Hovym 1357—1382; Burchard v. Quersfurt 1383—1384; Heinrich v. Stolberg 1385—1393; Heinrich v. Drlamünde 1393—1403; Otto v. Hosenstein 1403—1406; Balter v. Röckeritz 1407—1411; Nikolaus v. Robecte 1411—1431; Johann Bose 1431—1463; Johann v. Merber 1464—1466; Tilemann 25 v. Trotha 1466—1514; Adolf v. Anhalt, gest. 1526; Binzenz v. Schleinitz, gest. 1535; Sigmund v. Lindenau, gest. 1544.

Merfwin Rulmann f. Rulman Merfewin.

Rerula, Angelus, geft. 26. Juli 1557. — H. Geldorpius, Apotheosis of Hemelvaart van R. Tapper van Enkhuizen, Amjterbam 1622; Fidelis et succincta rerum adversus 30 Angelum Merulam tragice ante 47 annos quadriennium et quod excurrit, ab inquisitoribus gestarum, commemoratio, auctore Paulo Merula, ordinum foederat. provinciarum historiographo, Lugd. Bat. 1604. (Im felben Jahre erichien in Leiben eine holländ. Ueberfegung von 39. Merula); 39. Moll, Angelus Merula, de hervormer en martelaar des geloofs, Amjterbam 1851, 2. druk, 1855; I. M. J. Hoog, De verantwoording van Angelus Merula volgens het 35 handschrift berustende in het archief der Oud-Bisschoppelijke Clerezy te Utrecht, Leiben 1897; H. de Jager, Aanteekeningen op Prof. Moll's "Angelus Merula" (Archief voor Nederl. Kerkgesch. VI. 1—44); I. S. S. Genjen, Aanteekeningen op Prof. Moll's "Angelus Merula" (in "De Katholiek" 1897, Dl. CXI. blr. 43-68).

Angelus Merula (Engel of Ingel Willemsz de Merle) wurde 1482 (nach B. Merula an und Moll) ober 1487 (nach eigener Angade, zie de Jager blz. 3) zu Brielle geboren, wo sein Bater Willem Meeusze (d. i. Sohn von Bartholomäus) zu ben angesehenen Bürgern gehörte. Die Vorbereitung zur Universität empfing er in seiner Baterstadt, wahrscheinlich auf der damals bereits bestehenden Lateinschule, die Moll mit Unrecht erst 1593 errichtet sein läßt. 1504 schichte ihn sein Bater auf die Universitat zu Paris, wo er beim as Kollegium der Sorbonne 4 Jahre als Student weilte. Am 15. Mai 1507 wurde er dort magister artium und am 24. März 1508 Licentiat der Theologie. Nur wenig wisser artium und am 24. März 1508 Licentiat ber Theologie. Nur wenig wisser Freund der Scubien wurde und seine Nächte daran gab, dort mit größem sier seinen Studien obgelegen zu haben. Sehr wahrscheinlich ist es ferner, daß damals schon so ber Grund gelegt wurde für seine zusten Molegung gegen Scholastif und Bettelmönde. Im April 1511 erhielt er im Dom zu Utrecht die Briefterweihe und wurde Alfarrer zu Brielle. Dort war er, wenigstens nach 1520, als Pfarrer thätig, nicht an Sinte-Eatharina (Moll), sondern an der Maarlandschen Kirche, und als "auctoritate apostolica notarius publicus".

Schon 1527 wurden zu Brielle "verbotene Bücher von Martinus Luther und anderen" gelesen und eine der dortigen Kirche galt für "eine Pflanzstätte der neuen Religion". Merula, der während seiner Pfarrthätigkeit das Griechische gelernt hatte, um das NT in der Ursprache lesen zu können, nahm offendar hier schon freiere Ansichten an. Als nun Herr Joost van Kruiningen, ein Mann "von aufgeklärter Denkweise", ihm im Jahre 1530 so

Merula

bie Stelle zu Heenvliet anbot, nahm Merula sie an und siedelte von Brielle dorthin über. Bier studierte er bie Rirchenbäter, insbesondere Augustin, und lernte bie Schriften ber Reformatoren tennen. Mit Borficht und Ernft trat er gegen bie vielen Migbräuche ber Mutterfirche auf und erfannte keine andere Autorität als die Bibel an. So kam er schon s vor 1540 in den Verbacht der Rezerei, während erft 1553 gegen ihn die Verfolgung be-gann. Zu 's Gravenhage wurde er gefangen gefetzt und hierauf als Schlachtopfer der Inquifition von einem Kerker zum anderen geführt. An Mißhandlungen fehlte es dabei nicht. Im Jahre 1554 verstanden es seine Berfolger ihm eine Erklärung abzunötigen, worin er feine Irrlehren widerrief und versprach immer in der Einheit und Wahrbeit der 10 tatholischen Kirche bleiben zu wollen. Merula hatte sich nämlich bereit erklärt, einige Punkte von untergeordneter Bedeutung öffentlich ju widerrufen. Die Inquisitoren machten bamals jedoch von seiner Laubheit Gebrauch. Man las nämlich mit leifer Stimme "67 Artikel ber größten Bedeutung vor, die ber alte Mann bis zuletzt mit Heldenmut "67 Attlite der geogien Bedeutling det, die det ute Dunn die guten int Oceannen verteidigt hatte, und wofür er wohl zehnmal und öfter gesagt hatte sterben zu wollen." 15 Merula, in der Meinung, die abgesprochenen Bunkte seien vorgelesen, widerrief damals öffentlich, was man an ihre Stelle gesetzt hatte. Dr. Hensen, Prosession aut ath. Seminar zu Warmond, hat versucht, die Inquisitoren von diefer Gemeinheit rein zu waschen und zu zeigen, daß Merula thatfächlich widerrussen hat ("De Katholiek"). Obwohl eine solche Schwachheit bei einem alten Manne nicht unbegreiflich wäre, spricht doch sowohl alles, 20 was wir von Merula wilsen, wie auch der weitere Verlauf feines Prozesses gegen diefe Annahme. Merula war ein großer Gelehrter, fest in seiner Uberzeugung, zuberläffig im Charakter. Das Ergebnis zeigt, daß er getreu dem, was er gelehrt hatte, bleiben wollte und den Tod nicht fürchtete. Rach der sogenannten Widerrufung war er nicht freigelassen worden, sondern wurde unter der Leitung des Inquisitors Tapper weiter verfolgt, bis er 25 endlich zu Bergen, wohm man ihn gebracht hatte, zum Scheiterhaufen verurteilt wurde. Er jauchzte, "baß bie Stunde feiner Erlöjung nahe war." Am 26. Juli 1557 ift ber Scheiterhaufen aufgerichtet worben. Bevor er ihn bestieg, fniete er zum Gebet nieber mit emporgebobenen Händen, um dabei leblos zusammenzusinken. Seine Henker fanden zum Verbrennen nur eine Leiche vor. Auch feine Güter wurden für beschlagnahmt erklärt. Merula verstand sein Geld ficher anzu= legen und hatte durch fparfames Leben feine Befitztümer noch vermehrt. Das that er, um Armen und Baifen Bohlthaten zu erweifen. "Der Dienft an ben Armen ift Gottesbienft", fagte er und er biente Gott in den Armen. Er ftiftete in Brielle ein Baifenhaus, das noch befteht. Die Güter, die er ein Jahr vor dem Ausbruch der Verfolgung gegen ihn der Stadt 85 Brielle vermacht hatte zum Unterhalt für seine Stiftung, konnte sich die Inquisition nicht bemächtigen. So wurde fein Bunfch erfüllt, ben er auf bem Bege zum Scheiterhaufen zu seinem Better Willem Merula äußerte: "Gedenke meiner Stiftung für die Armen und Waisen! Gott gebe, daß der Fiskus ihr nicht raube, was ich für sie bestimmt habe." Merulas Anfichten lernt man aus feiner von Dr. Hoog ausgegebenen "Verantwoor-40 ding" kennen. Unter den niederländischen Reformatoren kommt ihm ein Ehrenplatz zu. In weiteren Kreifen hat er Einfluß ausgeübt. Dbwohl er die Schriften der Reformatoren gelesen hat, hatte er boch mehr ber hl. Schrift als diesen zu danken für die Bildung seiner theologischen und kirchlichen Denkweise. Durch ernstes Bibelftubium tam er vor allem zu ber Erkenntnis von ben Irrlehren ber tatholischen Rirche. Alls Reformator war er benn 45 auch in mehr als einer Hinsicht selbstiftändig. Seine Auffassung über das Abendmahl ift, obwohl mit Zwingli in Ubereinstimmung, von diesem nicht entlehnt. In der Schätzung ber Lehre des Jacobus gewann er von Luther. Er wollte die Rirche in der Eschagtung ber Lehre des Jacobus gewann er von Luther. Er wollte die Rirche in der Kirche refor-mieren, am liebsten ohne Stöße, in aller Einfachheit durch die Predigt von Gottes Wort und dadurch, daß man darnach lebt und handelt. Nur was Gottes Wort lehrt, muß so man glauben, was dagegen in der Kirche mit ihm streitet, ist abzuschaffen. Den kirchlichen Uberlieferungen legt er keinen Wert bei. Eine Kirche, die ihren Glauben und ihr Leben nicht auf das Wort gründe, wäre keine Kirche Christii. Niemand darf einem anderen seinen Glaubensinhalt aufdringen. Jeder muß seinen eigenen Gesühlen folgen, denn ohne Freiheit ist eine Allouch wärel ich geinen und seine siehen State in der die Kirche die Uberlieferungen ohne Freiheit ist kein Glaube möglich. Glaube war nach ihm eine sichere und feste Uberzeugung in 55 Bezug auf Gott wie er fich in feinem Wort als derjenige offenbarte, der sich nicht um unferer Werte willen erbarmt, fondern um feiner Barmherzigkeit und burch gefus Chriftus. Durch die Werke kann niemand selig werden, aber ohne Liebe wäre der Glaube tot. Durch die Werke kann man allein beweisen, daß man wahrhaftig glaubt. Dieser Glaube wird um Chrifti willen belohnt. Unglaube gilt als Hauptfunde. Wer im Glauben 80 ftirbt, braucht kein Fegefeuer zu fürchten und hat keine Fürbitte mehr nötig. Der einzige

Seligmacher ist Christus und eine Anrusung der Heiligen unangebracht. — Merula nahm nur 2 Sakramente an, Tause und Abendmahl. Die Transsubstantiationslehre verwarf er ebenso wie die Lehre der kirchlichen Absolution und des Ablasses. Anders als die katholische Kirche lehrte er auch in betreff der Kirche. Das katholische Priestertum ist vor Gott ohne Wert; alle Christen sind ohne Unterschied Priester. Die römische Kirche ist nicht 5 die katholische, sondern nur ein sehr gebrechlicher Teil der christlichen Kirche, der dringend der Berbesserung bedarf. Der Papst ist ver Antichrist. Gegen das Edlibat, das Klosterleben, die Selbstkasteiung, das Fasten und alle nur äußerlichen Ceremonien hatte er ernste Bedenken.

Während Merula in seiner eigenen Gemeinde reformatorisch auftrat, beförderte er 10 burch seine ausgebreitete Korrespondenz die Sache der Reformation auch in weiterem Kreise. Sein eigener Lebenswandel wirkte bei anderen nach. Er wird uns gezeichnet als ein liebenswürdiger, bescheidener und gutherziger Mann, der es liebte, wohlthätig zu sein. Fest im Geist und voll Vertrauen auf Gott, so gewann er die Achtung seiner Zeitgenossen, während er sich in seiner geistigen Fähigkeit auszeichnete durch Mäßigkeit und Vorsicht. 15 Sein Name bleibt in Ehre als der eines Reformators, Märtyrers und Philantropen. Roch immer sind viele herrliche Worte von ihm in frischem Gedächtnis: "Daß allein Ehristus herriche mit seinem Wort und Geist"; "Der wahre Glaube hat die Freiheit lieb"; "Der Dienst an den Armen ist Gottesdienst"; "Gott ist steich über den Seinen".

**Rerz, Heinrich** b., gest. 1893. — Litteratur: Bon M.: Das System ber christi. Sittenlehre in seiner Gestaltung nach den Grundsägen des Brotestantismus im Gegenlage 3. Ratholicismus, Tüb. 1841; Briefe über Schwaben und Franken, Zeitjär. f. die eleg. Welt, 37—39; Gottalches Morgenkl. 43; Christentum und Persönlichtet, Stud. der ev. Geistl. Bürtt., 43; Zur johanneisch. Frage, ib. 44; Die Jahrb. der Gegenw. u. ihre helben, Stutt- 25 gart 45; Schelling und die Theologie, Berlin 45; Ueberschät über die hauptschlichten alten Denlm. christl. Architektur u. Studpur in Schwaben. Cottalches Aunstlaat. 43. 45; Spagiergang durch die vornehmstem wirtt. Kirchen, 60. Rtrcholl., 45; Armut und Geristentum, Bilber und Binke 3. christl. Communismus und Sozialismus, Stuttg. 49; Christl. Frauenbilder, Stuttg. 52. 6. Ausl. 98; Die innere Wilfion in ihrem Verdältnisse zur Beltgeschäte, und Schrift. Frauenbilder, Stuttg. 55. 5. Musl. 94; Text au Schnorts Bible in Bildern, 61; Das Leben des dr. Dickters und Rin. v. Pfeil, Stuttg. 63; Die ev. Milfionsgeschlich 41: Machton der Schrechen, Stuttg. 83, 2. Ausl. Stuttg. 83; SpRe<sup>2</sup>, eine Neiche ausdell. Mohande Kurchol, Michwang, Kungle, Stuttg. 83, 2. Musl. 85; PRE<sup>2</sup>, eine Reihe archdol. und Hilf. Michwangen der Begenw, Stuttg. 80; Der evangelische Kirchols von der Schrechen, Stuttg. 83; Die Schwertich, Bibelbilder, Switzers und Rin. v. Pfeil, Stuttg. 63; Die ev. Milfionsgeschliche, Schrechen, Stata 28 fomben, Rirchhol, Kruzzifik, Sinkleiler, Kenpel zu Zerusalen. In Schmids phag. Encytlop.: Ausschwerticht, Bibelbilder; Mitarbeit an Zeluers Bibl. Bötterbible, Rata 28 feugen der Wacht, Runzifik, Singlie Gericht im Münfter zu Ulm, 80; Die Bedeutung der 40 4 Ausschles, 87; Das jünglie Gericht im Münfter zu Ulm, 80; Die Bedeutung ber 40 4 Ausschles, 87; Das jünglie Gericht im Münfter zu Ulm, 80; Die Bedeutung der 40 4 Ausschlet Dürers, 79; Jörg Ratgeb und fein Mitarwert in herrenberg, 85; Luther und bie Kunft, 83. 93; Die Reformation und ihr Einflug auf die firch. Runft in Alt-Bürttembe

Ueber Merz: H. Merz über evang. Kirchenbau, Luthardtsche Kirchenz. 98, S. 473 ff. 🛛 50

Georg Heinrich Merz ist geboren ben 8. August 1916 in Crailsheim (Bürttemberg). Der Bater trieb wie der 100 Jahre zuvor aus Saarbrücken, der Familientradition zufolge um der Verfolgung seines edangelischen Glaubens willen, zugewanderte Ahne das Rotgerberhandwert. Die Mutter, eine geistig sehr regsame Frau, übte die Porträtmalerei auf Elsenbein und hatte in ihrer Jugend diese Runst in der Fremde, Düsseldorf und Amsterso dam gelernt und gelibt. In der Not der Zeit und in dem von den politischen Ereignissen einer Herrschaft nach der andern (Ansbach, 1792 Preußen, 1806 Bayern, 1810 Bürttemberg) zugeteilten Städtchen lohnte das Handwert kaum die saure Mühe, die der Sohn auf Messen und Märkten mit dem Bater teilte. Zunächst für einen bürgerlichen Beruf bestimmt, öffnete ihm die heimische Lateinschule mit ihrem selbstlosen jugendlichen so Lehrer durch Erstehung des "Landeramens" als erstem Angehörigen diess fränklichen Landesteils den Eintritt in ein württembergisches theologisches Seminar (Maulbronn). An reliMerz Bild gährten bie Reit

giösem Besitz brachte er wenig mit. Wild gährten die Zeitideen in dem weltabgeschiedenen "Rloster". Der Seminarist schwärmte für die Einheit Deutschlands, für eine freisinnige Berfaffung und fammelte mit Bienenfleiß Rollektaneen zur Voltowirtschaft, Geschichte und Litteratur. Als Lehrer hatte die Bromotion neben älteren Männern eine Zeit lang 5 D. F. Strauß und als Repetenten Fr. Bischer und M. A. Landerer. Im ereignisreichen Jahre 1835 trat M. in das Lübinger Stift ein: ein eifriger Schüller Baurs, noch mehr ber gegelichen Philosophie, deren Vertreter in Tübingen damals E. Zeller und Fr. Bischer waren. Die in ihr vollzogene Durchbringung des spftematischen und historischen Dentens rig ihn hin und her zwischen der "reinen Wissenschaft" und dem Trieb nach Aneignung und Be-10 herrichung einer umfaffenden Empirie auch auf nicht spezifisch theologischem Gebiet. Schon als Student war er — vorzeitig — Mitarbeiter mehrerer Zeitschriften, barunter bald auch der Fallischen Jahrbücker Ruges. Das Honorar wurde benützt zu weiten Fußwanderungen, vor allem nach Nürnberg, wo sich frühe mit C. Heibeloff ein näheres Berhältnis ergab, an ben Main und Mein, Straßburg, Freiburg, Basel u. s. v.; leitend war dabei das In-15 teresse für die altdeutsche Kunst. Die Studienzeit schloß (Herbst 1839) ab mit vier ala-teresse von sind wirder Burger. bemischen Preisen, barunter je einer für Lösung einer platonischen und einer ethisch-theologischen Preisaufgabe. Die letztere wurde — unter Hinzufügung des dritten Teiles — 1841 zum Druck beförbert (f. Litt. oben), noch ganz in Segelichen Rategorien aufgebaut. 1841 zum Drud vejordert (f. Ett. oden), noch ganz in Hegelichen scategotten aufgebalt. Trozdem dankte er ihr später "die Nötigung zum Gerantreten an den konkreten Stoff". 20 Doch begann schon in Tübingen der Zweisel an Hegel. Von Reiff lernte er, Gott als absolutes Subjekt, nicht Objekt betrachten; die That, nicht der Gedanke schien ihm auf den Thron des Absoluten zu gehören, bei Begriffen wie Freiheit, Sünde verjagte ihm die Hogeliche Dialektik. Im Gegensatz zu der in Tübingen gelbten Betrachtung der evange-lichen Geschichte kam ihm bei einem gelegentlichen Beschieftes in Kornthal 26 ber Gebanke: "wie, wenn man biefer Gemeinde ihren Christus nahme?". Das eigene Erleben führte weiter. Um ein quälendes Ropfleiden los zu werden, wurde eine Wafferkur unternommen und, um ben Erfolg ju erzwingen, acht Monate lang fortgejest. Der Erfolg unternommen und, um den Erfolg zu erzwingen, acht Vionate lang jorigejest. Der Essoig blieb aus. In diese Zeit ber Abgezogenheit von der Wiffenschaft, und des äußeren Miß-erfolges fiel der Anfang eines neuen Lebens. Doch der Mut zum geistlichen Amt fehlte so noch. Den ersten Versuch, den Standpunkt der Wiffenschaft mit dem des an Christus orientierten religiösen Lebens zu vermitteln, stellt ein Aussach, "Philosophie, Christentum und Rirche" (Freihafen 41) dar. In Schellings Höral in Berlin, wohn die wissenhen die Mög-liche Reise im Winter 1841/42 führte, ging ihm bei allem Zweisel im einzelnen die Möglichkeit auf, bie geschichtliche Offenbarung als Mittelpunkt eines Denkyftems zu erfassen. 85 Rugler regte zu konkret hiftorischem Verständnis ber mittelalterlichen Runst an; dies wurde auf weitgedehnter Studienreise in Deutschland, Belgien, Frankreich und England wie zuwor in Öfterreich gepflegt; soziale Frage und Volksunterricht daneben eifrig stu-diert. Eine wunderbare Bewahrung in Todesgesahr bei einem Eisenbahnungluct zwischen Versailles und Paris verstärkte den Trieb nach religiöser Einkehr. Zu Hause begann so-40 bann alsbald ein emsiges Durchforschen und Durchwandern der heimischen Runftdenkmale, für deren Schönheit und Vernachlässigung das Auge nun erst Verständnis gewonnen hatte; Maßstab und Zeichenstift waren dabei stets zur Hand. Die im Sinne Ruglers hatte; Matziab und Zeichenstift waren dabei stets zur hand. Die im Sinne Ruglers veröffentlichten "Übersichten" (s. oben) nahmen alsbald ben Rampf auf für alte deutsche und für evangelische Runst. Zugleich erfolgte als Abschluß einer Zeit leidenschaftlichen es inneren und äußeren Zwiespalts die litterarische Auseinandersezung mit dem früheren Standpunkt; die Broschüre: "Die Jahrbücher der Gegenwart u. s. w." (s. oben) mit der Abssache und Seller, Bischer und Zeller giebt die Darstellung des eigenen "schmerz-haften Entwickelungsgangs" und eine den Stempel des Erlebten tragende Kritt des Hegen ichen Spitems, ber Auffas "Christentum und Persönlichkeit" erfaßt — neben viel Unab-50 geklärtem — das Wefen der Versönlichkeit auf Grund der christlichen Erfahrung mit Hilfe des Nationalitätenprinzips in ihrer geschichtlichen Entfaltung auf griechischem, römischem und germanischem Boden. Die neue religioje Erkenntnis wurde gepflegt in einem kleinen Areise von Freunden, die gemeinsam dieselbe innere Entwickelung durchmachten, vor allem im Bertehr mit bem eigenen jüngeren frühvollendeten Bruder, der, Techniker von Beruf, ss an einem Leidens= und Sterbenslager zu lebendigem Gebetsleben und Schriftforschen erwedt, zu einem tiefgegründeten Chriften voll Ewigkeitsernst heranreifte. Das geiftliche Amt, in das der Eintritt 1843 erfolgte, half weiter; Joh. Arndts 4 Bücher vom wahren Christentum bezeichnete M. selbst als das Buch, das Richtung gebend für die Art seines religiöfen Lebens geworben fei; von ben Bätern ber lutherischen Rirche führte ihn ber 60 Weg zu Luther felber. Bietistische Einflüffe versonlicher Art spielten bei der inneren Band-

lung, die hiermit zum Abschluß kam, keine Rolle. Diese selbst trat nach der subjektiven Seite nicht in die Erscheinung als plögliche Umkehr, sondern als Hereinarbeitung des im Gebanken Gefundenen in Herz und Leben, sie verlangte nach einer Vermittelung bes Babren und Bleibenden in Biffenschaft, Kunft und Welt mit bem, es freilich erft zur vollen Freiheit, Bahrheit und Schönheit verklärenden Christentum. M. galt weiterhin im 5 Bande als "Lutheraner", persönliche Fühlung gewann er nach auswärts am meisten mit ben Männern ber positiven Union. Das Verhältnis zu den Stuttgarter Areisen war auf lange hinaus kein näheres. Die Sturmzeit der 40er Jahre fand M. im ersten ständigen Amt als Diakonus in Neuenstadt a. d. L. (46-50), diejenige des Scheiterns der natio-nalen Hoffnungen als Stadtpfarrer zu St. Ratharina in Schw.-Hall (50-63). Aus Ur= 10 tikeln im Cottaschen Morgenblatt entstand im Jahr 48 sein schriftstellerisch wirksamstes Werk: "Armut und Christentum". Mit hellem Blick sind darin ebenso die Schäden des bisberigen Staats-Rirchentums und -Armenwesens erkannt, wie die Rräfte der Abhilfe, die es mobil zu machen gilt; beides hineingestellt in einen großen geschcklichen Bu-sammenhang: nicht bloß "christlicher Kommunismus", wie ihn der Vietssmus in seiner 15 Gebefreudigteit übt, sondern "christlicher Sozialismus", Vergesellschaftung zu versönlicher Hilfe-leistung, Beiziehung der Frauen zur christlichen Vereinsthätigteit wird als Losung aufgestellt. Englische Reiseeindrücke find für die deutsche Gegenwart fruchtbar gemacht: dem "Neuen-städter Frauen-Armenkranze" ist das Buch gewidmet. Auch in Hall wurde ein Armenberein gegründet. Im Zusammenhang mit ber Einführung bes Pfarrgemeinderats, die er baselbst 20 (1851) erlebte, beschäftigten ihn lebhaft die Fragen der kirchlichen Organisation. Eine 2. Auflage von "Armut und Chriftentum", die wenige Jahre später nötig gewesen wäre, kam nicht zu stande; M. konnte sich zu keiner Umarbeitung entschließen, und boch war sein Stand-punkt ein anderer geworden : den freikirchlichen Zug, der burch "Armut und Christentum" geht, ftreifte er ab. So bilden die Fortsesung von "Armut und Christentum" (zugleich 25 ben Ubergang zur populär-chriftlichen, von nun an in erheblichem Umfang gepflegten Schrift ftellerei) die "Chriftlichen Frauenbilder", das verbreitetste Buch von M., eine Sammlung pieterei) die "Sprintigen Frauen frauensliver", das verbreiteigte Such von D., eine Sammlung von Lebensbildern ebler christlicher Frauen aus allen Zeiten ver christlichen Kirche in großem geschichtlichen Zusammenhang aufgesaßt; die Frau in der Kirchengeschichte, oder noch besser von besser von Schultzer in Spiegel des Frauengemüts ist der Indalt vos Buches. Runststudie Lebensideal im Spiegel des Frauengemüts ist der Indalt des 20 Buches. Runststudie und Runstüdung wurde weiter gepslegt: die eigene Kirche (mit be-schiedensten Mitteln) restauriert (Ehr. Runstbl. 1858), der Text zu Schnorrs Bilderbied geschrieden. Das Centrum aber bildete die innerliche und wissenschaftliche Auseinander-tetung wir der unstellich Einflichen Unschen der Mitserter ist wissenschaft sezung mit den praktisch-kirchlichen Aufgaben der Gegenwart; ihr Refultat ist niedergelegt in dem Auffatz: Die innere Miffion in ihrem Verhältnis zu den wiffenschaftlichen und 85 firchlichen Richtungen der Gegenwart (StRr 1854). Mit richtigstem Augenmaß ist hier von sicherem Grunde aus Bedeutung und Stellung der inneren Mission in und für die beutsche Rirche ber Gegenwart aufgezeigt. Der innere Beruf zur Rirchenleitung, ber hiermit wie durch bie charakter- und wirkungsvolle Amtsführung erwiesen war, fand feine Erfüllung durch die Berufung als Detan und Bezirksschulinspektor nach Marbach (1863), 40 einem altwürttembergischem Bezirk, in dem ganz neue Erfahrungen, insbesondere gegenüber ben Setten (Methodisten, Jerusalemsfreunde) zu machen waren, und als Obertonsisstorialrat in die Obertirchen- und Oberschulbehörde nach Stuttgart (1869), woran sich 1873 die Ernennung zum Prälaten und Generalsuperintendenten von Reutlingen (unter Belaffung als Mitglied des Konsistoriums und des Sizes in Stuttgart) schloß. Hiermit war der 45 Eintritt in die Rammer der Abgeordneten verbunden ; der Landesspnode gehörte M jedesmal als landesherrliches Mitglied an. Seine Wirkfamkeit lag in allen diefen Stellungen zunächft auf personlichem Gebiet : ber helle Blick in die Verhältnisse und Personen hinein, geübt und bewährt auf ausgedehnter, häufig unvermutet auf Fußwanderungen vorgenommener Selbstifchau, die großherzige, auferbauend wirkende Beurteilung jeder strebenden und so ringenden Kraft, die frisch eingreifende, allem Schlendrian feindliche, mit dem Mißstand zugleich die Abhilfe erkennende Art, der Sinn für lebensvolle Organisation tam neben feinem kirchlichen Amt besonders der Schule und der Lehrerwelt zu gut. Sachlich sei aus feiner Arbeit angeführt die Mitarbeit am Normallehrplan, das neue Lesebuch I und II nebst Fibel für die Bolksschule, das neue Memorierbuch für den Religionsunterricht, die 55 Reuordnung des Konferenzweiens der Lehrer, die Berufung von Lehrern zu Konferenzdiret-toren, Hebung des Anschauungsunterrichts, des Zeichenunterrichts, Einführung des Turn-unterrichts; die Vorbereitung der Einführung der allgemeinen Fortbildungsschule für die Schulentlaffenen männlicher und weiblicher Jugend beschäftigte ihn bis in seine letten Lebenstage, wie er auch ein sehr thätiges Mitglied der Rgl. Rommission für die (freiwilligen) so

gewerblichen Fortbildungsschulen war. Er war ein Freund ber württembergischen "Rinderlehre" und des religiösen Memorierens in Erinnerung an die Ersabrungen, die er in feiner Schulzeit mit dem Braunschweigischen Ratechismus und dem darauf gegründeten Religionsunterricht gemacht hatte. Der inneren Mission blieb er treu im Rampf für 5 ben Sonntag (Sonntagsschutztongreß in Stuttgart 1892). Sein eigenstes Sondergebiet aber hatte er in ber Pflege ber chriftlichen Runft als Nachfolger Grüneifens in ber Borftanbschaft bes "Bereins für christliche Runft in ber evangel. Rirche Wüttembergs" und als Rebatteur bes Chriftlichen Runftblattes (feit 1878). Auf diefe Arbeit tongentrierte fich schließlich die Erfahrung und Ubung feines ganzen Lebens. Mit Meurer seit dem 10 Stuttgarter Rirchentag und ber damit verbundenen Ausstellung von Werten criftlicher Runft (1869) befreundet, vertrat er mit Überzeugung, ohne Engherzigkeit vom Standpunkt ber lutherischen Rirche aus ebenso wie von dem feiner reichen Runstlenntnis und zerfahrung das Eisenacher Regulativ. Er war einer der ersten, die v. Gebhardt, ber lutherighen Kurche aus evenso wie von dem jeiner reichen Kunpurenntus und zerfahrung das Eisenacher Regulativ. Er war einer der ersten, die v. Gebhardt, W. Steinhausen als Künstler würdigten (Christliches Kunstblatt 78; 84. 85. 91; v. Ubde 16 lehnte er ab, vgl. 3. B. 90), in der Frage des Stils für kirchliche Bauten dachte er liberal, aber in den Bestrebungen, die sich im sog. Wiesdadener Programm zusammen-faßten, erkannte er ein "neues Dogma", eine Vergewaltigung der lutherischen Idee von Gottesdienst und Kirche. Eine besondere Freude war ihm die Gründung des Vereins bereichtigt in der und Kirche. Eine von Versich der Warten beite Bareins ber von Bereinsten und Kirche Vertrage von Versicht der klichtigt der beiter beiteltichen Bereinsten ber von Bereinsten von Bereinsten von Versicht der Bareinsten ber Versicht der klichten beiter beiten von Versicht der Weiter beiter beiter ber Versicht der Bereinsten von Bereinsten beiter für christliche Runst in der prot. Rirche Bayerns nach dem Borbild des württembergischen 20 Bereins. Unzählbar find die Fälle, in denen er zur Ausstattung und Erneuerung von Rirchen in Württemberg Antrieb, Rat und Beistand gab, bei allen größeren Unterneh-mungen auf dem Gebiet kirchlicher Kunst in Württemberg zu seiner Zeit wirkte er in maßgebender Weise mit. Den Blan für die Innenausstattung des Ulmer Münsters z. B. ftellte er mit Effentwein und Egle fest. — Im Jahre 1866 bekannte er sich getreu seinen 25 Jugendidealen, weithin allein stehend, als Freund Breußens; als Mitglied ber Kammer ber Abgeordneten gehörte er der deutschen (national-liberalen) Bartei an. Bis in feine letten Lebenstage durfte er wirken; trop vielfacher, ihn durch fein ganzes Leben begleiten: ber körperlicher Hemmung, die ihm wie Temperament und Stimmung oft zum Rreuze wurde, frischen Welens und Geistes, mit treffendem, auch humorgewürztem Wort ein belebendes 20 Element jeden Rreises, in welchem er trat. Um 31. Dezember 1893 ift er ent= schlafen. 3. Mera.

Mejainichrift. — Petermann, ZDMG 1870, 640 ff.; Clermont-Ganneau, La stèle du Dhiban 1870. Revue crit. 1875, 166 ff.; Th. Nölbete, Die Infchrift des Königs Meja von Moab 1870; C. Schlottmann, Die Siegessäule Mejas 1870; F. Higig, Die Infchrift des Königs Meja von Moab 1870; G. Schlottmann, Die Siegessäule Mejas 1870; F. Higig, Die Infchrift des Bielster legiton; R. Smend und A. Socin, Die Infchrift bes Königs Meja von Moab für afademitige Borlejungen herausgegeben 1886; Clermont-Ganneau, Journ. Asiat. sér. 8 tom 9, p. 72 ff.; U. Nordlander, Die Infchrift des Königs Meja von Moab (Differtation), Leipzig 1896; N. Socin und H. Socin, Bur Mejanichrift (Berichte d. Schl. Schl. 2016), Leipzig 1896; N. Socin und H. Sothefentifcen Epigraphit, I 103 f. 415 f. II Taf. 1; Eine Rackprügung der Mejanichrift, Ephemeris f. jemit. Epigraphit 1, 1 ff.; Hemeris 1, 143 ff.; Galéw, L'Inscription de Méša, Rev. sémit 8, 236 ff. 289 ff.; Nouvelles Remarques sur L'Inscription de Méša ebend. 9, 297 ff.; Lagrange, L'Inscription de Méša, Rev. bibl. 10, 522 ff.; Stade, Geich. Jøraeis 1, 534 f.; U. Köhler, Leipt. d. Mésa viel, Jater V. Schler, Litzer, Notes on the hebr. Text of the Books of Samuel, LXXXV ff. – Weitere Litteratur bei Lidzbaršti, Handb. d. nordjem. Epigr. I, 35 ff. (Sigle Me), Ephemeris 1, 278 ff.

Die berühmte Inschrift bes moabitischen Königs Messa murde im Jahre 1868
 von bem beutschen Missionar Klein in Dibân, bem alten Dibôn, gesunden. Projessor Petermann, bem Klein bavon Mitteilung machte, fnüpste, nachdem er die Zusage ber Direktion ber Berliner Museen erhalten hatte, Berhandlungen mit den bei Dibân wohnenden Bebuinen an und schloß einen Raussonnen, biese merkwürdige Inschrieße Reihe von Umständen vereitelte indessen die Bestrebungen, diese merkwürdige Inschrift in unversehrtem so Zustande für die Wissenschnet, und beises französsischen Konsulates in Jerusalem, Clermont-Ganneau, den Stein zu erwerben, und durch diesen Wettstreit der Fremden wurden die Vorstellungen der Beduinen von dem Werte des Dentmals und den darin vermuteten Schägen auss höchste gesteigert. Da nun die türsische Behörde sich die Beduinen so gereigt, das

fie den Stein zertrümmerten, indem sie ihn glühend machten und dann kaltes Wasser auf ihn gossen. Zum Glück hatte indessen Clermont-Ganneau durch einen Araber einen Abklatsch von der Inschrift machen lassen, der troz seiner mangelhaften Ausstührung und der Mißhandlungen, denen er kurz nach seiner Herstellung unterworfen wurde, doch ein Bild von der Inschrift gab und die Grundlage aller späteren Deutungen gebildet hat. Außer- s dem gelang es Clermont-Ganneau und anderen nach und nach größere oder kleinere Bruchstück des zersprengten Steines zu gewinnen, die zusammen ungefähr zwei Drittel der Inschrift ausmachen. Sie besinden sich größtenteils wie der Abklatsch im Louvre, wo man sie mittels einer Gipseindettung zusammengeset und nach dem Abklatsch ergänzt hat. Auf der Beise kann man sich ein annäherndes Bild von dem Abklatsch ergänzt hat. Auf die Beise kann man sich ein annäherndes Bild von dem Abklatsch ergänzt hat. Auf die Beise kann man sich ein annäherndes Bild von dem Abklatsch ergänzt hat. Auf die Echtheit der Inschrießten Heins besch, wonach es ein schwarzer Basakteinen. Die Echtheit der Inschrift ist mehrmals angezweiselt worden, aber schwarzer Basakteinen war son 3 Spannen Breite, 5 Spannen Heim die der eine Aber schwarzer Basakteinen Bibel kennen, kann natürlich die Unechtheit nicht beweisen, sonig nennt, den wir aus der Bibel kennen, kann natürlich die Unechtheit nicht beweisen, sonig nennt, den wir aus der Bibel kennen, kann natürlich die Unechtheit nicht beweisen, sonig nennt, den wir aus der Bibel kennen, kann natürlich bie Unechtheit nicht beweisen, schwarter schaften Inschlats zur Borstätt und ber Sticht iber Inschlichen und paläographichen Staratter so eibent bestätigt, daß man die Ziweisel nur als unbegründete Stepsis betrachten kann.

2. hand in hand mit der Erwerbung der verschiedenen Fragmente des Steines ging eine immer eindringendere Deutung der Inschrift, die zwar durch die Undeutlichteit der 20 an den beiden Seiten und in den letzten Zeilen stehenden Buchstaden gehemmt wird, aber sonst als eine im wesentlichen lückenlose bezeichnet werden kann. Um dem Studium dieser Inschrift ein praktisches Hilfsmittel zu verschaften, gaben Smend und Socin eine neue Zeichnung des Steines heraus, die sich unter anderem dadurch auszeichnete, daß der Unterschied zwischen den Bruchstuden des Originales und den ergänzten Teilen genau angegeden 25 war. Zugleich enthielt diese Zeichnung eine ziemliche Menge neu entzisserter Buchstaden, die in den früheren Bearbeitungen nicht vorlamen. Die Richtigkeit dieser neuen Lesungen wurde von Clermont-Ganneau, zum Teil auch von Nordlander bestritten, was Socin zu einer neuen, in Verschung mit Holzinger unternommenen Untersuchung des Textes veranlaßte. Das Resultat war, daß er die Richtigkeit seiner früheren Deutung bestauptete, 20 wenn er auch zugab, daß mehrere Buchstaden, die in seiner und Zusgabe ohne krittigke Zeichen steherrühung ves Materiales zu einem mehr negativen Ergebnis gelangt, das vielsach mit den Ausstellungen Ganneaus zusammenssäusen. Slücklicherweise handelt es sich hier aber — von ben letzten Zeilen abgeschnet werben sollen. Indeffen ift Lüdydarsti durch eine Reuprüssen Genneaus zusammenssäusen, was einen bei des Steines seinen und Socin gewonnenen neuen Letzten Zeilen abgeschnet — um Einzelheiten, die auf die 26 Deutung des Sinnes teinen wesenschieden Sinnen auch als sicher betrachtet werden, darunter bas wichtige TOP 3. 8, wodurch der Sinn dieser Zeile geile erst flar geworden ist. 3. Der Inshalt bieser Inschrift ist eine Danksaung des Königs an den maabitischen Gott Remolf, der ihm gegen seine zeine geholten, und durch deffen Beistand er sein Reich 40 wernet werdenter der dans der beite betrachtet werden ist.

3. Der Inhalt biefer Inschrift ist eine Danklagung des Königs an den moaditijchen Gott Remosh, der ihm gegen seine Feinde geholsen, und durch dessen Beistand er sein Reich 20 erweitert und befestigt hat. Zum Lohne dasstr hat Mesha ihm "dies Heiligtum (<sup>[-22]</sup>)" also das Heiligtum, wo die Stele aufgestellt wurde, gedaut. Zugleich aber benutzt der König die Gelegenheit alles aufzuzählen, was er im Kriege und Frieden stüt sein Boll gethan hat. Unter ven Feinden nennt er den israelitischen König Omri, der Moad lange Zeit bedrückt hatte, weil Remosh auf sein Land zürnte. Auch der mit Mesha gleichzeitige Sohn und Rachfolger 25 Omris seite die Unterdrückung Moads fort, aber Mesha "sah seine Luft an ihm und an seinem Namen, und Israel ging auf ewig zugrunde" (3. 7). Das von Omri eroberte Gebiet um Mededa, worin die Israelitien "in den Tagen Omris schweich zum istraelitischen Könige beschückt hatten, nahm Mesha durch die Hilfe des Kemosh zurdt. Die vom israelitischen Könige beschlicte stadt "Atarot, in deren Gebiet die Gaditen von Alters her so gewohnt hatten, nahm er ein und tötete ihre ganze Bevölkerung als Schauspiel (""") für Remosh und Moad, worauf er die Bewohner anderer Gegenden in "Atarot anstiedelte. Auch brachte er den (von den Israeliten eroberten) Altaraussta (ker schausstiete Beiligtum des Remosh in Derijot. Die Stadt Medo nahm er den Istaalitäte Jahoes brachte se er zum Heiligtum des Remosh. Ebenso rester er Internet werden auch der die Bersten Reiche. Außerden restarter und beschäusst Altaraussta glabes brachte se er zum Heiligtum des Remosh. Ebenso restarter und beschäusst Altarausst auch der der zum Keiligtum bes Remosh. Ebenso restarter und beschäus wer den Straeliten und tötete bie ganze Bebölkerung als Bann für Unit Curit Curit und beschäusst auch der heit einem Reiche. Außerden restartierte und beschäusst Altarausst auch der her zum Heiligtum bes Remosh. Ebenso restarter Remosh Horonain und vereinigte ste zum Heiligtum bes Remosh. Ebenso restarter Reuer, Thore, Türme und eine Burg baute, vor allem d

hältniffe in Moab und das Aufblühen des Reiches unter dem energischen und tapferen Könige (vgl. ben Art. Moab). Das Hauptintereffe knüpft sich indeffen an das, was das Dentmal von dem Verhältnis zwischen den Moabiten und Israeliten erzählt; aber gerade hier ist es nicht ganz leicht, die Angaben der Inschrift mit benen des Alten Testaments 5 in Einklang zu bringen. Von den Eroberungen Omris in Moab erzählt die Bibel nichts, ba sie sich in betreff seiner triegerischen Thaten mit einem Hinweis auf die Annalen ber ephraimitischen Könige begnügt (1 Kg 16, 27). Dagegen heißt es 2 Kg 1, 1 vgl. 3, 4 f., daß König Mesha von Moab sich nach dem Lode Ababs gegen die bisherige israelitische Oberherrichaft auflehnte und nicht mehr ben früheren Tribut von Lämmern und Bolle 10 zahlte. Infolge deffen unternahm Joram von Ephraim in Verbindung mit Josaphat von Juda einen Feldzug gegen Moab, der im Anfang für die Israeliten günstig verlief, bis schließlich der in einer Festung belagerte moabitische König seinen erstgeborenen Sohn auf ber Mauer opferte; baburch "tam ein gewaltiger gorn über Israel", infolge beffen fie ben Rrieg aufgaben und nach Hause zogen (2 Rg c. 3). Daß Melha in seiner Siegesinschrift 15 biesen Rrieg und das verzweifelte Mittel, wozu er griff, unerwähnt läßt, begreift sich ohne Schwierigkeit, aber um so auffälliger ift es, daß nach dieser Darstellung die 298en= bung in dem Verhältniffe Moads zu Israel nicht erft nach dem Tode Ahads, sondern während deffen Regierung stattfand. Seine Worte: "Omris Nachfolger war sein Sohn, und der sprach: ich will Moab bedrücken; aber ich sah meine Lust an ihm" u. s. w. (3.6 f.) 20 erlauben nämlich nicht 17 im Sinne von Enkel zu nehmen und an den Rachfolger Ahabs zu denken. Also werden die biblischen Angaben durch die Inschrift dahim berichtigt, daß der Absall der Moaditer schon unter Ahab, und nicht erst nach seinem Tode eintrat. Roch größer find indeffen die chronologischen Schwierigkeiten, die das Denkmal hervorruft. Rach bem Alten Testamente regierte Omri 12, Abab 22, Abasja 2 und Joram 12 Jahre. In 25 ber Inschrift heißt es aber: "Israel wohnte in Medeba in den Tagen Omris vierzig Jahre" (3. 8). Da 25. 6 den Sohn und Nachsolger Ababs bedeutet, liegt es unzweifelhaft am nächsten das Wort hier in demselben Sinne zu nehmen und zu überfeten: "und die Hälfte der Tage feines Sohnes." Da aber nach den biblischen Angaden die Regierung Omris und die Hälfte der Regierung Uhads höchstens 23 Jahre ausmachen, so bekommt man auf diese Weise eine fehr große Discrepanz zwischen den chronologischen Zahlen. Allerdings könnte man im Anschluß an den bekannten biblischen Sprachgebrauch bie 40 Jahre als runde oder symbolische Zahl fassen, aber die Abweichung wäre doch eine fo bebeutende, daß man in biejem Falle bie betreffenden chronologischen Angaben ber Bibel als unrichtig aufgeben müßte. Einige Gelehrte, wie 3. B. Halevy, wollen deshalb === 3.8 ss als: Enkel beuten und es von Joram erklären, wodurch allerdings die chronologische Schwierigkeit verschwinden würde, denn 12 + 22 + 2 + 6 ergeben 42, wobei es na= türlich sehr wohl möglich ift, daß Omri Moab erst eroberte, nachdem er ein paar Jahre regiert hatte. Aber auf diese Weise würde Mesha in seiner Darstellung die Regierung Ahabs und Ahasjas vollständig ignoriert haben, und man begriffe nicht, warum er nicht to einfach: bis zur Mitte ( ( ד חצי) ber Regierung feines Sohnes (Entels) fcbrieb. Indeffen erlaubt das Wort auch eine andere Auffassung, da es nämlich nach der Orthographie ber Inschrift (vgl. من 3. 8 und المن 3. 20) nicht nur Singularis, sondern auch Plu-ralis sein tann. Fast man es im Sinne von: seine Söhne, so tann من augenscheinlich nicht : Hälfte, bedeuten, denn es wäre boch eine ju sonderbare Rechnungsweise, wenn man 45 die Regierungsjahre der drei Nachfolger erft addieren und dann halbieren follte, auch davon abgesehen, daß man auf diese Weise nur die Zahl 30 und nicht 40 gewinnen würde. Infolge beffen hat g. Windler, der das Wort als Bluralis faßt, die gewöhnliche Auffassung von Trevervorfen und es mit: Totalsumme übersetst. Aber diese Bebeutung des Wortes, die Windler vergeblich durch einige alttestamentliche Stellen stützen will, ift ganz so unwahrscheinlich, und mit Recht bemerkt Lidzbarski, daß Mesha in diesem Falle nach seiner sonstigen Ausdrucksweise ohne Zweifel einfach ⊃⊂ geschrieben haben wurde. Eher ließe fich bie Auffassung von als Pluralis festhalten, wenn man net bie unbestimmtere Bedeutung : Teil, gäbe, benn ein Satz wie: und ein Teil ber Regierungen seiner Rachfolger, wäre immerhin möglich, wenn der Redende es nicht für nötig hielt, eine bestimmte 55 Reit anzugeben. Aber eine Übereinstimmung mit ben biblischen Zahlen würde man auf diefe Weife auch nicht gewinnen, und das Hauptbedenken bleibt, daß 3. 6 und 8 nach diefer Erklärung nicht von denselben Greigniffen handeln, während doch ber natürliche Eindruck des Zusammenhangs das Gegenteil fordert. Somit muß doch die erstgenannte Auffassung als die wahrscheinlichste bezeichnet werden, selbst wenn sie uns dazu zwingt, 60 die Richtigkeit einiger alttestamentlicher Angaben aufzugeben. Nun könnte man freilich

gegen jene Auffassung geltend machen, daß der zeitliche Standpunkt der Inschrift nicht der Regierung Ahads, sondern ein viel späterer ist, da Mesha von dem Untergange Israels und der Lust, mit welcher er das Schicksal des Hads betrachtet hat (3.7), redet, denn diese Ausdrücke weisen ziemlich deutlich auf die Zeit hin, wo Jehu das Haus redet, denn diese Ausdrucke weigen gremitig deutlich dur die Beit hin, wo Jedu das Hulls ber Omriden vernichtet hatte. Aber diese Schwierigkeit verschwindet sofort, wenn man 5 fieht, daß Mesha in feiner Inschrift allerlei Ereignisse zusammenfaßt, die in Wirklichkeit eine ziemlich lange Beit umspannen. Die vielen Kriege und noch mehr die Bauarbeiten, die er erwähnt, haben natürlich mehrere Jahre gefordert, und so tann er in seinem trium-phierenden Rückblich sehr wohl auf Ereignisse anspielen, die unter der Regierung Ahabs stattsfanden, und gleichzeitig Begebenheiten voraussesen, die ben Sturz der omridischen 10 Dynastie mit sich subertung der köstigen Omrider auf die Neckharn Isteresse einen Revolution und die Ausrottung der träftigen Omriden auf die Nachbarn Israels einen folchen Einbruck machte, als wäre das Reich felbst bamit zu Grunde gegangen.

4. Neben ihrem geschichtlichen Werte hat die Inschrift eine hervorragende Bedeutung für die Geschichte der semitischen Schrift, Orthographie und Sprache. Die Schriftzeichen 15 find diefelben wie die phonizischen und althebräischen, haben aber ein altertumlicheres Gepräge als diefe. Die Sprache steht ber hebräischen so nahe, daß sie als damit wesentlich identisch betrachtet werden kann, wobei es natürlich nicht ausgeschlossen ist, daß die Aussprache ber Konsonanten und noch mehr ihre Bokalisation bei den Moabiten eine andere ichieben geklungen haben können. Bu ben wichtigten Übereinstimmungen zwischen Ber grache ber Inforist und voch mehr ihre Sotalisation der Sen Disdouten eine andere als bei ben Israeliten gewesen sein kann, so daß vie beiden Sprachen doch ziemlich ver= 20 fchieben geklungen haben können. Bu ben wichtigsten Übereinstimmungen zwischen der Sprache ber Inforist und bem Hebraischen gehören: Der Gebrauch des konsteunige daratteristischen Im-perfekts mit Verkurzung der Verbalform, ¬W als Relativpartikel und einige charatteristische Wörter wie vorden ben gehörigichen, Hiphil von vor helsen Mittag, zwisch des merken würdige Zeich, nie keinen verschiebene Bendungen, die lebe würdige das das 15 f., u. a. Dazu kommen verschiebene Bendungen, die lebe hoft an das Mitta Teinverst und 3 T in Rescharallelen himitherführen 3 M bgl. Jef 9, 9 und das Arabische כברן, und inter inter und Frauen, האמון Stlabinnen bgl. Jub 5, 30. Die Orthographie steht im ganzen der hebräischen näher als der phö-nizischen (z. B. ", phön. "), bezeichnet aber eine altertümlichere Stufe, die sich namentlich 20 der aussche bie geschnet zu bei der bei steht im ganzen der bei sich namentlich 20 der aussche bie geschnet aber eine altertümlichere Stufe, die sich namentlich 20 der aussche bie geschnet aber eine altertümlichere Stufe, die sich namentlich 20 nizischen (z. B. <sup>-</sup>), phön. <sup>-</sup>), bezeichnet aber eine altertümlichere Stufe, die sich namentlich es barin zeigt, daß die scriptio desectiva die herrschende ist, was auch, wenn auch in ge-ringerem Grade, in der Silaab-Inschrift der Fall ist. So z. B. <sup>w</sup> für 18, <sup>-</sup>) für glr, <sup>-</sup> für jamin, <sup>-</sup> als Hiphil von <sup>-</sup> für für <sup>-</sup> and <sup>-</sup> u. s. Belbst das aus ai fon-trahierte e wird befektiv geschrieben, wie <sup>-</sup>, <sup>-</sup> and <sup>-</sup> aus, fein Haus, <sup>-</sup> als für <sup>-</sup> für <sup>-</sup> als Hiphil von <sup>-</sup> für <sup>-</sup> and <sup>-</sup> aus, fein Haus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, fein Haus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, fein Haus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> and <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup> <sup>-</sup> aus, <sup>-</sup> für <sup>-</sup>

Mejech f. Böltertafel.

Resopotamien. — Der Name Mesonorapla bezeichnet bei ben Griechen seit Alerander dem Großen und bei ben Römern die Landschaft zwischen dem Euphrat und Tigris: ή μέση των ποταμών του τε Εύφράτου και του Τίγριος (Arrian, Alex. 7, 7), campi qui Euphrate et Tigre, inclytis amnibus circumfluxi, Mesopotamiae 55 nomen acceperunt (Tacitus, Annalen 6, 37). Da in der griechisch-römischen Zeit der Rame nur noch der physischen Geographie angehört, so ist der Begriff debnbar und bezeichnet schließlich das gesamte Flußgebiet des Euphrat und Tigris, einschließlich Babylo-Real=Enchtlopabie für Theologie und Rirche. 8. A. XII.

42

Mesopotamien

In der Bibel liegt diefer Sprachgebrauch in der Aufzählung der Diasporaländer nien. Men. In der Sweit unge vieser Spraugernung in Aber die Bezeichnung ist mißbräuchlich; AG 2, 9 vor (zu AG 7, 2 hingegen s. unten). Aber die Bezeichnung ist mißbräuchlich; ber Name gebührt nur dem Zwischenland zwischen Euchrat und Tigris nordwesstlich von Babylonien, das vom Balich und Shabur durchströmt wird. Es wird sich empfehlen, den Babylonien, das vom Balich und Shabur durchströmt wird. s Namen auf das alte Gebiet zu beschränken; benn vor dem Auftommen der affprischen Großmacht ift biefes Defopotamien im engeren Sinne ber Sitz felbstftändiger Staatenbildungen, bie in ber politischen wie in der Rulturgeschichte der alten Euphrat- und Tigrisstaaten eine wichtige Rolle gespielt haben. Es ist, wie H. Windler nachgewiesen hat, das Reich der Kiššati, als deffen Metropole von jeher Haran besondere Bedeutung gehabt hat, f. den 10 Art. Haran Bb VII, 407 und H. Windler zulet in Schrader, Keilinfchriften und das AL'S. 30. In der altbabylonischen Ominasammlung, die auf die Zeit Sargons I. und Naramsins zurückgeht, erscheint neben dem König von Nordbabylonien und Südbabylonien regelmäßig ber sar kissati, eigentlich "König ber Welt"; das kann nur ber König von Mesopota-mien sein. Leider sind im Gebiet des Balich und Chabur noch keine nennenswerten Aus-15 grabungen gemacht worben. Darum bleibt für dieses Gebiet die Zeit vor 1500 vorläufig für uns prähistorisch. Nur so viel kann als sicher gelten, daß das Land seit ca. 2000 v. Ehr. durch die Völkerwanderzüge, zu denen die Kanaanäer, Phönizier und Histos ze-hören (und die man mit einem konventionellen, viel mißverstandenen Ausdruck die "kanaanätschen" nennt) der Sitz eines semitischen Staatengebildes geworden ift. Die Rämpfe der 20 Pharaonen der auf die Hytsos folgenden 18. und 19. Dynastie gegen den König von Raharna — dürfen als die Ausläufer der ägyptischen Kriege gegen die Hytsos gelten. Naharna aber (eigentlich "Flußland", d. h. Gebiet des Flusses, der Euphrat) ist unser Mesopotamien im engeren Sinne, s. W. M. Müller, Alfien und Europa in den altägtpe tischen Denkmälern, S. 144. 249 ff., die Berichte über die ägyptischen Kämpfe gegen Na-25 harna stellen also bis jetzt die ältesten Nachrichten über Mesopotamien dar. Ein wenig später setzen die Zeugnisse der Briefe von Tel Amarna ein. Hier finden wir das Reich im Besitze nichtsemitischer Eroherer, die zu dem von Norden her eindringenden Völkerzug ber Hethiter gehörten. Die Agypter nennen fie Mitanni, und fie felber bezeichnen fich mit diefem Namen wahrscheinlich nach einer nördlichen Landschaft, von der einst der siegso reiche Borftoß ausgegangen ift. Unter ben Briefen bes Rönigs Tusratta befindet fich einer, ber in babylonischer Schrift die Muttersprache ber Mitannileute wiedergiebt. Diefer Brief und mehrere andere in "affprischer" Sprache geschriebene zeigen zugleich, daß damals (um 1400) bie Mitanniherrschaft ichon eine Beile bestand, denn Tusratta redet von den Beziehungen seines Baters Sutarna und seines Großvaters Artatama zum ägyptischen Hofe. st Diese Mitannikönige haben wahrscheinlich die Ägypter im Rampse gegen die "kanaanäi-schen" Herrscher unterstützt und haben die Frucht des Sieges geerntet. Ihr Tributverhältnis gegenüber Aegypten ist nur ein loses. Der Pharao mag seine Gründe haben, wenn er die Mitanni trotz aller Freundschaftsversicherungen und Heiratsverbindungen, von denen die Briefe reben, für seinen gefährlichen Feind hält. Das Mitannireich muß bamals eine 40 beträchtliche Ausdehnung gehabt haben. Es umfaßt das Gebiet rechts vom Eupbrat, deffen Rame Chanigalbat (später Name für Melitene) zuweilen das gesamte Mitannireich be zeichnet, es reichte nördlich bis an den Taurus und öftlich bis Niniveh (f. Billerbeds Rarte in Helmolts Weltgeschichte III, S. 10). Die Regierung Lusrattas bedeutet aber zugleich bas Ende der Mitanniherrschaft in Mesopotamien. Rurze Zeit darauf finden wir Reso-25 potamien im Beste bes affprischen Großtönigs. Die Könige von Affprien legen sich den Litel šar kiššati bei, Salmanassar II. unterdrückt den letzten Rest von Selbstftändigkeit mesopotamischer Fürsten. Damit mar die natürliche Verbindung wieder bergestellt, die zwischen Affprien und feiner Rulturlehrmeisterin Mesopotamien von jeher bestand. Wir durfen nämlich annehmen, daß das mesopotamische Reich mit seiner der babylonischen verwandten Kultur so bem affprischen Bergvolt die "babylonische" Bildung vermittelt hat. Vieles von dem, was uns als spezifisch affprisch in der Rultur der Euphrat- und Tigrisländer erscheint, wird als Erbe des Reiches der kissati zu gelten haben. Einen frappanten Beleg dafür bieten die erwähnten Briefe des Mitannikönigs Tusratta, die den Charalter der affprischen Keilschrift im Gegensatz zur babylonischen zeigen und damit bezeugen, daß die "affprische" Reil-25 schrift ursprünglich die mesopotamische ist.

Rach bem Untergange ber Mitanni haben Aramäer bas mesopotamische Gebiet über flutet (s. jetzt Sanda, die Aramäer, Alter Orient IV, S. 5 ff.). Zu Anfang des 9. Jahrhunderts ist Mesopotamien unter aramäische Staaten aufgeteilt. Den wichtigsten Stamm bildet Bit-Adini, b. i. die IIII der Bibel Jes 37, 12, die vom Balich dis über den so Cuphrat hinaus sitzen, also in der engeren Landschaft von Haran, das selbst aber als alte Reichsstabt eine besondere Stelle einnimmt. Nach längerem Rampf wird Bit-Adini 856 von Salmanassar II. vernichtet.

AG 7, 2 wird erzählt, Abraham habe "in Mesopotamien, ehe er in Haran war", ben Auswanderungsbefehl erhalten. Die übliche Erklärung, es fei das gefamte Zweiftromland inklusive Ur in Chalbäa gemeint, mußte nach dem oben Gesagten unmöglich erscheinen, 5 benn Haran, bie Metropole bes eigentlichen Mejopotamien, tann auch bei bem verworrenften Sprachgebrauch nicht im Gegensatz zu Mesopotamien gesetzt werden. H. Windler löste auf Befragen das Rätsel. Die Stelle sagt: "Als Abraham (einmal) in Mesopotamien war, noch ebe er (endgiltig) in Haran wohnte u. s. w.." Es ist eine außerbiblische Lez gende vorausgesetzt, wonach der Religionsstifter eine Reise nach Mesopotamien (vielleicht zu 10 religiöser Propaganda, wie ähnliches von Muhammed erzählt wird) gemacht hat. Die Abrahamapotalppse scheint in der That von einer früheren Reise Abrahams nach Fandana, b. i. Paddan Aram, zu wiffen (Apol. Abrahams, ed. Bonwetsch in Studien zur Ge-schichte der Theologie und Kirche I, 1, Leipzig 1897). Es liegt also AG 7,2 eine Version u Grunde, die die Theophanie allgemein nach Mesopotamien verlegt, während sie verlicht zu Grunde, die die Theophanie allgemein nach Mesopotamien verlegt, während sie nach 15 Gen 12, 1 in Haran und nach Gen 15, 7 vgl. Neh 9, 7 in Ur in Chaldäa geschah. — Auch die Geschichte Jakobs führt ins eigentliche mesopotamische Land. Nach der Gen 29, 1 vorliegender Quelle ist Jakob zu den Tr. Arg. Auch der Gen 29, 1 vorliegender Quelle ist Jakob zu den Tr. Arg. Auch der Gen 29, 1 das ist ein Ausdruck, der Ist 41, 2 entspricht: der Gerechte (Abraham) sei Ditens". Das ist ein Ausdruck der Ist als Ziel der Banderung das Hinterland des Doten Meeres, 20 wir much inder alle Als Biel der Banderung das Minterland des Boten Meeres, 20 wie neuerdings behauptet wird, voraussjezen. In den anderen Quellen wird Mesopotamien näher bezeichnet. Der Erzähler von Gen 24, 10 nennt die Gegend Aram Naharajim naper vegengnet. Der Stagter von Gen 24, 10 nennt die Gegend Aram Naharajim (d. i. Naharna der ägyptischen, Narima der Urfunden von Tel Amarna, "Aram der Ströme"), der sog. Prieftertoder Gen 25, 20 sagt Paddan Aram ("die Flur Aram", vgl. Ho 12, 13 T., LXX Mesonoraµía Svosa oder Mesonoraµía oder nedlov Me- 25 conoraµías). Es liegt kein zwingender Grund vor, beim Prieftertoder an ein anderes Wanderziel, etwa an die Landschaft Patin in Nordsprien, zu denken (Mindler, Geschäfte I. Son 21, 6. 51). Der Name Aram enthält eine geschäftigte Erinnerung an die Inda-schaft verschaft for in ster friher Osit ister Charamanian (Es der sache, daß Aramäer schon in sehr früher Zeit jene Gegend überschwemmten. Es darf meines Erachtens ebensowenig wie die gelegentliche Bezeichnung Abrahams als "Aramäer" 80 nur daraus erklärt werben, daß zur Beit der Abfaffung der betreffenden biblischen Quell= schriften Aramäer die Gegend bewohnten. — Ri 3, 8. 10 fiegt der Richter Othniel im Rampf gegen Ruschan Rischatain, "Rönig von Aram Naharaim", dem die Kinder Israel acht Jahre dienen mußten. Diese Rotiz entstammt wohl der Tradtion über die ersten aramäischen Raudzüge und Eroberungen auf palästinensischen Gebiete. Eine Verwechslung 85 mit Ebom, die allerdings sonst häusig vorkommt, ist dann also nicht anzunehmen. — 2 Kg 19, 12 zählt die Stadtgediete Mesopotamiens auf und zeigt, wie viele andere Stellen, daß bie israelitischen Geschichtsschreiber über Geschichte und Geographie des vorderen Drients aut unterrichtet waren. Alfred Jeremias.

Meirob, geft. 441. — Litteratur: Goriuns (legendenhaft ausgeschmückte) Lebens- 40 beschreibung des Meirob, übersett von Belte; Mojes von Choren in jeiner oft (3. B. Senedig 1827) gebruckten Geschickte ber Armenier, deutsch von Choren in jeiner oft (3. B. Senedig 1827) gebruckten Geschichte ber Armenier, deutsch von Choren in jeiner oft (3. B. Senedig 1827) gebruckten Geschichte ber Armenier, deutsch von Choren in jeiner oft (3. B. Senedig 1827) gebruckten Geschichte ber Armenier, deutsch von Choren in jeiner oft (3. B. Senedig 1827) gebruckten Geschichte ber Armenier, deutsch von Choren Geschichte ber gebruckten harmenig hrsg. von Le Baillant de Florival, Benedig 1842; zuerst mit lat. Ueberspung hrsg. von G. Behiston, London 1736. Gut. Somalean, Quadro della storia letteraria di Armenia, Nenez. 1825, p. 7-9; Eug. Boré, Saint Lazare (Benez. 1835), p. 90 seqq.; P. Karetin Barthanalean, Armen. Eitteraturgeschichte (armenisch gesch.), Benedig 1865, 2. M. 1886; Bict. Langlois, Notice sur le convent Arménien de l'Ile S. Lazare à Venise, 1869, p. 35 ff.; J. Mirichl, Lehrbuch ber Patrologie III, 1885, S. 215-262, mojelbst Better über "Westop und jeine Schule" handelt; F. Neve, L'Arménie chrétienne et sa litterature, Lou- 50 vain 1886; B. Gardthausen, Ueber ben griechischen Ursprung der armenischen Schrift, BoRG, Bb 30, S. 74-80. Mrt. Mrmenische Sprache, Schrift und Litteratur von Himpel in RRS. von Betzer u. Welte 2. M. Sp. 1344-53, ebend. S. 1305-1309, Mrt. Meirop von Bette.

Mesrop, Mjesrod, Mjesrop), auch Maschthoz ober Maschtoz genannt, ist in der Uberlieferung der berühmte Ersinder der jezigen armenischen Schriftcharaktere und 55 zugleich der eigentliche Begründer der ganzen armenischen Litteratur, Miturheber der armenischen Bibelübersezung. Das Christentum war schon im 1. Jahrhundert in Westarmenischen Vielen eingebrungen, aber gewaltsam unterdrückt worden, als es sich eben auch nach Osten verbreiten wollte; s. H. Gelzer, Die Ansänge der armenischen Kirche, in den Berichten der K. S. Ges. der Wiss. phil.-bist. GL., Leipzig 1895, S. 109-174. Wesent= 60 42\*

liche Fortschritte machte die Christianisierung des Landes erst im 4. Jahrhundert, als es Gregor dem Erleuchter (Gr. luzaworić) gelang, den König Terdat zu bekehren s. Bd II S. 74, 40 ff. Eine christliche Litteratur erhielten die Armenier aber erst durch Mefrod. Mefrob ist um die Mitte bes 4. Jahrhunderts in dem Aleinen Dorfe Hazegaz in der s armenischen Provinz Taron geboren. Gein Bater hieß Barban. Schon in frühen Jahren lernte er das Griechische und deffen Litteratur, sowie auch das Perfische und Sprifche kennen, genoß den Unterricht des Ratholikos Nerfes des Großen und wurde dann von biefem wegen seiner Sprachkenntnisse und feiner Geschäftsgewandtheit als Sekretär (Notar) verwendet. Nach dem Lobe des Nerfes ging er an den königlichen Hof und nahm hier

- 10 die Stelle eines Divanschreibers (Staatssefretärs) beim Könige Bramschapuh an; er hatte namentlich die Aussertigung der königlichen Erlasse in persister Sprache zu beforgen. Mefrob blieb in biefer Stellung fieben Jahre bis zum britten Regierungsjahre des Berfertönigs Chusrau. Dann verließ er fie, ba er in ihr teine innere Befriedigung fand, begab fich zuerft in ein Rlofter und dann in die Einöde, wo er ein ftreng astetisches Leben führte
- 15 und bald eine bedeutende gabl von Schülern um fich versammelte. Als er hier von dem frommen Eifer des Ratholikos Sahat (Islaak) des Großen, des Nachfolgers des Nerfes, hörte, ging er im fünften Jahre der Regierung des Königs Bramschuhpah zu ihm und erhielt von ihm den Auftrag, die Lehre des Evangeliums durch Predigten zu verbreiten.
- Dies that er an verschiedenen Orten, zuerst in dem noch unbelehrten Bezirke Goghtha 20 (Goltha) zwischen dem Arares und dem Lande der Siunier; zugleich vertrieb er in ver-schiedenen Teilen des bereits christlichen Armeniens mit Hilfe der weltlichen Machthaber bie Heiden, welche feit Terbat sich noch bie und da heimlich verborgen bielten. hatte damals noch teine Bibelübersezung in armenischer Sprache. Mesrob war Man Mefrob war daber
- genötigt, bei seinen geistlichen Vorträgen die Bibelstellen in fremder Sprache dem Bolte 25 vorzulesen und sie dann zu übersetzen und zu erklären. In den Rlöstern und Kirchen wurden die Lektionen in sprischer Sprache vorgetragen, welche den Gemeinden underständlich war, und am Hofe herrschten infolge der damaligen politischen Abhängigkeit von Persien persische Sprache und Schrift. Um diesen Ubelständen abzuhelfen, ging Defrob Tag und Nacht mit dem Gedanken um, eine passende Schrift für die armenische Sprache
- so zu erfinden, die man dis zu jener Zeit noch nicht hatte, und dann die Ubersetzung der bl. Schrift in feine Muttersprache zu unternehmen. Wie ihm beides gelang, ift im Art. Armenien Bb II S. 67, 55 ff. erzählt.

Bald wurde diefe epochemachende That Mefrobs auch in den Nachbarländern, Georgien

- und Albanien, bekannt. Bakur, ber Herricher von Georgien, und ber bortige Erzbischof 25 Mofes baten ben Mefrob um ein gleiches Geschenk für ihre Sprache. Er reifte mit einigen feiner Schüler dahin und war fo gludlich, auch für bas Georgische ein geeignetes Alphabet zu stande zu bringen. Ebenso später, auf Veranlassung des albanischen Priefters Benjamin, auch für das Albanische. Der albanische König Arswagh und der Landesbischof Jeremias lernten felbst das Lesen und Schreiben von Mesrods Schrift, errichteten Schulen
- 40 und wachten über der Durchführung des Christentums nach Mefrobs Anleitung. Nach Armenien zurückgelehrt, übersetzte Mesrob im Verein mit Sahat das ganze Alte und Neue Testament aus dem Sprischen, da die griechischen Exemplare durch den Janatismus ber Verser verbrannt waren. — Das von Mefrob eingeführte armenische Alphabet, aus
- 36 Zeichen bestehend und zur Darstellung ber armenischen Sprache vorzüglich geeignet, ift 25 ganz nach ber Reihenfolge ber griechischen Buchstaben geordnet, zwischen welche bie eigen= tümlichen Laute der armenischen Sprache eingeschaltet sind, und wird, anders als die anderen orientalischen, von links nach rechts geschrieben. Es hat ohne Zweifel nur das griechische Albhabet zur Unterlage, nicht das altsprische, auch nicht das mittelpersische Behlewi), welches damals im persischen Sasanidenreiche herrichte, wenn es auch einzelne
- 50 (Beichen dieses letzteren, nämlich die für nichtgriechische Laute (wie tsch, dsch, ds, kh) bes Armenischen, benutzt haben tann. Gestalt und Name der einzelnen Laute find durch-aus aus den betreffenden griechischen Mustern abzuleiten; die ersten sind alb (Alpha), ben (Beta), gim (Gamma) u. s. w.

Die große politische Bertwirrung in Armenien nach dem Tode des Königs Bram-85 schahpub, wo der Verserkönig durch persische, ins Land geschickte Statthalter mit Güte ober Gewalt den perfischen Feuerdienst einführen wollte, um den Armeniern alle Berbinbung mit den Griechen abzuschneiden, führte zu fortwährenden Reibungen und Kämpfen, so daß sich endlich Sahat und Mesrob entschlossen, das persisch-armenische Gebiet zu ver-lassen und in das griechisch-armenische überzugehen. Leider fanden sie hier nicht die ge-so wünschte Aufnahme, da die griechischen Statthalter ihnen nicht verstatteten, Schulen zu

errichten, und bie armenischen Großen, welche sich meist an den Bischof von Casarea angeschloffen hatten, ben Sahat nicht als ihr geiftliches Dberhaupt anerkennen wollten. Diefer schidte baber ben Mejrob nach Ronstantinopel mit Schreiben an ben griechischen Patriarchen Atticus und an den Kaifer Theodofius den Rleinen, und erlangte von diefem bie Gewährung aller seiner Bünsche. — Nachdem die Christenverfolgung in Armenien 5 nachgelassen hatte, kehrte Sahat dahin zurück; Mesrob aber blieb noch einige Zeit bort, um die neu eingerichteten Schulen zu leiten und auf Antrieb des Patriarchen Atticus eine kehrerische Sekte auszurotten. Dann ging er auch in den persischen Anteil, um die in verschiedenen Gegenden des Landes wieder aufgetauchten Heichen zu vernichten. Us bies geschehen war, beriet er sich mit Sahal über bie Übersezung verschiedener Werke. 10 Sie fandten zuerft zwei Schüler nach Edessa, welche teils alle armenischen Schriften, wenn fie beren fänden, in bie neue Schrift umschreiben, teils Berte fyrischer Rirchenväter in das Armenische übersetzen und möglichst bald ihnen überbringen sollten. Zwei andere schidte man birett nach Ronstantinopel mit einem Schreiben an ben Batriarchen Sifinnius, worin sie ihn baten, den Uberbringern die besten und wichtigsten griechischen Werke zur 15 Ubersezung anzuweisen und ihnen eine genaue Abschrift der hl. Schrift zu übergeben. Mit diesen vereinigten sich jene beiden von Edessa und zwei andere, welche aus eigenem Antrieb dahin gegangen waren, und diese sechs arbeiteten sieben Jahre lang unablässig an Übersetzungen aus dem Griechischen. Mittlerweile übersetzten, ordneten und vermehrten Sabat und Mejrob die liturgischen Schriften der Griechen, und der letztere namentlich gilt 20 für ben Berfasser des Rituals, welches daher auch mit feinem Beinamen Maschthoz benannt wird. nach ber Rücklehr ber Schüler aus Ronftantinopel vereinigten fich Sahat und Mefrob mit ihnen, um die Übersezung der hl. Schrift nach dem von dem Patriarchen in Ronstantinopel ihnen geschenkten Exemplare nochmals auf das genaueste zu über-arbeiten. Da aber immer noch einzelne Stellen dunkel blieben, so schuder sie abermals 25 einige Schüler aus, welche teils nach Alexandrien, teils nach Athen gingen, um sich eine gründliche Renntnis des Griechischen anzueignen und neue nützliche Werte in getreuen Uebersetzungen zurückzubringen. So entstand den Armeniern unter Mefrobs grundlegender Bearbeitung eine eigene, sowohl heilige als profane Litteratur. — Mefrob war ein eifriger Rezerbestreiter; die Frrlehrer Barbarianus und Theodius wurden auf fein Drängen aus 20 stegerbeinener; die zirteyrer Garbarunnis und Lyeodus vonrben auf jein Dringen aus so bem Lande getrieben. Besonders eifrig war er auch in der Förderung des Anachoreten-und des Mönchlebens, dem er selbst von Zeit zu Zeit sich hingab; viele Klöster ließ er erbauen. Als Sahat am 9. September des Jahres 440 starb, übernahm Mesrob pro-visorisch bis zur definitiven Wahl eines Nachsolgers die Verwaltung des Patriarchats. Allein er überlebte seinen Freund nicht lange; schon im folgenden Jahre, 441 den 85 19. Februar, folgte er ihm nach. Die Legende (bei Goriun) läßt während seines Heines Hender im misser und von det inge gescher im misserverster Sieft über scheme Soute ganges und noch eine Zeit lang nachher ein weitstrahlendes Licht über seinem Hause leuchten. Jedenfalls verdanken die Armenier die Erhaltung ihres selbsttftändigen christlichen Bolkstums trot allen den gewaltigen Stürmen, die feit dem 5. Jahrhundert über Land und Bolk dahin gegangen find, wesentlich und allein Mefrods Schrifterfindung als 40 der Unterlage und Boraussetzung für die Entstehung einer einheimischen armenischen Litteratur und selbstiftändigen Geistesbildung. — Eine uralte Handschrift von Mesrods Bibelübersezung besitzt die armenische Akademie von S. Lazzaro in Bendig.

(Petermann +) R. Reßler.

Meffalianer (Massaluavol, 7<sup>5</sup>2<sup>5</sup>2<sup>5</sup>] [Est 6, 10; Da 6, 11], auch Edyfrai, Edyg-as µtrai, Xogevral). Quellen: Ad 1: Epiphanius haer. 80. Cyrill v. Aler., De adoratione in spir. et ver. III, MSG 68, 282. Bgl. Tillemont, Mém. p. s. & l'hist. eccl. VIII, 527 f. Balch, Regerhistorie, III, 481 ff. und die Litteratur zu d. A. "Himmelanbeter" und "Oppfistarier" Bd VIII S. 84 und 506 f.; bel. Schürer, Die Juden im bosporanischen Reich, SBM 1897, 13 S. 200 u. ThUS 1897 S. 236. 505. — Ad 2: Epiph. a. a. O.; Hieronymus, 50 Prol. dial. c. Pelag. II, 679 Vall.; Augustin, De haeres. 57; Milus, De vol. paup. ad Magn. 21; Theodoret, RG IV, 10. Haer. fab. IV, 11. Timotheus Bresd. in Cotelerii Eccl. graecae monum. III, 400 ff.; Bhotius, Cod. 52; Mai, Bibl. nova patr. VIII, 3, 184. Beitere Quellen f. im Tert und in den A. "Baulitianer" und "Reu-Manichäer". Bgl. Tille= mont und Balch a. a. D.; Reander, Mig. Geich. der chr. Rel. u. R. II, 2, 514. Das Beite 55 G. Salmon, DchrB II, 258 ff. Jatobi, 3RG IX, 507 ff. Rarapet Ter-Mrtritchian, Die Baulitianer im bygantinischen Raijerreich, Leipig 1893. Compheare, The key of truth, Orford 1898. Sgl. auch H. Achelis, Virgines subintroductae, Leipig 1902.

.

.

ľ

۰.

;

1. Epiphanius, haer. 80, 1—3 erzählt von Meffalianern ober εὐχόμενοι, die zwar Heiden seien, aber nur Einen Gott, den παντοκράτως andeten. Sie versammeln sich 60 Meffalianer

bierzu in Bethäufern des Abends und Morgens beim Schein vieler Lichter und richten an Gott Gebete und Lieder. Es find offenbar Heihen, die sich unter den Einfluß des Judentums, später des Christentums begeben haben (s. d. M. "Himmelandeter" und "Hpfliftarier"). Epiphanius berichtet auch von zu seiner Zeit über sie ergangenen Ver-s folgungen (vgl. auch Cod. Theod. XVI, 5, 43. 8, 19), wegen deren sie sich Magru-gearol nannten (80, 2). Was er von einer Versbrung des Satan und einer Selbstbezeichnung als Satanianer erzählt (80, 3), kann vielleicht mit Weingarten in der 2. Aufl. biefer Encyll. auf Parfismus gedeutet werden. Nach Cyrill nennen fie fich felbft deoveseis und schwanken zwischen Judentum und Heidentum. Weingarten bezieht auf 10 fie auch die Bemerkung des Libanius, Ad Prisc. praes. Paläst. (p. 624 ed. Wolf) über Berehrer der Sonne als Gott unter Ubung der Askese und in Richtung auf das Senfeits. 2. Ein Zusammenhang ober auch nur eine innere Verwandtschaft zwischen diefen Euchiten und den christlichen Meffalianern läßt sich nachweisen. Schon der Name 15 Meffalianer weist auf deren Heimat in Sprien resp. Mesopotamien. Nächst einer Bezug-nahme bei Ephräm (Opp. syr.-lat. II, 485. Die Stelle im Testament [II, 242. 403] sehlt im Sprischen und scheint daher Interpolation zu sein) bietet Epiphanius 1. c. die erste Runde; die Meffalianer stehen an letzter Stelle in seinem Banarion. Bon ihrem Unterpolation und ficht auch find führ führen Weile eine magnificate Softe mit her Ursprung weiß er nichts, auch find fie in teiner Beife eine organisierte Sette mit be-20 ftimmten Dronungen und Lehrfätzen. Sie erheben ben Anspruch volle Chriften zu fein, ba fie ber Welt abgesagt und auf irdisches Befitzum verzichtet haben. 211s Geiftesmenschen tragen fie kein Bedenken sich Prophet, Christus, Patriarch, Engel zu nennen. Zu ihrer Vollkommenheit gehört, daß sie unter Verzicht auf Arbeit vom Bettel leben. Vom Fasten wollen sie nichts wissen, aber wibmen sich ganz bem Gebet. Spiphanius rügt an ihnen 25 besonders, daß Männer und Frauen am gleichen Ort schlafen, im Sommer unter freiem himmel als bie Befiglofen. Eine gewiffe Sympathie für fie tann er boch nicht verleugnen. Er ift auch geneigt (80, 4), ihr Verhalten auf bas orthodorer Brüder zurückzuführen, die Christi Borte von der Weltverleugnung und feiner Nachfolge irrig deuten. Ebenso redet er (80, 6) von den rimoi àdelpoi, die in den Randren Mesopotamiens lange Haare so nach Frauenart tragen und in ein Sachgewand sich kleiden. — Die Nachrichten bei Theodoret und Timotheus treffen zum Teil so im Wortlaut zusammen (bgl. Theod., Haer. sad. IV, 11 MSG 83 S. 429 mit Tim. S. 401), daß sie eine gemeinsame Quelle benutt haben müffen, und zwar werben es, wie Salmon mit Recht vermutet, bie Alten der Synoben zu Side und zu Antiochien sein, beren Photius gebenkt; Theoboret berichtet, 85 baß Amphilochius, ber Vorsitzende zu Sibe, auf Grund ber Aussprüche ihrer Schriften 86 daß Amhölicoguis, der Vörtigende zu Side, auf Grund der Ausprüche ihrer Schriften fie der Jrrlehre überführt habe, und schildert, wie Flavian ihnen ihre Anfodauungen zu entloden wußte. Somit gehen die Berichte auf gleichzeitige Quellen zurück. Da-nach handelt es sich deutlich um eine Sekte von enthussissischem Michtissmus, die aber nichts weniger als Zösung von der Kirche beabsichtigt. Innerhalb der Kirche, aber 40 unter Verzicht auf ihre Gnadenmittel, will sie ein volltommenes Opristentum verwirk-lichen. Es ist verständlich, wie gerade im Mönchtum diese Mossist Anhänger fand, sie aschlte sie aber auch in der Leienwelt. Nach ihrer Lehre hat durch Adams Fall unfere Matur eine solche Verberbnis erschren, daß jedem Menschen von seiner Geburt an ein Dämon innetwohnt. Die Taufe nimmt awar die früheren Sinden hintwea, aber bie Mursel Dämon innewohnt. Die Taufe nimmt zwar die früheren Sünden hinweg, aber die Wurzel 45 ber Sünde vermag sie nicht auszutilgen. Dies kann nur das anhaltende Gebet. Ihm widmen fie sich daher ganz als geistliche Christen, wie es scheint besonders des Rachts. Das Gebet vertreibe den Dämon, sie glauben ihn ausspeien zu können; nach Augustin, der bies über Epiphanius hinaus bietet, wollten fie Schweine aus bem Mund haben ausfahren und statt beffen sichtbares nicht verbrennendes Feuer in den Menschen eingehen sehen, 50 vielleicht nur ein Mißverständnis bildlicher Rede. Wahrnehmbar (alodyrws) und sichtbar (Tim. S. 301 C) kehre der Geist in die Beter ein, und es vollziehe sich die Vermählung ihrer Seele mit bem himmlijchen Bräutigam. Sie werden badurch befähigt zu prophetischen ihrer Seele mit dem himmligen Brautigam. Sie werden dadurch befahigt zu propherigen Schauen sowohl des Zukünstügen wie der Geheimnisse der Trinität (Theod.); ja sie sind überzeugt, mit leiblichen Augen die Trias zu schauen und so tief in sie hineinzublicken, 55 daß beide zusammenschmelzen und jene sich mit der Seele vereinige. Plözlich trampelnd meinen sie die Dämonen mit Füßen zu treten, oder mit den Fingern die Bewegung des Pfeileschiefens machend Dämonen zu treffen (Theod. S. 432). Auch Christi Leib be-burste erst durch den Logos einer Reinigung von Dämonen — falls dies nicht Kon-seguenzmacherei der Gegner twar —, aber durch seine Bergottung sei er der göttlichen 60 Natur gleich unumschrieben geworden (Tim. S. 402 Bf.). Auch der mit Gott geeinte

Mensch ist ver Astese und der Belehrung nicht weiter benötigt, sondern in einem Zustand ber Axádeia und dadurch in die göttliche Natur verwandelt. Daher bedarf er auch nicht bes Abendmahls, er kann es empfangen wie entbehren. Über fernere Verschuldungen ist er erhaben. Irdische Arbeit ist eines solchen gestlichen Menschen nicht mehr würdig, ihm gebühren daher Gaben in erster Stelle. Der Beschaulichkeit hingegeben hofft er Wirtungen 5 des Gesstes zu ersahren; er ist Herzensklümdiger und weiß auch um den Zuskand der Seelen der Entschlafenen. Frauen waren bei ihnen Lehrerinnen. Sie trugen kein Bedenken ihre Lehren gegebenen Falls zu verleugnen, doch wohl, weil es ihnen weniger um Lehren als um die geschliche zu verschehren, sich selbst aber für über die Verpflichtung burch ben Eide erhaden. — 10 Es ist verschege eine Mystik, die zum Teil nur Konsequenzen auch in der orthodoren Rirche geltender Anschaungen zieht. Eine Abart des Mönckstums sind die Mechanien allerdings nicht, aber auch nicht einfach "eine Art Derwische auf driftlichem Boden" (Mrttlichian S. 46), obschon einfehren an Zügen, die an jene gemachnen, ebenson" weing geschelt hat (auf ühre Tänze weist der Angevaral), wie an jolchen, die an die 15 älteren Assteten und wieder, die an die an die Athosewönche oder an rufsliche "Gesschuss driften" erinnern.

Was die Geschichte der Meffalianer anlangt, so sahen wir, daß Epiphanius sie Näheres erfahren wir durch eine aus Mesopotamien nach Sprien gekommen fein läßt. Anzahl Spnoden, über deren Alten vornehmlich Photius berichtet. Eine folche bielt 20 Flavian, 381—404 Bischof von Antiochien. Theodoret erzählt, Flavian habe von Meffa-lianern in Edeffa gehört, fie nach Antiochien bringen lassen und hier durch das Vorgeben ber Zuftimmung das Vertrauen ihres Hauptes Adelphius, eines Laien, erschlichen; er habe nach Erkundung ihrer Lehren ben Abelphius mit feinen Gefährten verurteilt und ihnen trot ihrer Bereitschaft zu widerrufen die Wiederaufnahme versagt, zumal sie die Be- 25 ziehungen zu ihren früheren Genoffen aufrecht erhielten. Über ihre Berurteilung berichtete Flavian nach Edeffa. Nach Photius war das Vorgehen des Flavian durch das Schreiben einer Synobe zu Sibe von 25 Bijchofen unter bem Vorfitz bes Amphilochius von Ionium veranlaßt. ' Bielleicht, daß vielmehr biefe Synode erst der zu Antiochien gefolgt ift (Salmon), ba nach Theodoret die Messalianer sich von Antiochien nach Pamphylien wandten. 20 Letoius, Bischof von Melitine in Armenien, nachdem er sich bei Flavian unterrichtet, hat bie Rlöster, in benen er Meffalianer entbedte, verbrannt. In einem anderen armenischen Bischof aber glaubte Flavian einen Beschützer verselben erblicken zu müssen. — Einige Jahrzehnte später sehen wir wieder eine Aktion gegen die Messallianer ins Werk gesett. Jahrzehnte ihäter jehen wir wieder eine zittion gegen die Dieslautaner ins 20ert gesp. Attikus und Sifinnius von Konstantinopel und der zu des letzteren Weihe (426) dasselbst zu einem energischen Einschreiten gegen die Mehalianer auf; Rückfällige sollen niemals wieder zur Buße zugelassen werden (Photius 52). Etwas später schrieb Johannes von Antiochien über sie an Nestorius (ebc.). Die Synobe zu Ephejus anathemathisierte auf Anregung der Bischöfe Oplaoniens und Pamphyliens das Buch Asketicon und verhängte über die en Unter an Ersteinschlandig der Ausschlufe auf der Einschlande und Verhängte über die en Anhänger bes Meffalianismus ben Ausschluß aus ber Rirchengemeinschaft (Manfi IV, 1477; XII, 1025). Aus ben Alten erhellt, daß fie auch ichon zu Merandrien verurteilt waren. Timotheus nennt Cyrill als ihren Gegner; es ift jeboch fraglich, ob in ber ep. ad Calosyrium vor Adv. Anthropomorph. VII, 365 unter ben arbeitsscheuen und au Calosyrium vor Auv. Anthropomorpn. v11, 365 unter den arbeitsscheuen und unter dem Schein der Frömmigkeit zuchtlosen Mönchen Euchiten geschlidert find. Vier= 45 undzwanzig Anathematismen aber setzte Archelaos von Cäsarea in Rappadozien ihnen entgegen, und Herakleidas von Nyssa richtete zwei Briefe gegen sie; der letztere unter Vertridigung heiliger Bilder. Etwas später sind die Anklagen des Leiters der Mönche zu Glitis in einem Brief an Allypius, 458 Bilchos zu Cäsarea in Rappadozien, gegen kampetius, das Haupt der Euchiten seit, den Allypius zum Presbyter geweiht hatte. 50 Undrig ach die Ange weiter an den Ritchos Carmisdas und Genauer und kiefer und Alppius gab bie Rlage weiter an ben Bischof Hormisbas von Romana, und biefer ent-Gegen eine Schrift feste ben Lampibius feiner Bürbe (Photius 52 S. 13 ed. Better). pset ben Lunpiblus schnet Zutret (phydrus 52 C. 15 Ch. Okter). Segen tint Echtift bes Lampetius, "das Teftament", wandte sich noch als Presbyter der spätere Bischof Severas von Antiochien (ebd.). Salmon (S. 261). hat auf ein Fragment der Schrift Severs in einer Catene aufmerksam gemacht, in der auch ein Auszug aus einem ebenfalls 25 gegen die Euchiten gerichteten Brief desselben enthalten ist. Der Bischof Alphäus von Rhinokorura, der für Lampetius eintrat, ward abgeset, ebenso ein gleichgesinnter ägyptischer Presbyter Alphäus; Photius 1. c. entnahm beide Nachrichten einem Schreiben bes Bifchofs Btolomäus von Rhinokorura an Timotheus von Alerandrien, den Ordinator des Bresbyters. also wohl an den Bischof von 460-482. Die Richtigkeit der gegen Lampetius erhobenen person= 60

lichen Anklagen steht dahin; sicher geschichtlich ist ber charakteristische Borwurf ber Gesehlichkeit gegen das Horensingen, zumal Severus gegen das ausschließliche Herzensgebet polemissert. Jakobi hat mit Lampetius den Malpat identifiziert, von dem der von Mai mitgeteilte Brief, wahrscheinlich eines Isaak, Bischofs von Rinive, erzählt; nach längerer Zeit eifrigster As-

- s kese soll Malpat diese aufgegeben und die sinnlichen Begierden nicht mehr bekämpft, dagegen sich in visionäre Zustände zu versetzen gesucht haben und so der Stifter der Euchiten geworden sein. Daß es sich hier nur um geschichtliche Einkleidung einer Idee handle (Mkrttschian S. 45 f.), scheint mir zweiselhaft, aber ebenso, ob etwas Wahres an dieser Erzählung ist.
- 10 Gegen bie Meffalianer faßte auch eine armenische Synobe zu Schahapivan (can. 19. 20) um die Mitte des 5. Jahrhunderts unter einem Schüler Mefrods scharfe Beschlüffe (Mittischian S. 42 ff.). Im "Mzlnöuthiun" erfundene Briefter und Diakonen sollen der Priefterweihe verlustig gehen, mit dem Fuchssiegel (vgl. Hippolyt zu H2, 15) gebrandtmarkt und zur Buße in eine Einstedelei gebracht werden; ebenso die Mönche. Rückfälligen sind
- 15 die Sehnen zu durchschneiden, auch den Laien beiderlei Geschlechts. Bischöfe und Briefter, die gegen die Malneer einzuschreiten unterlassen, sollen ihres Amtes für immer beraubt werden. Selbst gegen die selbstherrlichen Stammessfürsten und die vornehmsten Würdenträger (?) soll rücksichtslos eingeschritten, wenn sie auch nur unterlassen, gegen die "Hurer" vorzugehen. Streng wird zugleich (can. 14) allen Klerikern unterlasst, nach Art der 20 Dalaneer eine "Haushälterin" zu haben. — Bedenkliche striktungen, vielleicht
- 20 Malneer eine "Haushälterin" zu haben. Bedenkliche sittliche Berirrungen, vielleicht ursprünglich aus astetischen Tendenzen hervorgewachsen, werden hier offenbar den Messa lianern zum Vorwurf gemacht, "malne" ist daher im armenischen Sprachgebrauch auch gleichbedeutend geworden mit "schmutzig". Doch hat Mirttschian vielleicht nicht Unrecht, wenn er (S. 47 ff.) vermutet, daß erst die Schüler des Mesrob, Männer griechischer
- 25 Bildung, die frühere Dulbung der Messallianer beseitigt hätten, mochte gelegentlich auch gegen einen von ihnen (S. 48) der Vorwurf erhoben werden, er lehre, Hurerei sei keine Sünde, also wohl er sei Messallianer. Gerade auf sprischem und armenischem Boden scheint das Euchitentum Wurzel gesaßt zu haben; mag auch nicht überall unter dem gleichen Namen eine ganz identische Erscheinung zu verstehen sein. Mit den euchitischen so Elementen in ihr mag zum Teil die Opposition der armenischen Kirche gegen die in der
- so Elementen in ihr mag zum Teil die Opposition der armenischen Kirche gegen die in der byzantinischen üblichen Weise der Bilderverehrung zusammenhängen; wenigstens sollen sich nach des Ozniensis Schrift "Gegen die Baulitianer" (Opp. ed. Aucher, Ven. 1834) Bilderstürmer den Messalanern zugesellt haben. Ozniensis erblicht in den von ihm belämpten Paulitianern Reste der Messalaner, die, unter dem Patriarchen Nerses (nach
- 85 Mirtischin S. 50 Nerfes II. 524-533) zurückgebrängt, jetzt wieder hervorgetreten seinen. Er häuft alle möglichen Anschuldigungen gegen sie. Ihr hauptvorwurf gegen die Rirche ist aber, daß sie in Gögendienst verfallen sei, ihr eigentliches Besen somit Opposition gegen ben kultischen Charakter des kirchlichen Christentums. Es kann sein (vgl. Mirtischian S. 78 st.), daß sie durch den Muhamedanismus Stärkung empfingen, oder auch, daß sie so zum Teil durch densatigesogen wurden. Inwieweit aber noch ein geschichtlicher Zu-
- 40 zum Teil durch benselben aufgesogen wurden. Inwietweit aber noch ein geschichtlicher Zusammenhang mit den Euchiten des 4. Jahrhunderts bestand, dürfte sich kaum feststellen lassen, daher die spätere Geschichte des Messalunds besser im Artikel "Paulikianer" zu behandeln sein.

Auf griechischem Boden erlangte zur Zeit Justinians und Justins II. ein Marcian 45 eine solche Stellung unter den Euchiten, daß sie nach ihm Marcianiten genannt wurden, wie nach den früheren Häuptern Abelphianer und Lampetianer. Einen des Marcianitismus beschuldigten Preschret hat Gregor d. Gr. für orthodog erklärt, da eine solche Häreste und ihre Verurteilung zu Ephesus im Abendland unbekannt sei (epp. l. VI, 14. 15). Marimus, Scholia in Dionys. II, 88 (ed. 1615), erzählt, daß die Messalianer 50 nach drei Jahren strenger Askesse sich der Zügellosigkeit hingeben. Assendit der Messalianer 50 nach drei Jahren strenger Askesse sich der Restorianer die Messalianer 50 nach drei Jahren strenger Askesse sich der Restorianer die Messalianer 50 nach drei Jahren strenger Askesse sich der Restorianer die Messalianer zu unterbrücken, und beren Gegensat zu Fasten, Bjalmengesang und Abendmahl. — Getwisse gemeinsame Züge treten somit trotz einer sellenden seiten Ausgestaltung des Messalianismus entgegen: die Betonung eines höheren geistigen Christentums, einer über die Askesse hinausgehenden voll-55 kommenen Frömmigkeit, die zum Gottschauen gelangt, aber auch über das Geset erhaben ist, und ein Gegensatz gegen kultische Formen. Über die Messalianer der späteren Zeit 5. d. M. "Baulikianer" und "Neu-Manichäismus".

Meffe. 1. bogmengeschichtlich. — Es kommt nur die Geschichte ber christlich-kultischen Opferidee in Betracht. Auf letztere insonderheit bezieht sich der Name "Meffe" bei berjenigen Feier, die nach anderer Beziehung in der römischen Kirche "Kommunion" heißt. Die griechische Kirche hat für die Feier den einheitlichen Namen Lerrougyla (xouraula und ourazus werden nicht mehr gebraucht). Auch sie verwendet die Opseridee, hat sie aber nicht so verselbstständigt, wie die römische. Immerhin klingt dieselbe für sie in dem Namen "Liturgie" in erster Linie an. Der Name "Eucharistie" ist weder in der griechischen s noch in der römischen Kirche vergessen, ist aber mehr der vorgenatische als kultische Titel des Mchsterums. In der römischekanden under Schwartigtie als Lutische Titel deiden zwischen der "Eucharistie als Sakrament" und der "Eucharistie als Opfer". Die historischen Werke können naturgemäß nicht immer schart trennen. Der nachstehende Art. hat alles dei seite zu lassen, was in den Artikeln "Mendmahl", "Transsubstantiation" und 10 einigen weiteren Spezialartikeln, wie z. B. "Epiklesse", behandelt ist. Er gilt auch nur der ideellen Entwicklung der Feier, stir die rituelle Seite derselben vol. den nächstiftenen Art. und den über "Eucharistie".

Litteratur: 1. Katholijche: Franz Ser. Renz, Die Geschichte des Mehopfer-Begriffs, 2 Bbe, Freifung 1901 und 1902 (jehr ausssührlich, wirklich historisch gebacht trop prak- 15 tijcher Usweedung und den ganzen Verlauf der Entwicklung der Mehide beleuchtend, in seiner Bollftändigkeit ohne Borgänger; vol. meine Beiprechung in ThU 2012 und 1903); Vacant, Histoire de la conception du sacrifice de la messe dans l'église latine, Paris Delhomme 1894 (ein Essay vorher in der Zeitschrift L'université catholique, Nouv. série t. XVI, 1894, Nr. 6-8, hier unter dem Titel La conception du sacrif. de la messe dans 20 la tradition de l'égl. lat.); Bilpert, Fractio panis, D. älteste Darstellung des eucharist. Opfers in der "Capella greca", Freiburg 1895; Döllinger, Die Eucharistie in den ersten drei Jahrfunberten, Mainz 1826; Wilden, Die Lehre des hl. Augustin vom Opfer der Eucharistie (1901, 25 Grußburger Theol. Studien, herauslage. von M. Ehrhard und E. Müller III, 4 u. 5); Gögemann, Das eucharisti. Opfer nach der Lehre der älteren Scholastik (bis ans Tribentinum), Freiburg 1802; Diepolder, Das Befen des eucharist. Opfers und b. vorzüglichsten Tath. Theologen der brei lehten tradischer Berück über die wecharitiken Theorien. Die 80 Ogmengeschichten von Schwane und Bach bieten wenig neben diefen Monographien. An Berten, die Das Respositer ande bes römischen due Berwaltung der Euchaistie als Opfer. 2 Mult. Lübingen 1857, Ost Mane, Die euchariti. Opfers and wogsnatisch und rubricifisch beleuchten, ist fein Mangel. S. etwa Brohft, Berwaltung ber Euchastein 1859 (ein friticher Bericht über bie weigen tichen diefen Monographien. An Berten, die Das Respositer an bet Hangel. S. etwa Brohft, Berwaltung ber Euchaistie als Opfer. 2 Mult. Lübingen 1857, ober Gibt, Berwaltung ber Euchasteine Tafel einschlächter Bericht über bie weigen und biefen Monographien. An Berten, die Das Respositer an bet Hangel. S. etwa Brohft, Berwaltung ber Eucharitite als Opfer. 2 Mult. Lübingen 1857, ober Gibts, Berwaltung ber Euchastite a

bogmenhistorijch nicht jehr eingehend. 2. Broteft antische Eingehend. 2. Broteft antische Sterner Verlage einer Geschichte des Dogma von dem Opfer des Abendmahls vom ersten Jahrhundert bis an das Ende des sechiten, Göttingische Bibliothet 45 ber neuesten theol. Litteratur, 2. Bd, 1795, S. 159ff. u. 317ff. (wertlos geworden); Hössling, Die Lehre ver ältesten Rirche vom Opfer im Leben und Cultus der Christen, Erlangen 1851. Werke v. Rahnis u. Rückert über die Gesch. d. Ubendmahlslehre; bel. Steits, Die Abendmahlsl. d. griech. Rirche in ihrer gesch. Entwickelung (Jdrh IX-XIII, 1864-68); Dogmengeschichte von Thomasius, Harnack. Loofs, Seeberg (ausführlicher nur harnack und auch dieser nur für 50 die älteste Zeit); Hase, Handbuch d. protest. Volent, Lehre. d. Symbolit, 2. Aufl., Stuttgart 1891; Rattenbusch, Vergleichende Konfessionstunde I, 1892 (orient. Kirche), S. 414 ff.; Loofs, Symbolit oder chr. Konfessionst. I., 1902, S. 329 ff.; Urt. "Wesse, S. 414 ff.; Loofs, Symbolit oder chr. Konfessionst. I., 1902, S. 329 ff.; Urt. "Wesse, Seiten mir als Grundriß meines Artitels das nicht mehr aneignen; von dem zweiten Absachen. Ein protestantisches Wert im Analogie zu Gunstitoficgenben Artitels überhaupt abzuschen. Ein protestantisches Wert im Analogie zu dem Renzichen wäre eine dringende, nicht lechte Aufgabe; die Fragestellung dürfte sich nicht mit dem Mehroper-Bergeriffer genügen laffen.

1. Der Name Messe. Über die Bedeutung und den Ursprung dieses Namens ift sehr viel geschrieben worden. Er entspricht dem lateinischen "missu". Wie früh eine so solche Bezeichnung des Abendmahlsopfers aufgekommen, ist zweifelhaft. Offenbar ist das Bewußtsein, von dem wirklichen Sinn derselben schon bald unsicher geworden.

Bgl. Du Cange, Forcellini etc.; Bona, Rerum liturgic. lib. I, cap. 1-3; Binterim, Dentwürdigfeiten IV, 2, 29 f.; Hefele, Beiträge 3. Kirchengefch. II, 1864, S. 273 ff.; Herm.

Müller, Forschungen im Gebiete b. Altertums, 1. Heft: Missa, Ursprung und Bedeutung, Wertheim 1873; Mart. Urspr. und Bedeutung des Worts Missa, Brigen 1885; Thalhofer, Handb. d. tath. Liturgit, II, 1, 1890, S. 4ff.; Schill, Art. "Missa" in Kraus' Real-Encytl. der christl. Alterthümer I, 1886, S. 397 ff. Besonders wertvoll Rottmanner, Ueber neuere 5 und ältere Deutungen des Wortes Missa, ThUS 1889, 531 ff. hier sind die Quellen zurft gesichtet und historisch gewertet; die älteren Autoren haben eine Reihe von patristischen Stellen ohne Prüfung ihrer hertunst und ihres Wortlauts, zum Teil mit sehlerhaften Lesarten, zumal mit Irrtümern über das Alter, die hertunst z. derselben, voneinander übernommen. Die letzte Arbeit, auf Rottmanner sußend und nur einzelnes anders fassende, ist die von 10 Rellner, Bo und seit wann wurde Missa stehende Bezeichnung für das Rehopfer? ThUS 1901, 427 ff.

Der erste, ber eine Bemerlung zu bem Ausdruck gemacht hat, ist Isidor von Sewilla (gest. 636). In Etym. VI, 19 (opp. ed. Arevalo III, 279), wo er die kirchlichen officia behandelt, stellt er sest, daß es ein vespertinum officium gebe, sodann ein

15 matutinum, endlich das, welches missa heiße. Zu letterem bemerkt er: "Missa" tempore sacrificii est, quando catechumeni foras mittuntur, clamante levita "si quis catechumenus remansit, exeat foras". Et inde "missa", quia sacramentis altaris interesse non possunt, qui nondum regenerati sunt. Es ift flar, bak er missa = missio = Entlasiuna fast. Menn Rellner meint, er rebe mit bem

- daß er missa = missio = Entlassung faßt. Wenn Kellner meint, er rede mit dem 20 Namen nur von dem "didaktischen Teile des Meßopfers", so irrt er ohne Zweifel. Istdor denkt wahrscheinlich an den ganzen Gottesdienst, zu dem das sacrissicum gehörte, und deutet die Bezeichnung aus der Thatsache, daß darin zu bestimmter Zeit eine Entlassung der Katechumenen stattsinde; möglich ist höchstens, daß er den "didaktischen Teil" der Feier von dem Namen ausschließt und bloß das Opfer im engeren Sinne meint. Zu
- 25 seiner Zeit war der Name missa schon ein geläufiger, sotvohl in einer weiteren als engeren Anwendung. Ob die Deutung, die Jidor giebt, eine originale ist oder eine ihm bereits überlieferte, ist aus seinen Worten nicht zu ermitteln. Ich weiß keine Stelle, wo früher sich schon ein Theolog darüber geäußert hätte. Denn eine gewöhnlich (auch von Rottmanner und Kellner) geltend gemachte Bemerkung des Avitus von Vienne (gest. 518)
- 20 hat nichts mit der Sache zu thun. Rellner meint, Abitus, "welcher vom Burgunderkönig Gundobad über die Bedeutung des Wortes Missa befragt" worden, gebe an, daß es mit missum facere zusammenhänge. Allein er muß die Stelle nicht aufgeschlagen haben. Es handelt sich um die als fragm. XXX der Dialogi cum Gundobado gezählte Epistel des Av. (ed. Beiper, MG Auct. ant., VI, 2, S. 12 ff.) und um eine Anfrage des Gundobad
- bes Ab. (ed. Beiper, MG Auct. ant., VI, 2, S. 12ff.) und um eine Anfrage des Gundobad ss in betreff von Mc 7, 11 und 12, speziell barüber, was hier das "non missum facitis" bedeute. Ab. erklärt das mit "non dimittitis" und fügt hinzu: a cujus proprietate sermonis in ecclesiis [palatiisque sive praetoriis] missa fieri pronuntiatur, cum populus ab observatione dimittitur. Über die Sitte der "*ulogau*" bei Hofe (zum Schlusse du die Aubienzen) s. Du Cange. Ab. bemerkt nichts, als daß es (auch) in der Kirche 40 die Sitte der missa (= missio = Entlassung) gebe. Daß eine ganze kultische Feier
- 20 die Sitte ber missa (= missio = Entlassung) gebe. Daß eine ganze kultische Feier banach heiße, sagt er leineswegs und war dazu auch durch nichts veranlaßt. Doch trifft man bei Ab. an einer anderen Stelle, c. Eutych. haer. II, Beiper S. 22, 16, einen Beleg dasür, daß missa wirklich ein Name, wahrscheinlich für die Opferfeier (möglicherweise auch für andere Feiern), war: Est autem . . . consuetudo in ecclesiis nobilium
- 45 civitatum supplicationem cum laude divina inter missarum initia celebrari. Der Plural "missae" mag sich baraus erklären, daß es bei allen oder vielen "Messen" üblich war, die angegebene supplicatio zum Eingang zu sprechen. Daß die Messe siehlt "missae", nicht "missa", hieß, ist nicht abzuleiten. Zeugen für letzteren Namen haben wir vor Ab. schon genug.
- 50 Die Etymologie des Jidor hat sich behauptet. Doch nicht undestritten. Seit dem frühen Mittelalter, wie Nottmanner meint, veranlaßt durch den Rommentar des Smaragdus zur Regel des hl. Benedikt (nach 817), wurde es üblich, den Ausdruck missa entweder substantivisch = missio und diess = transmissio, legatio, sol von Gebeten, insonderheit des Opfers, zu fassen, oder partizipialisch zu wenden (lesteres im Anschluß an 55 die Entlassionmel "ite, missa est"): missa est oratio oder hostia (ad Deum, per angelum); mittere = legare oder offerre. Nottm. bringt hiersfür eine Fülle von
- Belegen. Betrus Lombarbus beruft sich Sentent. IV, 13, sogar auf Augustin, der (ein Citat wird nicht gemacht, in der Ausgabe Lugduni 1593, die ich benutze, ist am Rande vermerkt: in sermone de corpore Christi; ich habe diesen sicher unechten Sermon so nicht verifizieren können) folgendes schreibe: recolite nomen et advertite veritatem. "Missa" enim dicitur eo quod caelestis nuncius ad consecrandum vivificum

corpus adveniat, juxta dictum sacerdotis dicentis: "Omnipotens Deus, jube haec perferri per manus sancti angeli tui in sublime altare tuum etc." Idcirco, nisi angelus venerit, "missa" nequaquam jure vocari potest etc. Neben diefer offenbar als erbaulich empfundenen Deutung geht zu jeder Zeit "die nüchterne des Jidor" als eine auch "mögliche" einher. Florus Diaconus (von Lyon), ein Zeitgenosse erhalten haben. Doch findet sie fich auch in der Disputatio puerorum, die man Alluin zuichrieb, und die ebenfalls Einfluß hatte.

Diefe lestere Deutung des Ausdrucks ift neuerdings fast allgemein in Brauch getommen. Während die des Smaragdus und feiner Nachfolger mutatis mutandis von 10 Hährend die des Smaragdus und feiner Nachfolger mutatis mutandis von 10 Häller und Mart erneut worden, sind Thalhofer, Kellner und vor allem auch Rottmanner dem (Avitus, wie sie meinen, thatstächlich vielmehr dem) Istorus ge= folgt. Es bleiben auch für diese Theologen noch Fragen übrig. Zweifelhaft kann nämlich erscheinen, wie missa dei dieser Deutung formell zu verstehen ist. Vis auf Nottmanner war es am häusigsten, daß missa als elliptisches Partizip gefaßt und der Name von der 15 Entlassung in der Weise abgeleitet wurde, daß man diese durch concic ergänzte. In dieser Art beuten auch manche Philologen den Ausdruck. Z. B. Diez, Etymolog. Wörterb. d. rom. Sprachen, 5. Ausst., 1887, S. 212, vermerkt: "Messa, be= kanntlich von missa est sel. concio". Dagegen tritt Rottmanner in Uebereinstimmung mit viel belegtem altstirchlichem Sprachgebrauch dassir ein, daß missa ein Substantiv sei, 20 Rebenform zu missio (vgl. remissa, collecta, oblata, ascensa etc.). Dieser Ausstand hat man unbedingt beizutreten.

Allein damit ift noch nicht viel gewonnen. Weniger einfach nämlich, als auch Rottmanner meint, ift m. E. die Frage nach dem sachlichen Sinn von missa = missio. Zwar das ift unzweifelhaft, daß das Wort vielfach in der altkirchlichen Litteratur auch 25 im gottesdienstlichen Sinn soviel wie Entlassung bedeutet. Allein es fragt sich, ob das überall der Fall ift, und ob wirklich der Name der Feier von der "Entlassung" stamme. Ich meinerseits vermute, daß ein Gleichklang bei der Sache im Spiele ist und die Forscher Ich meinerleits vermute, daß ein Gleichklang bei der Sache im Spiele ist und die Forscher auf eine falsche Fährte geführt hat. Es giebt, so sche im Spiele ist und die Forscher dassen versche State einen, der dem griechischen der Fall zu liegen, einen dassensche Kaussen von der dem griechischen der Vorgela zur Ubersetung gereicht. Nur im letzteren ist missa die Messe, daß ein und versche Lautkompler ver-schiedenerlei Sinn haben kann, lehrt jede Sprache, vgl. im Deutschen z. B. Bauer (Land-mann, Räsig), Riefer (Baum, Kinnlade), 2c. Das Wort missa ist freilich von diesen Ausbrücken dadurch unterschieden, daß es in beiden Hällen, die ich im Auge habe, auf so den gleichen Grundbegriff, mittere, zurückgeht. Im zweiten Falle entspricht es dem, was wir bei "Misson" empsinden. Die Mission, die Sendung jemandes ist der Auftrag, die Verrichtung, die jemandem obliegt. weißt in der Auftrag, die Verrichtung, die jemandem obliegt. Verrichtung, die jemandem obliegt, meist in der Zuspissung auf eine "öffentliche" Leiftung, eine Verrichtung für die Gesamtheit, für das "Volt". Das ift genau *derrovoyla*. Der griechische Ausbruck bezeichnet ursprünglich technisch bas Staatsamt mit ben bazu gehörigen, 40 für das Boll zu leistenden Ausgaben, insonderheit mit denen der Opferbesorgung. Er kann dann geradezu Bezeichnung des Opfers selbst werden, bleibt aber doch wesentlich der Name der feiernden Verrichtung des Opfers. Das Wort missa bezeichnet vielleicht nie bas Opfer als Gegenstand. Aber es bezeichnet in der alten Zeit alle Arten von Gottes-biensten bezw. von kultischen Verrichtungen in der Rirche, auch darin sich begegnend mit 45 Lerrovoyla. Lesterer Ausbruck bezeichnet, wie missa, als terminus technicus nur für gewöhnlich die Eucharistie. Denn diese Feier ist der Gottesdienst, die kirchliche Verrich= tung, das "Wert für das Volt" schlechthin. Db in der kirchlichen Sprache die engere ober weitere Verwendung die ursprüngliche gewesen, steht dahin. Man hat bisher noch nicht verfolgt, wie griechische Texte, die ein Lecrovoyla enthalten, lateinisch wiedergegeben so werben. Zum Teil gewiß verdt, die eine zeitologyta tingenten, unternige vorteregesein au werben. Zum Teil gewiß verdt officium, ministerium, oblatio. Aber eine einzige Stelle, die missa gäbe, würde ja ausreichen. Nun bekenne ich, daß ich keine zweifelfreie zur Hand habe. Die justinianische Nov. 6 bietet z. B. in der ältesten Ubersetzung (durch Julian, 6. Jahrhundert) ein missa, wo das Original *Lerrovogyla* hat, es fragt sich nur, ob das nicht schon auf einer six gewordenen Bezeichnung des Sakraments in der lateini= 20 sicher Siche under Sicher verschlichen Bezeichnung ber Schenents in ber lateini= 20 fchen Rirche ruht. Für die allgemeine Entwidelung ber fprachlichen Bebeutung von missio, missa fehlt es noch völlig an Forschungen. Wahrscheinlich gehört das "stat miles ad missam" bei Commodian, Carmen apol. v. 77 (ed. Dombart S. 120) nicht zum kirchlichen, sondern "weltlichen" Sprachgebrauch ("es steht der Soldat auf dem Vosten"). Was mich steptisch macht gegen die Herleitung des Namens missa aus missio = 00

Entlassung und aus dem zweifellos uralten Entlassungsritus ift folgendes. Es ift an fich Entlählung und aus dem zweifellos uralten Entlägungstrats in polgendes. Es in an jup juzugeben, daß die Benennung des ganzen Gottesdienstes selbst einfach nach der Enti-lassungeben, daß die Benennung des ganzen Gottesdienstes selbst einfach nach der Enti-lassungeben, dass der Enti-nite missa est" schließen erst die Opferseier, er dagegen denkt an die dieser Feier voran-5 gehende, mit einer anderen Formel (s. o.) angekündigte Katechumenenentlassung. Nach ihm erst hat man missa mit der Entlassungsformel als solcher in Verbindung gebracht. Er-scheint das jedenfalls sehr künstlich, so ist doch die segnende Entlassung ein Moment von genügender Feierlichkeit und Einprägungskraft, daß ein populärer Sprachgebrauch von ihm die Bezeichnung der gesamten Feier abgeleitet haben könnte. Jede gottesdienstliche Feier in fanzelich vor arischilten als der lateinischen Kinte schlak mit einem Entlassungebet. Rotte 10 sowohl der griechischen als der lateinischen Rirche schloß mit einem Entlassungsgebet. Rottmanner behauptet, noch heute gebe es in Deutschland einen Sprachgebrauch, wonach bas Boll den Gang zur Kirche als Jum "Segen" geben bezeichne. (Ift diefe Bezeichnung auch üblich für den Meßgang? Sie dürfte nur in bestimmten Gegenden gelten.) Aber es ift merkwürdig, daß nur die lateinische Rirche ben Gebanken ober die Empfindung, aus ber 15 jene Bezeichnung ihrer Gottesbienste, speziell auch des wichtigsten, stammte, herausgebildet hätte. Die griechische Rirche, in der die drolvous die gleiche Rolle spielt, wie in der lateinischen die missa, hat danach ihre Feiern insonderheit die Eucharistie, nie bezeichnet. Und boch dürfte man es anders erwarten, da die kultischen Bezeichnungen beider Rirchen fich wefentlich parallel gehen. So stehend nun in der griechischen der Rame "Lecrovoyia" 20 für die Opferfeier geworden, so in der lateinischen missa. Es fehlt, wenn nicht letteres Wort die Uebersezung jenes griechischen ist, an einem wirklichen Parallelausbruck in der lateinischen Rirche. Der Ausbruck missa ift seit Ende des 4. Jahrhunderts im kirchlichen Sprachgebrauch und mit kultischer Bedeutung zu belegen. Wahrscheinlich ift er älter und der Bermutung 25 nach in Gallien zuerft beimisch geworden. Letzteres gereicht der Hypothese, daß er eine Ubersetzung von Lerrovoyla sei, ohne Zweifel zu einer gewissen Empfehlung. Lange Zeit mußte man als ältefte Stelle diejenige bei Ambrofius, Epist. 20, 4 (opp. ed. Ballerini) gelten laffen. Bon biefer glaubt Rellner auch noch behaupten zu können, daß fie nicht in Betracht komme, indem missa darin nur einen Akt der Entlassung der Rompetenten 20 bezeichne. Allein es ist ersichtlich, daß er irrt. Ambrossus berichtet von Unruhen, die die Arianer am Balmsonntag (a. 385) hervorgerufen hätten. Er hat zuerst bie "Ratechume-nen" entlassen und dann einigen "Rompetenten" das Symbol tradiert. Da erhält er die ersten Nachrichten über die Unruhen. Ego tamon mansi in munoro, fährt er fort, missam facere coepi. Dum offero raptum cognovi a populo Catulum quen-85 dam . . . Das "coepi" beweift doch wohl, daß er mit "dum offero" dasjenige näher bezeichnet, was er vorher "missam facere" genannt hat. Bir find jett erfreulicherweise in ber Lage, noch eine reichlich fließende weitere Quelle aus etwa berfelben Zeit heranjuziehen, den Bericht der sog. Silvia Aquitana über ihre peregrinatio ad loca sancta

- (ed. Gamurrini). Hier ift ganz überraschend oft von der "missa" die Rede. Kellner (od. Gamurrini). Hier ift ganz überraschend oft von der "missa" die Rede. Kellner so hat gezählt, daß es 62mal der Fall ift, und er meint, daß hier nie das Opfer so heiße (für diese finde sich 13 mal oblatio). In der That ist überwiegend von der missa deutlich bloß als dem solennen Entlassungsätt die Rede und wir ersahren durch die Bilgerin eben, daß eine "Entlassung" d. h. ein Schlußsegen bei allen Arten von solennen Gottesdiensten üblich war und durchaus als wichtig empfunden wurde. Doch ist zugleich
- as zu bedenken, daß die Bilgerin speziell über Jerufalem berichtet und mitteilt, wie es dort bezüglich der verschiedenen Rirchen gehalten werde. Alle Rirchen, die an heiligen Orten errichtet find, haben ihre Gottesdienste und man zieht von dem einen zum andern. Da ist sehr oft die "missa" mit der Mitteilung verbunden, jest gehe man hierbin oder dorthin. Oft handelt es sich darum, in der einen Kirche schnell zur missa zu kommen, damit eine
- 50 Prozefsion zu einer anderen noch möglich ift. Raum mag es einen Ort gegeben haben, wo die rechtzeitigen missase eine solche Rolle spielten, wie in Jerusalem. Es ist also ein gewisser Zusal, daß die Bilgerin das Wort missa so oft im Sinne einsach von Entlassungen muß. Aber nun sieht man eben bei ihr, daß missa auch schon etwas anderes als "Entlassung" bedeutet, nämlich alle Gottesdienste, ja jede Art von Feier,
- anderes als "Entlaffung" bedeutet, nämlich alle Gottesdienste, ja jede Art von Feier, 55 ganz wie *leurovoyia*. Es giebt Stellen, wo man zweifeln kann, ob speziell von der Entlassing oder von dem ganzen Gottesdienst die Rede ist. Eine Reihe von Stellen läßt aber keinen Zweisel übrig. Jeden Sonntag wird in ecclesia majore d. i. in der Golgathalirche Prozession gehalten, nur an einem bestimmten geschiebt das in der Zionskirche, sic tamen, ut antequam sit hora tertia illuc eatur: fiat primum missa in 60 ecclesiam majorem, d. h. vorher findet ein einfacher Gottesdienste (einer ohne Proz-

zefstion) in Golgatha statt, S. 82. Die missa vigiliarum S. 99 ist offenbar ber ganze Gottesdienst. Wo davon die Rede ist, daß eine missa suo ordine "geschehe", ist nach dem Zusammenhang meist ohne weiteres klar, daß nicht von einer "ordentlichen Entlaffung" die Rebe ist, sonbern von der ordnungsmäßigen (statt der zuweilen abgekurzten) Berrichtung bes Gesamtgottesbienstes. Benn an einem bestimmten Lage in Beth= 6 lehem eine Bigil gehalten wird, wird die missa suo ordine "celebriert", nämlich "ita ut et presbiteri et episcopus praedicent, dicentes apte diei et loco" S. 101. Die "missae" S. 99 find die "ordnungsmäßigen Gottesdienste" mährend der octo dies paschales. S. 87 ift von einer "missa lucernaris" die Rede, die in Anastase et ad Crucem ftattfinde: in beiden Rirchen werden (nacheinander) Abendgottesdienste (orationes 10 lucernares, wie es sonft heißt) gehalten. Sehr intereffant ift S. 87 bes weiteren bie Notig, daß an bestimmtem Tage oblatio in Anastase besonders früh stattfinde, ita ut fiat missa ante solem (missa = Entlaffung), indem die Bilgerin nämlich alsbald fortfährt: missa autem quae fit ... ad Anastasen .. est oblatio, ut ea hora qua incipit sol procedere jam missa facta sit. Es ist klar, daß die Pilgerin zweierlei Sprach= 15 gebrauch von missa kennt, einen ber griechischem anolvous, und einen ber Leurougyla entspricht. Bo sie, wie an biefer Stelle, ben Ausbruck bicht nacheinander in verschiedenem Sinn braucht, empfindet sie felbst das Bedürfnis, ihn wenigstens das einemal ausdrücklich zu definieren. Zu "missa lucernaris" bringt Rottmanner S. 556 aus der Vita S. Sadas von Cyrillus Scythopolitanus (6. Jahrhundert) eine intereffante Barallele bei. 20 Darin ist nämlich c. 60 (nicht c. 6; s. Cotelier, Mon. Graec. III, 325) von H rör durvixar anóduois die Rede. Die Stelle reicht doch nicht aus, um zu beweifen, daß bie griechische Rirche einen Sprachgebrauch geubt habe, wonach auch anolovous Gesamt-bezeichnung von Gottesdiensten geworden; es kann füglich nach dem Zusammenhang hier

lediglich die "Entlassung" bei den duzwizch, also das "Ende" versellen gemeint sein. 25 Ich darf mir nicht gestatten, hier noch weitere Untersuchungen über "missa" anzustellen. Man findet bei Nottmanner (auch Rellner ist zum Teil zu vergleichen) für die Zeit nach 400 die nötigen Belege, daß alle Arten von Gottesdiensten, insonderheit das sacrificium so hießen. Nicht uninteressant ist der Nachweis, daß die in den Lehrbüchern der Liturgit für altstichlich angenommene Unterscheidung von missa catechumeno- so rum und missa fidelium im Sinne einer doppelten "Messe" wahrscheinlich erst im 12. Jahrhundert aufgesommen ist (Ivo von Chartres). Vorher heißt missa in solcher Kombination (wenigstens an den Stellen, die bislang belannt geworden) nie etwas anderes als "Entlassung". Ich verweise meinerseits dazu noch auf "missa autem facta cathecisis", bei der Silvia, S. 106, was offendar zu verstehen ist wie darodiscews de vero- 85 µérns rös xanyxnoews, nicht aber auf eine "Ratechumenenmesse" beutet.

Noch erwähne ich, daß auch Steit, S. 633, missa als "Meffe" für Überfezung von *derrovogia* erklärt hat. Er bietet nur nichts zum Beweise, was boch besonders Rottmanner gegenüber nicht mehr erlaubt schien.

2. Neu testa mentliche und ur fatholische Iveen. Auf die Urgeschichte ber 20 Eucharistie hat dieser Artikel nur ganz kurz einzugehen. Sie ist mit soviel Problemen belastet, daß es hoffnungslos erscheint, sie völlig aufzulichten. Ich meinesteils halte daran fest, daß ber Herr das Abendmahl "gestistet" hat. Es ist mir nicht glaublich, daß das rovro noiere els riv kurdurger nur einen Gemeindebrauch nachträglich sanktionierte. Den Wert einer notariellen Ursunde besitt freilich auch kein Einzelbericht. Nur 25 das Allgemeine steht für mich seit, daß der Herr eine Handlung mit einem Brote, ein Brotbrechen, d. h. everteilen vorgenommen hat, wobei er das Brot als seinem "Leib" bezeichnet, und desgleichen eine Hundes" in seinem Blute beutete. Ju seinem Gedächtnis sollte der Kreis seiner Jünger diese Doppelhandlung erneuern, "so oft" er eben so als solcher Brot af und Wein trant. Ob dieser Kreis an religiös gedachte "Mahlzeiten" mit Jesu gewöhnt war, oder erst im Blid auf ben letten Abend und Zesu Mahlzeiten" mit Jesu gewöhnt war, oder erst im Blid auf ben letten Abend und Zesu Mahlzeiten" bat "Mach as "Brot gebrochen", damit ihre Liebe zum Herrn und zueinander betätägt, "Magaen" gehalten, und hier "des Herrn Tod vertündet", sei es bloß burch spiens be bolische Handlung, sei es noch dazu in Gebeten und Ansprachen. Die ältesse Beneinde hat teine Opferhandlung begangen oder gestistet. Alles was er mit dem Brote und Weinsahlesbolische Handlung, sei es noch dazu in Gebeten und Ansprachen. Die ältess besten in der bolische Handlung begangen oder gestistet. Alles was er mit dem Brote und Weinsahles bolische Handlung begangen oder gestistet. Alles was er mit dem Brote und Weine vorgenommen hat, wendet sich an die Jünger, will ihnen etwas geben, bedeutet in der späteren Sprache das sacramentum, nicht em sacristicium. Aber es nimmt Bezug auf bas Opfer des neuen Bundes fei, darin den neuen Bund perfett machen werde. Der Opfergedante steht freilich m. C. nicht für die ganze Handlung im Gefühltsfreis, sondern erst bei der Darreichung des Bechrs. Ich ganze Handlung im Gefühltsfreis, sondern erst bei der Darreichung des Bechrs. Ich ganze Handlung im Gefühltsfreis, sondern erst bei der Darreichung des Bechrs. Ich ganze handlung im Gefühltsfreis, sondern erst bei der Darreichung mit dem Brote eine einigermägen andere Bedeutung jussteinnom—, wenn er der Hanlus deutet understennder das Brot oder das omjua auf die Gemeinde, die keinden jusstein der Gentennachen andere, sondar auf die Gemeinde, die keinden jusstein der Gentennachen das Brot oder das omjua auf die Gemeinde, die keinden geing und sich die Sondura vollauftellung bringt und sich die sonjua rov zowra untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander und mit ihrem haupte zur Darstellung bringt und sich die sonjua rov zwora untereinander bes Melfläst, 1 ko 12, 13, 27; Rol 1, 18; 2, 19; vol. Espt 1, 23 bietet bie weitere Getadins wollen. Dem ber paulinijche Sprachgebrauch hat tein ertennbares Borspiel bei ihm. Der Gebante bei ihm birthe ber gewelen seich, bei ihme flüh zum zweich, felbit is sonjua zur zweich, das Brot, als Brot, als unter fich. Die Genen haben fein owa, a. b. him felbit, als Brot, als ihre Nahrung, ftets unter fich. Se

- Busammenhang mit dem "Becher des Bundes", der durch das "Blut", durch ein Opfer, zu stande komme, immerhin zu der Vorstellung hinüberführen, daß das deärvor zwoeazor einer Opfermahlzeit gleiche, wenn auch nur unter einzelnen Gesichtspunkten. Bei der Opfermahlzeit war der Gott, dem das Opfer gebracht wurde, der Tischerr, diejenigen, die das Opfer gebracht hatten, waren die Tischgenoffen ihres Gottes, d. h. sie hatten ihren Gott "mitten unter sich". Und sie bildeten untereinander gerade jetzt eine Exclysica, ein
- 60 soura. Paulus hat eine Parallelle zwischen bem Herrenmahl, der roctresa rov zwosov, und den Opfermahlen der Juden und auch der Heiden gezogen, 1 Ko 10, 18 ff. Man darf das voch nicht urgieren. Eine Theorie legt Paulus hier nicht an den Tag. Es blieben ja auch große Schwierigkeiten, wenn man erst zu erwägen begann. Christus war voch nicht derjenige, dem geopfert wurde bezw. war. Er selbst war das Opfer gewesen,
- 45 jest erhöht, aber darum doch nicht der Empfänger irgend eines "Opfers". Freilich konnte sein σωμα, wenn man dafür σάρξ substituierte, als Opferspeise gedeutet werden: das Opferfleisch "gehörte" dem Gotte, der es den Feiernden zum effen gab. Aber an all das denkt Paulus noch gar nicht. Man bemerke, daß er in der Parallele zwischen dem "Tisch" des Herrn und der dauschna nur das ποτήριον erwähnt! Es handelt sich bei ihm offendar
- 50 nur um einen Bergleich von ganz bestimmter begrifflicher Begrenztheit. Die Gemeinde ist bei ihrem deurvov eigentümlich eng unter sich und mit ihrem herrn verbunden. Die Juden und Heiden haben Analoges. Bei den Juden denkt er an den engen Zusammenhang des Bolles als solchen beim Opfermahl, bei den Heiden an ihren Zusammenhang mit ihren Göttern. Die Erinnerung an die Juden wird nur gestreift, da der praktisch
- ss paraenetische Zusammenhang, in dem er hier steht, keinen Anlaß bietet auf den Gebanken von der Messiagemeinde als einem oxua näher einzugehen. Dagegen bei den Heiden weilt er nun eben unter dem Gedanken an die Bedeutung ihrer Opfermahlzeiten für die Beziehung zu ihren Göttern. Daß es auch hierbei ein "Essen" gebe, berührt er gar nicht, vollends parallelisiert er das oxua rov zowrov nicht mit so dem Opfer-"Fleische" — die Messiagemeinde hat es mit keiner oxoz zu thun, der

Herr kommt für sie überhaupt nicht mehr xard odoxa in Betracht — aber ber "Becher" der Christen konnte freilich mit dem der Heichen von ihm verglichen werden. Wieder beachte man, das Paulus nur einfach vom *norholov rov xvolov* spricht. Im Inhalte des Bechers besteht keine Analogie zwischen dem Messias und den daucória. Nur die Idee vom Tischerren, von einer "*nespaln*" der Mahlzeit hüben und drüben, wird von 5 ihm verwendet.

Im Hebräerbrief, 13, 10 ff., ift bie Rombination zwischen ber Abendmahlsseier und ber Optermahlseit schon weiter entwickelt. Hie kon einem  $\vartheta vouaorspecov$  die Rede, das "wir", die Christen, haben und von bem nur wir "effen" bürfen. Es handelt sich gwuz in Betracht kam, B. 9. Allo nicht die Agape, sonden etwas ladtigte vas bloß als 10 gwuz in Betracht kam, B. 9. Allo nicht die Agape, sondern etwas anderes ist das, was wir "effen" und zwar *dr dvouaorspelov*. Hier ist zwar auch noch nirgends von ber odof bes Hern als Speise die Rede, aber eben dies, das es auch sich nicht ausspricht, wenn er sie auch indirest etweden konnte. Und der eben dies, das es auch sich ausspricht, wenn er sie auch indirest etweden konnte. Und der gebrächter in die ausspricht, wenn er sie auch indirest etweden konnte. Und der gebrächter indit auch schon des 18 banten vom Abendmahl als einer Opferhandlung voraussjest?! Man muß an sich sich saorissisten, ist nicht zu erkennen. Der Gebanke ist burdaus vollzieher, auch für ben Bertalfte bes Briefs gewiß nicht zu kompliziert, das die Gemeinde Zeuw für von Reeuze als ührem Altar "effe", im Anschluss an die Steile Steen des Gebrächer ichon meine, die Gemeinde erneure im Abendmahl in kultigezehärtnismäßiger Weise die "Opferung", bie eucharitliche Frier bebeute eine Bergegenwärtigezehärtnismäßiger Weise die "Opferung", die aussa alseines scherwere im Stehenmahls bei ühre burd aus die för gata geschen. Das er alsbald in den zusammenhang der Rede über den Altar, von ze bem "wir" effen, von der Ivola alresseus speinwärtigung besten was die Golgata geschen. Das er alsbald in den zussich in durt unstittelbar eingemicht werden. Denn bie Gebante wird ja nicht "gegeffen", und bedi fennt er eben eine eißere Ivola. Bas er 28. 15 und 16 aussführt über ben zaozoo zeldew und zoervoria xal edvola. Bas er 28. 15 und helennahls bei ihre nicht unstittelbar einennahlung einsach genuch hele wird ja die die stilt werder, als ob ein Christ an der Kulthandlug einsat genuch hele wulk, font helen wehren, als o

Der hebräcerbrief zeigt wohl jedenfalls wie leicht der Gebanke vom Abendmahl übergehen konnte in den einer Opfermahlzeit, ja auch einer Opferhandlung. Daß es sich eventuell nur um eine Art von dramatischer  $arn' \mu \eta$  des Opfertodes Jeiu handele, ist selbsberständlich. In der Didache heißt die Feier in all übren Beziehungen einheitlicherweise  $\eta$  drocka, 14, 1 und 2. Es ist sier von der sonntäglichen zlässer roß äorov zal esto zavorka die Rede. Sicher handelt es sich bei dem Ausdruck drocka nicht nur um die Opfermahlzeit — das "Brechen" freilich geht auf die Mahlzeit, es ist die Mitteilung der beiligen Geeise —, sondern recht eigentlich um eine "Darbringung", man sieht nur nicht, was "dargebracht" werde, und unter welchem Geschörbnutt die eucharistische Feier auch als hangebracht" werde, und unter welchem Geschörbnutt die eucharistische Feier auch als hangebracht" werde, und unter welchem Geschörbnutt die einer Zeit angehören, die foon Agape und eigentliches ferrenmahl gesondert hatte. Mie früh das geschehen ist, lächt sich sonsauchen Auch nicht, wo es zueft geschehen. Der herherbrief mag die Arennung schon voraussetzen, doch soch was mit dem Gedanken, so de Eurove zugazoer war. Bei Justin ist die Terennung für Rom bezeugt; bei ihm ist das eigentliche Asirer vor zugazoer, oder bie Eucharistichen Sinn, mit dem Gedanken, so de Eurove zugazoer war. Bei Justin ist die Terennung für Rom bezeugt; bei ihm ist das eigentliche deärvor zugazoer, oder bie edagavoria im spezissischen Sinn, mit bem sonntäglichen Wortgottesdienste vorgenzoica im schren Gedanken entspräche, werm "abendes" bie gange Ortsgemeinde zu einer wirklichen Mahlzeit zusamahlzeiten es als "sien Abendmahl" behandele, daß es feinem wahren Gedanken entspräche, wenn "abendes" bie gange Ortsgemeinde zu einer wirklichen Mahlzeit zusamahlzeiten entspräche, wenn "abendes" bie gange Ortsgemeinde zu einer wirklichen Mahlzeit zusamahlzeiten eine die vorgen und nicht aufhörte eine kultige Bedeutung zu haben, kann schwer ist werebei barum noch nicht aufh

.

•

.

!

;

praktische Verhältnisse zurückgeführt werden. Bielmehr muß ein ideeller Gesichtspunkt babei mitgewirkt haben und den Ausschlag gegeben haben. Am wahrscheinlichsten ift da doch, baß mit ber Zeit — möglichertweise durch Baulus zuerst eingeführt — die Feier mit Bezug auf das σωμα του χριστού und die καινή διαθήκη έν τῷ alματι αθτού ben Charatter 5 annahm, daß els agros (1 Ko 10 17), und Er ποτήριον ausgesondert wurden und da burch fo fehr fich abzuheben begannen von allem anderen Brote und Beine, die ber "Sattigung" bienten, daß es als würdig empfunden wurde, Agapen und Herrenmahl überhaupt auseinanderzuhalten. Hatte sich die Neigung solcher Trennung erst entwickelt, so war auch eine neue Auffassung des rovro moiere erleichtert. Ich tann mich nicht überzeugen, 10 daß diese Worte bei Baulus, gar bei Jesus selbst, den Gedanken einer Opfervorschrift enthalten, daß in diesen für uns natürlich allein maßgebenden Duellen eine Aufforderung ausgesprochen sei, "dies", das Brot-oõua, den Kelch, zu "opfern", šockus in einem Kreise von Christen Brot gebrochen und Wein genossen werde. Die Handlung und die Worte des Herrn selbst verraten durch nichts, daß etwas Gott "dargebracht" werde, oder 15 daß für Gott etwas "bargestellt" werde. Und daß Paulus eine Opferung des owna, b. i. bei ihm der excluola, im Sinn habe, ift ebenso durch nichts bemerklich gemacht. So wird bei ihm, wie beim Herrn, das noiere den Sinn haben, den Luthers Übersetung annimmt. Aber im 2. Jahrhundert ist das *noiere* schon nachweislich als eine Opfer-vorschrift gedeutet worden. Natürlich heißt *noier zi* nicht an sich "opfern", sondern kann 20 nur im Zusammenhang diesen Sinn annehmen. Wenn es sich offendar um ein *noier* rı roj deoj handelt, kann das einfache *roueiv* genügen, um eine Opferhandlung zu bezeichnen. So ist in der Passakhtora wiederholt in dieser Art von *"roueiv"* die Rede, Erod. 12, 47 ff. Die Redeweise hier (wo ein  $\varphi \dot{a} \gamma e r a$ , éderal noch dazu vorangeht und folgt) wird vollends dazu geführt haben, das rovro noiere bei Jesus und Paulus als 25 Vorschrift einer Opferdarbringung zu beuten. Doch gehört es sachlich mit zu ben Momenten der Uberführung ber Urgedanken des Chriftentums in die Denkformen ber griechifch-römischen Welt, daß Opferideen auf das Ubendmahl als aktuelle Feier übertragen wurden. War das ursprüngliche Begriffspaar, das die Feier konstituierte, owu und véa dradyny, so war zunächst der letztere Begriff Nichtjuden völlig ungeläufig. Bei den La= so teinern ift nie die Überfetung novum toedus, sondern nur novum testamentum heimisch geworden. Und auch die Griechen hörten aus dem Worte diadrien meist den Gedanken der "Anordnung", eines Vermächtnisse an Lehren und Einrichtungen heraus. Das Hauptstück war darunter bie Euchariftie. In diefer aber trat jest die Vorftellung von dem stofflichen Inhalte des Bechers in den Vordergrund. Bei Jest die Vorstellung von dem stofflichen Inhalte des Bechers in den Vordergrund. Bei Jest die Vorstellung von dem stofflichen Inhalte des Bechers in den Vordergrund. Bei Jest die Vorstellung von dem stofflichen Inhalte des Bechers in den Vordergrund. Bei Jest die Vorstellung von dem stofflichen Inhalte des Bechers in den Vordergrund. Bei Jest die Vorstellung von dem stofflichen Inhalte des Bechers in den Vordergrund. Bei Jest die Vorder Bein darin sei. Der herr giebt gar nicht sein "Blut" zu trinken, und es ist beischer nichts besonders nahegelegt zu denten, daß ihm der Becherinhalt das Blut vergegenwärtige. Nur der Gedanke des Opfers erwedt den Gedanken an sein Blut. Aber es ist ein verständ-licher Ritus, daß er durch einen gemeinsamen heiligen Trunk den Bund bestiegeln läft, o Grad Rauf Raufug invide invide her Becher Blut Meinersteits kom 40 Erod. 24, 11. Auch Baulus spricht nirgends von dem Weine. Andererseits kann man boch ben Einbruck haben, als ob er bereits ben Wein als "Darftellung" bes Blutes anfebe, 1 Ro 10, 16 und 11, 27; nur daß das "Blut" fich ihm bann boch sogleich bem Werte nach in den "Bund" umsett. Seine Ausdrucksweise ist keine ganz schlichte, sie will offenbar verschiedene Beziehungen umfassen. Die turze spätere Redeweise, daß man 45 bes Herrn "Blut" im Abendmahl "trinke", scheint er noch mit Bedacht zu meiden. Allein als die Idee von der Beziehung des Bechers auf den "neuen Bund" verblich, gewann der anschauliche Inhalt des Bechers, der Wein, vollends die Bedeutung der Hauptsache an der Handlung mit dem Becher. Jest trat das alua an die Stelle der dravhun. Hatte Jesus und auch Paulus den Gedanken, daß es sich um den "Blutbund" handele, so so wandelt sich jest der Gebanke dahin, daß es sich um das "Bundesblut" handele. So steht es schon Mit 26, 28, Mc 14, 24. Der Gedanke vom Wein-"Blute" zog ben vom Brot-"Fleische" nach sich. Zwar blieb ber offizielle Ausdruck  $\sigma \omega \mu a$ , corpus, aber man dachte jetzt beim "Leibe" nur noch an das "Fleisch". Die Ivee des herren, daß die Seinen zweierlei, ihn selbst "leibhast" = persönlich lebendig, und den neuen Bund mit 55 Gott, stets gegenwärtig haben und feiernd genießen sollten, gestaltete sich nunmehr zu dem Gedanten, daß man "einerlei", den "Herrn", ihn aber in der doppelten Art habe, daß man im Brote fein Fleisch, im Becher sein Blut vor sich sehe. Dann aber war es für antikes Empfinden fast selbstverständlich, daß man im Abendmahl eine geheimnisvolle Opferinstitution besitze.

Möglich, daß diefer Gedanke auch im 2. Jahrhundert vorerft nur für das galt, was

man in ber Euchariftie als room von Gott und Christo erhielt, daß bie Vorstellung von einem Opfermahle zunächft das ganze blieb. Allein eine fast unvermeidliche Ideenassoziation führte boch wohl bald weiter. Daß die Eucharistie im 2. Jahrhundert, ja daß sie vielleicht von Anfang an auch eine Opferhandlung gewesen sei, wird von protestantischen Theologen in gewissem Sinne nicht bestritten. Man denkt nämlich daran, daß das Abend= 5 mahl ben Namen Eucharistie erhalten habe, weil es mit Dankgebeten begangen wurde, und erinnert sich, daß die alte Christenheit das Gebet als "Opfer" bezeichnet habe. Auch bessen von Gaben der Reichen zu feiern und diese Gaben als *noosopogal* vor Gottes Angesicht zu bringen, Gott zu "weihen". Als die Feier des "Herrenmahls" sich löste vom "Ge= 10 meindemahl", der Agape, blied es noch sehr lange so, daß die "Elemente" dazu aus der Gemeinde selbst geliefert wurden, so reichlich, daß sich ein beträchtlicher Uberschuß für die Armen, bezw. den Klerus, der davon einen Teil seines Einkommens hatte, ergab. So erhielten sich doga der Gemeinde, die unter Gebeten Gott gewidmet wurden und als "Opfer" galten. Allein das ist die Frage, ob wirklich, wie seit Höfling fast für aus 15 gemacht angesehen wird, alles Opfer im Abendmahl bis ins 3. Jahrhundert, bis zu Cyprian – der die große Wendung bezeichne — beftanden habe in Gebeten und Almosen. Mir ift das je länger je mehr zweifelhaft geworden. Beobachtungen und Erwägungen, wie fie oben turz vorgebracht find, haben es mir wahrscheinlich gemacht, daß die "tatholische" Ibee viel weiter zurückreichende Veranlaffungen und Vorformen besitze, als Höfling 2c. be= 20 merkten. Seit die Ibeen des "Leibes und Bundes" in die des "Fleisches und Blutes" Chrifti umgesetzt waren, wird auch ber Gebanke, daß bie Eucharistie eine Repräsentation bes Golgathaopfers einschließe, ja zuoberst und sei Gerunt, och eigentlichen Wefen nach wegen diefer Beziehung ein Opfer sei, sich ausgebreitet haben — gewiß nicht überall gleichzeitig und ganz in gleicher Fassung, aber traft unvermeidlicher Wirtung zumal der neuen leitenden 25 Worte. Man darf nur nicht benten, daß die Eucharistie als Opferhandlung in der Theologie, gar in ber Spekulation, alsbald ein großes Problem geworden fei. Eine Zeit, ber bas tultische Opfer noch allenthalben eine lebendige anschauliche Institution war, konnte an der schlichten eucharistischen Handlung höchstens die Bildlichkeit und Geistigkeit alles chriftlichen Gottesdienstes bemerken, und eben hierin trafen sich die Gedanken vom eucha= 20 riftischen Christus- und Gebets- bezw. Almosenopfer. Der erste Gedanke vom Abendmahl

rinigen Sorieus- und Sebeis- dend. Allmojenopfer. Der erste Gedante vom Avenomagi auch als kultijcher Darstellung des Rreuzesopfers Jefu war der einer Dankesdarbringung, einer stetigen Erneuerung der edzagioria. Die Theologie fand dabei nur wenig zu thun. Es ist unmöglich in diesem Artikel die Quellen ausstührlich zu beleuchten. Aus dem 1. Clemensbrief (40; 41; 44, 4; 36, 1) ist nichts Bestimmtes abzuleiten. In der Di= 25 dache kann man auch nicht unmittelbar ausmachen, ob die Evola von der sie in c. 14 redet, vorgestellt sei als die Darbringung von Gebeten und Almosen oder noch anders. Allein bemerkenswert ift immerhin, daß fie hier B. 3 das Bort Mal 1, 11 (14) citiert. Darin wird von einer  $\vartheta vola$ , die  $\delta v$  narrl rong gebracht werden werde, geweiss-fagt und wenigstens bei Justin ist schon klar, daß er die Stelle auf den ägros 40 und das norholov bezieht, Dial. 28 f.; 41; 116 f. An der letzteren Stelle meint man nun freilich meist zu erkennen, daß boch sachlich nichts anderes in Betracht komme, als die Abendmahlsgebete. In der That koncediert Justin hier dem Trypho (117, Otto S. 418), daß nur edzal zal edzagioríai, ύπο των άξίων γινόμεναι, "volliommene und Gott wohlgefällige Opfer" seien, und fügt hinzu, daß udra ravra Xoioriarol nag- 15 this Soli voyagemige Opter stein, and sagt finga, out por taria Agiotarot nade a élaßor noier, xai ér draurssei dè röz rogosiz adroir know know know know j xal roi nádrovz d nénorde di adroiz d vicis roi deoi ukunstra. Aber man hat dabei zu bedenken, dah Justin ausdrücklich sagt, dah ber ägros xal olros edzagi-orsdels (Apol I, 65 fin.), kurzweg edzagioria heiße (ib. 66 in.). Nicht nur "über" bem Brote und Beine oder "für beides" bankten zu seiner Zeit die Christen, sondern 50 auch "mit" beidem und zwar so, wie es den Herrn und sein raddos bedeutete. Apol. I, 66 sinder is Deugid das de ist in Seiner de Statistica auch in die statistica auch seiner de statisten man et de 66 findet sich ein Zeugnis, daß die Christen wohl schon allgemein gewohnt waren — edeδάχθημεν — ihre εύχαριστηθείσα τροφή, ihr άρτος καί πόμα, als "σάρξ και alμa Ingoor Xo." zu denken, und es ift willfürlich, ben Opfergebanken da aufporen zu lassen, wo bie µerasoly eintrat. Alles in Einem war edzagioría und als solche dvola. In 55 Dial. 41 (S. 138) redet Justin direct von den dvolai rov ägrov rijs edzagiorlas xal rov nornglov dµolws rijs edzagiorlas. Das Brot und der Becher "des Dankes" sind als solche "Fleisch und Blut Christi". Ebenda deutet Justin die ngoogood oeµidá-dews (Weizenmehl), die im AI denen, welche vom Aussatz geheilt waren, oblag, als τύπος τοῦ ἄρτου τῆς εὐχαριστίας, δν εἰς ἀνάμνησιν τοῦ πάθους . . . Υποοῦς 60 Real-Encyflopabie für Theologie und Rirche, 8. A. XII.

43

praktische Verhältnisse zurückgeführt werden. Bielmehr muß ein ideeller Gesichtspunkt dabei mitgewirkt haben und den Ausschlag gegeben haben. Am wahrscheinlichsten ift da doch, daß mit der Zeit — möglicherweise durch Baulus zuerft eingeführt — die Feier mit Bezug auf das σωμα του χριστού und die καινή διαθήκη έν τοι αίματι αθτού den Charalter 5 annahm, das els agros (1 Ro 10 17), und εν ποτήριον ausgesondert wurden und da burch fo fehr fich abzuheben begannen von allem anderen Brote und Beine, die der "Sattigung" vienten, daß es als würdig empfunden wurde, Agapen und Hernen, daß es als würdig empfunden wurde, Agapen und Hernenmahl überhaupt auseinanderzuhalten. Hatte sich die Neigung solcher Trennung erst entwickelt, so war auch eine neue Auffassung bes rovro nouere erleichtert. Ich kann mich nicht überzeugen, 10 daß diese Worte bei Paulus, gar bei Jesus selbst, den Gedanken einer Opfervorschrift enthalten, daß in diesen für uns natürlich allein maßgebenden Quellen eine Aufforderung ausgesprochen sei, "bies", das Brot-ooua, den Relch, zu "opfern", Soans in einem Kreife von Christen Brot gebrochen und Wein genoffen werbe. Die Handlung und die Worte des Herrn selbst verraten durch nichts, daß etwas Gott "dargebracht" werde, oder 15 baß für Gott etwas "dargestellt" werde. Und daß Paulus eine Öpferung des owua, b. i. bei ihm der exclyola, im Sinn habe, ift ebenso durch nichts bemerklich gemacht. So wird bei ihm, wie beim Herrn, das noiene den Sinn haben, den Luthers Übersetung annimmt. Aber im 2. Jahrhundert ift das nouere schon nachweislich als eine Opfer-vorschrift gedeutet worden. Natürlich heißt nouer ri nicht an sich "opfern", sondern tann 20 nur im Zusammenhang diesen Sinn annehmen. Wenn es sich offenbar um ein nouer ri ro des handelt, kann das einfache noier genügen, um eine Opferhandlung zu bezeichnen. So ist in der Passahthora wiederholt in dieser Art von "*noueiv"* die Rede, Erod. 12, 47 ff. Die Redeweise hier (wo ein *sayerau*, öderau noch dazu vorangeht und folgt) wird vollends dazu geführt haben, das rovro noiere bei Jesus und Baulus als 25 Vorschrift einer Opferdarbringung zu deuten. Doch gehört es sachlich mit zu den Mo-menten der Uberführung der Urgedanken des Christentums in die Denkformen der griechilds-römischen Welt, daß Opferideen auf das Abendmahl als aktuelle Feier übertragen wurden. War das ursprüngliche Begriffspaar, das die Feier konstituierte,  $\sigma \tilde{\omega} \mu a$  und véa diadinen, so war zunächst der letztere Begriff Nichtjuden völlig ungeläufig. Bei den Laso teinern ift nie bie Ubersetzung novum soedus, sonbern nur novum testamentum heimisch geworden. Und auch die Griechen hörten aus dem Worte diaBrixy meist den Gebanken der "Anordnung", eines Vermächtniffes an Lehren und Einrichtungen heraus. Das hauptstück war darunter die Eucharistie. In dieser trat jest die Vorftellung von dem stofflichen Inhalte des Bechers in den Vordergrund. Bei Jesus und Paulus ist so mit Bezug auf den Abendmahlsbecher nie so die Rede, daß Gewicht darauf siele, daß Wein darin sei. Der herr giebt gar nicht sein "Blut" zu trinken, und es ist durch nichts besonders nabegelegt zu denken, daß ihm der Bechrinhalt das Blut vergegenwärtige. Nur ber Gebanke des Opfers erwedt den Gedanken an sein Blut. Aber es ift ein verständ-licher Ritus, daß er durch einen gemeinsamen heiligen Trunk den Bund bestiegeln läßt, 40 Erod. 24, 11. Auch Baulus spricht nirgends von dem Weine. Andererseits tann man boch ben Einbruck haben, als ob er bereits ben Wein als "Darftellung" des Blutes ansebe, 1 Ko 10, 16 und 11, 27; nur daß das "Blut" sich ihm dann doch sogleich dem Werte nach in den "Bund" umsett. Seine Ausdrucksweise ist keine ganz schlichte, sie will offendar verschiedene Beziehungen umsassen. Die kurze spätere Redetweise, daß man 45 bes Herrn "Blut" im Abendmahl "trinke", scheint er noch mit Bedacht zu meiden. Allein als die Idee von der Beziehung des Bechers auf den "neuen Bund" verblich, gewann ber anschauliche Inhalt bes Bechers, ber Wein, vollends die Bedeutung der Hauptsache an der Handlung mit dem Becher. Jest trat das alua an die Stelle der duadizm. Hatte Jejus und auch Paulus den Gedanken, daß es sich um den "Blutbund" handele, 50 so wandelt sich jest der Gedanke dahin, daß es sich um das "Bundesblut" handele. So steinen zweierlei, ihn felbst "leibhaft" = personlich ledendig, und den von Ben neuen Bund mit 55 Gott, ftets gegenwärtig haben und feiernd genießen follten, gestaltete fich nunmehr zu bem Gebanken, daß man "einerlei", ben "gerrn", ihn aber in ber boppelten Urt habe, daß man im Brote sein Fleisch, im Becher sein Blut vor sich sebe. Dann aber war es für antikes Empfinden fast selbstverständlich, daß man im Abendmahl eine geheimnisvolle Opferinstitution besite.

0 Möglich, daß diefer Gedanke auch im 2. Jahrhundert vorerst nur für das galt, was

man in der Eucharistie als rooch von Gott und Christo erhielt, daß die Vorstellung von einem Opfermahle zunächft das ganze blieb. Allein eine fast unvermeidliche Ideenaffoziation führte voch wohl bald weiter. Daß die Eucharistie im 2. Jahrhundert, ja daß sie vielleicht von Ansang an auch eine Opserhandlung gewesen sei, wird von protestantischen Theologen in gewissem Sinne nicht bestritten. Man dentt nämlich daran, daß das Abend= 5 mahl den Namen Euchariftie erhalten habe, weil es mit Dankgebeten begangen wurde, und erinnert fich, daß bie alte Christenheit das Gebet als "Opfer" bezeichnet habe. Auch beffen erinnert man fich dabei, daß die Gemeinde fich gewöhnte, die Agapen auf Grund von Gaben ber Reichen zu feiern und biefe Gaben als nooopopal vor Gottes Angesicht zu bringen, Gott zu "weihen". Als bie Feier des "herrenmahls" fich löfte vom "Ge 10 meindemahl", ber Agape, blieb es noch fehr lange so, daß die "Elemente" dazu aus der Gemeinde felbst geliefert wurden, so reichlich, daß sich ein beträchtlicher Uberschuß für die Armen, bezw. den Klerus, der davon einen Teil seines Einkommens hatte, ergab. So erhielten sich dwoga der Gemeinde, die unter Gebeten Gott gewidmet wurden und als "Opfer" galten. Allein das ift die Frage, ob wirklich, wie seit Höfling fast für aus 15 gemacht angesehen wird, alles Opfer im Abendmahl dis ins 3. Jahrhundert, dis zu Cyprian — der die große Wendung bezeichne — bestanden habe in Gebeten und Almosen. Mir ist das je länger je mehr zweiselhaft geworden. Beobachtungen und Erwägungen, wie sie oben kurz vorgebracht sind, haben es mir wahrscheinlich gemacht, daß die "katholische" Idee viel weiter zurückreichende Veranlassungen und Vorsormen bestige, als Hölling 2c. bes 20 merkten. Seit die Ideen des "Leides und Bundes" in die des "Fleisches und Blutes" Christi umgesetzt waren, wird auch der Gedanke, daß die Eucharistie eine Repräsentation des Golgathaopfers einschließe, ja zuoberft und seinem eigentlichen Befen nach wegen diefer Beziehung ein Opfer sei, sich ausgebreitet haben — gewiß nicht überall gleichzeitig und ganz in gleicher Fassung, aber traft unvermeidlicher Wirtung zumal der neuen leitenden 25 Worte. Man darf nur nicht denken, daß die Eucharistie als Opferhandlung in der Theologie, gar in der Spekulation, alsbald ein großes Broblem geworden fei. Eine Zeit, der bas tultische Opfer noch allenthalben eine lebendige anschauliche Institution war, konnte an der schlichten eucharistischen Handlung höchstens die Bildlickkeit und Geistigteit alles christlichen Gottesdienstes bemerken, und eben hierin trasen sich die Gedanken vom eucha= 20 riftischen Chriftus= und Gebets= bezw. Almofenopfer. Der erste Gebanke vom Abendmahl auch als kultischer Darstellung bes Kreuzesopfers Jesu war der einer Dankesbarbringung, einer stetigen Erneuerung der edzagioria. Die Theologie fand dabei nur wenig zu thun. Es ist unmöglich in diesem Artikel die Quellen aussubrlich zu beleuchten. Aus dem 1. Clemensbrief (40; 41; 44, 4; 36, 1) ift nichts Bestimmtes abzuleiten. In der Di= 85 bache kann man auch nicht unmittelbar ausmachen, ob die dvola von der sie in c. 14 redet, vorgestellt fei als die Darbringung von Gebeten und Almofen oder noch anders. Allein bemerkenswert ift immerhin, daß sie hier B. 3 das Wort Mal 1, 11 (14) citiert. Darin wird von einer  $\vartheta vola$ , die *ev navrl rón* $\varphi$  gebracht werden werde, geweiß= fagt und wenigstens bei Justin ist schon klar, daß er die Stelle auf den ägros 40 und das norhgeor bezieht, Dial. 28 f.; 41; 116 f. An der letzteren Stelle meint man nun freilich meift zu erkennen, daß boch fachlich nichts anderes in Betracht tomme, als bie Abendmahlsgebete. In der That koncediert Justin hier dem Trypho (117, Otto S. 418), daß nur edxal xal edxaquoríai, δπό των άξιων γινόμεναι, "volkommene und Gott wohlgefällige Opfer" seien, und fügt hinzu, das μόνα ταυτα Χοιστιανοί παρ- 15 έλαβον ποιειν, και έπ' άναμνήσει δε της τροφης αυτών ξηρας τε και ύγρας, έν ή και του πάθους δ πέπονθε δι' αυτούς δ υίδς του θεου μέμνηνται. Uber man hat dabei zu bedenken, daß Justin ausdrücklich sagt, daß der ägros kal olvos edzagiorndels (Apol I, 65 fin.), kurzweg ed xaquorla beiße (ib. 66 in.). Nicht nur "über" bem Brote und Weine ober "für beides" bankten zu seiner Zeit die Christen, sondern 50 auch "mit" beidem und zwar so, wie es ben herrn und sein nados bedeutete. Apol. I, 66 findet sich ein Zeugnis, daß die Christen wohl schon allgemein gewohnt waren — eduδάχθημεν — ihre εύχαριστηθείσα τροφή, ihr άρτος και πόμα, als "σάρξ και αίμα Ίησου Χρ." zu benten, und es ift willfürlich, ben Opfergebanten ba aufhören zu lassen, wo die perasoly eintrat. Alles in Einem war edzagioría und als solche dvola. In 55

100 bie μεταβολή eintrat. Alles in Einem war edyaquoría und als solche dvoia. In 55 Dial. 41 (S. 138) redet Justin direkt von den dvosa rov ägrov rης edyaquorías xal rov ποιηρίου όμοίως της edyaquorías. Das Brot und der Becher, "des Dankes" sind als solche "Fleisch und Blut Christin". Ebenda deutet Justin die προσφορά σεμιδάλεως (Weizenmehl), die im AL denen, welche vom Aussatz geheilt waren, oblag, als rúnos rov ägrov rης edyaguorías, dv els dvaµνησιν rov πάθους . . . Υησούς 60 Real-Encyttopable sur Theologie und Ringe. 8. X. XII.

dum, quod statio solvenda sit accepto corpore domini. Tertullian fragt bagegen: Ergo devotum deo obsequium eucharistia resolvit an magis deo obligat? Nonne sollemnior erit statio tua si et ad aram Dei steteris? Accepto corpore domini et reservato utrumque salvum est, et participatio sacrificii et executio s officii. Die Boraussezung ist hier, daß die Eucharistie eine einheitliche Feier ist und notwendig schließt mit dem "Empfang" des Leibes des Herrn. Aber Tertullian meint, "genossen" brauche derselbe ja nicht alsbald zu werden, er könne auch "aufgehoben" (mit

- nach hause genommen) werben. Die Bedeutung der Stelle liegt barin, daß die orationes sacrificiorum und bie participatio sacrificii unterschieden wird. Bu beachten 10 ift, daß das erstemal von sacrificia, das zweitemal von sacrificium die Rede ift.
- ist jedenfalls deutlich, daß das corpus domini auch als folches unter den Titel eines Opfers tritt. Freilich ift an und für sich nicht mehr abzuleiten, als daß tertullian die Betrachtung des Abendmahls als Opfer-"Mahlzeit" kenne. Daß er auch eine Opfer-"Darbringung" mit Bezug auf den Leib des Herrn vor Augen habe, bleibt unsicher. Im 16 Blicke auf die früheren Autoren ist es mir wenig glaublich, daß letzterer Gedanke ihm wirklich sehle. Bei Tertullian erscheinen zuerst ober sacrificia für Verster
- bene, de cor. mil. 3, de monog. 10, de exhort. cast. 11. Es ift nicht ju ertennen, wie sie speziell vollzogen wurden. Uber hier handelt es sich schon nicht mehr bloß um "Dant"
- 3. Patristische Lehren. Die Zeiten des Cyprian und Origenes bezeichnen den vollen Andruch der tatholischen Epoche. Die Organisierung der apostolischen Gemeinden 20 zur einheitlichen empirischen Großkirche ist im wesentlichen abgeschlossen und son eigentlichen Brozes der Lehrentwickelung, der Herausbildung der "Dogmen", beginnt erst jetzt, er schreitet aber rapid vorwärts. Es steht nicht so, als ob die Catholica viel neue Ideen 28 auf die Bahn gebracht habe. Die Hauptsache ist wielmehr die Berhärtung und schulmäßige
- Berarbeitung der vorhandenen Begriffe, die juristische Ausbildung der überlieferten Infti-Natürlich hat die Lehre von der Eucharistie und innerhalb ihrer die vom Opfer tutionen.
- auch ihr Teil daran. Keine Inftitution hat die Bhantassie so scher erregt als die heilige Feier des Herrenmahls. Gerade die schlichten Formen und kurzen Worte, in denen sie so sich darstellte, reizten auch das Nachdenken, und die Feier konnte eine Unsumme geistiger Beziehungen eingehen. Die Geschichte der Abendmahlslehre ist nur zu würdigen, wenn man nicht vergißt, daß uns nirgends in ihr ein reiner Gedankenprozes entgegentritt, sonbern ein folcher, ber festen Riten und unbedingt bindenden Worten entsprang, der im Bufammenhang mit ber Feier von unendlich wechselnden individuellen Stimmungen umwoben
- ss wird. Hum Mysterium ist die Feier sehr früh geworden. Etwa von 200 ab trat noch die 3bee vom privilegierten Prieftertum mit feinen magischen Kräften dahinter. Sofern bie Opfervorstellung ber eigentliche Rüchalt ber ganzen Anschauung von der Feier war und blieb, so ist nicht zu übersehen, daß die Opfer bis auf weiteres noch eine im öffent-lichen Leben allenthalben wirksame Institution waren. Erst mit dem Ende des 4. Jahr 40 hunderts wurde das anders. Das hat unverkennder Folgen für die Lehre vom euchari-stischen Opfer gehabt. In den ersten Jahrhunderten stand es so, daß es überstüllichen erscheinen konnte iemanden zu sone word des Das beit wirklichen für
- erscheinen konnte, jemanden zu fagen, was ein "Opfer" sei und wie die christliche Feier im Prinzip unter diesem Gesichtspunkt sich darstelle. Als das allgemeine Opferwesen aufgehört hatte, als nur das "christliche Opfer" noch als wirkliche Feier fortbestand, war
- gehört hatte, als nur das "chriftliche Opfer" noch als wirtliche geier jorweptand, war 45 umgekehrt eine Situation geschäffen, in der bald niemand mehr in lebendiger Tradition wußte, was eigentlich ein Opfer sei, was seinem Wessen nach ein solches konstituiere, was alles zu ihm "gehöre". Natürlich hatte auch das eucharistische Opfer in sich selbst eine Tradition. Aber es wurde doch recht undurchschitig und dessen bedürftig, durch bestimmte Interpretation dem Verständnis der Christen erst erschlosen aber sich begrifflich, durch 50 "Lehren", geschützt zu werden. Gerade im 4. Jahrhundert aber ich den sich dogmatisch ander Weschlanz war und kalouteten für desse undaristische Intervette wiel au lange und
- andere Probleme vor und behaupteten für das euchariftische Interesse viel zu lange und viel zu anspruchsvoll bas Feld ber theologischen Distuffion. Ift die Lehre vom Abendmahl und vom Opfer in ihm eine große Leidensgeschichte geworden, fo liegt in dem Bufammentreffen biefer Faktoren einer ber Gründe.
- Chprian ift ber erste, ber uns in reichlicherem Mage feine Gebanten über die Eucha-55 riftie als Opfer erkennen läßt; wahrscheinlich hat das es veranlaßt, daß man meist glaubt, bei ihm einen bedeutsamen Einschnitt mit Bezug auf diese Lehre anseten zu müffen. Allein er ift nur im allgemeineren Sinn der Mann einer neuen Zeit. Höfling sieht in ihm ben ersten Repräsentanten des Gedankens von einer Darbringung auch des Leides und Blutes 80 Christi. Das ift eine Überschätzung des Umstandes, daß Coprian der erste ist, von dem

an sich die Absicht, auseinander zu seten, was es mit der Eucharistie für eine Bewandtnis habe. Bielmehr benutzt er auch fie, um den Gedanken von der Einheit des Batergottes und Weltschöpfers und von Jesu als dem Sohne Gottes des Weltschöpfers zu stützen. So hebt er hervor, daß die Kirche zwar fehr wohl wiffe, daß Gott als Schöpfer teines Dinges bedürfe, also oblationes und sacrificia im Sinne des ATS nicht haben wolle, dennoch 5 aber nicht davon laffe, ihm "Brot und Wein" darzubringen, da das eine Anordnung des Herrn selbst sei und eine bedeutsame Idee ausdrücke, eben die, daß auch die natürliche Welt vom einen Gotte Jesu Christi stamme. Auch Irenäus wendet (nicht als der letzte — die Stelle ist immer wieder so bezogen worden) die Weissagung Mal 1, 10 f. auf das Abendmahl an, 29, 5. Er thut das da, wo er speziell auch von dem spricht, was nach 10 Christi Worten Brot und Wein darstellen. "Corpus" und "sanguis Christi" heißen hier novi testamenti oblatio, hernach auch das purum sacrificium. Ich kann mich nicht überzeugen, daß Höfling (auch Steiz) recht habe, als Opfersubstanz bei Irenäus nur ben "Dant" aufzufaffen, ber Gott von ben Chriften bargebracht werbe, ober vielmehr hat den "Dahr unschlicht, det Golf den den Sinn, daß gewählt valgebrucht verber, oder det nicht diefer Gedanke gilt dem Frenäus in dem Sinn, daß sowohl das Brot an sich, als das 15  $\sigma \tilde{\omega} \mu a$  Christii, in der "Darbringung" als "Dankesausdruck" gewärdigt werden. Daß " $\sigma \tilde{\omega} \mu a$  kal al $\mu a$ " des Herrn selbst so gut geopfert werden wie Brot und Wein, ergiebt die Ausschlicht und 31, 3 und 4 deutlich, wo Frenäus die Gnostiker überführt, daß sie über-haupt gar keine Eucharistie sienen könnten (3: quomodo ... constabit eis, eum panem in quo gratiae actae sint, corpus esse domini sui, et calicem sanguinis ejus, 20 si non ipsum fabricatoris mundi filium dicant i. e. Verbum ejus, per quod lignum fruticat etc. ?), und mit der Aufforderung schließt, 4: 17 rhv yvounn allaξάτωσαν ή το προσφέρειν τα είρημένα (nämlich το σωμα τοῦ κυρίου και το αίμα αὐτοῦ) παραιτείσθωσαν. Über ben Gedanten von der Eucharistie als τροφή habe ich hinwegzugehen. Dagegen ift zu bemerken, daß Irenäus schon einen Moment fixiert, wo 25 bas Brot zum σωμα "wird", nämlich ben, wo es rhr (ξχχλησιν) επίχλησιν του θεου erhält (προσλαμβάνεται), 4. Bgl. V, 2, 1-3: wenn Brot und Wein "τον λόγον του θεου" in fich "aufnehmen", ειχαριστία γίνεται, όπερ έστι σωμα και αίμα του Χριστου, 3. Der Frage nach dem Momente oder Medium der (wie immer vorgestellten) Band= lung werde ich übrigens nicht weiter nachgehen. Ihr gilt insonderheit der Art. "Epiklese" so Bb V S. 409 ff.

Die beiden nächsten Schriftsteller, die wir zu hören haben, Clemens von Alexandrien, und Tertullian, find fast nur veranlaßt gewesen vom Abendmahl als Speise zu reden. Soweit sie das Abendmahl als Opfer ins Auge fassen, bieten sie doch in keiner Beise eine Theorie über letteres. Clemens redet febr oft im allgemeinen von den "Opfern", 85 bie ben Chriften, zumal ben Gnostikern unter ihnen, geziemen. Er benkt babei an Gebete, edzal re xal alvoi, aber auch an eine exidoois xal doyµárwv xal zonµárwv, eine Unter= ftüzung ber Bedürftigen mit geiftlichen und leiblichen Mitteln. Lgl. Hölling. Diese Opfer nehmen sein Hauptinteresse in Anspruch. Doch kennt er baneben freilich auch das beson= bere Opfer in der Eucharistie. Strom. I, 19 (ed. Potter S. 375) nennt er die Eucha- 10 ristie turzweg die noopooa. Er spricht hier von Häretikern, die "xara rhr noospooar" neben dem Brote ftatt Bein Baffer verwenden und "vowo wilde edzagiorovoir". Als ngoogogá find offenbar nicht die Almosen gedacht, aber auch nicht bloß die Dankesworte, sondern der Gesamtakt der Feier, alles was darin vorkommt, der "dargestellte" Christus so gut wie die daga etc., nur eben er auch als ein Medium des Dankes. Richt das will 15 Clemens hier andeuten, daß "Wasser" als Element keine nooopood fein könnte ober nicht zu Dankesworten paffe, sondern daß es nicht geeignet sei beim Ubendmahl als Erinnerung an bas Opfer bes germ zu dienen. Die Selbstverständlichkeit, mit der Clemens die ganze Feier, alle ihre Formen, als "Darbringung" hinstellt, ift bas, was den Historiker intereffiert. ---Daß bei Tertullian von den sacrificia oder oblationes der Christen so meist in dem Sinne geredet wird, daß als ihre Substanz die Gebete, besonders die des Dankes erscheinen, ist höfling zuzugeben. Daneben giebt es Stellen, wo von ber Abend-mahlsfeier als ganzer mit dem einfachen Ausdruck sacrificium oder oblatio, offerre ge-sprochen wird, de cultu fem. II, 11; ad ux. II, 8 u. ö. Aus ihnen ist nichts Be-ftimmtes abzuleiten. Nur de or. 19 (opp. ed. Ohler I, 571 f.) fann als ein direkter Beweis so dafür angesührt werden, daß für ihn bei der Euchersteiter Opferbegriff nicht auf das Dankfagen, Almofendarbringen u. dgl. beschränkt ift. Er hat es bier mit Leuten zu thun, bie fich an den Stations(Fast)tagen auch des Genusses corpus domini enthalten zu müffen meinten und deshalb der eucharistischen Feier überhaupt fern blieben: Similiter et stationum diebus non putant plerique sacrificiorum orationibus intervenien- 60

43\*

S. 46. 3ch stelle neben Cyprian den Origenes, weil mir (gegen Höfling) nicht zweifelhaft ift, daß auch er schon im Bollfinn ein "tatholijcher" Mann beißen muß. Er ift nur tein Hierarch, wie Cyprian. Speziell in Bezug auf das Abendmahl zeigt fich diefer Unterschied zwischen beiden darin, daß für Origenes der irdische sacerdos nicht ganz die Be-5 beutung hat, wie für Cyprian. Letzterer stellt nie die Sache mehr so dar, als ob ber "Priefter" im Kult wohl gemißt werden könne, da Christus doch der eigentliche Mittler aller Gebete, Opfer 2c. bei Gott fei. Drigenes weiß auch dem legevs feine Bedeutung zu wahren, aber noch wesenlich unter dem Gesichtspunkt den verschunden und des personlichen Charismas; letztlich kann bei ihm begrifflich noch "jeder" opfern. Im übrigen kann man 10 sinden, daß Origenes schon einen Schritt gethan habe, den Cyprian wenigstens nicht er tennen läßt, nämlich daß er auch dem Abendmahle "verföhnende" Birtung beimißt. Dan muß von Origenes febr eingebend bandeln, oder man darf es dabei betvenden laffen auf gewiffe allgemeine Berhältniffe zu feiner Burbigung binzuweifen. Die befonders ausgezeichnete Studie von Höfling läßt es eben an der rechten Erwägung der allgemeinen Sizeichnete Studie von gofning und es even un der rechten Erbugung der ungemeinen Els 15 tuation fehlen. Der Gegner Döllingers schießt weit über das Ziel hinaus, wenn er betweisen will, daß Origenes im Abendmahl nur ein Gebetsopfer sehe und übrigens bloß eine Darbietung ves "Wortes Gottes". Für Origenes sind die landläufig giltigen, ber "Überlieferung" entsprechenden Lehren, Institutionen, Riten der Kirche durchaus wertvoll und unantastbar. Er hat nur überall, auch bei der Eucharistie, auch beim "Opfer", letz-20 lich noch einen "höheren" Sinn, eine gnostisch-pneumatische Bedeutung vor Augen, und es 20 huy holy einen "objeten Sinn, eine gholings-piteinningige Sebenning bot zugen, ind es ift ihm als Theologen im Grunbe allein barum zu thun, bas immer anzubeuten ober auszuführen. Söfling hat völlig ausreichenb gezeigt, wie Origenes über Chrifti Rreuzes-opfer bente. Alle Opfer haben ben Zweck, von ber Sünbe zu reinigen: in Num. hom. X, 2 (opp. ed. de la Rue II, 302 B): hostia cum immolatur, ad hoc immo-25 latur, ut eorum, pro quibus jugulatur, peccata purgentur; hom. XXIV, 1 (S. 362 D): donec sunt peccata, necesse est requiri et hostias pro peccatis... Quoniam introiit peccatum in hunc mundum, peccati autem necessitas propitiationem requirit et propitiatio non fit nisi per hostiam, necessarium fuit provideri hostiam pro peccato. Was die alttestamentlichen Opfer nur vorbildeten. 20 ift in Christi Tod Bahrheit geworden. Aber Origenes betrachtet Christi Opfer und Hobe-80 ift in Corifin Loo Magrieit genoroen. 20er Origenes bertachter Edrigt Opper und Hope-prieftertum "nicht als etwas ber Vergangenheit Angehöriges, sondern als etwas in der Gegenwart lebendig sich Kontinuierendes. Immer opfert und bittet Christus für seine Gläu-bigen im Himmel, am Altar des Himmels". Und Origenes entnimmt aus dem alttesta-mentlichen Vorbilde, daß "auch Christus im Himmel mit den Rohlen opfert, die von 85 unseren (der Gläubigen) Altar, und mit dem Meihrauch, der aus unseren Händen ge-nommen ist"; (s. dazu in Lev. hom. IX, 8, de la Rue II, 241). Es fragt sich, ob Origenes dabei mie Hällten weint mirflich aur nicht ressellere auf doch mos in der Drigenes dabei, wie Höfling meint, wirklich gar nicht reflektiere auf das, was in der Eucharistie der "Leib und das Blut Christi" ist. Daß er im übrigen unseren Glauben, unsere Werke, unser Herz zc. als "Opfer" betrachte, die Christius vor Gott bringe, ist sicher, 40 aber das ift nicht das, was hier in Betracht kommt. Merkwürdig ift nun, daß H. nur ganz nebenher bessen sich erinnert, daß in der von ihm selbst angezogenen und ausführlich beleuchteten Darlegung o. Cels. VIII, 33 (de la Rue I, 766 D) doch auch darauf hin-gewiesen ist, daß in der Eucharistie die äoroe nicht einsaches Brot seien, das wir eben "mit Dant" gegen ben Schöpfer (nicht bie Dämonen) genießen, fondern zugleich owug .... 15 άγιόν τι και άγιάζον τους μετά ύγιοῦς προθέσεως αὐτῷ χρωμένους. Gewiß ift bier vom bl. Ubendmahl als "Rahrung" die Rede, aber in einem Zusammenbang, wo es sich um bas "Opfer" ber Christen handelt. Daß Origenes den Cellus nicht spezieller barüber aufgeklärt, wiefern der "gewiffe heilige Leib" eben auch "geopfert" werde, ift wohl keiner Erklärung bedürftig. Nun ist zuzugeben, daß Origenes überhaupt nirgends 50 eine eigentliche Theorie über das Ubendmahl als Opfer des Leibes Christi bietet. Aber er spricht es doch gelegentlich unzweideutig aus, "daß" es ihm ein solches bedeutet. Bal. in Lev. hom. XIII, 3 (opp. I, 255 D), wo er von den zwölf Schaubroten mit ihrem "Kommemorationswert" handelt und bemerkt, daß sie si referantur ad mysterii magnitudinem, also wenn sie typisch betrachtet werden, ingentis repropitiationis effectum 55 borftellen. Si redeas, fährt er fort, ad illum panem qui de caelo descendit ... illum panem propositionis, quem proposuit Deus propitiationem per fidem in sanguine ejus, et si respicias ad illam commemorationem, de qua dominus dicit: hoc facite in meam commemorationem, invenies, quod ista est comme-moratio sola, quae propitium facit hominibus Deum. Hier fehlt bas Wort sacri-60 ficium, aber die Sache ist klar. Auch Steits (3bTh X, 93) meint, daß hiernach Origenes

bie Anschauung hege, im Abendmahl würden die Stiftungsworte "nicht bloß der gläubigen Gemeinde zur Aneignung im Glauben, sondern zugleich Gott selbst vorgehalten, um ihn an das Opser des Leibes und Blutes Christi zu erinnern und zur Gnade zu stimmen". Er unterschätzt wohl den Ausdruck "propositio" in diesem Ausamenhang: Origenes benkt nicht nur an "Worte", sondern an ein "Handeln" mit dem Brote, das  $\pi 0000e^{-5}$ gerv. Es ist noch einigemale so, das Origenes auf ein Opfer des Blutes Christi, sangulnis verdi, in der Eucharistie anspielt. Hössling versolgt überall die Spur, daß es sich um "Wort-Blut", zuletzt um das Abendmahl als eine "Predigt des Wortes Gottes" handelt. Allein es scheint mir klar, daß Origenes an den betreffenden Stellen zuerst das Blut des Logos kontrastiert mit dem Blute der Tiere und dann freilich den Ausdruck 10  $\lambda 0705$  für eine allegorische Interpretation benuzt. Nach der ganzen Art seines Denkens kann es sich für Origenes im Abendmahl nur um eine subsolische "Darbringung" Christi handeln. Es sist nicht gleichgiltig, das Origenes eicht wich das beschriften Such Blute verks Christistent. So durch den Tod der Märtprer. (Hössling geht selbst das des beinstächtigt für ihn den Wert des Areuzeschriers nicht, da Christis in allem süchne 15 Das beeinstächtigt für ihn den Wert des Areuzeschriers nicht, da Christis in allem süchne 15 wirkenden Thum eigentlich sich und sein Opfer kontinuiert. Aber man kann wohl den Schluß a majori ad minus machen. Was follte dem Origenes im Mege gestanden haben, im Abendmahl eine "kommemorative" Erneuerung des süchnehen Opfers Christi zu sehen?

Behen wir zunächst ber Entwickelung im Abendlande weiter nach, so mögen wir an 20 Epprian alsbald den Ambrosius und Augustin anschließen. Es ist ja nicht die Aufgabe, jeden zu vermerken, der eine Außerung über das Opfer gethan. Ambrosius und Augustin können die Bedeutung beanspruchen, gewiffe Gedanken, die früher nebeneinander hergingen, zusammengefaßt zu haben. Ich denke daran, daß jene den Gedanken von dem corpus Christi, das geopfert werde, mit dem von den Christien selbst, Augustin direkt mit dem 25 von der Kirche als corpus Christi, tombiniert haben. Darin tritt die Idee von der Berpflichtung ber Christen, sich selbst, ihre Gedanken und Berke, ihr ganzes Leben, Gott als das wichtigste Opfer darzubringen, in innern Konner mit der Idee vom Abendmahl als Opfer. Was Origenes nur auf dem Wege der Allegorie, der höheren Eregese, mit dem Abendmahl zu verknüpfen vermocht hatte, das haben diese abendländischen Männer 20 unmittelbar als Gehalt und Wert der heiligen Handlung aufgesaßt. Sie haben damit der kirchlichen Feier nicht mehr bloß für den Gnoftiker, sondern auch für den gewöhnlichen Bläubigen, jeden Christen, eine praktische Bedeutung gegeben, die der abergläubischen Behandlung desselben, der blogen Satramentsmagie, entgegenwirkte. Wir haben auch bei Cyprian Ausführungen konstatiert, die eine Art von Repräsentation der Kirche selbst im 85 Opfer vor Augen rücken. Da überwog voch (es ift nicht gerade das einzige, Ep. 63, 13) ein rituales Intereffe, das an der Art der Zurüftung des "Bechers". Ich habe nicht bemerkt, daß Ambrosius ober Augustin auf diese Begründung Gewicht legen; sie sind wirklich von sittlichem Intereffe bezüglich der rechten Auffassung voch des christlichen Opfers erfüllt. Es ist eine Frage für sich, wie Ambr. und Aug. das Verhältnis von Brot und 20 Wein zu dem "wirklichen" Fleische und Blute Christis fich vorgestellt haben. Die Kontro-werte über ihme siehen Schule vor sich wirde und Aug. verfe über ihren Symbolismus ober Realismus gehört nicht mit in diefen Artikel, und ich habe keine Neigung, mit Bezug auf sie nebenbei mich zu äußern. S. für solche Fragen b. A. "Abendmahl, Kirchenlehre", auch "Transsubstantiation". Für mich kommt nur in betracht wie die Opferidee als solche sich im Abendmahl ausgestaltet hat. Und da ist eben das 45 Bemerkenswerte, daß Ambr. und Aug. in dem sacrificium des corpus Christi eine "mentio" der Christien selbst sehen. Man darf nicht denken, daß bei ihnen der Gedanke bom "Blute" Christi keine Aufmerksamkeit finde. Ambr. behauptet ba, wo er die Einjezungsworte nach 1 Ko 11, 23—25 bespricht, daß das "Fleisch des Heilandes" seine Bebeutung habe pro salute corporis, fein Blut bagegen vergoffen fei pro anima nostra so (opp. ed. Ballerini III, 622). Aug. achtet mehr als Ambr. auf ben Ritus als folchen; er beutet gelegentlich das Ausgießen des Weines in den Mund der Kommunikanten als ein Bilb ber "Bergießung" bes Blutes. Versteht er das Brot als corpus, sofern die vielen Körner zufammengemahlen und gebaden feien, fo ift ihm ber Relch, beffen Wein aus vielen Beeren zusammengepreßt ift, für den gleichen Gebanten ein Zeichen. Das 55 wichtigfte bei beiden Männern ist übrigens, daß sie bie priesterliche und die gemeindliche Altion, die Darbringung und das Genießen, eng mit einander verbinden. Denn auch das war geeignet, ber Gefahr, ber das Abendmahl als Opfer ausgesetzt war und die ja auch nicht auf die Dauer durch fie überwunden wurde, nämlich daß basselbe zu rein hierurgischem Thun werde, einen Damm entgegenzuseten. RA

Für Ambrofius mag es genügen, aus den vielen, doch allen mehr oder weniger jufälligen Außerungen über das Opfer, die wir bei ihm treffen, nur eine hier berauszubeben, bie Erörterung über bie umbra in lege, imago in evangelio, veritas in coelestibus, bie fich in ber Enarr. in Psalm XXXVIII, Nr. 25 u. 26 (opp. II, 294 f.) findet. 5 Er eremplifiziert hier speziell auf das Abendmahl. In umbra erat aqua de petra quasi sanguis ex Christo ... Videmus nunc per imaginem bona et tenemus imaginis bona. Vidimus principem sacerdotum, vidimus et audivimus offe-rentem pro nobis sanguinem suum. Sequimur, ut possumus sacerdotes, ut offeramus pro populo sacrificium. Christus felbst ist es, ber burch bie sacerdotes opfert : 10 etsi nunc Christus non videtur offerre, tamen ipse offertur in terris, quando Christi corpus offertur, immo ipse offerre manifestatur in nobis, cujus sermo sanctificat sacrificium quod offertur. Es ist kein Zweisel, daß das corpus Christi, das die sacerdotes opfern, zunächst das Brot 2c. mit seinem vom Glauben erschauten Inhalt, nämlich "ipse Christus", ist. Aber die "veritas" der Sache, die man "in Inhalt, nämlich "ipse Christus", ist. Aber die "veritas" der Sache, die man "in 15 coelo" erschauen wird, ist für Ambr. die, daß Christus in sich den "homo perfectus", die Seinigen im Blicke auf ihre "veritas", Gott dargebracht hat und immer da "offert", wo die Briester pro populo, zum Heile des Christenvolts, ihm "nachfolgen". Zur rechten "Nachfolge" Christi gehört für sie aber das Andieren Christi zum Genussie. Das führt Ambr. nicht gerade in obiger Stelle aus. Aber das "Effen" gehört ihm sonft durch-20 aus mit zur christlichen Opferfeier, und wer Christus genießt, der wird zu dem neuen, "volltommenen" Menschen, den Christus immer vor und schließlich, im himmel, ju Gott bringt. Für eine Darstellung der Opferlehre des Ambr. hat Ballerini in den Registern zu den einzelnen Bänden das Material in gesichteter Weise bereit gestellt. Sieht man an, was ihm überhaupt ein "sacrisicium" ist, so bemerkt man, daß er bereits abstrakte 25 Heen hat. Als "Mahl" will er das Genießen des eucharistischen Brotes 2c. nicht ansehen, im einzelnen Bischen" ist in geschießter beite sucharistischen Brotes 2c. nicht ansehen, sondern als "medicina" (zu 1 Ko 11 a. a. D.); ein "Opfer-Mahl" ist für ihn schon gar keine Anschauung mehr. Bei Augustin steht es analag. Auch seine allgemeinen Gedanken über das Wefen eines Opfers find fünftlich gewonnene, burch eine Spelulation, die zum Teil die Sprache so zu Hilfe nimmt, gebildete. Bgl. 3. B. die prinzipiellen Erörterungen in De civ. Dei X, 4ff. (Bened.=Ausgabe, Baris, VII, 241 ff.). Ein sacrificium ist ein opus, welches agitur

4 ff. (Beneb. Musgabe, Baris, VII, 241 ff.). Ein sacrificium ist ein opus, welches agitur ober "fit" um "Gotteswillen", insonderheit ut sancta societate inhaereamus Deo. Jedes sacrificium visibile ist nur ein sacramentum sacrificii invisibilis. So auch Christi Tod und dessen "Demonstration", das eucharistische Opfer. Araft des Todesses opfers Christi ist es möglich, daß tota ipsa redemta civitas, h. e. congregatio societasque sanctorum, universale sacrificium Deo offeratur per sacerdotem magnum, qui etiam se ipsum obtulit in passione pro nobis, ut tanti capitis corpus essemus. Unsere Berte für einander und "um Gotteswillen" müssen, daß wir die membra Christi sind. "Hoc est sacrificium Christianorum: multi sumus unum corpus in Christo. Quod etiam sacramento altaris fidelibus noto frequentat ecclesia, ubi ei demonstratur, quod in ea re quam offert, ipsa offeratur". Der Gedante, daß das corpus Christi im Mesnbach ber Rinche selbs Stort und Bein, ober ein darin geschemes Bunder in Bezug auf den realen Leib Greisti, ist sacramento; bie Frage, was "äußerlich" als sacramentum bient, bloß Brot und Bein, ober ein darin geschemes Bunder in Bezug auf den realen Leib Christi, ist anatis nicht eo ipso erlebigt — wird bon Augustin besonders in seine Bredigt "ad infantes am Bfingstage" b. h. zum Schusse in altari ... panis est et calix.... Quod autem fides vestra postulat instruenda: panis est corpus Christi, calix

sanguis Christi. Breviter quidem hoc dictum est, quod fidei forte sufficiat, 50 sed fides instructionem desiderat... Quomodo est panis corpus ejus? et calix, vel quod habet calix, quomodo est sanguis ejus? Ista, fratres, ideo dicuntur sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur. Quod videtur speciem habet corporalem, quod intelligitur fructum habet spiritualem. Corpus ergo Christi si vis intelligere, apostolum audi dicentem fidelibus: Vos s autem estis corpus Christi et membra. Ergo mysterium vestrum in

55 autem estis corpus Christi et membra ... Ergo ... mysterium vestrum in mensa dominica positum est, mysterium vestrum accipitis ... Es genügt, im übrigen noch auf die große Erörterung über die christlichen sacrificia zu verweisen, die Augustin in dem Werte c. Faustum Manich. XX, 15 ff. (opp. VIII, 343 ff.) anstellt. Heine Gedanken darüber beifammen. Augustin will zeigen, daß die Manichäer eo nichts was zur "religio" gehört, in Wahrheit haben, nicht templum, nicht ara, nicht sacrificium. Umgetehrt die Chriften. Sie haben die einzige wirkliche victima, quam Christus obtulit. Unde jam Christiani peracti ejusdem sacrificii memoriam celebrant, sacrosancta oblatione et participatione corporis et sanguinis Christi, 18. Nec sacrificia vertimus in agapes ... Agapes enim nostrae pauperes pascunt, sive frugibus, sive carnibus, 20. Folgt eine Erörterung über die oblatio sacrificii <sup>5</sup> ju Chren der Heiligen. Das Opfer, das freilich zum wahren cultus, den die Griechen *largeia* nännten, gehöre, werde auch bei diefem Anlaß nur Gott dargebracht. Nie werde Fauftus begreifen, was es eigentlich mit dem Opfer der Chriften für ein Bewandentnis habe. Hujus sacrificii caro et sanguis ante adventum Christi per victimas similitudinum promittebatur, in passione Christi per ipsam veritatem reddebatur, 10 post adscensum Christi per sacramentum memoriae celebratur, 21. Daß diefes sacrificium die Gemeinde Chrifti als fein corpus einfoliefe und diefe verpflichte, ühre corpora als hostia viva, sancta, Deo placens "hinauftellen", führt er noch in 22 aus. Reichticher als über das Opfer im Abendmahl find bei Auguftin die Ausführungen über die Speife. Rach beiden Seiten ift das Abendmahl ein "sacramentum", aber Auguftin <sup>15</sup> findet weniger Anlaß, es in der ersteren Richtung zu beleuchten, als in der letteren. Der Einfluß des Ambrofius und Auguftin auf die Deutung des eucharistiichen Opfers

Der Einfluß des Ambrossus und Augustin auf die Deutung des eucharistischen Opfers ift ein sehr großer. In bestimmtem Maße hat er sich zu jeder Zeit erhalten. Einzelne Dikta von ihnen sind immer wiederholt worden. Aber sie haben zumal auch die Stimmung beeinflußt. Die reiche subjektive Passionsmystik, die sich im Ratholicismus an das Meße 20 opfer anschließt, die Kräftigung des sittlichen Leidense und Bervollkommnungswillens, als die seine andächtige Betrachtung von ebleren Geistern vort noch immer empfunden wird, hängt hauptsächlich mit der ambrossanisschen Jahrhunderte. Renz hat sie fast sämtlich unter Bergleichung besoners mit Augustin beleuchtet, den Gaubentius von Bressia, den Cassian, 20 Gennadius, Awitus, Cäsarius, Fulgentius u. a. Eigenartig ist die Theorie des Gaubentius, daß Christi geschichtlicher Leib sie verstas im Opfer Christi und der zeiber gewefen sein mit Mund und Henschen, alle in einem und demselum Alte "geheiligt". Das erinnert an den "perlectus homo" als veritas im Opfer Christi und der sacer- 20 dotes bei Ambrossa.

An der Wende zwischen patriftischer und mittelalterlicher Zeit steht Gregor der Große, theologisch ohne Driginalität, aber burch feine Stellung und nicht nur burch fie boch einer ber wichtigsten Lehrer. Eine formale Zusammenfassung ber kirchlichen Traditionen hat er ja freilich nicht veranstaltet. Aber in der populären, pastoralen Art, wie er mit vielen 85 Beispielen, am liebsten aus eigener Personenkenntnis und Ersahrung, die nach seinem Urteil praktisch bedeutsamsten Anschauungen litterarisch behandelt hat, ist er um so einflußreicher geworben. Er hat der guten Durchschnittsfrömmigkeit des Ratholicismus die typischen Gebanken gewährt. Die offiziellen Dogmen treten in seinen Werken keines-wegs besonders hervor. Was die Konzilien ausgemacht, was Rom anerkannt hat, ist für eo ihn felbstverständlich von größter Heiligkeit, aber man fieht bei ihm, wie wenig das "Bolk" babon begriffen hatte, wie wenig auch ein fluger Rirchenfürst für nötig hielt babon unter bas Boll zu bringen. Dagegen spielen die Fragen des Rultus, der Hoffnung, der geiftlichen Disziplin eine maßgebende Rolle für ihn als Prediger und Schriftsteller. Das "Opfer" wird nicht übersehen. Zwar auch ihm hat Gregor d. Gr. keine weitläufigen, 45 vollends keine shstematischen Auseinanderseyungen gewidmet. Er streift es oft. Aber ex professo kommt er nur allenfalls in den Dialogi darauf zu fprechen, auch hier kurz genug. Es galt ihm ohne Frage für "ausgemacht", wie man davon zu denken habe. In den Homiliae in Evang., Lib. II, 37, 7 (opp. ed. Bened. I, 1631) handelt er von der Bedeutung des Meßopfers für die "absolutio", die Befreiung von den Wirkungen irgend so einer culpa. Man muß legationem ad Deum schiden, aber auch misericordiae opera ihm zeigen, vor allem aber: "mactemus in ara ejus hostias placationis". Singulariter namque, führt er bas aus, ad absolutionem nostram oblata cum lacrymis et benignitate mentis sacri altaris hostia suffragatur, quia is, qui in se resurgens a mortuis jam non moritur, adhuc per hanc in suo mysterio pro 55 nobis iterum moritur. Nam quoties ei hostiam suae passionis offerimus, toties nobis ad absolutionem nostram passionem illius reparamus. Bor allem berühmt waren im Mittelalter bie Bemerkungen in Dialog. Lib. IV, 58 u. 59 (opp. II, 472 f.). Er hat von dem Nupen des Megopfers für die abgeschiedenen Seelen, überhaupt auch für andere, 3. B. Gefangene, gesprochen, meint nun aber, "seliger" sei es 60

boch liberum exire quam post vincula libertatem quaerere. So empfehle sich gewiß, quotidiana Deo lacrymarum sacrificia, quotidianas carnis ejus et sanguinis hostias immolare. Haec namque singulariter victima ab aeterno interitu animam salvat, quae illam nobis mortem unigeniti per mysterium 5 reparat, qui ... in semetipso immortaliter atque incorruptibiliter vivens, pro nobis iterum in hoc mysterio sacrae oblationis immolatur. Ejus quippe ibi corpus sumitur, ejus caro in populi salutem partitur, ejus sanguis non jam in manus infidelium sed in ora fidelium funditur. Hinc ergo pensemus, quale sit pro nobis hoc sacrificium, quod pro absolutione nostra 10 passionem unigeniti filii imitatur. Quis enim fidelium habere dubium possit, in ipsa immolationis hora ad sacerdotis vocem caelos aperiri, in illo Jesu Christi mysterio angelorum choros adesse, summis ima sociari, terrena caelestibus jungi, unumque ex visibilibus atque invisibilibus fieri? Freilich müffen, um wirklich burch dieses Opfer die absolutio zu erlangen, wir, die wir 16 passionis dominicae mysteria celebramus, auch imitari quod agimus. Man is passionis commitcae mysteria vereoramus, und inntari quoci aginus. Den hat hier die braftischeften Ausdrücke über das, was in der Meffe mit Bezug auf Chriftus geschehe, vor sich, die die alte Zeit kennt, und es ist voch kein Zweisel, daß Gregor d. Gr. Christus nicht abermals irgend etwas "leiden" läßt. Der sakristikale Alt als solcher voll-zieht sich als eine imitatio. Eine Zergliederung der liturgischen Funktionen unter dem 20 Geschätspunkt der imitatio nimmt Gregor auch nicht vor, sie liegt ihm nirgends am Herzen. Alles ist noch einheitliche Anschauung. Höchstens in rhetorischer Weise ist noch einheitliche Anschauung. Höchstens in rhetorischer Weise bietet er zwischen burch eine das Detail zur Ausmalung verwendende Bhrase. — Hase meint (Polemit<sup>\*</sup>, S. 423), die katholische Kirche unterscheide "seit Gregor d. Gr." das Abendmahl "als Sakrament und als Opfer". Ich habe keine Stelle gesunden, die es bewiese, daß Gregor 25 das mit direkten Worten oder in der Sache mehr thue, als schon längst üblich war. Einen Markstein bedeutet er keinesfalls. Im Gegenteil redet er gerade auch an der aus den Dialogen mitgeteilten Stelle ja jo, daß er unwilltürlich aus dem Gedanken vom sacrificium in ben vom "Sakrament", ber communio, übergeht. Neben ihm mag Isidor von Sevilla hier nur genannt sein, um (3. B. wider Renz) zu bemerken, daß man diesem Manne zu so viel Ehre anthut, wenn man bei ihm irgendwo eine durchdachte "Theorie" sucht. Seine Außerungen über das Opfer in Etym. VI, 19 (opp. ed. Arevalo, tom. III) und m De offic. I, 15 (tom. IV) find bürftig und untlar. Etym. 1. c. Nr. 38 befiniert er: "sacrificium" dictum quasi "sacrum factum". Er faßt die ganze Meßhandlung als in sich zusammengehörige. Ob er sie sacramentum ober sacrificium nennt, gilt 25 ihm gleich. Das ist bei ihm doch nicht nur Ungeschick, sondern zugleich der Stimmung der geit entsprechend, die freilich in der Nießung noch den eigentlichen Höchepunkt und Omach der Scientlich Rwed der Feier sah.

Im Morgenlande treffen wir in der Zeit von 300-600 keine irgendwie wefentlich von denen des Abendlandes abweichenden Gedanken. Verhältnismäßig eingehend hat 40 Eusebius von Caesarea bie sakrifizielle Seite ber Eucharistie beleuchtet. Steit konftruiert (X, 97 ff.) in verschiedenen Beziehungen bei ihm "Fortschritte" des Gedankens. Ich zweifele, ob sein Scharffinn nicht zuviel sieht. Die wichtigste Ausstührung des Eusebius findet sich in Dem. evang. I, 10 (MSG XXII, 84 ff.). Wie eine völlig selbstverständliche tritt bei ihm die Auffassung der Eucharistie als eines propitiatorischen Opferaltes auf. War 45 Christus am Rreuze das wahre geweissagte Sühnopfer für die Heiden und Juden, so gewinnen beibe als Christen die Vergebung ihrer Sunden eixorws rhv rov owwaros αὐτοῦ και τοῦ αίματος ὑπόμνησιν ὑσημέραι ἐπιτελοῦντες, 88 С. Cbrifti Opfer als folches war unwiederholbar, aber dvri dvolas hat er uns befohlen eine μνήμη desselben dec dinvexws προσφέρειν, 89 B. Nach Steit würde Eusebius keine Bedenken tragen, 50 im weiteren zu behaupten, durch David habe die Kirche gelernt, statt der alten Opfer ride Evagenov rov Xolorov παρουσίαν και ro adrov σωμα Gott "stets darzubringen". Wenn Eusebius wirklich fo vom eucharistischen Opfer reden follte, brauchte das vielleicht gar nicht aufzufallen. Allein Steit hat die Stelle (89 C) ju Unrecht geltend gemacht. Die Worte sind von ihm leicht gemodelt, wohl nach einem ungenauen Ercerpt: Eusebius 55 spricht von dem Golgatha-Opfer. Sogleich nachher, 89 D, geht er allerdings wieder auf bas eucharistische Opfer über. Aber da heißt es auch wieder, es sei uns geboten rourov δήτα τοῦ θύματος τὴν μνήμην ἐπὶ τραπέζης ἐκτελεῖν διὰ συμβόλων τοῦ σώματος adrov xal rov owrąciov aluaros. Mag es mit der Darbietung des fleisches und Blutes als rooog bei Eusebius anders stehen, sofern die Feier Ivola ist, dentt er nur 60 an eine "Repräsentation". Bemerkenswert ist noch, was Steiz auch hervorhebt, daß Eusebius

ben eigentlich liturgischen Opferalt lediglich als Hierurgie würdigt. Erst ben Räucheralt baneben und babei beutet er auf ein Selbstopfer ber Christen: οὐκοῦν καl θύομεν καl θυμιῶμεν, τότε μὲν τὴν μνήμην τοῦ μεγάλου θύματος κατά τὰ πρός αὐτοῦ παραδοθέντα μυστήρια ἐπιτελοῦντες ... τότε δὲ σφάς αὐτοὺς ὅλω καθιεροῦντες αὐτῷ, 92 D.

Manches Material für die Opferlehre enthalten die Apostolischen Konstitutionen, die in ihrer jestigen Form in das 4. Jahrhundert gehören werden, zum Teil jedoch viel ältere Quellen verarbeiten. Die dwoa sind in ihren geregelte Abgaden, II, 25; sie dienen der Eucharistie, aber auch dem Unterhalt des Klerus und der Witwen, welch lettere wiederholt das dvouasriguor der Gemeinde heißen, II, 26; III, 6; 14; IV, 3. 10 Die noosoogoa rös edzagorias II, 57 (ed. Lagarde S. 87,9) muß auf die dwoa Bezug haben, denn hernach folgt erst die dvola im besonderen, S. 88, 1. In Lib. VIII, 12 haben wir die erste volle Opferliturgie. Es ist ersichtlich, daß darin noch die ganze handlung, wie bei Justin, einheitlich als dvola gedacht ist, innerhalb deren die noosoood eine Sonderstellung einnimmt, jedoch proleptisch ichon zum owua Xoworov Beziehung 15 hat (jo unzweiselhaft auch II, 57). Mich bestärtt dies Beobachtung in meiner Ueberzeugung, daß diese Liturgie Formeln verwendet, die bis ins 2. Jahrhundert zurückreichen (bgl. mein Wert "D. apost. Symbol" II, 348 ff., 536 ff.). Die Darbringung des Leides und Blutes bedeutet auch "Dant". Un das Opfer ichließt sich eine allgemeine, geordnete Rommunion an VIII, 13; II, 57.

Rommunion an VIII, 13; II, 57. Cyrill von Jerufalem handelt in Catech. myst. IV (MSG XXXIII, 1097ff.) vom Altar als Tifch, vom Abendmahl als Speife, in V, wo er bie einzelnen Alte turg burchgeht, spricht er erst vom dvolasrigeor und von ber dvola. Nachdem die Spillefe geschehen ist, sind ihm die Elemente eine arevuarien drosa, die er zugleich praktisch als Ovola Uaoµov bezeichnet, c. 8. The áylas xal pouxwdeorarys nooxeiµérys Ovolas, 25 c. 9, bitten wir für die Kirche, die Obrigkeit 2c., auch für die Abgeschiedenen. Daß zumal auch für die letzteren dieses Gebet von hohem Werte sei, erörtert Cyrill in c. 10 mit einem Vergleich. Wenn Freunde für einen Verbannten einen orkpavos flechten und bem König überreichen, sollte dieser ba nicht jenem bie Strafe erlassen? Wir flechten Gott keinen Rranz für die Entschlafenen, aber wir opfern (noopeoouer) ihm Xowordr eogayueror so ύπερ των ημετέρων άμαρτημάτων, έξιλεούμενοι ύπερ αυτών τε και ημών τον φιλάνθρωπον θεόν. Hier findet sich in der That ein so brastlicher Ausbruck, wie Steits ihn bei Eusebius irrigerweise notierte. Eine Theorie über die Art, "wie" das Opfer eigentlich geschehe, wird man bei Cyrill so vergeblich suchen, wie bei Eusebius und ben andern Bätern der Zeit. Man überzeugt sich bald, daß im Morgenland mehr noch als 25 im Abendland der Gedanke vom Abendmahl als Speise in der Reflezion überwiegt. Vielleicht nicht im Interesse. Wie weit letzteres ging, ist schwer zu sagen. Zweisellos reichte es weiter, als die Theologie verät. Die Liturgien, die Entwicklung der einzelnen Alte darin, speziell in der sog. Liturgie des Chrysoftomus, reden eine Sprache für sich. Die Lehre von ber Abendmahlsspeise fteht im engsten Kontakte mit ber theologischen Be- 10 arbeitung der Christologie. Das ist ja längst erkannt worden. Ich finde nicht, daß die Lehre vom Opfer in denselben Beziehungen wachse, schwanke, sich schließlich fixiere, wie die von dem Inhalte und den Wirkungen der heiligen Nahrung. Der Gedanke des *moorholor* befaßt beide Momente. Allein die Reflexion oder Intuition ift taum irgendwo ergiebig, wenn der Gedanke des Opferakts, der *ngoopogá* und *dvola* als folcher, berührt wird. Länger, 45 scheint mir, als im Abendlande, erhält sich eine Erinnerung an die "Opfer-Mahlzeiten". Aber das ist nur im Worte eine Klammer für die rooph im Verhältnis zu dvola. Was ein Opfer eigentlich bedeute, was im Abendmahl das Opfermäßige sei, wird selten erörtert. Manches klingt mehr, manches weniger "memoriell". Im Grunde ist nie ein Zweifel, daß es nur rhetorischer Schwung ist, wenn die Handlung am Altar verselbstiständigt erscheint. 50 Hbr 10, 12 ift nie vergeffen worben.

Die Unterschiede der verschiedenen Schulen, der alerandrinischen und antiochenischen, schwinden in der Lehre von der Ivola als Alt. Hüben und drüben ist ein und bieselbe Stimmung in dieser Beziehung. Steitz hat, wie das bei seinem umfassenderen Thema auch nötig war, die großen Kappadozier einzeln behandelt; er behauptet, daß bei Gregor 55 von Razianz die sakrissielle Seite meist in den Vordergrund trete (X, 133). Bei ihm begegne zum erstenmale die Bezeichnung des geweihten Brotes und Weines als derstruna rov russon och arros xal aluaros, "sie fällt lediglich in die Sphäre des Opfers als Gebächtnisseier des Leidens Christii". In der Opserhandlung werde nach Gregor doch nicht nur Gott, sondern auch der Gemeinde das Bild des leidenden und sterbenden 60 Christus vor Augen gestellt, "um sie zu allem zu bewegen, was diese Erwägung in den menschlichen Hervorzurusen geeignet ist." Die ambrosianisch-augustinischen Gedanken hat er doch nicht erreicht.

Ich verweile etwas näher bei Chryfostomus. Von wem oder seit wann dieser den 5 Beinamen des Doctor eucharistiae empfangen hat, sagt weber Naegle, noch Bardenbetindinen des Doctor sucharistive empfangen pat, jagt weder stategte, noch Satureis-hetwer (KRL VI, 1682). Steit (X, 469) hebt herbor, daß bei ihm der alte Name edzagtorla "selten auftauche." Das bestätigt die Erörterung bei Naegle, S. 8ff. Ein besonderes Wert über die Eucharistie hat Chrylostomus nicht geschrieben. Es giebt über-haupt, abgeschen von Predigten, vor den Erzeugnissen der mystagogischen Litteratur kein 10 solches, weder im Abendland, noch im Morgenland. Die erzegetische Beschäftigung mit den einschlagenden Bibelstellen hat am öftesten den Anlaß geboten, von der Eucharistie, und die Suber und Beschäftigten der Unlaß geboten, von der Eucharistie, auch vom Opfer, zu handeln. Im Zusammenhang homiletischer Kommentarwerte trifft man auch bei Chrysoftomus die Haupterörterungen. Eine Menge Einzeläußerungen um-geben diese. Naegles fleißiges Buch tann trop seiner "römischen" Schranken mit Ruten 15 verwertet werden. Auch dem Chrissis Jui und tids fehtet "tonighen Schutten ind Rappen 15 verwertet werden. Auch dem Chrissistonus ist der Gedanke des μυστήριον im allgemeinen und in ihm der der roogin wichtiger oder jedenfalls ausgiebiger als der der dvoia. Ich hebe heraus, was als relativ eigenartig bei ihm erscheint. Das ist vor allem die Neigung, das Blut Christi auf dem Altar mit Ausdrücken, die vom irdischen entlehnt find, zu schüldern. Chrissistand führt mit Verschliche Blut den Altar oder den Geniefen-20 ben bie Bunge "röten", [poivioseiv] vgl. Hom. XXIV in 1. Cor., Rr. 1 (MSG LXI, 200) 20 beit bie Zünge "toten", [φοινίσσειν] oği. Hom. XXIV III I. Cor., M. I (IIISG LAI, 200) ferner Hom. LXXXII in Matth., Nr. 5 (MSG LVIII, 743) De sacerd. III, 4 (MSG XLVIII, 642), ad Illum. Catech. II, 2 (MSG XLIX, 234). Das Abende-mable-"Blut" entflammt überhaupt besonders seine Bhantasie; s. den Hom. XLVII in Joann. Nr. 4 (MSG LIX, 261). Mit dem Realismus, wie er auch das 25 das Brot als den irdischen Leib schlichert, scheint es mir zusammenzuhängen, daß bei-Chrysostomus für die Ovola der Rirche das Epitheton φοικώδης, φοβερά etc. prä-valiert. Es ist vor ihm viel seltener, als bei ihm und nacher, daß gerade solche Bei-tenet die General (Internet) auf Beine Bei worte, die besonders start die Empfindung eines äggnov mit Bezug auf das Brot und den Wein zum Ausdruck bringen, sich bei den Griechen finden. Chrosostomus empfindet 30 eben selbst aufs beutlichste das Ungeheuerliche, daß ein wirklicher Leib und wahrhaftes Blut ba gegenwärtig sei, wo anscheinend Brot und Bein sind. Er fühlt tief den Schauer bieser Vorstellung. Bir begegnen der Reslezion auf den horror cruoris mit Bezug auf den Becher zuerst im Abendlande, in der pseudo-ambrosianischen Schrift de sacramentis (Anfang des 5. Jahrhunderts), VI, 8 (opp. Ambrosii IV, 498). Aber während hier 85 betont wird, wie wohlthuend es fei, daß uns das Blut boch nur in einer similitudo gereicht werde, hebt Chrysoftomus vielmehr bloß hervor, daß Christus ja sein eigenes Blut jelbst als erster getrunten habe (Hom. LXXXII in Matth. Nr. 1 a. a. D. 739); es ift ihm eben gar nicht darum zu thun, die Differenz der beiden Opfer zum Bewußtsein zu bringen, vielmehr umgekehrt sie für die geistige Intuition verschwinden ju lassen. Gemessen ao an späteren Theorien über eine "Tötung" Christi im eucharistischen Opfer, eine "Destruk-tion", der er sich darin aussetze, sind die Gedanken des Chrysolotomus doch noch jehr schlicht. Mehr als rhetorisches Bathos vermag ich in seinen Schilderungen nicht zu sehen, dog= matische Theorie sind sie nicht. Es ist irrtümlich, wenn Naegle die Identifizierung des Areuzesopfers und des eucharistischen begrifflich nimmt. "Begrifflich" ist diese dem 45 Chrylostomus nur avaurnois, vgl. z. B. Hom. XXVII in 1. Cor. Rr. 4 (a. a. D. 229 f.), für die wirkliche evegyeala des Rreuzes ist es nur ein urnubauror er uvornalio, 2251.), jut die wirtunge evegyesia des streuzes ist es nur ein μνημόσυνον έν μυστηρίω, Hom. LXXXII in Matth. Nr. 1 (a. a. D. 739 f.). Insofern das Golgatha-Opfer in Betracht kommt, handelt es sich im eucharistischen nur um σύμβολa (in Matth. 1. c.). Es "geschieht" nichts an Christo. Man muß nur wieder die Frage ausschalten, wie es mit Realismus und Symbolismus in Bezug auf die Wandelungsidee stehe. Das "Wunder" im Opfer gilt eigentlich nicht dem Opfer, sondern der hl. Speise. Allenfalls tann man sagen, daß Christoftomus, wo er auf den "Opfergegenstand" resteltiere, lebhaster als sonst herauft des Munder berantischensten. als sonft üblich, bas Bunder veranschauliche. Die "Opferhandlung" nimmt nur geiftigen Bezug auf Golgatha. In Hom. XVII in Hebr., Nr. 3 (MSG LXIII, 131), wo 55 Chrhjostomus aufs nächste baran berangeht, die beiden Opfer als ein und dasselbe darzuthun, schließt er boch, nachdem er noch einmal gesagt: odx ällny dvolar, xa-Váneo o doriepeùs tote, allà thr adthr del noiouner, mit der gewissermaßen wie eine Korrektur erscheinenden Wendung: µallor de draurnow eoyaloueva Voojas. Danach sind auch Stellen, wie sie Raegle S. 193 beibringt, zu würdigen. So kann 80 Chrysoftomus auch die Intongruenz beider Opfer, die "Unblutigkeit" des eucharistischen,

betonen. Bei ihm tritt uns übrigens zuerst beutlich die Entwickelung besjenigen Prozeffes entgegen, der schließlich fast zu einer Ablösung des firchlichen "Opferalts" von der firchlichen "Opfermahlzeit", der Messe von der Rommunion, gesührt hat. Bekannt ist seine Rlage in Hom. III in Eph., Rr. 4 (MSG LXII, 29) über das Wegbleiben so vieler von der täglichen Liturgie: eders (frustra) dvosa xadnueowi, eder nageorinauen ros dvouaornolo, oddels d uerexan. Aufs dringlichste redet Optysostomus davon, daß man boch nicht bloß der Predigt, sondern der Liturgie, allen ihren Stücken, auch den Gebeten, beiwohnen solle, nur dann habe das "Opfer" wirklich die Krast, Sühne zu erlangen, De incomprehens. Dei nat. III, 6 (MSG XLVIII, 725 f.). Andererseits sieht man, daß manche zwar zum Opferalt erschienen, aber die Rommunion gering tagierten, sie zum Teil 10 unter Borwänden (odx äzics elm — Chrysostomus behandelt dies Rechtfertigung beutlich nur wie einen gesschich klingenden Borwand) vermieden, Hom. III in Eph. 1. c. Allso ist vorsanden (odx äzics elm — Chrysostomus behandelt dies Entwischung ansiehens zu Untiochia, 341). Daß Chrysostomus die dvosa und die Rommunion, ueradnywis, "an sich als zwei trennbare Alte, das "Opfer" begrifflich als eine rein "priesterliche" Hann, ans sich sich trensbare alte, das "Opfer" begrifflich als eine rein "priesterliche" Hann, nich" als zwei trennbare Mite, das "Opfer" begrifflich als eine rein "priesterliche" Hann, nich" (a. a. D. 135), wo Chrysostomus zooogoogá und dvosa unterscheitet: jene bedeutet ihm das, was "außer dem Opfer" etwa Gott dargebracht wird.

Es lohnt sich nicht, über Chrysoftomus hinaus auf einzelne Theologen einzugehen. Der Pfeudo-Areopagite und Johannes von Damaskus, der angeschenfte Mystagoge und 20 der normgebende Dogmatiker der orientalischen Kirche, haben beide keine Lehre vom Opfer als solchem! Für beide liegt der Schwerpunkt oder die Schwierigkeit der Deutung und ideellen Würdigung der Eucharistie in den Gedanken über das effentielle Verhältnis des Brotes und Weines zum wirklichen Leibe Christi und über die Wirkung der hl. Feier auf uns. Das hat die Opfer feier nicht beeinflußt. Aber die Opfer lehre hat nachher 25 sich kaum fortentwickeln können.

4. Mittelalterliche Theorien. Bir haben nach dem zuletzt bemerkten fortan eigentlich nur noch das Abendland zu berücksichtigen. Die mystagogische Theologie, die spirituale Ausdeutung der Riten, hat im Morgenlande natürlich auch die Formen der Ovola nicht dauernd übersehen. Sie hat der Liturgie überhaupt den Gedanken untergelegt, 20 in ihrem Gang das Leben Jeju zu veranschaulichen und beshalb auf ihrem Höhepunkt ben Herrn zu "opfern". Auf das Detail einzugehen bietet kein Interesse. Rur ber Ge-banke des Opfers überhaupt, hat für die Liturgie dogmatische Geltung, im einzelnen giebt es höchstens eine Stimmung in Bezug auf erlaubte ober unerlaubte Gedanken. Das zeigt 3. B. der Streit des Soterichos Banteugonos in Ronstantinopel im 12. Jahrhundert, 25 der kurz erwähnt sein mag. Derselbe knüpft daran an, daß Chriskus in der Liturgie auch als "Empfänger" des Opfers angesprochen wird, nicht nur als noospégwv xal noospecomptant eine State auf Defters ungesprechen istes, nur uns Revoce <math>comptant in the state of tθυσία in der Euchariftie das σωτήριον πάθος nur φανταστικώς ή μαλλον είπειν είκονικώς "erneuere", andernteils meinte er, daß das, was wirklich in der Liturgie Gott und Christus dargebracht werde, die Gemeinde felbst sei. Man kann kaum umhin zu benten, daß Soterichos, ein gelehrter Mann, Augustin tenne. Auch Steits (XIII, 32 ff.) 45 hat sich an diesen erinnert gesehen. Ganz verschollen war auch im Orient der Gedanke, baß das owu Xoworov die Exxinola repräsentiere, nicht; die Eregese der Korintherbriefe erweckte immer wieder desbezügliche Reminiscenzen, man findet ihn zwischendurch felbst von Chrysoftomus erörtert. Aber in der dezidierten Art, wie Soterichos ihn aufnahm, und gar mit fo ftarter Betonung bes "bilblichen" Charatters ber eucharistischen Feier, 50 widersprach er dem lebendigen Empfinden der Zeit zu sehr, als daß er hätte Erfolg haben können. Eine Synode verurteilte die Gebanken des Soterichos auf schärfftite, ohne selbst eine bestimmte Opfertheorie zu geben. — Bielleicht ist auch Nitolaos Rabafilas nicht ganz eine vertrikter Opfettigerte zu geven. — Stelleicht ift auch Indus Raduluus nicht gaug zu übergehen. Er verrät den Einfluß abendländigher Scholastik. Solcher ist bis in die Gegenwart immer einmal wieder zu vemerken. Kabasilas (14. Jahrh., Metropolit von 55 Theffalonich: s. d. über ihn Bd IX, S. 667) ist, mit Renz zu reden, der erste, der die "ratio actus sacrificalis untersucht". Das ist in der That ein eigentümliches Interesse, welches seine Equipresa ris Belaz deurovyslas (MSG CL, 363sff.) bietet. Kabasilas behandelt in dem weitläufigen Wert in mytagogischer Weise alle Details der Liturgie. Er hebt an mit der Frage ri Bovlerai navolov Slónavoror, c. 1. wo er doch nicht etwa eo

Christus vor Augen gestellt, "um sie zu allem zu bewegen, was diese Erwägung in den menschlichen Hervorzurufen geeignet ist." Die ambrosianisch-augustinischen Gedanken hat er voch nicht erreicht.

3ch verweile etwas näher bei Chrysoftomus. Von wem ober seit wann bieser ben s Beinamen des Doctor eucharistiae empfangen hat, fagt weder Naegle, noch Barbenhetwer (KRL VI, 1632). Steit (X, 469) hebt hervor, daß bei ihm der alte Name edzageoria "selten auftauche." Das bestätigt die Erörterung bei Naegle, S. 8ff. Ein besonderes Werk über die Eucharistie hat Chrysostomus nicht geschrieben. Es giebt über-haupt, abgesehen von Predigten, vor den Erzeugnissen ber mystagogischen Litteratur kein 10 solches, weder im Abendland, noch im Morgenland. Die eregetische Beschäftigung mit den einschlagenden Bibelstellen hat am öftesten den Anlaß geboten, von der Eucharistie, auch vom Opfer, zu handeln. Im Zusammenhang homiletischer Kommentarwerte trifft man auch bei Chrysoftomus die Haupterörterungen. Eine Menge Einzeläußerungen um-geben diese. Naegles fleißiges Buch tann trop seiner "römischen" Schranken mit Ruten 15 verwertet werden. Auch dem Chrysoftomus ist der Gedankte des *µvortholov* im allgemeinen und in ihm der der *rooch* wichtiger oder jedenfalls ausgiebiger als der der *dvola*. Ich hebe heraus, was als relativ eigenartig bei ihm erscheint. Das ist vor allem die Reigung, das Blut Christi auf dem Altar mit Ausdrücken, die vom irdischen entlehnt find, zu schildern. Chrysostomus läßt mit Borliebe das eucharistische Blut den Altar oder den Geniefen-20 ben bie Bunge "röten", [poivioseiv] vgl. Hom. XXIV in 1. Cor., Rr. 1 (MSG LXI, 200) ferner Hom. LXXXII in Matth., Nr. 5 (MSG LVIII, 743) De sacerd. III, 4 (MSG XLVIII, 642), ad Illum. Catech. II, 2 (MSG XLIX, 234). Das Abende mable-"Blut" entflammt überhaupt besonders seine Bhantassie; j. den Symnus Hom. XLVII in Joann. Rr. 4 (MSG LIX, 261). Mit dem Realismus, wie er auch das 25 das Brot als den irdischen Leib schildert, scheint es mir zusammenzuhängen, daß bei-Chrysostomus für die *θυσία* der Kirche das Epitheton *φοικώδης*, *φοβερά* etc. prä-baliert. Es ist vor ihm viel seltener, als bei ihm und nachter, daß gerade solche Bei-baliert. worte, die besonders start die Empfindung eines äggyrov mit Bezug auf das Brot und den Wein zum Ausdruck bringen, sich bei den Griechen finden. Chrosoftomus empfindet 30 eben felbst aufs deutlichste das Ungeheuerliche, daß ein wirklicher Leib und wahrhaftes Blut ba gegenwärtig sei, wo anscheinend Brot und Wein find. Er sühlt tief den Schauer bieser Vorstellung. Wir begegnen der Reslexion auf den horror cruoris mit Bezug auf den Becher zuerst im Albendlande, in der pseudo-ambrosianischen Schrift de sacramentis (Anfang des 5. Jahrhunderts), VI, 3 (opp. Ambrosii IV, 498). Aber während hier so betont wird, wie wohlthuend es sei, daß uns das Blut doch nur in einer similitudo gereicht werde, hebt Chrysoftomus vielmehr bloß hervor, daß Christus ja sein eigenes Blut selbst als erster getrunten habe (Hom. LXXXII in Matth. Nr. 1 a. a. D. 739); es ift ihm eben gar nicht barum zu thun, die Differenz der beiden Opfer zum Bewußtsein zu bringen, vielmehr umgekehrt sie für die geistige Intuition verschwinden zu lassen. Gemeffen an späteren Theorien über eine "Tötung" Christi im eucharistischen Opfer, eine "Destruk-tion", der er sich darin aussetze, find die Gedanken des Chrysoloktomus doch noch sehr schlicht. Mehr als rhetorisches Pathos vermag ich in seinen Schilberungen nicht zu sehen, dogmatische Theorie sind sie nicht. Es ist irrtumlich, wenn Naegle die Identifizierung des Kreuzesopfers und des eucharistischen begrifflich nimmt. "Begrifflich" ist dieses dem 45 Chrhsoftomus nur araurnous, vgl. z. B. Hom. XXVII in 1. Cor. Nr. 4 (a. a. D. 229 f.), für die wirkliche everyeola des Rreuzes ist es nur ein un ploovor er pourplie, Hom. LXXXII in Matth. Nr. 1 (a. a. D. 739f.). Infofern das Golgatha-Opfer m Betracht kommt, handelt es sich im eucharistischen nur um  $\sigma i \mu \beta o \lambda a$  (in Matth. 1. c.). Es "geschieht" nichts an Christo. Man muß nur wieder die Frage ausschalten, wie es mit Realismus und Symbolismus in Bezug auf die Wandelungsidee stehe. Das "Wunder" im Opfer gilt eigentlich nicht dem Opfer, sondern der hl. Speise. Allenfalls tann man sagen, daß Chrysostomus, wo er auf den "Opfergegenstand" reflektiere, lebhaster als sonft üblich, bas Bunder veranschauliche. Die "Opferhandlung" nimmt nur geiftigen Bezug auf Golgatha. In Hom. XVII in Hebr., Nr. 3 (MSG LXIII, 131), wo 55 Chrysoftomus aufs nächste daran herangeht, die beiden Opfer als ein und dasselbe darzuthun, schließt er doch, nachdem er noch einmal gesagt: odx ällny dvosar, xaθάπες δ άρχιερεύς τότε, άλλα την αυτην άει ποιουμεν, mit ber gewiffermaßen wie eine Korrettur erscheinenden Wendung: µãllor dè draµryour égyaloµeva droias. Danach sind auch Stellen, wie sie Naegle S. 193 beibringt, zu würdigen. So kann 60 Chrysoftomus auch die Intonaruen, beider Opfer, die "Undlutigkeit" des euchariftischen,

betonen. Bei ihm tritt uns übrigens zuerst beutlich die Entwickelung desjenigen Prozeffes entgegen, der schließlich fast zu einer Ablösung des firchlichen "Opferatis" von der firchlichen "Opfermahlzeit", der Messe von der Rommunion, gesührt hat. Bekannt ist seine Rlage in Hom. III in Eph., Rr. 4 (MSG LXII, 29) über das Wegbleichen so vieler von der täglichen Liturgie: elers (frustra) dvola radhueows, elers naoesorskauer ras dvouastyolw, oddeis d uerexw. Aufs dringlichste redet Chrysostomus davon, daß man doch nicht bloß der Predigt, sondern der Liturgie, allen ihren Stücken, auch den Gebeten, beiwohnen solle, nur dann habe das "Opfer" wirklich die Krast, Sühne zu erlangen, De incomprehens. Dei nat. III, 6 (MSG XLVIII, 725 f.). Andererseits sieht man, daß manche zwar zum Opferaft erschienen, aber die Rommunion gering tazierten, sie zum Teil 10 unter Borwänden (odx äzios einu — Chrysostomus behandelt dies Rechtfertigung beutlich nur wie einen gesschicht einschne Borwand) vermieden, Hom. III in Eph. 1. c. Allso stantisch zuständet! (Bgl. übrigens schon Can. 2 der Enklänienspinode zu Antiochia, 341). Daß Chrysostomus die dvola und die Rommunion, ueralnywis, "an sich" als zwei trennbare Alte, das "Opfer" begrifflich als eine rein "priesterliche" Hablung answeit, is ist flar. — Nur erwähnen will ich bier noch die Stelle Hom. XVIII in Hedr., Nr. 1 (a. a. D. 135), wo Chrysostomus zugosogoga und dvola unterscheidet: jene bedeutet ihm das, mas "außer dem Opfer" etwa Gott dargebracht wird.

Es lohnt sich nicht, über Chrysoftomus hinaus auf einzelne Theologen einzugehen. Der Pfeudo-Areopagite und Johannes von Damaskus, der angeschenfte Mystagoge und 20 der normgebende Dogmatiker der orientalischen Kirche, haben beide keine Lehre vom Opfer als solchem! Für beide liegt der Schwerpunkt oder die Schwierigkeit der Deutung und ideellen Würdigung der Eucharistie in den Gedanken über das effentielle Verhältnis des Brotes und Weines zum wirklichen Leibe Christi und über die Wirkung der hl. Feier auf uns. Das hat die Opferfeier nicht beeinflußt. Uber die Opferlehre hat nachber 25 sich kaum fortentwickeln können.

4. Mittelalterliche Theorien. Wir haben nach dem zuletzt bemerkten fortan eigentlich nur noch das Abendland zu berücksichtigen. Die mhitagogische Theologie, die spirituale Ausdeutung der Riten, hat im Morgenlande natürlich auch die Formen der Ovola nicht bauernd übersehen. Sie hat der Liturgie überhaupt den Gebanken untergelegt, 20 in ihrem Gang das Leben Jeju zu veranschaulichen und beshalb auf ihrem Höhepunkt ben herrn ju "opfern". Auf bas Detail einzugeben bietet tein Intereffe. nur der Gedanke des Opfers überhaupt, hat für die Liturgie dogmatische Geltung, im einzelnen giebt es höchstens eine Stimmung in Bezug auf erlaubte ober unerlaubte Gedanken. Das zeigt 3. B. der Streit des Soterichos Panteugonos in Konstantinopel im 12. Jahrhundert, ss der turz erwähnt sein mag. Derselbe knüpft daran an, daß Christus in der Liturgie auch als "Empfänger" des Opfers angesprochen wird, nicht nur als nooospegewy kal nooospegóµeros. Das konnte auf Nestorianismus gedeutet werden und Soterichos zog in bestimmter, persönlich polemisch bedingter Situation in Zweisel, ob das, was die Liturgie hier fage, vom Rreuzesopfer gelte. Er war bereit, die Anrede für das liturgische Opfer 40 als folches gelten zu lassen, aber er wollte bann hier einesteils baran benten, daß die θυσία in der Eucharistie das σωτήριον πάθος nur φανταστικώς η μαλλον είπεϊν είχονικώς "erneuere", andernteils meinte er, daß das, was wirklich in der Liturgie Gott und Christus dargebracht werde, die Gemeinde selbst sei. Man kann kaum umbin zu benken, daß Soterichos, ein gelehrter Mann, Augustin kenne. Auch Steits (XIII, 32 ff.) 45 hat sich an biesen erinnert gesehen. Ganz verschollen war auch im Drient der Gedanke, baß das owu Xoiorov die exxinola repräsentiere, nicht; die Gregese der Korintherbriefe erwedte immer wieder besbezügliche Reminiscenzen, man findet ihn zwischendurch felbst von Chrosostomus erörtert. Aber in ber dezibierten Art, wie Soterichos ihn aufnahm, und gar mit so starker Betonung des "bildlichen" Charakters der eucharistischen Feier, 50 widersprach er bem lebendigen Empfinden der Zeit zu fehr, als daß er hätte Erfolg haben tonnen. Eine Synobe verurteilte bie Gebanten bes Soterichos duf schärftifte, ohne felbst eine bestimmte Opfertheorie zu geben. — Vielleicht ist auch Nikolaos Rabafilas nicht ganz zu übergehen. Er verrät den Einfluß abendländischer Scholastik. Solcher ist dis in die Gegenwart immer einmal wieder zu bemerken. Kabafilas (14. Jahrh., Metropolit von 55 Theffalonich: s. d. A. über ihn Bd IX, S. 667) ist, mit Renz zu reden, der erste, der die "ratio actus sacrificalis untersucht". Das ist in der That ein eigentümliches Interesse, welches jeine Ερμηνεία τῆς θείας λειτουργίας (MSG CL, 363ff.) bietet. Rabafilas behandelt in bem weitläufigen Wert in mpftagogischer Beise alle Details ber Liturgie. Er hebt an mit der Frage ri Bovlerai navolov Slónavoror, c. 1. wo er doch nicht etwa so

eine allgemeine Erörterung der Idee eines Opfers anstellt, wie sie 3. B. Eusebius voranschickt und wie auch Chrysostomus sie östers bietet. Rabasilas geht vielmehr sofort auf das eucharistische Opfer ein, um zu konstatieren, das dessen echos kein anderes sei als rd rods nurvde angenen aus angenen ausgenen ausgenen ausgenen. In c. 32

- b kommt er auf die Frage περί της θυσίας αὐτης και τί ἐστι τὸ δεχόμενον την θυσίαν. Nötig scheint ihm eine Untersuchung darüber, da es sich ja doch nicht um einen bloßen τύπος θυσίας und keine bloße εἰκών αίματος handele, sondern eine wahre Schlachtung. Nicht das ist das Mysterium, daß wir ἄρτον σφαττόμενον sähen, sondern τον ἀμνον τοῦ θεοῦ τὸν αἰζοντα τῆ σφαγῆ την ἁμαρτίαν τοῦ κόσμου. Aber das σῶμα κυ-
- 10 olaxor kann doch nicht mehr geopfert werden, odde yao σφαγήναι ή πληγήναι δύvaraı, dxήgarov ήδη καί άθάνατον γενόμενον. Was ift da also zu sagen? Rabafilas entscheidet, daß das áγιάζειν, das das Brot in das σωμα verwandelt, eo ipso auch das Schlachten und Opfern sei und führt das in subtilem Vergleich mit dem Tieropfer aus. Nicht die Antwort, sondern die Fragstellung ist von einem gewissen Interesse. 15 Ift die Lehre vom liturgischen Opfer im Morgenlande zum Stillstand gekommen, so ergiedt sich auch im Abendlande wenigstens im Mittelalter noch teine wesentliche Ver-
- 15 Ift die Lehre vom liturgischen Opfer im Morgenlande zum Stillstand gekommen, so ergiebt sich auch im Abendlande wenigstens im Mittelalter noch keine wesentliche Berschiedung der theologischen Behandlung der Messe. Renz in seinem gelehrten Buche, dem wir von protestantischer Seite zunächst noch keines zur Seite stellen können, hat das, glaube ich, überzeugend dargethan. Die Scholastik bringt vorderhand nur eine Systema-
- 20 tisserung der vorhandenen Vorstellungen. Aber es treten im Abendland gewisse praktische Faktoren stärker hervor als im Morgenland, die Renz nicht würdigt. Und doch hängt mit ihnen in weitem Maße die Entgleisung der Lehre von der Messe zusammen, die Renz, im katholischen Sinn die Bätertradition als das rechte Geleise betrachtend, in späterer Zeit konstatiert und beklagt.
- Es mußte auf die Schäpung des Megopfers degenerierend wirten, daß man begann, 25 dasselbe nicht mehr bloß mit bem Gebanken an die Sünde barzubringen, sondern in beliebiger persönlicher Zwecksetzung. Bei Gregor b. Gr. tritt bas schon in ben Beispielen vom Werte ber Melse wie ein geläufiger Gedanke auf. In dem nach ihm benannten, auch sicher großenteils auf ihn zurückgehenben Sakramentar "finden sich Melsen bei Bieb-20 seuchen, anhaltender Trockenheit und Näffe, Gewittern, Kriegszeiten, Krankheiten. Man hoffte dadurch dem König Heil, einem Klosterverein leibliches und geiftliches Wohl, dem Priefter Kraft und Segen für seine Amtsführung, dem Reisenden glückliche Heimtehr, den Bebrückten Hills Segen für feine Annspuscung, vem steifenden gluttinge Heinteye, den Bedrückten Hilfe gegen ihre Feinde, insdesondere gegen ungerechte Richter zu wirken" (Steiz). Mit der Vielheit der Anliegen stieg das Bedürfnis an die Zahl der Reffen. 25 Auch ein Geist des Rechnens kam auf. Bloß eine Messe galt nicht mehr viel. Ein wichtiges Gesuch bei Gott glaubte man durch zahlreiche und spezielle Messen unterstützen zu können. "In der alten Kirche wurde das Abendmahl meist nur Sonntags und an den Anniversarien der Märtprer gehalten, nur in einzelnen Landestirchen, wie der nordafritanischen, fanden tägliche Rommunionen statt." Die letztere Sitte verbreitete fich boch so bald. Aber erst im 5. Jahrhundert bemerken wir mehrere Meffen an einem Tage. Leo d. Gr. will sie bei zu großem Zudrang gelten lassen; Ep. IX, al. XI, 2 (Steiz). Im 8. und 9. Jahrhundert steigert sich die Zahl der Messen besonders, da die Kapellen und Oratorien, ebenso die Altäre zu Ehren der Heiligen start vermehrt wurden. Zu gleicher Zeit sant die Teilnahme des Volles an ihnen immer mehr. Der Genuß der hl. Elemente 45 war ihm unheimlich geworden und es gab der Meffen zu viele. Steitz meint (PRE. 2 IX, 625), die Kirche habe zum Teil versucht den "Privatmeffen", b. h. eben den Meffen obne "Bolt", zu wehren. Er beruft sich auf Theodulf von Drleans, der in seinem Kapitular von 797 c. 7, ebenso wie die Mainzer Synode 813 c. 43, die Pariser 829 c. 48, "selbst das pfeudoifidorische Detretale Anaklets bei Gratian III, dist. 2 c. 10", laut dagegen 50 protestiert habe. Er irrt sich, wie man beim Nachschlagen der Stellen erkennen wird (f. für Theodulf Manssi XIII 996, für die Konzilien ib. XIV, 74 und 567, für Pfeudo-für Theodulf Manssi XIII 996, für die Konzilien ib. XIV, 74 und 567, für Pseudo-Istdor Hinschut S. 70, bezw. auch Gratian, Decretum, ed. Lugdun. 1534, S. 1917); es handelt sich um die missae solitariae, bei denen der Priester nicht einmal einen Ministranten neben sich hatte. Malafrid Strabo (Abt von der Reichenau, gest. 845) ss rechtfertigt, wie Steit übrigens selbst bemerkt, vielmehr theologisch bie Brivatmeffen (de reb. eccl. c. 22). Das Auftommen diefer letteren Meffen hat dem Opfer im Ratholicismus vollends ein rein hierurgisches Gepräge verschafft. Die griechische Rirche ift in Beziehung auf die "Zahl" der Meffen auch "zurückgeblieben." Sie kennt die Privatmeffe nicht. Auch gestattet sie an Einem Tage nur Eine Meffe. Dem entspricht es, daß sie so in jeber Rirche nur Einen Altar hat. Die römische Rirche hat in allen größeren Rirchen

einen Hauptaltar und eine manchmal sehr große Zahl von Nebenaltären. Sie gestattete bis ins 12. Jahrhundert, daß ein Priester wiederholt an einem Tage das Opfer celebriere, seither darf ein Priester auch in ihr für gewöhnlich nur einmal, unter bestimmt geregelten Umständen zweimal (zu Weihnachten dreimal) die Messe halten. Auch darf nach 12 Uhr mittags keine Messe geseiert werden. Das hat die Jahl der Messen auch in ihr immerhin wehr eingeschränkt. Dennoch hat sich in ihr zumal die Sitte eines "Messehvers" ohne zu kommunizieren sehr selfgeset. Wie sehr Messe und Kommunion in ihr auseindergetreten sind, zeigt sich daran, daß sich in ihr auch umgekehrt eine Kommunion außer der Messehler find, zeigt sich daran, daß sich in ihr auch umgekehrt eine Kommunion außer der Messehler herausgebildet hat (s. M. "Kommunion" KKL<sup>2</sup> III, 722). Nur der celebrierende Briester hat stets selbst zu kommunizieren.

Man tann es interessant finden, daß die theologische Beschäftigung mit der Meffe in all diefer Zeit Opfer und Rommunion zusammen behandelt und ben Gedanten ber letteren immer noch start bevorzugt. Das kommunich beginnbeit und verschliches bie beiden ver tegeren immer noch start bevorzugt. Das kommt daher, daß dieselbe sich auf das Ritual stügt, welches die beiden Momente nie gesondert hat. Mag es für die Empfindung nicht nur des Volks, sondern offenbar auch der Priester spätestens seit dem Beginn des Mittelalters, 15 so stehen, daß es eigentlich zwei Feiern seien, die der Messen des Volks einsche zu technisch sücht zwei zwei Feiern seien, die der Messenmunion des Volks einscher technisch sücht verbe wir bei den Punkt, wo die Kommunion des Volks einschen Messen Ich übergebe wie bei den Griechen die blog rubrigiftischen expositiones missae. sollte. So bie des Amalarius von Mey (im 3. Buche feines Berles de eccl. offic.; Max. Bibl. patr. XIV), die auf mystische Erläuterungen ausgeht. Bei ihm überwiegt dogmatisch 20 burchaus der Gedanke an die heilige Speise, deren Herstellung und Genuß als die sachlich zusammenfassende Grundidee der Feier erscheint. Von Innocenz III. bezw. seinen Libri VI mysteriorum missase (opp. Coloniae 1675, I, 318 st.), die größtenteils auch nur magere geistliche Erklärungen geben, ist zu erwähnen, daß sie in Lid. III das sacrificium, in IV das sacramentum behandeln, freilich die beiden Begriffe keineswegs 25 ftrikt scheidend; f. besonders V, 11, S. 404. Indem Innocenz zum Schluffe auch ben Namen missa bespricht VI, 12, S. 416, meint er, daß sowohl das ministerium, die Feier, als das mysterium, die Sache, jo beiße, jenes als das officium quod profertur, bieje als das sacrificium quod offertur. Das sacrificium i. e. hostia heiße so, quasi transmissa primum nobis a patre ut esset nobiscum, postea so patri a nobis ut intercedat pro nobis ad ipsum. Daß dem Innocens das sa-cramentum als sacrificium eine commemoratio ist, ergiebt sicher IV, 43, S. 394. Allerdings eine solche auf Grund der transsubstantiatio, die gerade er ja 1215 auf ber Lateranspnobe bogmatisch proklamieren ließ. Bemerkenswert ist, daß Innocenz, fo subtil er jede einzelne Handlung des Priefters ins Auge faßt, sich ganz im allgemeinen 25 baran genügen läßt, daß "in hoc sacramento quotidie mortis Christi memoria renovatur". Reine Spur von Fragen danach, worin diese "memoria" etwa rituell zu Tage trete, ober wie sie ju "benten" sei.

Bon Dogmatikern werde ich nur Betrus Lombardus, Albertus Magnus und Thomas von Aquino vorführen. Der erstere streift das Opfer in der Eucharistie überhaupt taum ! 40 Bgl. Lib. IV, Dist. 12 u. 13. In 12 G. wirft Petrus die Frage auf, si illud, nämlich das sacramentum eucharistiae, sit sacrificium et si saepius immolatur Christus. Er bejaht das und will "proprie" von sacrificium vel immolatio geredet wiffen; er stellt ausbrudlich fest, "esse" sacrificium "et dici" quod agitur in altari. Es bleibt doch dabei, daß Christus aliter am Areuze, aliter nunc bezw. quotidie ge= 45 opfert werde. Denn das tägliche Opfer geschieht "in sacramento" und dieses ist "re-cordatio" illius (sacrificii) quod factum est somel, es ist als solches "memoria et repraesentatio veri sacrificii". Es wird uns schwer nachzuempfinden, was die Scholastifter in Ubereinstimmung mit ihren Meistern, den "Bätern", unter den Worten memoria, repraesentatio etc. fich vergegenwärtigten. Sie üben auch nicht immer ben so aleichen Sprachgebrauch. Es ist ihnen möglich, die repraesentatio und die veritas sich gegenüberzustellen und es ift ihnen möglich, die repraesentatio als eine besondere Art der voritas zu verstehen. Wie der Lombarde das, was in der hl. Handlung "geschieht", auf bas corpus Christi anwendet, mag man in 12 B de fractione et partitione nachlefen. Es wird nur dem Brote etwas "angethan", nur der species "geschieht" das 25 Brechen, wiewohl non sit ibi alia substantia quam Christi — der lettere hat "saoramentaliter" an dem Teil, was der species geschieht, d. h. er "erscheint" jest als "gebrochen". Was die Kraft des Meßopfers betrifft, so fagt Petrus in 12.6 nur turz, daß es die "remissio scilicet peccatorum venialium" und übrigens eine perfectio virtutis vermittele. 60

Albert benkt wie ber Lombarbe. Ich laffe mir genügen an seinem ausstührlichen Rommentar zu ben Sentenzen des letzteren (in der Lugdunenser Gesamtausgabe seiner Werke, t. XIV—XVI). Die Subtilität der Fragstellungen und solutiones ift der des Lombarden weit überlegen, fie überbietet auch die des Thomas. In Art. 10 zu Lib. IV 5 Sentent. Dist. 13 (a. a. D. XVI, 195 ff.) erörtert Albert 3. B. auch die Frage, die später noch mannigfach eine Rolle gespielt hat: quomodo totum corpus Christi sub tantilla forma contineatur in sacramento, ohne sie, wie es eben später geschehen, mit der Opferfrage in Verbindung zu bringen. Ich greise hier nur noch Art. 23 (an Christus immolatur in omni [= in quotidiano] sacristicio, S. 209) heraus, weil 10 Steiz daraus einen Saz verwertet hat, der ihm den "Realismus" der Opfervorstellung des Albert zu belegen scheint, nämlich: Dicendum quod immolatio nostra non tantum est repraesentatio, sed immolatio vera, i. e. rei immolatae oblatio per manus sacerdotum. Albert unterscheidet die immolatio von dem sacrificium: "Immolatio dicit actum oblationis ex parte rei oblatae, et sacrificium dicit eun-15 dem actum ex parte effectus." Spezieller sagt er hernach: immolatio proprie est oblatio occisi ad cultum Dei. Er meint banach fagen zu bürfen: cum ex parte rei oblatae semper maneat oblatio pro nobis et oblata et offerenda, semper rei oblatae semper maneat oblatio pro nouis et oblata et officientia, schipta immolamus et semper sacrificamus. Es handelt fich darum, daß ber occisus Christus traft der Transfuhftantiation als folder ftets im Brot als "res" fo gegen= 20 wärtig wird, wie er am Rreuze offeriert "ift", und fomit immer neu "vere" offeriert werden tann. Es ift nur eine andere Rebefigur, wenn Albert fagt, daß er "verissime omni die immolatur", da eben die oblatio im Mehopfer mit dem Christus vere occisus geschieht. Auch "sacrificium" ist im analogen Sinn der "immolierte" und in ber Messe "offerierte" Christus stets vere, ba ber actus oblationis stets den "Effett" 28 bei Gott hat, daß er die res oblata als sacrificium annimmt, woraufhin er gewährt, was eben ein sacrificium bei ihm erreicht (remissio peccatorum). Steit meint, Albert lasse Christus im Meßopfer stets wieder "immoliert" werden. Aber er wird vielmehr als der immolatus = occisus (in cruco) nur immer "offeriert". Für Albert ift das Opfer als "Att" fo ficher nur recordatio wie für den Lombarden. Bas Thomas betrifft, so sagt Steip, daß bei ihm "bie Begriffe sacrificium und 80

sacramentum zuerst in ihrer ganzen Schärfe auseinandertreten". Das ist richtig, kann aber misverstanden werden. Thomas ist nicht der Meinung, daß die Eucharistie zwei Teile, sondern nur, daß sie zwei Seiten habe. Ferner wendet er nicht etwa besondere Ausstührungen daran, dies prinzipiell zu beweisen, sondern er setzt es als ausgemacht, als se jedem Gläubigen bekannt, voraus und greift auf diese Unterscheidung einigemale damn zurück, wenn es ihm am leichtesten bünkt, damit gewisse Schwierigkeiten zu beheben. Wenn er auf Fragen stöpt, die ihm unklar erscheinen, weil dabei die beiden Seiten der Eucharistie nicht genügend unterschieden seine, so bemerkt er, daß eben sacrissicium und sacramen-

tum an dieser Feier nicht zwar sachlich, aber logisch auseinanderzuhalten seien. 30 In Pars III der Summa theologica, Quaest. 73—83 (Parmeser Ausgade vol. IV, 332—403) hat Thomas alle Fragen, die sich sür ihn an die Eucharistie knüpsen (nicht bloß die dogmatischen im engeren Sinn, sondern auch viele rituelle, disziplinare u. dgl.) erörtert. Sine systematische Darstellung giebt er in der Summa ja nie. Er beantwortet Fragen, die er alle bejaht, wider die er sich aber zunächst alle Geschötspunkte, die ein Nein

- 45 zu verlangen scheinen, formuliert, um sein Ja völlig sicher zu stellen. Dabei spielt das "distinguendum est" immer wieder eine große Rolle. Auch giebt er Definitionen der Begriffe. Gerade hier geht er oftmals nicht weiter als die momentane Frage erheischt, was dann an anderen Orten eine Gesahr der Fehldeutung begründet. Auch über die Gedanten des Thomas vom Meßopfer ist viel gestritten worden, sie scheinen mir doch
- so relativ leicht zu ermitteln. In Quaest. 73 stellt Thomas die Grundfrage: utrum eucharistia sit sacramentum. In Art. 1 befiniert er, ein Saframent sei quod continet aliquid sacrum. Ein sacrum könne etwas in zweierlei Beise sein, scilicet absolute et in ordine ad aliud. Die Eucharistie continet aliquid sacrum absolute scilicet ipsum corpus Christi. Demzufolge sei das, was res et sa-
- ss cramentum fei, in ihr in ipsa materia gegeben (id autem quod est res tantum, est in suscipiente, sc. gratia quae confertur). In Art. 4 werden die berichiedenen Namen, mit denen das Saframent bezeichnet wird, erflärt. Es heiße sacrificium, communio und viaticum, das erste respectu praeteriti, in quantum scilicet est commemorativum dominicae passionis, quae fuit verum sacrificium, so das zweite respectu rei praesentis sc. ecclesiasticae unitatis, cui homines

aggregantur per hoc sacramentum . . . (Tertiam significationem habet respectu futuri, in quantum scl. est praefigurativum fruitionis Dei quae erit in patria). Auf die Unterscheidung zwischen "sacramentum" und "sacrificium" in der Eucharistie kommt Thomas zuerst in Quaest. 79 Art. 5. Auf die Frage hier (utrum per hoc sacramentum tota poena peccati remittatur) antwortet er: dicendum 5 quod hoc sacramentum simul est sacrificium et sacramentum, sed rationem sacrificii habet in quantum offertur, rationem sacramenti in quantum sumitur. In Art. 7 bezieht er sich auf diese Bemerkung zurück und führt hier aus, daß in quantum in hoc sacramento repraesentatur passio Christi, qua Christus obtulit se hostiam Deo,...habet rationem sacrificii, in quantum vero in hoc sacramento 10 traditur invisibilis gratia sub visibili specie, habet rationem sacramenti. In Quaest. 83, Art. 4, wo er den Gang der Messe durchnimmt, kommt Thomas noch einmal in einer Wendung, die bezeugt, wie selbstverständlich ihm das ist, auf die Unterscheidung des sacrificium und des sacramentum. Das mysterium werde "offeriert" ut sacrificium und "konsekriert und sumiert" ut sacramontum. Man erkennt aus 16 allen diesen Stellen, daß der Beariff des sacramentum der umfassendere ist. Auch das sacrificium ist sacramentum, gebört zu ihm; aber neben ihm kommt noch ein sacramentum im engeren Sinn bei der Eucharistie in Betracht. — Was ein sacrificium sei, behandelt Thomas in Pars II, 2 quaest. 85. Hier lejen wir Art. 3 fin., daß Dinge dann sacrificia proprie dicuntur, quando circa res Deo oblatas aliquid fit, sicut 20 quod animalia occidebantur etc. Et hoc ipsum nomen sonat: Nam sacrificium dicitur ex hoc, quod homo facit aliquid sacrum. Es fragt sich, wie Thomas von biefem Gebanken die Anwendung mache auf das sacrificium eucharisticum. In III, 77, 7 kommt er auf die Frage, wie es mit der fractio im Abendmahl stehe; ein Pro= blem ist sie ihm, weil von Brot 2c. nur die species vorhanden ist und nun der Gedanke 26 auffommen tann, daß die fractio panis nur secundum aspectum, nicht secundum rei veritatem geschehe. Daraus kann lettlich die Frage entstehen, ob nicht Christi Leib selbst "gebrochen" werde. Das lehnt Thomas als undenkbar ab, denn einmal sei dieses corpus feinem Wefen nach incorruptibile et impassibile, sobann sei es totum sub qualibet parte (f. dazu quaest. 73 Art. 3 : per concomitantiam !) vorhanden. Thomas so zeigt also vielmehr, daß die "species" doch "vere" gebrochen werden könne. Damit ergiebt sich ihm dann, daß die fractio der species "est sacramentum dominicae passionis, quae fuit in corpore Christi vera". Also das Despopfer ist "wirkliches" sacrificium, in ihm fit aliquid "circa Christum", aber an der "species". — Das des stätigt auch Quaest. 83 Art. 1: utrum in hoc sacramento Christus immolatur. 85 Freilich wird er "immoliert", nämlich sofern celebratio hujus sacramenti est imago quaedam repraesentativa passionis Christi, quae est vera ejus immolatio. Sofern alles "sacramentum" ist, hat besonders das guten Sinn, das zwei species, Brot und Bein, in Betracht kommen. Quaest. 76 Art. 2 führt das aus. Da die Geftalten nach der Transfubstantiation jede den "ganzen Christus" enthalten, so wäre das 40 Satrament in Einer Gestalt nicht geeignet ad repraesentandum passionem Christi. Bei diefer nämlich wurden der Leib und das Blut "separiert". Die imago muß also einesteils das corpus, anderenteils den sanguis vorhalten. "Ex vi sacramenti" wird einestens die Gorpus, undrentens den sanguns vorganien. "Ex vi saeramenta notto auch wirklich das Brot "nur" in das corpus verwandelt, wobei dann bloß ex reali concomitantia unvermeidlich ist, daß das Blut sich hinzugesellt, und umgekehrt beim Wein. 45 Allso erst die Doppelspezies, bezw. die zweimalige Konsetration, macht die Bassion, die geschehene Trennung, die "Getrenntheit" von Leib und Blut im "wahren" Opfer, anschaulich. Die Konsetration bringt aber eo ipso als solche das Bild der passio zu stande, sie ist ber "Alt" ber "repraesentatio" ber letteren. S. auch Quaest. 80 Art. 12: repraesentatio dominicae passionis agitur in ipsa consecratione hujus sacramenti.

In Quaest. 79 handelt Thomas von den "Effekten" des Sakraments. Man sieht, daß er unterscheidet, was es als sacrificium und als alimentum gewährt. Schon in Quaest. 74 Art. 1 hat er gelegentlich bemerkt — mit Anlehnung an Ambrosius (s. dazu oben) — daß das corpus Christi für die Rettung des Leides, der sanguis für die der Seele "offeriert" werde. Darauf kommt er in 79, 1 zurück, um das doch einzuschränken: 55 nur secundum quandam assimilationem gelte solche Unterscheidung, in Wirklichkeit wirke utrumque salutem utriusque, cum sub utroque sit totus Christus. Im einzelnen erörtert er dann die Wirkung des Sakraments, unter regelmäßiger Berückschigung des Anteils des "Opfers" darin als solchen, für die adeptio gloriae (Art. 2), die remissio peccati mortalis (Art. 3), die remissio peccatorum venialium (Art. 4). In 60 Real-Euchtlopädie für Theologie und Kirche. 8. 81. X11.

Art. 5 konstatiert er, daß das Sakrament in quantum est sacrificium habet vim satisfactivam, bies jeboch "secundum quantitatem devotionis et non pro tota poena", letteres barum nicht, weil stets ein defectus devotionis humanae vorhanden fei. In Art. 7 handelt Thomas davon, utrum hoc sacramentum prosit aliis quam 5 sumentibus; es thue das in der That "per modum sacrificii", freilich nur objektiv, wer nicht per fidem et caritatem passioni Christi conjungitur, erlangt ben Rutzen nicht. Man darf hier im Sinn des Thomas den Gedanken herbeiziehen, den er Quaest. 80 Art. 1 vorträgt, daß man auch "in voto" (= in desiderio) am Sakrament Teil haben könne. "Eine" Messe hat nach Thomas immer nur "einen" Effekt. In pluribus vero 10 missis multiplicatur sacrificii oblatio et ideo multiplicatur effectus sacrificii. Wie sich das Dehopfer unter dem Gesichtspunkt feiner offoctus zum Areuzopfer verbalte,

bezw. wiefern es die Allgenügsamkeit des letzteren nicht alteriere, zeigt Thomas nicht. In Quaest. 79, Art. 1 kommt nur zwischendurch ber Sat vor: Et ideo effectum, quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum facit in homine.

5. Das Tribentinum und die Spekulationen ber Neoscholastik und 15 neueren Zeit. Luther hat den Gedanken, daß die Abendmahlsfeier ein Opfer invol-viere, soweit es sich dabei um Leib und Blut Christi handelt, mit durchschlagendem Erfolg für bie birekt und indirekt von ihm beeinflußten Gebiete ber Rirche beseitigt. Wenige Institutionen des Katholicismus find in diesem Gebiete so völlig für das Bewußtsein auch

- 20 des Volkes überwunden wie das Meßopfer. Für Luther sind wesentlich zwei Erkenntnisse maßgebend gewesen. Einmal die, daß Christus selbst das Abendmahl nicht als Opfer geseiert und gestistet habe. Hierin hat er unbedingt Recht. Sodann erschien ihm das Meßopfer unter dem Geschätzpunkt eines "Werts". In viesem Sinn stritt es für ihn mit seinem grundlegenden Verständnis des Evangeliums als völlig freier Gnadenanerbietung
- 25 und mit seiner neuerworbenen Einsicht in die Tragweite von Hebr 10, 12. Man kann hier den Katholicismus in gewissem Maße in Schutz nehmen. Es ist einseitig, das Refzopfer nur als "Wert" ju beurteilen; ber Ratholicismus betrachtet bas Recht, biefes Opfer barbringen zu bürfen, boch in erster Linie als eine Gnade Gottes. Es ist begreiflich, daß der zielbewußte und siegreiche Angriff, den die Reformatoren

Es in degreifta, das der zieldemußte und negreiche Angriff, den die Neformatoren so auf das Mehopfer richteten, bei den Katholiken dazu gereicht hat, eben diesem um so mehr Vietät zuzuwenden und es vollends unter kirchlichen Schutz zu stellen. Die erste spinodale Behandlung des Mehopfers unter dem Geschröspunkt seines Wessens, seiner prinzipiellen Art und Bedeutung, seiner Notwendigkeit für die Kirche, ist diejenige in Trient gewesen. Bon vorneherein ist sehr charakteristisch, daß das Konzil hier in zwei Sitzungen, die durch so mehr als ein Jahrzehnt getrennt sind, wie ganz verschiedene Materien die Lehren vom "sanctissimum sacramentum eucharistige" einerfeits, und vom "sacrificium missens" enderschieft ihr sons VIII 11 Oft 1551 biese in Sasse XVII

- missae" andererseits behandelt, jene in Sess. XIII, 11. Oft. 1551, biese in Sess. XXII,
- 17. Sept. 1562. Das fanktioniert, nicht disertis verbis, aber fast um so stärker die praktisch längst vorhandene Betrachtung der Messe. And, wegeworden, daß das Opfer ein Thun nicht ber Kirche als Gemeinde, sondern für diese burch bie Priester sei. In dem Dekret der 22. Sizung (s. z. B. Lidri symb. eccl. cath. ed. Streitwolf und Klener Bb I) wird zuerst seitgestellt, daß Christis selbst das Abendmahl als Opfer begangen und für alle Zeit angeordnet habe. Das Megopfer beißt bier, c. 1, bas sacrificium, burch welches das Rreuzopfer, das einmal zu leisten war, "repräsentiert"
- 45 werden folle, fo daß die memoria desjelben in finem usque saeculi fich erhielte, und bamit illius salutaris virtus in remissionem eorum quae a nobis quotidie committuntur peccatorum applicaretur. In c. 2 wird das näher ausgeführt. Im Meiz-opfer idem ille Christus continetur et incruente immolatur, qui in ara crucis.. se ipsum . . obtulit. Es ist überall klar, daß das Tridentinum die Ausdrücke immo-

50 lare, offerre, repraesentare mit Bezug auf das Mehopfer als gleichwertig behandelt, also biefelben sich gegenseitig beleuchten und begrenzen läßt. Das Dpfer ift tein neues Leiden für Christus, nicht die "Opferung" wird erneuert, sondern der einmal geopferte Chriftus wird in feiner realen Wefenheit als folcher täglich vor Gott gebracht, ihm vor Augen gestellt; dieses offere ist an sich das immolare. Die "hostia" ist "una ea-

55 demque" im Kreuz- und Megopfer, auch ber offerens ist berselbe, nur die ratio offerendi ist verschieden, dort blutig, hier in Gestalt von Brot 2c., ehebem durch Christus ohne Mittelspersonen, jest mittelst bes ministerium sacordotum. Wie der wesentliche Inhalt, fo ift auch der Erfolg der gleiche. Auch das Meßopfer ist vere propitiatorium. Die jenigen, die unter den nötigen Bedingungen (recta fides, revorentia etc.) sich mit diesem 60 Gott naben, erlangen misericordiam et gratiam, auch ingentia crimina et peccata

werben ihnen erlassen. Hier ift freilich ein Zwischenstag zu bemerken. Gott giebt die gratia auf das Mehopfer hin nur "donum poenitentiae concedens" — das ift ein deutlicher Vorbehalt zu Gumsten des Buhlatraments. Lesteres ist das Thor zu derjenigen Teilnahme am Mehopfer, die die remissio erwirbt; aber gerade das Mehopfer regt auch die Buhgesinnung an, die für das Buhlatrament geeignet macht. Sofern das Mehopfer s nur in anderer Form "dasselbe" ist wie das Areuzopfer — nur die steine Frischerhaltung desselben, vielleicht ist dieser Ausdruck gestattet —, wird durch es das lestere nicht "derogiert". C. 1 spricht nur von applikatorischer, nicht meritorischer Solligessen finde ich in c. 1 zwei Geschlepunkte: zuerst den, daß Christus sein sacerdotium nicht per mortem 10 wollte erlöchen lasse in den dass er "wert des das er "war", sodann den, daß die natura hominum für das Opfer am Kreuz eine "schatne" Memorie "fordere". Von Gott und was er "verlange", wird nicht gehandelt. Das Mehopfer scheint also prinzipielle eine Bedeutung nur für die Mehom zu haben. Gott anerkennt in ihm immer wieder das eine einzige Opfer, das er wirklich betrifft, so ist anerkennt in ihm immer wieder das eine einzige Opfer, was er wirklich betrifft, so ist gescheft ist ein verum und propitiatorium sacrificium nur, sofern es jenes "eine" Opfer immer in mysteriöser Beise real "darstellt". Was Christus betrifft, so ist sein suchen Gott als das das die er an Brot und Wein immer eingeht, dann, daß er da immer "intercediert", wo der Priefter "ministriert". Kraft welcher Mertmale das Mehopfer gerade den gestöteten Christus "repräsentert", sogt das Tridentinum nicht. Da hat also die eve Theologie "Freiheit". Dagegen santtoniert es eigens die Privatmessen eigen das Mehopfer gerade ben gestöteten Christus "repräsentert", sogt das Tridentinum nicht. Da hat also die eve Theologie "Freiheit". Dagegen santtoniert es eigens die Privatmessen es des Mehopfer gerade ben gestöteten Christus "repräsentert", sogt das Tridentinum nicht. Da hat also die

Der Catechismus Romanus, ber in Erfüllung eines Berlangens des Tridentinums 25 von Bius V. 1566 herausgegeben wurde (als Lehrbuch für den Klerus, nicht unmittelbar die Laien) kommt zum Schlusse der Behandlung der Eucharistic, quaest. 53 ff. (Libri symb. I, 355 ff.), auf das Opfer darin zu sprechen. Er lehnt sich beutlich an die Bez stimmungen des Tridentinums an, enthält aber viele Vergröberungen des Ausdrucks. Hier erscheint das Meßopfer wirklich wie ein Opfer von nicht sowohl repräsentierender, als vielz 80 mehr repetierender Art und Kraft gegenüber dem Kreuzopfer. Es ist nicht zu verkennen — die Vorgeschichte der Dekrete von Trient ist ein Verwiss dassur – daß in der That zwei Strömungen vorhanden waren, eine, der es ein ernstliches Anliegen war, das Rreuzopfer nicht zu verbunkeln, eine andere (jesuitische), die nur möglichst das Meßopfer zu verberlichen trachtete. Das Tridentinum sucht Ausdrucke zu sinden, die beiden Richz 26 tungen Genüge thun könnten.

Ru benjenigen tatholischen Berken, die auf protestantischer Seite am meisten Beachju schjetigen aussengen Die Disputationes de controversiis christ. fidei bes zesuitenkardinals Rob. Bellarmin, gest. 1621. S. die Ausg. Köln 1628. Darin ist im britten Bande, der den Sakramenten gilt, als tertia controversia in sechs Büchern das 40 Sakrament der Eucharistie behandelt, hierin in den beiden letzten Büchern das Meßopfer. Die Ausführlichkeit, mit der Steitz gerade auf Bellarmin eingebt, rechtfertigt sich nicht ganz. Denn normativ ist er ja nicht. Ich hebe hier nur bestimmte Momente heraus. Bellarmin versucht es, alle Unklarheiten zu meiden, das macht ihn interessant. Ob er nicht zuweilen beutlicher wird, als "berechtigt" ift, tann Gegenstand des Streites sein. Das erste ber 45 beiden libri de sacrificio behandelt mit biblischer und historischer Prüfung das Recht ber Auffaffung der Meffe als sacrificium. In c. 22 wird hier die Unterscheidung von sacramentum und sacrificium von der Transsubstantiation aus gefordert. Als Saframent könnte die Eucharistie ohne dieses Wunder gefeiert werden, aber welche causa est, cur debuerit necessario eucharistia Christi corpus re ipsa continere, nisi 60 ut posset vere et proprie Deo patri a nobis offerri, et proinde sacrificium esse vere ac proprie dictum? Bellarmin wundert sich, daß die Lutheraner koncedierten, corpus Christi vere et realiter praesens esse in sacramento eucharistiae, und boch von einem Opfer hier nichts wiffen wollten. Für den Hiftoriker ist hier wenig Anlaß zum wundern! Die Lehre von der Transfubstantiation hat eben ihre ursprünglichen Wurzeln 55 und ihre Hauptmotive nicht an der Lehre vom Opfer, der Leistung in der Eucharistie an Gott, gehabt, sondern in dem Gedanken des "Sakraments", der heiligen Speise und ihrer Wirkungen auf den Menschen. — Wichtiger als das erste ist das zweite Buch, welches die virtus des Meßopfers behandelt. Hier wird bewiefen c. 2, daß es ein sacrificium propitiatorium sei, b. h. daß es pro peccatorum remissione dargebracht werden 60

44\*

Meffe, dogmengeschichtlich

"tönne", bann aber c. 3, daß es auch ein impetratorium sei und zwar für omne genus beneficiorum. In c. 4 wird sestgestellt, daß es ex opere operato, b. h. ex se, valet, modo fiat quod lex praescribit. Swar ift bas opus operantis, b. b. etwaige bonitas vel devotio ejus qui operatur, nicht zu verachten, aber es verstärkt 5 höchstens die virtus der Handlung. Es "operieren" oder "offerieren" in der Meffe aber breierlei Berjonen : Chriftus, ber sacerdos und bie Rirche, d. i. ber populus christianus, lettere Gruppe aber in sehr abgestufter Beise: aliqui solum habitualiter offerunt, qui nimirum absunt neque de sacrificio cogitant, sed tamen habitualiter cupiunt offerri; aliqui offerrunt actu, qui nimirum intersunt sacro et actuali 10 desiderio offerunt; aliqui praeterea offerunt etiam causaliter, quia causa sunt ut sacrificium fiat, sive hortando, sive rogando, sive jubendo. Man ficht, bas ut sacrificium nat, sive nortando, sive rogando, sive judendo. Dian just, das "Opfer" steht prinzipiell dem "Sakrament" gegenüber ganz für sich, es ist nur thatsächlich das Opfer nügt allen "pro quidus oblatum est", sein bloßes Geschehen nügt, es gleicht 15 darin der oratio, ja es ist quaedam oratio. Doch nügt es freilich nur auf dem Um-mege über die Sakramente, insonderheit sofern es das donum poenitentiae impetrat. Bellarmin führt das in c. 4 besonders aus, modei er ausdrücklich auf Trid. XXII, 2 Beaug nimmt. Er citiert auch eine Stelle aus Thomes (nicht aus ber Summer Bezug nimmt. Er citiert auch eine Stelle aus Thomas (nicht aus der Summa, sondern aus dem Rommentar ju ben Sentenzen, IV, dist. 12, quaest. 12 art. 2 qu. 2 ad 4). 20 Wichtig ift, daß er in diefem Zusammenhang auch darauf kommt, das Descopfer gegen das Rreuzopfer abzuwägen. Seine vis hat es nur von biefem. Aber das Rreuzopfer eristiert gegenwärtig nicht mehr in re, sonbern "solum in mente Dei". So kann es nichts mehr immediate erreichen. Aber wenn es das Meßopfer ist, welches gegenwärtig "impetrat", was das Kreuzopfer begründet oder "verdient" hat, so bleibt doch ein ge-28 waltiger Abstand seines valor von dem des sacrificium crucis. Denn "valor sacrificii missae est finitus". Das sei die communis sententia theologorum und werde apertissime erwiefen ex usu ecclesiae. "Nam si missae valor infinitus esset, frustra multae missae offerrentur." Und das werde auch bestätigt sacrificio crucis, quod non alia de causa unum tantum fuit neque unquam repetitur, nisi so quia illud unum infiniti valoris fuit et pretium acquisivit pro omnibus pec-catis praeteritis et futuris remittendis. Daß es sich so verhält, ist nach Bellarmin ber Sache nach gewiß. Aber die causa non est adeo certa. Es ist ihm eigentlich mirum, daß der valor des Meßopfers ein finitus ist. Er bringt dasür einige Gründe bei, die er aber nur "salvo meliore judicio" mitteilen will. Wenn ich bei Bellarmin die praktischen Momente seiner Meßopserdoltrin besonders

25 Wenn ich bei Bellarmin die praktischen Momente seiner Meßopferdoktrin besonders hervorgehoben habe, so war mir bestimmend, daß er in Bezug auf sie der letzte ist, der gehört zu werden braucht. Er wird uns in einem Zusammenhang, in den ich nunmehr über= zuleiten habe, aber noch einmal begegnen.

In der zeit nach dem Tridentinum seht eine neue Blütezeit der Scholastik ein, die 60 Periode der "Reoscholastik". In ihr hat eine Spekulation über das Mehopfer Plat gegriffen, die "Probleme" gezeitigt hat, wie sie ditere, klassische Scholastik noch nicht kannte. Die Litteratur über die Messe ist Messe ine unermessliche geworden. Es ist ein besonderes Verdients des Renzschen Wertes, hier eine vortrefflich geordnete Ubersicht geboten zu haben. Scheeben (Dogmatik III, 399 ff.) hat zuerst darauf ausschen gemacht,

45 daß die neue Scholastik in der Opferlehre einen anderen Geist verrate, als die mittelalterliche. Renz ist vor allem von der Uberzeugung erfüllt, daß es gelte, diesem Geiste Widerstand zu leisten. Für mich kann es sich nur darum handeln, diese in der That zum Teil wilde Spekulation zu charakterisieren. Ob sie Fortschritt oder Rückschritt, Segen oder Gesahr für die Frömmigkeit des Ratholicismus birgt, ob sie dem Megopser förderlich oder

50 abträglich ist, das haben wir Protestanten nicht zu erledigen. Dem kundigen Historiker kann nicht zweiselkaft sein, daß Renz mit Recht einen großen Abstand zwischen den altkirchlichen, auch mittelalterlichen, und diesen nachtridentinischen "Lehren" konstatiert. Es handelt sich in erster Linie um die Erzeugnisse romanischer Theologen. Die Spanier haben einen großen Anteil daran. Es ist ein zu wichtiges Kapitel aus der Geschichte des Ra-

55 tholicismus und viel zu instruktiv für das Wesen desselben in den letten Jahrhunderten und der Gegenwart, als daß ich richtig fände, wie Steit noch gethan, daran vorüber zu gehen.

Die Hauptsache, um die es sich handelt, ist diese. Nach dem Tribentinum — vereinzelt schon in seiner Zeit — ist das Interesse wach geworden, die veritas des Messso opfers sich auch daran klar zu machen, daß man, recht verstanden, von einem Leiden Christi felbst in ihm reben könne. In ber alten Scholastik blieb man strikt bei dem Gedanken einer "memoria passionls" stehen. Thomas zeigt, daß die zwei Gestalten den geopferten Christus vor Augen rücken. Aber nur das Resultat, nicht der Akt der Immolierung Christi wird in der Messe repräsentiert, geschweige daß Thomas an eine Art von Fortsetzung oder Weiserholung dieses "Aktes" gedacht hätte. Das wirkliche Leiden Christis galt ihm für abgethan, "unwiederholdar". Im 16. Jahrhundert ist es üblich geworden, auszussühren, daß Christus "in sacramento" seine passio selbst erneuere, daß das Messopfer ihn nicht nur als "passus", sondern vielmehr als "patiens" real zeige. Lehrte Thomas, die Wessegenwärtige die "geschehene" Trennung des Leides und Blutes an Christus, so suchte man jetzt zu beweisen, sie involviere das "Geschehen" einer solchen, 10 sustand "versetz" werde. Nicht nur "mit", sondern vor allem auch "an" dem durch bie Transsubstantiation gegenwärtig werdenden Christus geschehe etwas.

bie Transfubstantiation gegenwärtig werdenden Christus gelødeke etwas. Bährend die ersten Gegner Luthers, ein Ec, Cochläus, Cajetan u. a., wie Renz darthut, den Opfermodus noch so erklären, daß nur am Brote 2c. etwas vor sich gehe, 15 daß fractio, effusio u. dgl. für den darin gegenwärtigen Christus nur etwas "Acußerliches und Accessorie bedute, während Contarini gar augustinische Idee vordering, dahrt ich die neue Betrachtung an bei Hossen Contarini gar augustinische Idee vordering, dahrt ich die neue Betrachtung an bei Hossen Contarini gar augustinische Idee vordering, schnicht ich die neue Betrachtung an bei Hossen Contarini gar augustinische Idee vordering, geschnicht ich die neue Betrachtung an bei Hossen Contarini gar augustinische Idee vordering, nien, in Trient gegenwärtig, gest. 1562) und Casal (gest. 1587 in Coimbra). Renz bezeichnet die Lehre des ersteren als Mactations-, die des lexteren als Mortifikationstheorie. Cuesta rebet von einer "innerlich wahren Trennung" des Buttes vom Leibe Christin in der Cucharistie: "Missa est sacrificium hac ratione, quia Christus aliquo modo moritur et a sacerdote mactatur." Eine "Schlachtung" nach Art des Opfertiers geschehe Die Konsonitanz ändert nichts daran, daß das eine Mal jener, das andere Mal dieses für füh wirklich "ex vi sacramenti", sofern die Konsektander vore von einander scheide. Die Konsonitanz ändert nichts baran, daß das eine Mal jener, das andere Mal bieses für fählt bei Cuesta darauf, daß Christus die Trennung von Leib und Blut abermals "erledt". 20 Nach Casal hat Christus sich felbst ichen bei schenstunktionen entäugerte. Er war und ift im Brote nicht in jeiner Abas eine Ubenduskandung "getötte", sofern er soft sah, sörte, roch, schweit, icht und kann er nichts besgleichen im Sakarent. Mile gestigen Funktionen kann er indes Gastramentalen Seinsweise ausüben, aber so nicht die "körperlichen". Inder in deiner "natürlichen" Gestalt und Seinsweise ausüben, aber so nicht die "körperlichen". Inder in bei Satrament eingeht, bestimmt er seinen Seib ab

Die Theorie diefer beiden fand doch soch sofort Widerstand. Matthäus Galenus (van ber Galen, in Trient gegenwärtig) erklärt sie für Absurditäten. Ihm ist die Hauptsache, daß Brot und Wein in der Konsekration gewandelt und dadurch in um so höherem Maße geeignet werden, in der Darbringung Gott zu ehren und unsern Dant auszudrücken. Wir treffen hier letztlich auf eine Reaktion der Kommunionsidee wider die Opferidee. Uberwiegt 25 jene, so tritt immer der Gedanke des erhöhten Christus und seiner Herrlichkeit in den Vorbergrund, überwiegt diese, so erschehten ber irdische Christus und seine Keiden vor dem geistigen Auge. Freilich kann die Opferidee selbst von zwei Seiten aufgesast werden. Wird wesentlich das Moment der Darbringung empfunden, so kann auch an Brot und Wein bie "Herrlichkeit" übres geheimen Inhalts, die "Erhabenheit" des Christus passus darin, so betont werden. Ist das Opfer wesentlich als Sühnemittel vergegenwärtigt, so erscheint die eucharistliche Seiten son dem, was auf Erden au Christus gesous darin, so betont werden. Ist das Opfer wesentlich als Sühnemittel vergegenwärtigt, so erscheint die zuchger bes bei einem Schillern des eucharistlichen Mosteriums zwischen den Beein Miche bleibt es bei einem Schillern des eucharistlichen Mosteriums zwischen Den beiden Momenten, zumal auch soweit sie neben wes auf Erden Mittel- 255 alter überwiegt in der Opferidee beutlich das zu zweit bezeichnete. Un Galen erkennt man eine Unterströmung, die nie ganz ausgesetzt hat.

Cuestas Theorie wurde noch verschärft burch Männer wie Alanus (William Allen, flieht unter Elisabeth aus England, Kardinal, gest. 1594), Lessius S. J. (Niederländer, gest. 1623 in Löwen, s. über ihn den Art. in Bd XI, wo jedoch seiner Meßtheorie nicht gedacht so

bod liberum exire quam post vincula libertatem quaerere. So empfehle fich gewiß, quotidiana Deo lacrymarum sacrificia, quotidianas carnis ejus et sanguinis hostias immolare. Haec namque singulariter victima ab aeterno interitu animam salvat, quae illam nobis mortem unigeniti per mysterium 5 reparat, qui ... in semetipso immortaliter atque incorruptibiliter vivens, pro nobis iterum in hoc mysterio sacrae oblationis immolatur. Ejus quippe ibi corpus sumitur, ejus caro in populi salutem partitur, ejus sanguis non jam in manus infidelium sed in ora fidelium funditur. Hinc ergo pensemus, quale sit pro nobis hoc sacrificium, quod pro absolutione nostra 10 passionem unigeniti filii imitatur. Quis enim fidelium habere dubium possit, in ipsa immolationis hora ad sacerdotis vocem caelos aperiri, in illo Jesu Christi mysterio angelorum choros adesse, summis ima sociari, terrena caelestibus jungi, unumque ex visibilibus atque invisibilibus fieri? Freilich müffen, um wirklich durch dieses Opfer die absolutio zu erlangen, wir, die wir 15 passionis dominicae mysteria celebramus, auch imitari quod agimus. Man hat hier die draftischeften Ausdrücke über das, was in der Meffe mit Bezug auf Chriftus geschehe, vor sich, die die alte Zeit kennt, und es ist voch kein Zweisel, daß Gregor d. Gr. Christus nicht abermals irgend etwas "leiden" läßt. Der sakristale Akt als solcher vollsieht sich als eine imitatio. Eine Zergliederung der liturgischen Funktionen unter dem 20 Gesichtspunkt der imitatio nimmt Gregor auch nicht vor, sie liegt ihm nirgends am Herzen. Alles ist noch einheitliche Anschauung. Höchstens in rhetorischer Weise bietet er zwischen-burch eine das Detail zur Ausmalung verwendende Bhrase. — Hase meint (Polemik, S. 423), die katholische Kirche unterscheide "seit Gregor d. Gr." das Abendmahl "als Saframent und als Opfer". Ich habe keine Stelle gefunden, die es bewiese, daß Gregor 25 das mit direkten Worten oder in der Sache mehr thue, als schon längst üblich war. Einen Martstein bebeutet er keinesfalls. Im Gegenteil redet er gerade auch an ber aus den Dialogen mitgeteilten Stelle ja so, daß er unwilltürlich aus dem Gedanken vom sacrificium in ben vom "Sakrament", ber communio, übergeht. Neben ihm mag Ifibor von Sevilla hier nur genannt sein, um (3. B. wider Renz) zu bemerken, daß man diesem Manne zu viel Ehre anthut, wenn man bei ihm irgendwo eine durchdachte "Theorie" sucht. Seine Außerungen über das Opfer in Etym. VI, 19 (opp. ed. Arevalo, tom. III) und in De offic. I, 15 (tom. IV) sind dürftig und unflar. Etym. 1. c. Nr. 38 befiniert er: "sacrificium" dictum quasi "sacrum factum". Er faßt die ganze Meßhandlung als in sich zusammengehörige. Ob er sie sacramentum ober sacrificium nennt, gilt so ihm gleich. Das ist bei ihm boch nicht nur Ungeschick, sondern zugleich der Stimmung der Zeit entsprechend, die freilich in der Nießung noch den eigentlichen Höhepunkt und Zweck der Feier sab.

Im Morgenlande treffen wir in der Zeit von 300-600 keine irgendwie wefentlich von denen des Abendlandes abweichenden Gedanken. Berhältnismäßig eingehend hat 10 Eusebius von Caesarea die sakrifizielle Seite der Eucharistie beleuchtet. Steits konstruiert (X, 97 ff.) in verschiedenen Beziehungen bei ihm "Fortschritte" des Gedankens. Ich zweisele, ob fein Scharffinn nicht zuviel fieht. Die wichtigste Ausführung bes Eusebius findet fich in Dem. evang. I, 10 (MSG XXII, 84ff.). Wie eine völlig selbstverständliche tritt bei ihm die Auffassung der Eucharistie als eines propitiatorischen Opferaktes auf. War 45 Chriftus am Areuze bas wahre geweissagte Sühnopfer für die Heiden und Juden, so getwinnen beide als Christen die Vergebung ihrer Sünden είκότως την του σώματος αύτου και του αίματος υπόμνησιν δσημέραι έπιτελουντες, 88 C. Christi Opfer als autov xal tov aluatos undurnour donuégai éntreloveres, 88 C. Christi Opfer als foldes war unwiederholbar, aber dri dvoias hat er uns befohlen eine  $\mu r \eta \mu \eta$  desselben des duries desse der and desselben d θεφ διηνεχώς προσφέρειν, 89 B. Nach Steit wurde Eusebius teine Bedenken tragen, so im weiteren zu behaupten, durch David habe die Kirche gelernt, statt der alten Opfer την ένπαρχον τοῦ Χριστοῦ παρουσίαν και τὸ αὐτοῦ σῶμα Gott "ftets darzubringen". Wenn Eusebius wirklich fo vom eucharistischen Opfer reben follte, brauchte bas vielleicht gar nicht aufzufallen. Allein Steit hat die Stelle (89 C) zu Unrecht geltend gemacht. Die Worte find von ihm leicht gemodelt, wohl nach einem ungenauen Ercerpt: Eusebius 55 spricht von dem Golgatha-Opfer. Sogleich nachher, 89 D, geht er allerdings wieder auf bas eucharistische Opfer über. Aber da heißt es auch wieder, es sei uns geboten rourov δητα τοῦ θύματος την μνήμην έπὶ τραπέζης έπτελεϊν διὰ συμβόλων τοῦ σώματος αυτοῦ καὶ τοῦ σωτηρίου αίματος. Mag es mit ber Darbietung des Fleisches und Blutes als τροφή bei Eusebius anders stehen, sofern die Feier θυσία ist, benti er nur

80 an eine "Repräsentation". Bemerkenswert ist noch, was Steit auch hervorhebt, daß Eusebius

ben eigentlich liturgischen Opferalt lediglich als Hierurgie würdigt. Erst ben Räucheralt baneben und dabei beutet er auf ein Selbstopfer der Christen: οθχοῦν και θύομεν και θυμιῶμεν, τότε μεν την μνήμην τοῦ μεγάλου θύματος κατά τὰ πρός αὐτοῦ παραδοθέντα μυστήρια ἐπιτελοῦντες ... τότε δε σφάς αὐτοὺς ὅλφ καθιεροῦντες αὐτῷ, 92 D.

Manches Material für die Opferlehre enthalten die Apostolischen Konstitutionen, die in ihrer jestigen Form in das 4. Jahrhundert gehören werden, zum Teil jedoch viel ältere Quellen verarbeiten. Die dwoa find in ihnen geregelte Abgaden, II, 25; sie bienen der Eucharistie, aber auch dem Unterhalt des Klerus und der Witten, welch lettere wiederholt das dvosastrigeor der Gemeinde heißen, II, 26; III, 6; 14; IV, 3. 10 Die noosoood rös edzavorige II, 57 (ed. Lagarde S. 87, 9) muß auf die dwoa Bezug haben, denn hernach folgt erst die dvosa im besonderen, S. 88, 1. In Lib. VIII, 12 haben wir die erste volle Opferliturgie. Es ist ersichtlich, daß darin noch die ganze Handlung, wie bei Justin, einheitlich als dvosa gedacht ist, innerhalb deren die noosoood eine Sonderstellung einnimmt, jedoch proleptisch ichon zum swua Zoworov Beziehung 15 hat (so unzweiselhaft auch II, 57). Mich bestärkt dies Beobachtung in meiner Ueberzeugung, daß diese Liturgie Formeln verwendet, die bis ins 2. Jahrhundert zurückreichen (vgl. mein Wert "D. apost. Symbol" II, 348 ff., 536 ff.). Die Darbringung des Leibes und Blutes bedeutet auch "Dant". An das Opfer schließt sich eine allgemeine, geordnete Rommunion an VIII, 13; II, 57.

Rommunion an VIII, 13; II, 57. Cyrill von Jerusalem handelt in Catech. myst. IV (MSG XXXIII, 1097ff.) vom Altar als Tijch, vom Abendmahl als Speife, in V, wo er die einzelnen Afte furz burchgeht, spricht er erst vom duslasrijolov und von der dusla. Nachdem die Epiklese geschehen ist, find ihm die Clemente eine arevuarisch dvola, die er zugleich praktisch als θυσία ίλασμοῦ bezeichnet, c. 8. Τῆς άγίας και φρικωδεστάτης προκειμένης θυσίας, 25 c. 9, bitten wir für die Kirche, die Obrigkeit 2c., auch für die Abgeschiedenen. Daß zumal auch für die letzteren dieses Gebet von hohem Werte sei, erörtert Chrill in c. 10 mit einem Bergleich. Wenn Freunde für einen Verbannten einen orkoaros flechten und dem König überreichen, follte diefer da nicht jenem die Strafe erlassen? Wir flechten Gott keinen Kranz für die Entschlasenen, aber wir opfern (xoookoouer) ihm Xowrdr kooparukror 20 ύπες των ήμετέρων άμαρτημάτων, έξιλεούμενοι ύπερ αυτών τε και ήμῶν τον φιλανθρωπον θεόν. Hier findet sich in der That ein so brastlischer Ausdruck, wie Steitz ihn bei Eusebius irrigerweise notierte. Eine Theorie über die Art, "wie" das Opfer eigentlich geschehe, wird man bei Cyrill so vergeblich suchen, wie bei Eusebius und den andern Bätern der Zeit. Man überzeugt fich bald, daß im Morgenland mehr noch als 25 im Abendland der Gedanke vom Abendmahl als Speise in der Reflexion überwiegt. Bielleicht nicht im Intereffe. Wie weit letteres ging, ist schwer zu fagen. Zweifellos reichte es weiter, als die Theologie verrät. Die Liturgien, die Entwidelung der einzelnen Alte barin, speziell in der sog. Liturgie des Chrysoftomus, reden eine Sprache für sich. Die Lehre von der Abendmahlsspeise steht im engsten Kontakte mit der theologischen Be= 40 arbeitung der Christologie. Das ist ja längst erkannt worden. Ich finde nicht, daß die Lehre vom Opfer in denselben Beziehungen wachse, schwanke, sich schließlich firiere, wie die von dem Inhalte und den Wirkungen der heiligen Nahrung. Der Gedanke des uvorhoior befaßt beibe Momente. Allein die Reflexion ober Intuition ist faum irgendwo ergiebig, wenn der Gedanke des Opferakts, der noospoga und dvola als folcher, berührt wird. Länger, 45 scheint mir, als im Abendlande, erhält fich eine Erinnerung an die "Opfer-Mahlzeiten". Aber das ift nur im Worte eine Klammer für die rooph im Verhältnis zu Ovola. Was ein Opfer eigentlich bedeute, was im Abendmahl bas Opfermäßige sei, wird felten erörtert. Manches klingt mehr, manches weniger "memoriell". Im Grunde ift nie ein Zweifel, daß es nur rhetorischer Schwung ist, wenn die Handlung am Altar verselbstktändigt erscheint. 50 Hbr 10, 12 ift nie vergeffen worden.

Die Unterschiede der verschiedenen Schulen, ber alexandrinischen und antiochenischen, schwinden in der Lehre von der Ivosa als Akt. Hüchen und brüben ist ein und dieselbe Stimmung in dieser Beziehung. Steitz hat, wie das bei seinem umfassenderen Thema auch nötig war, die großen Kappadozier einzeln behandelt; er behauptet, daß bei Gregor 55 von Nazianz die sakrissielle Seite meist in den Vordergrund trete (X, 133). Bei ihm begegne zum erstenmale die Bezeichnung des geweihten Brotes und Weines als drestrura rov rusion ochuaros xal aluaros, "sie fällt lediglich in die Sphäre des Opfers als Gedächtnisseier des Leidens Christi". In der Opferhandlung werde nach Gregor doch nicht nur Gott, sondern auch der Gemeinde das Bild des leidenden und sterbenden so Shriftus vor Augen gestellt, "um fie zu allem zu bewegen, was diese Erwägung in den menschlichen Hervorzurufen geeignet ist." Die ambrosianisch-augustinischen Gedanken hat er voch nicht erreicht.

Ich verweile etwas näher bei Chryjostomus. Von wem oder seit wann dieser ben 5 Beinamen bes Doctor eucharistiae empfangen hat, sagt weber Raegle, noch Barben-bewer (RRL VI, 1632). Steitz (X, 469) hebt hervor, daß bei ihm ber alte Name edzavorla "selten auftauche." Das bestätigt die Erörterung bei Raegle, S. 8ff. Ein besonderes Wert über die Eucharistie hat Chryjostomus nicht geschrieben. Es giebt überhaupt, abgesehen von Predigten, vor ben Erzeugnissen ber mystagogischen Litteratur tein 10 folches, weber im Abendland, noch im Morgenland. Die eregetische Beschäftigung mit ben einschlagenden Bibelftellen hat am öftesten den Anlaß geboten, von der Eucharistie, auch vom Opfer, zu handeln. Im Zusammenhang homiletischer Rommentarwerke trifft man auch bei Chrysoftomus die Haupterörterungen. Eine Menge Einzeläußerungen um-geben diese. Naegles fleißiges Buch kann trop seiner "römischen" Schranken mit Rutzen 15 verwertet werden. Auch dem Chrysostomus ist der Gedanke des uvorigion im allgemeinen und in ihm der der rooph wichtiger oder jedenfalls ausgiebiger als der der dvola. 3ch hebe heraus, was als relativ eigenartig bei ihm erscheint. Das ist vor allem die Neigung, bas Blut Christi auf dem Altar mit Ausbrücken, die vom irdischen entlehnt find, zu foilbern. Chrosoftomus läßt mit Borliebe bas eucharistische Blut den Altar ober ben Geniegen-20 ben bie Junge "röten", [φοινίσσειν] bgl. Hom. XXIV in 1. Cor., Nr. 1 (MSG LXI, 200) ferner Hom. LXXXII in Matth., Nr. 5 (MSG LVIII, 743) De sacerd. III, 4 (MSG XLVIII, 642), ad Illum. Catech. II, 2 (MSG XLIX, 234). Das Mbende-mahls-"Blut" enflammt überhaupt bejonders feine Bhantafie; j. ben Symnus Hom. XLVII in Joann. Nr. 4 (MSG LIX, 261). Mit bem Realismus, whie er auch das 25 das Brot als den irdischen Leib schildert, scheint es mir zusammenzuhängen, daß bei-Chrysoftomus für die Ivola der Kirche das Epitheton *pouxwons, poßega* etc. prāvaliert. Es ist vor ihm viel feltener, als bei ihm und nachher, daß gerade folche Beiworte, bie besonders start die Empfindung eines äggnzov mit Bezug auf das Brot und den Wein zum Ausdruck bringen, sich bei den Griechen finden. Chrysostomus empfindet so eben felbst aufs deutlichste bas Ungeheuerliche, daß ein mirflicher Leib und wahrhaftes Blut ba gegenwärtig sei, wo anscheinend Brot und Wein sind. Er fuhlt tief ben Schauer dieser Vorstellung. Wir begegnen der Reslezion auf den horror cruoris mit Bezug auf ben Becher zuerst im Abendlande, in ber pfeubo-ambrofianischen Schrift de sacramentis (Anfang des 5. Jahrhunderts), VI, 3 (opp. Ambrosii IV, 498). Aber während hier 85 betont wird, wie wohlthuend es sei, das uns das Blut doch nur in einer similitudo gereicht werde, hebt Chrysoftomus vielmehr bloß hervor, daß Christus ja sein eigenes Blut jelbst als erster getrunten habe (Hom. LXXXII in Matth. Nr. 1 a. a. D. 739); es ift ihm eben gar nicht barum zu thun, die Differenz der beiden Opfer zum Bewußtsein zu bringen, vielmehr umgekehrt fie für die geistige Intuition verschwinden zu lassen. Gemeffen ao an späteren Theorien über eine "Tötung" Christi im eucharistischen Opfer, eine "Deftruttion", ber er fich barin aussetze, find bie Gebanken bes Chrysoftomus boch noch febr folicht. Mehr als rhetorisches Bathos vermag ich in seinen Schilderungen nicht zu seben, dog= matische Theorie sind sie nicht. Es ift irrtumlich, wenn Naegle die Identifizierung bes Rreuzesopfers und des eucharistischen begrifflich nimmt. "Begrifflich" ist dieses dem 45 Chrylostomus nur avaµryois, vgl. 3. B. Hom. XXVII in 1. Cor. Nr. 4 (a. a. D. 229f.), für die wirkliche edegrecia des Rreuzes ist es nur ein  $\mu \nu \eta \mu \delta \sigma \nu \nu \sigma \ell \nu \mu \nu \sigma \tau \eta \rho (\rho)$ , Hom. LXXXII in Matth. Nr. 1 (a. a. O. 739f.). Insofern das Golgatha-Opfer in Betracht kommt, handelt es sich im eucharistischen nur um  $\sigma \nu \mu \beta \rho \lambda a$  (in Matth. 1. c.). Es "geschieht" nichts an Christo. Man muß nur wieder die Frage ausschalten, wie so es mit Realismus und Symbolismus in Bezug auf die Wandelungsidee ftehe. Das "Bunder" im Opfer gilt eigentlich nicht dem Opfer, sondern der hl. Speise. Allenfalls tann man jagen, daß Chrysostomus, wo er auf den "Opfergegenstand" resteltiere, lebhafter als sonft üblich, das Bunder veranschauliche. Die "Opferhandlung" nimmt nur geiftigen Bezug auf Golgatha. In Hom. XVII in Hebr., Nr. 3 (MSG LXIII, 131), wo 55 Chrosoftomus aufs nächste baran herangeht, die beiden Opfer als ein und dasselbe darzuthun, schließt er doch, nachdem er noch einmal gesagt: odx ällnr dvosar, xaθάπερ δ άρχιερεύς τότε, άλλα την αυτην del ποιούμεν, mit ber gewiffermaßen wie eine Korrettur erscheinenden Wendung: pallor de araprogra egyahopeda dvolas. Danach find auch Stellen, wie sie Naegle S. 193 beibringt, zu würdigen. So kann eo Chrosoftomus auch bie Intongruenz beider Opfer, die "Unblutigkeit" des euchariftischen,

betonen. Bei ihm tritt uns übrigens zuerst beutlich die Entwickelung desjenigen Prozeffes entgegen, der ichließlich fast zu einer Ablösung des firchlichen "Opferalts" von der firchlichen "Opfermahlzeit", der Melfe von der Rommunion, geführt hat. Bekannt ist seine Rlage in Hom. III in Eph., Rr. 4 (MSG LXII, 29) über das Wegbleiben so vieler von ber täglichen Liturgie: eleri (frustra) dvola radqueevri, eleri nagesorinauer roö 5 dvouaoryolo, oddels d uerkzwr. Aufs dringlichste redet Optylostomus davon, daß man doch nicht bloß der Predigt, sondern der Liturgie, allen ihren Stücken, auch den Gebeten, beiwohnen solle, nur dann habe das "Opfer" wirklich die Krast, Sühne zu erlangen, De incomprehens. Dei nat. III, 6 (MSG XLVIII, 725 f.). Andererseits sieht man, daß manche zwar zum Opferalt erschienen, aber die Rommunion gering tagierten, sie zum Teil 10 unter Borwänden (odr äzios elm — Chrysostomus behandelt dies Rechtfertigung beutlich nur wie einen gestlich flingenden Borwand) vermieden, Hom. III in Eph. 1. c. Allso durch zustander (Juster Liturgie, 341). Daß Chrysostomus die die Rommunion, ueralaques, "an sit Antiochia, 341). Daß Chrysostomus die dvola und die Rommunion, ueralaques, "an sit ist flar. — Nur ermähnen will ich hier noch die Stelle Hom. XVIII in Heder, Rr. 1 (a. a. D. 135), wo Chrysostomus nogeogoogá und dvola unterscheide" hebeutet ihm das, was "aufer dem Opfer" etwa Gott dargebracht wird.

Es lohnt sich nicht, über Chrysoftomus hinaus auf einzelne Theologen einzugehen. Der Pseudo-Areopagite und Johannes von Damaskus, der angeschenfte Mystagoge und 20 der normgebende Dogmatiker der orientalischen Kirche, haben beide keine Lehre vom Opfer als solchem ! Für beide liegt der Schwerpunkt oder die Schwierigkeit der Deutung und ideellen Würdigung der Eucharistie in den Gedanken über das effentielle Verhältnis des Brotes und Weines zum wirklichen Leibe Christi und über die Wirkung der hl. Feier auf uns. Das hat die Opfer feier nicht beeinflußt. Aber die Opfer lehre hat nachber 25 sich kaum fortentwickeln können.

4. Mittelalterliche Theorien. Bir haben nach dem zuletzt bemerkten fortan eigentlich nur noch das Abendland zu berückfichtigen. Die mhstagogische Theologie, die spirituale Ausdeutung der Riten, hat im Morgenlande natürlich auch die Formen der ovola nicht dauernd übersehen. Sie hat der Liturgie überhaupt den Gedanken untergelegt, so in ihrem Gang bas Leben Jeju ju veranschaulichen und beshalb auf ihrem Höhepunkt ben gerrn zu "opfern". Auf bas Detail einzugeben bietet tein Intereffe. nur ber Gedanke des Opfers überhaupt, hat für die Liturgie dogmatische Geltung, im einzelnen giebt es höchstens eine Stimmung in Bezug auf erlaubte ober unerlaubte Gedanken. Das zeigt 3. B. der Streit des Soterichos Panteugonos in Konstantinopel im 12. Jahrhundert, so ber kurz erwähnt sein mag. Derselbe knüpft daran an, daß Christus in der Liturgie auch als "Empfänger" des Opfers angesprochen wird, nicht nur als noossebew xal noossegoueros. Das konnte auf Neftorianismus gedeutet werden und Soterichos zog in be stimmter, persönlich polemisch bedingter Situation in Zweifel, ob das, was die Liturgie hier sage, vom Rreuzesopfer gelte. Er war bereit, die Anrede für das liturgische Opfer 40 als folches gelten zu laffen, aber er wollte bann hier einesteils baran benten, daß bie θυσία in der Eucharistie das σωτήριον πάθος nur φανταστικῶς η μαλλον είπειν είκονικῶς "erneuere", andernteils meinte er, daß das, was wirklich in der Liturgie Gott und Christus dargebracht werde, die Gemeinde selbst sei. Man kann kaum umbin zu denken, daß Soterichos, ein gelehrter Mann, Augustin kenne. Auch Steith (XIII, 32 ff.) 45 hat sich an biesen erinnert gesehen. Ganz verschollen war auch im Orient der Gedanke, daß das owu Xolorov die Exxinola repräsentiere, nicht; die Gregese der Korinthers briefe ertwedte immer wieder desbezügliche Reminiscenzen, man findet ihn zwischendurch felbst von Chrysoftomus erörtert. Aber in der dezidierten Art, wie Soterichos ihn aufnahm, und gar mit so starker Betonung des "bildlichen" Charakters der eucharistischen Feier, 50 widersprach er dem lebendigen Empfinden der Zeit zu fehr, als daß er hätte Erfolg haben können. Eine Synode verurteilte bie Gedanken des Soterichos duf schärftifte, ohne selbst eine bestimmte Opfertheorie zu geben. — Vielleicht ist auch Nikolaos Kabasülas nicht ganz zu übergehen. Er verrät den Einfluß abendländischer Scholastik. Solcher ist bis in die Gegenwart immer einmal wieder zu bemerken. Rabafilas (14. Jahrh., Metropolit von 55 Theffalonich: s. d. A. über ihn Bb IX, S. 667) ift, mit Renz zu reden, der erste, der die "ratio actus sacrificalis untersucht". Das ist in der That ein eigentümliches Interesse, welches seine Equprela ths delas lectorgylas (MSG CL, 363ff.) bietet. Rabafilas behandelt in dem weitläufigen Wert in myftagogischer Beije alle Details ber Liturgie. Er hebt an mit der Frage ri Boúlerai navólov blónavoron, c. 1, wo er doch nicht etwa so

Alemannicae I (1777); bazu Cagin, Le "Sacramentarium triplex" de Gerbert in: Revue des bibliothèques 9 (1899), p. 347-371; The Gelasian Sacramentary, ed. by H. A. Wilson, Orford 1894 (Befte Ausgade). — 3. Das fog. Sacramentarum Gregorianum, zuerst berausg. von Jac. Bamelius, Liturgica Latinorum, II (tom. II trägt ben Litel: Liturgi-5 con ecclesiae Latinae), Röln 1571, p. 178-387; Ang. Rocca, in opp. S. Gregorii 1593 (feparat 1596); Menardus, Divi Gregorii papae I. liber Sacram., Baris 1642; Muratori, Lit. Rom. vetus II (1748), 1-508; MSL 78, 25 ff.
b) Gallitantifche Liturgie: J. M. Thomasius, Codices sacrament. nongentis annis vetustiores, Rom 1680 (enthält zum erstenmal bas fog. Missale Gothicum, Francorum und 10 Gallicanum vetus); Neale and Forbes, The ancient liturgies of the gallican church now first collected, Burntisland 1855 (unvollendet); MSL 72; Mone, Latein. und griec, Messien aus bem 2.—6. Jahrhundert, Fransli, a. W. 1850; wieber abgebrudt MSL 138, 863 ff. u. bei Neale and Forbes a. a. D. p. 1 ff. als Missale Richenovense. — Das fog. Missale Gothicum

Neale and Forbes a. a. D. p. 1 ff. als Missale Richenovense. - Das jog. Missale Gothicum bei Muratori, Lit. Rom. vetus II, 509-660; bei Neale and Forbes a. a. D., p. 32 ff. : 15 MSL 72, 225 ff. – Das fog. Missale Gallicanum vetus bei Muratori a. a. D. 697-760; bei

- 15 MSL 72, 225 ff. Daš jog. Missale Gallicanum vetus bei Ruratori a. a. D. 697-760; bei Neale and Forbes a. a. D. p. 151 ff.; MSL 72, 339 ff. Daš jog. Sacramentarium Gallicanum bei Ruratori a. a. D., 761-968; bei Rabillon, Museum ital., Bariš 1687, I, 2, p. 278-397; bei Neale and Forbes a. a. D. p. 205 ff.; MSL 72, 447 ff. Daš jog. Missale Francorum bei Ruratori a. a. D. 661-696; MSL 72, 317 ff. UI. Chevalier, Sacramen-20 taire et martyrologe de l'abbaye de S.-Remy, Bariš 1900 (Bibl. liturg. VII). Daš lectionarium Gallicanum bei Rabillon, de liturg. Gallicana, p. 97 ff. und MSL 72, 171 ff. c) Spanifche Liturgie: Daš jog. Missale Mixtum (Mozarabicum), zuerft erschienen Toslebo 1500 bei Betr. Sagenbach (Musgabe fehr jelten), neue Musgabe veranstaltet v. Azevedo S.J.: Liturgia Mozarabica secundum regulam beati Isidori in duos tomos divisa, quorum 26 prior continet Missale mixtum, praefatione, notis et appendicibus a Alex. Lesleo S.J.
- 25 prior continet Missale mixtum, praefatione, notis et appendicibus a Alex. Lesleo S.J., Rom 1755; MSL 85 (mit Lorenzenas Praefatio); Daniel, Cod. lit. I, 49ff. Reueste Aus-gabe Lolebo 1875. — Liber comicus sive Lectionarius Missae quo Toletana Ecclesia ante annos mille et ducentos utebatur. Ed. G. Morin in: Anecdota Maredsolana I (1893), 1-388.
- 80 d) Mailandiche Liturgie: Rationale caeremoniarum Missae Ambros. Mediolan. 1499; Pamelius, Liturgica Latin., Röln 1571, I, p. 293-306 (diefer Tert wieder abgedr. bei Brobit, Abendl. Reffe, S. 14ff.) u. p. 306-457; Missale Mediol. iussu et cura S. Caroli Borromaei, ed. 1560; wieder abgebr 1645, 1669 u. ö.; Martene, De antiqu. eccl. ritibus, Bassani 1787,
- ed. 1560; mieser abgeor 1645, 1669 u. o.; Martene, De antiqu. eccl. ritbus, Bassam 1787, I, p. 173-176; Mabillon, Museum ital., Baris 1687, I, 2 p. 95 ff.; Muratori, Antiqui-8t tates Italiae med. aev. IV, 861 ff.; Gerbertus. Monum. vet. lit. Alem. I, 1777; Berolbus (12. Jahrhundert), Eccl. Ambros. Mediol. Kalendarium et ordines, ed. Magistretti, Mediol. 1894; Ceriani, Notitia lit. Ambros. ante seculum XI medium (Mediol. 1895), p. 2 ff.; Magiftretti, Pontificale in usum eccl. Mediol., Mediol. 1897; Paléographie musicale, publiée par les Bénédictins de Solesmes V. enthält ein ambrojianijdes Mntiphonar.
  e) Reapolitaniide Liturgie: Das Leftionar von Reapel und Capua, herausgeg. v. Morin in Angedota Marcelana I (1893) 265-435. 426-444

in Anecdota Maredsolana I (1893), 426-435; 436-444. f) Reltijce und angeljächj. Liturgie: F. E. Barren, The Liturgy and Ritual of the Celtic

Church, Orford 1881: Berichiedene Fragmente p. 155 ff.; p. 198-268 das Stowe Missal, unvollitändig. Der Zert des Stowe Missal nach Barren ist wieder abgedrucht in der Stät 45 1886 u. 1892 und bei Brobst, Die abendl. Weffe v. 5.-8. Jahrb. S. 43ff.; MacCarthu, On the Stowe Missal in: The transactions of the Royal Irish Academy, vol. XXVII, 7, Dublin 1886 (enthält den besten und den vollständigen Zert des Stowe-Missale); Rule, The Missal of St. Augustine's Abbey, Canterbury 1896; The Missal of Robert of Jumièges ed. Wilson 1896.

- II. Die wichtigften mittelalterlichen Ertlärungen ber Deffe (oft für die geschichtliche 50 Entridelung ber Meffel fehr wichtig): Expositio brevis antiquae liturgiae gallicanae MSL 72, 89 ff., in ber Regel bem Germanus von Baris beigelegt (j. u. unter I, 2); 3fibor v. Sevilla († 636), de eccl. officiis libri duo, MSL 83, 738 ff.; Rhab. Maurus († 856), de institutione clericorum libri tres, I, cap. 32-33; MSL 107, 321 ff.; Balafr. Strabo († 849), 55 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 856), de seel officiis libri quotare et MSL 105, 082 ff. unus et al. Res († 849), 55 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 849), 56 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 849), 56 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 849), 56 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 849), 56 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 849), 56 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 849), 56 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 114, 919 ff.; Mmalarlus v. Res († 849), 56 de exordiis et incrementis rerum eccl. liber unus, MSL 105, 926 ff.
- († c. 850), de eccl. officiis libri quatuor, MSL 105, 986 ff., und, wenn echt, Eclogae de officio missae, ebenda, 1315 ff.; Berno v. Reichenau (11. Stafrh.), libellus de quibusdam re-
- MSL 101, 1173 ft.; Micrologus, de eccl. observat. MSL 151, 974 ft., nach Worth und 80 Bäumer bem Bernolb v. Ronftanz (11. Jahrh.) zugehörig; Hilbebert v. Lourš († 1134), expositio missae, MSL 171, 1158 ff.; Rupert v. Deug († 1135), de divinis officiis libri XII, MSL 170, 13 ff.; Honorius v. Mutun († 1152), gemma animae, und, wenn echt, sacramentarium, MSL 172, 543 ff. u. 737 ff.; Rob. Bullus († 1153), de caeremoniis, sacramentis et officiis eccl., MSL 177, 381 ff.; Job. Beleth († nach 1165), Rationale vel explicatio 65 divinorum officiorum, MSL 202, 9 ff. (wichtig, weil reich an histor. Angaben); Innocenz III. († 1216), de sacrificio missae, MSL 217, 763 ff.; Guil. Duranbi († 1296), rationale diviporum officiorum, libr. VIII. Eine sch wertvolle Cammlung solcher Megerilärungen

bietet Melch. Hittorpius, De divinis cath. eccl. officiis et mysteriis varii . . libri, Köln 1568; 2., fehr vermehrte Ausgabe ed. G. Ferrarius, Rom 1591; 3. Ausgabe Baris 1610 (hier von p. 181 an 18 jener Schriften).

(hier von p. 181 an 18 jener Echrliten). III. Untersuchungen und Darstellungen. a) im allgemeinen: Probst, Liturgie bes 4. Jahrh. und deren Reform, Münster i. B. 1893; bers, Die adendl. Messe vom 5. dis 5 zum 8. Jahrh. und deren Reform, Münster i. B. 1893; bers, Die adendl. Messe vom 5. dis 5 zum 8. Jahrh. Münster i. B. 1896; Duckesne, Origines du culte chrétien, 2. Nusl., Paris 1898; 3. Nusl. 1902; Kliefoth, Liturg. Abhandlungen V. und VI. Band (Die ursprüngliche Gottesdienste. Drinung, 2. u. 3. Bd), 2. Aufl., Echwerin 1859; H. Kösstlin, Geschichte des christil. Gottesdienstes, Freiburg i. B. 1887, S. 91, Mieris, Isterschied, Lehrb. der Kiturgit, J. Berlin 1900, S. 298-394; A. Franz, Beiträge zur Gesch. der Messe im deutschen Mittelalter, im 10 Rath. 79, 1 (1899). — d) einzelne Fragen betr.: Batterich, Der Konsternationsmoment im heil. Moendm. und seine Geschichte, Heile Berlin 1847; S. Roch, Die Bügerentlassungen in ber altein abendl. Kirche in : ThOS 82 (1900), 481 ff. — Plaine, De vera aetate Liturgia-rum Ambrosianae, Gallicae et Gothicae in: Stud. u. Mit aus d. Bened.-Orden XV (1894), 15 p. 554ff.; Liturgical note by Edmund Bishop in: The Book of Cerne, ed. Kuypers (1902), p. 234 ff. — c) die eingelnen Liturgien betr.: 1. Die römische Liturgie: Rodota, Dell' origine, p. 234 ff. - c) die einzelnen Liturgien betr.: 1. Die römifche Liturgie: Robota, Dell' origine, progresso etc. del rito greco nell Italia, Rom 1760; Grifar, Die Stationsfeier u. der erste röm. Orbo 3fTh 9 (1885), S. 385 ff.; vgl. benselben in Analecta Romana I, Roma 1899; Grifar, Das röm. Satramentar u. die liturg. Reformen im 6. Jahrh., 8f2h 9, S. 561 ff.: Bäumer, 20 Ueber das jog. Sacramentar un die liturg. Reformen im 6. Jahrh., 8f2h 9, S. 561 ff.: Bäumer, 20 Ueber das jog. Sacramentarium Gelasianum in: Hiftor. Jahrb. 14 (1893), S. 241 ff.; Blaine, De sacramentarii Gelasii substantiali authenticitate, in Studien und Mt aus dem Beneb.-Orben 1901, 131-147; 381-388, 577-588; Biegand, Die Stellung des apost. Symbols I, 201 ff.; Brobit, Liturg, des 4. Jahrh., S. 445 ff.; derf., Abendl. Meffe, S. 100 ff.; Brobit-Funt, Zur Frage nach der Stellung des Gelasianum zum Oftersasten. in THOS 76 (1894), 25 S. 126ff. (vgl. 1893, S. 217ff.); Plaine, De Canonis Missae Apostolicitate cum nova dicti canonis explanatione, in: St. und Mt aus b. Bened. Drben (XV), 1894, 62 ff.; 279 ff.; 407 ff.; Drems, Bur Entstehungsgesch. des Ranons in der röm. Mefje (Studien zur Gesch. 407 n.; Diebs, Suit Einigengend, bes kanolis in ber toin. Deine (Einolen in Genden in Stationaus), L'antica liturgia Romana, 3 Bbe, Milano 1897–99 (mir unbefannt). — 2. Die Gallifa- 80 nijche Liturgie: Mabillon, De liturgia gallicana libri tres, Baris 1685: 1. Buch MSL 72, 111 ff.; Mariène und Durand, Thes. novus anecdotorum V (Baris 1717), p. 86: Expositio brevis antiquae lit. Gallic.; Gerbertus, Vetus lit. Alem. disquisitionibus praevis, notis et observat. illustrata, 3 Zeile in 2 Bben. St. Blaf. 1776; Mone, a. a. D.; Densinger, Dis-quietto gritica gritica to hal MSL 428 855 E. 20 Muchmelle. Discuttor differentiation discution discuttore and the second sec quisitio critica etc. bei MSL 138, 855 ff.; R. Buchwalb, Die gallitan. Liturg. Ofterprogr., 85 Groß-Strelin 1886; berf., De lit. Gallicana dissert., Breslau 1890; Mönchemeier, Amala-rius v. Des, fein Leben und feine Schriften, Münfter i. 28. 1893; Arnold, Cafarius v. Arelate, Leipzig 1894, bej. S. 133 ff. und Schler Statufter 1. 25. 1695; Arnold, Calarius 5. Arte-late, Leipzig 1894, bej. S. 133 ff. und S. 523 ff.; Broßt, Abendi. Meffe, 1896, S. 264 ff.; Ritefoth, Lit. Abhandlungen V [2], S. 324 ff.; Paléographie musicale publiée par les Béné-dictins des Solennes, V, "Avant-Propos"; Rercati, Antiche reliquie liturgiche (Studi e 40 testi 7), Roma 1902, p. 72 ff.: Sull'origine della liturgia Gallicana; Duchesne, Sur l'ori-gine de la lit. gallicane in: Revue de l'histoire et de littérature religieuses, 5 (1900), 31 ff.; Biegand, Die Stellung b. apoft. Symbols im firchl. Reben b. Mittelalt. I (1899), S. 145 ff.; Batterich, Der Konsefrationsmoment, S. 179ff. — 3. Die mailändische Liturgie: Certani, Notitia Liturg. Ambros. ante seculum XI medium, Mediol. 1897; Probst, Liturgie des 45 4. Jahrh. und deren Reform, 1893, S. 226 ff.; Probit, Die abend. Reffe vom 5.—8. Jahr-hundert, 1896, S. 8 ff.; Batterich, Der Konferrationsmoment, S. 108 ff.; Rietichel I, 308 ff.; Magiftretti I.a. Liturgie della chiese Milanza vol sando IV. bundert, 1896, S. 8 fr.; Batterich, Der Konjetrationsmoment, S. 108 fr.; Rictichel I, 308 fr.; Magistretti, La Liturgia della chiesa Milanese nel secolo IV, Mailand 1899. — 4. Die mozaradische Liturgie: Lesleus, Praefatio zur Ausgade von 1755 = MSL 85, 9 ff.; Joh. Stinus, Tractatus historico-chronologicus ad tom. VI Julii praeliminaris de Liturgia an-60 tiqua Hispanica etc. in den Acta SS. Julii tom. VI, Antw. 1729; dann separat und im I. Band der opp. omnia Thomasii ed. Bianchini, Rom 1741; Brobit, Die abendl. Messe vom 5. bis 8. Jahrh. 1896, S. 367 ff.; Rietichel I, 316 ff. — 5. Die lestige und angelsächssiche Riturgie: Barren, The liturgy and ritual of the Celtic Church, Oxford 1881 (Litteratur bis 4.981; p. VIII f.): Backorith Om the Storm Missel Dublin 1885; Brabit Stie church i store from the Storm Missel and Starbit Die achendi st bis 1881 p. XIII ff.); MacCarthy, On the Stowe Missal, Dublin 1886; Probit, Die abendl. 55 Deffe u. f. w. 1896, S. 28ff.; Rietichel I, 327ff.

I. Die Quellen.

1. Die ältesten römischen Sakramentarien u. Ordines. — 1. Das sog. Sacramentarium Leonianum ist in einem einzigen, dem 7. Jahrhundert angehörigen Beronenser Coder erhalten. Die herrschende Unordnung in der Auseinandersolge der Messen, so die mancherlei Anzeichen von sachlicher Unkenntnis legen den Gedanken nahe, daß der Sammler kein Kleriker, sondern ein Brivatmann war, und daß wir es daher auch nicht mit einem offiziellen oder halboffiziellen Buch zu thun haben, sondern lediglich mit einer Privatsammlung. Feltoe (p. XVf.) schließt auch weiter, daß ein derartiges Buch kaum durch Abschriften verbreitet wurde, daß wir also das Original selbst vor uns haben. Ist so das richtig, dann ist zugleich über das Alter der Sammlung entschieden : sie ist im 7. Jahr=

hundert entstanden. Unders Duchesne, der sie in die Zeit zwischen 538 und 590 verlegt (a. a. D. p. 132). Da der Kanon der Messe leider fehlt, ist ein wichtiges Mittel der Datierung verloren gegangen. Erst eine genauere Untersuchung, als sie bisber geführt ift, tann die Frage nach der Zeit wenigstens annähernd beantworten. Daß sehr alte s Gebete in diefer Sammlung enthalten find, während der Sammler vielleicht selbst manche komponiert hat, ift außer Zweifel. Die unten unter 5. aufgeführte Gebets-Sammlung zeigt, daß er sich zum Teil eng an kirchliche Vorlagen gehalten haben muß. Denn die Reihenfolge der 8 ersten Gebete in jener Sammlung entspricht der — wenn auch nicht ununterbrochenen — Reihenfolge der betr. Gebete im Leon. Aber das Alter der 10 Gebete entscheidet noch nicht über bas Alter ber Sammlung. Um bas Alter ber einzelnen Gebete zu bestimmen, würden die biblischen Citate doch mehr ins Gewicht fallen, als Heltoe p. XI zugestehen will. Kein Zweifel besteht darüber, daß die Sammlung römisch ist. Die Hinweise auf diesen Ort sind zahlreich und unmißverständlich. Der Name Leonianum erklärt fich daraus, daß einige Gebete offenbar aus Predigten diefes Papftes ge-15 bildet sind (vgl. MSL 55, 41 A mit Sermo 78, 2; 43 B mit 78, 3 u. 5); daraus zog der erste Herausgeber (Bianchini) ben voreiligen Schluß, daß Leo I. der Verfasser des Satramentars sei. Heute vertritt niemand diese Anjdauung mehr. — 2. Das sog. Sa-cramentarium Gelasianum ist in mehreren Hanbschriften vorhanden (vgl. Ebner, Mis-sale Romanum S. 374 ff.), deren älteste, im Batikan befindlich, der ersten Hälfte des 20 8., oder gar dem 7. Jahrhundert angehört (Beschreidung der Handschr. bei Ebner a. a. D., S. 238). Sie ift ficher in Gallien geschrieben, vielleicht in St. Denis, benn es fehlt ihr nicht an gallitanischem Einschlag. Streng genommen müßte man baber biefes Saframentar unter bie Quellen ber gallikanischen Liturgie stellen. Aber ebenso wenig fehlt es an gregorianischen, bezw. nachgregorianischen Elementen, so daß also das Sakramentar so, wie es vorliegt, keinessalls von 25 Papft Gelasius I. (gest. 496) stammen tann. Duchesne geht soweit (a. a. D. p. 119 ff.), die Annahme, daß diefer Bapft ein Sakramentar verfaßt habe, überhaupt als ein späteres "Schul-bogma" zu bezeichnen. Ihm gegenüber hat Bäumer die Tradition in Schutz genommen, ohne freilich das vorliegende Sakramentar jenem Bapfte zuzusprechen. Abgesehen von offenbar spä-teren und frönklichen Outstand teren und frantischen Zusätzen haben wir boch in Diesem Buche Die römischen Meggebete 20 des 6. Jahrhunderts vor uns. — 3. Das sog. Sacramentarium Gregorianum (MSL 78, 25 ff.) ift in vielen hanbichriften, die wieder unter fich mannigfach verschieden find eine Gruppierung hat Ebner a. a. D. S. 380 ff. versucht -, auf uns gekommen. Reine ber bis jest bekannten und beschriebenen Handschriften geht über das 9. Jahrhundert zurud. Auch hier ist die Beziehung des Buches zu Gregor I. sehr unsicher. Keinessalls ist irgend 25 eines dieser Sakramentare in seiner vorliegenden Gestalt auf diesen Rapst zurückzuführen; fie find alle später, enthalten aber gewiß manches auf Gregor zurückgebende Material. — 4. Dazu kommen verschiedene ordines (unter einem ordo versteht man nicht nur eine Gebetssammlung für ben Gottesbienst, sonbern bie genaue Angabe für ben Berlauf einer gottesdienstlichen handlung, ein Ritual, etwa unsere Agende). Die wichtigsten find a) ber ordo I unter ben von Madillon in seinem Museum italicum II (Paris 1689) ver-öffentlichten (MSL 78). Im 1. Teil (c. 1—21) bieses ordo ist die Meßseine be-schrieben. Über Alter und Charafter desselben gehen allerdings die Meinungen auseinander. Bährend die einen (Grisar, Ith 1885, S. 389 ff. und Probst, Satr. und Ordines S. 386 f.) ihn auf Gregor I. zurückführen, leugnet Duckesne (a. a. D. p. 139 f.) den reimilden (horder und horleste ihn sing 0. Schwandert (a. b. Dar 1 der horder) 45 rein römischen Charakter und verlegt ihn ins 9. Jahrhundert. — b) Der I. der von Duchesne (origenes du culte chrétien?, p. 439ff.) veröffentlichten Ordines (aus dem 9. Jahrhundert aus der Abtei von St. Amand). Der Ordo ift rein römisch und giebt uns die Beschreibung der Stationsmesse, wie sie am Ende des 8. Jahrhunderts gehalten wurde. — Endlich sei 5. noch eine Sammlung von 17 Kollekten (10 post communioso nem und 7 Secretae) aufgeführt, die Mercati im 7. Heft seiner "Studi e Testi" (An-tiche reliquie liturgiche Ambrosiane e Romane etc. Roma 1902) p. 35-44 veröffentlich hat. Diese Sammlung stammt aus Bobbio (jest in Mailand) und ist 3. T. in tironischen Noten geschrieben. Die Handschrift selbst gehört bem 6. ober 7., bie Eintragung ber Gebete bem 7. ober 8. Jahrhundert an. 13 dieser Gebete finden sich in anderen 55 Sakramentarien (vgl. oben unter 1), während 4 bisher unbekannt waren. Am römischen Charafter diejer Sammlung tann nicht gezweifelt werden.

2. Die ältesten Quellen der gallikanischen Liturgie: 1. Die von Mone herausgegebenen 11 Messen; die Handschrift stammt wahrscheinlich aus dem 7. Jahrbundert, die Messen selbst sind jedenfalls älter. Römischer Einfluß ist nicht zu bemerken. 60 — 2. Die dem Germanus von Paris (gest. 576) zugeschriebenen 2 Briefe (expositio

brevis antiquae liturgiae Gallicanae, MSL 72, 89 ff.). Nach bem 1. Brief läßt fich im wefentlichen der Gang der Meffe rekonstruieren: er ist rein gallikanisch und gehört wohl dem 6. Jahrb an. Db die Briefe wirklich auf Germanus zurückgeben, ist febr zweifelhaft wohl dem 6. Jahrb. an. Ob die Briefe wirklich auf Germanus zurläckehen, itt ichr zweifelhaft (gegen meine frühere Anschauung ThEtR 1900, S. 486 Anm. 1; vgl. ThOS 1900, 525 ff.). Eine gründliche Untersuchung diefer beiden Briefe wäre sehr zu wünschen. — 5 3. Das sog. Missale Gothicum, wahrscheinlich aus Autun; die Handschrift stammt aus dem Ende des 7. oder Ansang des 8. Jahrb. Römische Gebete, bei Neale und Fordes durch kleinen Druck kenntlich gemacht, sind aufgenommen, aber der Ausschlass dem Under Messel fanisch. Hier die Eiturgie des 6. oder 7. Jahrhunderts vor uns. — 4. Das sog. Missale Gallicanum vetus, aus dem 7., spätestens aus dem Ansang des 8. Jahr= 10 hunderts stammend, ist vislang noch nicht lokalistert, gehört vielleicht der Discess Befançon an. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß es aus den Bruchstücken zweier verschiebener Mess-bücker ausammenaeient ist (Deliste in: Mémoires de l'Institut de France, 1886, I, bucher zusammengeset ift (Deliste in: Mémoires de l'Institut de France, 1886, I, p. 73 ff.; Kattenbusch, Apost. Symbol, II, 774, 776, Anm. 28). Die römischen Ein-flüsse ind sehr start. — 5. Das sog. Sacramentarium Gallicanum (oder Missale 15 Vesontiense oder Bobbiense) gehört handschriftlich wahrscheinlich dem 7. Jahrh. an. Es ist ftrittig, ob es in Bobbio, wo es aufgefunden wurde, oder ob es in Lureuil in ber Kirchenprovinz von Befançon entstanden ist; keinessalls stammt es aus Irland (vgl. Rattenbusch a. a. D., I, 186 ff.; II, 792 Anm. 49), obwohl es irisches Material enthält (Bäumer in Ist XVI (1892), S. 446 ff.). Der römische Einschlag ist sehr ftart. Nach 20 meiner Meinung gehört es nach Gallien (vgl. die missa sancti Sigismundi regis). So entscheiden Warren, 3ahn (Gesch. des nt. Kanons II, 284ff.) und Harnack (XU, NF, IV, 3, S. 29 f.). — 6. Das Lectionarium von Lureuil (MSL 72, 171 ff.) stammt aus bem 7. Jahrhundert, es ift rein gallitanisch und enthält bie Lektionen für bas ganze Jahr. Db es in Lureuil gebraucht worden ist, ist zweiselbast. — 7. Das sog. Missale Fran- 26 corum aus dem Anfang des 8., wenn nicht schon aus dem Ende des 7. Jahrhunderts, trägt nur noch einige gallitanische Reste, so das Duchesne (orig. du culte chret., p. 128) und Ebner (Miss. Romanum S. 364) es unter bie römischen Meßbücher rechnen. Da es aber ohne Zweisel im Frankenreich entstanden ist und bort in Gebrauch war, muß es, soviel es auch für die Kenntnis der römischen Meffe austragen mag, zu den fräntischen 20 liturgischen Schriften gezählt werden. Im 13. Jahrhundert befand es sich in der Abtei von St. Denis; ob es dort entstanden ist, ist nicht zu sagen. — 8) Das Sacramentarium der Abtei St. Remigius zu Rheims, nach eigener Angabe der Handschrift in den Jahren 798—800 geschrieben, ist im Original (jedenfalls 1774 durch Brand) verloren, aber in einer unvollständigen Abschrift auf der Nationalbibliothet zu Paris erhalten. Diese 25 Abschrift hat Chevalier, im 7. Teil der Bibliotheque Liturgique (Paris 1900), p. 305 bis 357 berausgegeben. Das Sakramentar ist wefentlich römisch und zeigt fast gar keine Spuren des gallifanischen Ritus.

3. Die ältesten Quellen der mailändischen Liturgie. — Wäre die Schrift de sacramentis (MSL 16, 418 ff.) wirklich ambrossinisch, so wäre sie eine der 40 wichtigsten und besten Quellen für die mailändische Messe. Aber an der Echtheit ist mit guten Gründen zu zweiseln. Neuerdings haben die Echtheit Probst (Lit. des 4. Jahrh. S. 232 ff.) und Morin (Revue bened. XI, 1894, S. 344 ff.) vertreten, und zwar soll sie eine Nachschrift nach dem Vortrag des Ambrossius sein. Man hat die Schrift für römisch ertlärt, weil der Verfasser sach die Rirche, der er angehöre, in allem der römischen Rirche 45 folge (Rietschel, I, 305 Anm. 5). Allein abgesehen davon, daß dies nicht einmal zutrifft, spricht diese Aeußerung gerade gegen römische Absafiung. Ceriani (Notitia lit. Ambr. p. 62 f. und 65 f.), und Magisstretti (La Lit. della chiesa Milanese p. 85) folgt ihm darin, sieht die Schrift für gallitanisch an. Duchesne (origines etc. p. 169) läßt sie in einer norditalienischen Stadt, etwa Ravenna, ums Jahr 400 verfaßt sein. Eine ein= 50 gehende Untersuchung der Schrift ist bringend nötig.

4. Die älteste Quelle der spanischen Liturgie bildet neben den Konziksbeschlüffen und den Schriften des Jsidor v. Sevilla (gest. 636) das sog. Missale mixtum (auch Goticum oder Mozarabicum genannt). Dieses Missale verdanken wir dem Kardinal Limenes, Erzdischof v. Toledo. Als nämlich der sog. mozaradische (d. h. aradiso fierte, so genannt seit dem 8: Jahrhundert) Ritus in Spanien fast erloschen und nur noch in sechs toletanischen Pfarrkirchen geduldet war, ließ jener durch Ortiz diese Meßliturgie lateinisch herausgeben. Das geschah im Jahre 1500 (1502 erschien das Brevier). Dieses Meßbuch bietet freilich nicht die ursprüngliche spanische Einglichen besturgie, sondern eine von vielen fremden, d. h. römischen und gallikanischen Einslüchen bestimmte. Indesse ließe sich wohl daraus der rein spanische Kern mit einiger Sicherheit herausschälen. Dieser Mühe würde man überhoben sein, wenn die noch handschriftlich vorhandenen altspanischen Messen veröffentlicht würden (vgl. Rietschel I, 320).

5. Die ältesten Quellen der keltischen und angelsächsischen Liturgie. 5 Rein keltische Dokumente der Liturgie besitzen wir nicht mehr. Das älteste, das auf uns gekommen ift, das sog. Stowe-Missale ist bereits start römisch beeinflußt. Dieses Missale (Stowe heißt das Landgut des Herzogs von Bucingham, wo es sich die 1849 befand; jest ist es in Dublin) stammt nach den einen aus der ersten Hälfte des 7., nach den anderen aus dem 9. Jahrhundert. Bäumer set die Handschrift in die Mitte des 8. Jahr-10 hunderts, die Urschrift in die Jahre 630-635 (ähnlich Grijar und MacCarthy).

II. Die Entwidelung ber römischen Meffe bis Gregor I.

1. Die ältesten Nachrichten über ben Gottesbienst in Rom können wir bem I. Cle-mensbrief entnehmen (f. darüber diesen Art. Bb IV S. 167, 45 ff.). Berkehrt wäre es freilich, aus c. 40 und 41 mehr herauszulejen, als die bloge Thatfache, daß der chriftliche 15 Gottesdienst entsprechend dem alttestamentlichen in bestimmten Ordnungen verlief (vgl. barüber Wrede, Untersuchungen zum I. Clemensbrief, 1891, S. 38 ff.; richtig Rietschel, Liturgit I, S. 243). Dagegen dürfen wir nach c. 34 annehmen, daß in Rom ichon bamals (also Ende des 1. Jahrhunderts) das Trisbagion aus Jes 6, 3 nebst den Einlei-tungsformeln aus Da 7, 10 bei der Eucharistieseier in Gebrauch war (vgl. Rietschel a. a. D.). 20 Steht bies feft, fo ift ber Schluß taum zu gewagt, daß bereits damals dem Genuß ber Euchariftie ein ähnliches Gebet vorausgegangen fein wird, wie wir es später als Prafations= gebet kennen. Für den Wortgottesdienst ist von besonderer Bedeutung das lange Gebet, das wir c. 59-61 finden. Nach allgemeiner Annahme haben wir hier das in Rom übliche "Kirchengebet" vor uns. Anders urteilt v. d. Golts (Das Gebet in der ältesten 25 Christenheit S. 194 ff.). Nach ihm hat der Verfasser das Gebet frei formuliert unter Benutzung der ihm vom Gottesdienst her geläufigen Formeln. Er hat darin ficher recht, daß es agendarisch festgelegte Gebete damals noch nicht gab, daß aber bestimmte Ben= bungen stereotyp wurden. Auf jeden Fall giebt uns dieses Gebet ein deutliches Bild, wie in der römischen Gemeinde im Wortgottesdienst gebetet wurde. Ebenso kann uns so der Brief in wesentlichen Stütchen, ebenso wie der II. Clemensdrief, als ein Beispiel der Predigtweise ber bamaligen Zeit gelten (vgl. v. Dobschutz, Die urchriftlichen Gemeinden S. 147). Auch hier zeigt fich eine gewiffe Erstarrung, eine Reigung zum Formelhaften. Bas früher ber Enthusiasmus geleistet hatte, bas leistet jest ber Geift ber Ordnung, ber fich mit apostolischem Ansehen zu decken beginnt. Gebet und Ansprache liegen in der so ficheren hand von Gemeinbebeamten. Die Frage will noch beantwortet sein an welcher Stelle im Gottesdienst wohl das große Gebet erschien. Ift es richtig, daß der I. Ele-mensbrief homilienartigen Charakter trägt, so liegt es nahe, anzunehmen, daß das Gebet wie es hier den Abschlug des Ganzen bildet, so auch im Gottesdienst auf die Homilie, gefolgt sei (so Knopf, IU, NF V, 188). Dazu stimmt vollkommen, daß nach Justin 40 Apol. I, 67 nach der Ansprache des Borstehers ein größeres Gebet (edzal) solgte. Allso die Gebet in Bortesdieter Australie auf des Borstehers ein größeres Gebet (edzal) solgte. bürfen wir aus bem I. Clemensbrief schließen, daß im Wortgottesbienst Predigt mit folgendem Gebet stattfand. Daß bie Schriftverlefung nicht gefehlt hat, ift ficher. Im gangen war jedenfalls ber Gottesbienst ums Jahr 100 im Often wie im Weften ber gleiche. Das aber Rom auch noch um 150 nicht anders feierte als ber Often, dafür darf man vielleicht as einen Beweis barin feben, daß Anicet von Rom den Bischof Polykarp von Smyrna, ber

155 in Rom war, bie Eucharistie halten ließ (Eusebius, hist. eccl. V, 24). Nur wenige fkizenhafte Andeutungen über den römischen Gottesdienst ums Jahr 150 bietet uns der Hirte des Hermas. Er kennt zunächst einen nächtlichen Gebetsgottesdienst (Sim. IX, 11, 7); er scheint aber auch daneben noch einen anderen Bortgottesdienst um kennen, in so welchem noch Charismatiker ihre Offendarungen vortrugen (v. Dobschütz a. a. D., S. 23 ff., vgl. S. 235). Bon der Eucharistie schweigt er ganz.

Rach allem bürfen wir annehmen, daß um 150 in Rom noch beutlich die allgemeindriftlichen Formen des Gottesdienstes vorhanden waren. Das charismatisch-enthusiastische Element war nur noch in schwachen Resten vorhanden. Sein Erbe hatte bereits eine so verfassungsmäßig gebundene Form angetreten. Freilich jener bedeutungsvollste Schritt auf dem ganzen Wege, den die Entwickelung des Gottesdienstes zur Messe hin durchlief, war damals schon gethan: Schon war in Rom, wie uns Justin, Apol. I, 65-67 bezeugt, um 150 eine Verbindung zwischen Wortgottesdienst und eucharistischer Feier vollzogen, eine Verbindung, die wir uns noch als eine gelegentliche, vor allem am Sonntag geübte so denken müssen. Noch immer hielt man daneben auch die Sonderung beider Gottesdienste

aufrecht, und wenn man sie verband, so empfand die Gemeinde schon durch ben ver= schiedenartig zusammengesetten Kreis der Teilnehmer ficher sehr lebhaft, daß es sich um zwei Gottesdienste handelte. Was vielleicht für die Jusammenlegung den Anlaß gab, habe ich im Art. Eucharistie Bb V S. 560 dargelegt. Justin schildert uns nur den vereinigten Gottesdienst am Sonntag, und zwar nur in allgemeinsten Zügen. Danach eröffnet sich 5 ber Gottesdienst mit der Verlesung ber evangelischen und der prophetischen Schriften durch den Lektor, die solange währt, bis die Gemeinde versammelt ist. Dann hält der ngoεστώς eine Ansprache, an die sich ein Gebet anschließt, das Rirchengebet, von dem schon oben bie Rebe war, und bas eine Fürbitte für die Obrigkeit, für die Feinde und für alle Menschen enthielt (Apol. I, 14. 17; Dial. c. Tryph. c. 133. 96. 35). Darauf erfolgt 10 ber Friedenstuß; sobann wird Brot, Wein und Wasser dargebracht (vgl. Apol. I, 65: neosopégerai . . . agros xal ποτήριον ödaros xal πράματος ; μεταλαβεϊν από του εύχαριστηθέντος agros xal οίνου και ödaros; c. 67: agros προσφέρεται καl olvos και ödwo). Daß ein Kelch mit Wasser bargebracht wurde, kann bem einsachen Wortlaut und späterer Bezeugung bes Wasserkelches gegenüber, wovon unten die Rede 15 sein wird, nicht geleugnet werden. Es folgt ein längeres, freies, vom προεστώς gesprochenes Lob- und Dantgebet; ob darin das Trisbagion vortam, fagt Justin nicht; auch nur unsicher ist es, ob darin die Einsezungsworte (edzy lóyov rov nag adrov 0. 66) rezis-tiert wurden. Doch ist das höchst wahrscheinlich. Die Gemeinde antwortete mit Amen. Die nun folgende Ausspendung geschieht burch die Diakonen. Das die Darstellung nach Justin. 20 Sie ift ludenhaft. Aber die nächste Quelle, die uns berichtet und die etwa zwei Menschenalter später anzuseten ist, giebt uns leider auch kein vollständiges, alle Fragen beantwortendes Bild. Es sind das die canones Hippolyti, vorausgesetst, daß sie echt sind. Jedenfalls tennen fie einen felbstiftändigen Bort-(und Predigt-)gottesdienst (vgl. TU VI, 4, S. 194 ff.). Die Feier des Abendmahls wird wiederholt beschrieben (c. 3; 19; 37), aber nur die 25 Feier, die sich an die Ordination oder an die Taufe anschließt. Ein Bild, wie es Justin getter, die jug un die SteOtomation voer un ofe Laufe unightept. Ein Sic, wie is gustin uns bietet, finden wir nicht. Jedoch gestattet c. 37 den sicheren Schluß, daß auch damals die Verbindung zwischen beiden Gottesdiensten bestand, nur ist bereits der erste Teil des Gottesdienstes, der Wortgottesdienst, verstümmert auf Kosten der solgenden Eucharistie: Er besteht nur noch aus Schriftverlefung und Kirchengebet; die Predigt sehlt. Diese wurde 200 im besonderen Wortgottesdienst gehalten (c. 26), und Hippolyt selbst hat uns Predigten hinterlassen. Der predigtlose, eucharistische Gottesdienst muß wereits bei weitem einheitlicher empfunden worden sein, nur eben daß an der eigentlichen Feier allein die Getauften teilnehmen burften. Bir sehen also bie Entwidelung einen guten Schritt weiter ber späs teren Meßform sich nähern. Retonstruieren wir uns ben Gang eines solchen eucharistischen 35 Bottesbienstes! Er begann mit Schriftverlejung burch die Leftoren, bie auf dem Lejepult standen und sich gegenseitig abwechselten, "bis die ganze Gemeinde versammelt ift". Darauf fpricht der Bischof das große Kirchengebet (c. 37; vgl. c. 19), das wahrscheinlich mit einer Exhomologese begann (c. 2). Darauf folgte der Friedenstuß (c. 18) und der Darbrin= gungsakt, wobei höchst wahrscheinlich der Geber namentlich gedacht wurde. Was darzu= 40 bringen war, giebt c. 36 an. nachdem diefe Oblationen gesegnet find, beginnt die Präfation, eingeleitet mit den Responsorien: Bischof: 6 xúgios µerd πάντων ύμων. Gemeinde: καί μετά τοῦ πνεύματός σου. Bifchof: "Ανω ύμῶν τὰς καρδίας. 8e= meinde: "Exouer nods rdr xvoior. Bischof: Edzaowrrowuer ro xvolo. Gemeinde: "Axior xal dixawr. Uber das folgende Gebet ersahren wir nichts; wir hören nichts vom 45 Trishagion, nichts von den Einsezungsworten; doch ist es mir nicht zweifelhaft, daß sie sich im Gebet fanden, da das Trishagion schon im I. Clemensbrief erscheint und die Ein= fesungsworte schon bei Justin mindestens zu vermuten waren. Auch die Spiklese wird nicht gesehlt haben. Denn nicht allein ist sie noch zur Zeit des Gelasius (492-496) in Rom im Gebrauch gewesen (vgl. Batterich, D. Konsekrationsmoment S. 141; 142 und 50 272), Epillejen finden sich auch noch im Sacrament. Leonianum (MSL 55, 78 A, 79 A; 147 C; bgl. Batterich S. 166). Die nun folgende Ausspendung ift jest Sache bes Presbyters ober des Bischofs, nur ausnahmsweise des Diakonen. Die Gemeinde tritt zum Empfang an die "Tafel des Leibes und Blutes des Hern". Die Spendeformel lautet: "Das ift der Leib, das Blut Christi". Der Empfänger antwortet mit Amen. Den 55 Beschluß hat ohne Zweifel ein Dankgebet für den Empfang der heiligen Elemente und eine Segnung des Volkes gebildet, denn diese Gebete gehören in den späteren Sakramentarien zum eisernen Bestand. -- Dies war etwa der Gang eines vom Bischof gehaltenen römischen Gottesdienstes jur Zeit des Sippolyt.

Ebe wir die Entwidelung weiter verfolgen, sei auf einen bemerkenswerten Ge= 10

brauch beim Abendmahl der Neophyten aufmerksam gemacht. Nach c. 19 ber canones Hippolyti empfangen sie nach Brot und Bein einen Becher, in welchem Milch und Honig gemischt sind. Dieser Gebrauch ist antik-heidnisch (vol. darüber Usener: "Milch und Honig", im Rheinischen Museum sür Philologie, NF, Bd LVII, S. 177 ff.). 5 Allein es ist fraglich, ob die Regeln des Hippolyt wirklich den ursprünglich römischen Gebrauch wiedergeben. Das Sacramentarium Leonianum (MSL 55, 406) enthält nämlich ein Segensgebet über Basser, Milch und Honig sür die Bingsttäuslinge: das Basser git als Bild des "unversiegbaren Lebenswassers, das der Geist der Bashpeit ift": Wilch und honig miteinarder vermische die vermische des gesten des das vermisches ist"; Milch und Honig miteinander vermischt, bienen als "Zeichen, daß himmlisches und 10 irbisches Wejen geeinigt ist in Christo Jeju unserem Herrn". Denselben Brauch finden wir in ber lateinischen Aegypt. RD wieder: hier wird neben Brot und Mischwein ein Relch mit Milch und Honig und endlich ein Kelch mit Baffer gesegnet (Hauler, didasc. apo-stolorum fragmenta I, p. 112). Und zwar scheint die lateinische Negypt. RD das Gebet des Loonianum oder ein ähnliches getannt zu haben. Noch in den ersten Jahrzehnten 15 des 6. Jahrhunderts wurde ber Mijchbecher mit Milch und honig den Oftertäuflingen gereicht, wie wir burch ben römischen Diaton Johannes wiffen (Dabillon, Mus. Ital. I, 2, p. 69-76), ber (vgl. Ufener a. a. D., S. 188 f.) nicht identifch ift mit bem Biographen Gregors bes Großen, ber im 9. Jahrhundert gelebt hat. Um 600 verschwindet aber auch der Relch mit Milch und Honig plöglich aus der Neophyteneucharistie. Wie aber 20 steht es mit dem Relch mit Basser? Das man im Lichte des Gebetes im Leoni-anum und der Stelle aus der lateinischen Agppt. RD die oben angegebenen Justinstellen nicht mehr so verstehen kann, daß der Kelch mit Wasser ledigter ledigtich zur Mischung des Beines gedient habe (man beachte auch, daß Apol. I, 65 beutlich der Kelch mit Wasser von dem mit  $x_Q \tilde{\alpha} \mu a$ , Mischwein, unterschieden wird), liegt auf der Halt Mit Wasser von dem mit ze läßt sich wenigstens dies behaupten: Zur Zeit Justins haben sicher die Reophyten (wenn nicht überhaupt alle Abendmahlsempfänger) einen Kelch mit gesegnetem Wasser erhalten, wer der die konsten wird in Beau in Unterschieden wirden werden werden die konstenen werden die konstenen die konstenen in Unterschieden wird werden werden werden werden die konstenen die kon und auch später noch ist das in Rom in Ubung gewesen. Wann der Brauch abgekommen ist, wissen wir nicht. Jedenfalls besteht er im 6. Jahrhundert nicht mehr, denn sonst würde wohl der Diakon Johannes davon reden; als das Leonianum zusammengestellt so wurde, war allo die Sitte jedenfalls schon tot. Warum aber erwähnen die can. Hipp. diesen Wassertelch nicht? Ist er hier später gestrichen worden? War zu Hippolyts Zeit biefer Brauch nicht mehr lebendig? Für das Werben der Meffe in den nächsten Jahrhunderten find folgende Momente von durchschlagender Bedeutung gewesen : 1. Die Serrschaft ber lateinischen Sprache im

85 Gottesdienst. Wann ift die griechilche Sprache von der lateinischen als gottesdienstliche Sprache abgelösst worden? Die Meinungen gehen ziemlich start auseinander. Während die einen annehmen, daß in der zweiten Hälfte des 3. Jahrhunderts das Latein das Griechilche bereits verdrängt habe (so Kattenbusch, Symbol II, 331; Kleinert, zur Kultus- u. Kulturgesch. S. 30), jetzen die anderen in diese Beit erst den Ansang dieses Prozesses und so sein Ende in den Ausgang des 4. Jahrhunderts (so Watterich, Konsekrationsmoment S. 131 f. und 267 ff.; Probst, Abendl. Messe auch Steinacker, Die römische Kirche und die griech. Sprachkenntnisse die grühmittelalters in: Festschrift Theodor Gomperz dargebracht,

Wien 1902, S. 324 ff.). Jedenfalls hat sich das Griechische länger als dis zum Ende 25 des 3. Jahrhunderts erhalten, und zwar mülsen wir annehmen, daß es lateinische und griechische Gottesdienste nebeneinander in Rom gegeben hat; ebenso, daß im lateinischen Gottesdienst etliche Gebete und Gesänge und Formeln griechisch blieben. Einen Rest davon haben wir noch in dem Kyrie. Aber daß auch noch längere Zeit griechische Psalmen im lateinischen Gottesdienst gesungen wurden, ist aus dem Ordo Romanus I (bei Ma=

50 billon, Museum italicum II, S. 37-40) zu sehen, wo B 95, 10; 79, 1 und 2, 9 und 10; 77, 1; 18, 1 und 2; 94, 1-3 nach LXX gesungen werden. Die Wirkung der Latinisserung des Gottesdienstes war eine Stiländerung in den Gebeten. Der Grieche ist breit, wortreich, weitschweisig; der Lateiner kurz und gedrängt. Mit der Latinisserung war daher höchst wahrscheinlich eine starke Kürzung der Gebete verbunden. Man sing an, 55 neue Gebete zu schaffen, wobei aber alte Formeln, die sich eingebürgert hatten, im Gebrauch blieben. Ein zweiter Faltor, der die Gestaltung der Messe weissen

brauch blieben. Ein zweiter Faktor, der die Gestaltung der Meffe wesentlich beeinflußt hat, ist das Schwinden der Arkandisziplin. Dadurch verwuchsen die beiden verschiedenen Gottesdienste erst recht zu einem Ganzen. Indem alle ohne Ausnahme am ganzen Gottesdienst teilnehmen konnten, verschwand aus dem Bewußtsein gänzlich die Empfindung für so den ursprünglichen Zustand. Drittens sind für die Messe von großer Bedeutung die römi= schen Bischöfe mit ihren Neigungen und ihrem liturgischen Geschmack geworben. So un= zuverlässig im einzelnen die Angaden des liber pontificalis und der mittelasterlichen Liturgiker in dieser Beziehung sein mögen, darin bewahren sie eine ganz richtige Überliese= rung, daß die Bischöfe es waren, die der Messe über Gestalt gaben. Wenn wir aber nur mehr über diese liturgische Thätigkeit wüßten! Soviel nur ist sicher, daß die römischen 5 Bischöfe mancherlei auswärtige Gebräuche in Rom einführten und daß sie dem Gottes= dienst in seinen Gebeten einen start lokalen, kasuellen, vom Kirchenjahr beeinflußten Cha= rakter verliehen.

Was wissen wir nun über die Entwickelung der römischen Messe in den nächsten Jahrhunderten? Zunächst muß fich im 4. Jahrh. eine prinzipielle Berschiedenheit von der 10 öftlichen Liturgie in Nom durchgesetzt haben, nämlich die Wandelbarkeit der Messe nach bem Rirchenjahr. Die öftliche Deffe hat betanntlich bem Rirchenjahr fast gar teinen Einfluß auf die Liturgie gestattet, aber Rom hat es gethan. Wenn Probst (Liturgie des 4. Jahrh. S. 445 ff.) den Papst Damasus (366-384) nicht nur zum Reformator der römischen Messe macht, sondern ihm auch im besonderen bie Durchführung bes Rirchenjahres 15 in der Meffe zuschreidt, so ift das völlig haltlos (Funt in ThOS, 1894, 683). Die einzig glaubhafte Nachricht über die liturgische Thätigkeit dieses Papstes ist die — um das gleich hier einzufügen —, daß er das Halleluja von der Kirche zu Jerusalem nach Rom verpflanzt hat (MSL 77, 956); dazu kommt die unsichere Überlieferung, daß er das Lektionar des Hieronymus in Rom eingeführt habe (Belegstellen bei Rietschel I, 227). Vor 20 allem ist es zu viel behauptet, daß zur Zeit des Damasus der Kanon in seiner heutigen Gestalt schon vorhanden gewesen sei (vgl. Duchesne, orig. du culte chret. 2 S. 168 f.); ber Gegenbeweis wird im folgenden zur Sprache kommen. Außerdem sei hier schon be-merkt, daß die Stelle in den zur Zeit des Damasus entstandenen Quaestiones Veteris et Novi Testamenti (MSL 35, 2329), auf die sich Duchesne beruft, nichts für das Vor= 25 handensein der jetzigen Kanonsgestalt zur Zeit der Abfaffung beweist, wenn fich auch nach diefer Schrift auf das Vorhandensein des Gebetes: Supra quae (Rubr. XXVI) schließen läßt. Eine weitere wichtige Beränderung in der römischen Messe war die Berlegung bes Friedenstuffes von feiner urfprünglichen Stelle (vgl. oben S. 703, 11 u. 39) vor ben Rommu= nionsaft. Wir erfahren zum erstenmal darüber Näheres aus dem berühmten Brief In= so nocenz' I. an Bischof Decentius von Eugubium (Gubbio), der ins Jahr 416 gehört. Die Tradition führte diese Anordnung, wahrscheinlich durch diesen Brief verleitet, auf diesen Papst selbst zurück (Micrologus c. XVIII MSL 151, 989). Die betreffende Stelle lautet: "Post omnia, quae aperire non debeo, pax sit necessario indicanda, per quam constet populum ad omnia, quae in mysteriis aguntur atque in ecclesia cele- 85 brantur, praebuisse consensum, ac finita esse pacis concludentis signaculo demonstrentur" (MSL 20, 553). Darnach fann ber Friedenstuß nur als Abschluß des Kanons, des wichtigsten Aftes im Gottesdienste, gedacht sein. Ferner weist das indicare darauf hin, daß zu diesem Aft die Gemeinde durch eine besondere Formel aufgefordert wurde. Nun findet sich in der That am Ende des Kanons, unmittelbar vor dem Nießungsatt 40 in der Form, die das Sacramentarium Gelasianum bietet, die Formel: Pax Domini sit semper vobiscum, mit dem Reponsum: Et cum spiritu tuo. Höchst wahr-scheinlich gab sich an dieser Stelle die Gemeinde den Friedenstuß, obwohl es nicht un= wahrscheinlich ist, daß damals, als der Ruß wirklich noch vollzogen wurde, die im Orient gebräuchliche Formel gesprochen wurde: "Grüßet euch mit dem heiligen Ruß". Wichtiger 45 aber ift folgendes, mas fich aus jener Stelle fcliegen läßt. Es tann nach bem Friedenstuß kein Kanonsgebet mehr gefolgt fein, benn er ist ber eigentliche Abschluß von Schweinung (vie Niefung erscheint Innocenz I. bereits als Nebensache gegenüber dem Bollzug des Opfers). Es haben daher zur Zeit des Innocenz I. folgende in der heutigen Messe sich befindlichen Rubriten gefehlt: 1. Haec commixtio etc. (Rubr. XXXIII); 2. Agnus 50 dei (Rubr. XXXIII); 3. Domine Jesu Christe, qui dixisti apostolis tuis: Pacem relinquo vobis etc. (Rubr. XXXIV) (biefes Gebet fchließt die Deutung, die Innocen; I. dem Friedenstuß giebt, geradezu aus); 4. Domine Jesu Christe, fili dei vivi etc. (Hubr. XXXV); 5. Perceptio corporis tui, domine Jesu Christe etc. (Rubr. XXXVI); 6. Panem coelestem etc. (Rubr. XXXVII). Diefer unfer Schluß wird bestätigt durch 55 Die ältesten Sakramentarien und Ordines, fowie burch die ältesten Bearbeitungen der Meffe. Ein dritter Bunkt, in welchem die römische Messe gegen früher sich geändert hat, betrifft die Nennung ber "Namen". Auch das bewegte den Bischof Decentius von Eugubium. Der Papit schrieb darüber: "De nominibus vero recitandis, antequam precem sacerdos faciat atque eorum oblationes, quorum nomina recitanda sunt, sua oratione 60 Real-Encyflopäbte für Theologie und Rirche. 3. 21. XII. 45

commendet, quam superfluum sit, et ipse pro tua prudentia recognoscis, ut cuius hostiam necdum offeras, eius ante nomen insinues, quamvis illi incognitum sit nihil. Prius ergo oblationes sunt commendandae ac tunc eorum nomina, quorum sunt, edicanda, ut inter sacra mysteria nominentur, non 5 inter alia, quae ante praemittimus, ut ipsis mysteriis viam futuris precibus aperiamus". In Gubbio bestand also der gleiche Gebrauch wie in Mailand, Spanien und Gallien, ja fast im ganzen Often, und wie wohl früher selbst in Rom, daß die Ramen beim Oblationsgebet, alfo außerhalb des Ranons, genannt wurden, während jest in Nom die Verlefung der Namen im Kanon stattfand. Dieje Verschiebung zeigt aber, daß 10 fich Rom, im Unterschied von den sonstigen weftlichen Rirchengebieten, im 4. Jahrh. jener Bruppe von öftlichen Liturgien angeschloffen hatte, die auf die Spitlese ein langes Intercessionsgebet, in das die Diptychen aufgenommen waren, folgen ließ. Während nämlich sonst im Osten durchgängig die Diptychen (und der Friedenstuß) vor der Anaphora (oder Präfation) stehen, haben nur die Jakobusliturgie und die Serapionsgebete den eben bezeichneten 15 Brauch (vgl. Renaubot, Lit. orient. collectio II, 35 u. 36; Swainfon, Greek Lit. p. 290. 291 u. 300. 301; Brightman I, 56; TU N.F. II, 3b p. 6). Diefer Ordnung also folgte Rom. Es läßt sich nämlich der Beweis führen, daß der römische Kanon einst eine von der heutigen start abweichende Gestalt gehabt hat. Dem sprischen Typus folgend hatte er folgenden Bang : An bas Trishagion knupfte der erste Sat der Rubrit XXII an: "Hanc 20 oblationem servitutis nostrae, sed et cunctae familiae tuae quaesumus do-mine, ut placcatus accipias", der sich in der Rubrit XXIII sortseste. Darauf folgte das Qui pridie (Rubr. XXIV) mit den Einsesungsworten, sodann die Anamnese (Rubr. XXV), woran sich die Epillese anschloß, die noch beute in dürftigen Resten in den einer öftlichen Vorlage (Marlusliturgie, Brightman I, 129) nachgebildeten Rubriten XXVI und 26 XXVII (Supra quae und Supplices te rogamus) zu erkennen ift. Daran folog sich nun die Rubrit XIX an, die heute unmittelbar an das Trishagion anknüpft. Gie sette sich, wie heute, in den Rubriken XX und XXI fort, worauf Rubrik XXVIII ff. folgten. Natürlich, baß damals die Gebete noch anders als heute formuliert waren. Den Beweis für diese Rekonstruktion habe ich in der Studie "Zur Entstehungsgeschichte des Kanons in vor römischen Messen (1902) erbracht. Ich füge hier noch einige Momente hinzu, die die aufgewiesene Thatsache noch weiter erhärten: Im Sacram. Leonianum steht in der I. Meffe in pentecosten ascendentibus a fonte bas Gebet Hanc igitur oblationem (Rubr. XXII) vor dem Gebete Communicantes (Rubr. XXI) (MSL 55, 40 == Feltoe p. 24 f.; vgl. ebenba p. XVI Anm. 1 u. p. 180). Ferner folgt in ben Rogationsmeffen
25 bes Missale Gothicum (MSL 72, 289) auf bas Sanctus fofort bas: Hanc igitur oblationem. Ebenfo folgen in einer Missa dominicalis auf bas Vere sanctus bas Hanc oblationem unb bann bas Qui pridie (MSL 72, 315). In einer Beihnachtsmeffe bes Missale Gallic. vetus (MSL 72, 344 B) heißt es nach ber Contestatio: Post haec, Hanc igitur obl. Es ift alfo flar, daß es noch lange Beit Meffen gegeben so hat, in denen der Ranon seine alte Gestalt bewahrte. In jener Studie habe ich aber auch auf Grund ber eben angeführten Stelle aus bem Briefe Innocenz' I. gezeigt (S. 34 f.), baß zur Zeit biefes Papftes bie namensverlefung nach ber Konfetration ftattfand, daß alfo su feiner Zeit auch noch ber Kanon die Form hatte, die er sicher im 4. Jahrh. getragen hat. Wäre zur Zeit dieses Papstes der Kanon bereits zu seiner heutigen Form umgestaltet so gewessen, so hätte Decentius, der offenbar der sonstigen abendländischen, besonders der mai-ländischen, Tradition in Gubbio folgt, auch dies sicher bemerkt. Darnach folgte auf das Ganktus nach furzem Überleitungsgebet das Qui pridie; es war also hier verselbe Gang, die beite die die die verselber die gewessen auch dies sicher bemerkt. Darnach folgte auf das ben wir sogleich auch als ben ursprünglich römischen tennen lernen werben. Da Decentius aber von einer Abweichung von der ihm geläufigen Form in diefen Stücken nichts bemerkt, so fo können wir annehmen, daß zwischen Rom und Gubbio, d. h. aber zwischen Rom und bem sonstigen abendländischen Brauch in diefer Beziehung kein Unterschied bestand. Es laßt fich also mit ziemlicher Bestimmtheit behaupten, daß zur Zeit Innocenz' I., also am An-fang des 5. Jahrh., die römische Messe folgende Gestalt hatte: I. Ratechumenenmesse: 1. Epistelberlefung (Rubr. VIII); 2. Graduale und Halleluja (Rubr. IX); 3. Evangelien= 55 verlesung (Rubr. X); 4. Bredigt; 5. Entlassinge 6. Fürbittgebet (noch zur Zeit Felix III. [483-492] in Ubung, vgl. Thiel, Epp. Roman. pont. I, 263; Langen, Geich. b. röm. Rirche von Leo I. bis Nikolaus I. 1885, S. 150 f.). — II. Gläubigenmeffe: 1. Offertorium (Darbringung feitens der Gemeinde, Rubr. XII); 2. Secreta (Darbringungsgebet, Rubr. XVII); 3. Präfation mit Sanktus (Rubr. XVIII); 4. Überleitungsgebet zu den 60 Einstehungsworten (Rubr. XXIIa und XXIII); 5. Einstehungsworte (Rubr. XXIV);

6. Anamnefe (Rubr. XXV); 7. Epitleje (an Stelle von Rubr. XXVI, XXVII u. XIXa); 8. Intercessionsgebet mit Berlejung der Diptychen (Rubr. XIXb, XX, XXI, XXVIII, XXIX); 9. Friedenskuß; 10. Kommunionsakt (Rubr. XXXVII); 11. Baterunfer (Rubr. XXXI); 12. Postcommunio (Rubr. XXXIX); 13. Segnung; 14. Entlaffung (Ite, missa est, Rubr. XXXIX). — Bergleichen wir diefen römischen Meßgang mit der etwa 5 gleichzeitigen spirischen Liturgie, wie wir sie aus Eprill von Jerusalem und Chrysoftomus für bie letten brei Jahrzehnte des 4. Jahrhunderts retonstruieren können (bgl. Brightman, I, 464 ff. u. 470 ff.) und wie fie für Rom nach unferer Ertenntnis maggebend gewesen ift, so überwiegt die Abereinstimmung im Aufbau bei weitem die Berschiedenheiten. Die letteren find folgende: 1. Statt der drei Verlefungen (προφήτης) hat Rom nur zwei; 10 2. der Friedenstuß fteht ftatt zwischen dem Fürbittgebet und bem offertorium in der römischen Meffe vor dem Kommunionsakt; 3. das Baterunfer steht statt vor dem Brotbrechen und ber Kommunion nach derselben. Man sieht: Rom hat teils gekürzt, teils ein wenig um= gestellt, sonst schließt es sich durchaus dem sprischen Typus an. — Im 5. Jahrh. ging nun die römische Messe weit stärkeren Veränderungen entgegen. Die erste war, daß der Messe 15 ein Einleitungsalt, bestehend zunächst nur aus antiphonischem Psalmengesang, vorangestellt wurde, vorausgeset, daß die Angabe des liber pontificalis (ed. Duchesne I, 230) über Cöleftin I (422—432) richtig ist, wonach dieser festsekte, ut psalmi David CL ante sacrificium psalli antiphonatim ab omnibus, quod ante non fiebat, nisi tantum epistula beati Pauli recitabatur et sanctum evangelium. Mit andern Borten: 20 bis zur Zeit Cöleftins begann die Meffe mit der Verlefung der Epistel; er führte aber als Anfang den Gesang der Pfalmen ein, die abwechselnd von zwei Chören gesungen wurden, und zwar in der Kirche (vgl. Micrologus c. 1 MSL 151, 979 A.). Leo I. tannte diesen Pfalmengesang (Rietschel I, 357). Dem widerspricht es nicht, wenn ich annehme, daß schon vorher die Litanei üblich war, als deren Rest das Abrie gelten muß. 25 Diese eigentümliche Gebetsform war der übliche Prozessionsgesang, und unter diesem pflegte wohl ber Rlerus zur Rirche, bez. zum Altar zu ziehen. Es ift begreiflich, daß diefer Gesang einmal als zu lang, sobann als der Stimmung nicht ganz entsprechend, sus entste Ger sang einmal als zu lang, sobann als der Stimmung nicht ganz entsprechend empfunden und so durch Pfalmengesang ersett wurde. — Können wir dem Baptbuck Glauben schenken, so hätte Leo I. an das Gebet im Kanon: Supra quae (Rubr. XXVI) die so Schlußworte hinzugefügt: sanctum sacrificium, immaculatam hostiam; ferner soll Papit Symmachus (498-514) ben täglichen Gebrauch des Gloria in excelsis angeordnet haben (Liber pontif. ed. Duchesne I, 239 u. 263) - Erweiterungen, die jedenfalls nicht allzuviel bedeuten wollen. Sicher ift aber in diefer Zeit vor allem jene Umstellung im Kanon vorgenommen worden, durch die er im wefentlichen seine heutige Gestalt erhalten 38 hat. Daß in Rom Gelasius I. (492—496) diesen Schritt gethan hat, will mir nicht un= wahrscheinlich erscheinen; für die Begründung diefer Vermutung verweise ich auf meine "Studien" I, S. 34 ff. Meine Hypothese würde eine mittelalterliche Uberlieferung bestä= tigen, wonach diefer Papft den Ranon verfaßt habe (vgl. 3. B. Honorius v. Autun geft. 1152, de gemma animae c. 90). Jedenfalls trug der römische Kanon bereits seine neue eigen= 40 tümliche Gestalt, als ihn Papst Bigilius 538 dem Bischofe Profuturus von Braga über= fandte (nebst den Gebeten der Oftermesse). Nur wenn der Kanon in Rom eine ganz befondere Gestalt hatte, hatte diese Uebersendung einen Sinn, und auch dann nur, wenn er biefe Gestalt vor nicht allzulanger Zeit erhalten hatte. Nach can. 4 der Bragaer Synode von 563 sollte in Spanien dieser neue Ranon eingeführt werden (Bruns II, 34). Die 45 älteste bis jest erreichbare Form dieses neugestalteten Ranons bietet uns die Schrift de sacramentis. Vielleicht ist gar vom Malander Gebiet her der neue Ausbau in Rom eingedrungen. — In ber Zeit nach Gelasius sind sicher mancherlei Streichungen und Anderungen vorgenommen worden. Nicht allein daß die Entlassungsformeln ausgesallen find, das große Fürbittgebet ist gefallen, auch in dem großen Intercessionsgebet sind er= 50 hebliche Streichungen gemacht worden, so daß die heutigen Rubriken XIX, XX, XXI, XXVIII u. XXIX nur Trümmer eines urhrünglich viel reicheren Gebets find. Bald nach Gelafius muß auch die Epiklese gefallen sein. Das es durch diesen Papst selbst ge-schehen sei, wie Watterich (Konsekrationsmoment 155 ff.) annimmt, glaube ich nicht, da Gelafius felbst noch die Epitlese tennt. 55

Die Anderungen, die Gregor I. vorgenommen hat, können kaum sehr bedeutend ge= wefen sein. Wir sehen hierbei von seiner Redaktion und Herstellung einzelner Gebete und von seiner Reform des Gesanges ab. Ausschluß giebt uns ein Brief dieses Papstes an Johann von Syrakus (MSL 77, 956). Danach betrafen sie die Einsührung des Hallelujah außer der österlichen Zeit in der Messe, die des Kyrieeleison (vgl. darüber Art. Liturgische 60

45\*

Deffe, liturgifch

Formeln Bb XI, S. 545) und die Verlegung des Baterunjers, während, wie wir faben, bisher dies Gebet nach der Rommunion stand, rückte er es unmittelbar hinter den Kanon, in dem Glauben, daß bies der Bürde biefes Gebetes, das die Apostel als tonsetrierend gebraucht hätten, mehr entspräche. Thatsächlich folgte er bamit bem orientalischen Brauch; 5 er korrigierte also, was einst einer seiner Vorgänger (vgl. oben) eingeführt hatte. Außer= bem foll Gregor in bem Gebet Hanc igitur oblationem (Rubr. XXII) ben Schluffat : diesque noctros etc. beigefügt haben. Der Verlauf der Meffe zur Zeit Gregors war demnach etwa folgender (die erste in Klammern beigefügte Zahl giebt die Nummer der Rubrit im eind joigenber (bie eine in Richmern beigengte Jahr gebt die Jeinner der Jeinert im Sacram. Gregorianum, bie zweite die ber beutigen Meffe an): I. Eingang: 1. 3n= 10 troitus (II. IV); 2. Ryrie (III. V); 3. Gloria (IV. VI); 4. Rollette (V. VIII). — II. Missa catechumenorum: 5. Epiftelberlefung (VI. VIII); 6. Bjalmengejang mit Gallelujab (VII. IX); 7. Evangelienverlefung (VIII. X); 8. Ausighluß ber Büßenden (dial. II, 23); 9. Offertorium (IX u. X. XII); 10. Setreta (XI. XVII). — III. Missa fidelium: 11. Bräfation mit Santus (XI. u. XII. XVIII); 12. Ranon (XII—XXII).
15. XIX—XXX): 13. Paterumier (XXIV XXII): 14. Embolismus (XXV u. XXVI) 15 XIX—XXX); 13. Baterunjer (XXIV. XXXI); 14. Embolismus (XXV u. XXVI. XXXII); 15. Friedenstuß (XXXIV); 16. Kommunion (XXXVIII); 17. [Bostcommu= nion und Oratio super populum] (XXXIX); 18. Ite, missa est (XXXIX). Die bisher geschüderte Entwickelung der römischen Messe zeigt uns, daß die römischen Bäpste, auch auf diefem Gebiet sich äußerst selbstiftandig fühlend, sehr frei mit den über= 20 lieferten liturgischen Formen umgesprungen sind. Die Beränderungen, wie sie der Meß= gottesdienst — in Bezug auf den Taufritus läßt sich ganz das gleiche beobachten — in Nom in den ersten 5 oder 6 Jahrhunderten ersahren hat, haben in der alten Kultus-geschichte nicht ihres gleichen. Die Motive sür diese Anderungen liegen sür uns freilich bisher so gut wie ganz im Dunkeln. Genug, daß wir über diese Aenderungen bis jetzt

25 fo viel ermitteln konnten.

Wenden wir uns jetzt ben anderen abendländischen Megliturgien ju !

III. Die außerrömischen Megliturgien bis zu ihrer Berdrängung burch bie römische Liturgie.

Neben der römischen Liturgie treten im Abendland die Liturgien der größeren selbst= 30 ständigen Rirchengebiete : Afrika, Sübitalien, Mailand, Gallien, Spanien und das teltischangelfächsische Gebiet. Versuchen wir, uns die erreichbar älteste Form des Gottesdienstes biefer Gebiete ju vergegenwärtigen !

1. Für Afrika find zunächst Tertullian und Cyprian wertvolle Quellen. Sie bezeugen uns bie Schriftlettionen, und zwar auch bie alttestamentlichen (Tert. de monag. 12; ss de praescr. haer. 36; Apolog. 22), die Bredigt, das allgemeine Fürbittengebet (Tert. Apolog. 30, 31, 32, 39; ad Scapul. 4; de orat. 29; Cyprian ad Demetr. 20), die Entlassung der Ratechumenen (Tert. de praescr. haer. 41; Apolog. 39), den Friedenstuß (Tert. de orat. 11, 18; de praescr. haer. 41); bie Oblationen (Tert., de coron. milit. 3; de exhort. cast. 11; de monog. 10; ad ux. II, 9; Cyprian 40 ep. 12, 2; 34, 1), und zwar offenbar mit ber sofort folgenden Berlefung der Ramen. Sie bezeugen ferner die Bräfation mit dem Terfanktus (Tert., de orat. 3; Cyprian, de orat. domin. 31) und bas Baterunser (Tert., de fuga pers. 2; de jejun. 15; Cyprian, de orat. domin. 8, 1). Zwar sind wir durch diese Angaben über die Auf-einanderfolge der einzelnen Afte nur notdürftig unterrichtet. Aber das wichtigste erkennen 45 wir boch, nämlich daß der Friedenskuß vor der Präfation stand und wahrscheinlich auf das Fürbittgebet folgte (vgl. bes. Tert. de orat. 18) und daß mit den Oblationen die

- Namensverlefung verbunden war. Nach rund 150 Jahren sehen wir diese Liturgie nicht unwesentlich verändert. Das läßt sich aus Augustin entnehmen. Wir sehen, daß 1. ber Friedenstuß nach bem Baterunser steht (serm. 227 MSL 38, 1100) und daß 2. die Ber-
- 50 lesung ber Namen (die commemoratio pro vivis et mortus) von dem Oblationsaft losgetrennt und in den Kanon, speziell vor das Baterunser geschoben worden ist (Confess. 9, 13; sorm. 159; sorm. 172; MSL 38, 868. 936). Der Verlauf bes ganzen Gottes-bienstes war folgender: Auf die Lektionen (Prophet, Epistel, Evangelium) folgt die Predigt, barauf die Entlassung ver Katechumenen und das Fürbittgebet (auch bezeugt durch Arno-bius, adv. nat. IV, 36). Mit ben Oblationen beginnt die Missa fidelium; barauf fommt die Präfation mit dem Sankus. Nun folgt (obwohl nicht ausdrücklich bezeugt)
- der Einsetzungebericht und barauf die Fürbitte für die Lebenden und Toten, das Baterunfer mit dem Friedenstuß, der Nießungsatt und endlich das Dankgebet (die näheren Nachweisungen bei Rietschel I, 299 f.).

2. Für die mailändische Messe stehen uns so alte Quellen, wie für die afrikanische, nicht zu Gebote. Der älteste Zeuge ist Ambrosius, dessen Ungaben (eine wertvolle Zusammenstellung ber auf die Liturgie bezüglichen Stellen aus Ambrosius bei Pamelius, Lit. Lat. 1, 266 ff.) sich durch die oben S. 698 angeführten Meßbucher ergänzen lassen. Refonstruieren wir die mailändische Messe des 5. dis 6. Jahrh., so begann fie (vom Ein= 5 gangsalt abgesehen) ebenfalls mit der dreifachen Lektion (Prophet, Apostel, Evangelium). Vor den Lektionen gebietet der Diakon Stillschweigen; zwischen ihnen findet Pfalmengesang (burch lectores parvuli, b. i. die schola cantorum) ftatt (de excessu fratris Satyri I, 61). Hierauf folgte die Bredigt (ep. ad Marcell. XX. XXI; vgl. Augustin, confess. V, 13), hierauf die Entlassung (ep. ad Marcell. XX, 4; XLI, 27 ff.; vgl. Beroldus, 10 ed. Magistretti p. 11 ff. 82). Datan schloß sich — Spuren des Entlassungsättes haben sich nicht erhalten — das allgemeine Rirchengebet in Litaneiform (vgl. die Litanei des 1. Schlassie im Sich w Bieste kie Durchengebet in Litaneiform (vgl. die Litanei des 1. Fastensonntags im Sakr. v. Biaska bei Duchesne, orig. du culte chret. 1, 189); noch heute hat an diefer Stelle die mailändische Meffe ein dreifaches Aprie, ein Reft des Für= bittgebets. Die Gläubigenmesse begann mit dem Darbringungsakt, verbunden mit der 15 Berlejung ber Ramen (Ambr. ep. 17, 41 u. 8 ad Faustin. MSL 16, 1113 u. 1099; Innocenz I. an Decentius v. Gubbio f. oben). Von hier an läßt uns der große mais ländische Bischof im Stich und wir find an die späteren Quellen gewiesen. Diese knupfen aber sehr gut an Ambrosius an. Denn die Antiphona post Evangelium, von ber im Sakramentar von Biaska und im Text des Pamelius (Lit. Lat. 1, 297) die Rede ift, ift 20 offenbar (die Predigt ist bereits ausgefallen) der Gesang, der den Darbringungsatt begleitete. Darauf tam ber Friedenstuß. Dußten wir dies nicht aus bem oft zitierten Brief Innocenz' I. an Decentius, fo könnten wir es aus jenen Terten schließen: Sie bieten an biefer Stelle den Ruf des Diakonen: Pacem habete! Der weitere Verlauf läßt fich aus den start mit römischen Elementen durchsetzten Rubriken nicht mehr erkennen; aber das 25 Gefundene genügt für unsere Zwecke. Nur sei noch darauf aufmerksam gemacht, daß nach Ambrosius, de mysterils 8 das Volk, wenn er sich den "Altären Christi" naht, Ps 43,4 spricht.

3. Die gallikanische Messe. Ein annähernd deutliches und sicheres Bild von der Messe in Gallien in den ersten Jahrhunderten vermögen wir uns nicht mehr zu 20 machen. Die älteften Zeugen geben nur spärliche Runde. Aus grenäus bürfte fich schwerlich viel mehr entnehmen laffen, als ein Hinweis auf den Darbringungsatt (adv. haer. IV, 18), bie Epiklefe (f. biefen Art. Bb V S. 412) und eine beutliche Reminiscenz aus bem Schluß des Präfationsgebetes (IV, 2, 30). Eine etwas reichere Ausdeute bieten uns Hi-larius von Boitiers (geft. 367) und Sulpicius Severus (geft. 410 ober 420) und der Ab- 85 schnitt de caticumino in der epistola prima, die Germanus von Paris zugeschrieben wird. Danach fand ettwa ums Jahr 400 wenigstens eine breifache Lejung (Altes Testa-ment, Epistel und Evangelium; Sulp. Severus, vita S. Martini c. 9; Chron. II, 39) statt; im Fürbittgebet wurde des Kaisers und des allgemeinen Friedens gebacht (Hilar. Pict. ad Const. I, 2; fragm. VIII, 3 MSL 10, 559; 701). Ferner wiffen wir 40 über die Entlaffung der Ratechumenen Bescheid: die Diakonen beteten über fie; der Briefter schloß baran eine Kollekte und auf die Aufforderung des Diakonen verließen fie das Gotteshaus (MSL 72, 92); daß sie, in der Vorhalle auf dem Angesichte liegend, den weiteren Gottesdienst angehört hätten, ist sicher ein Irrtum (vgl. IhOS 1900 [Bb 82], S. 528); wahrscheinlich gilt das Gesagte von den Büßern. Die Verlesung der Diptychen 45 ber Toten ergiebt sich aus contra Const. 27 MSL 10, 602. Endlich enthielt die contestatio (das Bräfationsdankgebet) einen Lobpreis für Gottes Schöpfung und Erlöfung (Hilar. Pict. de trinit. III, 7 MSL 10, 79). Dieje spärlichen Angaben genügen im= merhin, um mit Sicherheit bas Grundschema ber Meffe zu erkennen. Uber erft die Meffe bes 6. Jahrh. steht mit aller Deutlichkeit vor uns. Wir verdanken das im wesentlichen jener 50 epistola prima, die unter dem Namen des Germanus geht. Sie ift im Folgenden zu Grunde gelegt (vgl. Rietschel I, 312 ff.; Arnold, Cäsarius v. Arelate 133 ff.). Ratechu= menen= und Gläubigenmesse find zu einer Einheit verwachsen. Ein reich ausgestatteter Eingangsakt hat fich an die Spise gestellt. Versuchen wir das Bild zu rekonstruieren : I. Eingansakt: 1. Unter bem Gesang einer Antiphone zieht ber Briefter an ben Altar. 55 2. Er eröffnet den Gottesdienst mit der sog. Präfatio, d. i. mit einer gelesenen kurzen Ansprache, in der er das Bolk zu gehöriger Andacht und Gebet ermahnt (daher MSL 72, 89 die Uber= fdrift: de praelegere und die Borte: ut tam monendum quam exhortandum nutriat in plebe bona opera et extinguat mala; ein Beispiel solch einer Präfatio bei Mone, S. 22 [bie Gebete S. 30 und 30/31 tragen fälschlich diesen Namen] oder MSL 72, 227; 60

230; 232; 235; 238 u. ö.). 3. Der Diakon gebietet Stillschweigen (Gregor v. Tours, hist. Franc. VII, c. 8), und ber Briefter fegnet das Bolt mit bem Grug: Dominus sit semper vobiscum, worauf das Bolf mit: Et cum spiritu tuo antwortet. 4. Nun folgt eine Collectio; solche Kollekten besitzen wir in großer Menge; sie stehen meist in 5 ben Sakramentarien nach der Präfatio unter der Formel: "collectio sequitur" (z. B. MSL 72, 227 D; 230 A/B; 232 D; 238 u. 239 u. ö.). 5. Das "Hagios" (Irishagion), das nun seine Stelle hat, stimmt der Priester griechisch und lateinisch an, worauf das Amen als Responsum folgt; drei Knaben singen darauf das Kyrie. 6. Daran schließt sich der Gesang bes Benedictus, ber Lobgesang bes Zacharias (Lc 1, 68 ff.), bie sog. Prophetia. 10 7. Diese klingt in eine "Collectio post prophetia" aus (MSL 72, 227; 335; 337; 460; 462; 520; 546; 551; 554; Mone S. 21; 37), bie beutlich auf ben Zacharias gesang Bezug zu nehmen pflegt. Dies der Vorbereitungsaft. Nun folgt II. die Katechu= gestung Sezug zu nehmen pftegt. Dies der Soboereinungsalt. Run johgt 11. die Rutecht-menenmesse, und zwar hier 1. Die brei Leftionen (prophet, epistol. und ebangel.; bgl. Gregor b. Tours de mirac. S. Mart. I, 5). Zwischen die epistolische und die eban= 15 gelische wird ein Gesangsaft eingeschoben: der Gesang der drei Männer im feurigen Ofen (bgl. IV. Conc. v. Tolebo 633 can. 14 Bruns I, 228) und ein von Knaben (ober vom Diakon, Gregor von Tours, hist. Franc. VIII, 3) gesungenes Responsorium. Es muß auch üblich gewesen sein auf das Benedicite eine Kollette folgen zu lassen (MSL 72, 458). Mit helpenberg Teierlichteit wellicht ich die Ebangessensorieleiume in der ben Bestensorieleiter ben Mit besonderer Feierlichkeit vollzieht sich die Evangelienverlesung. Unter dem Gesang des 2011 verschwerer geterniorer vereinigten pougleof nic Schangelienverlejung. Unter dem Gelang des
20 Trishagion durch den Rlerus wird das Evangelienbuch in Prozession, voran der sieben-armige brennende Leuchter, zum Lesepult getragen; nach der Lestion setzt der Rlerus ein mit: Gloria tidi, domine, um schießlich unter abermaligem Gelang des Trishagion das Evangelienbuch zurückzugeleiten. 2. Nun folgt die Predigt und auf sie 3. das allgemeine Fürbittgebet des Diakonen (ein Beispiel bei Mone S. 30), woran sich 4. eine Kolleste Diakon die Entlassungesormel der Katechumenen, obwohl sie gegenstandslos geworden ist.
UI Die Glichbigermette heringt 1. mit der feierlichen Muster auf Glausste auf der III. Die Gläubigenmesse beginnt 1. mit ber feierlichen Auftragung ber Elemente auf ben Altar (die oblatio): in einem turmartigen Gefäß, bez. in einem Relch, beide verhüllt, werden fie auf ben Altar gestellt und barauf enthüllt; ber Bein wird mit Baffer gemischt 80 und das Brot auf das corporale gelegt. Dazu wird der son (Bjalm?) gesungen. Bei ber nun folgenden Bieberverhüllung werden die laudes ober bas breimalige Hallelujah gesungen. Nun folgt 2. die Verleiung verden die Audes ober dus dreimanige gaute-lujah gesungen. Nun folgt 2. die Verleiung der Diptychen, die in eine Kollekte ausklingt (collectio post nomina 3. B. MSL 72, 225; 228 u. o.). Daran schließt sich 3. der Friedenskuß mit einer Kollekte (collectio ad pacem 3. B. MSL 72, 225; 228 u. o.), 85 und daran 4. die sog. Contestatio (d. i. der sonst Prästing genannte, mit Sarsum corda beginnende Gebetsatt), die 5. in das Sanctus ausklingt, an das sich wiederum ein Collectio post sanctus (3. B. MSL 72, 231) anschließt, bie 6. zu ben Einsetzungsworten überleitet (daß sie mit "qui pridie quam pateretur" begannen, ist schnieden aus MSL 72, 93 A zu schließen); auch an biese schließt sich wieder ein Gebet ("post 40 mysterium" ober "post secreta") an, das die Anamnese (z. B. MSL 72, 226 A) ober die Epitlese (z. B. Mone S. 18; 21; 23; 26; MSL 72, 237 B; 246C) ober die Bitte um güitge Annahme des Opsers (z. B. a. a. D. 243 C) enthält (dies lestere schon römischer Einfluß). 7. Während des nun folgenden Brechens des Brotes fingt der Klerus eine Antiphone; die Partikeln des Brotes werden in der Form eines 45 Kreuzes gelegt (II. Synode b. Tours 567 can. 3 Bruns II, 226). 8. Ein Gebet leitet zum Baterunser, das die Gemeinde mitspricht, über, ein anderes, meist die siebente Bitte fortsetzend (3. B. Mone S. 29; MSL 72, 226 A; 229 A), schließt es ab. 9. Jum Segensatt forbert ber Diaton burch ben Ruf: "Humiliate vos benedictioni" auf; ber Segen selbst bestand, wenn ihn der Bischof sprach, aus einem meist sechsgliederigen Gebet 50 für das Volt (3. B. MSL 72, 226), während dem Priester nur entweder der aaronitische Segen ober die Formel: "Pax, fides et caritas et communio corporis et sanguinis Domini sit semper vobis" zugestanden war. 10. Nun folgt die Kommunion, und zwar fo, daß die Männer, ebe fie zum Altar treten, fich die Hände waschen, die Frauen fie mit einem Luch bebeden. Dabei wird das Trecanum gefungen; was damit gemeint 55 ift, ift unficher. 11. Die Deffe fcbließt mit einem Gebet, ju bem ber Briefter burch einige turze Worte (unter der Überschrift: post communionem) auffordert. — In der Qua-turze Worte (unter der Überschrift: post communionem) auffordert. — In der Qua-dragesima schwieg das Hallelujah, das Benediktus ober die Prophetie und der Gesang der brei Männer (MSL 72, 96 D und 98 C). — So mag in Gallien ums Jahr 600 die Messe gehalten worden sein. Doch ist dabei zu beachten, daß die lokalen Verschiedenheiten e febr groß gewesen sein muffen; Cäsarius von Arelate bat sich namentlich um eine größere

Gleichmäßigkeit bemüht. Verschiedene Synoden treten dafür ein: die zu Bannes 465 c. 15, zu Agde 506 c. 30, zu Spaon 517 c. 27 (Bruns II, 145; 152; 170). Aber weber können wir uns ein klares Bild von jener Abweichungen, noch von dem Erfolg dieser Einigungsbestrebungen machen.

4. Die spanische Liturgie. Die Frage nach dem Ursprung der spanischen Liturgie 5 wird verschieden beantwortet. Die einen, ausgehend von der großen Verschiedenheit zwischen biefer und der römischen einerseits und der großen Verwandtschaft zwischen ihr und ber gallikanischen Liturgie andererseits, sagen: Die spanische und die gallikanischen Liturgie andererseits, sagen: Die spanische und die gallikanische Liturgie haben beide eine Burzel, das ist die assatische (Lessleus, Mabillon, Bickell u. a.). Rur gehen die Meinungen darüber auseinander, welche dieser beiden Liturgien am eheften sich ent= 10 wickelt und die andere beeinslußt habe. Lessleus sagt, das sei die spanische, Mabillon und Bidell u. a. fagen, das fei die gallikanische gewesen. Die anderen (Gams, Probst) behaupten, die älteste spanische Messe sie die römische gewesen, erst allmählich habe sich die sog. mozarabische entwickelt. Dies ist insofern wohl richtig, als man kirchlich "eben in Spanien römijch war" (A. Harnack, Die Milfion und Ausbreitung des Chriftentums S. 530). 15 Allein die römische Liturgie war eben auch die öftliche. Damit finkt der ganze Streit in fich zusammen. Die Frage aber, welche Liturgie früher sei, die gallikanische oder die mozarabische, scheint mir überhaupt falsch gestellt und darum nicht beantwortbar zu sein. Hin und her haben sicher vielerlei Einstüffe stattgefunden. Einzelne Lichtsttrahlen für die spanische Liturgie bedeuten einzelne Spnodalbeschlusse aus dem 6. Jahrh. Ein Ronzil von 20 Balencia von 524 c. 1 bezeugt uns die Schriftverlefung (vgl. auch I. Ronzil v. Toledo 398 c. 2 u. 4 Bruns I, 204) und die Predigt, fotvie die Opferdarbringung, Afte, an benen die Ratechumenen noch teilnehmen sollen; darnach sind sie zu entlassen (Bruns II, 24). Das ist eine magere Runde. Auch andere Kanones sagen uns nicht viel mehr, als was wir uns selbst denken können und was sich anderwärts genau so findet, daß nämlich 25 eine große Berschiebenheit der liturgischen Formen eingerissen war, der zu wehren verschie-bene Konzile (zu Gerundia 517 c. 1; Bruns II, 18; zu Braga 563 Bruns II, 33) vergebens versuchten. Neben den Konzilsalten zieht man hier meist auch die im Miss. mixtum enthaltenen Messen der Fasttage (MSL 85, 305–478) heran. In ihnen fehlt nämlich ber ganze Eingangsalt, fo daß ber Gottesdienst mit der alttestamentlichen Schrift= 20 verlesung beginnt. Man fagt, dies fei das Ursprüngliche gewesen (Brobst, Rietschel). Die früheste christliche Sitte war es sicher, und es ist begreislich, daß man sich scheute, gerade in der Ofterfastenzeit den Lesungen einen Alt voranzustellen, der mit seinem häufigen Hallelujah vorwiegend einen freudigen Charakter trug (Ifibor, de off. occl. I, 13). Allein teinestwegs enthalten nun diese Meffen in ihrem sonstigen Berlauf eine Form, die wir mit 25 Bestimmtheit vor Isidor seten könnten. Bielmehr bleibt dieser der erste wirklich beredte Zeuge für die spanische Messe. Vor allem aus seiner Schrift de officiis eccl. läßt sich (unter Bergleichung mit bem Miss. mixtum) ein beutliches Bilb ber Deffe zu feiner Beit gewinnen; allerdings am wenigften vom Eingangsakt. Man kann vielleicht annehmen, daß er aus Antiphone, Responsorium und Gebet bestand. Sicheren Boden haben wir erst 40 mit ben Lektionen unter ben Jugen. Es fand eine breifache Lefung (MT, Spiftel und Evangelium) statt; der Diakon gebietet vorher Stillschweigen. Die alttestam. Lektion las ber Lektor, bie Epistel ber Subdiakon, das Evangelium der Diakon (anders MSL 83, 895). Ist im 2. Buch de off. eccl. das Rapitel de acoluthis echt (vgl. Kliefoth II, 289), so wurde in feierlicher Prozession das Evangelium zur Verlesung getragen unter Borantragung 45 von Lichtern. Istvor kennt auch die Predigt (II, 5 u. 7), und zwar sowohl als Aufgabe des Bischofs wie des Presbyters (gegen Rietschel I, 323). Ist doch auch sonst die Predigt für das 7. Jahrh. und später in Spanien bezeugt (vgl. z. B. Bd IX S. 60, 56; vgl. das Homiliar v. Toledo ed. Morin). Nach ber Verlesung des ALS wurde ber Gesang ber brei Männer antiphonisch gesungen (de off. eccl. I, 6; 4. Synobe v. Tolebo 633 c. 14 50 Bruns I, 228). Nach dem Evangelium wurden die Laudes d. i. das Hallelujah gefungen (cf. auch 4. Synode v. Toledo 633 c. 12 Bruns I, 227). Jsidor kennt auch die Ent-lassung der Katechumenen noch (Etym. VI, 19, 4), und sie hat an dieser Stelle ihren Play gehabt. (Bon Entlassung von Energumenen und Bönitenten ift weber bei Ifibor noch im Miss. mixt. die Rede; gegen Rietschel I, 323; benn die Handauflegung burch 55 Exorcisten ift keine Entlassung der Energumenen; und die Formel: Statis locis vestris ad missam im Miss. mixt. MSL 85, 307 befagt boch das Gegenteil von einer Ent= fernung; bgl. Roch, Die Büßerentlaffung in b. abenbl. Rirche in ThOS 82 [1900] 529 ff.). Nun beginnt die alte Gläubigenmesse mit dem "offertorium" (I, 14), nach Isidor ein Gelang, den das Miss. mixt. sacrificium nennt. Bei diefem antiphonischen Gesang 60

wurden die Elemente auf den Altar gebracht. Darnach erfolgte das Händewaschen des Priefters. Jest beginnt nach spanischem Sprachgebrauch bie Missa. Das damit nicht ein einzelnes Gebet, sondern ein großer Gebetsalt bezeichnet wurde, ergiebt sich schon aus der Uberschrift von c. 15 im 1. Buch seiner off. eccl.: De missa et orationibus, beweist 5 aber auch die häufige Überschrift ad missam officium im Miss. mixt. (3. B. MSL 85, 109 A; 121 A u. ö.), aber auch bie Formel: Incipit missa, ber eine besondere Rubrif: oratio folgt (3. B. MSL 85, 113 C). Die "missa" im speziellen Sinn beginnt mit einer Aufforderung zum Gebet: "Prima (orationum) oratio admonitionis est erga populum, ut excitentur ad exorandum Deum" (de off. eccl. I, 15). Bei-10 fpiele bafür enthält das Miss. mixt. in Menge. Meist lautet die Anrede : Fratres carissimi ober dilectissimi (3. B. MSL 85, 113 C; 123 B; 133 B). Oft ift aber aus der Aufforderung ein Gebet felbst geworden (3. B. MSL 85, 128 A); und zwar muß das schon zu Istdors Zeiten der Fall gewesen sein, weil er diese oratio admonitionis doch eben zu den orationes rechnet. Run folgt das eigentliche Gebet selbst, das nach Istdor 15 (I, 15) ber gnäbigen Annahme ber Bitten und ber Opfergaben ber Gläubigen gilt. Eð ftebt im Miss. mixt. oft unter der Auffchrift: Alia oratio (3. B. MSL 85, 133 C; 138 A; 308 A), hat aber hier einen viel reicheren und verschiedenartigen Inhalt erhalten. Jest muß die Berlefung der Namen der Opfernden und der Toten, für die geopfert wird, stattgefunden haben, benn es folgt als tertia oratio bei Ifibor ein Gebet pro offeren-20 tibus sive pro defunctis fidelibus, bas Gebet post nomina. Einft hatte bier ber Friedenstuß seine Stelle, aber zu Isidors Zeit ist nur noch das Gebet pro osculo pacis (ober ad pacem im Miss. mixt.) gesprochen worden. Jest folgt bie illatio, b. h. die Bräfation in der römischen Messe, und zwar in der Form: "Aures ad dominum", ("diaconus praemonet aures ad dominum haberi", ep. I. ad Leudefr.). Das Gebet flingt 25 aus in das Trishagion und das Osanna in excelsis. Daß jest zu den Einsetungs-worten übergeleitet und diese rezitiert wurden, ist aus ep. 7 ad Redempt. 2 (MSL 83, 905) zu entnehmen. Die Anamneje wird nicht gefehlt haben. Nun ichloß fich bie Gpitleje, als 6. Gebet nach Isidor, an, "ut oblatio quae Deo offertur, sanctificata per spiritum sanctum, corpori et sanguini confirmetur" (I, 15 u. 18). Vom nun so folgenden Bekennen des Nicano-Konstantinopolitanum weiß auch Isidor (I, 16), denn die 3. Synode von Toledo 589 c. 2 (Bruns I, 213) bestimmte, daß dies Bekenntnis "per omnes ecclesias Hispaniae vel Gallaciae" vor dem Baterunfer zu betennen fei. Das Rezitieren des Herrengebets, - in Fibors Zählung das fiebente Gebet - wurde 633 durch die 4. Spnode zu Tolebo c. 10 (Bruns I, 225 f.) allgemein angeordnet. Die benedictio 85 populi, bie stets breigliederig ist (abgesehen von der Schlußdorologie), worauf sich de off. eccl. I, 17 bezieht, leitet zum Kommunionsaft über. Bon einem Dankgebet und einer Entlaffungsformel fagt Ifibor nichts, boch werben fie taum gefehlt haben. Dies ift ber Gang ber Meffe zu Ifibors Zeit. Daß er felbst ber Schöpfer ober abschließende Re-formator dieser Meffe gewesen sei (so 3. B. Bäumer, Gesch, des Breviers 244), läßt sich 40 nicht beweisen. Daß er auf die reformatorischen Beschluffe des 4. Konzils von Zoledo 633 von besonderem Einfluß war, dafür spricht, daß viele Bräuche, die hier zu allgemeiner Anerkennung gebracht werden sollen, von ihm in seinen off. eccl. als geltend vorausgesetst werden.

5. Nun erübrigt es noch, die keltisch=angelsächsische und die neapolitanische 25 Meffe ins Auge zu fassen. Bas die erstere andetrifft, so sind die erhaltenen Quellen so start römisch gefärbt, daß es nicht möglich ist, ihre ursprüngliche Form herauszuschälen. Daß aber auch hier eine eigenartige Form vor dem Eindringen der römischen gebräuchlich war, steht außer Frage. Beweis dessen ist die Anfrage des Augustinus dei Gregor I. nach der Ursache der von der römischen so verschiedenen Liturgie "in Galliarum escelesia" 50 worunter ohne Zweisel Britannien mit gemeint ist. Wir können daraus ferner mit ziem= licher Sicherheit schließen, daß der Ritus, den Augustin bei den Briten sand, im wesentlichen der gallikanische war. In der gleichen Lage bestinden wir uns, wenn es gilt, die

lichen der gallitanische war. In der gleichen Lage befinden wir uns, wenn es gilt, die neapolitanische Meffe zu rekonstruieren. Hier sind die Quellen noch weit dürftiger. Denn sie beschränken sich im wesentlichen nur auf das Evangelienlektionar und auf die Taufborbereitung (vgl. Wiegand, Die Stellung des apostol. Symbols S. 169 ff.). Aber auch hier können wir mit Bestimmtheit sagen: Die Liturgie Süditaliens war im 6. Jahrh. jedenfalls eine von der römischen sehr verschiedene, nur daß wir eben außer Stande find, sie zu rekonstruieren. —

Was zeigt uns nun diefe kurze Übersicht über die außerrömischen Liturgien in ihrem 50 Verhältnis zu einander und zur römischen Messe? Folgende Thatsachen stehen fest: 1. Bevor Rom im 3. ober 4. Jahrh. anfing, wessentliche Änderungen in der Liturgie der Messe vorzunehmen, hatten alle abendländischen Kirchengebiete im wessentlichen ein und denselben Aufdau des Gottesdienstes, und zwar denselben, den auch der Often hatte. 2. Die Entwicklung Roms hat nur, so viel wir wissen, die afrikanische Rirche mitgemacht, so daß sich im wessentlichen zwei Typen gegenüberstehen: der römisch-afrikanische und der Typus der 5 anderen Rirchengediete. 3. Dieser letztere Typus hat, bei allen Änderungen, am ursprünglichen Schema viel treuer seitgehalten als Rom. — Bergleichen wir diese beiden abendländischen Typen mit den öslichen Liturgien, so zeigt sich, daß Rom, wie wir sahen, im 4. Jahrh. den spielwen Aufnahme gestattete, während das übrige Abendland mit ver byzantinischen Entwicklung ging. Der Punkt, an welchem diese Berschiedenheit zu 10 Tage tritt, ist die Stellung der Oblation, also vor der Präfation hatten, und diese Stelle, wie ganz begreislich, bei der Oblation, also vor der Päräfation hatten, und diese Stelle, wie ganz begreislich, bei der Oblation, also ver much während des 7. Jahrhunderts (Brightman I, 528 und 535 f.) bewahrt haben, hat die schreund des 7. Jahrhunderts (Brightman I, 528 und 535 f.) bewahrt haben, hat die schreund dies Liturgie stelle auch in der byzantinischen Liturgie vor dem und während des 7. Jahrhunderts (Brightman I, 528 und 535 f.) bewahrt haben, hat die schreund dies für und der der schreunderts (Brightman I, 528 und 535 f.) bewahrt haben, hat die schreundert (Brightman I, 466 und 474). 15 Dies nahm Rom und Afrika an, während jonst das Abendland fich an die alte, auch von Byzanz gewahrte Sitte hielt.

Diese Thatsachen geben auch in großen Zügen die Entwickelung der abendländischen Meglitungie bis etwa ins 7. Jahrhundert. Bis dahin zeigt sich ein starker Einsluß des Oftens, dem selbst Rom sich nicht ganz zu entziehen vermag. Von da ab aber hört 20 dieser Einstrom auf, und Rom beginnt mit seiner Liturgie den Westen zu erobern. Natürlich haben sich die Liturgien der verschiedenen Kirchengebiete auch mannigsach gegenseitig beeinslußt, ein Brozeß, der noch sehr wenig aufgehellt ist. Besonders eng mütsen die Beziehungen zwischen Gallien und Spanien gewesen sein.

Die soeben vorgetragene Entwicklung der abendländischen Gottesdienstform entspricht 25 nicht den disher vertretenen Anschauungen. Junächst ist man schon darüber nicht einig, daß wirklich zwei Grundtypen einander gegenüberzustellen seine. Man hat (Neale) der römischen und der gallischenzischen die mailändische als eine Mischform von jenen beiden entgegengestellt. Oder man hat (Ceriani und Magisstretti) die römische und die mailändische als zusammengehörig angesehen, während Duchesne die auch von uns vertretene Grups 20 pierung für richtig hält, aber der Meinung ist, daß erst im 4. Jahrhundert über Maisland, und zwar durch den bedeutenden Bischos Augentius (355-374), einen Kappadozier, die östliche Liturgie eingedrungen sei und sich von Mailand her, namentlich unter der Autorität des Ambrossus, über Gallien, Spanien und Britannien verbreitet habe. Andererseits haben englische Liturgise tie vor Duchesne behauptet, die galliknische Liturgie sei gebracht vorden, von sie sich giber den Gründern der Kirche von Luchesne berdetten von der Gallien gebracht vorden, von sie sich die sei war, sohalt man weiß, daß die römische Liturgie im Ansang keine andere war, als die des Westens sonscheren sonscheren zusachten ausgamer und konfervativer verlief. Man wird nicht leugnen können, daß die von uns vorgetragene Entwickelung außerordentlich selles finfacheit einnen, daß die von uns vorgetragene Entwickelung durch große Einsacheit sich ausgeichnet. Die Einheitlichseit der Liturgie in ihrem Grundstoch hat alle geschickliche Mahr-

Die Einheitlichkeit ver Liturgie in ihrem Grundstock hat alle geschichtliche Wahrscheinlichkeit für sich. Die Liturgie, von Haus aus durch ihre Anleihe beim jüdischen Synagogengottesdienst und den kultischen Mahlen auf gewisse feste Formen gestellt, mußte, es je mehr der Enthusiasmus zurücktrat und das Amt, vor allem das dischösliche, erstarkte, zu einer sesten Form gelangen, die als die christliche schlechthin galt. Bildete sich irgendtwo eine Gemeinde, so trat sie durch ihren Gottesdienst in die Erscheinung und durch die Art dieses Gottesdienstes legitimierte sie sich vor sich und anderen als christlich. Böllig neue liturgische Formen zu schaffen, wäre ebenso ein Absall gewesen, wie das Entwickeln einer so neuen Lehre oder Verfassung. Dennoch war die Liturgie kein starres Geses. Sie ließ der Freiheit allerdings einen gewissen Ander, und je gescherter der Bestand einer Gemeinde war, je machtvoller das Sichössichen, und je lebendiger der Bestand einer Gemeinden und Rirchengebiete untereinander, desto waren Anderen Anderen möglich. Aber bei alles dem schaft überall das Grundschema beutlich hervor, so daß ein Gbrift von auswärts jeder so geit sich darüber soft wird so einer anderen das er im christischenstie schaft werte soller das bischösstenste varen war, das gerundschema verte were schaft die Bestand einer Son auswärts jeder so geit sich doch darüber soft wer under hervor, so daß ein Christ von auswärts jeder so geit sich doch darüber soft wer anderen war, daß er im christlichen Sottesdienst schaft die bestand. Burde also eine Gemeinde von einer anderen her gegründet, so gab sie ihr selbstwerständlich ihre Liturgie mit, die meist treu bewahrt wurde.

Die geistvolle Hypothese von Duchesne, in der, wie gesagt, die Gruppierung der Liturgien uns richtig zu sein scheint, hat vor allem dies gegen sich, daß der plözliche Ein= 60 bruch der öftlichen Liturgie so schnell und so gänzlich und so allgemein außerhalb Roms die vorher herrschende Liturgie verdrängt habe. Wer aber weiß, wie zäh liturgische Formen festgehalten zu werden pflegen, der wird sich nicht leicht davon überzeugen lassen — wenn nicht unwiderlegliche Zeugnisse dassür auftreten —, daß eine Liturgie eine andere in vers hältnismäßig turzer Zeit spurlos vernichtet habe. Richtig mag es immerhin sein, daß Mailand für manchen Einfluß von Osten her die Eingangspforte gebildet hat. Aber ebenso rege war der Verkehr Galliens mit dem Osten. Ubrigens läßt Duchesne ganz die Frage offen, welche Liturgie denn in den christlichen Gemeinden des Westens vor dem 4. Jahrhundert geherrscht habe.

- 10 Bisher war nur von dem Aufbau der Messe die Rebe, und nicht von den Formeln, den Gebeten. Aber auch in ihnen spiegelt sich die Geschichte, und bei der Frage nach der Verwandtschaft der Liturgien untereinander fallen sie schwicht. Allein noch hat sich niemand die Mühe einer sorgsältigen Untersuchung gemacht. Vor allem hierbei würde die Abhängigkeit des Westens vom Osten in die Augen springen. Es ist 3. B.
- 15 sicher, daß in den Moneschen Messen Gebete von sprischem Typus verarbeitet find. In der mozarabischen Messen wir östlichen Einfluß erscheinen z. B. in dem ganzen Abschnitt vom Baterunser an dis zum Nießungsatt (MSL 85, 119). Fast für alle Gebete und Formeln, die hier erscheinen, ist eine östliche Barallele nachweisbar. Ich stelle z. B. solgende Formeln nebeneinander: Mozarad. Liturgie: "Chorus: Qui sedes super Cherudim,
- 20 radix David, alleluia". Griech. Jatobus-Lit.: "... δ καθήμενος έτι τῶν χερουβίμ" (Brightman I, 58b). — Mogarab. Lit.: "Sancta sanctis et coniunctio corporis Domini nostri Jesu Christi: sit sumentibus et potantibus nobis ad veniam: et defunctis fidelibus prestetur ad requiem." — Griechifche Jatobus-Lit.: "Tà ἄγια τοῖς ἁχίοις.... Ένωσις τοῦ παναγίου σώματος καὶ τοῦ τιμίου αίματος τοῦ χυρίου
- 25 xal θεοῦ xal σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ. [Ο διάχονος]: Υπὲς ἀφέσεως τῶν ἀμαρτιῶν ἡμῶν καl ίλασμοῦ τῶν ψυχῶν ἡμῶν ... ἀναπαύσεως τῶν προκεκοιμημένων πατέρων τε xal ἀδελφῶν" (Brightman I, 62); offenbar bietet bie Mozarab. Lit. eine verftümmelte Formel. Mozarab. Lit.: "Gustate et videte, quam suavis est Dominus, Alleluja." Griech. Safobus-Lit.: "Feiσaσθε xal ἰδετε ὅτι χρηστός
  80 δ κύριος" (Brightman I, 63). Schon biefe wenigen Beilpiele zeigen ben unverfennbaren Ginfluß bes Oftens. 3hn genauer abzugrenzen, ift hier nicht ber Ort und fann nur in

forgfältiger Untersuchung geschehen.

- IV. Die Berbrängung der nichtrömischen Mehliturgien durch die römische. Es ist ein jahrhundertlanger stiller Kamps, den die römische Liturgie gegen so die sonstigen abendländischen Liturgien geführt hat, ein Ramps, in dem die Befiegten nur zu oft dem Sieger selbst die Thore geöffnet haben. Daß die römische Liturgie über alle anderen siegen mußte, entspricht dem Gang der Kirchengeschichte. Nicht die größere Schönheit, nicht die höhere Würde oder Feierlichkeit, nicht die größere Berstänblichkeit oder Bolkstümlichkeit hat der römischen Liturgie den schleßlichen Erfolg eingetragen, sondern 20 das Ansehen und die Macht Roms in allen kirchlichen Fragen auf der einen Seite und
- to das Ansehen und die Macht Roms in allen kirchlichen Fragen auf der einen Seite und der Drang der verschiedenen Kirchengebiete, einer endlosen Zerfahrenheit im Kultischen ein Ende zu bereiten, auf der anderen Seite; das sind die Momente, aus denen sich diese Entwickelung zur Genüge erklärt. Es ist nicht so, als wären die Bäpste selbst undedingt darauf ausgewesen, fremden Gebieten römischen Gebrauch ausgewesen; am wenigsten
- einde zu Settelen, und set undeten Stud, ode pins sie Bönnen, und sie Gelbft unbedingt wickelung zur Genüge erklärt. Es ist nicht io, als wären die Bäpste selbst unbedingt barauf ausgewesen, fremden Gebieten römischen Gebrauch aufzuerlegen; am wenigsten so gilt dies von Gregor I., wie wir noch sehen werden. Die Anregung, römische Rultusfitte und Ordnung im Lande einzuführen, sam zunächst aus diesen Ländern selbst. Es hat sicher schon früh ein stillschweigender Einfluß römischer Formen und Gebete da und dort stattgefunden. Afrika ging ganz mit Rom, als verstehe sich das ganz von selbst —, in das Licht der Geschichte rückt dieser Brozes bei den sonstitigen westlichen Gebieten
- in das Euge der Gelahate tudt vielet prozes der den schnigert werneten soboeren so doch erst, als 538 Bischof Profuturus von Braga, der Metropolit des Suevenreiches, sich an Papst Silverius wandte um Aufschluß über liturgische Fragen: ihn trieb das Interesse an größerer Einheitlichkeit im Kultus. Der Papst Bigilius, der Nachfolger, übersandte außer der Tausstliturgie den Meßkanon und die Oftergedete, als ein Beispiel, welche Gebete und in welcher Weise man in Rom diese Gebete zu variieren pflegte. Ohne
- 55 Erfolg ist das nicht geblieben. Jebenfalls wurde wenigstens in Braga der Gottesdienst römisch gestaltet. Denn auf dem Konzil zu Braga 563 — mittlerweile waren die Sueven orthodor geworden — wurde jenes päpstliche Schreiden verlesen und man ordnete die all= gemeine Einrichtung der Messe nach römischem Musster an (c. 4 Bruns II, 34). Aber das blieb im wesentlichen wohl so gut wie ganz auf dem Papier. Denn die Westgoten 60 etablierten auf der pyrenäischen Halbinsel eine Reichstirche, die ihre Seldstständigkeit Rom

gegenüber ängstlich wahrte. Die Bischöfe, vom König ernannt, verlieren seit Anfang des 7. Jahrhunderts fast vollständig die Verbindung mit Rom. Die Spnoden, zugleich Reichsversammlungen, arbeiten weiter daran, die Einheitlichkeit im Kultus durchzuseten (vgl. 4. Synode von Toledo 633 c. 2 Bruns I, 221; vgl. die 11. Provinzialsprode von Toledo 675 c. 3 Bruns I, 309). Verschiedenheiten in der Messe, bie bekämpft werden, find 3. B., 5 baß etliche in der Sonntags und Heiligenmesse den Gesang der drei Männer im feurigen Ofen und wieder andere die benedictio populi zwischen Baterunser und Kommunion ausließen (Bruns I, 228). — Indessen ganz ohne Einfluß ist Rom doch wohl nicht nicht geblieben, und zwar zeigt das der Kanon des sog. Missale mixtum. Zwar davon tann nicht die Rede sein, daß die ganze römische Kanonsform aufgenommen worden wäre, 10 aber sowohl das Stillgebet nach dem Sanctus (MSL 85, 116 C), wie die Verdrängung der Spiklese nach dem Qui pridie und das Gebet: Te prestante (MSL 85, 117 B) sind römische Einflüsse. Die Konstruktion des römischen Kanons lehnte man schon dess-halb ab, weil man an der Verlefung der Namen vor der Präsation feschielt (114 B) (daß beim Nießungsalt des Priefters noch ein Memento pro mortuis [MSL 85, 120A] 15 gebetet wird, ift eher öfulicher, als römischer Einfluß [Renaudot II, 43]). Bielleicht hat auch römisches Borbild darin gewirkt, daß das Fürbittgebet nach der Evangeliumsverlefung, bez. Predigt (daß der ganze, jest auf das Evangelium folgende Bassus [112 C — 113 A] ein Einschub ist, bavon wird gleich die Rede sein) zu einem höchst bescheidenen Umfang zusammengeschrumpst ist. Jedenfalls hat aber die fränkisch-germanische Kirche auch ihren 20 Einssluß noch geltend gemacht, denn die Offertoriumsgebete (vgl. die eben eingeschaltene Notia) und bie völlig deplazierte Epiklefe finden fich in franklichen Meffen wieder (vgl. 3. B. Martène, De antiquis eccl. ritibus I [Antwerpen 1763], 236b). So hat Spanien boch im Ganzen seine Eigentümlichkeit zu wahren gewußt, und es hat einen harten Rampf gekostet, bis endlich Rom der mozarabischen Messen ganz ist ihr das nicht einmal ge= 25 lungen — ein Ende machte. Das geschah durch Gregor VII., nachdem unter Alerander II. wenigstens in Arragonien (1068) der römische Ritus eingeführt war. Jener Papst erreichte es, daß die Synode von Burgos 1085 die römische Liturgie für ganz Spanien als giltig erklärte. Nur Toledo, einst der Mittelpunkt der westgotischen Reichskirche, widersetzte sich und erreichte eine Ausnahmestellung. Doch 1285 hatte die altspanische Liturgie auch 20 hier ein Ende. Allein tot war fie doch noch nicht. Der Erzbischof Limenes erwarb beim Papste sechs Pfarrkirchen Loledos (dazu kam später noch eine Kapelle in Salamanca) das Vorrecht, die heimische, allerdings der römischen stark angenäherte Liturgie gebrauchen zu dürfen; und das ist noch heute in Kraft.

Sehr früh schon mag Ma i land sich römischem Einfluß geöffnet haben. Die An= 85 näherung wird auch hier sich vor allem im Ranon vollzogen haben. Denn alle und bes tannten mailändischen Liturgien haben nur ben römischen Ranon. Ift die Schrift de sacramentis wirklich mailändisch (aber nicht ambrosianisch) und bietet sie nicht etwa gar die Vorlage für die römische Messe mann (vgl. oben S. 707, 45 ff.), so ist es nicht untwahrscheinlich, daß sie ein Dokument, vielleicht sogar das älteste, jener ersten Einwirkung Roms 40 bildet. Aber auch diese Einwirkung wurde nicht von Rom aus betrieben. Noch im 9. Jahrhundert hatte Mailand seine, allerdings stark romanissierte Messe (Waalafried Strabo MSL 114, 944). Sie galt als ambrosianisch, und dieser Name bestte sie (Waalafried Strabo, De red. eccl. 22 MSL 147, 583). Bis auf diesen Tag hat sich Mailand einige Sonderheiten zu erhalten gevußt.

Ebensotvenig gelang es, die römische Liturgie in England, Schottland und Jrland böllig zur Herrschaft zu bringen. Hier entsprach die Einstührung des römischen Ritus anfangs auch nicht den Wünschen des Landes. Der erste Vorstoß Roms machte der 596 von Gregor I. zur Betehrung der Angelsachsen ausgesandte Augustin; er hat unter den betehrten Angelsachsen sieher von die vonschlichten und geschlicht. Uber dieser Missionserfolg so war nicht von Dauer. Nochmals mußte die Christianisserne tommend, die natürlich von nicht von Dauer. Nochmals mußte die Christianisserne tommend, die natürlich vieren Ritus mitbrachten. Wieser griff Rom in die Entwickelung ein: Papst Vitalaian ernannte 668 einen griechischen Mönch, Theodor aus Tarsus in Eilicien, zum Erzbischof von Canterbury. Dieser geschäfte und thatkräftige Kirchenfurft gab der englischen Kirche so ihren sicheren Bestand. In Bezug auf die Liturgie war er, der Grieche, jedenfalls zu Zugeständnissten geneigt. Indefinen andere neben ihm waren eifrige Verscher der römischen Eiturgie, und so hat das Konzil von Clovesho 747 (c. 13. Haddan and Studds, Councils III, 367) die Einstückung des römischen Ritus für ganz England vorgeschrieben — ein Beschluch, der wie so viele andere gleichlautende fürs erste nur höchst mangelhaft durch= so

geführt wurde. Meßbucher aus dem Mittelalter, vor der normannischen Einwanderung (1066), zeigen noch viele nicht-römische Bestandteile (Leofric Miffale, Miffale von Robert von Jumieaes. Miffale der Augustiner=Abtei von Canterbury ed. Rule 1896). Einbeitlich waren die Bräuche aber nicht. — In Irland läßt sich das gleiche beobachten. Abamnan, 5 Abt eines schottischen Klosters auf der Infel Jona, ein eifriger Anhänger römischer Sitten, feste auf der Synode zu Tara in Nordirland 692 den Beschluß durch, die beimischen Bräuche aufzugeben. Aber auch das stand auf dem Bapier. Erst im 12. Jahrhundert wurde die römische Form energisch durchgeführt, und zwar durch Malachias von Armagh (1134-1148), durch Bischof Gillebert von Limerik (1106-1139) und endlich durch die 10 Synode von Cajbel 1172. — In Schottland wird mit der alten Liturgie erst im 11. Jahr hundert gebrochen. Wenden wir uns der Frage nach dem Einfluß der römischen Meßliturgie auf die gallilanische zu, so ist wohl zu unterscheiden zwischen den einzelnen Gebeten und kurzen Formeln einerseits, und bem Aufbau der Messe andererseits. Es ist sehr wahrscheinlich, 15 daß, namentlich zur Zeit des Cäsarius von Arelate und durch ihn, römische Meßbücher nach Gallien tamen (vgl. Mone, S. 112 ff.; Bäumer in Histor. Jahrb. 1893 [Bb 14], S. 295). Ihr Einfluß erstreckte sich aber zunächst nur auf das Gebiet der Gebete: an Stelle der üblichen alten Gebete setzte man da und dort römische ein, ohne dadurch den Gang ber Meffen zu alterieren. Freilich paßten die neuen Gebete oft nicht an die Stelle, 20 wo sie hingesett wurden. So paßt z. B. der Ansang der Collectio post nomina, wo-mit das Missale Gothicum beginnt (MSL 72, 225 A) schlechterdings nicht in diesen Busammenhang : er ift eine römische Entlehnung (vgl. Sacr. Leonianum ed. Feltoe p. 161). Natürlich mußte das Eindringen fremder, unorganisch eingefügter Gebete den Aufbau der Messe selbst erschüttern, die Umbiegung desselben selbst vorbereiten. Aber dieser 25 Prozeß fest ficher fpäter ein. Um beimischen, altuberlieferten Aufbau ber Deffe bielt man begreiflicherweife am zäheften feft. Wenden wir uns diefem zu, fo ift in diefer Beziehung von römischem Einfluß im 6. Jahrhundert so gut wie noch nichts nachweisbar; daß bas Rurie (vgl. Synode von Baison 529 c. 3 bei Bruns II, 184), sowie das Gloria (doch nur das sog. Neine, während in Rom das große üblich war) von Rom entlehnt wurde, und zwar so unter bem Einfluß des Cafarius von Arelate, will nicht viel befagen. Es war auch ein großes Entgegenkommen gegen Rom, daß man auf der gleichen Synobe (c. 4) die Aufnahme des römischen Papstes in die Diptychen beschloß, aber man denkt sonft nicht baran, den heimischen Brauch dem fremden zu opfern. Ein spürbarer Einfluß der römischen Liturgie auf den Gang der Messe läßt sich erst feit der Mitte des 7. Jahrbunderts nach-85 weisen. Jebenfalls war noch unter Gregor I. der Unterschied zwischen der gallikanischen und der römischen Messe ein handgreislicher (vgl. Gregorii epp. XI. ep. 56 MG II, p. 331). Gregor tritt keineswegs propagandistisch für die römische Messe ein. Im 6. Jahrhundert dringt das römische Sakramentar nach Gallien ein und wird häusig abgeschrieben, und daß es nicht ohne Einfluß auf ben Meggang blieb, beweisen bie Miffale w und Sakramentarien, die wir aus dem 7. oder 8. Jahrhundert aus der gallikanischen Kirche haben. Freilich war dieser Einfluß ein örtlich serschiedener. Bald nahm man mehr, balb weniger vom Aufbau ber römischen Meffe auf; vielleicht, daß fogar ba und bort bie ganze römische Meffe schon bamals im wesentlichen angenommen wurde, natürlich boch immer wieber mit einigen altgallitanischen Reften. Das sog. Sacr. Gelasianum 45 ift dabon ein Beweis: auf den römischen Grundstock find einige gallikanische Gigentumlichteiten aufgepfropft. Was für Mischformen entstanden, das beweift u. a. deutlich das Sacr. Gallicanum (MSL 72, 451 ff.): bier trägt ber Eingang und die Ratechumenen= meffe im Aufbau (die Gebete find zum Teil ganz römisch) noch wefentlich gallitanischen, bie Gläubigenmessen ganz römischen Charakter. Bahrscheinlich find die Träger 50 dieser ftillen Propaganda die Klöster gewesen, die im 7. Jahrhundert sich immer ent-schiedener der Benediktinerregel ergaben. Darin war auch eine genaue Ordnung des Horengottesdienstes enthalten, der starke römische Bestandteile hatte. Schon dadurch war ein Einströmen römischen liturgischen Gutes gegeben. Das wird aber das Intereffe der Mönche auch ftart auf die römische Meßliturgie gerichtet haben. So mögen zunächft 55 in den Klosterkirchen diese Mischgottesdienste gehalten worden sein. In ein neues Stadium trat dieser Prozes wahrscheinlich durch Bonisatius, der sicher für die römische Liturgie mit Entschiedenheit eintrat, wie sein Briefwechsel beweist, bessen Reformen im einzelnen sich aber nicht feschlen lassen. Ebensowenig läßt sich sicher fassen, was Ripin für den römischen Ritus in feinem Reiche (abgesehen von ber Einführung bes Gesanges) gethan hat. Daß bie so römische Messe im ganzen wie im einzelnen im Frankenreich zur Herrschaft tam, ift bas

Werk Rarls d. Gr. Die römischen Formen genoffen bei ihm unbedingtes Ansehen. Sie rein einzuführen und damit der herrschenden Zersplitterung im Liturgischen ein Ende zu machen, erschien ihm als heilige Pflicht. Er wandte sich an Papst Hadrian I. mit dem Ersuchen, ihm ein genuin römisches Satramentar zu senben. Diesen Bunsch erfüllte ber Papst (zwischen 784—791). Aber dieses Sakramentar war so, wie es war, im Franken= 5 papi (zwinden 784—791). Toer oteles Sattamentar war 10, wie es war, im Frankens b reich nicht einzuführen. Es zeigte sich, daß, so weit sich auch immer der römische Meß-ritus auf Grund der vorgregorianischen Form eingebürgert hatte, dennoch viele Ab-weichungen von dem damals in Nom geltenden vorhanden waren; vor allem erwies sich das neue Buch ärmer an Formen und Formeln. Denn mittlerweile hatte sich auch in Rom die Messe geändert. So wurde höchst wahrscheinlich durch Alluin das neue 10 Meßbuch, um seine Einführung überhaupt möglich zu machen, mit einer Austwahl von Gebeten oder anderen liturgischen Formeln im Ansang versehen, die größtenteils dem vorgregorianischen römischen Diegbuch entnommen waren (Handschriften biefer Art aufgezählt bei Ebner, Miss. Romanum, S. 383 f.). Dadurch wurde ein Ubergang zwischen den dltrömischen und ben neurömischen Formen geschaffen. In diefem Brozeß hat namentlich 15 Amalarius von Metz (gest. c. 850) für die römische Liturgie gearbeitet (vgl. deffen Schrift: libri IV de ecclesiast. officiis MSL 105, 986 ff.; über ihn Mönchemeier, Amalar von Metz, 1893 und Sahre, Der Liturgiker Amalarius, Progr. 1893). Aber weber hat sich im Mittelalter ver römische Ritus in Frankreich und in Deutschland rein durchgesetzt, noch findet sich eine allgemeine Einheitlichkeit in den Formen. Durchgesetzt hat sich all 20 gemein der römische Kanon. Wir sahen, daß in Nom die bei dem Darbringungsakt übliche Verlefung der Namen wegfiel und in den Kanon selbst geset war. Der Darbringungswertefung ver Ramen wegnet und in den Kanden jetoft gefest nat. Der Darbringungs-att war damit seines wesentlichsten Teiles beraubt. Run hat sich aber die gallitanische Messen Opferakt doch nicht ganz verkümmern lassen. Es gehört zum Charatteristikum dieser Messe im Mittelalter, daß an dieser Stelle eine Gebetsreihe erscheint, die die 25 commemoratio noch enthält. Man vgl. 3. B. die von Matth. Flacius veröffentlichte Messe scher die Vannenen felbst mit Ramensnennung gebetet. Dann aber wird über den, für den Darbringenden selbst mit Ramensnennung gebetet. Dann aber wird über ben zu weihenden Elementen das Gebet: Suscipe, sancta trinitas (römische Messe Rubr. XVII) in sciner allgemeinen Form gebetet. Schon in dieser enthält es deutlich 20 die commemoratio mortuorum. Daran schließt sich aber eine Reihe von Gebeten, ftets mit der Formel beginnend: Suscipe, sancta trinitas, hanc oblationem, quam tibi offero pro . . ., bie bie verschiedensten Stände und Gruppen burchläuft. Es find folgende, am besten durch die Überschrift der Gebete selbst charakterisiert: Pro semetipso; pro familiaribus ac fratribus et sororibus; pro rege et populo christiano; pro ss ecclesia catholica; pro salute vivorum; pro infirmis; pro defuncto (in biejen brei Gebeten werden die betreffenden Namen genannt); pro defunctis; pro omnibus (vgl. ebenda auch 212 f. und S. 215, wie überhaupt die hier veröffentlichten Meffen). Ferner flüchtete sich an diese Stelle die durch den römischen Kanon verdrängte Epillese. Rur ist es sehr merkwürdig, daß sich überall nur eine Form der Epikleje findet, nämlich: 40 "Veni, sanctificator omnipotens, aeterne Deus, et benedic hoc sacrificium tibi "praeparatum"; dies Gebet steht bald vor, bald nach dem Gebet Suscipe, sancta trinitas. Mitunter wird an dieser Stelle aus das Veni, creator spiritus gesungen. So hat sich also vor dem Kanon eine Dublette desselben gestellt, die in der That den Namen canon minor trägt.

Um bem Lefer ein Bild zu geben, wie im 11. Jahrhundert etwa die Meffe diesseits ber Alpen geseiert wurde, mag hier der Gang der Messe aufgesücht sein, wie ihn uns Bernold von Konstanz in seinem Micrologus (MSL 151, 979) dietet (ob die in cap. XXIII gebotene Brevis descriptio celebrandae missae wirklich zum Ganzen gehört und nicht ein Jusa ist, ist mir zweiselchaft, da sich die hier gegebene Form mit 50 der vorhergehenden Kapitel nicht dett): Die Vorbereitung des Priesters sindet in der Sakristei iuxta Romanam consuetudinem statt und besteht in dem Gesang der Pjalmen 83. 84. 85. 115, dem Kyrie eleison und dem l'ater noster cum precidus et oratione pro peccatis (c. I). Tritt der Priester danach an den Altar, so spricht er eine Beichte. Dürfen wir c. XXIII mit heranziehen, so war der Alt sehr reich. Beim Bez 55 treten des Altars sprach der Priester die Antiphone: Introibo ad altare Dei (Ps 43, 4), worauf der ganze 43. Pjalm folgte: Judica me, Deus etc. Danach die Beichte: Constiteor Deo omnipotenti. Die Messe wird wird der soge schwart in excelsis und ber Antiphone; darauf folgen die litaniae (c. 1); dann das Gloria in excelsis und ber Gruß: Dominus vobiscum, worauf nicht allein die clerici et Deo dicati, sondern 60

bas ganze Volk mit: Et cum spiritu tuo antworten (c. II). Nun folgt das "collecta" genannte Gebet, oder richtiger die Rollekten, denn meist wurden so viele Rollekten gebetet, "ut auditores suos sibi ingratos efficiant, et populum Dei potius avertant quam ad sacrificandum illiciant". Römisch ist es, nur eine Kollette zu beten (c. IV). 5 Die Gemeinde antwortet mit Amen. Bis hierher reicht der Eingangsaft. Die eigentliche Meffe beginnt mit der Epistelverlesung; fie ift bie Sache des Briefters oder auch des Subbiakonen, so will es die römische Ordnung (c. VIII). Bsalmengesang wird zur Ber-lesung des Evangeliums übergeleitet haben; sie ist Sache des Priesters oder des Diakonen (c. IX). Nach römischer Ordnung geht dem Evangelium eine Räucherung voraus; galli-10 tanifc war das also nicht. Der nächste Aft ist die oblatio, während beren die offerenda gesungen wird (c. X)). Juxta Gallicanum ordinem folgt nun bie Epifleje: Veni, genugen wite (c. X). Juxta Gameanum öreinem jorgt nun die Spütiefe. Veni, sanctificator omnipotens etc., barauf das Gebet: Suscipe, sancta trinitas etc., bas von ben Strengen und Ronfervativen "tam pro defunctis quam pro vivis sola frequentatur" (c. XI). Dann die secreta (c. XI). Un bie Bräfation und das 15 Trishagion reiht sich nun ber canon missae an (c. XI u. XII). Aus dem Micro-logus sehen wir, daß allerlei Zusäte zum Ranon gemacht zu werden pflegten, wogegen Bernolb sich wendet (c. XIII). Darnach folgt die fractio panis und die immissio in achieven beren verderämischen Breuche beren verder bereuche beren verder bereuche beren verder verder bereuche bereur verder bereuche bereur verder bereuche bereur verder bereuche bereur verder bereur verde in calicem, während beren nach römischem Brauche bas Agnus Dei vom Klerus und vom Bolt gesungen wird, barauf ber Friedentuß unter dem Responsorium: Pax tecum — 20 Et cum spiritu tuo. Daß diese Stellung des Friedenkusses auf römische Anordnung zurückgeht, weiß Bernold noch recht gut (c. XVIII u. XX). Er sagt uns auch, daß noch allerlei Gebete ad pacem gang und gäbe sind, jedenfalls die alten gallikanischen Ge-bete, die einst üblich waren. Er kennt auch die Gebete : Domine, Jesu Christe, qui ex voluntate patris etc. und Corpus et sanguinis Domini nostri Jesu Christi etc. 26 (röm. Meffe Rubr. XXXV u. XXXVI). Allein er führt fie nicht auf ben römischen ordo zurück, sondern auf fromme Privatsitte (c. XVIII). Die Kommunion ist der nächste Alt, während dessen eine Antiphone, communio genannt, gesungen wurde, woran sich auch, wenn nötig, ein Pfalm anschliegen konnte (c. XVIII). Ausbrudlich heißt es, daß alle kommunizieren sollen. Hier erwähnt Bernold auch die Sitte der intinctio und des 20 Brauches, die eingetauchte Hostie statt der beiden Elemente zu reichen. Nach der Kom-munion spricht der Priefter nach römischem Ritus still das Gebet: Quod ore sumpsimus. Aber die heimische Sitte begnügt sich bamit nicht: ber gabl und ber Ordnung der vor ber Leftion gesprochenen Rolletten entsprechend folgen nun Gebete für bie Rommunitanten, die sog. Postcommunio, nach beren Beendigung das Benedicamus Domino ober das 85 Ite, missa est folgt, worauf die Gemeinde mit Deo gratias antwortet (c. XIX). Vorher steht wohl noch eine Sequenz (c. XIX). Der Priester aber füßt den Altar und spricht bas Gebet : Placeat tibi, sancta trinitas. Indem er die Gewänder auszieht, fingt er ben Gefang ber brei Männer und ben Pfalm: Laudate Dominum in sanctis eius (Bí 150), spricht das Baterunser mit den "versus ad hoc competentes" und schließt 40 mit dem Gebet: Deus, qui tribus pueris (c. XXII). Wir sehen also, daß Bernold beutlich weiß, was römischer und was gallitanischer Ordo ist; ferner, daß der römische Brauch ohne Zweifel überall als der gewichtigere gilt, dem gegenüber die gallitanischen Bräuche nur gewiffermaßen per nefas noch aufrecht erhalten werden, sobann auch, daß die ber gallitanischen Kirche einst lieb gewordenen Stücke, für die die römische Messe Reise teinen 45 Platz hatte, sich doch behaupteten, auch wenn sie sich ein bescheidenes Plätzchen suchen mußten, wie die Epiklese und das Benedleite. Wir jehen endlich, wie vielsach noch die Gemeinde aktiv war: sie respondiert, sie bringt noch ihre Opfergaben dar (nach Honorius von Autun, gest. 1152, de gemma animae c. XXVII: Geld und Lebensmittel); sie kommuniziert vollzählig, wenigstens wird das als das Normale angesehen. — So start auch der so römische Einfluß sich geltend macht, so verzichtet die gallitanische Meffe durchaus nicht darauf, ihren eigenen Weg zu gehen und felbstiftändig sich zu erweitern, unbekummert um Rom. So wird schon im 9. Jahrhundert nach der Predigt in einigen Gegenden Deutschlande eine allgemeine Beichte und Absolution eingefügt, und zwar in der Landessprache (die Rachweise f. bei Rietschel I, 369 ff.). Ferner nahm die gallitanische Meffe, dem Beispiele So Spaniens folgend und obwohl Rom diesen Aft nicht hatte, im 9. Jahrhundert den Gesang des Credo auf (die Nachweise f. a. a. D. S. 373 f.). Doch nicht für alle Tage, auch scheint dies Sitte nicht allgemein gewesen zu sein; der Micrologus z. B. erwähnt sie nicht. Im 9. Jahr-hundert werden in St. Gallen die Sequenzen eingeführt, denen vielleicht ichon im 11. Jahrhundert bestimmte Terte untergelegt werden. Go viel ift ficher: die Megliturgie eo war auch in diesen Jahrhunderten im deutschefränkischen Gebiete noch im steten Fluß, und

wenn auch in der Theorie Roms Ritus als der maßgebende galt, die Praxis war weit davon entfernt, sich stlavisch Rom anzuschließen. Auch das ist sicher, daß durchaus keine Einheitlichkeit bestand. So finden wir in Rheims z. B. im 11. oder 12. Jahrhundert noch durchaus drei Lektionen; nach der Verlesung des Propheten steht, wie in der mozarabischen Messe, der Hennus der brei Männer (Chevalier, Bibliothèque liturgique V 5 (1900), p. 100. 101. 102 u. s. w.). Jedenfalls sinden wir ein sehr reiches liturgisches Leben, dessen Mittelpunkte wohl die Klöster waren. Dies Leben war so reich, daß sich auch Rom diesem Einsluß nicht entziehen konnte. Davon werden wir uns überzeugen, wenn wir jetzt dazu übergehen, die weitere Entwickelung der römischen Messen Messe zu fassen. Denn in der That, noch immer bewahrt Rom seine Eigenart, und es 10 wäre verkehrt, diese doppelte Entwickelung: diesseits und jenseits der Alben außer Acht zu lassen.

V. Die Entwickelung ber römischen Messe seit Gregor I. — Um fich diese Entwidelung zu vergegenwärtigen, ist es geraten, einen bestimmten Ver-gleichungspunkt zu wählen, an dem man den Fortschritt gegen früher und den Unterschied 15 von der fränkisch-deutschen Messe beutlich abmeisen kann. 3ch wähle dazu die römische Meffe, wie sie uns in der Schrift Innocenz' III. (1198-1216): de sacro altaris mysterio (MSL 217, 773 ff.) vorliegt. Welche Beränderungen sind in den 600 Jahren, nigsterio (inSL 217, 7731.) vorligt. werder Setunderlangen jund in den 600 Jugren, bie zwischen diesem Papft und Gregor I. liegen, eingetreten? Zunächst ist ein Vorberei= tungsatt des Priesters in der Sakristei eingeführt worden, bei dem der Priester, während 20 er sich ankleidet, die Pfalmen 83, 84, 85, 115 u. 129, sowie einige Gebete spricht und sich die Hände wäscht (c. I, 47 u. 49; vgl. damit, was sich im Micrologus c. I oben S. 717, 51 findet). Bann dieser Vorbereitungsatt eingeführt worden ist, ist nicht anzugeben. Der nun folgende Eingangsätt hat keine wesentlichen Alenderungen ersahren. Zu bemerken ift, daß das Kyrie jest neunmal, nicht häusiger, gesungen wird (c. II, 19), während es 25 bis zum 9. Jahrhundert in unbestimmter Zahl wiederholt wurde (vgl. Amalarius, De div. offic. III, 6), und daß im Lause des 12. Jahrhunderts sich in Rom die Sitte, mehr als eine Kollette zu beten, vom Frankenreich her eingebürgert hat (II c. 32), denn im Mienzlarus wird ausschriftlich harveit (s. 14). Micrologus wird ausdrücklich bezeugt (c. IV), daß in Rom nur eine Kollekte üblich sei. In dem Teil der Messe, der einst die missa catechumenorum war, sind einige be= 20 In dem Leit per Weyle, der einzt die imssa caceculutiendrum wur, jund einigt sc-merkenswerte Anderungen eingetreten. Da ist vor allem das Credo nach dem Edange-lium eingesügt worden (II, c. 49-52), und zwar erst, wenigstens ist das höchst wahr-scheinlich, im Jahre 1014, gelegentlich eines Besuches Beinrichs II. in Rom (vgl. Rietschel I, 374 f.). Auch hier ist also Deutschland bestimmend gewessen. Höchst eigentümlich hat fich ber alte Darbringungsakt gestaltet, ober richtiger, hat fich bie Lucke ausgefüllt, bie 28 burch die Herübernahme des Friedenskuffes und der Kommemoration in den Kanon entstanden war. Bährend, wie wir faben, in Deutschland und im Frankenreich die alten Oblationen und die Oblationsgebete sich trot der Einsührung des Kanons vielsach behaupteten, blieb in Rom nur der Gesang des Offertoriums und das Gebet der sog. socreta (vgl. unten). Im Vergleich mit den auswärtigen Liturgien empfand man in Rom die Armut 20 an dieser Stelle, und Junocenz bezeugt uns (II, c. 55. 57. 60), daß nach dem ersten Oremus, auf das thatsachlich tein Gebet folgt, ber Briefter fich zunächft die Sande wascht, bann die Oblation von den ministri entgegennimmt, bann den Weihrauch anzündet und endlich "pro se, deinde pro populo" betet, "monens ut populus oret pro ipso. Orate, inquit, pro me, fratres"; das Gebet tann nur die secreta fein. Vergleichen 45 wir diefen Aft mit dem, was zur Zeit des Micrologus römischer Brauch war, so fehlte bamals noch das Händewaschen und der Weihrauch; vergleichen wir ihn mit der Ausgestaltung, bie wir zwischen Dem Offertorium und ber secreta später in ber römischen Deffe finden, fo fehlen noch fämtliche späteren Gebete und die Räucherung steht nach, nicht, wie später, vor dem händewaschen. Ubrigens deutet Innocenz einmal an, daß noch oblationes von 50 ber Gemeinde dargebracht werden (II, c. 53), aber im weiteren Verlauf nimmt er darauf keinerlei Rückficht. Der eigentliche Darbringungsalt besteht für ihn boch in ber Darbringung ber hostiae durch die ministri. Die nun folgende Präfation und ber Ranon geben zu wenigen Bemerkungen Anlah. Nach Innocenz wurde nach dem Trishagion ein "secre-tum silentium" gehalten, das der Erinnerung an das Leiden Christi geweiht war (III, 55 1 u. 2). Er bemerkt, daß deshalb in vielen Sakramentarien zwischen Präfation und Ranon ein Bild Christi gemalt sei, "ut non solum intellectus litterae, verum etiam aspectus picturae memoriam Dominicae passionis inspiret", und er sieht einen Beweis göttlicher Vorsehung darin, daß der erste Buchstabe des Ranons ein T sei, das die Form des Kreuzes trage. Bon etwa üblichen Zufätzen, wie sie der Micrologus tadelnd w

Während der nun folgenden fractio et immissio erwähnt, weiß Innocenz nichts. panis wird das Agnus Dei gefungen, das der Tradition nach Papft Sergius (687-701) eingeführt habe (liber pontif. ed. Duchesne I, 376 u. die Anm. 381). Das ift insofern wahrscheinlich, als Sergius ein Sprer war und nach der Jakobus-Liturgie Jo 1, 29 bei der 5 Brechung ber Holftie gesprochen wurde (Brightman I, 62). Der folgende Friedenstuß wurde s Stechung det Holie geptochen warde (Stiggennun 1, 02). Det pogende zitteristag indet zur Zeit Innocenz' III. wirklich noch erteilt. Von Rommunionsakt sagt Innocenz nichts Näheres. Er kennt natürlich die Antiphone (VI, c. 10), die nach der Kommunion ge-sungen wird, von ihm postcommunio genannt, und er kennt auch schon die ablutio manuum (VI, c. 8). Das Wasser dieser Abspülung muß "honeste" an einen reinen 10 Ort gegossen werden. Den Abschluß bildet eine benedictio, worauf zum letztemal der Generation werden. Brug: dominus vobiscum erteilt wird, und mit lauter Stimme ruft der Diaton : Ite, missa est, worauf ber Chor mit Deo gratias respondiert. An den dies profesti aber wird statt des Ite, missa est geprochen: Benedicamus domino; Deo gratias, worauf ein homnus und die Pfalmen : Benedicite und Laudate gefungen werden (VI, 16 c. 11 u. 14). Bon jenem reich ausgestalteten Schlugatt, den wir im Micrologus fanden, hat Innocenz keine Silbe. — Überbliden wir die Entwicklung der Messe, wie wir sie so-eben vorgeführt haben, so kann man nicht sagen, daß große Dinge geschehen sind. Einige Busätze, teils von fremd her entlehnt, teils in Rom selbst geschaffen, das ist alles. Aber was sie charakteristert, ist das Streben, die hl. Elemente immer mehr als überirdisch zu 20 behandeln; daher das dreimalige Händewaschen. Daß der Opfergedanke die Entwickelung beeinflußt habe, kann man nicht behaupten. Aber dies verdient noch herausgehoben zu werden : Im Gegensatz zu der Sitte diessjeits der Alpen ist in Rom die Gemeinde bei weitem zu größerer Passivität verurteilt. Höchst charakteristisch ist dasür, wie Innocenz bas Papstbuch über die Einführung des Agnus Dei citiert. Sier lautet die Stelle : "Hic 25 statuit, ut ... Agnus Dei a clero et populo decantetur", Innocenz aber streicht bas et populo (VI, c. 4). Bas hat nun die Zeit nach Innocenz an der römischen Messe weiter gethan ? Es Der Vorbereitungsakt ift umgestaltet, der Akt nach dem ift im wesentlichen dreierlei. offertorium, dieje alte Bunde am Leibe der Messe, ist bereichert und der Schluß ift neu Dazu kommt noch, daß die Laienkommunion sub una specie so ausgebildet worden. herrschend wurde. Bas zunächst den Borbereitungsatt betrifft, so ist er in der reichen Gestalt, wie wir ihn

- im Micrologus und bei Innocenz kennen gelernt haben, gefallen. So verordnete Paul III. in seinem Missel von 1550 nur, daß der Priester vor dem Hinaustritt zum Altar still so ober laut den 43. Psalm bete (Bona II, c. 2, 3); man sieht also, dieser Psalm hat, sicher wegen Vers 4, die anderen früher üblichen Psalmen aus dem Felde geschlagen. Der Micrologus kennt ihn ja, aber nicht als Gebet vor, sondern bei dem Betreten des Altars; also hat auch hier die beutsche Sitte den Sieg über die römische davon getragen. Ja vollendet war der Sieg, als Pius V. 1570 das ganze Stück, das wir im Microso logus (c. 23) als ersten Alt des Briefters vor dem Altar fanden, als allgemein giltig
  - einführte. Auch die aweite Neugestaltung, nämlich die des Akts nach dem

Auch die zweite Reugestaltung, nämlich die des Akts nach dem Offertorium, die Einfügung der Rubriken XIII—XVII (ungef.), geht auf den Einfluß Deutschlands zuruck. Wir sahen, daß man hier die alten Darbringungsgebete wenigstens in gekürzter Form

- as beibehalten, ja sogar an dieser Stelle die verdrängte Epiklese aufgenommen hatte Rom that das nach. Die Offertoriengebete, die wir heute in der Messe sinden, such im 14. Jahrhundert im Gebrauch (Ordo XIV, c. 53). Sie tragen den Ramen canon minor. Sie beziehen sich auf Brot, Wasser und Wein. Sie sind nicht frei von Unklarbeiten; das erklärt sich eben daraus, daß sie eingesügte Stücke sind, nicht organisch aus dem Gang
- so der Messe erwachsen. Das vierte Gebet: In spiritu humilitatis (Rubr. XIV), ebenso bie Epiklese: Veni sanctificator sind gallikanischen Ursprungs; so auch das Gebet: Suscipe, sancta trinitas, das erst Pius V. an diese seine Stelle, die höchst unglücklich gewählt ist, definitiv gesetzt hat. Die Alte des Händerwaschens und der Räucherung haben (vgl. oben S. 719, 49) eine Umstellung ersahren. Man kann nicht leugnen, das dieser ganze
- 55 Päffus der unharmonischste der ganzen Messen Messen ist vielleicht den Kanon abgerechnet. Endlich der Schlußakt. Nach einer letzten Salutation wird — Kuss V. hat diese Sitte 1570 offiziell bestätigt — der Johannesprolog verlesen. Hier hat ein abergläusbischer Brauch den Ausschlag für die Aufnahme in die Messe gegeben. Bielfach wurde nämlich im Mittelalter der Johannesprolog als Amulett getragen; er findet sich auch in 60 "Himmelsbriefen" (Hessiche Blätter für Volkskunde I [1902], S. 25). So wurde es üb-

lich, ihn auch in der Meffe zu verlesen. Zwar hat eine Synode von Seligenstadt 1022 c. 20 sich dagegen erklärt — umsonst, die Sitte breitete sich aus und die päpstliche Autorität legitimierte sie. So wird denn auch heute der Johannesprolog in jeder Messe verlefen, und auf jedem tatholischen Altar fteht er unter Glas und Rahmen.

Schauen wir auf den ganzen weiten Weg zurück, den die römische Meffe durch die 5 Jahrhunderte genommen hat, so ist die bewegteste Zeit, die sie durchlebt hat, die Zeit der ersten fünf Jahrhunderte: da ist der Darbringungsaft zerstört, die alttestamentliche Lesung, das Fürbittgebet gestrichen, die Epiklese ausgemerzt worden, da ist der Friedenstuß verset, der Ranon gebaut und wieder zerbrochen worden, da sind starte Rürzungen ber Gebete vorgenommen worden — Veränderungen ber einschneidendsten Art, bei denen 10 nicht immer bie Gründe Uarliegen, aus benen fie hervorgegangen find. Die späteren Jahrhunderte haben nur hinzugefügt, fast nirgends gekurzt, und hierbei hat Rom meift außerrömischer Sitte nachgegeben. Daß ein wirkliches, einheitliches Kunstwert, ein liturgisch wohlgeordnetes Gefüge entstanden fei, tann man nicht behaupten.

Das heute allgemein giltige Missalo Romanum ist erst 1634 festgestellt worden. 15 Alle Bemuhungen, auch in der Messe bie Einheitlichkeit der tatholischen Rirche zur Geltung zu bringen, blieben bis dahin erfolglos. Das Tridentinum beschloß, nachdem eine ein= gesetzte Rommiffion mit der Redaktion eines allgemeinen Meßbuches nicht ju stande getommen war, in seiner Sitzung vom 4. Dezember 1563 bem Papste bie Abfassung zu überlassen, in jenter Sigung vom 4. Orgenior 1000 vom puppe vie artigining zu überlassen. So erschien das Missale Pius' V. am 14. Juli 1570 mit der strengsten Ver= 20 ordnung, daß fortan überall, wo römischer Ritus bestehe und man nicht etwa schon 200 Jahre ein eigenes Missale habe, nur vieses römische Meßbuch gebraucht werden dürfe. Aber es brangen immer wieder Verschiedenheiten ein, und so gab Clemens VIII. 1604 ein durch eine Kommission gründlich revidiertes Meßbuch heraus; das Gleiche geschah nochmals und endgiltig durch Urban VIII. Dies Meßbuch erschien am 2. September 25 1634. Die heute geltende Einteilung der ganzen Messe in 41 Rubriken geht auf ihn zurud. Offiziell ift auch bie Einteilung ber ganzen Meffe in ben ordo missae (Rubr. I-XVIII) und in den canon missae (Rubr. XIX-XLI). Die congregatio rituum, von Sigtus V. 1587 eingeset, macht über ber Reinhaltung bes Ritus.

VI. Die Kelchentziehung. — Litteratur bei Smend, Kelchversagung und Relch= 20 spendung in der abendländischen Kirche, 1898; dazu Junt, Der Kommunionritus, in tirchen= geschichtl. Ubhandlungen und Untersuchungen I, 1897, S. 293—308; vgl. Zeitschr. f. pratt. Theol. 1899 (XXI), S. 82 ff.

Das Ronzil zu Ronftanz erklärte in der 13. Sitzung am 15. Juni 1415, daß die in der Rirche längst bestehende Gewohnheit, den Laien die Rommunion nur unter einer Ge= 85 stalt zu reichen, als Gesetz zu erachten sei, bas man nicht verwerfen und ohne die Autorität ber Kirche nicht verändern dürfe. Das fand durch das Tridentinum (sess. 21 cap. III, can. 1-3) feine Bestätigung.

Die Wurzeln der Sitte, das Abendmahl nur in einer Gestalt, in der des Brotes, zu genießen, liegen bereits in den ersten cristlichen Jahrhunderten. Ich glaube, daß als 40 solche folgende Momente anzulehen sind: 1. Schon frühzeitig steht das Brot im Abendmahl in den Augen der Laien höher in Ansehen, als der Wein. In den Speisungsgeschichten des NIS und in der Emmausgeschichte erscheint nur das Brot, nicht der Relch. Daß es in der alten Rirche eine Sitte gab, das Abendmahl mit Brot und Baffer, ftatt mit Bein ju feiern (3. B. Chrisfoftomus in Matth. hom. 83,4 und in Gen. hom. 29,3 opp. 45 VII, 784<sup>\*</sup> u. IV, 284<sup>b</sup>), spricht ebensalls dafür, daß man im Brot das Wesentliche sah. Dazu kam ein Zweites: der Fromme zitterte bavor, daß ein Krümchen des geweihten Brotes oder ein Tropfen des geweihten Weines zu Erde siel (Tertullian, de cor. 3; can. Hippolyti § 209 in II VI, 4; Üghpt. KO, ebenda S. 121; Origenes, in Exod. hom. 13, 3; Chrill v. Jerus. catech. 21; Conc. Trullan. 692 can. 101; Cäsarius 50 v. Arelate MSL 39, 2319). Das war die äußerste Profanation. So versteht man es, bat here fritt verschland und mit Ment calaiert wurde (a. B. actor. Joannie and daß schon früh das Abendmahl nur mit Brot gefeiert wurde (3. B. acta Joannis, ed. Bahn 244). Diese Sitte pflanzte sich in aller Stille fort. Papit Gelasius I. (492-496) Juhn 244). Diefe Sitte in Kaladrien und er wendet sich jehr schafte Belgen (Thiel, epp. Roman. pontific. I (1868), 451 f. — MSL 59, 141 C). Im Brot glaubte man 55 das Wichtigste zu haben, und beim Genuß vesselben war die Gesahr der Profanation viel geringer als beim Genuß des Weines. Zumal, als der Laie die Hosftie nicht mehr in die Hand nahm, sondern sich vom Priefter in den Mund schieben ließ, war der Laie aller Sorge enthoben. Es ist aber erklärlich, daß man darauf bedacht war, einen Modus des Genuffes zu suchen, der den Wein nicht ausschloß, aber die Gefahr, vor der man zitterte, w Real-Gneuflopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII.

vermieb, um fo mehr, als sogar, wie nach ber Regel Columba d. Jüng., beim Genuf bie Diefer Mobus war gefunden in Berührung des Kelches mit den Zähnen verboten war. ber sog. Intinition: Die Hostie wurde in den Wein getaucht und so gereicht. Man bebiente fich dabei eines Löffels. Bekanntlich wird auf diefe Weise in der griechischen Rirche s bie Hoftie gereicht. Dhne Zweifel kam biefer Brauch aus dem Drient ins Abendland. Das ältefte mir bekannte abendländische Zeugnis fällt ins 7. Jahrhundert (f. u.; der Brief Julius I. (336—352) an die ägypt. Bischöfe in dieser Sache ist unecht [MSL 186, 1137]). Daß diefer Brauch auf Bünsche der Laien zurückgeht, ist sehr wahrscheinlich. Sagt boch Ivo v. Chartres (gest. 1116): "Non, iuxta concilii Toletani definitionem, intincto 10 pane, sed seorsim corpore et seorsim sanguine communicet; excepto populo, quem intincto pane, non auctoritate, sed summa necessitate timoris sanguinis Christi effusionis permittitur communicare." Wie wenig hier die Initiative vom Rlerus ausgeht, wird darin offendar, daß von diesem gegen die Sitte ankämpft wurde; so schon auf ber Synobe ju Braga 675, can. I (Bruns II, 97), auf bem Ronzil von Clermont 15 1095, can. 28 (Hefele, Conc. Gefd.<sup>3</sup> 5, 224), auf ber Synobe von London 1175, can. 16 (a. a. D. S. 688); Bajchalis II, (1099—1118) nennt fie ", humana et no-vella institutio" (ep. 355, MSL 163, 442). Ebenjo wendet fich ber Micrologus c. 29 (MSL 151, 989) dagegen. Dennoch verbreitete fich diefer Brauch rafch in England. Daß die Laien, ebenso wie die Briefter, barin eine Gewiffenserleichterung faben, 20 darf man aus folgenden Worten des Bischofs Ernulph von Rochester (gest. 1124) schließen : "Nos carnem Domini intingimus in sanguine Domini, ne accipientes sive porrigentes peccemus, non habita forte competenti cautela in labiis et manibus nostris. Evenit enim frequenter, ut barbati et prolixos habentes granos, dum poculum inter epulas sumunt, prius liquore pilos inficiant, quam ori Ii si accesserint ad altare liquorem sanctum bibituri, 25 liquorem infundant. quomodo periculum devitare poterunt inter accipiendum, quomodo uterque, accipiens videlicet et porrigens, effugient grande peccatum ?" — Ein anberer Ausweg, das Berschütten des gesegneten Beines zu vermeiden, war der Gebrauch der sog. Trink ober Saugröhren (fistula, canna u. a.). Er ist seit dem 9. Jahrhundert nach-80 weisbar. Der nächste und letzte Schritt war, daß das Bolt auf den Genuß des Beines gänzlich verzichtete. Das geschah wohl zuerst, und zwar soviel wir wissen, in England, im 12. Jahrhundert. Beachtenswert für die Entstehung dieser Sitte ist ein Wort von Alerander von Hales (gest. 1245): "Dicendum, quod quia Christus integre su-mitur sub utraque specie, dene licet sumere corpus Christi sub specie panis ss tantum sicut fere ubique fit a laicis in ecclesia" (Summa Theol. P. IV, qu. 53, 1). Danach verzichteten die Laien freiwillig auf den Relch. Wäre der Relch den Laien wirklich "entzogen" worben, so würde das gewiß nicht ohne Konflikte abgegangen fein. Rultische Anderungen, die sich im Widerspruch mit der Gesamtanschaung der Gemeinde befinden, sezen sich sehr schwer durch. So wird es auch mit der sog. "Relchentziehung" geso gangen fein. Mitgewirkt bei diefem Prozeffe hat jedenfalls auch der Weinmangel mancher Gegenden. Daß die Priefter beide Elemente genoffen, haben fie fich später als Vor-zug und als Vorrecht ihres Standes ausgelegt, und ebenso ist der Prazis die scholastische Theorie nachgefolgt, daß der ganze Christus in jedem der Elemente enthalten sei eine Theorie, die jene erste streng genommen wieder außer Araft sett. VII. Die verschiedenen Arten der Messe. — Die römische Kirche kennt verschiedene Arten der Meffe, und zwar find zwei Gesichtspunkte für die Art einer Meffe bestimmend : die kirchliche Zeit und der Grad der Feierlichkeit. Die Meffen nach der

fonderen Anliegen und Bunsch entsprechen und zwar teils der ganzen Kirche oder einzelner Gemeinden oder Diöcesen, (3. B. in Ariegszeiten, in Pestzeiten, bei Trockenheit, bei Rirchweih, für den König, für die Aranken, bei der Raisertrönung, bei der Papstwahl u. s. w.), teils einzelner Privatpersonen (3. B. bei der Hochzeit, beim Geburtstag, beim Jahrestag so der Priesterweihe u. s. w.), und die d) zur Ehrung einzelner Geheimnisse, de spiritu sancto, de angelis u. s. w.) geseiert werden sollen; 4. in die missae pro defunctis, d. h. die Requiem- oder Seelen- oder Totenmessen. Der eigen-

tirchlichen Zeit zerfallen 1. in die sog. missae de tempore d. h. in die Sonn- und Festtagsmessen 2. in die sog. missae de sanctis, d. h. in die Messen an den Heiligenso tagen; 3. in die missae votivae (Botivmessen), d. h. in die Messen, die a) einem be-

missae pro defunctis, b. h. die Requiems oder Seelens oder Totenmeffen. Der eigens tümliche Charakter einer solchen Meffe macht sich in den Kollekten, in den Antiphonen, in der Schriftverlefung, in den Sekreten u. s. 19. geltend, so daß die an sich sich stets gleichs so bleidende Meffe immer eine neue Gestalt erhält. Diese Beränderlichkeit der Meffe ist alt. Schon im sacr. Leonianum finden wir die verschiedensten Rollekten, Sekreten und Bräfationen und Vosttommunionen.

Sobann werden die Meffen nach der Art ihrer Feierlichkeit eingeteilt, und zwar in folgende Gruppen: 1. bie missae publicae vel solemnes (hochamt) und 2. bie missae privatae. — 1. Zu einer missa publica vel solemnis (pound) und 2. on missa privatae. — 1. Zu einer missa publica vel solemnis gehört eine gewiffe "fre- 5 quentia ministrorum", b. h. es müffen Diakon und Subdiakon und eine Reihe nieberer Kirchendiener anwefend fein; ferner gehört dazu die Incensation, d. h. die Beräucherung; ferner eine größere Anzahl von Altarlichtern und endlich der Gesang. Diese missa so-lemnis wird in Pfarrlirchen an Sonn- und Festtagen, in Rathebral- und Rollegiallirchen täglich gefeiert. Da es aber an kleineren Rirchen an der nötigen Zahl von Klerikern fehlt, 10 kann eine eigentliche missa solemnis hier nicht gehalten werden. Als Ersat tritt dafür die missa cantata ein, die auch oft einfach als Hochamt bezeichnet wird. Bei der missa solemnis oder cantata muß die Gemeinde anwesend bein, denn sie ist publica. — 2. Die missa privata setzt die Gegenwart der Gemeinde nicht voraus und wird des halb nicht cum cantu et frequentia ministrorum gehalten. Für sie ist außer dem 15 celebrans nur ein Ministrant, der unter Umständen ein würdiger Laie sein kann, not-wendig; der Gesang fällt weg, die Messe wird nur gelesen und deshalb heißt sie wohl auch missa lecta. — Es ist nun klar, daß jede Messe nach beiden angegebenen Gesichtspunkten zugleich charakterisiert ist. Es kann z. B. eine missa de tempore zugleich fein missa solemnis publica ober cantata publica; es tann eine missa votiva 20 missa privata sein. Eine Requiemsmesse tann sowohl solemnis als auch privata sein.

Das Missale Romanum (die verschiedensten Ausgaben im Berlag von Puftet in Regensburg) zerfällt in brei hauptteile: 1. Das Proprium missarum de tempore; es enthält die wechjelnden Bestandteile vom ersten Advent bis zum großen Sabbath, ben ordo missae, bie Präfationen und ben canon missae, und endlich die wech= 25 felnden Bestandteile vom Oftersonntag bis zum Schluß des Kirchenjahres; 2. das Proprium missarum de sanctis, die wechselnden Bestandteile der Heiligenseste, der Feste einzelner Geheimnisse und wichtiger Begebenheiten (3. B. der Verklärung Christi, der Auffindung und Erhöhung des Kreuzes u. f. w.), geordnet nach ben Monaten des bürgerlichen Jahres; 3. das commune sanctorum; es enthält die Meffen für solche so Heiligenseste, welche keine eigenen Meffen haben; es ist abgeteilt in Meffen ber Apostel, Märtyrer, Bekenner, Jungfrauen und Frauen. Eine Art Anhang dazu bilden: die Messe für die Rirchweih und beren jährliches Gebächtnis (de dedicatione ecclesiae); bann bie Botivmeffen zu Ehren einzelner Geheimniffe von Heiligen und für verschiedene Anliegen ; die orationes diversae, d. b. Gebete für verschiedene Anliegen, und endlich die 35 Requiems= ober Totenmeffen. Drews.

Meifias. — De Wette, Biblijche Dogmatik, 3. U. 1831, S. 108 ff.; A. Knobel, Pro-phetismus der Hebräer, 2 Teile, 1837; J. Ch. K. Hojmann, Weisjagung und Erfüllung, 1841. 1844; vgl. desjelben Schriftbeweis, 2. A. 1857—60; J. J. Stähelin, Die meifianijchen Beisjagungen des ALS, 1847; E. W. hengitenderg, Chriftologie des ALS, 2. U. 1854—57; 40 G. Baur, Geichichte der altteft. Beisjagung, I, 1861; B. Neumann, Geichichte der meifiani= ichen Beisjagung im AL, 1865; A. Tholud, Die Propheten und ihre Beisjagungen, 2. A. 1867; R. Anger, Geichichte der meifian. Idee (herausg. von R. Arenkel) 1873; Castelli, II Messia secondo gli Edrei 1874; E. Riehm, Die meifian. Beisjagung 1875 (aus Thörk 1865 u. 1869); Ed. Böhl, Chriftologie des ALS von R. Arenkel) 1873; Castelli, II Messia secondo gli Edrei 1874; E. Riehm, Die meifian. Beisjagung 1875 (aus Thörk 1865 u. 1869); Ed. Böhl, Chriftologie des ALS von K. Mentell 1873; Castelli, II Messia secondo gli Edrei 1874; E. Riehm, Die meifian. Beisjagung 1875 (aus Thörk 1865 u. 1869); Ed. Böhl, Chriftologie des ALS von K. Mentell, 1875; Castelli, II Messia secondo gli Edrei 1874; E. Riehm, Die meifian Beisjagung 1875 (aus Thörk 1865 u. 1869; G. v. Drelli, Die altteft. Beisjagung von der Bollendung des Neiches Gottes 1882; Franz Delisich, Meifianijche Beisfagungen, 2 A. 1899; Jul. Böhmer, Reich Gottes und Menichenichin im B. Daniel, Leipzig 1899. — Bgl. die Handbücher zur Altteftamentl. Theologie von Hisig (herausg. von Krnif Klühn) 1889; E. Riehm (Altt. Theol. bearb. v. R. Bahnde) 80 1889; G. Fr. Dehler, Altteft. Theol., 3. A. 1891; Rayler 2. A. bearbeitet von Marti 1894; 3. M. 1897; M. Dillmann, Altt. Th, herausg. von Krittel 1895; H. Echuls, Altt. Th. 5. M. 1896. — Bgl. ferner die Artt. Meifias in den Bibellegila und zur Auslegung der meifian. Beisjagungen F. Z. Bed, in der Tübinger Zeitichr. für Theol. 1831, Geif 3 (auch als Bei-lage zur Einleitung in das chriftliche Leipftem, 2. M 1870); E. Bertheau, die altteft. Beis- 65 iagung von Facels Reichsberrlichteit in feinem Rande fybr Mefflas. — De Wette, Biblische Dogmatik, 3. A. 1831, S. 108 ff.; A. Knobel, Pro-

In Betreff ber messionischen Borstellungen ber späteren Juden, namentlich zur Beit Jesu: 60 Buxtorf, Lexicon Chald. Talmud. et Rabbin 1639 p. 1268—1273; J. A. Eisenmenger, Ent-

bedtes Jubentum, Königsberg 1711; Chriftian Schöttgen, Horse Hebraicae et Talmudicae, Tom. II Dresd. et Lips. 1742; Bertholdt, Christologia Judaeorum, Erlang. 1811; Hilgenfeld, Die jüdiche Apotalyptit in ihrer geschüchtl. Entwicklung, Jena 1857; Colani, Jesus Christ et les croyances messianiques de son temps, 2 éd. Strassbourg 1864; H. Ewald, Ge-5 ichichte Jöraels Bd V, 3. A. 1867 S. 135 ff.; Th. Reim, Geschichte Jesu von Nagara, Bd I, 1867, S. 239.–250; Holgmann, Die Melsiasidee zur Zeit Jesu, JdTh 1867, S. 389 ff.; Derfelbe in Weber u. Holgmann, Gesch. Bus, Str. II (1867) S. 191 ff. und Lebrbuch ber neutest. Theol. I (1897) S. 68 ff.; M. Bunsche, Die Leiden des Melsias, 1870; Wittichen, Die 10 Jdee des Reiches Gottes 1872, S. 105 ff.; Haustath, Reutestamentl. Zeitgeschichte I (2. M. 1873) S. 165 ff.; Echönesch. Ueber die meissianiques depuis Alexandre jusqu'à l'empereur Hadrien, Paris. 1874; J. Drummond, The Jewish Messiah (von der Maltabäergeit dis zum Abichluß des Talmud) 1877; Ferd. Weber, System der altiynagogalen palässitis zum Abichluß des Talmud) 1877; Herd. Beber, System ber altiynagogalen palässitionzie (herausg. von Delizich u. Schnedermann) 1880; J. Samburger, Realency-Hopädle für Bibel und Talnud, Bd II 1883, Mrt. Melsias u. a.; R. Smend, Die jüdiche Apage im ersten Nachriftl. Jahrtaufend, Berlin 1888; E. Schürer, Geschüche des jüd-Soltes im Beitalter Zein Christi, M. 201 II. 1888; Bellhaufen, Stiegen des Sungage im ersten nachdriftl. Jahrtaufend, Berlin 1888; E. Schürer, Geschüche des jüd-Boltes im Beitalter Zein Londriftl. Jahrtaufend, Berlin 1888; Bellhaufen, Stiegen des Stiegen VI, 1899; Eugen Hut, J. 201 II. 11, 1198; Bellhaufen, Stigen und Bor-20 arbeiten VI, 1899; Eugen Suhn, Die meisianighen Beissagungen, 1899.

Messias. Das Wort steht im Alten Testament noch nicht absolut, sondern in der Regel verbunden mit Jahveh: משיח ידורה ift ber Gefalbte Jahvehs, d. h. fein geweihter Rönig; so ists Ehrenname des regierenden Königs in Israel von der Zeit Sauls und Davids an 1 Sa 24, 7. 11 u. oft. Uber die Bedeutung der Salbung siehe Bd X, 630, 6 ff. 25 Einmal nennt Jahveh auch den Perfertönig Roresch "seinen Gesalbten", weil er ihn zum Rönig bestellt hat, um seinen Blan auszussuführen. Bgl. dazu 1 Rg 19, 15, wo ein Heide vom Propheten Jahvehs zum König über Sprien gesalbt werden soll, weil ihn Jahveh als Strafmertzeug gebrauchen will. Bei ber Ausführung biefes letteren Befehls ift übrigens keine eigentliche Salbung erzählt 2 Kg 8, 7 ff. Bollends auf die Prophetenweihe ift der 80 Ausdruck "salben" 1 Kg 19, 16 wohl nur uneigentlich übertragen. Ebenso heißen Ps 105, 15 bie Patriarchen "meine Gesalbten", d. h. Geweihten, wie sie ebenda auch "meine Pro-pheten" genannt werden. Dagegen fand eine wirkliche Salbung nach P bei der Briefter= weihe ftatt Er 29, 7. 21; ber Hohepriefter heißt beshalb Le 4, 3 הכהן המשירו. Aber im allgemeinen ift im AL unter משירו יהוה niemand anders verstanden als der regierende 85 König über Israel, bezw. Juba. Je erhabener Jahveh über ben Göttern der Bölker da= ftand und je mehr dieses Bolk durch seinen Gott vor allen Nationen ausgezeichnet war, desto mehr galt auch die Bürde seines gottertorenen, geweihten Königs. Etwas von seines Gottes Hoheit und Heiligkeit hatte sich ihm mitgeteilt. Er stand vor dem Bolke da als ber Vertreter Jahvehs, der dessen Regiment führte nach innen im Gericht und nach außen 40 im Kriege. Und wiederum war er vor Gott des Bolkes Bertreter. In ihm faßte sich das nationale Bewußtfein zufammen. Er war des Bolkes Genius und Gewissen. Das Berhältnis Jahvehs zu feinem Bundesvolt gestaltete sich ihm gegenüber zu einem person-lichen. Die Jahvehreligion, die von persönlichen Offenbarungen Gottes an einzelne ausgegangen war, ftrebte ohnehin, nachdem fie nationale Gestalt angenommen hatte, nach 45 personlicher Ronzentration des Gottesverhältnisses. Der König war der gegebene Brenn= Er wird 2 Sa 7, 14 durch Prophetenwort in das Sohnesverhältnis zu punkt dafür. Jabbeh eingefest, in welchem das ganze Bolt fich zu ftehen bewußt war Er 4,22; Dt 32, 6; ho 11, 1. Das Verhältnis wird dadurch ein lebendigeres und innigeres. Die durch die antike Auffassung des Königtums nahegelegte religiöse Idealisierung desselben hat schon 50 zur Zeit des ungeteilten Reiches, speziell unter David einen Höhepunkt erreicht, welcher diefer prophetischen Bedeutung feines Amtes einen empfänglichen Sinn und willigen Gehorfam entgegenbrachte und feine Burde aufs innigste mit dem Dienste Jabvehs zu verbinden befliffen war, wie er durch die Uberfiedelung der hl. Lade an seinen Königssitz auf Rion und die Absicht, seinem Gott daselbst eine bleibende Wohnstätte zu bauen, befundete. 55 War Jahreh von altersher der König Israels gewesen (Bd X, 629, 14), so strebte nun David darnach, der Gesalbte Jahres im vollen Sinne des Wortes zu sein und ganz in beffen Namen zu herrichen, in tindlicher Ergebenheit gegen feinen Billen. Die Pfalmen 110; 2; 72 ziehen bie Konfequenzen aus biefem Ibeal: Jahreb herricht vom Bion aus über die Welt, fein Gefalbter ift unbestieglich dant feinem Gott und virtuell herr über so die Erde. Aber auch wenn diese Psalmen einer späteren Zeit als der davidisch-salomo= nischen angehören follten, das Ibeal felber, welches sie aussühren, stammt aus ber bavi=

bischen und ist damals durch Brophetenmund befiegelt worden, weshalb die späteren Propheten Amos, Hosea, Jesaja, Micha u. s. f. auf dieser Synthese von Jahvehs Sitz auf Zion und seiner dortigen Gründung eines unumstöhlichen Königreichs des davidischen Hauses fußen. Bgl. die Voraussezung des Weltregiments Jahvehs vom Zion aus z.B. Joel 4, 16; Am 1, 2; Jes 2, 1 ff.; 4, 2 ff. u. s. f. und die fortwährenden Erinnerungen an David 5 bei Jesaja, gerade wo er von dem Sitz Jahvehs auf Zion spricht: 28, 21; 29, 1; siehe auch Jes 8, 5 u. vgl 1, 21 ff. Allein die empirische Wirklichkeit der königlichen Person und ihres Regiments hat nie

ber hohen 3bee entsprochen, welche das Prophetentum ihnen beilegte. Schon in Davids Geschichte trat oft ber Hiatus zwischen der heiligen Burde des Gesalbten Sabvebs und 10 feiner menschlich unvolltommenen, fündigen Persönlichkeit ftorend zu Tage, und wenn auch die Demut, in welcher er stets wieder dem Strafwort seines Gottes sich unterwarf, einen Bruch und eine endgiltige Verwerfung nach der Art Sauls verhinderte, so verschob sich doch schon damals der Höhepunkt dieses Königtums in die Zukunst. Erst Davids Same nach ihm sollte dem Herrn ein Haus dauen und damit die volle Ausgestaltung des Gottes- 15 reiches auf dem Bion erleben burfen 2 Ga 7, 12 f.; 28 f.; 1 Chr 22, 8; 28, 3. (Bgl. dazu Röhler, Gesch. II, 319 f.). Auch nach den "letzten Worten" Davids 2 Sa 23, 1 ff. ift die Herrlichteit dieses Reiches eben erft vielverheißend angebrochen. Und unter Salomo führte ber untheokratische Geift dieses herrichers ichon wieder die Zertrümmerung bieses mehr versprechenden Anfangs herbei; nur ein fummerlicher Reft blieb ben Erben Davids 20 von deffen Herrschaft. Gleichwohl wurde das messianische Verhältnis zu Jabveb von den judäischen Teiltonigen festgehalten, wie die Königspfalmen (vgl. auch 2 Chr 13, 4 ff.) zeigen, javarlockt Leutoingen schutzen, wie die sconigoplannen (ogi. auch 2 Cht 13, 4 11.) seigen, und jenes geiftige Erbe aus der dabidischen Zeit blieb ein Nährboden, aus welchem neue Höffmungen auf eine größere Zukunft erwachsen, bezw. durch das prophetische Wort her= vorgerufen werden konnten. In der That, je weniger in der Gegenwart das judäische 26 Reich mit seinen oft unwürdigen Königen den hohen Gottesworten entsprach, welche über David und sein Haus laut geworden waren, um so näher lag die Erwartung, daß diefelben sich noch reiner und voller als je verwirklichen würden im Jusammenhang mit ber Vollenbung der Herrschaft Jahvebs, deffen gesteigertes Innetwohnen in seinigtum auf Zion mit Ausbreitung seines Königtums über alle Bölker die Propheten immer nach= 20 brudlicher in Aussicht ftellten. Diefer Bollendung muß freilich das Gericht vorausgehen, ber "Tag Jahvehs", wo er mit den Bölkern abrechnet und auch sein eigenes Bolk eine läuternde Krise durchmachen wird. Diese gesamte Zutunstsboffnung, welche man etwa im weiteren Sinn "messianisch" nennt, ist der vornehmste Teil der prophetischen Verkundigung. Alles Walten Gottes in Gericht und Gnade, wovon sie Zeugnis geben, zielt auf solche 25 Vollendung ab; aber nicht immer reden sie dabei von einem "Messias", wie man im späteren jübischen und neutestamentlichen Sprachgebrauch den König aus Davids Haus zu bezeichnen pflegt, in welchem fich das prophetische Ideal eines gottmenschlichen Königs vollkommen verwirklichen wird. Unter den Propheten, deren Schriften wir befitzen, giebt es welche, die von diesem Organ der göttlichen Herrschaft gar nicht reden, sondern nur von 40 Jahreh, dem das Königtum in Land und Welt zufallen wird, während andere jenen menschlichen Träger ber göttlichen Hoheit und Vermittler der göttlichen Gnaden an sein Bolt schildern. Ja, diefelben Propheten, die in einem Chtlus ihrer Beisfagungen ben davidischen König als Mittelpunkt des künftigen Gottesreiches erkennen laffen, sprechen in andern Zukunftsgemälden nur vom Kommen Jabvebs und feinem künftigen Wohnen in- 45 mitten feines Bolfes.

Daß das davidische Königtum trot seiner politischen Unscheindarkeit einen unzerstörbaren halt habe an Gottes Niederlassung auf Zion und seinem Bund mit David, stand auch den Propheten des nördlichen Neiches seit, und Amos, allerdings ein geborener Judäer, wie Hosea sehen der den Krystallisationspunkt für das Jahvebreich der Zukunft. so Doch redet jener noch allgemeiner von einer Wiederaufrichtung der Hütte Davids, durch welche dessen herrichast wieden seiter wieden und einen sänder sich ausdehnen soll, worauf sein Herrichast wieden Gottessegens teilhastig wird (Um 9, 11 ff.). Hosea spricht schon sollt etwas persönlicher von "dem König David" ver Julunft (3, 5), unter welchem sich das ganze Volk einigen (2, 2) und um den sich auch die burch das Gericht Zerstreuten und ss aus dem Lande Versprengten sammeln werden. Doch verweilt Hosea mehr bei dem inneren Schaden Josephs und bei seiner Heilung durch die überschwängliche Goade Gottes; beides ersaßt er nach seiner ganzen Tiefe. Die reichen Segnungen, welche einst das Volk in ungestörtem Frieden swird, sind nur der äußere Ausbruck der tief innerlichen Harmonie, die bann awischen ihm und seinem Gotte besteht. Immerbin ist bei Hosea schore so

Meffias

ber Anfatz gegeben zur Schilderung eines "Deffias" im fpäteren Sinne bes Bortes, b. b. eines idealen Zutunftstönigs, der die hohen Gnadenzusicherungen, beren David gewürdigt worben, voll verwirklichen foll, weil er ihrer völlig wert fein wird. Nachfolgende Bropheten haben deffen Bild persönlicher gezeichnet, zuerst Sach 9, 9 f., falls diefer Spruch von einem s jüngeren Zeitgenoffen Hoses stammt. Hier ist er als gottbegnadeter Friedenskönig ge-priesen, der seiner Stadt und seinem Bolke huldvoll und bemütig Heil und Hilfe bringen und bis an die Enden der Erde Anerkennung finden wird. Jejaja sodamt, der judäsiche Prophet, bei welchem recht beutlich ersichtlich ist, daß seine Zukunftserwartungen sich auf das davidische Erbe aufbauen. Demgemäß bewegen sie sich um ein doppeltes Zentrum: 10 den Sitz Jahrebs auf Zion und einen bestimmten König, der mit allen Gnadengaben eines gottfeligen Herrichers ausgerliftet, ben Thron feines Baters aufrichtet. Schon Stef 7 schwebt dem Propheten dieser Herricher vor: in der tiefsten Erniedrigung des davidischen Rönigshauses virb er geboren; verleue verleuet vor. in ver neppen Eineverigung ver dabiohaben Rönigshauses wird er geboren; verhen könnte, sondern der künstige Inhaber des Landes, der jest empfangen und geboren werden könnte, sondern der künstige Inhaber des Landes nach 15 8, 8; vgl. 8, 10 mit 9, 5. Jesaja bat freilich dessen Geburt und Heranwachsen gewisser maßen als Stumbenzeiger für die Ereignisse der nächsten Jahre verwendet; allein von diesem Zeitrahmen köft sich ihm die Gestalt des Dabibiden selbst immer deutlicher ab und rlicht in die Zukunft. In Rap. 9 wird derfelbe geschildert nach feiner göttlichen Beischeit und Kraft und seinem heilvollen Walten. Die übermenschlichen Attribute, welche 9, 5 f. 20 auf ihn gehäuft find, dürfen nicht als schmeichelhafte Syperbeln gefaßt werden. Denn nichts lag Jesault und, outern nicht uns insneugengute gypteven gelugt versen. Dettin nichts lag Jesault und, outern nicht uns insneugen und vertundet, grupt versen. Dettin fortwährend gegen alle vermeffene Hocheit ber Menschen und vertündet, Jahreh allein werde schließlich hoch und erhaben dastehen. Eine Vermengung von menschlichen und göttlichen Ehrenbezeugungen, wie sie bei den Afsprern, Babyloniern, Agyptern an der Tagesordnung 25 war, hätte er weit von sich gewiesen. Die hohen Brädilate des Davideiben lassen sich aber nur so erklären, daß er in diesem fünftigen Herrscher ein wunderbares Innewohnen des herrn felber schaute. Darin liegt auch die Antwort auf die Frage, wie fich mit diefen Sprüchen vom fünftigen Erben babibischer Mürbe folche Ausjagen besjelben Propheten vereinigen, wo von vielem menschlichen Könige nicht die Rebe ist, wohl aber von Jahvehs 20 Wohnen auf Zion und seiner herrlichen Offenbarung daselbst, bei der sich alle Bölker der Erbe Schiedsspruch und Weisung holen worden: Diese Herrichast Jahvehs auf Zion ist das Wesenlichste, Innerlichste des göttlichen Zukunftsplanes, der Sohn Dabids ist nur deren Organ, allerdings ein reines, vollkommen würdiges Organ des unsichtbaren Herrichers. Die tritischen Anfechtungen ber im engften Sinn "meffianischen" Stellen Jejajas (had-85 mann, Marti, Chepne) gründen sich vornehmlich darauf, daß spätere Propheten, auch Jeremia und Ezechiel, tein fo ausgeführtes Bild von biefem Meffias entworfen haben; allein eine ausführliche Wieberholung zu verlangen ift unberechtigt. Deutlich haben gerade Jeremia, Ezechiel und Sacharja nur mit einigen Strichen bas wohlbekannte Bild, bas Die Frühern entworfen, in Erinnerung bringen wollen. Neben Jesaja hat sein jüngerer Zeit-60 genosse micha ben kommenden Davidssohn ebenfalls als eine geheimnisvoll hobe, gott-erfüllte und dabei unendlich segensreich und friedlich waltende Gestalt geschildert. Auch hier geht diefer Herrscher in seiner wunderbaren Hoheit aus niedriger Umgebung bervor, indem die Dynaftie Davids auf die unscheinbaren Anfänge des bethlehemitischen Stammhauses zurückgefunken ift. Aber auch Micha verkündet Zukunftssprüche über den Zion als 45 Gottes Sit, wo Jahveh sich allen Bölkern offenbart. Zu dieser Beltherrschaft Jahvehs auf Zion wie auch zum dortigen ideal-menschlichen Königtum finden sich auch in den je-saganischen Sprüchen über auswärtige Bölker merkwürdige Bestätigungen: Ägypten und Ussur, das ferne Uthiopien (Rusch) wie das reiche Tyrus werden dem Gott Israels hul-bigen und die stolken Moabiter beim huldvollen Thron Davids Schutz und Recht juchen Bu den Weissjagungen, welche nicht speziell vom Meffias handeln, aber auf die Boll-endung der Jahvehherrschaft in Israel und der Bölkerwelt gehen, meffianisch also nur im 60 weiteren Sinne zu nennen sind, gehören bie Sprüche Dbadjas und Joels, die wir vor Amos und Hosea setzen; später diejenigen Nahums, Habaktuts (s. aber 3, 13), Zephanjas. Auch bei Jeremia und Ezechiel wiegen bie allgemein von Gottes Königreich rebenden Ber-55 heißungen vor. Je mehr bas politische Reich des Hauses David zum Untergang neigte, besto bestimmter wurde von den Propheten im Namen ihres Gottes der Anspruch erhoben, daß schließlich keinem anderen als Ihm die Herrschaft auf Erden zufallen und der Reft seines Bolles durch sein lebendiges Offenbartverden in seiner heiligen Wohnung vor aller Belt erhöht werden soll. Doch tritt, mehr als ein begleitendes Moment biefer festen Er-60 wartung, das nicht jedesmal erwähnt wird, die Hoffnung auf den Rönig an Gottes Statt,

ber seinem Bolte Heil und Segen vermitteln wird, bei ihnen öfter hervor, wenn auch meist nur in wenigen Zügen ausgeprägt. Bgl. 3. B. Jer 23, 5 f. mit 33, 1 ff. 15 ff.; ferner Jer 30, 9; Ez 17, 22 ff.; 21, 32; 34, 23 f.; 37, 23 f. — Im beuterojesajischen "Anecht Jahvehs" tritt scheinbar statt des davidischen Königs eine andere menschliche Ge-stalt als Organ der Vollendung des göttlichen Heilsratschlusse über Israel und die Mensch-5 heit auf. Nach seinem Namen verwirklicht er voll und rein die Idee, welche ben Beruf bes ganzen Volkes bilden sollte: Jahveh zu dienen in gelehrigem und willigem Gehorsam. Die Ergebung in den Willen Gottes ist bei ihm, im Gegensatze zu dem halsstarrigen Bolt, eine fo völlige und felbftverleugnende, daß er ohne Biderstand bie äußerste Schmach. bas schwerfte Leiden und Sterben über sich ergehen läßt, obwohl er nichts derartiges ver= 10 dient bat. Gerade durch solches Dulden und Tragen des Unleidlichen vollbringt er feine wunderbar umfaffende Miffion und schreitet zur Erhöhung fort. So verschieden biefe Erschnetzeut unschlicher Stellen und verachteten "Anechtes Jahvehs" von der des glors seichen Königs ist, welche Jes 9; 11; Micha 4 u. s. w. gezeichnet haben, so bestehet doch eine innerliche Verwandtschaft zwischen ihnen. Franz Delitzich (Mess. 26. 161) 15 nennt mit Grund diesen Anecht "Heilsmittler als Prophet, Priester und König in Einer Person". Auch fehlen in den vorausgegangenen messianischen Sprüchen nicht Unknüpfungspunkte für die äußerliche Niedrigkeit des gotterkorenen Fürsten. Schon das historische Bor-bild des leidenden David mit feinen Notpsalmen deutete darauf, daß ein solcher auch durch Leiden seinen Gott verherrlichen könne. Jes 11 und sonft wächst der Messias aus den 20 niedrigsten Verhältnissen empor. Wenn vollends Sach 12—14 schon in die letzte Zeit vor bem Exil gehört, fo ift bort nicht nur bie Spnthese zwischen bem königlichen und prophetischen Beruf bereits vollzogen, sondern auch die schnöde Mißhandlung und das Sterben des vertrauten Genossen Gottes, des rechten Hirten seines Volkes, vorausgesagt. Erst die bittere Trauer um jeinen Tod bringt den heilvollen Umschwung im Volke mit sich. — 25 Nach dem babylonischen Gril lebt die messianische Weissagung im weiteren und engeren Sinn wieder auf. Haggai und Sacharja hatten zunächst den Ausbau des Tempels im Sum weber auf, Haggat und Sacharja hatten zunacht den zursatt des Lempels im Auge als der Stätte, wo Jahveh sich herrlicher als je zuvor offenbaren werde. Allein diese künftige Selbstdarstellung des unsichtbaren Gottes ist nicht zu trennen von der Er-höhung des davidichen Hauses (Hag 2, 20 ff.) und von dem Erscheinen der Person jenes 20 aus geringen Ansängen sich erhebenden "Sproffes" vieses Geschlechts, der den Gottesbau auf Zion zu Ende bringen und die priesterliche mit der könschlechts, der den Gottesbau seines Volkes vereinigen wird (Sacharja). Maleachi redet, ohne dessen von Gegen könnenden "Engel Jahvehs", der über sein Volk Gericht halten wird und gedenkt von menschlichen Organen nur eines "Elias", welcher jenem bahnbereitend voraufgehen werde. 25 m Nuche Daviel erwlich tritt das Gottesreich auf das aulett über die für gelösenden zu Im Buche Daniel endlich tritt das Gottesreich auf, das zuletzt über die sich ablösenden Beltmächte triumphiert. Menschlich ist diese schließliche und etvige Gottesherrschaft auf Erben durch "das Bolk der Heinightig ist viele ichtegeliche und einige Sollesbereigkaft auf Erben durch "das Bolk der Heiligen" vermittelt, d. h. das treu gebliebene Israel. Allein dieses Bolk hat auch ein menschliches Haupt, und bieses wird mit dem "Menschenschn" 7, 13 bezeichnet. Bedeutsam ist, daß der Messisse die eine universalisstiche Benennung w erhalten hat, die Jesus im Neuen Testament aufnimmt. Strittig ist, ob derselbe auch mit dem Truck 26 gemeint sei, welcher ausgerottet wird, was man gewöhnlich auf die Gemeint der Solle der Geschlicher Beneicht wirder ausgerottet wird, was man gewöhnlich auf die Ermordung des Hohenpriefters Onias III. bezieht; jedenfalls beweift es nicht minder als das 729, 25, auch wenn es auf Serubbabel oder Josua geht, daß diese Weis-sagung dem gesalbten Haupte des bl. Bolkes eine besondere Bedeutung beimißt.

Nachdem aber einmal das Bild des großen Jutunftstönigs in der Hoffnung der Gemeinde sich eingebürgert hatte, sand man nicht bloß in solchen Worten, die ausdrücklich von ihm reden, Weissgagungen auf ihn, sondern bezog auf ihn auch solche Sprüche, die zunächst auf den ledenden, regierenden König Israel-Judas gingen, mit um so mehr innerem Necht, je mehr dieselden prophetisch die Würde und Größe des Königs beschrieben, so so daß die Wirklichkeit hinter ihnen zurücklied. Man bereicherte also sein Bild aus Pscalmen wie 2; 110; 72; 45 und den Königspfalmen überhaupt, und verstand auch solche Worte, die zunächst allgemeiner auf das Emportonmen oder die Verberrlichung des Königstums in Israel lauteten, persönlicher vom Messias (wie Nu 24, 15—19); ja auch solche berungsvolkes abzielen, wie Gen 9, 25—27; 12, 1—3 und bie analogen Patriarchensprüche; vollende Gen 49, 10 und ähnliche wurden diret messingen aufgesast. An die Spitze ftellte später die Kirche Gen 3, 14 f. als Protevangelium, da diefes den Sieg des Weisesjamens (der persönlich gefaßt wurde) über die Bief Macht in Aussicht stellt, so daß der Ansag in seiner universal menschlichen Fassungelium, da diefes den Sieg des Weisesjamens (der persönlich gefaßt wurde) über die böse Macht in Aussicht stellt, so daß der Ansag in seiner universal menschlichen Fassungelium, da diefes den Sieg des Daniel berührt. Aber auch das Wort Dt 18, 15 wurde auf einen bestimmten Propheten gedeutet und dieser teilweise mit dem Messias identisiziert. Ebenso sah man im davidischen Psalter Gebete wie Ps 16 und 40, welche von besonders vertrautem Verhältnis zu Gott Zeugnis geben, als Weissagungen auf den an, welcher der mit Gott Vertrauteste 5 sein würde. Eine Art tiesere prophetisch-messianische Deutung vieler Stellen war der judischen Gemeinde vor Christus geläufig geworden.

bischen Gemeinde vor Christus geläufig geworden. In den sog. Apokryphischen Schriften des AT tritt freilich die messionische Hoff= nung überhaupt fehr wenig hervor; dies hat feinen Grund teilweife in der (bistorischen und didaktischen) Schriftgattung, welcher diese Bucher angehören, teilweise aber auch wohl 10 barin, daß in der Zeit, wo sie entstanden find, oder in den Kreisen, welchen sie ents sprangen, bieje Zutunftserwartungen nicht fo ftart im Vordergrund standen. So in der Weisheit des Jesu ben Sira (190—170 v. Chr.), der doch im Unterschied von seinem alttestamentlichen Vorbild, den Sprüchen Salomos, das Theokratisch-Prophetische in seine Weisheitslehre sonst hereinspielen läßt (24, 11 ff.). Weder dei den Verheißungen an die 15 Patriarchen (44, 19 ff.), noch bei David (47, 11) tritt die eigentliche messionische Holf Schreinische Holf augen-zu Tage. Und in dem Gebet 51, 1 ff. beruht die messionische Auffassung Verlagen 28 10 augen-icheinlich auf unrichtiger Lesart. Bgl. Ryssel bei Kaussich, Apolr. 3. d. St. Selbswerftändlich hat aber ein Jube, der die Propheten so hoch stellte wie der Verfasser, die Es-chatologie nicht aufgegeben. Davon kommt denn auch beiläufig 48, 10 bei der Lobpreisung 20 auf Elia etwas zum Vorschein. Die alexandrinische Lehrschrift "Weisheit Salomos" stammt zwar aus einer Zeit, wo die meffianische Erwartung bedeutend stärker angefacht war (100-50 v. Chr.?). Allein die hellenistische Philosophie war für dieselbe kein günstiger Boben. Zwar bekennt sich der Verfasser zu der Hoffnung auf ein Endgericht, bei welchem die (abgeschiedenen) Gläubigen die Völker richten und nach welchem Gott ewig König sein 25 werde 3, 7 ff.; vgl. Rap. 5. Aber abgesehen von dem etwas unbestimmt transcendenten Charakter diefer Ausjagen wird ber Person des Messias dabei nicht gedacht. Auch 2, 12-20, wo der unter schwerer Verfolgung leidende Gerechte geschildert ift, handelt es sich nicht um eine bestimmte Versönlichkeit, die man auf Grund von Jef 53 erwartet hätte. Aber auch das Buch Baruch, welches sich in Inhalt und Form mehr an die alten Propheten 20 anschließt, redet zwar von der Wiederbringung des Volles und der herrlichen Zutunft Jerufalems mit starter Anlehnung an Deuterojesaja, 3. B. 4, 21 ff.; 5, 1 ff.; schweigt aber vom Sohne Davids. Uhnlich weist Todit 13,9—16; 14, 5 ff. auf die tünftige Verherrlichung der Stadt Jerusalem, spricht aber nur von Gott als ihrem ewigen Rönig, ju bem sich alle Heiden bekehren werden. — Im ersten Maklabäerbuch tritt die messianische 25 Hoffnung nirgends ausdrucklich hervor. Es war bier freilich keine nötigende Veranlassung, derfelben Erwähnung zu thun. Der sterbende Matthatias redet immerhin 2, 57 von dem David (und feinem Hause, 1981. 2 Sa 7, 16) "auf etwig" zugesagten Königtum. Es stand also jenen Frommen fest, daß die davidische Herrschaft nur auf beschränkte Beit außer Rraft geset sein konnte, wie man auch die prophetische Wirtsamkeit als etwas nur zeitweilig 20 Jörael Entzogenes ansah (4, 46; 14, 41). Unterdes galt es, das erkorene Volk Gottes selbst in seiner Gesetstreue mit seinem Heiligtum zu bewahren, und das Interesse kon-zentrierte sich um die großen Männer, welche Gott als heldenhafte Befreier nach Art der alten Richter hatte aufstehen laffen. Deren Erfolge ichienen zu verbürgen, daß fie wenige ftens einstweilen (14, 41) bie Führerschaft, bald sogar bas hohepriesterliche Amt nach Gottes 45 Willen innehaben sollten. Eber kann man sich barüber wundern, daß bei der Schilberung jener Glaubenstämpfe im erften Maktabäerbuch bie Auferstehungshoffnung ber Gläubigen nirgends hervortritt, welche nach dem zweiten Buch der Maktabäer die Märtprer in der Berfolgung unter Antiochus Epiphanes fo ftanbhaft machte (2 Mat 7, 9. 14. 23. 29. 36; 12, 43 f.), und burch bas Buch Daniel jenem ichwer geprüften Geschlecht zum Trofte vor-

50 gehalten worden war.

Dagegen beweisen die sog. Pfeud epigraphischen Schriften (f. d. A.), daß bald nach der maktadäischen Zeit die messianischen Holfnungen im engeren wie im weiteren Sinn besondere Pflege gefunden und sich neu belebt haben. Zwar so lange es schien, als ob die geseierten Hassmonäer das Volk einer neuen, glücklichen Zukunst zuführen stönnten, hatten die ihnen anhangenden Parteien kein Verlangen nach der davidischen Dynastie. Man gesiel sich sogar darin, in ihnen die sämtlichen theokratischen Ämter vereinigt zu sehen, als Johannes Hyrkanus zum Fürstentum auch das Hohepriestertum erhielt und sogar als Prophet galt, mit dem Gott verkehre und dem nichts Künstiges verdorgen bleibe (Josephus Ant. 13, 10, 7; Bell. jud. 1, 2, 8). Weissagungssprüche wie Ob 19 ff.; 60 Am 9, 11 f. schienen durch ihn erfüllt, als er Samaria und Joumäa unterwarf, den Tempel auf Garizim zerstörte und den Edomitern die Beschneidung aufzwang. Auch der unter ben Gesetzestreuen herrschende enge und äußerliche Sinn, der in der pünktlichsten und peinlichsten Beobachtung der rituellen Sazungen das Heil für den Einzelnen und für das ganze Boll erblickte und die Gewissenhaften leicht zu einer oberfläcklichen Selbstgerechtigkeit verleitete, war dem Berständnis der weitangelegten und tiesen Weissgagungen von der 5 künstigen Erlösung des Bolles nicht günstig. Bei den hellenistisch angehauchten Juden aber, die ihre Religion mit griechischer Abilosophie kombinierten und in der Richtung einer abstratten Gottes- und Sittenlehre zu entwickeln trachteten, mußten auch die lebensvollen Zutunstsbilder der Propheten, soweit sie diese berücksteit und Frömmigkeit schlichen und abstratten Charatter annehmen. Die folgerichtige Ausbildung vieser Richtung zeigt Philo, 10 der die Berwirklichung seiner Ibeale menschlicher Weisselt und Frömmigkeit schon in der Bergangenheit findet, in den Erzbätern, in Mose, dem heiligsten, von Gott geliebtesten Mann, der in seiner Person bereits Königtum, Geschgebung und Hoseprieftertum vereinigte (de praem. et poen. § 9), in Salomo u. 5. W. So beschäftigt er sich auch viel weniger mit den Propheten als mit der Thora und der alten Geschäftigt er sich auch viel weniger fennt eine fünstige Sammlung des zerstreuten Israel, bezw. aller berer, die sub serleugnen. Er fennt eine fünstige Sammlung des zerstreuten Israel, bezw. aller berer, die sub serleugnen. Er fennt eine fünstige Sammlung des zerstreuten Israel, bezw. aller berer, die sub zw. Best bes wahren Gottes belehren, ins gelobte Land. Sie werden aus ihnen selbst lichen als menschlich-natürlichen Erscheinung" angeführt werden, welche nur ihnen selbst ischar ist. Er meint damit die göttliche Schechina.

Allein unterdeffen hatte die von Gesetzeslehrern und Bbilosophen vernachlässigite Eschatologie in gewiffen Kreifen um so eifrigere Liebhaber gefunden, welche die von der Prophetie dargebotenen Motive mit dem universal-geschichtlichen Interesse der Zeit kombis nierten und so, besonders den Spuren Daniels folgend, apokalpptische Dichtungen entwarfen, welche nicht ohne poetische Schönheit und tieferen religiösen Gehalt sind, aber 25 freilich den keuschen Geist der alten Propheten vermissen lassen, da statt einer höheren Eins gebung dichterische Phantasse oder tühle Berechnung vorherrschen, dabei aber doch eine höhere Inspiration, die man nicht mehr besaß, künstlich nachgeabmt und zur Schau getragen wird, indem man einem ichidialstundigen Seber ober Beijen der Borzeit, einem Henoch, Abraham, Mose, Elia, Esra, Baruch, Salomo seine neugewonnene, oft recht mo= 80 bern geartete Erkenntnis in den Mund legt. Ob dies von den Zeitgenossen nur als Einfleidung verstanden oder im Ernft genommen werden follte, jedenfalls war man fich in ben leitenden Kreisen des Judentums des geringtvertigeren Ursprungs und Charalters biefer Beissagungsbücher im Vergleich mit den alten bewußt und ließ sie nicht wie diese zur Vorlefung in der Synagoge gelangen. Dagegen fanden sie auf mehr privatem Wege 85 weite Verbreitung und erlangten ftarten Einfluß auf die religiöfen Vorstellungen und Bufunftshoffnungen im Boll. Nur wurden diese Lehren in ihrer bunten, oft widersprechenden Mannigfaltigkeit nie dogmatisch verbindlich. Die Eschatologie war ein Gebiet, wo die subjektive Phantasie, welcher sonst in der spätjudischen Religion so wenig Raum gegönnt war, sich gerne schadlos hielt, wie es bei den muslimischen Theologen ähnlich zu beobachten 40 ist. Bgl. den Art. Apolalyptik, judische Bd I S. 612 ff.

Aber auch den heidnischen Sichllen wurden solch Zulunftserwartungen von helleniftischen Juden in den Mund gelegt. Maren doch in der damaligen Heidentvelt das Verlangen nach geheimer, göttlicher Offenbarung und die Sehnsucht nach einem harmonischen Weltabschußt weit verbreitet. Eben diesen mystischen Neigungen tamen die mit der 45 griechischen Rulturwelt in Fühlung stehenden Juden entgegen, welche jene geheimnisvollen Seherinnen, in denen das alte heidnische Orakelweien personisiziert erscheint, als Trägerinnen jüdischer Religionsideen auftreten ließen, vor allem des Eingottglaubens im Gegensatz zur Ivololatrie, so zwar, daß die allgemeine Bölkergeschichte samt der heidnischen Mythologie, die man euhemerissert, reichlich in diese Sprüche eingeslochten wurde. So entstand 50 die sichelichen find. Und der Judes aus der Zulern Lange nach der Matsaäerzeit anzusern sind. Von der Judes aus der Zeit bes Ptolemäus VII, Bhyston, (145-117), wahrscheinlich aus der Zeit um 140 v. Chr. Hier wird die Weltscher von Turmbau zu Babel die auf die Gegenwart versolgt und das nahe Ende geweisigt, 55 welches durch Offenbarung des Ivas Josens versolgt und das nahe Ende geweisigt, 55 welches durch Offenbarung des Gottes Ivasels und seines Melfias eintritt. Letzterer ist zwar nicht Bs 286 f. gemeint, wo von Koreich die Rede, wohl aber Bis 652 fl.: "Dann wird Gott von Sonnenaufgang her einen König fenden (nach der melfianisch verwendeten Stelle Jef 41, 25), welcher auf der ganzen Erde dem König fenden (nach der melfianisch verwendeten Stelle Jef 41, 25), welcher auf der ganzen Erde bem bösen Arieg ein Ende machen wird, indem er die Einen tötet, mit den Anderen zuverlässe Berträge abschließt (bgl. 3ef 11, 4 so

Meffias

mit 2, 2 ff.) u. f. w. Allein bei der Ausmalung des Rustandes des Friedens und ber Gerechtigkeit, der dann die Weltentwicklung abschließt und nur vorübergebend durch eine lette feindliche Invasion ber aufrührerischen Könige gestört werden tann (nach Joel 4, 9 ff.; Es 38 f.; Sach 12, 1 ff.), tritt die Person des Messias hinter dem in seinem verherrlichten 5 Tempel wohnenden Gott zurück, welcher Bs 717 "ber unsterbliche König" heißt, und um beffen Heiligtum alle Böller fich zur Hulbigung scharen werden, nachdem ihr letter Anfturm bagegen zu Schanden geworden ift (Bs 663 ff.). Um basselbe her werden "bie Söhne des großen Gottes" (Bs 702), d. h. die getreuen Juden, friedlich wohnen. — Vollends in dem jüngeren Stuck 3, 46 ff., das aus der Zeit des römischen Triumbirats 10 und der Cleopatra zu stammen scheint (c. 42-31 v. Chr.), ist zwar vom Königreich des unsterblichen Gottes die Rede, das dald andreche, damit er in Ewigkeit das Szepter auf Erben führe. Hingegen verlautet nichts von einem menschlichen ober gottmenschlichen Meffias. Aber noch öfter und eingehender wurde die eschatologische Hoffnung in esoterischer 15 Form behandelt, wie vor allen das Buch Henoch zeigt (s. über dieses im A. Bseudepi-graphen), bessen Grundschrift K. 1-36. 72-105 im wesentlichen aus der Zeit um 110 v. Chr. ftammen mag. Vielleicht älter noch ift die Zehnwochen-Bision R. 93. 91, 12-17, wo ber gesamte Beltverlauf von ber Schöpfung bis zum Beltende in 10 Bochen (mit freier Entlebnung des Schemas aus Daniel) eingeteilt ist. Der Verfasser lebt offenbar in 20 ber 7. Woche, in welcher ein abtrünniges Geschlecht aufwächst. In ber 8. Woche wird bas Schwert der Gerechtigkeit unter den Sündern aufräumen und den Gerechten den ruhigen Besitz ver Standes sichern. Das Haus des großen Königs (d. h. der Tempel) wird für ewig gebaut. In der 9. Woche dehnt sich das gerechte Gericht auf die ganze Erde aus: die Gottlosen verschwinden von ihr. Alle Menschen schauen nach dem Wege 25 ber Rechtschaffenheit, d. h. wenden sich ber wahren Religion zu. Am Ende der 10. Boche vollzieht sich das etwige Gericht an den Engeln, der Himmel verschwindet und macht einem neuen Play. Vom Messias ist hier nicht die Rede. Dagegen erscheint er in ber parallelen Bistonsreihe über ben Verlauf ber Weltgeschichte R. 85-90: Für die ber parallelen Zijvonsreihe uber den Verlauf der Weitagigigigte R. 80-90: Fur die Beit zwischen der Zerkörung Jerusalems dis zur Aufrichtung des messinschen Reiches 20 wird Israel von Gott unter 70 Hirten gestellt (89, 59). Aus den 70 Knechtschaftsjahren bei Jeremia sind hier 70 heidnische Herrichaften geworden, welche je eine Stunde regieren, wie bei Daniel 70 Jahrwochen. Die Hirten sind aber nicht menschliche Könige, sondern Engel der Böller (d. Hosmann, Schürer); jeder weidet eine Stunde. Die erste (affprisch-babhlonische) Periode umfaßt 12 Stunden (89, 72); die zweite 23 Stunden (Cyrus dis 35 Alexander). Die Mitte des Zeitraumes liegt hier (90, 1). Darauf folgen weitere 28 Stunder (Alexander hie Antischus (Swishers 90, 5) warvauf nach 12 bleicher (90, 17) 23 Stunden (Alexander bis Antiochus Epiphanes 90, 5), worauf noch 12 bleiben (90, 17) von Antiochus bis auf die Gegenwart. Wenn das große Horn 90, 9 auf Hyrlan geht, fo ist die Zeit dies herrschers als die des Berfassers anzusehen. Doch ist die Zeitrech-nung des letzteren, die ohne Zweisel seiner Konzeption zu Grunde lag, dabei nicht durch-20 sichtig. Nachdem jenes Böcken mit dem großen Horn von allen Bölkern schwer ist angeseindet worden, kommt der hilfreiche Engel und läßt die Feinde untergehen. Die Völker fallen unter dem Schwert der gehorfamen Schafe, d. b. der getreuen Israeliten. Im hl. Lande richtet Gott feinen Thron auf und hält dort Gericht über die abgefallenen Engel, auch bie 70 Hirten; sie werden schuldig befunden und in einen feurigen Abgrund geworfen. 45 In einen ähnlichen Feuerpfuhl, der sich zur Rechten des Hauses Gottes öffnet (Gehinnom) tommen die verblendeten Schafe, d. b. die abgefallenen Juden. Darauf bringt Gott einen neuen Tempel, wo er inmitten der guten Schafe wohnt. Die übriggebliebenen Völker unterwerfen sich anbetend diesen Schafen. Auch die zerstreuten und umgebrachten Schafe sammeln sich wieder in diesem Haus. Jetzt erst wird ein weißer Farre geboren, 50 ber Meffias, bem alle Bölker huldigen. Darauf verwandeln sich alle Schafe in weiße Farren, d. h. in patriarchenähnliche Menschen (benn die ersten Menschen von Abam an find bem Seber 85, 3ff. als weiße und ichwarze Farren erschienen). Jener Erftlingsfarre bes neuen Geschlechts aber, ber Meffias, wandelt fich in einen Buffel und bekommt große schwarze hörner. Das  $\neg \neg$ , Büffel, des Grundtertes gab der Grieche unüberlett:  $\delta \eta \mu$ , so was der Athiope  $\delta \eta \mu a$  las, so daß er zu der Ubersetung kam: "und der erste unter ihnen war das Wort, und selbiges Wort ward ein großes Lier". Der zweite Satz ist wohl urfprünglich nur Gloffe gewefen, um griechischen Lefern bas unverständliche byu zu erklaren ("rem ift ein großes Tier" ?). Bährend alfo bie bewährten Genoffen bes Reiches bem Deffias gleich werden, wird er felbst über sie zu einem höheren Wesen emporgerückt. Dieser Steigerung 80 bürfte die Sach 12, 8 verheißene zu Grunde liegen. — Harmonisch schließt das Traum=

gesicht mit Gottes ungetrübter Freude an allen Menschen. Eigentümlich ist hier, daß der Messias nicht die Gottesherrschaft auf Erden aufrichtet und auch nicht das Weltgericht abhält, sondern erst nachdem die Erde gesäubert und Gotte unterthan geworden ist, zum Schlusse erscheint als Krönung des Gedäudes.

Anders ist dies in den "Pfalmen Salomos", welche aus der Mitte des letzten Jahr- 5 hunderts vor Christo bezeugen, daß man damals von dem Messias ein lebendiges Eingreifen in die Geschichte zum Heil seines Bolkes erwartete. Diese Pfalmen stammen näher aus der Zeit etwa von 63-45 v. Chr. Denn sie klagen über das Eindringen des Pompejus in Jerusalem (2, 1 ff.; 8, 14 ff.; 17, 11 ff.), kennen aber auch dessen sollt ge= 10 drungen sein jerusalem (2, 1 ff.; 8, 14 ff.; 17, 11 ff.), kennen aber auch dessen sollt ge= 10 drungen sein, und zwar von seiten der pharisätscher gerichteten Frommen (vgl. 3, B. 3, 8 ff.). Man läßt in diesen taurigen Zeiten die Horischer des John auch seine hält sich daran, daß Israel ewiges heil verheißen ist (11, 7; 12, 6; 14, 4 f. 9 f.; 15, 12 f.). Bestimmter ertvartet man eine heilbolke Wendung durch den "Sohn Davids", den "Gesalbten des herrn", den Gott wird aufstehen lasser jeines Volkes same und ihr Volkstum neu aufrichte, während die Heilen die Gieber seines Volkes same und ihr Volkstum neu aufrichte, während die Heilen Frieden 17, 21 ff. Derfelde ist gerecht, sündlos und bringt seinem Bolke ewigen Frieden und ewiges heil. So wirds ein seliger Zustand jein unter ihm zu leben.

Biel ausgebildeter als in jenen älteren Teilen des Henochbuches und in den "Pfalmen 20 Salomos" ift die Vorstellung vom Meffias in den jüngeren Partien des Buches Henoch R. 37—71, die sich viel mit ihm befassen und jedenfalls nach 38 v. Chr. verfaßt sind. Von der oben angegebenen Anschauung der "Grundschrift" weicht diese jüngere Darstellung erheblich ab. Während im älteren Buche bie vollendeten Gerechten auf der Erde wohnen, in dem geräumigen neuen Gotteshause, wird hier der Aufenthaltsort der Seligen 25 als ein himmlischer beschrieben 39, 4ff. Allerdings werden sie auch die neue Erde bewohnen, von welcher die Ubelthäter weggetilgt find (45, 5). Und es ift nicht zu vergeffen, daß der vor Zeiten lebende Henoch Borgeschichtliches im Himmel schaut, was auf Erden noch nicht zu sehen ift. Aber bas Reich Gottes ift hier unvertennbar transfzendenter gefaßt : die eigentliche Heimat heiliger Menschen ist ber himmel, wo fie ewig wohnen wie 20 bie Engel Gottes. Unter ihnen befindet sich dort der Meffias 39, 6 ff. Er heißt der Auserwählte (39, 6; 40, 5; 45, 3), der Gerechte (38, 2), der Gesalbte (52, 4), der Menschnolon 46, 1 ff., weil einem Menschen ähnlich in seiner Erscheinung (nach Daniel); an einer Stelle nennt ihn Gott selbst "mein Sohn" (105, 2; vgl. Bj 2, 7). Dagegen gebort bie Benennung "ber Beibessohn" 62, 5 nur einer jüngeren, vielleicht driftlich be= 85 einflußten Lesart an (vgl. Beer bei Rautich 3. d. St.). Schon vor ber Schöpfung wurde tenstulgten Lesant an (bgl. Seer det statigig) 3. 0. Sr.). Sagon vor der Schopplung wirree ber Name viesent an (bgl. Seer det statigig) 3. 0. Sr.). Sagon vor der Schopplung wirree Inhaber aller Gerechtigkeit und Weisheit 49, 3. Von ihm gehen Einsicht und Kraft aus. Er ist der Stab der Gerechten und Heiligen, das Licht der Völler und die Hoffnung vereisung des wahren Gottes (48, 5). In ihm wohnt der Geist derer, die in Gerechtigkeit entschlafen sind (49, 3). Rurz, er erscheint als der Vermittler aller göttlichen Offenbarung an die Menschen. Er wird auch die verborgenen Dinge richten auf seinem Abron 49, 1 ff.; 45, 3; 51, 3. Durch ihn erfolgt auch, bant feiner Beisheit, die Auferstehung der Toten und, dank seiner unfehlbaren Gerechtigkeit, das Endgericht R. 51-54; 61, 7 ff. Borber 45 war der Menschensohn verborgen und nur den Auserwählten geoffenbart 62, 7. Mit ihm werden die Gerechten in Ewigkeit eines herrlichen Daseins sich erfreuen; die Un= Mit gerechten bagegen, insbesondere bie Könige, Mächtigen und goben ber Erbe follen in Flammenpein ber Hölle schmachten 62, 13 ff.; 63, 10. - In K. 71 wird schließlich genoch selbst geradezu als der Menfchensohn erklärt, und bei feiner Begnahme von der Erde als folcher so im Himmel eingesetzt, wie spätere rabbinische Theologen ihn mit dem Metatron (מינשטרון = μετάθρονος, nach anderen : μετατύραννος), d. h. dem höchsten, Gott zunächstiftehen= ben, ihm dienftbaren, aber mit ihm herrschenden Geiste gleichseben. - Diefer Abschnitt (Henoch 37-71) ist jedenfalls das Wert eines anderen Verfassers und eines jungeren Zeitalters als die "Grundschrift". Zwar von einem Christen rührt das Buch nicht her 55 (gegen b. Hofmann, Hilgenfelb u. a.), ba ganz abgesehen von jener Gleichsetzung bes Menschensohnes mit Henoch, die menschliche Erscheinung des Messias, die den Christen so lebendig vor Augen stand, darin gänzlich fehlt. Auch ein christlicher "Überarbeiter" hätte davon, insonderheit von Christi Leiden, Sterben und Auserstehen doch wohl etwas ein= getragen. Andererseits führt ichon die Erwähnung der Barther 56, 5 in die Zeit nach eo

.

-

.

2

;

Ļ

1

1

:

1

ŗ

r

2

40-38 v. Chr., wo diese in Palästina eingefallen sind; und manches spricht dasstragen vom Ausdas Buch noch beträchtlich jünger ist, und eine spätere messianische Anschauung zum Ausbruck bringt, als sie unter den Zeitgenossen Jeiu vorhanden war. Schürer (Gesch. des jüd. Bolkes III<sup>3</sup>, 201) läßt diese "Bildreden" "frühestens in der Zeit des Herodes" ent= 5 standen sein. Über die Zerkörung Jerusalems vom Jahre 70 hinadzugehen verdiese 56, 7, wo beim Einfall jener Parther und Meder das Bestehen der Stadt vorausgesetzt sei. Allein da Ezechiel dabei Bordild ist, so kann "die Stadt meiner Gerechten" auf die fünftige Stadt Gottes gehen, welche neu aufgebaut sein wird, ehe jener letzt Ansturm der wilden Bölkerheere erfolgt. Für nachdrisstlichen Ursprung spricht z. B. der Umstand, 10 daß nach den Evangelien der Ausdruck "Menschnschn" keineswess eine bei den Beita genossen gehen Statten müßte. Es ist var, wie man es nach dem Bekanntwerden biese Schusse zuschnung des Messins war, wie man es nach dem Bekanntwerden biese Schusses zuschnung bes Messins war, wie man es nach dem Bekanntwerden die fühlichen Motives z. B. bei jener Erhebung Hendes zur Ausstruck Mitspielen eines polemischen Motives z. B. bei jener Erhebung Hendes zur Messinswirde 15 nicht ganz undenschar. Sedensfalls stammen aus der Zeit nach der Zerkörung Jerusalems durch die Römer die (sprisch erhaltene) Baruck= und die Esta-Apolalupsse (= 4 Esta). Die erstere scheint

die (sprisch erhaltene) Baruch= und die Esra-Apolalypse (= 4 Esra). Die erstere scheint nicht lange nach jener Katastrophe geschrieben. Sie beweist, daß durch den Untergang Jerusalems und seines Heiligtums die Schnsucht nach der von den Propheten verheißenen 20 herrlichen Zukunft neu und mächtig angesacht worden ist und man sich mit allerlei Deu= tungen, Berechnungen und Ausmalungen dieser Berheißungen über die traurigen Ereignisse der jüngsten Vergangenheit und die schlimme Lage der Gegenwart getröstet hat. Man erwartet in Bälde schwere Drangsale, Landplagen, Kriege und Wirren aller Art als Vorden des Endes (R. 27; bgl. R. 69. 70). Dann wird der Messacht werden und in

- 25 seinem Lande ben Reft seines Volkes beschirmen (K. 71). Er wird eine Zeit schönften Gedeihens herbeisühren (29, 5 ff.; vol. K. 73. 74): die Erde wird ihre Frucht zehntausend= fältig geben. Dann wird er in den Himmel zurückkehren (30, 1), woran sich die Auf= erstehung der Toten und das Endgericht anschließen. — Die danielischen vier Weltreiche, welche von der babylonischen Zerstörung Jerusalems dis zur Aufrichtung des Gottesreiches 80 sich ablösen, erscheinen K. 35 st., wobei das vierte Reich bestimmt auf das römische ge=
- so sich ablösen, erscheinen K. 35 ff., wobei das vierte Reich bestimmt auf das römische gebeutet wird. Unter diesem erscheint der Messia und rottet dessen Haus (39, 7); er tötet den ungerechten Weltherrscher 40, 1 f. Die Bölker, sofern sie nicht schon durch die vorausgegangenen Plagen hingerassist sub von welchen das hl. Land verschont blieb, werden "den Händen meines Knechtes", des Messia überantwortet 70, 9; 71, 1. Er wird die
- 25 Nationen teils töten, teils am Leben erhalten, je nach ihrem Benehmen gegen Israel, bem die Verschonten unterthan sein müssen 72, 2 ff. Bei der Ausersteinung der Zoten giebt die Erde diese zunächst so wieder, wie sie dieselben empfangen hat, daß die Uber= lebenden sie erkennen. Dann aber solgt eine Verwandlung der Leiblichkeit nach dem Maß= stab der im Leben bewiesenen Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit. Die Gerechten empfangen 40 eine ätherische Leiblichkeit, die nicht altern kann und worin sie den Engeln gleichen, mit
- benen sie bann im himmlischen Baradiese wohnen, an Herrlichkeit sie sogar übertreffend K. 49 ff. — Nach diesem Buche (wie auch 4 Esra) geht also die messignische Zeit dem Weltende voran; sie gehört noch dem alwo odrog an, dessen wird die Beriode sie bildet, was auch späterhin die gewöhnliche sübische Lehre war. Hingegen wird die Zutunst der Ge= 25 rechten im künstigen Aon als eine transsendente, himmlische beschrieben.

Rahe verwandt mit dieser Baruch-Apolalypse ist die Esra-Apolalypse, gewöhnlich 4 Esra genannt, welche obwohl das Prioritätsverhältnis strittig ist, eiwas jünger sein bürfte. Sie ist um das Jahr 96 n. Chr. unter Domitian geschrieben. Doch handelt es sich dabei nur um 4 Esr 3—14, da die nur in Vulg. aufgenommenen K. 1. 2. 15. 16 50 Jusäte von christlicher Hand sind. Noch mehr als die Baruchapolalypse ist 4 Esra eine Art Theodicee in apolalyptischem Gewand. Dem in Esras Berson gekleideten, um das los Jerusalem und seines Volkes trauernden Juden wird durch Offenbarung mitgeteilt: der Angehr zu Ende 4, 26; die Welt ist alt geworden 5, 50 ff. Wunderbare Vorzeichen der Log heinweggenommenen Männer (Hench, Elia, Esra) werden sich seinen Lassen Dann ist plözlich (durch Gott allein) das Böse vertilgt, der Glaube blüht, die Wahrbeit ist offenbar 6, 25 ff. Da die Welt um der Juden willen geschaffen ist (6, 55), werden sie dieslebe schließlich auch beherrichen, nachdem die Gottlosen durch Plagen weggerafft sind. Da wird der Melstas, der Sohn Gottes (7, 28) offenbar werden und 400 Jahre lang den

so Ubriggebliebenen Freude spenden. Darauf wird er sterben und alle Menschen mit ihm

(7, 29). Es tritt ein siebentägiges Schweigen ein; barauf folgt bie Auferstehung ber Toten und der Gerichtstag, wo der Höchste den Thron innehat. Dieser Tag dauert eine Jahrwoche. — Biel zu schaffen macht dem Autor die Verspektive, daß nur wenige selig werben, weitaus die meiften Menschen der ewigen Qual entgegengehen. Bgl. 7, 45 ff. 132 ff.; 8, 1 ff.; 9, 14 ff. Was ihm von oben auf diese Bedenken geantwortet wird, ver= 5 nag seine Einwendungen schwerlich ganz zu entfräften. Auch hat er zu viel Selbst-ertenntnis, um sich nicht ben Geboten Gottes gegenüber als Sünder zu fühlen und rechnet sich daher selber zu ber verlorenen Menge (7, 62 ff.), wird aber belehrt, er habe einen Schatz guter Werte bei Gott, der ihm selber erst an jenem Tage offenbar werden soll, 7, 77; 8, 36; vgl. Apr Baruch 14, 12. Die Gottlosen erleiden übrigens fcon gleich 10 nach ihrem Lobe siebenfältige Pein 7, 75 ff., während die Frommen alsbald die Herrlich= teit Gottes schauen und zur Rube in siebenfältiger Freude eingeben. Diese zu genießen haben sie fieben Tage nach dem Tode Freiheit. Dann werden sie in ihre Rammern verfammelt 7, 100 f. Beim jüngsten Gericht gilt teine Fürbitte ober Interzeffion 7, 102 ff. --Für die Vorstellung vom Messias kommt in Betracht das auch für die historische Situation 15 entscheidende Adlergesicht 11, 1 ff., wo das römische Kaisertum bis auf Domitian dargestellt Gegen diefen Adler (das vierte danielische Weltreich 12, 11 f.) erhebt sich schließlich ift. ein Löwe, ber mit Menschenstimme redet 11, 36 ff. Dieser wird 12, 32 auf ben Meffias gedeutet, den der Höchste bewahret hat auf das Ende der Tage. Aus dem Samen Dabids wird er aufftehen und zu ben Menschen reden, indem er Gericht über sie hält. 20 Den Rest seines Bolkes wird er erlösen und ihnen Freude geben, bis (nach 400 Jahren, s. oben) das Endgericht kommt. In der solgenden Bission 13, 1 ff. erscheint ein Mensch aus dem Meere und sliegt auf den Wolken des Himmels und sendet aus seinem Mund einen Feuerstrom wider alle, die ihn bekämpsen. Gott nennt ihn: "mein Sohn" (13, 32). Er wird die Widerstrebenden durch sein bestampten und bernichten (nach zein 11, 4) und das friedliche geer der verbannten zein Stämme nach der Heimat zurückführen. Dies läuft also dem oben Dargestellten parallel. Es handelt sich um die Aufs richtung der 400 jährigen Meffiasherrichaft auf Erden.

Die apokalyptische Litteratur hat sich aber in dieser Periode noch lange nicht erschöpft, fondern wurde in jubischen (vgl. M. Buttenwieser, Outline of the Neo-Hebraic Apo- 20 calyptic Literature, Cincinnati 1901) und christlichen Kreisen noch durch Jahrhunderte weiter gepflegt, wobei die Christen in der Regel jüdische Borlagen zu Grunde legten, oft auch folche nur glossierten. Letzteres scheint z. B. in dem "Testament der 12 Patriarchen" (2. christl. Jahrbundert?) geschehen zu sein, wo die messianischen Stellen im Segen des Juda und des Levi unvertennbar christliche Hand verraten. Aus der Bergleichung solcher 25 Schriften erhellt, daß wenn auch gewisse Erundzüge der messianischen Hoffnung von den Propheten her sich burch alle dieje oft recht phantastischen Zufunftsgemälde hindurchzieben, boch in biefer Eschatologie der Phantasie und dem Geschmack des einzelnen ein weiter Spielraum gelaffen war, so daß bieje Materie bei weitem nicht so bogmatisch festgelegt erscheint, wie die des Kultus und des Rechts, die an der Thora eine spstematisch aus- w gebaute Grundlage hatten und durch den Scharffinn der Gesetslehrer obendrein mit einem undurchbringlichen Zaun von näheren Bestimmungen umgeben waren. So begreift sich leicht, daß teils aus den Schriften des Alten Bundes geschöpft, teils aus solchen durch Pseudonymität strenger Verantwortung entzogenen und daher auch nicht mit sicherer Autorität ausgestatteten Runstprodukten, im Bolke seit bem ersten vordriftlichen Jahrhundert 45 zwar die meffianische Hoffnung sehr verbreitet war und das religiöse Empfinden und Erwarten fräftig beherrichte, aber so, daß dieses Bukunftsbild keine festen Umrisse zeigte, und keine geschlossen einheit bildete, sondern aus mehr oder weniger beutlichen, oft unzussammenhängenden, oft sich widersprechenden Zügen sich zusammensete, und wenn es der Menge und ben oberflächlichen Gesetstundigen meist bloß einen politischen Befreier und 50 äußerliche Segnungen verhieß, doch von tiefersuchenden Seelen im Sinn einer innerlicheren Erlöfung gefaßt wurde. Dieje Borftellungen begegnen uns in den Evangelien, in den Targumim, im talmubischen Schrifttum, den Midraschim u. a. nachchriftlich subischen Schriften. Wir geben im folgenden noch eine gedrängte Übersicht über die Hauptzüge dieses judischrabbinischen Meffiasbildes.

Daß zur Beit Jesu die Hoffnung auf ein möglicherweise baldiges Erscheinen des Mefsias ein Stück des allgemeinen jüdischen Volksglaubens war, erhellt aus den Evangelien zur Genüge. Natürlich wurde diese Hoffnung besonders hochgehalten und treu gepflegt von den Kreisen, welche vom Gang der Welt unbefriedigt sich den prophetischen Schriften des AT zugewandt hatten, während die religiös indifferenten und mit dem 60 Meffias

alten Glauben zerfallenen sich wenig bavon versprachen. Typen solcher auf ben Trost Israels Harrenden sind Simeon Lc 2, 25 f., Hama Lc 2, 37 f. Bu ihnen gehören Johannes ber Täufer und sein Anhang, ebenso bie Jünger Jesu. Diese brachten in die Rachfolge Zefu ichon Vorstellungen von dem kommenden Meffias und jeinem Reiche mit und s festen fich darüber gelegentlich mit ihrem Meister auseinander, 3. B. über die Frage, ob Elia noch vorher tommen muffe, wann die Aufrichtung feines Reiches erfolgen werde u. dgl. Aber auch feine Gegner, die Pharifäer, erwarteten bestimmt ein Rommen bes Sobnes Davids. ber die Juden von der heidnischen Weltmacht befreien und einen Zuftand vollkommener. Gottesherrschaft herbeiführen werde. Und die Bolksmenge hatte diese Erwartung sest 10 genug im Kopf, um nach den Zeichen, die sie an ihm erlebte, ihn mehr als einmal zum König machen zu wollen; weshalb er äußerste Borsicht und Zurückhaltung in der Offen-barung seiner Messachte sich auferlegte, die er gehe die fich aufer Lieben die Bolksachten bei beiten geschicht und schille um feiner Messachte sich auferlegte, die er Geschicht und Zurückhaltung in der Offen-barung seiner Messachte sich auferlegte, die er gehen bei bei beiten Beiten Beiten geschicht sich bak erfulle und fein offenes Betenntnis zu berfelben ber Geiftigkeit feines Birtens nicht mehr schaden könne. — Noch der verhängnisvolle Aufftand, der zur Zerftörung des Tempels 15 im Jahre 70 führte, war durch politisch=messianische Hoffnungen mitverursacht. Die Bartei ber Zeloten stand mit den Pharifäern in Zusammenhang und religiöse Motive gaben hauptsächlich den Anstrof zur Empörung, die durch Hossinungen auf außerordentliches gött= liches Eingreifen genährt und getragen war. Josephus, ber diese Seite eher zu verhüllen befliffen ift, sagt doch ausdrücklich Bell. Jud. 6, 5, 4, die Juden seinen am meisten zum 20 Ariege getrieben worden durch einen zweideutigen Orakelspruch in ihren heiligen Büchern, wonach um jene Zeit einer von ihrem Lande aus die Weltherrschaft erlangen follte. Der Spruch fei von ihnen auf Einheimisches gedeutet worden, wogegen Josephus selbst deffen Erfüllung in der auf dem Boden Baläftinas erfolgten Erhebung Bespasians jur Raiferwürde erbliden will. Er scheint damit die danielische Weissagung vom Kommen der 25 Gottesherrschaft, als deren Träger der Messinge zustenslugung vom Kommen ver 25 Gottesherrschaft, als deren Träger der Messingen galt, gemeint zu sein, da die 4, 6, 3; 6, 2, 1 von Josephus angezogenen Sprüche wahrscheinlich jenem Buche entnommen waren. Bgl. Da 9, 24-27; 8, 13 f. Von salschen Propheten und Versüchrern berichtet Bell. Jud. 2, 13, 4. Noch dis zum Schluß der Belagerung hofften die Zeloten, wenn es mit Stadt und Tempel zum äußersten gekommen, werde plöglich das Heil von oben erscheinen so ober fie redeten boch folches bem Volle ein 6, 5, 2. Durch die Katastrophe felbst wurde bas Berlangen nach dem meffianischen Heil erst recht geweatt, wie schon Baruch-Apolal. und 4 Esra zeigen. Ja, noch einmal hat die Meffiashoffnung, an Bar Rochba sich knüpfend, bas Bolt zu einem tobesmutigen Freiheitskampfe begeistert. Doch hat es an warnendem Widerspruch von seiten einzelner Lehrer nicht gefehlt. Dem berühmten R. Altba, der ben 25 Bar Rochba als Meffias anerkannte, entgegnete R. Jochanan b. Thurta : "Das Gras wird aus deinen Rinnladen sprossen, ehe der Messias kommt" (jer. Laanith f. 68, 4). Durch den Räglichen Ausgang jenes Aufstandes wurde man vorsichtiger und nüchterner gestimmt. Aber die Hoffnung auf einen künftigen Mefsias blieb im allgemeinen unangetastet. Nur vereinzelte Stimmen ziehen siehen fie in Zweisel. So wird von einem R. Hillel 40 (in der Beit Konstantins d. Gr.) der Ausspruch gemeldet: "Es giebt keinen Messus für Jorael, weil sie ihn längst genoffen haben in den Tagen des Histia." Darauf erwiderte ber berühmte R. Joseph von Vumbaditha: "Das möge Gott dem Hillel verzeihen! Hiska wann war er? Im ersten Haus. Aber Sacharja (9,9) weissagte im zweiten Haus" (bab. Sanh. f. 99).

50 Allerdings wird gelegentlich auch die Zeit des Messich als die künftige Weltzeit bezeichnet (Toseph. zu bab. Sanh. f. 110 b: "die künftige Welt — das sind die Tage des Messica"). Aber in der Regel sind die Tage des Messica noch als Abschluß des jezigen Weltlaufs gedacht; nur das dann Jerusalem statt Rom die Welt beherricht. "Es ist kein Unterschied zwischen dieser Welt und den Tagen des Messicas als in der Dienstbarkeit heidnicher

55 Reiche" (bab. Sanh. 1. 99). R. Eliefer sagt: "Nicht einmal in den Tagen des Meffias wird man aufhören Waffen zu tragen, sondern erst in der künftigen Welt" (bab. Schabb. f. 63). Auf das zeitlich begrenzte meffianische Reich solgt dann der Untergang dieser Welt und die Schöpfung einer neuen. "Alle Propheten haben nur von den Tagen des Messias geweissiggt, in Betreff der künstigen Welt aber gilt: kein Auge hat gesehen" u. s. w. so (bab. Schabb. 1. 63). In jener künstigen Welt sinder lein Essen und Trinken, keine Fortpflanzung mehr statt; bie Gerechten sizen mit Aronen geschmückt und genießen ben Glanz der Schechina (bab. Berach. f. 17 a). — Borausgehen wird der Zeit des Metstäng größte Erniedrigung des Bolkes und Rampf aller Reiche gegeneinander. Die Völkerwelt ist in Auslöhung begriffen. Diese Wirren und Leiden sind die "Wechen des Metstäns" (277) UTV7 Schabb. 118 a), der darin geboren wird. Alle Plagen, Schweit, Hunger, Seuche, s Erbbeben werden eintreten Sand. 97 a. Frael wird in diesen Bedrängnissen Griede, s. Erbbeben werden eintreten Sand. 97 a. Jörael wird in diesen Bedrängnissen Griede, s. Erbbeben werden eintreten Sand. 97 a. Jörael wird in diesen Bedrängnissen Griede, s. Erbbeben werden eintreten Sand. 97 a. Beuda ben flag (2. Jahrbundert): "Das geitalter, in welchen der Sohn Davids erscheint, ist das des unerträglichen Unheils; das Bersammlungshaus der Gelehrten wird von Luftdinnen bewohnt, Galiläa wird verwührt, 10 Gaulan verheert, die Pilger aus den Rachbargebieten wandern von Drt zu Drt, ohne Annehmer zu finden, die Beischeit der Gelehrten reregt Widertwillen, die Gottesslüchtigen under Steine verachtet, hündische Schamlossiget überall, ningends mehr Wachfeit zu sinden" (Sand. 97 a). Der Sohn wird den Sante verspotten, die Zotter sich wieden in werden Feinde sein. M. Sota 9, 12 ff., welches zeigt, wie sein und ein inneren Zerfall des Boltes Gottes empfand. Andererfeits schlt auch das Geschlich wird, das ein würchig zubereitetes Bolt vorsinden soller, wie seinen Tag Buge thäte, wirde sien der zus giegert (das Rommen des Metjikas)? Antworr: Die Betefrung: febreu un, kommet! (nach gef 21, 12) R. Acha: Wen Jörael nur Einen Tag Buge thäte, wirde sogleich der Sohn beschaft außer in der Generation, in der alle unsträßlich, oder in ber alle schulbs fommt nicht außer in der Generation, in der alle unsträßlich, oder in ber alle schulbs fommt nicht außer in der Generation, in der alle unsträßlich, oder in ber alle schulbs fommt nicht außer in der Generation, in ber alle unsträßlich, oder in ber alle schulbs fo

Gewöhnlich aber wird diese Vorbereitung und Zurüftung des Volkes für die An-tunst des Messias von dem Propheten Elia erwartet, dessen persönliche Wiederkunst die Schriftgelehrten auf Grund von Mal 3, 23 vorausjahen ichon nach Si 48, 10. Bgl. Mt 85 17, 10 f.; 11, 14. Er foll nach biefen Stellen ben Beftand ber Stämme Jeraels wieber herstellen und alles was strittig und verworren ist, in Ordnung bringen. Dies wird zwar meist recht äußerlich gefaßt; boch wies ja schon Maleachi anf eine innerliche Reinigung und Einigung bin. Nach Ridbufchin 71 a wird Elia die Baftarde reinigen, daß fie ben Stämmen können eingefügt werden. Siehe aber die Erörterung Mischna Edujoth 8, 7: 40 Rach einer Anficht wird Elia die Bestimmungen über rein und unrein nicht antasten, sondern bloß die widerrechtlich Eingedrungenen entfernen und die gewaltfam Berdrängten einführen. Dagegen R. Juba : "Er kommt überhaupt nicht, um zu entfernen, sondern nur um nahe zu bringen." Andere Gelehrte : "Weder um zu entfernen, noch um nahe zu bringen, sondern um Frieden zu schaffen in der Welt." Die zahlreichen Bunkte des Gesetzes, über 45 welche bie Lehrer fich nicht einigen tonnten, wurden in letter Inftanz feiner Entscheidung vorbehalten ; ebenjo aber Rechtshändel über Geld und Gut. Zweifelhafte Schuldicheine, gefundene Kostbarkeiten, streitiges anbertrautes Geld sollen liegen bleiben, bis Elia komme, Baba Mezia 1, 8; 2, 8; 3, 4 u. s. w. Tiefer geht die Erwartung, daß Elia die große Buße Israels zuwege bringen werde, Pirke de Rabbi Eliefer R. 43. In Mijchna Sota 50 (am Ende) wird sogar die Auferstehung ber Toten auf Elia zurückgeführt. Larg. jer. I zu Er 40, 10 bezeichnet ihn als den am Ende des Erils zu sendenden Hohenpriester. Weitere jüdische Sprüche über diese Wiedertunft des Elia, zum Teil freilich erst aus mittelalterlicher Zeit, fiebe Schoettgen, Horae hebr. II, p. 533 s.; Lightfoot, Horae hebr. p. 384. 609. 965. — Aber auch von anderen großen Propheten nahm man an, daß sie 55 zum Beginn ber meffianischen Epoche auferstehen und ben Meffias bei seinem Berte unterstützen werden. So von Mose, Midr. Debarim Rabba, Bar. 3 gegen Ende, spricht Gott zu diesem : "Wenn ich ihnen den Propheten Elia senden werde, so sollt ihr beide vereint kommen", und anderwärts. Auch Jeremia wurde wohl nach Mt 16, 14 erwartet. Ferd. Weber denit an diefen bei "bem Bropheten" Jo 1, 21. 25; 6, 14; 7, 40 60

(bgl. Mc 6, 15), wo aber eher ein anonymer, auf Grund von Dt 18, 18 erwarteter Prophet gleich Moje gemeint ift.

- Mose gemeint ist. Uber die Dauer des messionischen Reiches, die nach obigem eine begrenzte ift, siehe besonders bab. Sanh. f. 97 ff. "Es ist Uberlieferung der Schule des Elia, 6000 Jahre 5 dauere die Welt: 2000 Thobu, 2000 Thora, 2000 Tage des Messias (so auch Bera-choth 9a); aber wegen unserer Sünden, welche viele find, ist ein Teil von ihnen abgelaufen." Nachher wird nach einer anderen Ansicht die Dauer der Welt auf 85 Jobelperioden bestimmt, in deren letter der Sohn Davids tommt, "ob am Anfang ober am Ende derfelben, weiß man nicht". Weiter unten wird als angeblich perfische Überlieferung
- 10 angeführt, daß 4291 Jahre nach Erschaffung der Welt es Rämpfe mit den Seeungetümen und die Kriege Gogs und Magogs geben werde "und die übrigen sind die Tage des Messias, und Gott wird die Welt nicht erneuern außer nach 7000 Jahren." Dagegen verwerfen andere alle chronologischen Berechnungen der Antunst des Messias; so R. Sa=
- muel Bar Nachman, gestützt auf Hab 2, 3: "Es verhauche das Gebein berjenigen, welche 15 die Termine berechnen; benn wenn man den Termin erreicht hat und er (der Meffias) nicht gesommen ist, sagen sie: er kommt nicht mehr". Die Dauer der Tage des Messias felbst wird sehr verschieden bestimmt. Siehe Sanh. f. 99b; Tanchuma, Eleb 7. Die einen rechnen dafür 40 Jahre nach Bi 95, 10; 90, 15; lettere Stelle (vgl. Gen 15, 13) weist nach einem anderen auf 400 Jahre. Andere schließen aus Jej 23, 15 auf 70 Jahre;
- 20 R. Aliba aus ben 40 Buftenjahren auf 40. Dagegen Sifre 134a und Befita 29 a wird das meffianische Zeitalter auf 3 Generationen ausgebehnt (nach Bs 72, 5), deren Dauer aber nicht angegeben ist. Noch andere finden 100 ober 365 ober 1000 ober 2000 (f. oben) ober gar 7000 Jahre beraus. Die Person des Melsias selbst, des Sohnes Davids, wird im allgemeinen als eine
- 26 menschlich natürliche gefaßt, was im Gegensatz zum Christentum immer schärfer betont 28 menichtung naturlichte gesupi, was im Segensus zum Egreptentum immet spinger verbni wird. So am stärksten von Trophon im Dialog Justins des M. R. 49: πάντες ήμεις ror χριστον årdganov έξ άνdρώπων προσδοκώμεν γενήσεσθαι. Bgl. deffen Be-streitung der Gottheit und ewigen Präeristenz des Messis R. 48, und seiner übernatür-lichen Geburt R. 67 f. 71. 77. Ebenfalls polemisch zugespitzt ist die Stelle jer. Taanith so 2, 1: "Es sprach R. Ubbahu: Sagt ein Mensch zu dir: Gott bin ich — so lügt er — des Menschen Sohn bin ich — so wird er es zulegt bereuen — ich fahre gen Himmel — so wird er es nicht bestätigen". Uber auch wo eine gegensägliche Tendenz dieser Urb
- nicht fo offentundig ift, findet man bie geheimnisvollen prophetischen Aussagen auf bas Mak des Gemeinmenschlichen herabgestimmt. So im Targum Jon. zu Jes 7, 14; 9, 5;
- 85 11, 1 ff.; Mi 5, 1 f. Die Namen des Melfias in Jef 9,5 werden wie von den fpäteren Rabbinen größtenteils Gott beigelegt, was freilich nicht ohne erezetischen Zwang möglich. Aquila hat zwar die richtige Konstruttion, sest aber für גבריך bloß: iozvoos, duraros. Der Messias geht wie andere aus dem davidischen Geschlecht hervor. Targ. Jon. um= schreibt in Jel 11, 1 "Messias von den Söhnen der Söhne des Isai". Und Jes 7 ver= 60 steht man unter der בכנוד mit Vorliebe eine Gattin des Ahas, wie denn Histia als ein
- freilich nicht zu voller Entwickelung gelangter Meffias angesehen wird, Schir rabba 18, vgl. Sanh. 94 a: "Wenn Histia über ben Fall bes Sanherib einen Lobgefang angestimmt hätte, so wäre er der Rönig Messias geworden, und Sanherib Gog und Magog". Auch ift die ichon von früheren aufgestellte, von Bertholdt (christol. Jud. p. 129) wiederholte
- 45 Behauptung unrichtig, daß die Targumim zuweilen den Mefsias mit dem """ siehntifizieren. Vielmehr ist dieses göttliche Wort vom Messias bestimmt unterschieden. Bgl. Targ. Jon. zu Jes 42, 1: "mein Erwählter, an dem mein Wort Wohlgefallen hat". Ferner Targ. Jon. zu Jes 9, 5 f., wo der Schlußsatz: der Eifer Jahrebs der Geerscharen wird solches vollführen — wiedergegeben ist durch: durch das Memra Jahreh wird dies vollführt
- so werden. Auch Onkelos Nu 23, 21 : "Das Wort Jahres, ihres Gottes ift ihre Hilfe und bie Schechina ihres Königs ift unter ihnen" meint weder mit jenem "Worte", noch mit ihrem Rönig ben Meffias. Dagegen ift richtig, daß eine gewiffe Präexistenz des Deffias im Himmel gelehrt wird. Junächst wurde vor der Schöpfung schon sein Name von Gott genannt Beresch. rabba K. 1 (vgl. Targ. jer. I zu Jes 9, 5), was sreilich nicht 55 mehr bedeutet, als daß er von Anfang an Gegenstand des göttlichen Heilsratichluffes war,
- wie übrigens auch die Bäter, Israel und das Heiligtum. R. Tanchuma lehrt: "Sechs Dinge waren schon vor der Weltschöpfung: einige von ihnen wurden wirklich geschaffen, einige bagegen stiegen nur in ber 3dee (des Schöpfers) auf, um künftig ins Dafein ju Die Thora (Pr 8, 22) und der Thron der Herrlichkeit (Pf 93, 2) wurden wirklich treten. 60 geschaffen; dagegen die Bäter (Ho 9, 10), Jorael (21 74, 2), das Heiligtum (Jer 17, 12)

und der Name des Messias (Ps 72, 17) verharrten in der Schöpfungsidee". Ahnlich Pesachim 54 a; Nedarim 39 d. Eine gewisse realere Präezistenz ist freilich mit dem jüdischen Theologumenon von der Erschaftung aller Menschen während der sechs Schöpfungstage gegeben. Allein darüber geht hinaus, was das (jüngere) Henochbuch und die verwandten Apolalypsen von persönlicher Präezistenz des Messias im Hinnel lehren. Diese 5 Bücher hat freilich das spätere Judentum als keherisch gebrandmarkt. Aber auch in einzelnen Midraschim treten solche Anschauungen von einem höheren Wessen und vorzeitlichen Dasein des Messias hervor. So in Bereichth rabba (6. Jahrhundert?) wird zu Gen 1,2 gelehrt, der Geist Gottes, der im Ansang über den Zwanden (5. Jahrhundert?) wird zu Gen 1,2 gelehrt, der Geist Gottes, der im Ansang über den Zwanden (6. Jahrhundert?) wird zu Gen 1,2 gelehrt, der Geist Gottes, der im Ansang über den Zwanden (6. Jahrhundert?) wird zu Gen 1,2 gelehrt, der Geist Bottes, der im Ansang über den Zwanden (6. Jahrhundert?) wird zu Gen 1,2 gelehrt, der Geist Bottes, der im Ansang über den Bassen (7. rede, höher als 10 die Patriarchen, erhabener als Mose und als die Engel des Diensstes; zu 18, 1, berselbe sitze in der künstigen Welt zur Rechten Gottes (Ps 110, 1), Abraham zu seiner Linken u. s. Doch beweisen auch solche Stellen nicht, daß der Messa als göttliches Wessen im streng metaphyssischen Sinn angesehen wurde. Denn es werden gelegentlich auch die Gerechten größer als die bl. Engel genannt Sand. 93 a. Die Spetulationen der Rab- 15 bala, namentlich des Buches Sohar (wohl erst aus dem 13. Jahrhundert; s. Bh IX, 685, 12) können hier außer Betracht bleiben.

Bie bachte man sich das Wirken des Messias auf Erden? Er tritt plötzlich auf (bab. Sanh. f. 97: Drei Dinge tommen unversehens: ber Meffigs, Gefundenes und ein Storpion), ob im Nisan, in welchem einst die Erlösung aus Ugopten erfolgte, ober im 20 Tischri nach Ps 81, 4, darüber wird gestrütten; s. die Mechilta zu Er 12, 42. Seinem Erscheinen geht aber ein Zustand der Verborgenheit auf Erben voraus. So lehrt z. B. Trophon bei Justin. M. dial. c. 8: Christus, wenn er auch geboren wird und irgendwo fich befindet, ift boch unerkannt, ja erkennt sich felbst nicht, bis der Prophet Elias kommt, ihn falbt und allen offenbart (vgl. c. 110). — Er bildet sich unterdessen in der Erkenntnis 25 Gottes und des Gesetzes aus, von Gott selbst unterrichtet wie Abraham, Hiob und Histia (Bammibbar rabba c. 14), und übt sich in desse proje anternsytte wie Attagan, Hob und gibint Züchtigungsleiden; denn sündlos ist er nicht an sich, sondern wird erst auf diesem Wege der vollkommen Gerechte. Aus Targ. Jon. zu Jes 53, 5. 10—12 geht hervor, daß er auch das Geset lehren wird. Dabei ist er noch nicht als der große Goël bekannt, so so wenig als Moje in feiner Jugend, und wie biefer am ägyptischen Hof aufwuchs, verweilt ber Meffias in der hauptstadt des Weltreichs, das er zerftoren soll, in Rom. Tanchuma, Schemoth 8; Schemoth rabba R. 1. Dafür wird jer. Laanith f. 64 auf Jef 21, 11 verwiesen, da Edom — Rom. Nach bab. Sanh. 1. 98a fist er dort in Rom am Thore, umgeben von Clenden und Kranken, deren Wunden er verbindet, wartend auf jenes Heute 35 Wissen auch der Aussteinung feines Bolkes gestattet, zu ihm zu kommen. Durch diefe Annahme eines Zustandes in der Niedrigkeit und Verkennung (Sanh. f. 98 b heißt der Mefstas auch der Ausstätzige nach Jes 53, 4) sucht man auch dem Bilde des leidenden Mefstas in Jes 52. 53 einigermaßen gerecht zu werden, welches das Targum (ob auch unter Abschmächung des hier bezeugten stellvertretenden Sühnleidens und Sterbens) mes= 40 fianisch gefaßt hat, und nach seinem Vorgang viele jüdische Weise ebenso beuteten. Später wies man diese Leidensrolle, wenn man fie überhaupt gelten ließ, cinem anderen Messias von untergeordneter Bedeutung zu. Siehe unten. Uber die Form, in welcher ber Sohn Davids dem Bolle erscheinen werde, war man nie völlig im Reinen. Schon der Unterschied von Da 7, 13 und Sach 9, 9 stellte die Rabbinen vor ein Rätsel. Bab. Sanh. 1. 98a meint : 45 "Wenn fie Berdienst erworben haben, (kommt er) mit den Wolken des Himmels; wenn sie kein Berdienst erworben haben, arm, reitend auf einem Esel." Sein Werk besteht nun darin, bas frembe Joch zu brechen (Larg. Jon. zu Jef 10, 27) und fein Bolt aus der Gefangenschaft zurückzuführen, was unter Wundern geschieht, wie sie einst beim Auszug aus Rangenichalt gatuckglubten, was anter Zoundern geschreit, wie sie eine denn zusgau uns Rappten vorlamen. Um seine Weltherrschaft (Onk. zu Nu 24, 17; Targ. Jon zu Am 50 9, 11; Orig. c. Cels. 2, 29) aufzurichten, hat er gewaltige Rämpse mit den Nationen zu bestehen (Targ. Jon. zu Sach 10, 4). Der Hauptseind ist das römische Weltreich, an dessen spisse in jenen Tagen ein widergöttliches Haupt, namens Armilus stehen wird. Dieser feindseligste Bedränger der Gemeinde wird nach Targ. Jon. zu Jes 11, 4. durch den Hauch vor sie Renstlus getörtet. Dieser Armilus, der im Talmub nicht vor= 55 fommt und entweder aus Romulus ober aus Egyuólaos abgeleitet wird, ist der Anti= meffias und Böfewicht schlechthin (vgl. die analoge Stelle 1 Th 2, 8). Siehe über ihn Eisenmenger, Entdecktes Judent. II 705ff. und Burtorf, Lexicon s. v. Hinsichtlich ber Heimführung ber Berbannten ist strittig, ob sie auch den zehn Stämmen zu gute kommen soll. Die Targumim nehmen es auf Grund der prophetischen Weissagungen an (z. B. 100 Real-Gnchflopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII. 47

Meffia\$

738

Jon. zu Sach 10, 6). Dagegen wird die Frage Milchna Sand. 11, 3 verneint, wenn auch nicht ohne Widerspruch, und nach bab. Sanh. f. 110 b ift Streit barüber. Diefa Bweifel sowie zewerpruch, und nach dab. Sang. I. 110 b in Strett datubet. Diefer Zweifel sowie die Schwierigkeit des leidenden und sterbenden Messias wurde späterhin gerne so gehoben, daß man neben dem Sohn Dabids noch einen zweiten, ihm untergeord-s neten und zeitlich voraufgehenden Messias, den Sohn Josephs in Aussicht stellte, bab. Sutta 52a. Dieser werde aus Ephraim stammen, die zehn Stämme aus ihrem Eril zurückführen und dem Sohn Dabids unterwersen, dann aber im Kriege gegen Gog und Magog getötet werden, und zwar soll dieser Tob — nach einer übrigens erst in späteren Stellen vorsommenden Borstellung — zur Sühne für die Sinde Jerobeams dienen (siebe Keinwerger II 720 fb) Sa keite ab dem im Tare is Schue für die Sund 4.5.7 2.5. 10 Eifenmenger II, 720 ff.). So heißt es benn im Targ. zu H2 4, 5; 7, 3: "Zwei find beine Erlöfer, die dich erlöfen werden, der Melfias, Sohn Davids und ber Melfias, Sohn Ephraims, gleichend bem Mose und Aaron." So suchte man die Züge des leidenden und gewaltsam umgebrachten Messias, die man Jes 53 und Sach 12, 10 nicht leugnen konnte, und die doch in das gewöhnliche Messiasdild sich schwer einfügen ließen, bei diesem Doppel-15 gänger unterzubringen. In ber älteren Beit aber tennen die Rabbinen nur Einen Meffias, und wenn fie auch die Deissagungen von seinem Leiden oft anerkennen (vgl. Tryphon bei Justin, dialog. c. 89: παθητόν μέν τόν χριστόν ότι al γραφαί κηρύσσουσι φαrngor eour), fo fomachen sie boch ben Bortlaut berfelben bahin ab, bag ber Deffias anfänglich unerkannt unter Armen und Elenden in der Riedrigkeit wirken und unter ben 20 Sünden seines Volkes leiden werde, die seine Offenbarung verzögern. So das Targ. Jon. zu Jef 53, wo das stellvertretende Versöhnungsleiden, das der Anschauung der Jugent. So das Laty. 3012 ju Jef 53, wo das stellvertretende Versöhnungsleiden, das der Anschauung der Juden an sich nicht ferne gelegen hätte, nirgends zum klaren Ausdruck kommt und z. B. zu 53, 5 erklärt wird: "Er wird das Heiligtum bauen, das entweicht ist wegen unserer Schuld und hingegeben wegen unserer Missertaren; durch seine Lehre wird Friede über uns gemehrt, 25 und wenn wir auf seine Worte merken, so werden unsere Schulden werden". Besonders beliebt ift auch die Beziehung des leidenden Anechtes Jahvehs auf das Bolt. Für die tiefere biblische Verheißung einer volltommenen Versöhnung war das spätere Judentum bei feiner gejetlichen Wertgerechtigkeit ohnehin wenig empfänglich. Da gilt bab. Berachoth f. 5a: "Jeber, welcher das Geses studiert und Barmherzigkeit ubt und seine 20 Rinder begräbt, bem werden alle seine Sünden vergeben." Die Birkfamkeit des Meffias wird also darin bestehen, daß er die Unabhängigkeit und Beltherrschaft der jüdischen Theokratie herbeisführt. Selbstverständlich wird er das Heiligtum in Jerusalem neu aufrichten und die Geltung der Thora durchführen. Einzelne

- Stellen beuten auch auf Erneuerung ber Thora (Schir rabba zu 2, 13; Jaltut Schimeoni 25 zu Jef § 296); boch tann es sich, ba bieselbe als etwig gilt, nur um ein tieseres Berständnis derfelben handeln. Immerhin erwarten einzelne eine Abänderung des Ceremo= nialgesets, 3. B. daß von den Opfern nur die Dankopfer, von den Festen der Bersöh-nungstag bleiben soll (Schöttgen, Horas II, p. 611 f.). Die Fruchtbarkeit des Landes und der Wohlstand des Volkes werden in überschwenglichen Worten geschildert. An diesen
- wonoch zeitlichen, wenn auch hoch gesteigerten Segnungen des meffianischen Zeitalters werden nicht bloß die beimgeführten Erulanten, sondern nach weit verbreiteter Anschauung auf Grund von Jes 26, 19; Ez 37 auch die entschlafenen Gerechten teilhaben, indem eine erfte Auferstehung ber Toten im Lande Jeraels erfolgt, die auswärts gestorbenen Getreuen aber unter ber Erbe borthin gewälzt werben (Eifenmenger II, 893 ff.; Beber, Spftem 351 ff.).
- 45 Die Auferweckung ber Toten wird teils Gott, teils dem Meffias zugeschrieben; sie erfolgt unter Posaunenschall. Die Samaritaner werden davon ausgeschlossen sein nach Pirke de R. Elieser R. 39; nach Rethuboth 111b sogar die Ungelehrten, d. h. die sich mit dem Gefet nicht beschäftigt haben. Die lebenden Heiden werden dem Mefsias und dem Heilig= tum zu Jerusalem huldigen, soweit sie nicht in ihrem Widerstand gegen ihn untergehen;
- so boch bleibt eine starte Schranke und ein bedeutender Rangunterschied zwischen ihnen und Asrael.

Am Ende der meffianischen Periode erfolgt nochmals ein allgemeiner Aufstand ber Heidenvöller gegen die Herrschaft des Messies, dessen Urbeber und Rührer Gog und Magog

peroenvolter gegen die vertigagt des Dieffinds, versen turgevet und Jugter Gog and Lingoy find (f. d. A. Bd VI S. 761), welche allerdings nach anderen schon am Ansang der messiges so nischen Zeit als die schlimmsten Feinde vom Messiga abgethan werden. Die Anschauung, daß sie erst nach dieser Periode und der (ersten) Ausserwerdung der Toten einen letzten Böllersturm gegen das hl. Land erregen, folgt der Anordnung des Buches Czechiel. An diesen Aussigand folieft sich dann ein letztes, allgemeines Weltgericht mit Ausserstehung aller Toten zur ewigen Seligkeit ober Berbammnis. Es tritt bann ber eigentliche Door 60 rich, ber Bollendungszuftand, für welchen eine neue Erde und ein neuer Himmel geschaffen werden. Die Gerechten kommen in das Paradies (gan 'êden), die Gottlosen in die Höllenpein (gê hinnom). Doch ist zu bemerken, daß die erste Auserstehung, an der nur die Gerechten teilhaben und die zweite, allgemeine, ebensotwenig mit dogmatischer Konsequenz auseinandergehalten werden, als die messionische Zeit und der 'olam habda, daß vielmehr diese Unterscheidung oft sehlt und beide Epochen ineinander sließen. Nur darin 5 herricht Übereinstimmung, daß der Messica die Bollendung der Dinge herbeissücht, und daß dem Zustand der abschließenden Vergeltung die Auserstehung der Gerechten zu neuem, seligem und ewigem Leben vorausgeht.

Mefirezat, Johann, geft. 1657. — Das Berzeichnis feiner Schriften in der France protestante, Bd 7, S. 400, wo auch einige zu Paris aufbewahrte handschriftliche Traktate <sup>10</sup> Meftrezats angeführt werden. S. auch André, Essai sur les oeuvres de J. Mestrezat, Strafburg 1847.

Johann Mestrezat, einer ber gelehrtesten Theologen und ausgezeichnetsten Prediger ber franzölisch-resormierten Kirche im 17. Jahrhundert, wurde 1592 zu Genf geboren. Er studierte zu Saumur; seine Studien beendigte er durch eine sog allagend verteidigte 15 These, daß ihm josort ein philosophilcher Lehrstuhl angedoten wurde; er zog aber vor, bem Ruste ber Parijer Gemeinde, die in dem benachbarten Charenton ihre Kirche hatte, zu solgen. Diese Stelle besleidete er bis an seinen 1657 erfolgten Tod. Bielfach von ben damals überaus geschättigen Jesuiten angegriffen, hielt er mit mehreren berselden öffentliche Ronferenzen, die freilich, wie immer, niemanden bestehrten, in denen er aber, 20 nach der Aussage eines seiner Gegner, diese osti in große Verlegenheit brachte. Die Tücktigleit, die er im Verteidigten des Protestantismus erwies, verschafte ihm bei den franzötigleit, wie er Antionalipnode zu Charenton im Jahre 1631, übte einen wohlthätigen Einfluß auf die Verhandlungen aus, und zeigte sich in großer Ausselenzen Synoden beputiert, prösse eine Geriften bestehen großenteils aus Predigten, die inslosen zustanden zusteren Streichten Bredigtweisens eine Bedeutung haben, als sie burchgängig Texterläsungen sind ; eine ber vorzüglichsten Sammlungen hat die Uusslegung des Hebrächtungen aus zum zusterlichen zusterlichten zustumgen hat bie Ausselanz ist aussterbeiten zum zweit (Exposition de l'épsttre aux Hebreux, Genf 1655); zwar ist daris zum Zweit (Exposition de l'épsttre aux Hebreux, Genf 1655); zwar ist daris zum Sweit (Exposition de l'épsttre Benityt als bei vor meisten von Messer zust zeit in reicherer Gedantengehalt vorhanden, als bei den meisten von Messer zust zeit ein reicherer Gedantengehalt vorhanden, als bei den schriften Beziehen sich elbst als bei Prebigtweinen zusten Bernitz als dei vorhein beiten find ausselfigt zum zuster ihr ein zeiter mit den zusten Bernitz als bei vor meisten von Messer zust zusten der Bernitzen Bernitz ausselften Beziehen sich weläuftigt eine Streitigsteiten mit den Zeite ind best

C. Schmidt +.

Metalle in der Bibel. — Litteratur: Artt. Metalle, Eisen, Erz, Gold, Silber, Blei 2c. in den Bibelwörterbüchern von Schenkel, Biner, Riehm, Guthe; die Artikel Mines, Amber, Copper, Gold, Iron, Lead, Silver, Tin in Cheyne's Encyclopaedia Biblica; Nowad, 45 Archäol. S. 243 ff.; Benzinger, Archäol. S. 217 f.

1. Palästinas Berge bestehen aus Schichten ber oberen Kreideformation (Cenoman, Turon und Senon). Ültere Ablagerungen sinden sich nur an vereinzelten Stellen. Bulkanisches Gestein (Basalt) ist in der Umgedung des Tiberiassees, östlich vom Toten Meer das Dscholan, Haben mächtige diluviale Ablagerungen. Das alles sind Formationen, die überhaupt leer oder wenigstens außerordentlich arm an Metallen sind. Solche sinden sich in nennenstverter Menge nur in den älteren Formationen, namentlich im Gneis, im Thonschiefer und der älteren Flözsformation des silurischen, bevonischen und permischen Spstems. Namentlich das Vortommen edler Metallerze ist also schon durch die Natur der 55 Formation des Landes vollständig ausgeschlossen. Wenn daher Dt 8, 9 Palästina ge= priesen wird als ein Land, "dessen Eisen Eisen sind", und "aus dessen Verzen Erz gegraben werden kann", so trifft das letztere auf das eigentliche Palästina nicht zu, denn dort kann

47\*

nie Bergbau getrieben worden sein. Die erstere Angabe könnte sich etwa so erklären, daß der Verfasser an die schwarzen Basaltsteine dachte. Wahrscheinlich aber rechnet er in seinem Idealbild ein großes Stück des Libanon und Antilibanus, wo Bergbau getrieben wurde (s. u.), mit zu dem verheißenen Land.

- 5 Die Nachbarländer Haläftinas waren in diefer Hinschut günstiger daran. Auf der Sinaihalbinsel, deren Gebirgstoct aus Gneis und Granit besteht, reicht der Bergbau in uralte Zeit hinauf. König Snefru von Ngypten von der 4. Dynastie (beg. spätestens 2500 v. Chr.), und sein Sohn Cheops, der Erbauer der großen Byramide, haben dort im Wädi Meghära Minen angelegt, in denen nach Rupfer gegraben wurde. Rubien hat
- 10 ausgebehnte Goldbistrikte, die schon von König Usertesen I. ausgebeute twurden. Noch näher lag den Israeliten der Libanon, der ebenfalls, wenn auch in bescheidenem Maße, Erz führt. Spuren alter Kupfergruben sinden sich noch heute dort, ebenso im Restatioan (nördlich von Beirut) Eisengruben (Bolney, Reise nach Sprien und Lyppten I, 233; Burthardt, Reisen, 73; Seetzen, Reisen I, 145. 187 ff. 273 ff.; Ritter, Erdunde, XVII, 1063; vgl.
- 15 auch die Rommentare zu Dt 8, 9). Auch in den Sargonannalen (23) wird das Gebirge ba'il-sapūna als Minen enthaltend bezeichnet (vgl. dazu die in Delizsich, Baradies S. 333 citierte Erwähnung des großen Rupferbergs in einem babylonischen Text). Unter diesen Umständen ist eine Notiz der LXX für uns vom größtem Interesse, welche im hebräischen Text sehlt. Nach ihr hätte Salomo im Libanon Bergbau getrieben. 1 Kg 2, 46 c Swete
- 20 (= 2, 48 Lagarde) wird erzählt xal Σαλομῶν ἤοξατο ἀνοίγειν τὰ δυναστεύματα (Lucian δίαστεύοντα) τοῦ Λιβάνου, und Windler dürfte Recht haben, wenn er δυναστεύματα als Übersehung eines hebräischen Worts für Bergwert erklärt (Oriental. Lit.=Ztg. I, 23 Anm. 3; Altteft. Unterf. 125; Gesch. II, 235. 261; vgl. Benzinger, Romment. zu Rönigsbb. 68). Die ganze Notiz ist dann nicht einmal so unwahrscheinlich. Auch Zeremia
- 25 (15, 16) spricht vom Eisen des Nordens und hat dabei offenbar die Eisenbergwerke im Libanon im Auge (vgl. 3. d. St. auch Windler, AT. Unters. 180, der hier mit guter Konjektur Eisen von Baal-Zephon und Chalkis lesen will, letzterer ein auch sonst bekannter Ort westlich von Da= maskus im Antilibanus, s. Baedeker, Paläst. S. 328). Weniger wahrscheinlich ist, daß der Dichter des Hieb die in seiner Beschreibung des Bergbaus (28, 1 ff.) an den Tag
- 20 gelegten Renntnisse von dort her hat. Die großartigen Bergwerke, die ihm so sehr imponieren, dürften doch eher auf der Sinaihalbinsel oder in Nubien zu suchen sein; der Bergbau im Libanon hielt sich doch nach allem, was wir wissen, in bescheidenen Grenzen. Im allgemeinen aber kann man sagen, daß Bergbau und Metallgewinnung den Israeliten etwas Fremdes war.
- 35 Ihre Metalle bezogen sie vielmehr durch den Handbel von den Nachbarvölkern, besonders den Phöniziern (s. u.). Wie in den AU. Handel u. Handwerke Bo VII, 389 u. 393 des Näheren gezeigt ist, kamen zu Anfang und noch lange Zeit nach der Ansiedelung die Metalle im fertig verarbeiteten Zustand ins Land. Aber bald lernten die Israeliten auch selbst die Bearbeitung von Gold und Silber, Erz und Eisen. Die Hauptarbeiten, die die Metalle
- Bearbeitung von Gold und Silber, Erz und Eisen. Die Hauptarbeiten, die die Retalle 20 erforderten, waren ihnen ganz geläufig. Man wußte, daß man die Erze (그는,), namentlich Gold und Silber, von ihren unreinen Bestandteilen läutern und reinigen mußte (PE:, 119, 119, 그는). Dies geschah hauptsächlich durch den Schmelzprozeß im Tigel (그는) und Schmelzosen (그는 Rr 17, 3). Als Flußmittel, um die Ausschmelzung der Metalle aus dem Erz zu beschleunigen, pflegte man vegetabilisches Laugensalz (그), das aus Holzes asche gewonnene kohlensauer Kali, oder mineralisches Laugensalz (그는) binzuzusen. Bei
- 45 asche gewonnene kohlensaure Kali, ober mineralisches Laugensals ( )) hinzuzuseten. Bei den Propheten und Dichtern ist das Bild vom Schmelzen des Metalls ein sehr beliebtes, vgl. 3. B. Ez 22, 18—22 zur Darstellung des göttlichen Strafgerichts, aber auch Jes 1, 25 als Bild wohlthätiger Neinigung.

(affyr. hurāşu, phöniz. רורץ) ift im Hebräischen meist poetisch gebraucht (Bach 9,3; 195 68, 13; Pr 3, 14; 8, 10. 19; 16, 16), doch vielleicht auch zweimal in Prosa (Gen 2, 11 f. 23, 16), wenn Cheynes Emendationen zu diesen Stellen richtig find (f. Encycl. Bibl. III, 1749).

Als Hertunftsorte bes Goldes werden im AT hauptsächlich Ophir (1 Kg 9, 26 ff.; 5 10, 11 u. ö.), Chavila (Gen 2, 11) und Scheba (1 Kg 10, 2. 10; Jef 60, 6; Hef 27, 22; Ps 72, 15) genannt. Letzteres erscheint nur in dem jungen Ps 72 als Fundsstätte selbst; sonst überall ist nur von sadäsischen Händlern die Rede, welche dasselbe auf den Markt bringen (vgl. bes. Hef 27, 22). Aber auch Ophir und Chavila sind mit überwiegender Wahrscheit in Aradien zu such Ophir und Chavila sind mit überwiegender Wahrscheit in Aradien zu such Ophir und Chavila sind mit überwiegender Wahrscheit in Aradien zu such Alber auch Ophir und die Komm. zu 10 Gen 2; vgl. auch Benzinger, Komm. zu 1 Kg 9, 26 ff.). Das Ophirgold galt als ganz besonders köstliches und feines Gold (Hi 28, 16; Ps. 45, 10; Jef 13, 12; Sir 7, 10). Das Gold dieser Lam zu den Fraelien besonders durch die Vermittelung der Phönizier, beziehungsweise unter Salomos Regierung durch die direkten Handelssahrten der königlichen Schiffe dorthin. Auch aus Agypten, das in seinem Süden reiche Goldminen 18 hatte, mag Gold auf den phönizischen Markt gesommen sein, wiewohl uns die ägyptischen Inschiften umgelehrt von dem Einströmen reicher Goldmengen, in Barrensform und verarbeitet, aus Syrien nach Ägypten als Kriegsbeute und als Tribut berickten.

Die Bäterlage schreibt schon ben Patriarchen reichen Goldbesitz zu (Gen 13, 2; 24, 22. 53); bei den Nomaden der Wüsste spielt freilich das Gold sonst keine Rolle, und es 20 ist der andere Jug der Sage viel richtiger, wonach ihr Reichtum in Vieh bestand. Die Kanaaniter erscheinen als reich an Gold, wenn man die Menge Ebelmetalle ansieht, welche Thutmes III. und Ramses III. dorther als Tribut erhalten. Vgl. dazu den Bericht über Achans Diebstahl an Silder und Gold (Jos 7, 21). Nach dem AT hatten auch die Midianiter große Mengen von Gold; ver späte Bericht Ru 31, 50-54 (P), der 25 von einer gewaltigen Beute der Istraeliten an Gold redet, entspricht in diesem Punkt ganz der alten Überlieferung, welche auch den Gideon von den Midianitern verhältnismäßig auffallend große Beute an goldenen Ringen machen läßt Für Istrael gilt in der Trabition die Regierung Salomos als das "goldene" Zeitalter. 420 Talente Gold (etwa 100 Millionen Mart) sollen seine Schöfte aus Ophir gebracht haben, was im Vergleich zur so beutigen Ausbeute der größen Goldsleher ig gewiß eine unbedeutende, aber für die damalige Beit und für Istrael eine ungeheure Gumme ist, die der Kag 10, 21). Aber abgesehen von bies das Silber wie nichts geachtet wurde (1 Kg 10, 21). Aber abgesehen von biesen ächt orientalischen Luges entfaltete, der namentlich in der Berwendung von Gold zu allem möglichen seine Ausbeute fand, aus den alten Berichten ganz beutlich, daß Salomo zu einen ächt orientalischen Luges entfaltete, der namentlich in der Berwendung von Gold zu allem möglichen seine Ausbruck fand.

Vorbilder der Jöraeliten in der Goldschmiedekunft waren die Phönizier, und zu Salomos Zeit wie auch noch später, ja bis zu einem gewissen Grad überhaupt immer sind die seineren Erzeugnisse des Aunsthandwerks in Edelmetallen von den Phöniziern zu den 40 Jöraeliten gekommen. Die Phönizier waren anerkannte Meister gerade in dieser Aunst; die Jöraeliten ihrerseits haben es nie zur Entsaltung einer eigenen Kunst gebracht (s. A. Kunst). Dennoch ist natürlich das Goldschmiedhandwerk auch bei ihnen geübt worden und zwar schon in sehr früher Zeit. Schon aus vorköniglicher Zeit wird uns z. B. die Ansertigung goldener, beziehungsweise mit Goldblech überzogener Gottesbilder berichtet (Ri 8, 45 27; 17, 4).

27; 17, 4). Uber die Berwendung des Goldes als Tauschmittel vgl. den Art. Geld (Bd VI S. 477). Zu eigentlichem Geld wurde das Gold von den Juden erst seiter spät verarbeitet; die ältesten Goldmünzen, deren man sich in Palästina bediente, waren die Dareiken. Aber schon frühe hatte das Gold und Silber, das man an Zahlungsstatt dars 60 wog, seine seiten Formen; es waren Barren und Ringe von bestimmtem Gewicht. Auch der Viertelsstelle Gilber, den Sauls Stlave bei sich hat (1 Sa 9, 8), muß ein Silberstühlt von bestimmter Größe und Form gewesen seine Singer seines Gold vorzugsweise zu Schmuchachen, die man an sich trug, verarbeitet: Ringe, Retten, Geschweide, Fassung von Edelsteinen 2c. (Gen 24, 22, 53; 32, 25; Ri 8, 24 st.; Sir 32, 7 f.; 45, 13 u. ö.). 65 Trinkgeschurt, und überhaupt Schalen aller Art aus Gold und Silber waren bei den Ägyp= tern (Gen 44, 2; Ex 3, 22; 11, 2; 13, 35) und Phöniziern sehr beliebt und kamen selbstverständlich auch zu den Kerken. Der jezige Tempelbaubericht erzählt viel von den vielen goldenen Geräten aller Art, die Salomo für den Tempel angefertigt habe (1 Kg 10, 21). Zum größten Teil wird das wie die Berichte über das Belegen der Tempel= 60 wände, Thüren 2c. mit Gold (1 Kg 6 und 7; 1 Chr 22, 14ff.; 2 Chr 3, 4ff.) ber späteren Legende angehören, und Salomo solche Schalen und Geräte meist noch aus Bronce angesertigt haben (s. Benzinger, Komm. zu 1 Kg 7, 48 ff.). Aber in späterer Zeit wurde bas anders, und der Tempel erhielt wie die Heiligtümer anderer Böller seinen reichen s Schatz an goldenen und sülbernen Gegenständen, der als Staatsschatz in Zeiten der Not biente (vgl. 2 Kg 12, 14; Ezr 1, 7 ff.; 1 Mat 1, 21 ff.). Selbsschatzigen waren (Er 25 und 26). Ganz besonders beliebt war die Goldbliechtechnit. Ein besonderer technischer Ausdruck schatzsicher Under Staatsschatz in Beiten ber were nischer Ausdruck in Herzensteilichen und Gebrückennen (Ser 25 und 26). Ganz besonders beliebt war die Goldbliechtechnit. Ein besonderer technischer Ausdruck sinder schatzsicher Under Schatzsicher und Gebrückennen (Berziehnen Schatzsicher Kurdernen Schatzsicher und Gebrücken und Gebrücken und Schatzsicher Schatzsicher Schatzsicher und Schatzsicher Schatzsicher und Schatzsicher Schatzsicher und Schatzsicher Schatzsicher und Schatzsicher Schatz

- 10 benes Golb bezeichnet (f. Benzinger, Romm. zu 1 Kg 6, 20). Man überzog Gottesbilder aus Holz uneblem Metall mit solchem Golbblech (Ri 8, 27; 17, 4 f.; Jef 30, 22). Salomos wunderbarer Thronseffel war aus Elfenbein mit Gold überkleidet (1 Kg 10, 18), und feine Trabanten trugen 200 große und 300 kleine "golbene", d. h. mit Gold überz zogene Schilde (1 Kg 10, 16 ff.; vgl. auch 1 Mak 6, 2). Ueber die Verkleidung der Mände
- 15 und Thüren des Tempels mit Gold siehe oben; der Bericht zeigt jedenfalls soviel, daß solche Verwendung des Goldes zur architektonischen Verzierung in Uebung war. Die dünnen Goldbleche schnitt man dann in Fäden, welche in Gewänder und andere Stoffe eingewebt wurden (Ps 45, 14; Jud 10, 21; Sir 45, 13); oder man faßte Edelsteine in solchem Goldbraht (Er 28, 11, 13 f. 25).
- 3. Das Silber (1999) erhielten die Israeliten auf demfelden Wege wie das Gold: durch die Phönizier. Für diese war Tartessus, beziehungsweise die spanischen Bergwerke die Hauptfundstätte (Jer 10, 6; Hes 27, 12); Plinius berichtet, daß die Phönizier von ihrer ersten Fahrt nach Spanien so viel Silber mitgebracht hätten, daß ihre Schiffe es nicht fassen konnten, und sie deswegen sülberne Anker anfertigten. Nach Strabo XVI,
- 25 784 fand man auch im Lande der Nabatäer Silber. Leider erfahren wir nicht woher nach der Meinung der Legende Salomo seine sabelhaften Mengen Silbers belam, das unter ihm wie Steine geachtet wurde (1 Rg 10, 27). Die Verwendung des Silbers entsprach ganz der des Goldes. Es ist in Barren und Ringen Jahlungsmittel (Gen 23, 16; 42, 25. 28; 1 Sa 9, 8 u. a.). Gesäße aller Art und Schmuck versetigte man wie
- 22, 20. 23, 1 Eu 3, 5 u. u.). Statt u. S. Schutt und Schutt betfetigte indit ibte 20 aus Gold fo auch aus Silber (Gen 44. 2 u. ö.). Zum Schutt bet Stiftshütte fand es nach der Aradition ebenfalls ausgiebige Verwendung, doch so, daß nur die Gegenftände geringerer Heiligkeit von Silber waren (Er 28, 27 f.; über das Silber im Tempel vgl. I Chr 23, 14; 30, 47). Auch musikalische Infrumente (Arompeten) aus Silber werden gelegentlich genannt (Nu 10, 2). Das Wertverhältnis des Silbers zum 25 Gold war im Altertum durchaus festgelegt; es war in Baläftina dasselbe wie in ganz
- Borberafien, nämlich 1:13<sup>1</sup>/2.

4. Das Rupfer und seine Legierungen, die Bronce (רְדִשְׁה), war für das ganze Altertum weitaus das wichtigste Metall. Es kam zwar wie das Eisen nur höchst selten in den in Betracht kommenden Ländern gediegen vor. Es mußte vielmehr ebenfalls erst av verhüttet werden. Aber es war für das Altertum leichter zu verarbeiten als das Eisen,

- ließ sich flüssig machen und gießen, was man beim Eisen nicht konnte. Bei dem Hüttenprozeß und dem Schmelzen des Aupfers für den Guß machte man von selbst die Erfahrung, daß gewiffe Legierungen, namentlich die Verbindung mit Zinn, die Bronce (Luther: Erz, ehern) eine Härte besaßen, die der des Stahls nur wenig nachgab.
- 45 Das Rupfer ist im Orient seit uralter Zeit bekannt. Daß schon König Snefru die großen Kupferminen auf der Sinaihalbinsel anlegte, ist oben erwähnt. Schon im Grad des Mena, der herkömmlicherweise als der erste König Agpptens betrachtet wird (ca. 2500 vor Chr.), hat man kupferne Gegenstände gesunden. Im 15. Jahrhundert v. Chr. bekamen dann die Agypter Rupfer auch aus Alasia, das mit großer Bahrscheinlichkeit Cypern
- so gleichzusetsen ist. Ebenso alt ist die Bekanntschaft der Babylonier mit dem Kupfer; die in Tello gefundenen Rupfergeräte gehören einer Zeit vor 2500 v. Chr. an. Die Affprer bezogen ihr Rupfer resp. Bronce letztlich aus Armenien. Daß unter diesen Umständen die Betvohner Rangans lang vor der Ansiedelung der Israeliten das Rupfer kannten, ist selbstwerständlich. Uber die alten Rupfergruben in Libanon s. oben. In späterer Zeit grub so man in Bhenon in Edom Rupfer (Eused. et Hieron. Onom. Sacra, ed. Lagarde,
- 55 man in Bhenon in Edom Kupfer (Euseb. et Hieron. Onom. Sacra, ed. Lagarde, 299, 85; 123, 9). Die Aupferfunde aus Tell el-Hasi (wahrscheinlich das alte Lachisch) seigentliche Bronce, 5. h. die Mischung von Kupfer und Zinn, erscheint nach ihm von 1250 an und wird nach 800 v. Chr. immer mehr durch das Eisen verdrängt. Dazu stimmt, 60 daß der Philister Goliath broncene Wassen und nur eine eiserne Speerspise hat (1 Sa

17, 5; s. u.), ebenso die Angade, daß die Israeliten in Jericho kupferne und eherne Gefäße erbeuteten (Jos 6, 24). Das Waterial holten die Bhönizier aus Chpern, dem Hauptfundort von Rupfer, das hiernach als "Ryprisches Erz" schlechtweg, ass cyprium — daher Rupfer — bezeichnet wird.

Die israelitische Sage verlegt die Erfindung der Bearbeitung von Eisen und Kupfer 5 in die Anfänge der Menscheit (Gen 4, 22). Daß diese Kunst jedoch bei den Israeliten nicht so sehr früh heimisch getwesen, beweist der Umstand, daß Salomo sür seine Broncearbeiten für von Tempel keine israelitischen Künstler zur Versügung hatte, sondern sich Höram aus Tyrus kommen lassen mußte (1 Kg 7, 13ss.). Die Phönizier waren also noch Israels Lehrmeister und die Israelitischen noch nicht sonderlich in dieser Kunst gesübt. 10 Das soll natürlich nicht heißen, daß die Israeliten die Bearbeitung der Bronce noch gar nicht verstanden; aber zu großen und künstlerischen Leistungen waren sie noch nicht im stand. In diesem Jugammenhang ist die Votiz von Interesse (1 Sa 13, 19ss.), daß zur Beit der Phillisterherrichaft in ganz Israel gar kein Schmied war und daß versaeliten, wenn sie Elfugschaar, den Karft u. so schärfen wollten, zu den Phillistern hinabgehen 15 mußten. Das ertlärt der Erzähler so daß vie Böstaeliten sollten, zu den Phillistern hinabgehen 15 mußten. Das ertlärt der Erzähler so daß vie Böstaeliten zu den Bussen Lande wegesschuch das durcht, die Istraeliten förmten sich Bassen stande wegesschucht durcht, die Istraeliten könnten sich Bassen kande wegesschucht durcht, die Istraeliten zu gener Zeit in diesen. Der hiltorischer Rern dabei dürfte eben der sein, daß die Istraeliten zu jener Zeit in diesen Stud noch ziemlich von ihren Nachbaren abhängig ivaren. Das ist natürlich in der spätteren Beit ganz anders getworden.

Bablreiche Gegenstände finden wir aus Bronce hergestellt. Vor allem die Baffen, Bogen, Spieß und Schild, Beinschienen z. waren aus Bronce (2 Sa 21, 16; 22, 35), allerlei Haus- und Rüchengeräte, wie die entsprechenden Geräte des Tempels zeigen, Handspiegel (Er 38, 8; Hi 37, 18), Retten u. dgl. (Ri 16, 21 رُجْبَ); 2 Sa 3, 34; 2 Rg 25, 7), die Cymbeln (2 Sa 6, 5; 1 Chr 13, 8ff.; 1 Mat 4, 54; Joseph. Ant. VII, 25 12, 3; 1 Ro 13, 1). Ehern waren Thüren und Riegel (Dt 33, 25; Hi 107, 16; Jef 45, 2; 1 Rg 4, 13), ehern das Gottesdild des Nehuschan (Nu 21, 9 ff.), ehern nach der Legende in der Stistshütte (wie beim Tempel) die Geräte des Vorhofs, Schaufeln, Beden, Töpfe, Pfannen, Gabeln, ferner die Säulen, Füße und Ringe der Umfaffung des Vorhofs (Er 38, 1 ff.), der Altar, das Meer, die Säulen Jäthin und Boas, die Wasseren Metallen nicht hämmerbar ift, mußten alle broncenen Sachen durch den Guß hergestellt werden. Dann wurden sie geglättet und glänzend gerieben (C) 1 Rg 7, 45; P.7 2 Chr 4, 16, vgl. 2, 1, 7). Durch Glüchen reinigte man das Erz vom Rost (?? 2, 1, 7).

In der Bildersprache ist viel vom Erz die Rede, dem Symbol der Härte und Festigkeit. Wenn der Himmel monatelang keinen Regen giebt, scheint es, wie wenn er ehern wäre, so daß kein Regen das eherne Gewölbe durchdringen kann (Dt 28, 23). Wenn infolge der Sünde des Bolks der Boden seinen Ertrag weigert, so heißt es, daß die Erde wie Erz ist (Le 26, 10). Die Knochen des Behemoth, dieses Wundertieres, sind "eherne" so Röhren (Hi 40, 18); das troßige freche Jörael hat eine "eherne" Stirne (Jes 48, 4). Umgekehrt fragt hieb unmutig in seinen Klagen: "ist denn mein Leib aus Erz", daß er alles das ertragen könnte? (Hi 6, 12). Doch gilt später das Eisen als noch härter und fester denn Erz; das eherne Neich, das dritte, bei Daniel steht hinter dem eisernen, dem vierten, an Festigkeit zurück (Da 2, 39 f.).

5. Eisen. Im ganzen vorderen Örient finden wir, daß die Bearbeitung des Eisens bedeutend jüngeren Datums ift, als der Gebrauch des Erzes. Die Agypter zwar haben das Eisen schon außerordentlich frühe gekannt; in der großen Byramide von Gizeh (Erbauer Chusu-Cheops, 4. Dynastie, ca. 2500 v. Chr.) hat man bearbeitetes Eisen gefunden (Berk, d. intern. Drientalistentongreffes 1874, S. 396 f.). Dagegen scheint in Babylonien so und Affprien die Bearbeitung des Eisens bedeutend häter erst geübt worden zu sein. Wenn noch im 9. Jahrhundert v. Chr. eherne Ärte erwähnt werden, so zeigt das, daß das Eisen sie Bronce noch nicht verdängt hat. In Sprien und Balästina ist das Eisen so frühzeitig in ausgedehntem Gebrauch; Ranaaniter und Balästina ist das Eisen son ser Ansiedelung der Israeliten .auf Bearbeitung des Eisens. Das mag damit zuso sammenhängen, daß man Eisen im eigenen Land gewann, in den Eisengruben des Lidanon (j. 0.). Nach Hommel kam die erste Rentmis des Eisens von Badylon zu den Ranaanitern. Bekannt ist aus dem alten Testament die große Rolle, welche die eisernen, b. h. mit eisernen Platten waren sie ein Gegenstand des größten Schredens (Jos 17, 16; so

Ri 4, 3). Auch die ägyptischen Inschriften erwähnen dieselben. Sie find zu ben Rana= anitern ber Ebene entweder von den Nordspriern und hethitern, worauf eben ber Gifenbeschlag hintveist, oder von den Agyptern gekommen (vgl. Zimmen in 3bPB XIII, 134). Auch sonft verwendete man Eisen zu Waffen, wenn auch seltener als Erz; Goliaths Rüftung, 5 Schild 2c. ift ehern, nur die Spitze seines Speeres ist eisern (1 Sa 17, 7). Des weiteren hat Bliß in der vierten Schicht der Ruinenstätte der Tell el-Hasi, die er in die Zeit von ca. 1100 v. Chr. verlegt, eiferne Gegenstände gefunden (Blig, A Mound of Many Cities S. 135). Endlich fei noch erwähnt, daß Ramman-nirari III. (810—782 v. Shr.) aus Aram-Damastus neben 3000 Talenten Rupfers auch 5000 Talente Eifen als 10 Tribut erhielt. Eisen war also bamals in Menge in Sprien; es galt aber auch noch als etwas verhältnismäkia wertvolles. Die israelitische Sage, die allerdings wohl von den Kanaanitern übernommen ift, verlegt die Erfindung ber Runft, Gifen zu bearbeiten, in bie Urzeit des Menschengeschlechts (Gen 4, 22). In Wirklichkeit stammt bie Kenntnis des Eisens bei den Israeliten natürlich 15 ebenfalls von den Kanaanitern. Wie frühe das Eisen bei den Hebräern die Bronce verbrängt ober boch wenigstens neben ihr allgemeine Berbreitung gefunden hat, ift fehr fchwer ju fagen, benn in alten Schriftstuden wird es febr felten genannt. In ber Davidgeschichte ift einmal von eifernen Biden und Arten die Rebe (2 Sa 12, 31); die Art und Beife, wie eben ausbrudlich gesagt wird, daß es eiferne Urte waren, läßt schließen, daß nach ber 20 Anficht des Erzählers — also auch zu feiner Zeit — neben den eifernen auch noch eherne Arte 2c. im Gebrauch waren. Der Erwähnung wert ist, daß nach der Tradition kein eifernes Instrument bei Salomos Tempelbau angewendet wurde (1 Rg 6, 5). Der Chronift rebet natürlich unbefangen von bem vielen Gifen, bas beim Tempel verwendet worden fei und von den geschickten Eisenarbeitern Salomos (1 Chr 22, 3; 2 Chr 2, 6). Amos fo-25 bann rebet von Dreschschlitten mit eisernen Schneiden (Am 1, 3); und ber Verfaffer ber Notiz 1 Sa 13, 20 denkt sich wohl auch Pflug, Karft und die übrigen landwirtschaft= song 1 Su 13, 20 venit stoft und posit und posit, suit i nuo ose ubrigen untobittionel-lichen Geräte aus Eisen gefertigt — aber er gehört doch wohl einer spätern Zeit an. Erst von der deuteronomischen Zeit ab werden die Erwähnungen des Eisens häufiger. Dt 27, 5 sest voraus, daß die Instrumente zur Steinbearbeitung im allgemeinen eisern 30 sind, denn an den Gegensatz zu ehernen Wertzeugen ist hier nicht gedacht. Sachlich ist das Verbot viel älter, aber von der Formulierung wiesen verste vos des leider nicht, sonst hätten wir ein Zeugnis für verhältnismäßig frühen Gebrauch des Eisens. Dasselbe gilt von von Dt 19, 5. Jest werden auch die Eisenöfen (כור הברזל) mehrfach erwähnt (Jer 11, 4; Dt 4, 20; 1 Rg 8, 51 Dt). Natürlich barf nun baraus nicht ohne weiteres geschloffen 85 werden, daß in vorbeuteronomischer Zeit das Eisen bei den Israeliten ganz selten war; bas wird ichon durch bie Thatfache ausgeschloffen, daß bie Lehrmeister ber Israeliten, bie Ranaaniter, es vielfach gebrauchten. Nur fo viel tann man konstatieren, das noch zur Zeit eines David und Salomo die Bronce weit überwog, während sie in deuteronomischer Zeit schon ganz in den Hintergrund gedrängt ist. Genaueres läßt sich nicht ausmachen. In 10 späterer Zeit ist dann von eisernen Gegenständen sehr häufig die Rede. Die Cisenarbeiter (הָרָשִׁי הַבּרְזָל) verfertigten eiferne Arte und Beile (Dt 19, 5; 2 Rg 6, 5), hämmer und Meisel (1 Kg 6, 7), Nägel für Thüren und Klammern (1 Chr 22, 3), Riegel für Thore (Jej 45, 2; Bj 107, 16), Griffel und Stifte zum Schreiben (Jer 17, 1; Hi 19, 24), Bfannen und fonstige Rüchengeräte (Hef 4, 3), haden und harpunen für die Jäger (Hi 45 40, 31), Retten und Fessen (Pf 105, 18; 107, 10; Da 4, 12), Pflugschar, beziehungs-weise Messen und Fessen (Mu 35, 16; 1 Sa 13, 20), Aarst, Ochsenstadel und andere landwirtschaftliche Geräte (Nu 35, 16; 1 Sa 13, 20), aber auch Götterbilder (Jes 44, 12; Da 5, 4. 23), und vor allem natürlich Messer, Schwert und Speer (1 Sa 13, 20; 17, 7), und Wissunger, Schwert Schwert und Speer (1 Sa 13, 20; 17, 7), und Rüftungen: Harnische, Helme, Schilde (Hi 20, 24; 1 Mat 6, 35; Apt 9, 9). Db so bie Die, welche Jer 24, 1; 29, 2; 2 Rg 24, 14 neben den Schmieden (CT) als handwerter genannt werden und gewöhnlich als "Schloffer" gebeutet werden, es fpeziell mit der Bearbeitung von Eisen zu thun gehabt haben, ist möglich, aber nicht sicher aus-

zumachen.

Man konnte bas Eisen nur schmieden (<sup>w</sup><sup>w</sup><sup>w</sup>), nicht flüssig machen und gießen; die 55 Herstellung des Gußeisens ist eine junge Ersindung. Die oben erwähnten Eisenöfen sind also solche Ösen, in denen die Eisenerze geschmolzen und das Eisen gewonnen wurde. Man darf sie sich nach Art der noch jett im Kesrawan üblichen Eisenösen denken. Die= selben sind aus gewöhnlichen Bruchsteinen in konischer Form erbaut, unten 1 m oben, 0,35 m im Durchmeffer weit, 3 m hoch. Sie sind mit Lehm verschmiert. Wechselssweise werden 60 Holzschlen und Eisenerz eingesüllt; Blasedäge erhalten das Feuer in Glut. So gewinnt man binnen 12 Stunden etwa 30 kg halb rohes, halb gefrischtes Eisen, das schließlich beim Frischprozeß ca. 15 kg vortreffliches Eisen ergiebt ,— freilich bei einem enormen Kohlen= und Holzverbrauch. — Die vielsach verbreitete Annahme, daß die Jöraeliten es verstanden, das Eisen zu Stahl zu härten, ist irrig. Daß <sup>(7)</sup> (Nah 2, 4) Stahl bebeutet, ist nicht zu belegen. Bielleicht ist ber Text verdorben (vgl. T. K. Chepne in Enc. 5 Bibl. unter Iron).

Mannigfach ift auch beim Eisen die Bertvendung zu Bildern von seiten der hebräischen Schriftsteller. Eiserne Hörner versinnbildlichen die untwiderstehliche zerstörende Araft (1 Kg 22, 11; Mi 4, 13), eiserne Jähne ebenso (Dan 7, 7); das vierte "eiserne" Reich Daniels ist dassjenige, das alle anderen Reiche zerschmettert, "wie Eisen alles zertrümmert 10 und in Stücke schlägt" (Da 2, 40). Knechtschaft wird durch ein eisernes Joch (Dt 28, 48), hartes Regiment durch ein eisernes Scepter (Ps 2, 9), unübertvindliche Hinder Istaals Acad einen eisernen Wall (2 Mat 11, 9) bildlich dargestellt. Will der Prophet Istaals Anechtichast in der Gesangenschaft durch Badel schläbern, so redet er vom "eisernen Joch" (Dt 28, 48; Jer 28, 13, 14); will er Istaals Halsstarrigseit gegen Jahwe kennzeichnen, so 15 redet er davon, daß Istael eine eiserne Schne in seinem Nacken hat (Jes 48, 4). Elend und Unglück ist ein "Gesangenschein ist Giene" (Ps 107, 10), und in Agyptenland war Istael wie im "Eisenosen" (Dt 4, 20). Das Sprichwort aber sagt: "Eisen wird durch Eisen geschäft; also wird ein Mann geschäft durch die Word bie Bronte streundes" (Pr 27, 17 nach der Emendation des Textes durch Grät, Monatsschrift f. d. Jud. 1884, 20 S. 424).

7. Das Blei (μαρί, μόλυβος, μόλυβδος, plumbum) ift im AT verhältnismäßig felten erwähnt, obwohl es den Hebraern ichon frühzeitig befannt war. Auch diejes Metall tam durch die Bhönizier auf den palästinensischen Markt. Nach Ezechiel (27, 12) brachten biefe es von ihren Tarsisfahrten mit; auch Plinius bestätigt, daß Blei in Spanien gewonnen wird (Hist. nat. III, 7). Nach demselben war übrigens der Hauptfundort für 40 Binn und Blei die Zinninseln, Cassierides, worunter die Küftengegend der Landschaft Corn-wallis zu verstehen ist, noch heute der Haupterzeugnisort von Zinn und Blei in Europa (Plin. Hist. nat. IV, 36; VII, 57). — Im AT wird das Blei neben Erz und Eisen als unedles Metall erwähnt (Jer 6, 28f.); in der vollständig sein wollenden Aufzählung der Metalle Ru 31, 22 sehlt es nicht, es wird als lestes genannt. Seine Schwere ist den 45 Hebräern wohl betannt (Er 15, 10; Sir 22, 17); eine fchwere Bleiplatte ift zum Berfchluß eines Gefäßes geeignet (Sach 5, 7. 9). Ebenso wird Blei wegen seiner Schwere verwendet zum Loth der Zimmerleute und Maurer (7:18, Um 7, 7 f.), und zum Senkloth der Schiffer (US 27, 28). Bleierne Tafeln bienten zum Schreiben in besonderen Fällen, wo es fich um eine lange Zeiten überbauernde Niederschrift handelte (Si 19, 23 f.); bgl. zu dem Gebrauch von 50 bleiernen Schreibtafeln auch bie Angabe von Plinius (Hist. nat. XIII, 11) und Paufanias (IX, 31, 4, Hesiods Werte auf bleiernen Tafeln eingrabiert). Die angeführte Hiobstelle wird übrigens (was weniger wahrscheinlich ift) auch so erklärt, daß bie mit Eisengriffel in ben Felfen eingegrabenen Buchstaben mit Blei ausgegoffen wurden. Endlich wurde bas Blei als Zusatz zu gewissen Legierungen verwendet, wie man wohl aus Hes. 22, 18—22 55 schließen bart. Doch tann hier auch auf einen anderen Gebrauch des Bleis Bezug genommen sein. Vor Bekanntwerben bes Queckfilbers verwendete man nach Plinius (Hist. nat. XXXII, 31) das Blei zur Reinigung des Silbers von anderen mineralischen Be-standteilen. Auf dieses Versahren spielt Feremia an (6, 29), wenn er die Verderbnis des

Bolls bilblich so schildert, daß das Zusammenschmelzen von Silber und Blei vergeblich

war: "die Schlechten ließen sich nicht abscheiden". 8. Der Spießglanz (<sup>AIB</sup>; nachbiblisch <sup>(AIB</sup>), vgl. arab. kohl; στίβι, στίμιι; stidium, antimonium) kam bei den Hebräern zur Verwendung bei der Herstellung eines 5 Pulvers, bas mit etwas Dl befeuchtet von ben Frauen als Schminke benutzt wurde. Bie noch die heutigen Drientalinnen, sowohl in Agypten als in Palästina, Sprien und Arabien, reich wie arm es lieben, die Augenlieder und Augenbrauen mit diefer fcwarzen Bafta zu schminken, so galt bies auch ichon bei ben gebräerinnen für fein, wenn auch in alter Beit

- bie Sitte nicht so allgemein gewesen zu sein scheint, ja vielleicht noch zur Zeit eines Jere-10 mia von ehrbaren Frauen verschmäht wurde (Jer 4, 30; vgl. 23, 40 und Joseph. Bell. jud. IV, 9, 10). Doch beutet der Name "Schminkbüchschen" von Hiebs britter Tochter barauf hin, daß damals der Gebrauch von Schminke als vornehme Sitte galt, vielleicht auch allgemein war (Hi 42, 14). Die Sitte wie bas Material wird von Abönizien gekommen fein ; bie fibonifche Rönigstochter Ifebel liebt es, fich fo ju fcminten (2 Rg 9, 30). Der Zweet
- 15 ift, bie Augen größer und glänzender erscheinen zu lassen. Der Stoff, mit dem man sich schminkte, war, wie erwähnt, Spiefglanz. Ubrigens war dieser (ägypt. mestem, daher orium) im alten Ngypten ein sehr tostbarer Gegenstand, der von den entlegensten Ländern
- bezogen werden mußte und jehr felten war. Dies war in Palästina natürlich ebenso. Deshalb wurden vielsach zur Herstellung der Schminke Surrogate für den Spießglanz be-20 nützt, die herunter zum Ruß der Öllampe. Es ist beshalb das hebräische Bort II micht ohne weiteres als Bezeichnung des Stibiums zu deuten; es wird vielmehr offendar für biese Augenschminke überhaupt verwendet, ohne Rücklicht auf das Material, aus welchem ist verfertigt ist. Such Surgenschwerz und Surgenschwerz und Surgenschwerz bei Unterstelle und Surgenschwerz - fie berfertigt ift. Bgl. Jubenal, Sat. II, 93; Blinius, Hist. nat. XXX, 34; Epist. VI, 2; ferner Willinson, Ancient Egypt II, S. 348; Ermann, Agppten 315; Hille 25 in 3bmG 1851, S. 236 ff.; für Arabien vgl. Doughty, Arab. Des. I, 585; für bas mo-berne Agppten Lane, Sitten und Gebr. 2c., beutsche Ausgabe I, S. 25. 35; III, S. 169. - Bon dem schwarzen Bulver II bat der offenbar schwarzglänzende Stein II (1 Chr 29, 2, wenn nicht III = ärdgak, Rubin, zu lesen ist) seinen Namen. Bildlich vertwendet — ebenfalls wegen der schwarzen Farbe — ist der Spießglanz in der Schilderung des neuen 80 Jerusalem bei Deuterojesaia (54, 11): "ich will deine Steine in Spießglanz lagern", daß
- fte glänzen sollen wie mit schwarzem Stibium geschminkte Frauenaugen. Db barin eine Anspielung auf den schwarzen Asphalt-Mörtel liegt, ber bei den Bauten des alten Jerufalem verwendet wurde (fo Guthe, Ih23 1892, G. 26), läßt sich nicht ausmachen. Die Fort-jezung "ich will dich gründen mit Sapphiren" legt vielmehr die von Ewald, Bellhaufen u. a. 85 vorgeschlagene Korrettur von ٦٩= in ٦₽= (nach LXX) nabe: "ich will beine Grundsfesten

mit Rubinen legen". 9. Eleftron. In brei Stellen bei Czechiel (1, 4. 27; 8,2) wird ein Stoff namens genannt, ein Wort, das schon von Brugsch u. a. wohl mit Recht in Verbindung mit bem ägpptischen hesmen gebracht wird. Die Bedeutung letteren Bortes icheint aber

- 40 ftrittig zu fein, bald wird es mit Bronce, bald mit bem Metall Elektron gleichgeset. Das hebräische mit din LXX mit Hlexroor, in Bulg. mit electrum wiedergegeben. Dementsprechend haben die meisten Erklärer (vgl. 3. B. Smend 3. d. St.) barunter das Elektron der Alten verstanden, mit welchen Namen diese nicht bloß den Bernstein, sondern auch ein Metall bezeichnen; vgl. 3. B. Sopholles, Antig. 1036—1038, wo Elettron von
- 45 Sardes und indisches Gold nebeneinander stehen. Hier ist offenbar damit das Gemenge gemeint, das sonst als leunds zovos oder als album bezeichnet wird. Dasselbe ift eine Mischung von Gold und Silber. Diese Mischung wird da und bort als natürliche gefunden, 3. B. in Lydien eine Mischung von 4 Teilen Gold und 1 Teil Silber, in Si= birien eine solche von 64 Teilen Gold und 36 Teilen Silber. Übrigens wird bieses
- 50 Silbergold auch fünftlich hergestellt (Plinius, Hist. nat. IX, 65; XXXIII, 23). Rach ben oben angeführten Stellen bei Ezechiel zeichnet sich biefes burd besonderen Glanz aus. Neuerdings wird aber diefe ganze Deutung von Ridgewah (Encycl. Biblica I, 134ff.) start bestritten. Nach ihm ist der Gebrauch des Namens flexroor für eine metallische Substanz bei den Alten ein ganz ausnahmsweiser, bei Sophokles eigentlich will=
- 55 fürlicher, beziehungsweife bildlicher, und das Wort bezeichnet bei den Alten nichts anderes als ben Bernstein. Der dunkle rote Bernstein findet fich u. a. auch im Libanon, mußte alfo den Bhöniziern frühe betannt fein, ber helle gelbe Bernstein bes baltischen Meeres und ber Nordsee konnte nach Ridgewat in Balästina gut im 6. Jahrhundert v. Chr. bekannt sein. Die helle Farbe, in den Augen der Alten das Charakteristische des "weißen" Silbergolds im 60 Bergleich zum "roten" Gold, konnte einen Dichter und andere veranlaffen, meint Ridge-

way, gelegentlich einmal jenes als Hlexegor zu bezeichnen. Bei Ezechiel aber ift unter der gelbe Bernstein zu verstehen. So lange aber die Bekanntschaft der Hebräer mit bem gelben Bernftein für bas 6. Jahrhundert nicht irgendwie mahrscheinlich gemacht werben tann — die vermeintlichen Funde in Tell Zakarja haben sich als Täuschung heraus-gestellt, s. Pal. Expl. Fund Quart Statem. 1899, S. 107 —, wird man die Deu= 5 tung von auf Silbergold boch wohl vorziehen.

10. Auch das Rorinthifche Erz (aes Corinthium, Glanzerz) wird nach vielen Erklärern im A und NI erwähnt. Es ist eine Legierung von Gold, Silber und Rupfer, bie je nach bem Bortwiegen des Gilbers ober Goldes in einer weißglänzenden, einer gold= bie je nach bem Vorwiegen bes Silbers ober Goldes in einer weißglängenden, einer gold-fardigen und einer in der Mitte stehenden Farbe hergestellt wurde. Dieses forinthijche Erz 10 wurde im Altertum sehr hoch geschätzt; es fand seine Verwendung besonders zu Bild-werten, aber auch zu Gesäßen, Leuchtern und anderen Geräten (Plinius, Hist. nat. IX, 65; XXXIV, 3; XXXVII, 12; Josephus, Vita 13). Als solches Korinthijche Erz wird vielsach das zalzollsavov erklärt, mit welchem in der Apolalypse (1, 15; 2, 18) die Füße des Menschenschaft werden. Der erste Teil des Worts scheint dass sprechen. Andere deuten das Wort auf das oben (Nr. 9) erwähnte als album, Silber-gold. — Endlich ist zweimal im MI (Hef 1, 7; Da 10, 6) von einem "glänzenden Erz" (??? rugiri, die Rede; die Suberus wirde der Gerauching weirben damit verglichen. Der Ausbruck wie der berbendere Glanz dieser Erzmischung würde zum Rorinthischen Erz passen. Die ber besondere Glanz dieser Erzmischung würde zum Rorinthischen Erz passen. Die weich geseichungsweise die Stanzerz" (??? ) zusammengestellt werden, aus welchen zwei Gesäge "so kohlar wie Gold" für ben nacherzlischen Zempel angefertigt waren (Est 8, 27). Der Swer hat wohl mit Necht hier an das Korinthijche Erz gedacht. Jedenfalls handelt es sich in allen diesen Herz liche Erz ift. liche Erz ift. Benginger. 25

Retaphraftes f. Symeon Metaphraftes.

meth f. Stiefel Efaias.

**Rethodismus** (abgefehen vom amerikanischen, vgl. ben folgenden Art. in Bb XIII.) J. H. Rigg, Methodism (The Encyclopaedia Britannica, 9. edition, XVI, 185-195, Ebin-burgh 1883; H. S. Skeats, A history of the free churches of England from 1688-1851, so sec. ed. London 1869; J. H. Blunt, Dictionary of sects, heresies, ecclesiastical parties etc., New edition, London 1891; Dictionary of national biography ed. by L. Stephen (vol. I bis XXVI) and S. Lee (vol. XXII-tin.), 63 vols und 3 Supplementbände, London 1885 bis 1901 (im Folgenden: DNB); F. Matower, Die Verfafjung der Rirche von England, martin 4904 Berlin 1894.

3. G. Burdhardt [beutscher Prediger an der Savoy=Gemeinde in London, ein Berehrer Besleys], Bollftändige Geschichte ber Methodisten in England aus glaubwürdigen Quellen, 3. G. Burtagarbi loculiger ptroget un der Eussy-schneider un Genzen, im Anderen 3. Besleys], Bollftändige Gejchichte ber Methodiften in England aus glaubwürdigen Quellen, 2 Bbe, Rürnberg 1795; L. E. Jacoby [bi[chöflich-methodifti]cher Prediger in Bremen, geft. 1874], Hanbluch bes Methodismus, enthaltend die Geschichte, Lehre, das Ritchenregiment und eigentümliche Gebräuche besselben [1. Aufl. 1853], 2. Aufl., Bremen 1855; A. Stevens, The 40 history of the religious movement of the 18. century, called Methodism, 3 vols, New-Yort s. a. (vol. II 11. Laufend 1859); G. Smith, History of Wesleyan Methodism, 3 vols, London 1857-1861; L. E. Jacoby, Geschichte bes Methodismus, feiner Entstehung und Ausbreitung in ben verschiebenen Leilen ber Erbe, 2 Lie., Bremen 1870 (bieß Buch mar bie Gauptgrundlage bes A. in ber 2. Aufl. biefer Entstlophöle); J. M. Buckley, A history of 45 Methodists in the United States (American Church History Series V) Rem-Port 1896. J. Stoughton. Religion in England under Queen Anne and the Georges (1702-1800),

J. Stoughton, Religion in England under Queen Anne and the Georges (1702-1800), 2 vols, London 1878 (vgl. 30 X, 680, 57-62); Ch. J. Abbey and J. H. Overton, The english church in the 18. century, 2 vols, London 1878; W. E. H. Lecky, A history of England in the 18. century, 6 vols 1878-1890 (beutich von F. Lörve, Leipzig und Seibel- 50 berg 1879 ff.; im engl. Original 1. Mufl. II, 521-642 ein Rapitel "The religious revisal" mit einem glanzenden Abichnitt über ben Methodismus G. 549-634; in ber 4. Aufl. fteht nach Bauer S. 11 dies Rapitel im Anfang des dritten Bandes; feparat beutich : B. E. S. Ledy, Entstehungsgeschichte und Charafteriftil des Methodismus. Aus dem Engl. von F. Löwe, Lech, Entifegungsgeichichte und Chararterijnt des wertgodismus, zus dem Engl. von 37. zowe, Leipzig und heibelberg 1880); J. Boodward, Bericht von dem Ursprung und Hortgang ber 85 gottfeligen Gesellschaften in der Stadt London u. f. w., in englischer Sprache herausgeg. . . und zum zweyten mahl gedruckt in London A. 1698, nun in deutscher Sprache herausgeg., Rebst einer Vorrede D. E. Jablonstis, Berlin 1700; DNB, William Law (XXXII 1892, S. 236a-240a); J. H. Overton, William Law, Nonjuror and Mystic, London 1881. Samuel Besley (1662-25 April 1735; DNB LX, 1899 S. 314a-318a): L. Tyerman, 60 The life and times of the Rev. Samuel Wesley, M.A., rector of Epworth and father of

## Methodismus

the Revs John and Charles Wesley, Sonbon 1866 (in ber Göttinger Universitätsbibliothet vorhanden); J. Kirk, The mother of the Wesleys (gest. 23. Juli 1749), Sondon 1864; G. J. Stevenson, Memorials of the Wesley-Family, Edinburgh 1870.

John (17. Juni 1703—2. März 1791, DNB LX, 1899 S. 303a—314a) und Char: 5 les Besley (18. Dezember 1707-29. Marz 1788, DNB LX, 298a-302a): R. Green, Wesley-biography, containing an exact account of all the publications, issued by John and Charles Wesley, arranged in chronological order, Sonbon 1896; J. and Ch. Wesley, Poetical works. New and complete edition . . . collected and arranged by G. Osborn, 13 vols, London 1868-72; J. Wesley, Prose Works, von ihm felbit gefammelt. 32 vols
10 12°, Briftol 1771-74; ed. T. Jackson, 14 vols, 1829-31 und feitbern oft (barauš feparat: J. Wesley, Journals, with introductory essay by T. Jackson, 4 vols, oft aufgelegt, im Folgenben citiert nach einer die Seitenzahlen der "Works" [vol. I-IV] bietenden Ausgade, London 1901; Sermons on several occasions, 3 vols [== Works vol. V-VII], Sondon s.a., vol. 1. fifthy three discomments unblied in four noise in the work 1771). J. Wesley. vol. I: fifthy-three discourses, published in four volumes in the year 1771); J. Wesley, 15 Explanatory notes upon the New Testament, 1755 [nach Tyerman, J. W. II, 226] mit Borrebe vom 4. Jan. 1754 (Stereotyp-Musgabe, London s. a.); J. Hampion [ein Gegner J. Besleys; vgl. Jacoby, Geschichte I, 164], Memoirs of the late Rev. J. Wesley with 3. Bieslehs; bgl. Jacoby, Geichicht 1, 164], Memors of the late Kev. J. Wesley with a review of his life and writings and a history of Methodism from its commencement in 1729 to 1790, 3 vols 12°, Sunderland 1791 (beutich: J. hampions Leben J. Breslehs u. f. w., 20 herausgeg. von A. H. Riemeyer, 2 Bbe, halle 1793); J. Whitehead, The life of the Rev. J. Wesley, 2 vols, Condon 1793-96 [ein von ben Barteitendengen im Methodismus beeins flußtes, aber auf Beslehs Nachlaß ruhendes Bert]; R. Southey, [ber befannte romantijche Dichter, gest. 1843], Life of J. Wesley, London 1820, 3. Aufl. 1858 (beutich: R. Southey, 3. Beslehs Leben nach bem Englischen von F. M. Arummacher, 2 Tie, hamburg 1827-28);
26 R. Watson, Observations on Southeys Life of Wesley, London 1820 [methodistiftiche Gegenichtigt gegen Southey]; H. Moore, The life of the Rev. J. Wesley, Condon 1824 [vieliach ein Nachtrud Bhitcheads aber auf Beilenen füringenenen und einerer fühlt in die Quesley. ein nachdrud Bhiteheads, aber auf eigenen Erinnerungen und eigener Einficht in bie Quellen beruhend; für mehr als vierzig Jahre das auf methodistischer Seite meistigeschätze Wert : R. Watson, Life of J. Wesley, London 1831, turz, mehr populär (beutich: R. Batson, 20 Das Leben J. Besleys nebst einer Schilderung des Methodismus u. seiner Anhänger u. j. w. Mit einem Borwort von L. Bonnet, Frankfurt a. M. 1839); M Lelidvre [französischer Besleyaner], J. Wesley, sa vie et son oeuvre, Paris 1868, 3. édition 1891 (englisch von A. J. French, London 1871, italienisch von F. Sciarelli; miffenschaftlich zuverlässig, ohne Schwer-fälligteit und Breite, in ber neuesten Auflage sehr zu empfehlen); J. Tyerman, The life and 85 times of the Rev. John Wesley etc., 3 vols, London 1870-1, 4. ed. 1877 [das von methodiftischer Seite stammende gelehrte hauptwert; vergriffen, aber vorhanden in Göttingen und in ber Rgl. Bibliother in Berlin; im Folgenden einfach als Tyerman citiert]; Julia Wedgber kgl. Bioliotoper in Berlin; im Golgenden einjag als Lyerman citterij; Julia Wedg-wood, J. Wesley and the evangelical reaction of the 18. century, Sondon 1870 [feinfinnig und mit Recht gelchätzi]; L. Tyerman, The Oxford Methodists, Sondon 1873; J. H. Rigg, of The churchmanship of John Wesley and the relations of Wesleyan Methodism to the church of England (1879), new and revised edition, Sondon s. a. [1887; jebr lebrreich]; J. H. Rigg, The living Wesley, sec. ed. Sondon 1891 [ncben Tyerman für bas Berftänd-nis 3. Besleys unentbehrlich]. — The Journal of the Rev. Charles Wesley . . , to which are appended selections from his correspondence and poetry with an introduction 45 and notes by Th. Jackson, 2 vols, Rondon 1849 und feithem oft, mir in neuer [Ste-reotyp.]Musgabe s. a. vorliegend (verfürzt: Memoirs of the Rev. Ch. Wesley, com-prising notices of his poetry, of the rise and progress of Methodism and of contempo-rary events and characters, London).

George 28 hitefielb (16. Dezember 1714-30. September 1770; DNB LXI 1900 50 S. 85b-92b): The works of the Rev. G. Whitefield, M. A., to which is prefixed an account of his life, 6 vols, London 1771-72 u. ö. — es fehlen hier die autobiographifchen Bublitationen 296.8: fein Short account (b. i. Bericht über fein Leben bis 1736) 1740, feine in fieben Folgen zwijchen 1738 und 1741 edierten Journals, The christian history (1740-47), The full account (1747) und The further account (1747), doch haben die

55 Biographen aus diesen Rublikationen viel übernommen, bei Tyerman ist der Short account ganz abgedrudt; J. Gillies, Memoirs of the life of the Rev. G. Whitefield etc., London 1782, 1813 u. ö. (= Works VII); Leben G. Bhitsields (sic! - ber Aussprache gemäß, vgl. DNB LXI, 85<sup>b</sup>) nach dem Englischen, herausgeg. v. A. Tholud, Leipzig 1834. 2. Auss-1840; J. P. Gledstone, The life and travels of G. Whitefield, London 1871 [für allge-minimum Origination and dem Englischen, The life and travels of G. Whitefield, Sondon 1871 [für allge-

so meinere Orientierung bas beste]; L. Tyerman, The life and times of the Rev. G. White-field, 2 vols, London 1877 [das gelehrte Hauptwert, vergriffen und auch in Göttingen und Berlin nicht vorhanden].

Selina Haftings, Gräfin Huntingdon (24. Aug. 1707—17. Juni 1791; DNB XXV, 1891 S. 133a-135a): Life and times of Selina, countess of Huntingdon, by a 65 member of the house of Shirley and Hastings, 2 vols, London 1839-40. Somel Sarris (23. Jan. 1714-21. Juli 1773; DNB XXV, 6a-7b): E. Morgan.

Life and times of Howell Harris (vergriffen), H. J. Hughes, Life of Howel Harris, publ. by J. Nisbet, 20ndon 1892.

James Hutton (3. September 1715—3. Mai 1795; DNB XXVIII, 353b—354a): D. Benham, Memoirs of J. Hutton, London 1856; G. A. Bauer, Die Anfänge der Brüdertirche in England, Inaug. Differt., Lelpzig 1900 [auch für J. Besley lehrreich, namentlich 5 für diejenigen, welchen die englische Litteratur nicht zugänglich ist].

John Billiam Fletcher (12. September 1729—14. August 1785; DNB XIX 1889, S. 312a-314a): J. Benson, The life of the Rev. J. W. Fletcher, London (Methodist family library Nr. 7; deutsch: Leben J. B. Fletschers nach der Bearbeitung von J. Benson. Aus dem Englischen [nach der 6. Aufl.]. Mit einer Borrede des . . Dr. Tholud, 10 Berlin 1833).

Proceedings of the first [Lonbon 1881], second [28a[hington 1891], third [Lonbon 1901] occumenical methodist conference, Lonbon 1881, 1891, 1901.

Steleyaner: Minutes of the Methodist conferences vol. I: 1744-98, & Sonbon 1862, vol. II-XIX: 1799-1875, vol. XX: 1876 und 77; vol. XXI: 1878; feitdem jährlid. 15 Der offigielle Litel lautet noch bei bem legten & Sonferengprototoll gang entiprechend bem ber älteften: Minutes of several conversations at the 158<sup>th</sup> yearly conference of the people called Methodists in the connexion established by the late Rev. John Wesley, A. M. Sonbon (Wesleyan Methodist Book-room, 2 Castle-Street, City Road, E. C.); The Wesleyan Methodist Year-book, & Sonbon (jür 1895 mit vorliegend); jept nicht mehr angegeigt), 20 gab außer einem & alenber und einigen generellen Unweijungen Eiften, bie ben Minutes entnommen waren. — Bettichtieten (außer ben Woofengeitungen, bie bem Gelamimethobismus bienen: "The Methodist Recorder", Sonbon; The Methodist Times, Sonbon; The Methodist Weekly, Mandefter); The Wesleyan Methodist Magazine, monatlich, mit Sluftrationen [begonnen 1778 alfs Arminian Magazine]; The Wesleyan Methodist Church Record, mo- 25 natlich, illuftriert; The Methodist Temperance Magazine, monatlich, illuftriert; Work and Workers in the Mission-field, monatlich, illuftriert; The Wesleyan Methodist Sunday-school Magazine, monatlich; Flying Leaves from the Wesley Deaconess-Institute of the Wesleyan 20 Methodist Church, monatlich; Illuftriert; The London Quarterly Review, an organ of social, scientific, theological and general litterature, vlerteljährlik (idmitich im Book-room erfacinenb). — J. H. Rigg, The connexial Economy of Methodism in its ecclesiastical and spiritual aspects, Conbon 1875; H. W. Williams, The Constitution and polity of Wesleyan 26 Methodism. Sonbon 1880, revised and enlarged to the conference of 1898 by D. J. Waller, 1899. — The Catchisms of the Wesleyan Methodiste, compiled by order of the conference (aulegt revibiert 1885), Sonbon s. a. Nr. I (for children of tender years) 16 C. 12°; Nr. II, 96 C. 12°; R. Watson, Theological Institutes, or a view of the evidences, doctrines, morals and institutio

New Connexion: Minutes of the [106<sup>th</sup>] annual conference of the Methodist New 45 Connexion, composed of ministers and lay-representatives [held at Stockport on Monday, 2. June 1902], Sondon (Book-room), 23 Farringdon Avenue E. C. Much diefe Methodisten haben jest ein Connexional Magazine und außerbem eine Beitschrift "Young people", Sondon.

Primitive Methodists: Minutes made at the [83<sup>th</sup>] annual conference of the Primitive Methodist Connexion [held at Hull 1.—20. June 1902], London (Book-room), 50 48—50 Aldersgate Street E. C.; J. Petty, History of the Primitive Methodist Connexion, London 1861. Beitichriften: The Primitive Methodist, möchentlich, illustriert; The Primitive Methodist World, möchentlich, — beibe in London ericheinenb.

Bible Christians: Extracts from the Minutes of the [84<sup>th</sup>] annual conference of the ministers and representives of the people denominated Bible Christians [held . . . in 55 London . . . July 30.—Aug. 7. 1902], London, Bible Christian Book-room, 26 Paternoster Row. Beitfchriften: Bible Christian Magazine und Youngs People's Magazine, London; Stevenson, Jubilee Memorial of incidents in the rise and progress of Bible Christian Connexion, London 1866. Eine neue Geichichte ber Denomination von F. W. Bourne (London, Book-room) ift im Erfcheinen (Extracts 1902 S. 54).

United Methodist Free Churches: Minutes of proceedings of the [46<sup>th</sup>] annual assembly of representatives of the United Methodist Free Churches [held...July 1902], gonbon (Book-room), 119 Salisbury Square, Fleet Street, E. C. Beitjchriften: The Methodist Monthly und The Missionary Echo, London. "The Free Methodist" ift fein ftreng offizielles Organ, fondern ein unterstüßtes Privatunternehmen, an dem jest auch "zwei andere 65 methodiftische Denominationen" sich beteiligen wollen (Min. 1902, S. 128), — vielleicht die Independent Methodist Church, bie bisher keine Beitichrift hatte (Oec. conf. 1901 G. 289)

und bie Methodist Church, ole Disger teine geringrijf gatte (Oec. conf. 1907 C. 289) und bie Methodist Reform Union, von ber ich in diejer Dinjicht nichts weiß. The Calvinistic Methodist Church of Wales: W. Williams, Welah Calvi-nistic Methodism, a historical sketch, Rondon, 2. ed. 1884; The Diary of the Calvinistic 5 Methodists for [1902], edited for the General assembly of the Calvinistic Methodists, Garnarvon, Book Agency (239 S. 12°); The Presbyterian Church of Wales (Calvinistic Methodist) Almanack and Directory [1902], ebenda. Beitjchriften: The monthly treasury und gwei fieltifche, Y Drysorfa und Trysorfa y Plant (beibe monatlich); überdies mehrere ophere dia differencementencementence in the monthly freester (Alandere, die nicht Eigentum der Rirchengemeinschaft find, aber von ihr empfohlen werden (Al-10 manack 1902 S. 8).

3. Jüngft, Ameritanischer Methodismus in Deutschland u. Rob. Bearsall Smith, Gotha 1875, 2. Aufl.: Der Methodismus in Deutschland, 1877; Ch. Balmer, Die Gemeinschaften und Setten Bürttembergs, herausg. von Jetter, Tübingen 1877; S. Mann, Ludwig S. Ja-coby, Der erste Prediger der bischöflichen Methodistentirche von Deutschland und der Schweiz. 16 Sein Leben und Birten nebft einem furgen Lebensabrig feiner Mitarbeiter, Bremen a. a.

[1892].

Die Methodisten sind jetzt eine der zahlreichsten evangelischen Denominationen : die ber britten ölumenischen Methobistenkonferenz vorgelegte Statistik berechnete bie Gesamtzahl ber bem Methobismus Angehörigen auf 28018770 Seelen (Proceedings S. 562). 20 Urfprünglich aber ist der Methodismus nichts anderes gewesen als eine "Evangelisationsund Gemeinschaftsbewegung" innerhalb ber anglikanischen Staatskirche. George Whitefield, der größte methodistische Erweckungsprediger, hat für Organisation einer eigenen Diffenter-Gemeinschaft weder Geschick noch irgend ein Interesse gehabt; er wollte nichts weiter als "erwecken". Und John Westen, der Organisator des Methodismus, hat in 25 England ben innerkirchlichen Charafter ber während seines langen Lebens wesentlich von ihm getragenen Bewegung mit Eifersucht zu wahren gesucht; und auch nach feinem Tode (1791) haben sich seine englischen Anhänger nicht gleich und nicht auf einmal von ber Staatstirche gelöft. Eben deshalb ift die Sefchichte des Methodismus für die firchliche Gegenwart des heutigen Deutschlands von besonderem Intereffe. Sie lehrt, daß und in welcher wart des heutigen Deutschlands von besonderem Intereffe. Sie lehrt, daß und in welcher 20 Ausdehnung im 18. Jahrhundert die Evangelisation und Gemeinschaftspflege das Mittel gewesen ist, durch das einer erstorbenen Staatskirche eine Erweckung gebracht wurde, die weit über ihr Heimatland hinaus wirksam geworden ist; sie zeigt aber auch zugleich, daß und wie diese innerkirchliche Betwegung — vielleicht sich selbst zum Nachteil, jedenfalls ihrer Mutterfirche zum Schaden — zu selbstiftändiger konfessioneller Ausgestaltung gedrängt 25 worden ift. Für die rechte Würdigung dieser Lehren ist es von Bedeutung, die Stellung bes Methodismus innerhalb ber Geschichte des Protestantismus richtig zu bestimmen. Der Methodismus hat freilich mancherlei mit dem deutschen Pietismus des endenden 17. und ber ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts gemein; ja er ist vorbereitet durch die Anfänge einer Erwedung in England, die mit dem Spener-Franckeschen Pietismus genetisch zu= so fammenhängt, und herrnhuter Einfluffe haben bei feinem felbftftändigen hervortreten eine entscheidende Rolle gespielt, einzelne feiner Einrichtungen dauernd beeinflußt. Dennoch ftebt ber Methodismus innerhalb ber Geschichte bes Brotestantismus auf einer anderen Stufe als der deutsche Pietismus der gleichen Zeit. Der deutsche Bietismus löfte die Zeit der Orthodorie ab und steht vor ber Periode ber Aufflärung; bie Erwedung im England bes 45 18. Jahrh. aber wird man trop ber Einflüsse, welche der Halliche und der Herrnhuter 18. Jahry. aber wird nach tob ver sinfange, wenze ort sinfanges and ver settering Pietismus auf sie ausgesübt haben, mit ber nach ber Aufflärungszeit einsetzenden beutschen Erwerdung des 19. Jahrhunderts parallelisieren müssen; ja bie deutsche Erwerdung des 19. Jahrhunderts ist mit durch den Methodismus bedingt getweien (vgl. auch bei der Lit-teratur die von Tholud besonsbeschereibungen Weitesches und Fletchers). Enge

so land hat in mancher Hinsicht die Beriode, die der des deutschen Pietismus parallel ift, schon im 17. Jahrhundert erlebt (19gl. Bd II, 400, 25 ff.; IV, 334, 29-335, 45). Dann folgte dort die Aufflärungsepoche zu einer Zeit, da in Deutschland der Pietismus die Drthoborie zurudbrängte (vgl. ben A. "Deismus" Bb IV, 535, 40 ff.). Die methobiftifche Bewegung fest ein (1739), als die deistische Auftlärung ihren göhepunkt ichon hinter fich

ss hatte; und daß im firchlichen Leben Englands die Aufflärungszuftände überwunden wurden. ist wesentlich ihr Verdienst. Den deutschen kirchlichen Verhältnissen um 1820, nicht benen ber Zeit, ba Spener und Frande auftraten, find bie kirchlichen Berhältniffe vergleichbar, welche ber Methobismus vorfand.

Zwar darf man nicht meinen, ber "Deismus" habe in der anglikanischen Kirche der so erften Jahrzehnte des 18. Jahrhunderts eine Herrschaftsstellung irgendwelcher Art inne-gehabt. Die "Deisten" waren Litteraten zweiter Klasse; im Klerus und in der führenden

Gefellichaft haben fie, obwohl 3. B. der tonfequente Freidenter Middleton (vgl. Bb IV, 546, 18 ff.) Geistlicher war, ein eigentliches Echo nicht gefunden. Im Klerus der Staats= 040, 18 ff.) Gennuger war, ein eigentuches Echo nicht gehunden. Im Klerus der Staats-firche und in geringerem Maße auch in dem der Diffenters herrschte vielmehr ein anti-deistischer rationaler Supranaturalismus, wie Samuel Clarke (gest. 1729) ihn vertreten hatte (vgl. Bd IV, 129—131); und das faltenreiche kultische Amtsgewand der anglikanis 5 schen Kirche hatte eine modernisserende Justuzung, wie der deutsche Kationalismus sie für die liturgischen Traditionen brachte, nicht erfahren. Aber dem nüchternen rationalen Supranaturalismus der englischen Theologie schlte ein Verständnis für die religiösen Cen-tralgedanken der Reformation ebenso sehn sich wir den "supranaturalen Rationalissen" und den "rationalen Supranaturalisten" Deutschlands um 1820. (Vestübliswarme Frömmiakeit imer 10 "rationalen Supranaturalisten" Deutschlands um 1820. Gefühlswarme Frömmigkeit war 10 gleich felten unter Geistlichen wie Laien; "Schwärmerei", "Enthusiasmus" und "Aber-glauben" galten als überwundene Mächte; bei den Gebildeten war der Hintergrund äußerer Kirchlichkeit in weitgehendem Maße ein nur aus Zweetmäßigkeitsgründen unausgesprochen bleibendes Mißtrauen gegen Kirche und Christentum. Die fittlichen Zuftände ftanden vielfach, namentlich in den größeren Städten, unter dem Zeichen der Rohheit; und das "vornehme 15 Leben" entfernte sich nicht minder von den Normen christlicher Sitte und Sittlichkeit. Dabei fouf eine relativ weit entwidelte Induftrie namentlich in ben Rohlendiftriften foziale Verhältniffe, bie in Deutschland erft im 19. Jahrhundert ihre Parallele haben. Weite Bolksmaffen blieben der kirchlichen Einwirkung fern. Und der Klerus zeigte ein febr ge-ringes Verständnis für die Aufgaben, die ihm neben feinen gottesdienstlichen Pflichten aus 20 biefen Zuftänden erwuchsen. — Einzelne, die Befferes kannten als legale Rirchlichkeit und verständigen Moralismus, find natürlich in England auch damals vorhanden getwefen. Die Bibel, das Prayer-Book und die Erbauungslitteratur der Vergangenheit forgten dafür. Unter den Diffenters, namentlich unter den Kongregationalisten, war der religiöse Verfall nicht in dem Maße fpurbar, wie in der Staatsfirche. Und in der Staatsfirche felbst bat 25 schon vor bem Methodismus eine Erwedung eingesett, die zwar von fich aus nie bas gewirkt hätte, was ber Methobismus gewirkt hat, aber boch in mehr als einer ginficht ben Boben für ihn bereitet hat. Seit ca. 1678 (Woodward, deutsch S. 18) waren unter Einfluß des Diakonus Dr. Smithies in Cripplegate vor London und des in London an der Savop-Sirche angestellten deutschen Pietisten Dr. Horvert (geb. in Bacharach 1641, gest. in Lonos 20 societies) zunächst von jüngeren Leuten begründet worden, die in wöchentlichen Zusammen-fünsten "die wahre Heiligkeit des Herzens und Lebens" bei ihren Mitgliedern befördern und zugleich durch Erhebung wöchentlicher Beiträge zum Sparen zu Gunsten der Armen-fürsten werden der Armensund zugleich durch Erhedung wochentucher Seitrage zum Sparen zu Sunnen vertzermen-fürforge anregen wollten. Ühnliche Gefellschaften — man nannte sie auch vestry-socie- so ties, weil sie z. T. [wie die Kirchengemeinbeversammlungen, vgl. Makower S. 361] in den Sakristeien (vestries) der Kirchen ihre wöchentlichen Zusammenkünste hielten (Waner S. 42) — entstanden bald auch in anderen Städten, in London gad's ihrer 1698 im ganzen 32, in Dublin 10 (Woodward S. 49 f.). Diese Gesellschaften waren, obwohl sie "gegen alle Diffentierende, welche ein gutes Leben sühren," christlicher Liebe sich besleichigen so wollten (Woodw. 107), streng anglikanisch sieder in Webete aus dem Common prayer book wurden benutzt, ein Geistlicher hatte die Leitung. Und vom Evangelium der Re-formation verstanden sie nicht mehr als die Staatskirche; die Färbung ihres Christentums war die eines von dem ethischen Interesse und den Toleranzgedanken der Aufklärung be-einflußten kirchlich-asketischen Bietismus: bei den Zusammenkünsten durfte über Glaubens- 45 punkte nicht gestritten werden, die sonderlich zur Lektüre empfohlenen Schriftstellen waren Mt 5-7, Le 15. 16, Rö 12. 13, Eph 5. 6, 1 Th 5, Apt 1-3. 21. 22, siedenmaliges tägliches Gebet wurde angeraten, einmalige Kommunion und einmaliges Fasten im Monat war geboten (Woodw. S. 107 ff. 113). Aber diese Gesellschaften hatten einen start ausgebildeten Trieb zu einer Wirtsamkeit auf andere; eine "allgemeine Besserung des so Wandels" war ihr Ziel (Woodw. S. 51 ff.). Verteilung von Schriften gegen liederliches Schwören, Sonntagsentheiligung u. s. w., polzeiliche Verfolgung von Schriften gegen itederliches Schwören, Sonntagsentheiligung u. s. w., polzeiliche Verfolgung von Truntenbolben, Sonn-tagsschändern, Huren u. dgl. ließen sie sich angelegen sein. Und seit ca. 1695 traten neben die primär religiösen vestry societies lediglich ethischereformatorisch interessierte "Societies for reformation of manners", die den Rampf gegen die öffentliche Unstitution-teit und Roheit führten, z. als wären die Mitglieder freiwillige Volzeitommisser. Religiöse und ethische Ziele zugleich verfolgte die stärter als die alten vestry societies hun der Aufstämung der Leit berisstuter Societies for promoting abristian knowleden" von der Aufflärung der Beit beeinflußte "Society for promoting christian knowledge" (S.P.C.K.; vgl. Mauer S. 46), die 1698 gegründet wurde. Sie fuchte über bas ganze Land hin Armenschulen zu gründen, um den Kindern "Schreiben und Lefen und ein Ver- 100

Rethodismus

ständnis des kirchlichen Katechismus" beizubringen. Bis 1712 waren in London und Bestminster 117 solcher Schulen gestiftet. Eine große Anzahl der jest in England vorhandenen dotierten Schulen verdankt jener Zeit ihre Entstehung (Lecky II, 546). Der Rlerus hat diese Schulen im ganzen eifrig gefördert; das Auftlärungsstreben und ebenso 5 die reformation of manners fanden im Zeitgeist Anknüpfung. Die religious socie-ties, soweit sie nicht auf diese Bestrebungen eingingen, siechen in den ersten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts dahin. Seit 1726 aber erhielten diefe Kreife einen neuen Impuls durch die religiösen Schriften von William Law (1686—1761), einen Geistlichen der Staatstirche, ber, weil er als Jatobit Georg I. ben Eib verweigert hatte (über bie "Non-10 jurors" vgl. Abbey-Overton I, 51-60 u. Stoughton I, 166 ff.), feine Stelle verloren hatte und privatisfierend in London lebte. Sein "Treatise on christian perfection" (1726) und sein "Serious call" (1728; Referat Wauer S. 48—50), zwei Bücher, von benen namentlich das zweite von großem Einfluß gewesen ist, verraten noch nicht den an Jakob Boehme genährten Mystizismus, ben Law später vertrat. Aber ein mönchischer Bie-15 tismus, ber trotz seiner charitativen Interessen und trotz seines Wissens von der Pflicht der Förderung anderer, doch wesentlich den Bedürfnissen des frommen Egoismus entgegentam, ist schon im "Serious call" wirtfam. Laws 3beal waren "Gesellschaften", bie primär der Selbsterbauung und dem ernsten Heiligungsstreben dienen sollten. 28er das Geld dazu habe, solle mit Gleichgefinnten sich vereinigen zu kleinen societies mit dem 20 Gelübbe freiwilliger Armut, Reuschheit, Zurückgezogenheit und Andachtsübung; nur das Nötigste sollen solche, die so ernst meinen, zum Leben sich gönnen, damit durch ihre Mildthätigkeit einigen ihrer Mitmenschen Erleichterung verschafft werde, alle durch ihre Gebete Segen und durch ihr Beispiel eine Wohlthat erhalten möchten (Ser. call c. 9, Bauer S. 49). Man hat B. Law ben Bater ber englischen Erweckung bes 18. Jahr-25 hunderts und ben Großbater des Methodismus genannt. Mir scheint das weber geschmad= voll, noch richtig. Aber das ift recht: wenn man an die Berbreitung der "Gesellschaften" mit universaler ethisch=reformatorischer Tenbeng und daran benkt, daß zugleich durch Law in ben religios suchenden Rreisen ein Ernft und ein Opfermut angeregt murde, ber mehr Kraft in sich hatte, als frommer Egoismus gebrauchte, so kann man verstehen, daß der 20 Methodismus den Boden bereitet fand, als er in den religiösen Grundgedanken der Reformation ein Mittel ber Selbsterbauung und universaler Einwirtung auf andere entbedt hatte, das weder die religious societies Horneds, noch die societies for reformation of manners, noch Law getannt hatten. Man begreift fo auch, daß das Verständnis für bie "ebangelischen" Gebanken zu gleicher Zeit bei verschiedenen voneinander unabhängigen 25 Männern den gleichen Eifer verwandter "Erweckungs"-Thätigkeit anregen konnte. Whitefield hat, von den Weslers unabhängig, von Law zu "evangelischer" Erkenntnis sich durch= gerungen, und noch vor Whitefield und den Wesleys hat Howel Harris 1738 in Wales so als Erwedungsprediger zu wirken begonnen, daß die von ihm angeregte Bewegung in die methodistische einmünden konnte. — Aber bei all diesen drei Erwedungspredigern war das, 40 was sie zu dem gemacht hat, was sie als die Führer der Erweckung waren, doch ein Neues gegenüber ben älteren Anfähen zu einer Erwertung. Die Berbindung biejes neuen mit den Traditionen der altpietistischen societies und den universalen Intereffen der ethi= schen Reformbewegung, sie ift bas, was ben Methobismus, ber zeitlich anders fteht, als ber beutsche Pietismus um 1700, auch feiner Art nach über ihn hinaushebt. Der Pietis-45 mus bei uns hat ftreng orthodorer, aber ertalteter und vielfach fittenlofer Rirchlichkeit gegenüber einzelnen die Seligfeit erfahrenen Chriftentums vermittelt; ber Methodismus hat in einem kulturreiferen Lande kirchlich verwahrloste Masschn beranzuziehen, eine Nationalkirche neu zu beleben versucht. Daher ist auch die Geschichte des Methodismus nicht mit dem "Methodisten"-Klub in Oxford (1729) zu beginnen. Der pflegte nur so bas individuelle Heilsintereffe feiner wenigen Mitglieder und war über Law noch nicht hinaus. John Wesleys damaliges Thun und Treiben gehört feiner Werbezeit an, gleich= pinaus. Joon Westers damatiges Loun und Lreiden gehort jetner Werdezeit an, gleich-wie seine amerikanische Reise, seine Bekehrung und seine deutsche Reise (vgl. Nr. 2). Dann erst beginnt die erste bis zum Tode John Westers laufende Periode der Eescheide des Methodismus. Sie wird in Nr. 3—7 so besprochen werden, daß zunächst die Zeit der 55 Entstehung des Methodismus dis zur Trennung Whitesields und J. Westerse (1739—41; Nr. 3), dann Whitesields persönliches Wirken die Ansteine Des und (1770, Nr. 4), darauf die Entwicklung des westeranischen Methodismus dis 1700 (Nr. 5) und ver caldunistische Statut auch und Verlauf der Bertonisten Beiten Tod (1770, Nr. 4), darauf die Entwicklung des westeranischen Methodismus dis 1700 (Nr. 5) und ver caldunistische Streit samt seinen Folgen (Nr. 6), endlich J. Wesleys letzte Lebenszeit seit 1783 und sein schließliches Verhältnis zur Staatskirche (Nr. 7) zur Sprache kommt. In Bezug auf so die Geschichte nach J. Wesleys Tod ist zunächst die Herausbildung der verschiedenen eng=

lischen methodistischen Denominationen zu verfolgen (Nr. 8), dann ihr jetziger Zustand zu charakterisieren (Nr. 9). Danach wird von der Kirchen= und Gemeindeverfassung (Nr. 10) und von der Lehre (Nr. 11) des Methodismus zu handeln sein. Eine Schlußnummer (12) soll zu den Einleitungsausführungen zurücktehren.

2a. In einem anglikanischen Bfarrhaufe, in Spworth in Lincolnshire, sind John und 5 Charles Wesley geboren. Aber väterlicher= wie mütterlicherseits waren sie puritanischer Herlunst. Ihr väterlicher Großvater, Bartholomew Wesley (ca. 1600—nach 1678), Theolog und Mediziner seiner Ausbildung nach, war zwar auch Geistlicher der Staatstirche ge= wesen, aber als ein Parteigänger Cromwells war er 1662 durch die Restauration aus feiner Bfarre vertrieben und hatte als Urzt ben Reft feiner Tage verbracht. 3hr Groß= 10 vater, John Besley (1636—78), der in Örford als Theologe gebildet war, hatte in der religiös enthusiastischen Zeit vor der Restauration mit einem Evangelistenbewußtsein, in bem später sein gleichnamiger Enkel fich ihm verwandt fühlen konnte (Journal 25. Mai 1765, III, 204 ff.), ohne anglitanische Beihe Das Predigtamt [in Whitchurch] versehen, war dann, 1662, wie fein Bater vertrieben, unter mancherlei Berfolgungen als nonkonfor= 15 mistischer Prediger thätig gewesen und jung gestorben. Ihr Bater, Samuel Besley (1662 bis 25. April 1735), hatte die nonkonformistischen Bahnen verlassen, war in Oxford als Theologe der Staatsfirche gebildet und ein entschiedener, wenn auch nicht, wie oft gesagt ift, hochkirchlicher, Anhänger ihrer Brinzipien geworden (Tyerman, S. W. 178). Im Jahre 1689 ordiniert und verheiratet, ward er nach sieben= bis achtjähriger Thätigkeit in 20 vier verschiedenen pastoralen Stellungen Rector, d. i. Pfarrer, von Epworth (Tyerman, S. W. 118, 128, 203) und blieb hier bis an feinen Tob. Er war ein vielfeitg begabter, rastlos thätiger, höchst ehrenwerter und gerader, aber auch schroffer und leicht erregbarer Mann, ber mit ben mannigfachsten, gelegentlich auch bichterischen Publikationen ins öffent= liche Leben hinaustrat, aber im engsten Rreife seiner Wirtsamkeit, in seiner Gemeinde, 25 vielsach durch seine Strenge anstieß und in religiöser Hinsicht mehr korrett kirchlich war, als warm und erwärmend. Die Mutter der Wesleps, Susannah geb. Annesley, ist daher ihren zahlreichen Kindern — von 19 (DNB LX, 316<sup>b</sup>) hat sie zehn groß gezogen (16 sind bei Tyerman, S. W. 199. 204. 322 ff. erwähnt) — mehr gewesen, als der Bater, obwohl es m. E. Übertreibung ist, wenn man sie "die Mutter des Methodismus" so genannt hat. Auch sie hatte einen puritanischen Theologen zum Bater, aber in selbst-ständiger Brüfung der wirren kirchlichen Verhältnisse hatte sie sich für die Staatstirche entschieden; von dem in ihr verbreiteten "Arianissmus" war sie angestedt, als sie heiratete (Tyerman, S. W. 127). Ihre außergewöhnlich gute Bildung hatte ihre weiblichen Tugenden nicht verschränkt, hat sie aber in den Stand gesetzt, ihre Söhne, denen sie, wie 25 all ihren Rindern, die erste Lehrerin gewesen ist, auch in ihrer theologischen Entwickelung noch zu beraten. Ihre Frömmigkeit war lebendig, innig und im besten Sinne nüchtern, zeigte aber die Schranken ihrer Zeit: was der rechtfertigende Glaube im Sinne ber Re-formation ist, hat sie ihre Rinder nicht lebren können (J. Wesley, Journal 3. September 39. I, 210; 1. August 42. II, 361 und dazu die berechtigte Kritik von Tyerman, S. W. 40 125). Von den drei Söhnen dieses Elternpaares, die zu reifen Jahren gekommen sind — über die sieben Schwestern f. Tyerman, S. W. 199. 204. 322 ff. und Lelievre S. 41 Anm. —, würde der älteste, Samuel (1691—1739), obwohl er als Dichter in feiner Zeit geschätzt worden ift, ohne feine Brüder nur in der zünftigen englischen Litte= raturgeschichte heute noch bekannt sein; er ward Theologe, hochkirchlicher Theologe, hat 45 lange Jahre (bis ca. 1735) als Lehrer an der Weftminsterschule gelehrt und starb als Borsteher einer Schule in Tiverton zu einer Zeit, als die Aussichen erregende Thätig= feit seiner Brüder, die er nicht billigte, eben erst eingesetzt hatte (6. November 1739; Tyorman, J. W. I, 286). Bon den beiden anderen, John (17. Juni alten Stils 1703—2. März 1791) und Charles (18. Dezember 1707 [nicht 1708, nach Steven- 50 con S 2981 20 Mär 1798) ist John den bei genter in der Beter Batter Beter Beter Berner Berner Beter Be son S. 385] -29. März 1788) ift John der eigentliche Bater des Methodismus. Seine Naturausstattung waren nicht nur reiche Geistesgaben, sondern auch ein frühreifer Ernst: bie Tugenden, ju benen seine Mutter ihre Rinder ju erziehen sich bemühte -Selbstbeherrschung, Bahrhaftigkeit, Pflichttreue, Ordnungsliebe und gleichmäßige Freund= lichteit — haben bei ihm früh einen ftarren, eigenwilligen Zug erhalten und in gewiffer 55 Weise dauernd behalten; na türliche Frische und Liebenswürdigkeit ist ftets ein Borzug feines Bruders Charles gewesen, der an Bedeutung John nicht erreichte und, von feinen poetischen Gaben abgesehen, nichts Geniales hatte. Konnerionen ermöglichten es, daß John elfjährig (1714) in die vornehme Chartrehouse=Schule in London eintreten konnte. Die Position des armen Pfarrersohnes unter seinen reichen, oft rohen Mitschulern ist ihm eine 50 Real-Guchtlopäbie für Theologie und Rirche. 8. a. XII. 48

;

5

;

٤

۰.

lehrreiche Schule gewesen. Siebzehnjährig begann er 1720 im Christchurch-College in Drford feine Studien. Sie galten zunächft feiner humanistischen Weiterbildung. Erft im Februar 1725 entschied er sich auf Drängen seines Baters (vgl. hierzu und zu dem Folgenden Journ. 24. Mai 38. I, 92 ff.), Theologe zu werden. Bei jeiner Charafter-Eigenart 5 ift es begreiflich, daß diefer Entschluß in seinem inneren Leben einen Abschnitt bezeichnete. Bisher hatte er ohne jeden inneren Kampf an der ununterbrochenen Ubung der Frömmigkeit fich genügen laffen. Dies fein traditionelles Chriftentum genügte ihm jest um fo weniger, je jug genugen tahen. Dies jem traditionelles Explicitum genugte ihm jest um jo ideniger, je mehr er in eben dieser Zeit sich gesaßt sühlte durch die Imitatio Christi "des Thomas a Kempis", die "dant Gottes Vorschung" ihm in die Hände geriet. Die Imitatio und 10 (ep. 18. Juni 25, Tyerm. I, 34) die "Rules for holy living and dying" des hochtirchlichen Bischofs Jeremt Tahlor (gest. 1667; bgl. den A.) sind nächst Mutter und Bater John Wesleys erste geschliche Führer gewesen. Doch folgte er ihnen nicht unde-dingt, und es eist charatterschliche führer gewesen. Doch folgte er ihnen nicht gesel: in der Imitatio geschlichen Bischesterschliche führer gewesen. Doch folgte er ihnen nicht gesel: in der Imitatio geschlichen die Geschliche Schlieben aus ihm an seiner Subrern nicht gesel: in der Imitatio glaubte er die Prädestinationslehre zu finden, die er, wie seine Eltern, nicht 15 billigen konnte; bei Taylor mißfiel ihm der Gedanke, daß man nicht wissen könne, ob man bie Sündenvergebung erhalten habe. Er felbst hatte freilich einen Glauben, ber feines Hand die Sindendergebaug erhauten zube. Sie feinfe hande tinden studen, die feines Gewiß war noch nicht — Glaube war ihm wie seiner Mutter "Juftimmung zu allem, was Gott geoffendart hat" (ep. 18. Aug. 1725 Tyerm. I, 39) —; aber er meinte (ep. 18. Juni 25; Tyerm. I, 34 f.), Gottes Gnade müsse state genug sein, sich den Menschen zu bezeugen. Ubrigens ließ er von seinen Meistern sich den Weg weisen: ein dis zwei 20 zu bezeugen. Stunden täglich widmete er der Meditation, kommunizierte allwöchentlich, achtete peinlichst auf sich felbst, begann sein Tagebuch (Tyerm. I, 36 f.; Borrede zum ersten heft der Ausauf fich feibli, begann fein Lagebuch (19erin. 1, 56 f.; Sofrede zum ersten spet der Aus-gabe d. d. 20. September 40, WW I, 3) und meinte ein guter Christ zu sein. Damals begann das innere Ringen, das erst 13 Jahre später zum Abschluß kam. Am 19. Sep= 25 tember 1725 empfing er die Diakonatsweihe und predigte dann zum ersten Male. Im März des nächsten Jahres hatte er den akademischen Erfolg, zum Fellow (Repetent) am Eincoln-College in Orford erwählt zu werden, und damit eine petuniäre Grundlage für fein weiteres Leben [bis zu seiner Verheiratung, 1751], zunächst für sein volkere schwinn um Kollem Inder Kerken und schwarz weihen Schwarzen volkere volkere volkere schwinn zu erhalten. Doch trat er diese Stellung erst nach einem halben Jahre pastoraler Hilfs= 30 arbeit bei seinem Bater im September 1726 an. Im November ward er Lektor des Griechischen und Moderator in seinem College, drei Monat später promovierte er zum M. A. (Master of arts). Seine Studien galten jest, wie es feiner Stellung entsprach, wornehmlich den alten Sprachen und der Philosophie; aber sein Wiffensbrang ließ ihn auch Hebräisch, Arabisch, Mathematik und Französisch treiben, und die Theologie kam 25 wenigstens Sonntags an die Reihe. Sein inneres Leben erhielt einen neuen Impuls durch die 1726 und 28 erschienen oben genannten Schriften von William Law (Journ. 24. Mai 38, Nr. 5. I, 93). Lawiche Gejellichaftsplane in die Brazis überzuführen, fehlte ihm aber zunächft die Möglichkeit: vom August 1727 bis. November 1729 weilte er mit einer breimonatlichen Ausnahme gelegentlich seiner Priesterweihe (22. September 1728) 40 außerhalb Oxfords als Gehilfe seines Baters in Epworth. Als er am 22. November 1729 nach Orford zurücklehrte, bot sich ihm ohne sein Zuthun die Gelegenheit zur Ver-wirklichung Lawscher Ideale. — Sein Bruder Charles war es, der sie ihm entgegens brachte. Der hatte, nachdem er 1716—26 auf der Westminster-Schule (vgl. oben S. 753, 46) vorgebildet war, 1726 die Universität Orford bezogen und die erste Zeit seines 45 Studiums in mancherlei Zerstreuungen vergeudet. Doch während Johns Abwejenheit in Epworth ward er ernster, und Frühjahr 1729, sechs Monat vor Johns Rücktehr, verband er sich mit zwei Freunden, Rob. Kirtham und Wm. Morgan, zu regelrechter Innehaltung bes Studiengangs ("to observe the method proscribed in the statutes of the university" Brief 28. April 1785, DNB LX, 298 b), zu wöchentlicher Kommunion 50 und zu gemeinsamen Frömmigkeitsübungen. John schloß nach seiner Rücklehr diesem Kreise sich an und ward als der bei weitem älteste sein unbestrittenes Hacktehr diesem ber Vereinigung war zunächst nicht primär religiös: "Wir kamen überein", so erzählt John brieflich 1732 (Journ. introd. letter. I, 6), "brei ober vier Abende in der Woche ge-meinsam zu verbringen. Unser Plan war, die Klassifiker zu lesen, die wir vordem privatim 55 gelefen hatten, am Kommunionabend und Sonntags erbauliche Bucher". Aber die gemein= famen Ziele erweiterten sich nach der religiösen Seite hin. Auf Morgans Antrieb fing man im August 1730 an, die Gefangenen im Gefängnis zu besuchen (a. a. D. und 24. Mai 1738 Nr. 6, I, 93); auch tümmerte man sich um Arme und Kranke, half ihnen mit den Ersparnissen, die man sich abkargte. — Dieser "holy club", wie die Kommili= so tonen spotteten, ist in gewisser Weise die Wiege des "Methodismus". Denn unter den

Spottnamen, mit benen man die Mitglieder dieses "heiligen Klubs" schon vor John Wesleys Rücktehr bedachte, war auch der ber "Methodisten". Der name war nicht neu; Tyerman (I, 67) weist nach, daß man ihn schon 1639 und 1693 gebraucht hatte. Hier sollte er zunächst die peinliche Innehaltung der Studienordnung, dann hatte. hter jollte er zunächt bie peinliche Innehaltung der Studienordnung, dann vielleicht auch das geregelte Frömmigkeitsleben verspotten (vgl. "method and in- 6 dustry in order to either learning or virtue" in den Prinzipienfragen des Rlubs, J. Wesley, WW I, 9). Im letzteren Sinne ist der Name wesentlich gleichbedeutend mit dem fonst in ähnlichem Sinne gebrauchten Titel der "Precisians" ("Präzisianer"; vgl. Ritschl, Pietismus I, 112) und auch dem deutschen "Pietisten". Der Name ist dem Freundestreise der Besleys geblieben, später auf die von ihnen Erweckten übertragen und 10 früh von ihnen selbst acceptiert (vgl. J. Wesleys Trattat "The character of a Me-thodist", 1739, Tyerman I, 289). Allein, hiervon abgesehn, hat der Methodistenslub in Orford – beilen Girlindung" hezeichnendermeise in R Methods Bücklich auf iein Lehn in Oxford - beffen "Gründung" bezeichnenderweife in 3. Wesleps Rudblid auf jein Leben vor 1738 (24. Mai 38. I, 93) von ihm gar nicht erwähnt wird — mit dem späteren Methodismus wenig gemein; er war eine voiety vielmehr nach Laws Art als nach 15 J. Wesleys späteren Idealen. Auch seine Weiterentwickelung sührte zunächst gar nicht dem späteren Methodismus entgegen: auf Anregung eines fünften Genossen, John Clavton, nahm man Frühjahr 1731 das alttirchliche Fasten am Mittwoch und Freitag auf (24. Mai 38 Nr. 6. I, 94); Wm. Morgan, ber schon 1732 starb, sollte, wie J. Wesleys Gegner sagten, sich zu Tobe gefastet haben; ein Journal griff "biese Methobisten" als "Effener" 20 und "Pietisten" an (Tyerman I, 85). Neben den astetischen Ibealen charafterisierten und "Pstettpten" an (Tyorman 1, 85). Neben den asketischen Ivealen charakterisierten ben Kreis, speziell I. Wesleys damalige Entwickelungöstufe, ritualistische Gedanken. Tägs-liche Kommunion war ihm ein Iveal; ob der Abendmahlswein mit Wasser gemischt werden mülse, oder nicht, erschien sast wie eine Heilsfrage; die "Tradition" wurde seit 1733 eine Instanz neben der Schrift (Tyorman, Öxford Methodists; Rigg, Living W. 25 S. 90). Law war inzwischen immer mehr in die mystischen Bahnen geraten, die ihm schließlich zu einem Betwunderer Istob Böhmes gemacht haben. I. Wesley, der ihn 1732 in London besuchte (Tyorm. I, 83), ist ihm auch auf diesem Wege gefolgt: er begann die sog. "deutsche Theologie", Tauler und Schriften der Bourignon (bgl. den [U. Bb III, 344 ff.) au leien. Die Schannung amischen der mussikäret wirden wirder sichen beit 344 ff.) zu lesen. Die Spannung zwischen der mystischen Innerlichkeit, die ihm hier so empfohlen wurde, und der ritualistischen und pietistischen frommen Geschäftigkeit, der er oblag, hat J. Besley, obwohl fein Streben nach Heiligung (holiness) beides einte, wohl empfunden; sie hat die innerliche Unfriedlichkeit all feiner Heiligkeit gesteigert, aber feinen hocklirchlichen Ritualismus nicht aus dem Felde geschlagen (vgl. die vortrefflichen Ausführungen über J. Wesleys Ritualism und Mysticism bei Rigg, Living, W. S. 64ff. 25 und 87ff.). Die Orford-Methodifts hätten in die Bahnen eines ritualiftischen Neukatholizismus einmünden können, wie die Orforder Bewegung 100 Jahre nach ihnen, wenn J. Besleys Lehrjahre ihn nicht über biefe feine Anfänge hinausgeführt hätten. Denn bie 3. Westerns Leptjarte un mar wort viere jeine zugunge ginnusgenger gaten. Denn die jungeren Genoffen J. Westers sind in der Orforder Zeit begreiflicherweise nicht weiter gewesen, als er; er war der spiritus rector des Kreises: während er 1733 eine Zeit w lang in Epworth weilte, sant die Zahl der jungen Freunde, die allwöchentlich in der Marienkirche kommunizierten, von 27 auf 5 (Tyerm. I, 93). Auch George Whitessielle (16. Dezember 1714-30. September 1770), der hochbegabte, erzentriche und phantasievolle Sohn eines früh verstorbenen Gastwirts in Gloucester, der, feit er als "armer Student" (servitor) in das Pembroke-College eingetreten war, mit der Sympathie einer gleich= 45 ftrebenden Seele zu den "Methodisten" aufgeschaut hatte, aber erst Anfang 1735 bei ihnen eingeführt wurde, war damals nicht weiter als sie (Tyerm., J. W. I, 104 f.). Aber nach einer schweren, siebenwöchentlichen Krankheit, die mit durch seine Astese bedingt war, ift er (um Oftern 1735) ber erste des Kreises gewesen, der zu evangelischer Glaubens-freudigkeit durchdrang (vol. seinen Bericht bei Tholuck S. 12 f.). 50

2b. In eben dieser Zeit, gleich nach dem Lode des Baters Wesley (gest. 25. April 1735) löste der Orforder Kreis sich auf: mehrere der Genossen erhielten Pfarrstellen; Bhiteseld kehrte zu seiner Erholung in seine Baterstadt zurück; J. Wesley, der seines alternden Baters Nachsolger zu werden sich ansangs gesträubt hatte (Frühjahr 1735), dann mit einer Bewerbung keinen Erfolg gehabt hatte (Tyorm. I, 102 ff.), begab sich mit so seinem Bruder Charles zunächst nach London, wo sie Gäste der Huttonschen Familie waren, von der nachher die Rede sein wird. Hier erreichte sie — und eventuell andere aus ihrem Kreise — die Aufforderung, als Geistliche nach der Kolonie Georgien zu gehen, die auf Grund einer Fundationsurtunde Georgs II. (d. d. 9. Juni 1732) seit 1733 von englischen Abenteurern unter Führung des Generals James Oglethorpe besiedelt war. so

**48**\*

Methodismus

Die beiden Wesleys folgten; ein Orforder Freund, der 23jährige Benjamin Ingham (ber fich fpäter den Herrnhutern anschloß und nach einer - wenigstens für 12 Jahre - erfolgreichen Evangelistenthätigkeit ziemlich vereinsamt 1772 starb ; DNB XXVIII, 434), und ein 21 jähriger Jüngling, der J. Besley verehrte, Charles Delamotte (der später gleichfalls 5 Herrnhuter wurde und 1796 starb, Tyerm. I, 119), schlossen sich ihnen an. Charles Besley erhielt unmittelbar vor der Abreise die Briesterweihe. Am 14. Oktober 1735 begaben biefe Freunde fich nach Grabesend am Themseausfluß, um von dort nach Amerita abzusegeln. Mit biefer Reise seine bie von J. Besley in 20 Nummern seit 1740 publizierten Extracts seines Tagebuches ein (nur Nr. XXI vom 29. Juni 1786—24. Dtt. 10 1790 ist posthum publiziert), und Ch. Weslehs Journal beginnt mit der Ankunft in Ame-rika; wir sind daher vorzüglich unterrichtet. Am 21. Oktober 1735 verließ das Schiff Gravesend, und erft am 5. Februar 1736 landete man in Savannah, der hauptfladt der neuen Kolonie. Die lange Reife war eine Schule für bie Besleps : trop aller Geschäftig= keiten stolome. Die aunge steht war eine Einer an anderen entwickelten, lernten fie die keit, die sie unterwegs in seelsorgerlicher Arbeit an anderen entwickelten, lernten sie die 15 Unvollkommenheit ihres eigenen Christentums ahnen. Teils waren es die Gesahren der Reise, die sie lehrten — J. Westen konstatiert mehreremale, daß ihm die Sterbensfreudig= keit sehle —; teils war es das Beispiel von 26 Herrnhutern, die mit demselden Schiff unter Führung ihres Bischofs David Nitschmann ebenfalls nach Georgien fuhren : Die Demut, die Friedfertigkeit und die auch alle Sterbensscheu überwindende Glaubenssicherheit 20 biefer einfachen Chriften wirkte beschämend. Deutlicher noch als diefe Reiseerfahrungen stellte nach der Antunft in Savannah eine Begegnung mit Aug. Gottl. Spangenberg (bgl. b. A.) ben J. Wesley vor die Frage, für die er längst vorbereitet war, vor die Frage ber Heilsgewißheit. Spangenberg fragte J. Wesley, ob er das Zeugnis des Geistes (Ro 8, 16) habe; J. Wesley wußte nicht, was er antworten solle; und als Spangenberg weitere 25 Fragen anschloß, die Glauben im Sinne der fides specialis suchten, hat 20. nur mit zagend individuell gewendeten Ausfagen der fices generalis zu antworten vermocht (7. Februar 36. I, 22). Aber alle diese Eindrücke waren Saat auf Hoffnung; zunächst blieb J. Wesley in feinen Bahnen. Wohl mag er geabnt haben, wo es ihm fehle; wohl erhielt er, ba er eine Zeit lang die Wohnung der Herrnhuter teilte, einen Einblick so in ihre ganze Art und einen ihn innerlich fassenden Eindruck von der Schlichtheit ihres übriftentums: eine Bischofsweihe, ber er am 28. Februar beiwohnte, wirkte auf ihn, als fei er in die apostolische Zeit versest (I, 25). Dennoch hat er das ihm zugedachte Amt eines Predigers in Savannah, das er am 7. März antrat, geführt als ein hochkirchlicher, in Kleinigkeiten peinlicher Rigorist. Nichts zeigt so beutlich, wie diese Wirtfamkeit John zu Besleys in Georgien, daß der Oxforder Methodismus noch nicht der spätere war. Schon die Watten unsche um Sussen bie Motive, welche 3. Besley und feine Freunde bewogen hatten, bem Rufe zu folgen, waren durchaus nicht methobistisch im späteren Sinne. Nicht die Arbeit an anderen ftand ihnen als Biel vor Augen; ihr frommer Egoismus bestimmte sie. Ihre Auftraggeber hatten auch an Negermission seitens der in der Kolonie anzustellenden Geistlichen gedacht e (Brief Dr. Burtons d. d. 28. September 1735, Tyerm. I, 109); aber Miffionseifer war es nicht, der J. Wesleh und seine Freunde bestimmte, nach Amerika zu gehen. Freilich haben die Wesleys drüben auch mit Negern angeknüpft; aber sie haben es relativ leicht getragen, daß die Schwierigkeiten die Missionsgedanken zurückschoben (J. W. Journal 23. November 36, I, 41). Sehr bezeichnend schrieb J. Wesley furz vor seiner Abreije 45 nach Georgien über die ihn bestimmenden Gründe: "Mein Hauptmotiv ist die Hoffnung, meine eigene Seele zu retten. Ich hoffe, den eigentlichen Sinn des Evangeliums von Christo verstehen zu lernen, wenn ich es den geiden predige. Sie haben keine Kommen= tare, ben Tert wegzubeuten, teine eitle Bhilosophie, ihn zu forrumpieren" u. s. (Tyerm. I, 115). Um so begreislicher ist, daß die Wirtsamteit in Georgien große Enttäuschungen 50 brachte. Der neue Boden der jungen Kolonie war, obwohl den ersten Einwanderern bessere Elemente gefolgt waren, für nichts weniger geeignet als für bie Experimente eines mit feinem hochtirchlichen Rigorismus kolettierenden pietistischen Individualismus. Charles Wesley, der Oglethorpes Sekretär und Pfarrer in Frederica hatte sein sollen, kehrte schon im August 1736 nach England zurück (Ch. W., Journ. 11. August 36. I, 37), Ingham im Februar 1737 (Tyorm. I, 131. 135). J. Wesley und Delamotte, sein Attaché, blieben noch. Aber sein längeres Bleiben hat für J. Besley nur die Folge gehabt, das er den Kelch der Enttäuschungen bis zur Neige leeren mußte. Ein Grund des Bleidens für J. Wesley war offendar der, daß er verliebt war in die Nichte des Gouverneurs Causton, eine Miss Hopkey. Gerade gelegentlich der Beratungen über Inghams Abreife so scheint Delamotte dies gemerkt zu haben. Seine unausgesprochenen Bedenken bestimmten 20.,

David Nitschmann zu fragen und nach bessen Nat die Entscheidung den Ültesten der Brückergemeinde zu übertragen (vol. hierzu und zum Folgenden gegen Tyerman die Ausführungen von Rigg, Liv. W. S. 75-81). Diese ertlärten am 4. März 1737, die Heine (vol. noch die Tagebuchnotiz vom 7. März dei Tyerm. I, 148), Aber am 5 8. März verlobte ställe. B. hielt sich nun zurüch, ohne seine Liebe aufgeben zu können (vol. noch die Tagebuchnotiz vom 7. März dei Tyerm. I, 148), Aber am 5 8. März verlobte sich Miss Hopsey mit einem Mr. Williamson und beiratete schon vier Tage später. Im Sommer beging dann B. die Thorheit, Mrs. Williamson, die gegen ihres Mannes Willen seine Gottesdienste weiter besuchte, aber nicht mehr allwöchentlich, sondern nur allmonatlich kommunizierte, vom Abendmahl zurückzuweisen, weil sie fich nicht vorher angemeldet habe (7. August). Das ward der Anlaß zu gehässigen Klagen seitens 10 des Mr. Williamson und bes Gouberneurs Causton. We bei den primitiven Rechtsverhältnissen Rolonie lächerlich ernste Folgen hatten. B. wurde arretiert, und Ende August und Anfang September beschästigte sich die 44 Röpfe zählende Jurt vor Kolonie mit der Sache: B.s Liedesgeschichte und seine ganze Amtsführung mit ihrem überstiegenen Hoodstirchentum kam zur Berhandlung, und nur ein Minoritätsvotum von 12 Stimmen von 15 günstig sür B. Die Sache var pannt nicht aus der Well; Mr. Williamson forderte eine Entschäbigung von L 1000; die ganze Kolonie war aufgeregt. Das Ende war dann, daß B. am 2. Dezember 1737 abends mit vier Getreuen heimlich — benn es war ihm verboten, sich zu entfernen, — aus Sabannah sloh und viertägigem abenteuerlichem Bandern Bort Royal erreichte, von wo er mit Delamotte per Boot nach Charlesitown 20 supr. Hesting 3. Besten am 22. Dezember unter Gegel und am 1. Februar 1738 landete er wieder in England (in Deal, nächlich von Dover). — Das bie lange Reise ihn zu Selbstvorwürfen reiche Gelegenheit bot, ist begreissich gehabt, die nur für gut Tage ausreiche (24. Januar 38, I, 70; vol. 8. Januar 38 ib. 68). Er h

2c. Es war ein Glüd für 3. Mesley, daß er gleich nach feiner Rücklehr aus Georgien in Englamd wieder unter die Einflüßfe kam, die zuerst ihn in der Sicherheit feiner Boll- 20 kommenheit erschlüttert hatten. Schon am 7. Februar ("a day much to te remembered" 7. Februar 38, I 79) traf er in London bei einem niederländischen Raufmann vier eben gelandete herrnhuter, deren bedeutenhöter Neter Böhler war. Diele herrnhuter waren nach Georgien bestimmt, weilten aber bis 4. Mai in England. Jüngendorf felbst hatte durch eine Antweienheit in London (Jan. die März 1737), bei der er auch Sparles 25 Wesley kennen gelern und burch ihn über Georgien sich unterrichtet hatte, den Seinigen in London ben Borden bereitet. Böhler hat tork feiner mangelbasten Remntnis des Englischen den Bereitet. Böhler hat trok feiner mangelbasten Remntnis des Englischen — 3. T. predigte er lateinisch — in London wie in Orford nicht unbedeutend gewirkt. "Die Engländer", so schweises of sin, sinners friend u. dal. bon mir hören." Beder Latv, noch 3. Wesley hatte bergleichen bisker zu lehren vermocht. Beide Besleys haben in den dei Wonaten vom 7. Februar bis 4. Mai 1738 viel mit Böhler verlehrt. Bas stielt ich wenig Englisch redentigen Glaubens, über den Frieden und die Freude, die ihm folgten, und über momentane Betehrung hörten, rechtsertigte sich ihnen sa an der hl. Cchrist; auch lebende geugen belundeten ihren, daß i ie so betehrt wären. Aber se bl. Cchrist; auch lebende geugen belundeten ihren, daß i ie so betehrt wären. Aber se bilt hatten diesen "neuen Glauben" (what we called "the new faith" 1. Mai 1738, I, 86) noch nicht: 3. Besley wollte beschalb das Bredigen aufgeben; aber Böhler gab ihm den Igefählichen] Mat: "Bredige ben Glauben, bis du ih haft, dann wirft du ihn predigen, weil du ihn haft" (4. März 38, I, 81). John Mesley – Charles lag in so biefer geit ernflüch frant im Hause beschen beiter, uben frieden gesunden hatte. Wirt Lage vor feiner Mbreife, am 1. Mai 1738, bereinigte, Böhler gehn junge Leute, auf die er Einfluß gewonn Dethodismus

Bochen später, am Sonnabend ben 21. Mai, ift Charles Beslep auf dem Krantenbeit zur Ertenninis ber freien Gnade Gottes gekommen (Charles W., Journal I, 90ff.; John W., Journ. I, 91), und am Mittwoch ben 24. Mai, folgte ihm John. Er erzählt felbft darüber in seinem Tagebuche: "Am Abend ging ich sehr ungern in eine Gesellschaft 5 (society) in der Aldersgate-Street (eine Sizung einer der religious societies), wo jemand Luthers Vorrede zum Römerbrief vorlas. Etwa ein Viertel vor 9 Uhr bei der Beschreibung der Veränderung, welche Gott durch den Glauben an Christum im Herzen wirkt, fühlte ich mein Herz eigenartig erwärmt. Ich fühlte, daß ich auf Christum, und auf Christum allein, meine Erlöfungszuversicht fette; eine Versicherung war mir gegeben, 10 bag er meine, gerade meine Sunde weggenommen und mich erlöft habe vom Gefete ber Sünde und des Todes. Ich begann mit aller Macht für die zu beten, die mich in besonderer Weise verächtlich behandelt und verfolgt hatten. Dann bezeugte ich mit offenen Worten allen, bie bort waren, was ich jest zum ersten Male in meinem Herzen fühlte" (24. Mai 38. Nr. 14f. I, 97). Dies Erlebnis war John Weslevs "Betehrung". Aber 15 es ist — auch für die rechte Beurteilung der jetigen methodistischen Vorstellungen von der Bekehrung — wichtig, auf ein Zwiefaches hinzuweisen, has die finguläre Bedeutung dieses Ereignisses abschwächt. Einerseits nämlich hat J. Wesley noch im Herbst besselben Jahres 1738, ja noch Anfang 1739 das "Zeugnis des Geistes" wieder bei sich vermist (Tyerm. I, 190-192), andererseits hat er 1740 bei der Herausgabe der zweiten Serie von Aus-20 zügen aus seinem Journal zu der oben (Nr. 2b am Schluß) citierten Stelle, in der er jagt, er sei während seiner amerikanischen Zeit selbst nicht bekehrt gewesen, in der tr sagt, er sei während seiner amerikanischen Zeit selbst nicht bekehrt gewesen, die Anmerkung gemacht: "Ich bin des nicht sicher" (I, 71), und schon am Tage vor dem 24. Mai 1738 hat er an W. Law einen nicht gerade liebenswürdigen Brief geschrieben, der eine innere Loslösung von den Lawschen Traditionen bekundet. Auch dei I. Wesley selbst ist also zo verschutzen gu einem glaubenssicheren Christentum nicht ein momentanes Erlednis ge-westen Micher in camit A. Wesley hackfirchen willichen until den Der weinen die Stellen der eine wesen. Aber so gewiß J. Wesleys hochtirchlich-mystische Periode, in der er die Rechtfertigung aus dem Glauben nicht verstand, innerlichst verschieden ist von der Zeit seiner späteren "evangelischen" Predigt, und so gewiß sein Fiasko in Amerika die alten An= schauungen zerbrach, der Berkehr mit Böhler die neuen begründete: so gewiß darf man jaduungen zerotag, der Vertege mit Bogler die neuen degrundere: jo gewiß darf man so da den entscheidenden Wendepunkt sehen, wo J. Wesley die Wahrheit der Böhlerschen Anweisungen zum ersten Mal ersuhr. Das aber war am 24. Mai 1738, abends 8<sup>\*</sup>/. Uhr. Bierzehn Tage später, am 11. Juni 1738 (Tyerm. I, 183), hat er in Orford seine be-rühmte Predigt über Eph 2, 8 gehalten, die seine "53 Sermone" eröffnet (WW V, 7 bis 17). Auch Luther, dessen Schuler S. 77 ff.), hat beim Rückblick auf sein Leben das "me prorsus renatum esse sensi" (opp. var. arg. I, 23) an das Ausschungen und sichten verster Berkenden Berkönden um Germittelle gehnlicht: und hoch ift er erst allmöhlich und nickt rechten Verständniffes einer Schriftstelle getnupft; und boch ift er erst allmählich und nicht ohne Schwankungen in das Verständnis des Ebangeliums bineingewachten. So war's auch bei John Wesley. Manche Traditionen seiner ersten Periode haben, auch als er sicher so geworden war, noch angedauert, find erst allmählich erblaßt und verschwunden. — Ja J. Wesleys Lehrjahre im engsten Sinne schließen noch nicht im Mai 1738. Seine Reise nach Deutschland gehört noch in fie hinein. Die Rolle, welche die Herrnhuter Einflüffe in feiner Entwickelung gespielt hatten, macht es begreiflich, daß er ihren Führer und ihr Centrum tennen zu lernen wünschte. Schon am 13. Juni 1738 fuhr er mit Ingham und 45 brei anderen Engländern und drei Deutschen von London die Themse binab, um von Rotterdam aus feine beutsche Reise zu beginnen, von der er erst am 16. September zurücklehrte (Journ. I, 100—149). Vom 4.—19. Juli war J. Wesley mit feinen Begleitern in Marienborn bei Zinzendorf, bann ging die Reife — ohne Ingham, ber erst spätenter achz-folgte, — über Eisenach (22. Juli), Jena (24.), Halle (26.), Leipzig (27.), Dresden (30.) so nach Herrnhut (1. August). Dort blieb man vierzehn Tage (bis 14. August. I, 113). Über Dresden, Halle (18. und 19. August), Jena (20.), Marienborn (25.—28), Mainz (31.), Köln (2. September), Rotterdam (7. September) fam J. Wesleth am 16. September wieder nach London. Diese Reise Bezeichnet ben Höhepuntt ber Beziehungen J. Wesleth ju ben herrnhutern. Aber in ben Eindruden biefer Reife wurzeln auch feine Bebenten 55 gegen die Herrnhuter Art, die später zum Bruch mit der Fetter-Lane-society geführt haben (Bauer S. 96. 98—101, vgl. Journal nach 3. September 41. I, 312). Schon ein im September 1738 geschriebener [aber nicht abgesandter] Brief 3. Besleps tadelt, daß bie gerrnhuter tein gemeinsames Fasten hatten, daß ihr Graf ihnen alles in allem fei, daß fie nicht hinreichend ernft und offen feien, engherzig in ihrer Liebe, allzu weltlich klug 60 u. f. w. (Journ. I, 312; vgl. Wauer S. 181). J. Wesley hatte feine Eigenart

Methodismus

gegenüber seinen Herrnhutischen Lehrmeistern gewahrt. Seine weitere Entwickelung ist von nun ab nur eine Entfaltung dessen gewesen, was er in seiner Lehrzeit geworden war.

3a. Als J. Wesley von Deutschland nach England zurücktehrte (16. September 38), wußte er sich freilich zu einem Wert des Herrn in England berusen (12. August 38 I, 113); aber irgend einen sesten Plan hatte er noch nicht. Ohne ein Amt, petuniär ge= 5 halten burch seine Orforder Fellow=Einnahme, wirkte er als Erwedungsprediger in den religious societies Londons, predigte in London und hin und her auf dem Lande, wo man ihm eine Ranzel einräumte, und kümmerte fich um Arme, Gefangene und Berurteilte (vgl. ven charakteristischen Eintrag 8. November 38 I, 154). Seine Predigten trugen in dieser Zeit bereits durchaus den Charakter "evangelischer" Erweckungspredigten, 10 und da sein Bruder Charles, der seit Juli 1738 von dem Pfarrer in Islington (jest in London) als Gehilfe angenommen war, sich zu gleicher Arbeit seinem Bruder zugesellte, so kann man in gewisser Weise schon in Bezug auf die letzten Monate des Jahres 1738 von einem Anfang ber methobischen Erwedungsbetvegung reben. Die Offentlichteit ward auch ichon aufmertiam; Predigten gegen die von den Wesleys vorgetragenen Gedanken 15 über Beilsgewißheit erschienen; manche Ranzel wurde ihnen verweigert. — Doch die eigentliche Geburtsftunde des Methodismus schlug erst im Frühjahr 1739; und G. Abhitefield war es, der den entscheidenden Schritt that. Bon Whitefields Leben seit seinem Rekonvaleszentenaufenthalt in seiner Heimat (oben S. 755, 58) ist deshalb hier auszugehen. Erst im Dezember (1735) war er zur Fortsetzung seiner Studien nach Oxford zurückgekehrt. 20 Im Juni bes nächsten Jahres erhielt er in Gloucester von Bischof Benson die [Diakonen-] Beihe und predigte am Sonntage darauf zum ersten Male. Schon diese erste Predigt Whitefields hat ben fünftigen großen Brediger verraten: fie erregte Auffehen; 15 Leute, fo bieß Bischof Benson aber meinte, er hoffe, diese "Tollheit" es, seien toll durch fie gemacht. werbe anhalten. Whitefield hat dann auch, nach Orford zurüchgekehrt, feine großen Gaben 25 zum Predigen alsdald in umfaffender Weise ausgenutzt : er sing an hin und her in der Nachbarschaft zu predigen, wo einmal Vertretung gewünscht ward, nahm im August 1736 eine zweimonatliche Bikarie an der Towerkapelle in London, im November eine Bikarie auf einer Landpfarre an. Inzwischen schrieb I. Wesley aus Georgien und bat um Unter-stützung seiner Arbeit, und diese Bitte bestimmte seit Ende 1736 Whitefields Zukunsts- 20 kläuse Sit Constant und biese Bitte des und Bertretung wir Kenter in Elinatien eine Bitter Bitter Bitter bestimmte seit Ende 1736 Whitefields Zukunsts- 20 kläuse Sit Sit Sit Sit Sit Sit Bitter Bitt Er verließ Oxford, predigte eine Zeit lang mit wachsendem Erfolge in Gloucester. pläne. Briftol, Bath und in London, wo er dem General Oglethorpe und den Auratoren von Georgien seine Aufwartung machte. Da er in London hörte, daß Oglethorpe zunächst noch nicht absegeln werbe, tonnte er (Frühjahr 1737) abermals eine zweimonatliche Bitarie, in Gloucester, übernehmen. Seine Predigten zogen schon in dieser Zeit gewaltige Scharen 25 von Zuhörern heran; seine erste gedruckte Predigt erlebte während des Jahres 1737 drei Auflagen; gelegentlich hat es Whitesield schon jetz zu viermaligem Predigen an einem Tage gebracht. Namentlich bat man ihn, wo es Liedeswerke zu empfehlen galt. In Briftol hatten seine gelegentlichen Predigten so gezündet, daß man ihn einlud, ebe er abreise, noch einmal dorthin zu kommen. Er kam und brachte durch feine Bredigten — er 40 predigte wöchentlich fünfmal — bie ganze Stadt in Aufregung. Es war eine glänzende Probe auf die Lauterkeit seines Eifers, daß er, der 22 jährige Prediger, der schon eine Berühmtheit zu werden begann, an seinen amerikanischen Plänen festhielt: er reiste (Herbst 1737) nach London, um sich nach Georgien einzuschiffen. Fast drei Monate verzögerte sich die Abreise. — Whitesield hat in dieser Zeit in London etwa hundertmal gepredigt 45 (Tyerm. J. W. I, 171); und wäre die Frömmigkeit, die seine Predigten durchglühte, nicht völlig lauter gewesen, so wurde sein Reiseplan durch die beispiellosen Erfolge seiner Predigten und durch bie glänzenden Ausfichten, bie fich ihm in ber Heimat eröffneten, burchfreuzt sein. Doch er blieb bei seinem Vorsatz: am 31. Januar 1738, einen Tag bevor, von ihm nicht erwartet, J. Wesley nach England zurücklehrte, stach er in See (J. W. 50 Journal I, 71). — Am 7. Mai hatte er nach einer an Erweckungserfolgen reichen Reife Savannah erreicht. Nur vier Monat war er bort geblieben, obwohl sein Wirken nicht fruchtlos war. Dann hatte er sich wieder eingeschifft, um in England sich die Priester= weihe zu holen und dort Gelder zu sammeln für ein Baisenhaus, das er nach A. H. Frances Vorbild in Savannah errichten wollte. Am 30. November 1738 war er in 55 Frland gelandet. Im Dezember (12. Dez. 38 I, 159) hatten die Freunde in London sich wieder getroffen. — Die Wesleus und Mbitefield wußten fich in demselben Werke ftebend; bie gleichen erwedten Rreife in den religious societies waren ihre Heimat. Aber Whitefields Lage war zunächst noch eine glücklichere: John Wesley war Ende 1738 fast aus-geschlossen von den Ranzeln der Kirche, deren Weihen er erhalten hatte, in London standen so

## Rethodismus

ihm nur brei Kirchen noch offen; Wittefield war in grland nicht nur von Bürgermeistern, fondern auch von Bischöfen in ehrenvollfter Beife ausgezeichnet, am 14. Januar ward er in Oxford [für Savannah] ordiniert, und noch in den ersten fünf Wochen dieses Jahres 1739 batte er etwa breißigmal in Kirchen in und um London predigen können. Doch s eben dann änderte fich die Situation auch für ihn. Am 4. Febr. hatte er in St. Margarets (Weftminster), von einer ihn erwartenden Menge gedrängt und vom einem ihrer Führer falsch beraten und fo unwiffend bie Abmachungen bes Barochus, ber einen anderen um Vertretung gebeten hatte, nicht achtend, bie Ranzel bestiegen. Die Sache tam in eine Zeitung, und als Whitefield brei Tage später nach bem Westen reifte, nach Bath und Bristol, fand er 10 fo gut wie alle Ranzeln fich verschloffen, und als zwei Briftoler Geistliche ihm ihre Ranzeln einräumten, griff ber Bifchof ein und verbot Whitefield alle Rangeln ber Diöcefe. Da that Bhitefield ben Schritt, den keiner steunde zuerft zu thun gewagt hätte: er predigte am 17. Februar 1739 in Ringswood, einer Röhlerkolonie vor Bristol, unter freiem Himmel. Zweihundert Zuhörer scharten sich um ihm; bei einem zweiten Male waren es nach 15 Whitefields eigener Aussage 2000, beim britten Male 4000. Das Whitefield nun Feuer fing, ist begreiflich; er fublte selbst, daß er noch nie mit solcher Gewalt gepredigt habe. In einem öffentlichen Garten Briftols, bann auch in ben Nachbarorten wagte er das Gleiche, und überall waren die Erfolge dieselben. In Rosegreen, auf der Anhöhe von Ringswood, fanden nach einer Zeitungsnachricht am 18. März 20 000 Zuhörer sich ein 20 (Tyerm. J. W. I, 227). Auch nach Cardiff an der Wallijer Seite des Kanals von Bristol ging er hinüber, um dort zu predigen. Hier traf er Hotvel Harris, einen jungen Mann (geb. 1714), der in der Zeit, da die Westlevs nach Georgien gingen, das Evangelium von ber Sündenvergebung hatte verstehen lernen und dann nach einem paarmonatlichen Studium in Oxford, abgestoßen von studentischer Immoralität, seit Frühjahr 1736, ohne 26 ordiniert zu sein — also als ein "Laienprediger" vor allen methodistischen Laienpredigern, - eine weitreichende Erwedungspredigt in Bales begonnen hatte, in der Regel zweimal predigend an jedem Tage, religious societies gründend, wie Boodward sie beschrieden hatte. Whitefield fand sich mit ihm zusammen und Howel Harris ist in der Folgezeit burch Jahrzehnte den Methodisten verbunden geblieben. — Whitefield kollektierte bei all 20 seinen Predigten für sein Waisenhaus. Er beabsichtigte, auch weiter im Osten für diesen feinen Plan zu fammeln, dann von London aus nach Amerika zu fahren. Um feine Bekehrten in Bristol nicht allein lassen zu müssen, rief er John Wesley. Der kam am 31. März, und, fo fchwer es ihm auch wurde, in Whitefields Feldpredigten fich zu finden, beren Art er am 1. April kennen lernte, am 2. April predigte boch auch er in einem 85 Grunde in Briftols Nähe vor ca. 3000 Zuhörern (2. April 38 I, 174). Damit hatte der Methodismus seine Bühne gefunden: John Westey hat in den nächsten neun Monaten etwa fünfbundertmal gepredigt, davon nur acht bis zehnmal in Kirchen (Lelievre S. 91). Der Mittelpunkt seiner Wirksamkeit blieb bis zum 31. August Bristol und Umgegend, nur acht Tage (11. Juni bis 18. Juni; I, 191—193) weilte er in London. In Briftol be-40 gründete er die erste der auf ihn zurückgehenden societies, und die Erweckung nahm hier solchen Umfang an, daß die Geistlichen, von der wachsenden Zahl der Kommunikanten bedrängt, den von J. Wesley Erweckten das Abendmahl zu verweigern begannen. Um so bedrängt, den von 3. Wester Erweiten das abendmaßt zu verweigern begannen. um jo enger schloffen die Bekehrten sich an den an, der sie aus ihrem gestslichen Schlaf erweckt hatte. Schon am 12. Mai 1739 (12. Mai 39 I, 181) legte J. Wesley in Bristol den 25 Grund zu einem Versammlungshause zweier societies, der ersten Methodistenkapelle der Welt. Bristol war das erste Centrum der Betwegung. — Ein zweites entstand in London. Whitessieht hatte sich von Bristol borthin begeben. Die Krichen waren dort nun auch ihm verschlossen. So begann er auch hier auf freien Plätzen zu predigen - in den Moorfields, auf dem Kennington-Common und andererorts —, und der Erfolg war der gleiche 50 wie in Westengland. Einmal berechnet er selbst seine Zuhörerschaft im Rennington-Common auf 50 000; viele waren zu Pferde gekommen, 80 Kutschen waren gegenwärtig. Bei einer anderen Predigt betrug seine Kollekte 47 £ (940 Mt.), bavon 320 Mt. in half-pence, b. i. Vierzigtfennigstücken (Tyerm. J. W. I, 228). Charles Besley, dem sich die Kirchen gleichfalls schlossen, mündete ein in die Bahnen Whitestelbs und seines Bruders. 55 Als Whitefield im August nach Amerika abgefahren war (wo er bis März 1741 blieb), war auch in London die Bewegung im Gange. 3. Wester, der im September (1739) hier Whitefields Predigten aufnahm und in den letzten drei Monaten des Jahres seine Birtsamkeit auf Bristol und London verteilte, hat Ende 1739, obwohl er nichts hatte als seine Oxforder Fellow-Einkünfte, hier in der Nähe der Moorfields eine alte königliche 80 Kanonengießtrei, die fog. Foundery (Bild Smith I, 466), unweit des jesigen Finsbury-Square in der Cith, für 2300 Mt. gekauft. Sie ift nach einem Ausbau, der den Gesamtpreis auf 16 000 Mt. ftellte (Tyerm. I, 271), die erste Methodistenkapelle der Jaubtstadt geworden. — Das Jahr 1739 ift somit das Geburtsjahr des Methodismus. Jahlreiche publizistische Angriffe (Tyerm. I, 239—253) auf Wickleield und die Weslehes bezeugen das gewaltige Aussichen, das die "Methodists" (bgl. oben S. 755, s.f.) hervors s riefen. Die Kritik kann nicht überraschen. Zwar idie Angriffe auf die Lehre der Methos bisten bekunden wenig mehr als dies, das viele Geistliche der Staatskirche von dem Centrum der reformatorischen Predigt wenig oder nichts verstanden: die Weslehes und Besteys hochlichliche Ideen nach. Aber Versammlungen von Laufenden, unter 10 benen natürlich viele bloß Neugierige waren und auch solche nicht fehlten, die am Standal ihre Freude hatten, konnten nicht ohne Ärgerniffe für "kirchliches" Empfinden ablaufen. Die "Besteys bochlichliche ziechen auch für eine Wirtung von Kanten u. dgl. läuft auch die 13 Besteys angeitet, was für eine Versamg von Kranten u. das in States ausst Lund mancherlei Aberglaube bei plöglicher Gesundung von Kranten u. dgl. läuft auch bei 15 Besteys mit unter. — Der weitere Fortgang der Erwerdung in den nächsten zu gedenken, welche in der Zeit bis 1741 ben wesleyanischen Methodiskus gegenüber ben hiernen zu gebenken, und gegenüber Weitens zu gedenken, worden zu gedenken, worden zu gedenken, wers Batterielbes Rreis abgrenzten. Bon erfterem zunächft.

3 b. Den Herrnhutern dankte J. Wesley, wie sein Bruder, seine "evangelische" 20 Erkenntnis und auch nach seiner deutschen Reise blieb er trop der Bedenken, die ihm auf= gestiegen waren, in Verbindung mit ihnen. Der Methodismus von 1739 war in gewiffer Hinsicht ein Sproß bes mährischen Brüdertums (Lech, Entstehungsgesch. S. 58); bie Fetter-Lane-society, Böhlers Gründung, war ein Sammelpunkt für Methodisten, durch= reisende "Brüder" und solche Engländer, die "Brüdern" ihre Erwertung dankten. Ein 25 "Liebesmahl" in der Neujahrsnacht 1739, an dem neben den beiden Wesleps auch Whitefield teilnahm, gab diesem Zusammengehen von Methovisten und Brüdern in der Fetter-Lane-society den höchstgespannten Ausdruck. Schon im Sommer 1739 kam es in der society zu "Mitverständnissen", bei denen die Unzufriedenheit einzelner über den großen Einfluß, den J. Wesley in dem Kreise erlangt hatte, vielleicht mehr das Treibende ge= 80 wefen ift, als eine Verschiedenheit der Ansichten. J. Wesley, der damals von Bristol nach London kam, um von Whitesield Abschied zu nehmen, wußte die Spannung auszugleichen (16. Juni 1739, I, 193); und noch bei seinem zweiten Besuch von Briftol aus fand er am 9. September 1739 in der Fetter-Lane-society ein erfreuliches Echo feiner Er-mahnungen zu gegenseitiger Liebe (9. September 1739, I, 211). Doch gleich am ersten 25 Tage seines dritten Besuchs in London (3. November 1739, I, 232) sah er sich Einsstütiffen gegenüber, die ihn abstießen. Drei Wochen früher (7. Oktober 1739, Bauer S. 116) nämlich war aus der Wetterau Phil. Heinr. Molther, ein Elissfer, der Lehrer des jungen Renatus von Zinzenborf gewesen war, von Zinzenborf für Vennsplvanien orbiniert, nach London getommen und war bort länger festgehalten worden. Diefer Molther war von w London gerommen und war dort langer feitgehalten worden. Diejer Volther war von d quietistisch-mystischen Gedanken erfüllt: solange noch Zweifel und Furcht im Herzen Raum hätten, sei wahrer Glaube nicht da, und bis er da sei, habe man auch des Gebrauchs der Enadenmittel sich zu enthalten; man müsse "stülle sein" und auf Christum warten (1. No-vemder 1739, I, 232; vgl. die folgenden Einträge, besonders 31. Dezember 1739, I, 241 f. und 25. April 1740, I, 253). So sehr dies dem Heiligungsernste J. Wessleys as widersprach, so angreisbar erschien für Molther die physische Erregtheit, die sich bei Be-kehrten Wessleys zeigte: "Das allererste Mal," so erzählt er (Benham S. 53, Wauer S. 104 f.), "als ich in ihre Versammlungen kan, siel es mir auf und entsetze mich fast, ihr Seutzen und Stöhnen ihr Wimmern um Geulen au hören welch sonderberes Sieihr Seufzen und Stöhnen, ihr Wimmern und Heulen zu hören, welch sonderbares Ge-bahren sie einen Beweis des Geistes und der Kraft nannten." Auch Spangenberg, der so in diefer Zeit (24. Oftober 1739) aus Pennfplvanien nach London fam, vermochte bie Spannung nicht auszugleichen, er schien J. Wesley ben Gedanken Molthers Recht zu geben (7. November 1739, I, 232; vgl. dagegen 2. Mai 1741, I, 289). Die Ver-sammlungen in der Fetter-Lane-society litten unter diesen Differenzen, und die Verftimmung war nicht gehoben, als J. Wesley London wieder verließ (12. November 1739). 55 Die Spannung wuchs vielmehr. Molther wurde immer unbesonnener; seine Freunde auch James Hutton hielt zu ihm — schienen von der Fetter-Lane-society sich separieren zu wollen (Briefe aus London 14. Dezember 1739, I, 240). J. Besley kam infolge-beffen wieder nach London und meinte Frieden gestiftet zu haben (14. Dezember 1739 bis 3. Januar 1740, I, 240—243). Allein die Differenzen blieben (J. B. wieder in 60

Methodismus

London 21. Februar 1740, I, 248 und 21. April 1740, I, 253) und fpisten immer mehr sich zu auf den Gegensatz zwischen westehanischen und herrnhutischen Traditionen und Einslüffen. Zum Bruch kam es dann während eines längeren Aufenthalts J. Westers in London im Sommer 1740 (5. Juni bis 1. September 1740). Biele Auseinander: 5 fezungen fruchteten nichts. Schon am 16. Juli, nachdem er in der Fetter-Lane-society einige ihm besonders anstößige Stellen aus des Areopagiten de mystica theologia (vgl. Bb. IV, 688, 56) vorgelesen hatte, mußte J. Wessley merten, daß die Majorität nicht ihm, fondern den Brüdern folgen wollte; man wollte ihn in der society ferner nicht predigen laffen (16. Juli 1740, I, 263 f.). Vier Tage später ging J. Wessley noch einmal zum 10 Liebesmahle in die society, aber nur, um nach stummer Teilnahme an der Feier eine Erklärung zu verlejen und aus der society auszuscheiden; 18 ober 19 Gefinnungsgenoffen folgten ihm (20. Juli 1740, I, 265). Die Fetter-Lane-society blieb nun ben Herrnhutern und ist ber Ausgangspunkt ber englischen Brübergemeinde geworden; J. Besleps kleine, nun rein methodistische society versammelte sich seit 23. Juli 1740 15 in der Foundery (I, 265). Berfönliche Beziehungen zwischen John Weslet einerfeits, andererseits einigen der herrnhutisch Gesinnten, wie J. Hutton, und einigen der Brüder selbst, wie Böhler (25. Februar bis Mitte Juni 1741 in London, Wauer S. 111 f.) blieden freilich bestehen (1. Mai 1741, I, 289), und J. Wesleys Gegner warfen Herrnhuter und Methodisten noch lange durcheinander (Bauer S. 114 f.); aber auch die Be-20 mühungen Spangenbergs, den Zinzendorf schidte (2. Mai 1741, I, 289), und die Ber-handlungen J. Wesleps mit Zinzendorf selbst (3. September 1741, I, 303 f.) füllten die Kluft nicht wieder aus, die sich aufgethan hatte. Man ging seitdem im ganzen friedlich nebeneinander her. 3 c. In ber gleichen Beit vollzog fich bie zweite, nicht minder bedeutsame Trennung. 25 Whitefield dachte pradeftinatianifch, J. Desley war von fruhe an, ber Tradition feines Eltern= hauses gemäß, ein Gegner ber Erwählungslehre gewejen (vgl. oben S. 754, 14). Beide hatten zunächst nebeneinander gewirkt, ohne daß diese Differenz zur Sprache tam. Doch schon vor seiner zweiten Abreise nach Amerika (14. August 1739) beklagte sich Whitesield in einem Briefe an J. Wesley vom 2. Juli 1739 darüber, daß jemand von der society so ausgeschlossen jei, weil er prädestinatianisch denke (Tyerm. J. W. I. 312 f.). In der Rorrespondenz, die Whitesield und John Wesley während des zweiten amerikanischen Auf-enthalts Whitesields miteinander hatten, drängte dann die prädestinatianische Frage und zugleich Whitesields Opposition gegen Wesleys Vollkommenheitslehre sich immer mehr vor (vgl. die Briefe bei Tyerm. J. W. I, 313 ff.). Whitesield, der durch den Verster son (vgl. die Briefe bei Tyerm. J. W. I, 313 ff.). Whitesield, der durch den Verster wurde, hat bennoch in diesen Briefen zunächst in liebenswürdigter Weisse die brüderliche flemzischen Kongregationalisten in seinen prädestinatianischen Bei voller Besterliche Bester wurde, hat bennoch in vielen Briefen zunächst in liebenswürdigter Weisse die brüderliche Gemeinschaft festgehalten und zugleich J. Besley gebeten, nicht gegen die Prädeftination zu predigen, wie auch er die Sache in feinen Predigten nicht berühre (25. Juni 1740, Tyerm. J. W. I, 315). Allein die Bitte forderte mehr, als unter den damaligen Ber-so hältnissen möglich war. Denn unter den "Erweckten" waren Eiferer für und gegen die Prädestination, und Wesleh war nicht der Mann danach, den ihm wichtigen Gedanken von Gottes freier Gnade für alle Menschen sich und anderen durch Menschenrücksichten verhüllen zu lassen; seine Stimmung gegenüber der Frage blieb nicht unbekannt; schon am 29. April 1739 hatte er in Bristol seine berühmte Predigt über die freie Gnade auf Grund von 45 Rö 8, 23 gehalten (29. April 1739, I, 178; vgl. Tyerm. I, 323). Daß J. Wesler 1740 (im Fruhjommer?) biefe Predigt publizierte, war der erfte Schritt zur Trennung von Whitefield. Bhitefield fcrieb darauf mit leifen Borwurfen (25. September 1740 Tyerm. J. W. I, 316 f.) und zwei Monat später (24. Dezember ib. 322 f.) direkt aggreffiv. Schon der erstere Brief richtete Unfriede an: er wurde ohne sein und J. Wesleys Wiffen 50 von Gesinnungsgenoffen Whitessields gedruckt und am 1. Februar 1741 vor und in der Foundery, wo J. Wesley predigte, verteilt. J. Wesley brachte nach der Predigt die Sache zur Sprache, und mit den Worten, er wolle thun, was Whitefield thun würde, wenn er hier wäre, zerriß er ben Brief. Alle Anwesenben ihaten bas Gleiche, tein Gremplar blick übrig. Sechs Wochen später, am 11. März, kehrte Whitesield nach einer achtwöchentlichen Serss fahrt (16. Januar bis 3. Marz) nach England zurück. Run wurde auch fein Brief vom 24. Dezember gebrudt, und bei einer Zusammenkunft mit 3. Besley, ber von Briftol herbeieilte, erklärte Bhiteficld, daß fie ein verschiedenes Evangelium hätten und nicht zusammengehen könnten; er müsse gegen J. Wesley und seinen Bruder predigen (28. März 1741, I, 286). "So gabs nun zwei Sorten von Methodisten, die einen mit ev partifularer, die andere mit universaler Erlösungslehre" (J. W. Works VIII, 335).

Die persön liche Spannung zwischen den alten Freunden war aber nur von kurzer Dauer: schon im Oktober 1741 näherten sie sich wieder (Tyerm. J. W. I, 349), und im April 1742 waren sie trotz der bleibenden Differenz persönlich miteinander ausgesöhnt (Tyerm. I, 372). Im Januar 1750 hat auch Wittesselle mehrmals in Wesletzs Rapelle in London gepredigt und mit ihm das Abendmahl ausgeteilt (Tyerm. J. W. II, 68); und als einst s ein tadelsüchtiger Prädestinatianer Wittesselle fragte, ob er toohl meine, daß sie 5. Wesletz im Hindelsüchtiger Prädestinatianer Wittesselle bie treffliche Antwort: "Ich fürchte: nein; benn er wird dem Throne so nahe sein, und wir werden so ferne stehen, daß wir ihn schwerlich zu Gesicht bekommen" (Leaky S. 60 f.). Auch J. Wesletz hat der seiten Gemeinschaft mit Wittesselle später oft gedacht und Wittesselles Verderliche kandicht von Wittesselle von 1766, III, 250 und 4. März 1767 ib. 259); und als die Nachricht von Wittesselles Too (gest 30. September 1770 in Amerika) nach England gekommen war, hat auf den Bunsch von Meriken wir Zestammlungslokalen und am 23. November in Tabernakel von Greenwich ihm die Beitesselltnis ist ein schöner Beweis frommer Weitherigten ben Stesslerz und Beitesselle gehalten (18. und 23. November 1770, III, 398 f.). 18 J. Weslerz und Wittesselle Berhältnis ist ein schöner Beweis frommer Beitherzigkeit und gläubiger Infölgerenz gegenüber zweiselltans ist einschaften Lehrfragen aus den Ansangszeiten des Methodismus.

4. Schon dies Verhältnis J. Wesleps und Whitefields zeigt, wie verkehrt es wäre, bie "zwei Sorten von Methodiften" fich als der Staatstirche gegenüber und gegeneinander 20 felbstftändige Denominationen zu benten. Bollends zeigt dies Whitefields fpäteres Leben; und beshalb ichon ift es zweckmäßig, es vor dem der Wesleps zu behandeln. Whitefields Leben nach 1741 war, gleichwie bie Beit seit 1738, in welche seine beiben ersten amerikanischen Reisen fallen (1.: 31. Januar bis 30. Robember 1738; 2.: 14. August 1379 bis 3. März 1741), zwischen England und Amerika geteilt. Daß mehr als drei Jahre 25 vergingen, ehe er wieder nach der neuen Welt hinüberfuhr, war mit in seinen Familien= verhältniffen begründet: am 11. November 1741 hatte er in Caerphilly in Wales sich mit Elisabeth James, geb. Burnell, einer Wittve, die zehn Jahr älter war als er, ver-heiratet. Die Ebe ift nicht gerade eine ungluckliche gewesen, wie mehrsach gesagt ist, fpielt aber in Whitefielbs Leben, obwohl er sich seiner "rechten Hand beraubt" sab, als so seine Gattin starb (9. August 1768), keine große Rolle. Am 4. Oktober 1743 wurde ihm seinen parts (5. zaugust 1706), tenne große Robte. 2nd 4. Ortober 1743 wurde ihm sein einziges Kind, ein Sohn, geboren; es starb schon am 8. Februar 1744. Im Sommer barauf (10. August 1744) suhr Whitesield mit seiner Frau zum britten Male nach Amerika und blieb bort bis 2. Juni 1748. In die Zeit vom Oktober 1751 bis Mai 1752 fällt sein vierter Ausenthalt in Amerika, der fünste füllt das Jahr vom Mai 85 1754 bis Mai 1755 aus, zum sechsten Male suhr er aus am 4. Juni 1763 und war am 7. Juli 1765 mischer im Erschamb Science Latte Descrictut war er am 7. Juli 1765 wieder in England. Seine lette, dreizehnte Oceanfahrt trat er im September 1769 an; der Lod, der ihn am 30. September 1770 in Newburyport, Maff., ereilte, hielt ihn brüben fest. — Sein erster, nicht viermonatlicher Aufenthalt in Amerika war wenig mehr als ein Umfehen in Savannah gewefen. Während des zweiten, fünf= 40 vierteljährigen war Whitefield nominell Pfarrer von Savannah; aber schon auf dem Hin= wege besuchte er Bennsplbanien, Maryland, Birginien und Carolina, und auch im Jahre 1740 war er nur die kleinste Zeit in Savannah: ein Lehrer hielt Lesegottesdienst an seiner ftatt, Whitefield selbst war zumeist auf Predigtreisen. Das Waisenhaus "Bethesda" in Savannah, bessen Bau am 25. März 1740 begann, war und blieb mit seinen petuniären 45 Bedürfniffen ein steter Antrieb zu den Reisepredigten. Außerhalb Sabannahs predigte er, wenn nicht im Freien, vielfach in Berfammlungshäufern von Diffenters; die Denominationsschranten unter ben Evangelischen eriftierten für ihn taum; Presbyterianer, Rongregationalisten und Baptisten dankten ihm Erweckungsanregungen; in Philadelphia bildeten Die von ihm Angeregten eine presbyterianische Gemeinde. Freqularitäten, die er bei Ber= 50 waltung des Gottesdienstes in Savannah sich hatte zu Schulden kommen lassen — Nicht-benutzung der vorgeschriedenen Gebete u. dgl. —, führten nach seiner Abreise zu seiner Suspenfion. — Gleich universal war seine Wirtsamkeit während seines dritten Aufenthaltes in Amerika, von dem übrigens die letzten sieben Monate einer Erholungszeit auf den Bermuba-Inseln geopfert wurden; und auch in ben letzten vier Perioden amerikanischer 55 Thätigkeit Whitefields war Whitefield nichts Geringeres als der große Erwedungsprediger für fast alle englisch-amerikanischen Kolonien. An Anfeindungen hat es ihm dabei nicht gefehlt. Eine in feinem schnellen und zugleich kindlichen Wefen wurzelnde Neigung zu Indistretionen und unbedachten Urteilen war nicht selten schuld an ihnen. Aber selbst Gegner gewann er nicht selten durch die schlichte Art, in der er seine Bersehen eingestand, 60

und durch seine aufrichtige, kindliche Demut, der Ehrsucht und Eigennutz so fern lagen, wie es felten bei Menschen der Fall ist, Whitefield hat auch nicht daran gedacht, eine tirchliche Gemeinschaft irgendwelcher Urt in Amerita ju gründen - einem herrichluftigen Mann mit Organisationstalent hätte mit Whitefields Gaben auf bem jungen Boden s Ameritas Gewaltiges gelingen tönnen! —; felbst fein Baisenbaus, für deffen Begründung er 1740 nicht weniger als 50 600 Mt. Kollektengelber mitbrachte, für bas er in ben nächsten breißig Jahren eifrigst tollettiert und aus seinen Privatmitteln an 66 000 Mt. geopfert hat (Tyerm. Whitefield II, 581 — nach DNB LXI, 87<sup>b</sup>), hat ihn nur wenig überlebt: er dachte während seiner letzten Jahre baran, es in ein College (eine 10 Orphan-house-academy) zu verwandeln, aber er ftarb, ehe der Plan ausgeführt war, und noch ehe drei Jahre nach seinem Lobe vergangen waren (Juni 1773), ift sein "Bethesda" abgebrannt und nicht wieder aufgebaut. Reine Denomination, keine Anstalt — nur sein Grab im Meeting-Haus der Presbyterianer in Newburpport hat er als ein sichtbares Zeichen seiner Wirksamkeit in Amerika binter sich gelassen. Und boch ift sein 15 Name mit unauslöschlichen Buchstaben in die Blätter der amerikanischen Kirchengeschichte eingetragen: an ber Erwedung, die Amerika im 18. Jahrhundert erlebte (vgl. Bb. X, 690, 58 ff.), hat er bebeutfamen Anteil. — In England ift Whitefield tein anderer ge-wefen als in Amerika. Seine Freunde bauten ihm gleich nach feiner Rücktehr aus Amerika auf ben Moorfields etwas nördlich von Besleys Foundery eine Predigtstätte, fein "Taber-20 nacle" — ber Ausbruck war nach dem großen Brande Londons (1666) für hölzerne Interimstirchen gebraucht, bie man errichtete; auch für leichtgebaute Filialfirchen ift ber Terminus nachweisbar (Blunt S. 323 Anm.) —; im April 1741 wurde es eröffnet; in Bristol ward ihm 1756 ein ähnliches Tabernakel gebaut; — London und Bristol waren feine Hauptquartiere. Aber in gefunden Tagen - er frankelte oft - ift er felten langere 25 Zeit an einem Orte gewesen. Reisepredigten waren auch in England seine Lebensarbeit. Alle wichtigeren Distrikte von England und Wales hat er besucht. In Irland, wo er bei seiner zweiten Rücktehr landete, hat er wenig gewirkt, obwohl er im ganzen dreimal und 1751 drei Monat dort weilte. Aber Schottland hat er etwa zwölfmal durchzogen. Schon in den Jahren 1741 und 1742 war er zweimal dort. Man hätte ihn hier gern so in die Intereffen der Secession verflochten, die seit 1733 unter Führung von Ebeneger Erstine fich von ber Staatslirche ju trennen begann. Aber Whitefield war ebenfo entschlossen, persönlich ein Glied der anglitanischen Rirche zu bleiben, wie gleichgiltig gegen alle Rirchenverfaffungsfragen und vollends gegen bie Differenzen der untereinander uneinigen schottischen Preschterianer. Wer ihm eine Ranzel einräumte, bas war ihm gleich-85 giltig, — wenn ihm nur ihr Gebrauch freistand. Und hatte er keine Kanzel, so predigte er im Freien; seine melobische Stimme hatte eine außerordentliche Tragweite. Die gewaltige Wirkung der Whitefieldschen Predigten ist durch zahlreiche Zeugnisse von diesseits und jenseits des Oceans bezeugt; und Männer wie B. Franklin in Amerika und David Hume in England gehören zu diesen Zeugen (vgl. Lecth S. 54 ff.). Die gebruckten Prediaten 40 (opp. V und VI) vermögen die Bedeutung, die Whitefield als Prediger hatte, uns nicht zur Anschauung zu bringen; — über 18 000 Predigten hat er gehalten, 63 nur hat er berausgegeben, und 46 von diefen stammen aus der Zeit, ebe er 25 Jahre alt war; — 18 nicht von ihm, sondern von andern nach Nachschriften gedruckte Predigten geben von Whitefields stets extemporiertem Predigen zwar eine deutlichere Vorstellung, aber sie Lassen 25 die Durchsicht des Autors vermissen. Die Wirkungskraft der Whitefieldschen Predigten beruhte teils darauf, daß er, wie andere methodistische Prediger, die einfachen Grundgedanken des Evangeliums, die von den Kanzeln der Staatskirche felten gehört wurden, in volkstümlicher, mit Tod und Hölle fräftig argumentierender Beife zur Geltung brachte, teils war sie bedingt durch seine besonderen Gaben, seine lebhafte Phantasie, seine impulsive 50 Art, seine mimischen Talente, seine ebenso schöne wie anschauliche Sprache und sein klang-volles Organ. Er wirkte weniger als John Wesley auf den Verstand, mehr als jener auf das Gefühl; sein eigenes nicht selten zu Thränen ihn zwingendes Gerührtsein bat öfter angezogen, als abgestoßen; und bie Menge ber Buhörer schuf eine Atmosphäre ber Begeisterung, bie auf jeden einzelnen und burch ihn wieder auf die Menge zurückwirkte 55 (vgl. bie scharfgezeichnete Charafteristit des Predigers Whitefield bei Lecto S. 52-57). So (ogi. die schultzeiten ber Spötter und der Ubelwollenden sind auch bei den besuchtesten Tredigten unter freiem Himmel selten vorgekommen. Daß sie nicht ganz sehlten, daß die Ergriffenheit sich auch hier (vgl. oben S. 761, 18) nicht selten in Schluchzen und Zuckungen manisestierte, daß Whitesields eigenes Gebahren außergewöhnlich war, "enthussatische" er-so schien, daß seine Urteile gelegentlich hart und vorschnell sich geltend machten, seine

Methodismus

Worte nicht immer auf der Goldwage gewogen waren: das alles erklärt neben Whitefields Bleichgiltigkeit gegen die Rirchengrenzen und neben seinen Erfolgen die Heftigkeit ber Polemit, die er, zumal nach seiner britten Rücktehr von Amerika (d. i. seit 1748), gegen sich entfesselte. Whitefield ist litterarisch noch mehr angegriffen worden als Wesley. Der Eifer könnte blind erscheinen; denn ohne Besley wären Tausende der von Whitesield An= 5 geregten nicht Methodisten geworden. Dennoch ist er so unbegreiflich nicht; denn ohne Whitefields Predigten hätten Wesley und die Seinen den Boden nicht so bereitet gefunden. Man darf sich die Dinge nicht so vorstellen, als hätten seit 1741 die prädestinatianischen und die arminianischen Methodisten separate Propaganda gemacht. Whitesield wie Wesley wollten Erweckungsprediger fein, keiner von ihnen dachte daran, eine eigene Denomination 10 zu gründen. Aber Whitefield that nichts als Erweckungspredigten halten, Wesley organi= zu gründen. fierte bie Erwedten und unter ihnen Tausenbe, bie von Whitefielb ben erften Impuls bekommen hatten. Freilich hatten mit Whitefield auch andere an J. Wesleys Arminianismus Anftoß genommen : John Cennick, ein Laie, der von Wesley und Whitefield an die Spipe ihrer Schule in Kingswood gestellt war und seit Sommer 1739 (Tyerm. I, 277) 15 bort auch gepredigt hatte, war ichon im Februar 1741, also vor Whitesields Rücklehr, weil er den Universalismus der Wesleys angriff, von J. Wesley ausgestoßen (Tyorm. I, 344 f.); Jos. Humphreys, der erste Laienprediger, der J. Wesley schon 1738 in London half (9. September 1790, IV, 473), fcbloß fich nach Whitefielbs Bruch mit 3. Besley erfterem an. Auch Howel Harris ftand theologisch auf Whitefields Seite; und Harris hatte als Mit- 20 arbeiter an seiner Erweckungsthätigkeit schon vor 1742 mehr als zehn Kleriker ber anglikanischen mehr als jett bei uns die Gruppen verschiedener kirchlicher Freunde der Evangelisations-bewegung, ihre Konferenzen nicht mehr als Konferenzen bei uns zu sein pflegen. Schon auf einer britten Konferenz des Jahres 1743 hatte man sich darüber verständigt, daß man in der Staatskirche bleiben wollte, und daran hielt man sest. Überdies hat Harris, der in den letzten achtzehn Jahren feines Lebens - er ftarb am 21. Juli 1773 - aus dem 25 öffentlichen Wirken sich zurückzog und in seiner Heimat eine Art protestantischen Klosters stiftete — eine "Family" von gelegentlich 120 Personen (J. W. Journal 19. August stiftete — eine "Family" von gelegentuch 120 verponen (d. w. sournal 19. augun 1763, III, 136) —, persönlich mit J. Wesley nie gebrochen; Wesley hat noch am 23. und 24. August 1769 ver "Family" gepredigt und das Abendmahl ausgeteilt. Erft lange nach Whitefields und J. Wesleys Tod und unter Führung neuer Männer ist aus diesen w innertirchlichen Kreisen calvinssischer "Methodisten" in Wales die Denomination ver Welß Methodists hervorgewachsen (1811, s. u. Nr. 9b). — In nicht höherem Maße als bei diesen Balliser Calvinssien tann bei der Lady-Huntingdon-Connexion von einer Gruppe Whitefields gesprochen werden. Solange Whitefield lebte, ift auch hier von einer Parteibildung, die einen Anflug von Denominations-Charakter gehabt hätte, nichts zu be= 45 merken. Die Familie der Gräfin Selina von Haftings und Huntingdon, geb. Gräfin Ferrers, hatte früh Beziehungen zu den Methodisten gehabt: eine Schwester ihres Gatten, Lady Betty Hastings, hatte Whitesield in seiner Studienzeit petuniär unterstützt, und war gleichwie ihre Schwester Margareth, die später (1741) Inghams Gattin wurde, durch Methodisten betehrt; und schon vor dem Lode ihres Mannes (gest. 1746) hatte Gräsin Selina Huntingdon, so in einer Krankheit von ihren Schwestern weltlicherem Denten entriffen, 1741 J. Wesley (Tyerm. I, 339, 341) und 1744 auch Whitefield tennen gelernt. Das Wert der Metho= bisten hatte ihre volle Sympathie und nach ihres Gatten Lobe wollte sie verwandten Bilen leben. John Wesleys gebietendes Wesen war ihr zu verwandt, um fie anzuziehen; Whitefield war ihr sympathischer und bequemer. So ließ sie ihn denn nach seiner dritten 55 Rücktehr aus Amerika (1748) durch Harris zu sich nach Chelsea (jest in London) rufen und machte ihn zu einem ihrer "Haustapläne". Der Adel hatte das Recht, sich Haus-kapläne anzustellen — ein Graf durfte nach einer Barlamentsakte aus Heinrichs VIII. Zeit ihrer fünf haben -; und in den wirren Zeiten nach ber Restauration hatte der Adel von biefem Rechte mannigfach Gebrauch gemacht, um nonkonformistische Geistliche zu verforgen. 60

Rethodismus

Für Whitefield bedeutete diese Ernennung nicht nur eine Sicherung seiner Stellung innerhalb der Staatstirche; sie gab ihm auch Gelegenheit, dem Adel nahe zu kommen. Es gehörte bald zum guten Ton in den Kreisen der Aristokratie, im Hause der Gräfin den berühmten Prediger gehört zu haben; und Whitefield hat, obwohl er über dem Abel die s Armen nie vergeffen hat, doch mehr Geschich gehabt zum Verkehr mit dem Abel, als John Wesley, der "dem Zauber des Ranges durchaus unzugänglich" war (Lech S. 49). Was bie Gräfin an Whitefield gethan hatte, übte fie bald auch an anderen, beren Unterftügung fie für heilfam hielt. In der [irrigen] Meinung, daß es ihr als Gräfin zustehe, foviel "Rapläne" anzustellen, als sie wollte, baute sie mit Einsetzung ihres Vermögens für die 10 Sache Rapellen, wo fie es für zweckmäßig hielt - in Bath, in Briftol, in Tunbridge-10 Sube Rapellei, is hie es fut zweiningig seit — in Suit, in Stifter, in Anderson Bells, Brigthon u. f. w. —, und besetzte sie mit Alerikern nach ihrem Herzen; — die Beihe der Rapelle in Tundridge-Wells (23. Juli 1769) ist eine der letzten firchlichen Handlungen Whitessiehls in England gewesen. Um für diese Rapellen einen ihr som pathischen flerikalen Nachwuchs zu haben, richtete sie in Trevecca in Sub-Bales (nicht 15 weit von Brecon) ein College ein, als dessen erster Leiter William Fletcher, ein Wesser befreundeter ordinierter Geistlicher der Staatstirche (vgl. über ihn unten S. 775, 58) gewonnen wurde. Bhitefield eröffnete das College 1768 am 24. August, dem Geburtstage der Gräfin. Aus bem Kreife ber Rapläne ber Laby Huntingbon hat fich später bie felbftftändige und gegen J. Wesley feinbliche Lady-Huntingdon-Connexion gebildet. Doch als Whitefield 20 England für immer verließ, waren all die Schwierigkeiten, welche die besondere Stellung ber Lady-Huntingdon-Connexion bedingten — bie Frage ber Ordination ber Schüler von Trevecca und alle dgl. —, noch gar nicht aufgetaucht; J. Wesley ift noch 1769 zum Besuch in Trevecca gewejen, hat das erste Jahresfest der Schule und den Geburtstag der Gräfin bort mitgefeiert und in ihrer Rapelle gepredigt (23. August 1769, III, 357); und 25 gleich Fletcher haben manche andere, so William Grimshaw, Pfarrer in Haworth (3. September 1708 bis 7. April 1762; vgl. DNB XXIII, 254 f.), und John Berridge von Everton (Borftadt von Liverpool), gleichfalls ein anglikanischer Theologe (1. März 1716 bis 22. Januar 1793; DNB IV, 393 f.), der Gräfin und J. Besley zugleich nahe geftanden, ja W. Grimshaw ift, obwohl er Calvinist war, bis zu seinem Lobe einer der nächsten 80 Freunde J. Besleys und ein Genosse seiner Arbeit gewesen (vgl. J. W. Journal IV, 79-85 und Grimihaws Gegenwart auf Besleys Ronferenzen von 1753 und 1755, Min. I, 717 und 710). Rury: man tann Bhitefields Rreis und ben ber Besleps unterscheiden, gleichwie Whitefield und die Wesleys selbst ihre eigenen Wege gingen; aber diefe beiden Rreife berührten sich mannigsach. Es ist irreführend von calvinistischen und weslevanischen 85 Methodisten so zu reden, daß der Gedanke an zwei gegeneinander scharf abgegrenzte settenartige Gruppen nahegelegt wird. Beibe "Sorten von Methodiften" ftanden, als White-field starb, innerhalb der beide noch umfaffenden Rirche nebeneinander als verschiedene, aber verwandte und burch perfönliche Beziehungen und gemeinfame Intereffen einander nabegerückte Rreife berfelben Erweckungsbewegung. Berfolgen wir nun die Entwickelung bes weslevanischen Methodismus bis ju 40 5**a**. ber gleichen Zeit, so hebe ich zunächst unter Hinzufügung einiger weiterer biographischer Notizen das hervor, daß beide Wesleps bis 1756 und John Wesley bis an seinen

Notizen bas hervor, daß beide Wesleys dis 1756 und John Wesley dis an feinen Tod (1791) in derselden Weise wie Whitesseld als Reiseprediger thätig gewesen sind. Charles Wesley hatte im August 1739 seines Bruders Vosten in Bristol übernommen, so und Bristol blied dis 1756, ja noch darüber hinaus sein Standquartier. Aber von Bristol aus unternahm er während der nächsten 17 Jahre regelmäßige und weite Predigtreisen hin und her in England und Wales, vom äußersten Norden dis zur Subwestede von Corntvall; auch Irland hat er zweimal besucht (9. September 1747 dis 20. März 1748 und 13. August dis 8. Oktober 1748). Auch seine Heina – er vermählte sich 8. April

50 1749 mit Sarah Gwynne (12. Oktober 1726 — gest. 28. Dezember 1822!), und diese seine mit acht Rindern gesegnete Che ist eine überaus glückliche gewesen — hat seine Reisepredigten nicht gehindert; seine Frau ritt mit ihm. Seit 1756 zog er von der Reisepredigtkätigkeit sich zurück (Tyerm. II, 271), blieb aber in Bristol auf seinen Posten, bis sein Gesundheitszustand ihn 1761 nötigte, in Bath ein pslichtensreieres Leben sich zu

ss schaffen. Die letten 17 Jahre seines Lebens (1771 — gest. 29. März 1788) wohnte er in London und ist hier, solange seine Kraft reichte, auch wieder praktisch thätig gewesen, indem er allsonntäglich zweimal predigte, zunächst in der Foundery, dann in der 1778 eröffneten City-Road-Rapelle, und Bedrückte, Gesangene und Berurteilte besuchte. Seinem Bruder blieb er trog mancher Differenzen eng verbunden, obwohl er seit 1756 und mehr

so noch seit 1784 die Berantwortung für den Gang der Dinge nicht mehr zu teilen Luft

batte. Seine Bredigtgaben reichten nicht beran an die seines Bruders, geschweige benn an bie Whitefields; nur fehr wenige Predigten hat er publiziert, zwölf andere, zumeift aus seinen jüngeren Jahren, publizierte posthum 1816 seine Wittve. Charles' Hauptstärke war feine Hymnendichtung; und auf diesem Gebiet war er seinem Bruder, der vor ihm eine Collection of hymns (d. h. geiftliche Lieder) herausgab (1737), überlegen. Seine Be= 5 kehrung (21. Mai 1738) entband sein poetisches Können; von 1739—1746 publizierten bie Brüber gemeinfam acht Sammlungen; 31 andere (aufgezählt DNB LX, 301 b) enthalten nur hommen von ihm. Richt wenige seiner geistlichen Lieder find noch ungedruckt (DNB LX, 302 \*), obwohl die 13 Bde Poetical Works of John and Charles Wes-(DNB LX, 302<sup>-</sup>), dowohl die 15 3de Foeldal works of sonn and Charles wes-ley (bgl. oben S. 748, 7) schon manche bis dahin unbekannte publiziert haben. — John 10 Wesley hat die Mühen eines Reifepredigers (bgl. Rigg, Living W. S. 150 ff.) von 1739—1790, d. i. bis in sein 88. Jahr hinein, also mehr als 50 Jahre lang getragen. Durchschnittlich ist er in jedem Jahre 4500 englische Meilen gereist; mehrfach hat er an einem Tage, der zwiesach mit Predigtpflicht beset war, 70—90 Meilen zu Pferde zurück-gelegt; erst seit einer ernsten Krankbeit in seinem 69. Jahre hat er die Reisen zu Bagen 15 untersammen (Twarm III 192). Nicht alle Gesenden (Kralande hat er besucht: es ach unternommen (Tyerm. III, 123). Richt alle Gegenden Englands hat er besucht; es gab noch zur Zeit seines Todes weite Streden, ja einzelne ganze Grafichaften, die vom Methodismus gar nicht berührt waren (Rigg, Liv. W. S. 112). In den ersten 8-10 Jahren waren zunächst London, Bristol und ihre Nachbarschaft, dann — seit 1742 - auch die Gegend von Newcastle-on-Tyne westwärts und südwärts bis Leeds, Stafford= 20 shire und one Stegens von Reisensteine State internetiens and fubbalts of Secos, Stations fhire und Cornivall der Schauplatz seines Wirkens. Dann dehnte er seine Reisen weiter aus; und nicht nur in England: zweiundvierzigmal hat er (seit 1747) die irische See durchtreuzt, Schottland hat er (seit 1751) ebenso häusig besucht. Gepredigt hat er ge-legentlich viermal an einem Tage; seine erste Predigt hielt er täglich fruh um 5 Uhr, eine Stunde nach feinem Aufftehen; im Summa hat man etwa 40 000 Predigten ihm 25 nachgerechnet. Seine Predigten waren febr andersartig, als die Whitefields: nicht bie Phantasie, nicht Bilder und Rhetorif bildeten ihren Reiz; fie fesselten, obwohl Besley nicht immer kurz predigte, durch ihren reichen Inhalt, ihren strengen Gedankengang, ihren praktischen Ernst und ihre klare Verständlichkeit. Bloßes erbauliches Geschwätz ist dem sittlichen Ernste und dem vom anglitanischen Gottesdienst gebildeten liturgischen Takte 20 Wesleys stets zuwider gewesen. "Offen gesagt", so schrieb er 1778 in einem Briefe, "ich für meinen Teil finde mehr Leben in den tirchlichen (liturgischen) Gebeten als in irgendwelchen formell "freien" Gebeten ber Diffenters. Ja, ich finde, daß Predigten über gute Gefinnung und gute Berke mehr Ruten schaffen als was man so "evangelische" Predigten ("gospel sermon") nennt. Der Ausdruck ist jetzt zum Schlagwort geworden; ich möchte, 26 keine unserer Gesellschaften gebrauchte ihn, benn er hat keinen klaren Sinn. Wenn ein geschwätziger, selbstzufriedener Mensch, ber weder Verstand noch geiskliche Erfahrung besitzt, nur etwas heraustreischt von Christus, Seinem Blute ober der Rechtfertigung aus dem Glauben, so rufen seine Hörer aus: Welch eine schöne evangelische Predigt! Die Methodisten haben Christus wahrlich so nicht gelernt" (Works XIII, 34; Rigg, Churchmanship 20 S. 77). Seine Predigten trugen einen im besten Sinne lehrhaften Charafter. Daber tönnen auch feine gebruckten Sermone von feiner Predigtart eine beffere Borftellung geben, als Whitefields edierte Bredigten von der feinen, und nach meinem Geschmack kann man Weslepsche Predigten noch heute mit Nutzen lesen; eine Übersetzung der besten würde in der Sammlung "Die Predigt der Kirche" sehr an ihrem Blatze sein. Die Predigt unter 45 freiem Himmel hat J. Wesley bis in sein höchstes Alter hin geübt, und im Freien hatte er oft mehr Juhörer als Whitefielb. Denn, soweit er diefem an theologischer und allgemeiner Bildung überlegen war, — an edler Popularität stand er ihm nicht nach; ja er ist in höherem Maße als Whitefield, der auch verwöhnte Ohren ästhetisch zu befriedigen twußte, nur Volksprediger gewesen. Berühmt ist u. a. die Predigt, die er am 6. Juni so 1742 in Epworth hielt. Der Nachfolger seines Baters hatte ihm die Ranzel verweigert; ba lub er bie Bevölkerung zum Abend (6 Uhr) auf den Kirchhof ein und predigte hier, auf dem Grabe feines Baters stehend, vor gewaltiger Versammlung (6. Juni 1742 I, 354). und venn Stade feinde Statet's stegend, vor gewähliger Seisannntung (8. Juni 1742 1, 354). Er hat das noch zweimal wiederholt und äußert brieflich gewiß mit Recht: "Ich bin über-zeugt, den Barochianen in meinem Lincolnsbire mehr gedient zu haben, da ich drei Tage 55 von dem Grabe meines Baters aus predigte, als einst, da ich drei Jahre von seiner Kanzel aus predigte" (Works XII, 84; Tyorm. I, 388). — Ein glücklicher Hausstand wäre bei biesem Banderleben John Westleys unter den allergünstigsten Bedingungen schwierig gewefen; J. Besley hatte für feine Berhältniffe Recht, wenn er 1743 in einem Trattat "Thoughts on marriage and celibacy" bei aller Anertennung ber Ebe und bei aller 60

Methodismus

Berurteilung römischer Colibatsgesete im Sinne von 1 Ro 7, 32 die Ebelosigkeit rühmte (Tyerm. I, 432). Tropbem ware es nicht ichlimm gewejen, daß er ipäter biefen Gebanten untreu wurde; hätte er nur besonnener gehandelt! Aber nach bem Scheitern eines unüberlegten Heiratsprojektes mit einer trot aller geistlichen Routine ihm geistig nicht 5 gleichstehenden, koketten jungen Wittve (Grace Murray) — eines Heiratsprojektes, das während eines zehnmonatlichen unsicheren Verlobungszustandes (Aug. 1748 bis 6. Oktober 1749) seinen Takt und seine Ehrenhaftigkeit auf eine schwere, für ersteren nicht immer fiegreiche Brobe gestellt hat (vgl. Tyerm. II, 48-56) - hat er trot feiner 48 Jahre am 18. ober 19. Februar 1751 in thörichster Gile einen gleich unüberlegten heirats=Einfall 10 verwirklicht (Tyerm. II, 101-114). Und diese feine Ebe mit Mrs. Bazeille, ber 41 jährigen Witwe eines Londoner Raufmanns, einer Frau ohne wirkliche Bildung (Tyerm. II, 113), ift für mehr als 20 Jahre sein Kreuz geworben. Gewiß hat der 48 jährige Junggesell, der das Herrschen gewohnt war, nicht viel Anlage zum guten Shemann ge-habt, und sein über jeden häßlichen Verdacht erhabener brieflicher Verkehr mit seinen 15 weiblichen Gehilfen, an dem feit 1755 die Eifersuchtsglut seiner Gattin Flammen fing, hätte mehr Takt und gelegentlich inbezug auf seine häuslichen Verhältnisse mehr vornehme Burückhaltung zeigen müffen. Aber die Hausslucht Berkaltung eine Kanthippe. Schon fünfviertel Jahre nach der Heirat war es Freunden kein Geheimnis, daß die Ebe [ber Kinder nicht entsproffen sind] eine unglückliche war, obwohl Mrs. Wesley die 1755 20 in der Regel ihren Gatten auf seinen Reisen begleitet hat. Im Herbst 1755 ward innerlich der Bruch unheilbar, und zum 23. Januar 1771, dem Tage, an dem seine Frau ihn verließ und zu ihrer verheirateten Tochter nach Reisburg sich begab, bietet Wesleys Tage-und der Begle ihren Beilens Frau ihn ihr hielt wicht kenten ift weine Frau ihn verließ und zu ihrer verheirateten Tochter nach Reisburg sich beite wicht kenten ift weine Frau ihn verließ und zu ihrer berheirateten Tochter nach Reisburg sich beite wicht kenten ift weine Frau ihn verließ und zu ihrer berheirateten Tochter nach Reisburg sich beite wicht kenten ihr einen Frau ihn verließ und sich sich sich beite sicht buch ben Eintrag : "Aus einem Grunde, ben ich bis heute nicht kenne, ift meine Frau nach Newcastle übergesiedelt, in der Absicht >nie wiederzutommen<. Non eam reliqui; 26 non dimisi; non revocabo" (I, 400 f.). Sie kam bod im Juli 1772, als J. Besleys Arbeit ihn nach bem Norden geführt hatte, mit ihm zurück; aber 1776 verließ fie ihn bauernb. Als fie am 8. Oktober 1781 ftarb, war ihr Gatte im Beften von England; er ersuhr ihren Lob erst, als sie schon begraben war (12. Oktober 1781, IV, 207). Es ist richtig, was Therman sagt (II, 115), es sei ein Zeichen ber Charaltergröße Beslens, so daß sein Fauskreuz die Energie seines amtlichen Wirtens nicht gemindert habe — in der That ift bem jo -; aber etwas weniger von biefer Größe würde den Menschen J. Besley noch sympathischer machen. Rebenbei gesagt, beleuchtet es ben "offiziellen" Charafter feines Tagebuches - ober nur ben der publizierten Auszuge? -, daß die inneren Rämpfe, die fein Cheftand für J. Wesley mit fich gebracht haben muß, in ihm nicht ertennbar find. - Seine st heirat nötigte J. Besley, auf die Einkünfte seines Fellowschips zu verzichten (1. Juni 1751, II, 222). Er konnte diese Summe, die ursprünglich 600 Mk. betrug, später aber ge-ftiegen zu sein scheint (Lelievre S. 47), entbehren. Richt weil er auf Ersatz aus metho-bistischem Gelde gehosft hätte; — er hat von seiner Gesellichaft nie mehr als 600 Dkt. pro Jahr und einen Teil seiner Reisekosten angenommen (Tyerm. III, 615), und auch 20 bies erst in späterer Zeit. Auch nicht, weil seine Frau reich war. Denn dies Bermögen feiner Frau (200 000 DR.) war ihr und ihren vier Kindern erster Che gesichert und minderte fich balb (Tyerm. II, 101, 107). Aber 3. Besley hatte bedeutende litterarifche Einnahmen. Bon den ca. 200 Buchern, die er verfaßt oder (3. T. in Auszügen) berausgegeben hat — ich nenne außer bem Journal (vgl. oben S. 748, 11) 141 Predigten (vgl. 45 oben S. 748, 13), feine hymnen (vgl. oben S. 767, 6) und feine [eng an Bengel fich anschließenden] Notes on the New Testament (vgl. oben S. 748, 15) und weiße turz hin auf die nicht geringe Zahl seiner polemischen Schriften sowie auf die Gesamtausgabe seiner Werke (1771-1774; vgl. oben S. 748, 9) und auf das, was unten über seine Beitschrift (The Arminian Magazine feit 1. Januar 1778) und feine Ausgaben bemertt ift 50 (vgl. unten S. 776, 47 u. 773, 84 ff.) —, von all diefen Buchern, jage ich, werden freilich manche nicht gerade eine hervorragende Geldquelle gewesen sein. Aber Wesley sagt selbst (Works VII, 9; Tyerm. I, 505), die billigen Bücher, die er feit 1738 für bas Bolt geschrieben habe, hätten 3. T. einen Absatz gehabt, wie er es nie gedacht hätte, und auf diese Weise fei er "unverschens reich geworden". Er hat seine reichen Einnahmen wesentlich für so andere gebraucht: nach glaubwürdiger, auf Kenntnis seiner Rechnungsbücher beruhender Schätzung hat er in 50 Jahren 400 000-600 000 Mt., ja vielleicht noch mehr, verschenkt (Tyerm. III, 616); was er weggab, überstieg in einem Jahre gelegentlich die Summe von 28000 Mk. (ib. Anm. 3). — Doch ich kehre in den Zusammenhang zuruck, ben diefe biographischen Rotizen unterbrochen haben. Als Reiseprediger, fo fagte ich (oben eo S. 766, 43), haben die Wesleps, vornehmlich John, wenig anders gewirkt als Wbitefield.

Methodismus

Auch ähnliche Anfeindungen haben sie ersahren. Nicht selten hat John Wesleys ganze überlegene Ruhe dazu gehört, um feindselige Pöbelscharen von dem Äußersten zurückzuhalten; und oft waren es in den ersten 10—20 Jahren die Geistlichen oder die Behörden, welche hinter den Feindseligkeiten standen, denen die Methodisten sich ausgesets jahen. Detailschilderungen verartiger Versolgungsscenen enthalten John Wesleys Journal- 5 Auszüge und alle Biographien in reicher Jahl (z. B. 20. Oktober 1743, I, 410 f.; 4. November 1743, I, 420; sür 1743 und 1744 Leliedvre S. 141 ff., Tyerm. I, 406 ff., 453 ff.; Zusammenfasses bei Rigg, Liv. W. S. 159 ff. und bei Lechy, S. 62—64); hier können sie keinen Platz sinden. Auch ein Eingehen auf die antimethodistische litterarische Polemik und die Antworten von Wesleys Seite würde hier zu 10 weit sühren.

5b. Aber J. Wesley war nicht nur Reiseprediger wie Whitefield; er war auch Organisator, ja ein Mann von ganz außergewöhnlichem Organisationstalent. Whitesield foll einmal gefagt haben: "Mein Bruder Weslet handelte weislich. Die Seelen, die burch feine Predigt erweckt waren, vereinigte er in >Klassen und konservierte so die 15 Früchte seiner Arbeit. Das habe ich versäumt; und so find meine Reihen wie Seile aus Sand" (Blunt S. 323 b nach Ab. Clarke). Und J. Wesley hat bewußt so weislich ge-handelt. "Ich bin mehr als je davon überzeugt," schrieb er am 25. August 1763 (III, 136 f.), das die Arbeite die Streichte eine Seine aus "daß die apostolische Predigt ohne eine Sammlung der Erweckten und eine Erziehung derfelben in den Wegen Gottes nichts anderes ift, als Kinder zeugen für den Mörder. Wie 20 viel ift in diefen zwanzig Jahren in der Graffchaft Pembroke gepredigt worden! Aber es fehlten dort regelrechte Gefellschaften (societies), Disziplin, Ordnung und Zusammenhalt. Die Folge davon ist, daß von zehn einst Erwedten jest neun einen tieferen Schlaf schlafen, als je vorher." 3. Desley hat mit ber Evangelisation bie Gemeinschaftspflege verbunden. Er hat dabei angeknüpft an ältere vormethodistische Ordnungen; aber das Neue, das er 25 zu dem Alten hinzubrachte, ist das eigentlich Lebensträftige gewesen. Eine irgend auss reichende Untersuchung über dies Alte und Neue in Wesleys Gemeindeorganisation kenne ich nicht; bie Biographen und die Hiftoriker des Methodismus huschen über die Fragen, die hier auftauchen, hintweg. Auf die Gefahr hin, dabei die engen Grenzen meines Wiffens zu verraten, wage ich's den Wunsch auszusprechen, daß einmal ein Renner eine Geschichte 20 ber "band-societies" und ber "select societies" zu schreiben unternähme. Was ich im Folgenden gebe, gebe ich in dem Bewußtsein, daß besseres Wissen es in vielem ergänzen, in Johnstein glet, glete us in den Schulphein, duß deflette Beijen es in deten erganzen, in manchem wird berichtigen können. Religiöse "Gesellschaften" (societies) waren älter als die methodistische Bewegung; in Bristol (vgl. 5. April 1739, I, 175) wie in London (vgl. oben S. 759, 7) fand J. Wesleys "evangelische" Predigt sie vor. Wesley übernahm 85 Dieje ältere Organisationsform. 3m Unterschied von ber Menge berer, welche die Predigt hörten, umfaßten die societies die relativ weniger zahlreichen Männer und Frauen, die, burch bie Predigt erwedt, zum Zwed ber Förderung ihres neuen Lebens fich zusammenzuschließen willens waren. Innerhalb dieser societies findet man schon in frühester Zeit Unterabteilungen: die Frauen der societies in Briftol und in London versammelten sich 40 befonders (4. Mai 1739, I, 180; 4. Rovember 1739, I, 232); "bands", bie ihre meetings haben, werden erwähnt in Briftol und Ringswood (24. und 28. Februar 1741, I, 282) wie in London (7. April 1741, I, 287); man hört auch gelegentlich von drei Frauen in Briftol, die sich "wie die in London" allwöchentlich einmal versammeln wollen, ihre Sünden einander zu betennen und für einander zu beten, und von acht jungen 45 Männern, die das gleiche sich vornahmen (4. April 1739, I, 175). Auch diese Unter= abteilungen find übernommen, übernommen von den Herrnhutern. Dort hatte man be-kanntlich die "Chöre" der Verheirateten, der ledigen Schweftern, der ledigen Brüder, der Wittven u. s w., und innerhalb der einzelnen Chöre gab es auch dort sog. "Banden", b. h. Gesellschaften von 5—7 Personen eines Chores, die sich wöchentlich ein= oder zwei= 50 mal in Gegenwart eines gelfers zusammenfanden, um fich über ihre religiofen Erfahrungen zu unterreden und fo gegenseitig zu erbauen und zu fördern (Bauer S. 71). In ber ursprünglich, wie gezeigt (vgl. oben S. 757, 54), herrnhutischen Fetter-Lane-society finden wir diefe "Banden" auch; es wird in den Regeln der society ausdrücklich bestimmt, daß die Versonen, die sich [in der society] vereinigen, in verschiedene "bands" oder kleine 55 Gemeinschaften (companies) geteilt werben follen, von benen keine aus weniger als fünf ober aus mehr als zehn Personen bestehen darf; weiter, daß diese bands an jedem Mitt-woch Abend eine conforence haben sollen u. s. w. (1. Mai 1738, I, 87; vgl. Wauer S. 91f.). Westey hat Ende 1738 Regeln für diese damals noch rein herrnhutischen band-societies aufgeset, an denen auch Therman die an die Ohrenbeichte erinnernden 60 Real-Encyllopabie für Theologie und Rirche. 3. 21. XII. 49

fünf Fragen tadelt, die jedem Mitgliede allwöchentlich vorgelegt werden sollen (Tyerm I, 209 f.). Da nun noch bie erste westepanische Konferenz von 1744 (val. unten) neben den "united-societies", bem größeren Rreife ber Erwedten, und neben bem engften Areife ber "select-societies" eine Mittelgruppe von "band-societies" nennt, in der, die welche 5 Vergebung der Sünden haben, sich enger zusammenschließen (Minutes I, 22 f.), und da bie "Regeln" dieser band-societies, die auf der Konferenz verlesen wurden (a. a. D.), zweisellos identisch find mit den 1744 von J. Wessley gedruckten, diese aber dieselben sind wie die von 1738 (Tyerm. I, 463), — so wird man schließen dürsen, daß die "dands" schon in den ältesten methodistischen societies und noch 1744, ja weit über diese Zeit 10 binaus, - ebenfo wie die "Liebesmable" ber Methodiften (vgl. unten S. 795, 48), ein wenig modifiziertes herrnhutisches Erbstück sind. Db das von den select-societies auch gilt, tann ich nicht fagen; fie unterschieden sich von den band-societies taum, ihre Regeln waren bis auf brei, ichon ein höheres Maß ber Volltommenheit vorausjepende Bestimmungen biefelben (Minutes I, 23); fie find jedenfalls eine analoge Beiterbildung derfelben. 15 Aber diefe an Herrnhuter Sitten anfnühfende Organisation der "societies" in Rücksicht auf bie religios-sittliche Reife ihrer Mitglieder ift nicht bie eigentlich methodiftische. Die eigentlich methodistische Organisation der societies ist, irre ich nicht, wesentlich durch ein Zwiefaches bedingt. Zunächst dadurch, daß J. Wesley, sobald er, von den Herrnhutern und von Whitefield geschieden, societies zu überwachen hatte, für die er allein 20 bie Verantwortung hatte, eine religiös-sittliche Kontrolle ber Mitglieder einführte. In Briftol begann er damit, von der religios=fittlichen Reife jedes einzelnen Mitgliedes fich eine Bor= stellung zu verschaffen. Denen, welche ihm reif genug schienen, Mitglieder zu fein, gab er Mitgliederkarten (society tickets), die Verdächtigen wurden, wenn sie nicht ausschieden, nur auf Brobe (on trial) beibehalten. An 40 Mitgliedern wurden so ausgestoßen 25 (24. Februar 1741, I, 282). Ebenso versuhr Wessley wenig später in London (7. April 1741, I, 287); bie society bort ward fo auf 1000 reduziert (Tyerm. I, 352). Diefe society-tickets (Abbilbungen bei Smith I, 340) ermöglichten nicht nur die Legitimation ber Mitglieder, wenn eine Berfammlung allein ber Mitglieder ber society gehalten wurde, fie gaben auch, ba sie alle Bierteljahr erneuert wurden, ein bequemes Mittel gur so Ausscheidung berer, die sich nicht bewährten. Nicht minder wichtig war, daß seit dem 15. Februar 1742 bas "Klaffen"=Syftem sich bilbete. Es entstand in Briftol, zunächtt zu dem Zweck, für die Tilgung der Schulden des dortigen Meeting=Hauses (vgl. oben S. 760, 45) foftematifch zu fammeln: je einer übernahm es im Berein mit elf anderen all= wöchentlich eine bestimmte Summe (a Verson 1 penny) so aufzubringen, daß er die 25 Beiträge der elf anderen einsammelte und wenn sie ausblieben, aus seiner Lasche ergänzte (15. Februar 1742, I, 336). J. Wesley benutte die fo entstehende Einteilung der society in Alassen, um die, welche mit der Sammlung des Geldes beauftragt waren, auch für bie sittliche Aufsicht über die Klassen-Genossen zu verwenden; so entstanden die "Klassen führer" (class-leaders). Schon am 25. März 1742 führte J. Besley dies Klassenspftem 40 auch in die damals 1100 Köpfe starte Londoner society ein (25. März 1742, I, 342; vgl. 1. Februar 1742, I, 335). Dieje Klassen-Einteilung der societies und die mit der Ausgabe der society-tickets zusammenhängende Unterscheidung der eigentlichen "Mitz glieder" und der Probemitglieder (members on trial) — dies Doppelte ist die Grund-lage der eigentlichen methodistischen Gemeindeorganisation. Wohl weiß ich, daß es "select 45 societies" solcher, die sich für völlig geheiligt hielten, vereinzelt noch zu der Zeit, da J. Besley starb, gegeben hat — Marfield wurde 1760 mit der Leitung einer "Art von select band" in London betraut (Tyerm. II, 432), und noch in seinem Testament bebenkt J. Wesley "bie Mitglieder der select society" (Journ. IV, 490) —; allein 1791 ift in London offenbar nur eine folche select society vorhanden, und schon 1784 wundert 50 fich J. Wesley, daß er im Norden, in Whitby, eine select society findet (19. Juni 1784, IV, 268), und 1786 weist er auf der Konferenz die Prediger an, um eine "Wieder-herstellung" der select societies sich zu bemühen (Min. I, 193). Abnlich steht es mit ben "bands". Auch fie find bis in J. Wesleys späteste Zeit gelegentlich nachweisbar, band-leaders und band-meetings kommen vor, obwohl es nicht obligatorisch war, 55 einer "Bande" anzugehören. Jedoch schnntt 66 ermahnt J. Wesley bie Prediger auch zur "Wiederherstellung" der "bands" (Min. I, 193), und die sog. Large Minutes der Konferenz von 1797 weisen die Brediger an, sich um die "bands" in den societies zu tümmern, "wenn welche da sind" (Min. I, 679). Nach alle dem verstehe ich die methodistiche Gemeindeorganisation und ihre Geschichte nur, wenn ich annehme, daß die eigentlich so methodistische Organisation, für welche die society-tickets und die classes das Charafte

•

2

5

÷

5

ristische find, sich mit einer älteren Organisation (united society, bands, selectsocieties) gerreuzt hat, die eigentlich nicht zu ihr paßt und schließlich auch durch sie ganz beiseite geschoben ist. Daraus erklärt sich, das das Verhältnis der "dands" zu den classes nicht nur in ber Litteratur, sondern m. E. auch in den Quellen ein unklares ift (vgl. 3. B. die band-tickets, Min. I, 680). Man kommt nicht; durch, wenn man in den s "bands" Unterabteilungen ber classes fieht (Blunt S. 318). Biel eher wird man die "bands" ber Zeit Wesleys ansehen dürfen als die ersten Anfänge einer fünftigen society, die auch nach deren Begründung und Einteilung in classes mehr oder weniger häufig als besondere (gleichfam: private) Erbauungetränzchen noch angebauert haben (vgl. Minutes I, 80 Nr. 4; anni 1768), bezw. als analoge später entstandene und gegen die Klassen= 10 einteilung gleichgiltige Extra-Bereine. Hie und da hingen die bands vielleicht auch zu= sammen mit den Standesgruppen in der society (vgl. Min. 1749 I, 44: meet the married men, the married women, the single men, the single women). Sedens falls find die classes und die vierteljährliche Bifitation der "Klaffen" behufs Erneuerung der tickets das für die methodistische Gemeindeorganisation Grundlegende. — Für die 15 Durchführung und den weiteren Ausbau diefer methodistischen Gemeindeorganisation ift bie Beteiligung bes Laien-Elements an bem Wert von enischeidender Bedeutung geworden. Es ist vor Leiter S. 127 ff.). Eine Außerung J. Wesleys felbst (Minutes I, 60; vgl. 20 Tyerm. I, 275), die freilich auch anders verstanden werden kann, hat diese überlieferung bedingt, und bie Beslep=Biographen Whitehead und Moore haben eine Geschichte in Rurs geset, die zu diefer Uberlieferung paßt: Marfield, einer der erften unter den Bristoler Betehrten, von Bristol nach London gekommen, predigt dort in J. Wesleys Abwesenheit in der Foundery; J. Wesley eilt herbei, es zu inhibieren; aber seine Mutter (die bald 25 nachher, 23. Juli 1742, starb) überzeugt ihn davon, daß Gott den Marsield zum Predigen berusen habe (Tyerm. I, 369; Lelidvre S. 129). Aber die Überlieferung ist irrig, und bie schöne Geschichte von der Susannah Wesley in der berichteten Form m. E. unhistorisch. Die Laienpredigt ift auf methodistischem Boden viel älter; das Neue seit ca. 1742 war, daß mit der Ausdehnung ber methodistischen Bewegung die Laienpredigt eine häufige, ja 80 bald regelmäßige Einrichtung ward, und daß Laien auch bei den Reisepredigten beteiligt wurden. Schon ehe ber eigentliche Methodismus entstand, hat J. Wesley 1738, offenbar in London, einen Laienhelfer gehabt, Joj. Sumphreys (vgl. 6. September 1738, IV, 473: J. Humphreys, the first lay-preacher, that assisted me in England, in the year 1738; vgl. Tyerm. I, 276 Ann. 2). Es tann bas in jener herrnhutijchen 35 Reit S. Realent mitter utterform. Zeit J. Wesleys nicht auffallen; "daß die Herrnhuter (Morawians) etwas anderes als Laien find, weiß ich nicht", schreidt J. Wesley noch 1741 zur Rechtfertigung der Laien= predigt. Auch auf dem westlichen methodistischen Arbeitsgebiete findet man lange vor 1742 einen Laienprediger. John Cennick, den Whitefield und Besley zum Leiter der im Mai 1739 begründeten Schule in Kingswood erwählt hatten, hat dort schon im Juni 40 1739 gepredigt, und nachdem dies einigemale geglückt war, hat er in den nächsten 11/2 Jahren in Ringswood und in Nachbardörfern eine regelmäßige Predigtthätigkeit begonnen, ja gelegentlich ift er in J. Wesleps Abwefenheit auch in Brifiol an beffen Stelle getreten (Tyerm. I, 275). Auch die Trennung von Whitefield und ben Herrnhutern hat diefe Verhältniffe nicht völlig geändert. Humphreys und Cennick freilich verließen nun die 45 Wesleps (vgl. oben S. 765, 14 ff.); und Die eigentlichen Predigten in den Gemeinden von Ringswood, Bristol und London — nur diese gab es bis 1742 — hätten von den Brüdern Westey allein gehalten werden können. Aber nicht allen Meetings konnten sie beiwohnen: mehrfach haben Laien dann Schriftabschnitte vorgelesen; an die Lekture schloß sich eine Ermahnung, oft auch eine Erklärung an; — wo war die Grenze zwischen folchem Er= 50 klären und Ermahnen und "Predigen"? So war Thomas Marfield zum Predigen hinübergeführt (vgl. J. W. Works XII, 102, Tyerm. I, 370); J. Westeb verwendete ihn dann (seit 1742) als Prediger in London (vgl. 28. April 1763, III, 124). Schon im Jahre vorher hatte John Nelson, ein Maurer seines Zeichens, später einer ber tuchtigften Gehilfen Wesleys, ber, durch seinen Beruf nach London geführt, dort durch 55 Wesley bekehrt war, in seiner Heimat, der Graffchaft Nork, als Erweckungsprediger im Sinne der Wesleps zu wirken begonnen (Tyerm. I, 369, 381; Lelidvre S. 131 f.). Die Gräfin Huntingdon, die 1742 J. Wesley nach bem Norden rief zu den Bergleuten in der Gegend von Newcastle on Tyne, hatte einen ihrer Diener, David Taylor, schun ehe Besley tam, in den Nachbarbörfern predigen laffen. Diefe Erwectungspredigt David so

49\*

Taylors hat freilich schließlich zur Entstehung einer neuen Gemeinschaft von General Baptists geführt; aber zunächst konnte J. Wesley auch in ihm nur ein Wertzeug Gottes zur Unterstützung feiner Ziele sehen (14. Juni 1742, I, 357). Da nun die Brüber Wesley auf seiten des Klerus so gut wie keine Hilfe fanden — nur wenige 5 Gestelliche sympathssierten mit ihnen, und diese wenigen hatten nicht die Muße, stets umberzureisen wie bie Besleys —, so mußten sie in diesen Anfängen erfolgreicher Laien-predigt einen Fingerzeig seben. Und der Weg, den sie so gewiesen wurden, war um so gangbarer, weil die fortschreitende Entwickelung ihrer societies sie auf geeignete Laienträfte hinwies. Laien-Amter ohne eine eigentlich geistliche Färbung gab es schon vor 10 Einführung des Klassenschlems: die Sammlungen zur Tilgung der Schuld für die Foundery und die Verwaltung des gefammelten Geldes führten zur Bestellung des ersten "steward" (Verwalters), und beim Unwachsen der societies machten die vermehrten Geldgeschäfte mehrere stewards nötig (Minutes I, 60); bie Gebäube, welche man erwarb ober baute, bedurften eines Haushalters, die Schulen, deren erste die zu Bristol war, eines Schul-15 meisters. Daß unter letzteren zum Predigen Geeignete sich finden konnten, zeigt schon John Cennick. Die Einführung des Klassenschens schuft dann die class-leaders. Schon bie "Regeln ber society", welche J. Besley mit feinem Bruder am 1. Mai 1743 auffeste und bie von den gegenwärtig noch geltenden (3. B. bei Wandsbrough G. 308 ff.) taum abweichen (Tyerm. I, 431), nannten unter ben Pflichten ber class-leaders auch 20 bie, fich um das Seelenheil der Klassenmitglieder zu kümmern, Weisungen zu geben, zu tadeln, zu stärken oder zu ermahnen, wie die Gelegenheit es fordere. Seit 1743 wurde in London auch für die Krankenbesuche ein besonderes Amt begründet (visitors of the sick; Works VII, 117, Tyerm. I, 422). Geeignete Laienkräfte zu erkennen, war so hinreichende Gelegenheit; und die Ausbreitung der Bewegung schuf Aufgaben genug: 26 London mit feinen bamals 1950 Societäts-Mitgliedern erhielt 1743 neben der Foundery eine zweite und britte Rapelle (Tyerm. I, 420 f.). Bie Marfield, fo boten auch die nächsten beiden Laienprediger, Thomas Richards und Thomas Weftell fich ungefucht bar (Minutes I, 60); John Bennet, ber 1743 ein Reiseprediger wurde, ist auch nicht burch Besley erst dazu gemacht: burch David Taylor betehrt, hatte er auf eigene Faust Er-zo wedungstouren unternommen, ehe er 1742 mit Wesley in Berührung tam (Tyerm. II, 42). Schon die Konferenz von 1744 kennt neben den "ministers", unter denen damals nur die ordinierten Geiftlichen zu verstehen sind (also vornehmlich die beiden Wessleps), und neben den stewards, den leaders of bands, den leaders of classes, den visitors of the sick, ben school-masters und ben housekeepers bie [lay-lassistants. b. b. 85 bie Laien-Prediger, als eine regelmäßige, wenn auch nur aus der Not geborene, Inftitution ber societies. Dieje "Konferenz" selbst, die vom 25.—27. Juni 1744 in der Foundery tagte, ist zwar die erste in der Reihe der "jährlichen Konferenzen", die jest der Central-Verwaltungskörper des wesleyanischen Methodismus sind; aber um so nötiger ist es, daß man ihren eigenartigen Charafter, ben Charafter, ben fie mit ben Ronferenzen ber nachften 40 Jahrzehnte noch teilt, recht erkenne. Bezeichnend ist, daß der Titel der Protofolle (Minutes) biefer Ronferenzen in ben von 3. Besley felbft beforgten Drucken lautet: "Minutes of several conversations between the Rev. Mr. John and Charles Wesley and others," und J. Wesley felbst erzählte auf der Konferenz von 1766: "Im Jahre 1744 schrieb ich an einige Geistliche (vier außer den Wesleys tamen) und "In Juste 1744 further ich un einigt Schlacht (ohrt auget ven 25esters innen) ind as an alle, die mir damals als Söhne im Ebangelium dienten (d. h. die vier damaligen "assistants") und sprach ihnen den Wunsch aus, daß sie in London mit mir zusammen-treffen und mir Rat geben sollten über die beste Methode, das Wert Gottes zu sördern" u. s. w. (Min. I, 61). Die Konferenzen waren lediglich Beratungen Weslehs mit den Mitarbeitern, beren Rat ihm wert war. Daher sind auch später gar nicht alle Laien-50 Reiseprediger zugezogen. "Als ihre Zahl wuchs," sagt J. Westen jelbst (Min. I, 61), "sobaß es weder nötig noch zwedmäßig war, sie alle einzuladen, so schrieb ich eine Reibe von Jahren benjenigen, mit benen ich ju konferieren wünschte, und biefe allein kamen an ben verabredeten Ort." Die ganze Bewegung ward durchaus monarchisch (arbitrary, Min. I, 62) von J. Wesley geleitet, und auf der Konferenz von 1766 (in Leeds) hat 55 J. Wesley unter offenster Aussprache hierüber und über die ältere Geschichte jede Ein-schräntung bieser seiner Stellung durch eine Umgestaltung ber Konferenz weit von sich gewiesen (Min. I, 60 ff.). Die dritte Konserenz, 1746 in Bristol gehalten, ist erwähnense wert, weil hier zuerst die Teilung des ganzen, inzwischen erweiterten Arbeitsgebietes m [fieben] Circuits (Begirke) hervortritt (Min. I, 33). Unter ben Laien-helfern (assistants) 60 werden im nächsten Jahre (Min. I, 37 f.) diejenigen, welche nur an einem Orte belfen

(assist chiefly in one place), von den übrigen, also von denen, die an den Reise predigten fich beteiligen, unterschieden; 1749 wird unter ben letteren einer mit der Aufsicht über einen Circuit und bie "übrigen Prediger" in ihm beauftragt, und auf diefe jicht über einen Circuit und die "übrigen Prediger" in ihm beauftragt, und auf diefe beauffichtigenden Prediger (welche die Stellung der späteren superintendents hatten) ward nun der Name der assistants beschränkt (Min. I, 44; vgl. 708): sie waren s vor den übrigen Gehilfen (helpers) oder "Reisepredigern" (travelling oder itinerant preachers, so nachweisbar zuerst 1755, Min. I, 710 und dann stehend seit der Zeit, da nach 1749 zuerst wieder Prototolle von den Konferenzen erhalten sind, b. h. seit 1765, Min. I, 48) die "Alstenten" J. Wesleys, verpflichtet, alljährlich einmal mit ihm ihren Circuit zu bereisen (Min. I, 44 11). Auf der letzen Konferenz des Abschnittes, den wir 10 hier umspannen, der in London 1770 gehaltenen, waren es der Circuits 50 geworden, Amerika erscheint hier zuerst in ihrer Reiche; die Bahl der society-Witglieder ward auf 29 406 angegehen: die Rabl der Reiserweiser ist mehr als obwelt in arch als die ber 29406 angegeben; die Zahl der Reiserrediger ist mehr als doppelt so groß als die ber Circuits; Probeprediger ("admitted on trial") werden erwähnt, ebenso ein Prediger= sonds, und die Fürsorge für Predigerwittven ist eine längst wohlgeordnete Sache (Min. I, 18 89-96). Wie dies alles geworden war, tann hier nicht versolgt werden. Aber die Frage drängt diesen wohlgeordneten Organismus gegenüber sich auf: Stand er wirklich, wie oben gesagt ist (S. 766, se ff.), in nerhalb der Riche? — Ebenso zweisellos, wie etwa jett bei uns die Berliner Stadtmission mit ihren Theologen, Belsen, Anstalten und Einrichtungen. Reiner der methodistischen [Laien=]Prediger verwaltete die Salramente; 20 bie Predigten, Die in methodiftischen Versammlungshäufern und im Freien gehalten wurden, vie previgien, die in megboinnigen Verlammungsgaugern und im greten gegatten burden, fielen (von den Gottesdienften, die Charles Besley seit 1761 in London hielt, abgeschen) nicht in die "Kirchenstunden"; die Mitglieder der methodistischen societies galten, soweit sie nicht sin relativ geringer Zahl] der Hertunkt nach Diffenters waren, als Glieder der Staatskirche, wurden gehalten, ihren Sonntag-Morgengottesdienst zu besuchen (noch 1768; 25 Min. I, 82), und waren, abgeschen von den Fällen, wo die Wesleys an methodistischen Versammlungsorten das Abendmahl austeilten — Charles Wesleys Millen auf die Kommunion in der Staatskirche angemiesen. Dach dies war nicht werigen in der methodistischen Gein ber Staatstirche angewiesen. Dag dies von nicht wenigen in ber methodistischen Gemeinschaft als ein Übelstand empfunden ward, ist begreiflich. Vornehmlich mußte es die 30 Prediger brücken. Schon in ben funfziger Jahren barf man fich biefe ber Mehrzahl nach nicht mehr als folche Bilbungs-Laien denken, wie John Nelson 1741 es war. J. Wesley hat fich ftets bemüht, auch diejenigen, die von haus teine Bilbung mitbrachten, zu eifrigem Studium anzuspornen; seine "Christian library" (1749—1755, 50 handliche Bändchen; bgl. Tyerm II, 65 ff.) gab ihnen, wie andern, eine Auswahl der besten praktisch-religiösen so Schriften, zumeist in verfürzter Gestalt, und unermüblich versorgte er sie und andere seiner Anhänger, die dergleichen brauchen konnten, mit Handbüchern über die verschiedensten Wiffensstoffe. War es nun nicht für die Prediger, die an "Amtserfahrung" mit den Geistlichen der Staatskirche es aufnahmen, und in Bezug auf theologische und allgemeine Bildung wenigstens zum Teil nicht tiefer ftanden als einzelne Geistliche und allgemeine Bildung wenigstens zum Teil nicht tiefer ftanden als einzelne Geistliche in der Staatskirche 40 und gar manche bei den Diffenters, eine entsagungsvolle Arbeit, jahrelang nur halb die geistlichen Amtspflichten auszuüben? Man begreift, daß manche absprangen; man wundert sich nicht, daß 1760 während J. Wesleys Abwesenheit in Irland drei Prediger in Nor-wich das Abendmahl auszutellen begannen (Tyerm. II, 381 ff.); man versteht es, daß J. Wesley sich bemüchte, für einige feiner Prediger die Ordination zu erlangen — es war 45 verschense, nur Martielb der ihn 1762 umfahr und Michael und Michael um Antivisient 3. Wester sich verletzenen Rechteren verletzenen verletzen v hochfirchliches Denken verlegenden] Beratungen ber Sache auf ben Konferenzen von 1755 und 1756 feft, daß eine Separation von der Kirche, gleichviel ob fie berechtigt oder un= berechtigt sei, keinesfalls zweckmäßig sein würde (6. Mai 1756, II, 313), und auf der Ronferenz von 1768 mahnte er: "Endlich laßt uns uns zur Rirche halten . . Die, welche die Kirche verlassen, verlassen die Methodisten. Der Klerus [ber Staatskirche] kann Die. 55 uns nicht von unferen Brüdern trennen, bie Diffenter-Geiftlichen tonnen es und thun es. Deshalb vermeidet forgfältigft alles, was irgendwie dahin führen tann, die Menschen von ber Kirche zu trennen" (Min. I, 82).

6. Die äußere Geschiche des wesleyanischen Methodismus in den nächsten 14 Jahren 80

(1770—1783) bedarf hier einer Darstellung nicht. Die Gemeinschaft blieb, was fie war, und wuchs wie bisher; am 1. November 1778 wurde bie große City-Road-Chapel in London eröffnet (1. November 1778. IV, 132 f.); die Bahl der Mitglieder in England, Schottland und Frland ward auf der Konferenz von 1783 auf 45 995 angegeben (Min. 5 I, 163); die Feindseligkeiten ließen nach, selbst Bischöfe bezeugten gelegentlich dem J. Westev Hochachtung und Wohlwollen, Kanzeln der Staatskirche öffneten sich ihm wieder; und als J. Besley in seiner "Calm address to our American colonies" 1775 und einigen anderen kleinen Schriften, die ihr folgten (Tyerm. III, 186 ff.), den Bunjchen des englischen Batriotismus im Gegensatz zu benen der aufftändischen Amerikaner Ausbruck 10 gab, gewann er sogar eine gewisse Popularität. Für die inn ere Entwickelung des Metho-bismus aber sind diese Jahre von großer Bedeutung gewesen ihr albeinstichten (1770 his on 1777) transte der von großer Metholismus und einstichten (1770 bis ca. 1777) trennte ben westevanischen Methodismus von dem calvinistischen, und die Kreise des letzteren begannen bald danach sich aufzulösen. — Der "calvinistische Streit" ist vielsach (z. B. von Jacobb I, 150 und noch entschiedener von Schöll in der 15 2. Aufl. dieser Encyclopädie IX, 697) mit "antinomistischen" Regungen in methodistischen Areisen in Zusammenhang gebracht worden. J. Wesleys Auftreten gegen die Prädestina= tion und für ein werkthätiges Christentum auf der Konferenz von 1770 erscheint dann durch antinomistische Gefahren bedingt, der caldinistische Streit als Ende einer inneren Krifis im Methodismus. Diese Betrachtung halte ich für irrig. "Antinomistische" ober mp= 20 stisch-libertinistische Tendenzen haben in der englischen Erwedung des 18. Jahrhunderts freilich ebensowenig gesehlt, wie in irgend einer andern, älteren oder jüngeren. Bon einem "frommen" Libertinisten in Birmingham, ber es nicht nöter undern, alteren voer sungeren. Son einem "frommen" Libertinisten in Birmingham, ber es nicht nötig zu haben meinte, Methodist zu werden, erzählt J. Weslety schon 1746, daß er ihm gegentüber sogar sein Recht auf alle Frauen, wenn sie einwilligten, behauptet habe (23. März 1746. II, 11), und er fügt 25 hinzu, daß ein gewisser Ball Uhnliches in Dublin behaupte. Auch im Methodismus selbst machten solche Gedanten sich gelegentlich geltend: James Weatley (vgl. Tyerm. II, 121 schon vußte, ward im Juni 1751 burch die beiden Wesleys suspendiert, weil sein Werten wußte, ward im Juni 1751 burch die beiden Wesleys suspendiert, weil sein und vom Verseinen schon hette (28. Status 1. II. 2017). Benehmen gegen Frauen Argernis gegeben hatte (8. Juli 1751. II, 227); — er ward 30 bann ein großer Prediger auf eigene Hand in Norwich, man baute ihm ein Tabernatel, aber 1756 wurde er arger Verbrechen fezueller Art überführt, entwich eine Beit, tebrte aber nach Norwich zurüch und predigte wieder, bis er die Stimme verlor und bald banach [in Briftol] ftarb. Auch ber mehrfach genannte Thomas Marfield (vgl. oben S. 771, 23 ff.), ber in London wirkte, und ein 1758 bekehrter früherer Unteroffizier George Bell, ber De-85 thodift geworden war und seit 1762 in London auf eigene Fauft Meetings für Bolltom-mene hielt (vgl. Tyerm. II, 432 ff.), wurden von J. Wesley des theoretijchen "Antinomismus" beschuldigt ; - bei Bell war's reiner Enthusfasmus 3. T. chiliastifcher Farbung, bei Marfield eine Uebertreibung ber Bolltommenheitslehre, die manche Schwärmerei ertrug und ein starkes prophetisches Selbstbewußtsein einschloß (vgl. Journal 1. November 1762 40 bis 23. April 1763. III, 113—124). Bell, bem es nicht an Anhängern unter den Lon-boner Methodisten sehlte, ward am Vorabend des Tags, da er den Weltuntergang erwartete (28. Februar 1763), einiger Polizeivergeben wegen verhaftet, hat noch lange gelebt und als politisch raditaler Reformer geendet (Tyerm. II, 441); Marfield trennte sich seit dem 23. April 1763 mit etwa 200 Anhängern von Wesley und hat noch 20 Jahre als 45 felbstiftändiger Erweckungsprediger in London gewirkt, schließlich persönlich mit J. Wesley wieder ausgesöhnt: J. Wesley predigte am 2. Februar 1783, weil M. frank war, in feiner Kapelle (1. Februar 1783. IV, 232). Es gab also "antinomistische" Regungen. Uber J. Wesley ist ste berartigen Gedanken gegenüber ebenso sicher und klar, als entschieden gewesen (vol. die treffende Bemertung in der Form of discipline 1797, Minutes 50 I, 676 f.); Phil 2, 12 hat ihm stets neben Rö 3, 28 gestanden, in Luthers Urteil über ben Jakobusbrief hat er sich nie finden können, und Luthers "von der Mystik infizierte" Außerungen über bas Gesetz im fürzern Galaterkommentar waren ihm ichon 1741 ärgerlich (25. Juni 41. I, 296). Und gerade vor 1770 haben antinomistische Frungen ihn nicht befümmert. — Ein Zusammenhang anderer Art mag zwischen ben antinomistischen Wirren 55 und bem calvinistischen Streite vorhanden gewesen fein; boch wage ich es taum, bieje Bermu= tung auszusprechen, weil ich fie nicht im Detail prüfen kann. Weatlet wie Marfield find felbst ft än dige Erweckungsprediger geworben, und wenigstens bei Marfield ist offendar fein erstarktes Selbstbewußtfein der Hauptgrund der Lennung von J. Wesley gewesen. Ebenso sind unter 3. Desleps Gegnern im calbinistischen Streit mehrere gewefen, bie in 60 felbstftandiger Erwedungsthätigteit neben ben Wesleps standen: Laby Huntingdon

hat man die "Methodistenkönigin" genannt, — vielleicht wäre sie es gern gewesen, jeden= falls war fie bas Centrum einer der Organisation J. Wesleys gegenüber selbstständigen Bewegung; Rowland Hill (23. August 1744 bis 11. April 1833; vgl. DNB XXVI, 411), ein Sobn des aleichnamigen Baronet, neben seinem Bruder Richard (6. Juni 1732 bis 28. November 1808; DNB XXVI, 406 f.) einer ber haupt-Rufer im calbinistischen Streit, 5 28. Rovember 1808; DNB XAV1, 400 [.) einer der Haupi-sturjer im caubinipigen Siten, 5 hat, obwohl er nur Diakonatsweihe erhalten hatte, von cs. 1769 ab bis an seinen Tod als selbstftändiger Erweckungsprediger gewirkt, in Wotton und (1783) in London wurde ihm eine Kapelle gebaut, zwijchen beiden teilte er seine Arbeit. Auch die zwar an dem Streit weniger beteiligten, aber auch "calvinistisch" gesinnten und mit Rowland Hill wie mit der Gräfin Huntigdon bestreundeten anglikanischen Sohn Berridge (vgl. 10 oben S. 766, 26), Henry Venn (2. März 1725 bis 24. Juni 1797; DNB LVIII, 207 f.) und William Ramaine (25. Seitember 1714 his 26. Juli 1795; DNB XLIX 1758-1778) Billiam Romaine (25. September 1714 bis 26. Juli 1795; DNB XLIX, 175a-177a) find Führer ber Erwedung in ihrem Kreise gewesen; John Berribge hat auch Felbpredigten gehalten. Man darf eben nie vergeffen, daß die methodiftische Bewegung als innertirch= liche Erweckungsbewegung sich geltend machte zu einer Zeit, da teils ihre eigenen An= 15 regungen, teils verwandte Einwirkungen (vgl. oben S. 752, 34 u. S. 760, 22 ff.) eine allgemeinere Erwedung ins Leben gerufen hatten. Hört man nun, wie der heftigste der Gegner Wess-levs im calvinistischen Streit, August Toplady, Pfarrer in Broadhembury (4. November 1740 bis 14. August 1778; DNB LVII, 57b—59a), der einst (1758) durch einen Wess 1740 bis 14. August 1778; DNB LV11, 570-59a), der einst (1758) dutra einen 2885-letanischen Reifeprediger bekehrt war (Tyerm. II, 315), John Wesleys "Papstum" friti- 20 fiert (Tyerm. III, 139); hört man Berridge scherzen, es handle sich im Streit um "Papst Johann oder Bäpstin Johanna", d. i. die Gräfin Humut darüber, daß J. Wesley die Erwedungsbewegung immer mehr unter seine recht autofratische Leitung bekam, bei dem calvinistischen Streite beteiligt war. Und eine Wirkung des Streites ist jedenfalls die ge= 25 wessen, daß Wesley die Oberhand behielt auch in dem Sinne, daß die von ihm sich tren-menden Getwardengesseise in Schlittenden die die bei sich wicht au halten nenden Erwedungstreife in ber Selbftftändigkeit, bie fie behaupteten, fich nicht zu halten vermochten, sondern mehr oder weniger schnell zerflossen. — Der Streit selbst begann als Toplaby, welcher der Gräfin Huntingdon nabe stand, 1769 zwei Trattate zu Gunsten der strengen Prädestinationslehre publiziert hatte, von denen einer nichts anderes war als 80 eine freie Übersezung einer Schrift des Hieronymus Zanchi (vgl. den A.). Obwohl ein mit J. Wesley sompathisierender Geistlicher der Staatstirche (Walter Sellon) diese Schriften nicht unwidersprochen ließ, griff J. Wesley selbst ein: er publizierte zu Beginn des Jahres 1770 einen Traktat: "Was ift ein Arminianer?" und gab in einer zweiten Schrift einen karikierenden Auszug aus der von Loplady übersetten Schrift Zanchis (Tyerm. III, 81 f.). 35 Toplady antwortete in einem offenen Briefe voll gehästiger Antlagen, den Westey un= erwidert ließ. So lagen die Dinge, als am 7. August 1770 die jährliche Konferenz in Lonbon zusammentrat. Unter Anknüpfung daran, daß man schon auf der ersten Konferenz wind schnen auf unter kunnteging vann, dag man soch auf der ersten schnetenz im Jahre 1744 sich vor "zu ftarker Hinneigung zum Calvinismus" gefürchtet habe (Min. I, 3 qu. 17), ließ J. Wesley hier die prädestinatianische Frage aufs neue erörtern und 20 nahm Aussührungen gegen solch ein disheriges Hinneigen zum Calvinismus auch in das gedruckte und alsbald publizierte Protokoll auf. Nach einem Hinweis auf die Notwendig= keit der Treue (Le 16, 11) und die Notwendigkeit des "Arbeitens" (koráceove Jo 6, 27) hieß es hier: "Wir haben es als Grundsatz angenommen, daß ein Mensch nichts thun könne, um gerechtsertigt zu werden. Nichts kann unrichtiger sein. Wer weise twich thum könne teine bei Gott Ennabe 45 au finden wünscht, muß vom Bösen laffen und Gutes zu thun lernen. Wer Buße thun will, soll Werke thun, die zur Buße passen (Mt 3, 8: Bring forth therefore fruits meet for repentance). Wenn es aber nicht nötig wäre, um Gnade zu finden, weshalb foll er sie dann wirken?" Wenig später wird dann gesagt: "Heißt das nicht, daß wir durch Werke gerettet werden? — Nicht durch das Verdienst ber Werke, aber durch Werke als so Bedingung" (but by works as a condition; Min. I, 95 f.). Dies Protokoll regte einen Sturm der Entrüftung an unter den calvinistisch gesinnten Methodisten. Lady Huntingdon sah ben articulus stantis et cadentis ecclesiae negiert, ließ J. Wesley wissen, daß er nie wieder in einer ihrer Kapellen predigen solle, und forderte von allen Lehrern an ihrem Seminar in Trebecca eine Erklärung gegen J. Besleys Ausführungen. Bie einer 55 ber Lehrer, Joseph Benson, so nahm infolgebeffen auch ber Leiter, William Fletcher, seine Entlaffung, und der Fortgang der Dinge rückte diefen eblen Mann so in Border-grund, daß zunächst seine Bersonalien hier mitgeteilt werden müssen. Guillaume de la Flechere war 1729 in Nyon am Genser See geboren und hatte, von anderen dazu bestimmt, in Genf Theologie zu studieren begonnen, als ihn Borliebe für den Beruf seines 60

Baters, ber Offizier war, aus der Bahn warf: er entwich nach Liffabon, um von dort mit einer Schar von Landsleuten im portugiefischen Dienst nach Brafilien ju geben. Ein Unfall hielt ihn zurud, als das Schiff [das unterwegs unterging] ausfuhr. Auch eine Anftellung in hollandischem Dienst zerschlug sich. Bei einer Besuchereise in England blieb 5 er bann bort hängen, und ward zunächst Erzieher im Hause bes Thomas Hill, Esq., in Tern Hall, Shropshire. Unter bem Einbruck methobistischer Predigten entschloß er sich bann (1755) in England, das ihm lieb geworden war, Geistlicher zu werden. Seine naben Beziehungen zu ben Mesleys, vornehmlich zu Charles, haben ihn, als er die Weihen er= halten hatte, doch nicht in deren Reihen hineingezogen: er nahm 1760 die Kfarre Madelev 10 an (weftnordweftlich von Birmingham) und ift bis an feinen Tob (14. August 1785) in biefer Stellung geblieben. Seine Aflichten in dem [ziemlich weit entfernten] Seminar von Trevecca (feit 1768) gingen nicht weiter, als feine Beit es ihm erlaubte; bie Doppelarbeit aber griff ihn um fo mehr an, je treuer er sein Pfarramt verwaltete. Seine schwache Gesundheit nötigte ihn 1777 eine Zeit lang in seiner Heimat Erholung zu suchen. Als 15 er 1781 zurücktehrte, schien er so gekräftigt, daß er sich zu verbeiraten wagte. Seine Gattin ward Miss Mary Bosanguet, die selbst in der methodistischen Arbeit gestanden, ein Waisenhaus en miniature in Leptonstone eingerichtet hatte (Tyerm. II, 517; "It is exactly pietas Hallensis en miniature", schrieb J. Wesley am 1. Dez. 1764 [III, 191], als sie ihm davon erzählt hatte). Das Glüct dieser Ehe hat nur vier Jahre gedauert; 20 Fletcher ift 1785, erft 56 Jahre alt, gestorben. Nur wenige Jahre (1770-77 u. 81-85) hat er als einer ber Treuesten J. Wesleys neben ihm gestanden. Dennoch ist's berechtigt, baß die Methodisten diesem vielseitig verehrten Manne, dessen ganzes Wesen durch sein Christentum in seltenem Maße geadelt war, ein besonders dankbares Gedächtnis bewahren: er ist ihr ebenso gludlicher als geschidter haupttämpfer im calvinistischen Streit geworden. 25 Auf ben Plan rief ihn ein Cirtularschreiben Balter Shirleps, eines Neffen und Raplans ber Gräfin Huntingdon, ein Schreiben, in bem Shirley feine calvinistischen Gesinnungsgenoffen aufgefordert hatte, in Briftol während der nächsten wesleyanischen Konferenz, die im August 1771 bort tagen sollte, ju einer Gegenbemonstration gegen bie Härefien bes letten Prototolls sich einzusinden. Fletcher schrieb nun in funf offenen Briefen an Shirley 20 eine "Vindication of the Rev. Mr. Wesleys last Minutes" und schidte bas Manustript an Wesley, noch ehe in Bristol zwischen diesem und Shirley samt seinen 7 ober 8 Gefinnungsgenossen, die mit ihm erschienen waren, eine Verständigung erfolgt war, bei der Westley den Wortlaut des Prototolls von 1770, als nicht hinreichend erwogen, aufgegeben hatte (Tyerm. III, 100). J. Beslet publizierte Fletchers Schrift bennoch, Shirley re-so plizierte und rief so Fletchers zweiten "Chek to Antinomianism" hervor. Dann traten bie beiden oben genannten Brüder Hill an Shirleys Stelle auf den Kampsplatz; fie regten Fletchers britten "Chek to Antinomianism" an. Die weiteren Schriften brauchen nicht verfolgt zu werben. Auch Berribge nahm an bem Streite teil. Der beftigste Begner 3. Wesleys blieb Toplady; 1776 noch hat sich Fletcher auch gegen ihn gekehrt. 3. Wesley 40 felbst griff erst 1773 mit mehreren kleinen Schriften in den Streit ein, und noch auf der Ronferenz von 1776 sprach er scharf gegen die Calvinisten, tabelte auch ihr Bochen auf ihr "Drdiniertsein, ihre Bildung, ihr College, ihre gnäbige Frau-" (Min. I, 126). Seit 1777 schlief dann der Streit ein. Man sagt auf methodistischer Seite gern, der Streit habe dem ichter dann der Streit ein. Dan jagt auf methodistiger Seite gern, der Streit gade dem Prädestinatianismus den Todesstoß gegeben. Im westehanischen Methodismus haben is freilich seitem und auch in folge des Streites "Hinneigungen zum Caldinismus" allen Boben verloren; die monatliche Zeitschrift, die Westeh von 1778 an die an seinen Tod herausgab, trug den Titel "The Arminian Magazine". Auch in der Kirche von Eng-land ist prädestinatianische Anschauung seitdem selten getworden. Aber Fletchers vornehme und doch energische Bolemit in allen Ehren, — der Prädestinatianismus hätte sie über so standen, hätte es ihm nicht sonst an Lebensluft geschlt. Aber in der einglichen Staats-weich währlichen Under Staats firche prävalierten längst "arminianische" Tendenzen, und bie Gruppe des innerfirchlichen Methodismus, bie infolge des Streites sich nun ganz der Gemeinschaft mit den Besleps entzog, war nicht banach angethan, großen Einfluß zu üben. Es war nur der Kreis der Gräfin Huntingdon, um den es sich handelt. Weitere abgrenzbare Spuren seiner 55 Wirtsamkeit hatte Whitefield in England nicht hinterlassen. Denn die calvinistisch methobiftische Bewegung in Bales war eingeschlafen: Hovel Harris war in feiner gurudgezogenheit 1773 gestorben, Rowland hatte 1763 aus der Kirche von England ausscheiden müssen und wirkte [bis an seinen Lod, 1790] in dem Kreise, dessen Mittelpunkt die ihm von seinen Anhängern gebaute Rapelle war, als Dissenter ohne wesentlichen Einsluß auf 60 die Staatskirche. Der Kreis der Gräfin Huntingdon war noch 1777 nicht klein, und

opferwillig, wie sie war, wäre die Gräfin bereit gewesen, immer neue Rapellen zu bauen, immer neue "Rapläne" anzustellen, solange ihr Vermögen ausreichte, — wäre ihr nicht burch die Organe der Staatskirche ein Strich durch ihre Rechnung gemacht. Als sie 1779 eine große, von einem Konsortium gebaute Rapelle in den Spa-Fields (jest London S.E.) gekauft hatte und zwei ihrer "Rapläne" dorthin seste, kam die Frage nach der Begrenzt= 5 heit ihres Abelsrechtes in Bezug auf die Anstellung von "Raplänen" zu richterlicher Entscheidung. Die Rapelle in den Spa-Fields ward nicht genehmigt, die Bischöfe weigerten bie ihnen von der Gräfin zur Weihe präfentierten Theologen ihrer Schule zu ordinieren; Gräfin huntingdon mußte fich darein fügen, daß ber Gottesdienst der Kirche von England nur an genehmigten Rultstätten und nur von autorisierten Personen geleitet werden sollte; 10 fie stellte sich (1783) unter ben Schutz ber Toleranzatte: als Stätten für Diffenter-Gottesnie freute fung (1783) unter ven Schutz ver Sverenigatte: als Statten pur Ottpenter-Soties-bienft mußten die Rapelle in den Spa-Fields und andere Rapellen der Gräfin geduldet werden. Das entschied über die Stellung all der Kapläne der Eräfin, bezw. der ihr sonst nahestehenden Theologen, die zugleich Pfarrer in der Staatskirche waren, wie William Nomaine, Henry Venn, John Verridge u. a. Sie lösten ihre Verbindung mit der Gräfin, 15 wenn sie auch ihr Wirken mit Interesse zu verfolgen fortschuren. So islosiert, haben die se calvinistischen (z. T. sehr gemäßigt calvinistischen) Methodisten innerhalb ihres Kreises zwar sitz die allegmeine Erwertung in der Gieben über werden der geschan und ihren und i für die allgemeine Erwedung in der Kirche nicht wenig gethan — von ihnen und ihren für die allgemeine Erweatung in der Rirche nicht wenig getgan — von ihnen und ihren Gesinnungsgenossen von England ausgegangen —; aber spezifisch calvinistische Gedanken traten in 20 vieser kirche von England ausgegangen —; aber spezifisch calvinistische Gedanken traten in 20 vieser kirchlichen Erweatung in dem Maße mehr zurück, in dem die Schranken gegenüber den Diffenters für sie siehen. Auch nicht alle übrigen Freunde der Gräfin können der "Lady-Huntingdon-Connexion" zugezählt werden, die seit dieser Beit eine abgrenzbare Dischertergruppe ward: nicht genehmigte Kapellen, da, ebenso wie in den Kapellen der Gräfin, der Gottesdienst genau nach anglikanischer Tradition verlief, sind auch unabhängig 25 von bem ihre Connexion birigierenden Einfluß ber Gräfin begründet worben von folchen ihrer Gefinnungsgenoffen, die in der Staatsfirche einen Platz weber hatten noch fanden. Kapellen berart waren die Rirchen Rowland Hills (oben S. 775, 7). Daß in späterer Beit, da auch die Staatsfirche neue Rirchen für die gewachsienen Städte zu bauen begann, die Spur solcher Rapellen, sowie die ber ihnen lose angeglieberten Gemeinden sich verlor, so ist begreislich. Einzelne Gemeinden "independenter Methovisten" mögen in solchen Ge-meinden ihren Ursprung haben (Blunt S. 323b). Die eigentliche "Lady-Huntingdon-Connexion" hat ein ähnliches Schicksal gehabt, wie jene isolierten Rapellen. Beim Lobe ber Gräfin (1791) erbte ein Romite bie Rapellen und bas Seminar in Trevecca. Die Zahl derer, die damals den Gottesdienst in den Kapellen besuchten, war noch ziemlich 25 Allein der gräflichen Freikirche fehlte der Staatskirche gegenüber ju febr bie Eigengroß. groß. zutem ver graptiopen Freitunge fehlte ver Staatstinge gegenwoer ju jehr die Eigen-tümlichkeit, um die Hörer ihrer Prediger in größerer Jahl aus der Staatskinche herüber-zuziehen. Infolgedessen fehlte auch ein innerlich zusammenhaltendes Einheitsband. Das Seminar, das 1792 nach Cheshunt in Herfordshire verlegt wurde, ward eine — immer unbedeutender werdende — Pflanzschule für Geistliche "independenter" Gemeinden, und 20 im Law-church party der Staatskirche und an die Kongregationalisten die haupt-masse ihres hiefern die Schachen Schare 1951 zöhlte sie wir 19150. Wieslichen maffe ihres früheren Bestandes abgegeben. Schon 1851 zählte fie nur 19159 Mitglieder bei 101 Rapellen; und einen Zusammenhang haben bie wenigen noch bestehenden Gemeinden so gut wie gar nicht.

7. John Wesley hat die Zeit der Lady-Huntingdon-Connexion nach dem Tode der Gräfin nicht mehr erlebt; die Gräfin (gest. 17. Juni 91) hat ihn drei Monate überlebt. Haben die glücklicheren Anfänge der Connexion ihn neidisch gemacht auf die Selbstzfrändigkeit, welche die Gräfin erlangte, und auf die Möglichkeit von Ordinationen, welche diese Selbstständigkeit mit sich brachte? — An sich wäre dies sehr begreiflich gewessen. Denn so die Scharen der Methodisten wuchsen mit jedem Jahre; aber die Zahl der anglikanisch ordinierten Freunde der Bewegung lichtete sich immer mehr: William Grimschau (vgl. oben S. 766, 26), war schon 1762 gestorben; Charles Wesley hatte längst in die engen Grenzen seiner Londoner Thätigkeit sich zurückezogen; Vincent Verronet, Pfarrer in Schoreham (11. Dezember 1693 bis 9. Mai 1785; DNB XLV, 16b—18a), der seit 1744 mit so 3. Wesleh bekannt und dann bald sein nächster Freund geworden war (Tyerm. I, 512), stand 1783 schon im neunzigsten Jahre; Jetcher siechte sien Tode (14. August 1785) entgegen. Im engsten Kreife der jüngeren Gehilfen 3. Weslecht war une einer, Dr. Toomas Cole (9. September 1747 bis 3. Mai 1814; DNB XI, 247-249), der früher Geistlicher geweslen war, also die anglikanischen Weichen war einer, Dr. Too-

Griechen Erasmus Drbinierten (vgl. oben S. 773, 49) waren nur wenige. Unter diefen Umständen mußte trop des unermüdlichen Reisens, das J. Wesley auch noch im neunten Jahrzehnt seines Lebens (d. i. seit 17. Juni a. St. = 28. Juni 1783) zu leisten vermochte, die Frage der Sakramentsspendung durch die methodistischen "Prediger" immer 5 brennender werden, die "Selbstftändigkeit" unter den Methodisten immer mehr Freunde gewinnen, die Unzufriedenheit in bem Rreife ber Prediger fich fteigern. Sind boch unter ben 249 (von 640) Reisepredigern, die im Laufe feines langen Lebens 3. Besley wieder verlaffen haben, nicht wenige ordinierte Geiftliche in anderen Rirchen geworden (Tyerm. I, 10; bgl. Rigg, Churchm. S. 106). Allein, daß ber Mann, ber bis in fein acht-10 zigstes Jahr hinein die Trennung von der Rirche von England als ein Unglud für feine Methodiften betrachtet hatte, in den letten acht Jahren feines Lebens feine Anficht nicht mehr geändert hat, ist nicht minder begreiflich. Freilich find aus diesen letzten Jahren einige Handlungen J. Westers zu erwähnen, welche eine Verselbstständigung der metho-distischen Gemeinschaft anzubahnen scheinen. Als die amerikanischen Kolonien 1783 ihre 15 Unabhängigteit erlangt hatten, hat J. Wesley, ber ichon 1780 fich vergeblich bemuht hatte, von dem Bischof von London die Ordination eines Predigers für Amerika zu erhalten (bgl. Min. I, 180, 6, 1), für die bortigen zahlreichen Methodisten sich felbst geholfen. In der seit 1746 (20. Februar 46. II, 6) durch Lord King's (gest. 1734) Enquiry into the constitution . . . of the primitive church und (bgl. DNB LX, 308b) durch 20 bas Irenicum von Ebw. Stillingfleet, Bischof von Worcester (gest. 1699), ihm aufgegangenen Uberzeugung, daß Bischöfe und Presbyter wesentlich ein ordo seien und also jo schloß er schon 1780 (Works XII, 137) — dasselbe Recht hätten zum Ordinieren, hat er am 1. September 1784 in Gemeinschaft mit Thomas Cole zwei seiner Prediger als Presbyter (elders) für Amerika geweiht, und am nächsten Tage Cole, der die angli-25 kanische Briesterweibe hatte, burch Handaussegung zum "Superintendenten" für Amerika "aus-gesondert" ("is set apart as a superintendent", sagt das Certifikat, Tyerm. III, 434, bgl. Min. I, 180). Auch eine Liturgie für bie ameritanische Rirche schuf er: fein "Sunday-Service of the Methodists in America" ist eine Berturgung bes anglikanischen Common Prayer Book, die auch die 39 Artikel nicht ungeändert läßt: art. 3. 8. 13. so 15. 17. 18. 20. 21. 23. 26. 29. 33. 35. 36 find ausgelassen, einige andere find leife geändert (vgl. die 25 Artikel bei Schaff, Creeds of Christendom 4. Aufl. III, 807 bis 813 und bei N. Bangs, History of the methodist episc. church I 3. Aufl. Rette-York 1870, S. 167—175). Zu ben ausgelaffenen Artikeln gehört auch ber [36.] de episcoporum et ministrorum ordinatione und in art. 21 (= anglic. 32) redet 85 J. Wesley nicht von der Ehe der episcopi, presbyteri und diaconi, sondern lediglich davon, daß die "ministers of Christ" heiraten dürften. Dementsprechend hatte 3. Wesley auch bei Cokes Ordination absichtlich den Bischofstitel vermieden, war auch unzufrieden, als Cole und ber mit ihm zum "Superintendent" bestimmte, schon in Amerika weilende und dort [von Coke] am 27. Dezember geweihte Francis Asbury (1745-31. März 1816; 10 DNB II, 149) 1787 den vermiedenen Titel annahmen. Aber anglikanisches Empfinden tonnte Cokes Weihe nur als Bijchofsweihe auffassen : selbst Charles Wesley bichtete ein jarlastighes Epigramm "How easy now are bishops made, — by man or womans whim; - Wesley his hands on Coke has laid, - but who laid hands on him?" (Blunt 315a). — Abnlich wie in Amerika, lagen die Dinge in Schottland: ju ber 45 bortigen presbyterianischen Landestirche ftand bie Rirche von England in teinem Berhältnis. Da nun bie ichottischen Geiftlichen vielfach Schwierigkeiten machten, den ichottischen De-20 nun die jodoritigen Genningen dieligas Samterigeetten machten, den igsoritigeett Die-thodiften das Abendmahl zu reichen oder ihnen ihre Kinder zu taufen (Min. I, 193), so entschloß sich J. Wesleh schon 1785, Schottland gegenüber ebenso zu verschren, wie gegen-über Amerika: drei seiner tücktigsten Prediger "sonderte er aus", d. h. ordinierte er, sür 60 Schottland (1. August 1785. IV, 303). Im nächsten Jahre, 1786, folgten zwei weitere Weihen sür Schottland, eine für die weltindische Insel Antigua, eine für Neusundland; 1787 wurden stückt. 26 Weihen die Schottland in Auster die 1784 fiele Urdinationen vorgenommen. Von biefen 26 Weihen, bie J. Wesley seit 1784 sich gestattet hat, bezogen nur die beiden letzten von 1789 und eine von 1788 sich auf England. Von den übrigen 55 23 kann gelten, was J. Wesley 1786 äußerte: "Alles was in Amerika oder in Schott-land gethan ist, ist keine Separation von der Kirche von England" (Min. I, 193). Die erstgenannten drei Fälle aber sind durch solche Erwägungen nicht gedeckt, und der bei den beiben letten Beihen beteiligte James Creighton, ein Geiftlicher ber Staatstirche, verfichert, J. Besley habe dies fein Thun bereut (Tyerm. III, 441 Anm. 1). Er wollte, fo febr so bie Verhältniffe nach der anderen Seite brängten, mit aller Macht die Bewegung in der

Rirche halten. Bielleicht noch beutlicher, als in seiner Zurüchaltung in Bezug auf die Drbinationen, zeigt sich bies barin, daß man der Regel nach bei ber Ansetzung ber methobiftischen Gottesbienste bie "Rirchenstunden" frei hielt: nach 1786 schärfte 3. Besley auf ber Konferenz es ein, Gottesdienst in den Kirchenstunden nur in dem Falle zu halten, wenn 1. der Pfarrer ein notorisch lasterhafter Mensch sei, oder 2. arianische oder gleich 5 werderbliche Lehre predige, oder 3. wenn der betreffende Ort in einer Umgebung von zwei oder drei Meilen keine Kirche habe (Min. I, 193). Daß er 1788 (Tyerm. III, 548) einen dem amerikanischen ähnlichen "Sunday service of the Methodists, with other occasional services" publizierte, kann dem gegenüber, obwohl es J. Westehs Selbstz ständigkeitsgefühl sehr beutlich zeigt, boch nicht schwer in die Wagschale fallen. Noch aus 10 Westehs lehten fahren sind von der und erhalten, in denen er den Gedanken einer Fremnung han der Einste und Erschaten und erhalten, in denen er den Gedanken einer Trennung von der Kirche von England — "I think, the best constituded national church in the world", sagt er 1784 (Min. I, 180, 4) — weit von sich weist (Rigg, Churchmanship S. 94. 97 f. 102); die Frage, wie für seine Kapellen und seine Prediger eine formelle Amtungserlaubnis (license) erreicht werden könne, ohne daß man 15 bas Diffenterrecht ber Toleranzakte in Anspruch nahm, beschäftigte ihn lebhaft (3. November 1787, IV, 387), und noch am 26. Juni 1790 schrieb er einen Brief an einen Bischof, in dem er sich bemüht, dem Bischof flar zu machen, daß es unrecht sei, wenn man die Methodisten hindere, weil sie eine Licenz noch nicht hätten, sie also vor die Wahl stelle, Diffenter zu werden, oder zu schweigen (Works XIII, 137; Tyerm. III, 613). Noch 20 in diesem Briefe vom Jahre 1790 konnte er schreiben: "Die Methodisten sind im großen und ganzen (in general) Glieder der Kirche von England; fie halten all ihre Lehren fest, besuchen ihren Gottesdienst und nehmen teil an ihren Sakramenten". Daß die Dinge nach seinem Lode anders werden könnten, hat sich I. Besley nicht verhehlt; aber er glaubte sich dadurch nicht hindern lassen zu dürfen, in seiner Zeit so zu handeln, wie er 25 es für recht hielt (Min. I, 193: Is it not possible there may be such a separation after you are dead? etc.). Er hat über feinen Tod binaus für feine Gemeinicha alter you are dead? etc.). Er dat not jennen 205 hindus jut jeine Gemeins schaft gesorgt; doch mit einer Trennung von der Kirche rechnen auch diese letztwilligen Verfügungen J. Wesleys nicht. Aber aus einem anderen Grunde bedürfen sie genauerer Besprechung. Die hier in Betracht kommenden Urkunden, J. Wesleys "Deed of decla- so ration" ("Ertlärungsurkunde"; und zwar eine "einseitige Ertlärung", ein sog. Deed-Poll [Min. I, 190 qu. 20]) vom 28. Februar 1784 (Journal IV, 482—490) und sein Brief an die erste Konserenz nach seinem Tobe (d. d. 7. April 1785, Min. I, 242 f.), sind nämlich für die Berfassing des Methodismus von größter Bedeutung geworden. Dieser Bedeutung wegen ist die Tragweite, die ihnen, speziell der "Erklärungsurkunde", zunächst 25 zunächst 25 zunächst 25 zunächst 25 zunächst 26 zunächst 2 urtunde verstehen, so muß man ausgehen von der rechtlichen Stellung der methodistischen Rapellen seit 1746. Die ersten Rapellen — oder vielmehr, wie Wester sie genannt wissen wollte: Predigtfätten (Preaching houses) — waren rechtlich J. Wesleys Eigentum (Tyerm. I, 270 f.). Seit 1746 aber arrangierte J. Wesley die Dinge anders. Er ließ so zunächft für die Rapellen in Bristol, Kingswood und Newcastle, danach auch für alle spä-teren Rapellen, ein "Trust"-Verhältnis eintreten, d. b. ein Verhältnis, "bei dem der Inhaber bes Vermögens gegenüber seinem Auftraggeber (b. h. gegenüber bem, ber bas be-treffende Vermögen ober Vermögensobjekt ihm in "trust" giebt) nur Verwalter fremden Vermögens, nach außen jedoch Eigentümer ist" (Matower S. 278 Anm. 14). Die 45 "Predigtstätten" wurden urtundlich einzelnen Männern an ben betreffenden Orten, einzelnen "Trustees" (7 war die Normalzahl), als Eigentum überwiesen, jedoch "in dem Vertrauen und unter ber Bedingung" (upon special trust and confidence and to the intent), daß sie John Wesley und seinem Bruder, sowie benen, welche sie senben würden, freien Gebrauch bes betreffenden Hauses zum Predigen einräumen und nach dem Tode ber Wess 50 letes ein ober zwei geeignete Männer in ber gleichen Weise bort predigen lassen würden (Tyerm. I, 519 f.; vgl. J. W. Journal 23. Juni 1746. II, 14 u. 14. Juni 1752. II, 254, sowie bie spätere Form des Vertrags Min. I, 214 f.). Später waren die Verträge mit ben Trustees, die "Trust-deeds", so abgefaßt worden, daß den Trustees die Pflicht, nach dem Lode der Wesleys selbst für Prediger zu forgen, genommen (vgl. Min. I, 136 55 qu. 22) und bafür gesagt war, daß nach dem Lode der Wesleys die betreffenden Häuser benen zum Gebrauch zu überlassen, welche "die Konferenz der sog. Methodisten" (the conference of the people called Methodists) bezeichnen werde. Dies hielten J. 28esleps juristische Freunde für ungenügend. 3. Westey ließ sich deshalb auf der Bristoler Konferenz von 1783 beauftragen, eine gerichtliche Urfunde aufnehmen zu lassen, welche eo

eine rechtsgültige Erklärung ber Redetweise "Conference of the people called Methodists" geben follte. Das hat sein Deed of declaration vom 28. Februar 1784 gethan, und zunächft biefem 3weck allein will bie Urtunde bienen. Sie tnupft mit reichlicher "Juriften-Tautologie" (J. W. Journal 8. Juni 1790 IV, 467: villanous tautology of s lawyers, which is the scandal of our nation) an an ben Wortlaut ber bisherigen trust-deeds, weist dann jur Erklärung ber Worte "Conference etc." darauf bin, daß bie Konferenz, seit sie bestehe, die Versammlung der in Gemeinschaft mit und unter ber Aufsicht von J. Wesley stehenden Prediger des Wortes Gottes, der sog. Methodisten= prediger, gewesen sei, die er zusammenberufen habe, um in Gemeinschaft mit ihnen bie fo 10 Zusammenberufenen und die anderen Methodistenprediger für die Benutzung der betreffenden Gebäude zu autorifieren und um die Neuaufnahme neuer Brediger und die Ausstogung Unwürdiger vorzunehmen, wie die Minutes of conference es nachwiesen, und erklärt endlich, folgende 100 namentlich genannte Prediger seien im Sinne der Trust-deeds bie Mitglieder ber Konferenz gewesen und feien es noch. Sie und ihre nach bem nach-15 folgenden Reglement gewählten Nachfolger seien als die Conference of the people called Methodists anzusehen und zwar unter Geltung ber folgenden (15) Bestimmungen : Die Konferenz versammelt sich jährlich [am letten Dienstag bes Juli] (1); sie beschlieft per majora (2); sie füllt zunächst die Eücken weigen Beschluß müssen wieder voll sind, ist die Konferenz beschlußfähig, und bei jedem Beschluß müssen mindestens 40 20 gegenwärtig sein (4); die Konferenz soll nicht weniger als fünf Tage, nicht länger als brei Wochen dauern (5); sie hat nach Aussfüllung der Lücken einen Präsidenten (der zwei Stimmen hat) und einen Setretär zu wählen, die in ihrer Stellung bleiden, die nächste und die Konferenz folgen Genferenz ander Beiden wielt (6); sie Mitter ober [im Falle ber Wieberwahl] eine folgende Ronferenz andere mählt (6); ein Mitglied, bas zwei Jahre ohne Dispens wegbleibt, gilt vom ersten Tage der dritten Konferenz an 25 als ausgeschlossen (7); die Konferenz hat das Recht, von ihrer Mitte ober von der Gemeinschaft mit sich auszuschließen (8); sie hat das Recht, geeignete Bersonen als Brediger in ihre Gemeinschaft (connexion) ober auf Probe zuzulassen (9); niemand soll Mitglied ber Konferenz sein können, ber nicht in Gemeinschaft mit ber Konferenz zwölf Monate Prediger gewesen ist (10); nur von der Konferenz in ihre Gemeinschaft oder auf Probe so Zugelassene bürfen die Rapellen u. f. w. benutzen, und niemand mehr als drei Jahre die felbe, er sei denn ein ordinierter Geistlicher der Kirche von England (11); die Konferenz tann den Ort ihrer Tagung bestimmen (12); behufs leichterer Verwaltung der Rapellen u. f. w. in Irland und sonst außerhalb Großbritanniens tann die Ronferenz eines oder mehrere ihrer Mitglieder mit all ihren Bollmachten dahin belegieren (13); alle Befchlüffe der Ronso ferenz follen in den Minutes of the Conference protokolliert und vom Präsidenten und Sekretär unterschrieben werden; alle so beglaubigten Beschlüssen und nur solche sollen als Hang sich unter 40 hält, oder wenn die Konferenz vei Jahre nicht zusammentritt, gilt sie als aufgelöst; die trustees sollen dann Prediger bestellen (15). — Daß diese nicht als so Verfaffungsgrundlage für bie späte Zutunft, sonbern zur Beseitigung attueller juriftischer Schwierigkeiten getroffenen Bestimmungen burch bie Bezeichnung von nur 100 Konferenzmitgliebern ben neunzig nicht in ihre Bahl aufgenommenen Prebigern tein Mißtrauensvotum geben wollten, wird man J. Wesley (Tyerm. III, 425 f.) gern glauben. Dennoch regte jich Unzufriedenheit, als J. Wesley ber Konferenz in Bristol am 27. Juni 1784 die Cr-st flärungsurtunde vorlegte. Durch Fletchers Bemühungen schienen die vier vornehmlich Un-zufriedenen beruhigt zu sein (J. W. Journal 27. Juni 1784. IV, 273); aber es schien nur so, — sie schieden aus. J. Wesleys ältester Glackson, Introd. zu J. W. Journal von ihnen; er wurde Beschichter ber Staatsfirche (Jackson, Introd. zu J. W. Journal p. 1). Auch unter ben Bleibenden schwand nicht aller Mißmut; man fürchtete, künftig so der Willkür der Hundert preisgegeben zu sein. 3. Wesley hat dem vorgebeugt durch den Brief, den er am 7. April 1785 an die nächste Konferenz nach seinem Tode richtete (Min. I, 242 f.); sein Inhalt wird unten (S. 782, 44) besprochen werden. — Der Lod, mit deffen Rähe ber 81 jährige John Wesley bei Abfassiung seiner Erklärungsurkunde rechnete, bat ihn noch volle sieben Jahre verschont. John Wesley hatte eine vortreffliche Gesundheit; 55 noch an seinem 81. Geburtstage (17. Juni a. St. = 28. Juni n. St. 1784) schrieb er in sein Tagebuch: "heute trat ich in mein 82. Jahr und fand mich ebenso start zum Arbeiten und ebenso geschickt für jegliche förperliche ober geistige Anstrengung, wie ich es vierzig Jahre früher war . . . Ich bin mit 81 Jahren ebenso träftig wie mit 21, aber sehr viel gefunder, weil ich weniger mit Kopsweh, Jahnweh und anderen Umpäßlichkeiten so zu thun habe, die mich in meiner Jugend befielen" (28. Juni 1884. IV, 270). Seit 1785

begann er leife sein Alter zu fühlen (28. Juni 1785. IV, 302), aber noch an seinem begann er leife jem Alter zu juhlen (28. Juni 1785. IV, 302), aber noch an jeinem 83. Geburtstage schreiben, noch das Predigen, noch das Reisen greife ihn an (28. Juni 1786. IV, 321). Im Jahre 1788 ist sein Eintrag einigen Altersleiden zum Trotz in Bezug auf das Reisen und Predigen noch ganz auf den gleichen Ton gestimmt; sein Na- 5 mengedächtnis lasse nach, schreidt er; aber nicht sein Gedächtnis in Bezug auf das, was er vor 20, 40 ober 60 Jahren gehört und gelesen habe (28. Juni 1788. IV, 410). Erst viet August 1789 hessum er ahmahl ahma elles gleichen fich aufrechlich un juhlen (28. Sumi feit August 1789 begann er, obwohl ohne alles Leiden, fich gebrechlich zu fühlen (28. Juni 1790. IV, 470); aber noch im Jahre 1790 reifte er trop feiner 88 Jahre fieben Monat (28. Februar bis 2. Oktober 1790. IV, 460—475). Am 7. Oktober 1790 hielt er feine 10 letste Predigt im Freien, in Binchelsea (7. Oktober 1790. IV, 475); sein Tagebuch schließt am 24. Oktober 1790; aber noch während des ganzen Winters predigte er in London — in Staatskirchen und in der City-Road-Rapelle, neben der er wohnte, und in der Um= gegend. Am 23. Februar 1791 hielt er in Leatherhead, eineinhalb Stunden von London, feine lette Bredigt; am nächsten Lage fcrieb er feinen letten Brief, einen Brief an Bilber= 15 force, mit dem er in der Verwerfung der Sklaverei von Herzen eins war (Tyerm. III, 650). Am Freitag ben 25. Februar begann er zu fränkeln, am Morgen des 2. März ift er, umgeben von mehreren derer, die ihm nahe standen, sanft entschlafen. Auf dem Friedhof ber City-Road-Rapelle fand er fein Grab. Es war am 9. März, morgens zwischen 5 und 6 Uhr, als man ihn bestattete — man hatte den Zulauf der Menschen abschneiden wollen —; 20 blitt, als man ihn verlattere — man hatte den Jutauf der Dieingen ubigineiden wolchen —, " aber mehrere Hunderte hatten trotzbem sich eingefunden, und als Prediger Richardson bei der Einsentung des Sarges, die Worte der Liturgie leise ändernd, sagte: "Nachdem es dem allmächtigen Gott nach seiner großen Barmherzigsteit gefallen hat, zu sich zu nehmen die Seele vieses geliebten abgeschiedenen B at er s" (statt: "Bruders"), brach die große Versammlung in lautes Schluchzen aus. Ein "Bater" der Methodisten war er gewessen. 25 Aber nicht nur ihnen ist er verehrenswert. Seine Fehler — ein gewisses von hörrte, Einertischie und familie und familie Versam von Schluchzen fausen im Angeber im gewisses und son härte, Eigenwilligkeit und herrschlucht — waren die Rehrseite seiner ftaunenswerten Energie, seiner Willensstärke und seiner eminenten praktischen Rlugheit. Dabei war er schlicht und wahr, ohne Furcht und nie ein Anecht der Menschen und der Verhältnisse. An Arbeitskraft und Arbeitsleistung find wenige Menschen ihm gleich gewesen, an Bielseitigkeit der so Bildung und nie erlahmendem Wissensinteresse jucht er unter den Erweckungspredigern aller Zeiten seines Gleichen. Seine Frömmigkeit war von abergläubischen Anwandlungen nicht frei, aber sonst ohne Exzentrizitäten, wahr und warm, fröhlich und doch ernst, allem frommen "Genießen" wie allen Phrasen abhold, aber aufs innigste verankert mit feinen

fütlichen Zielen und heiner Arbeit an sich jehlt. 8a. Eine dunkle Folie, auf der die felbft. 8a. Eine dunkle Folie, auf der die Verhältnisse kohler in Besteps und feine Bebeutung für die methodistischen Generationen nach J. Westeps Lod. Jum Teil freilich sind die Wethodismus gegeben hatte, paßte für eine Gesellsche Lod aft, an verm Spike ein alle 40 Methodismus gegeben hatte, paßte für eine Gesellsche Lod aft, an verm Spike ein alle 40 Mitglieder überragender Mann stand, dem Verhäumen versönlichen Einflusses, aber sie paßte nicht für eine werdende Kirche, die keinen zweiten John Westey in ihrer Mitte hatte. Daneben aber haben persönlicher Ehrgeiz und versönliche Feinhichaften mehrsach eine betrüchende Rolle gespielt. Daß gleichzeitig in den Konferenzprotofollen und Konfer signut, ist auch seinen Lode gebacht hat, fann niemand sagen (Encyl. Brit. XVI, p. 188b). Die Bestimmung der Ertlärungsurfunde, daß der Prässiehen oder Schretärs in 50 ber nächsten sobre sollten bis zur Wahl eines anderen Prässiehen vor Schretärs in 50 ber nächsten oder in eine ber schlichen Konferenz Konferenz "dies bleichen hat, daß ein Nann als stest wieden Brässen und Schretär ber Konferenz "dies bleichen hat, daß ein Nann als stest wieden Schlichen Brässen bei Konferenz steit in eine ber schlichen konferenz", weist m. E. darauf hin, daß 3. Westeh es für möglich gehalten hat, daß ein Rann als stest wieden Schlere Prässen ber Konferenz steit in eine ber schlichen versich konder Schlere Stelle stelle für da schleren zussen für danger Zeit in eine ber schlichen versich zussen versichen weiter schlichen ber Konferenz stellt dangere Zeit in eine besteutende, aber seinlichen Schleren Breissen Berthodismus zusser nächsten 15 Jahre eine bedeutende, aber stenses wiese schlichen Methodismus zuskert dangere Zeit in eine ber schlichen versies schleren Schleren Breissen Berthodismus zussellen Kolle gespielt. — Zwei größe Fragen waren es, die gunächt und für längere Zeit die Entiwicklung bestimmt haben, die Verhäunged

innerkirchliche Gesellschaft bleiben, oder eine Diffenterkirche werden sollte. Die erftere Frage schloß eine Menge von Unterfragen in sich. Westleps Deklarationsurkunde hatte die Kon= ferenz der Hundert an die Spipe des Ganzen gestellt. Doch wer sollte in der Zeit awijchen ben Konferenzen die entscheidende Instanz sein? Und sollten neben den Hundert 5 die übrigen "Prediger", die class-leaders und die stewards der einzelnen societies und die trustees der Kapellen nur die Regierten sein? Wer sollte leaders und stewards und trustees bestellen? Sollten die gewöhnlichen Glieder der Societies nur bie Geleiteten sein, oder sollten auch sie Rechte haben? Wie follten die Fonds (für Pre-biger, für Predigerwittven, für die Schule in Kingswood) verwaltet werden? Wie weit 10 war überhaupt — auf diese Frage lief alles hinaus — die bisherige überall mit dem birekten und indirekten persönlichen Einfluß John Wessleys rechnende Verwaltung unter den neuen Verältnissen verschutzen der Der Beisberige war das Berlangen nach eigener Sakramentsspendung längst verbreitet; die "Selbstftändigkeit" hatte manche Freunde; independentistische Neigungen fehlten nicht; allein von den "Predigern" 15 ober gar nur von den Hundert abhängig zu sein, gefiel vielen nicht. Einer der lautesten Wortführer ber auf volle Selbstitändigkeit ber methodistischen Gemeinschaft (Methodist Connexion) brängenden Rreife und zugleich ein Anwalt minder ariftofratischer Verfaffungsformen war ein junger Prediger in Newcastle, der zu den hundert von Wesley ernannten Konferenzmitgliebern nicht gehörte, Alexander Kilham (1762—1798; DNB XXXI, 102 f.). 20 Von benen die Wesley am nächsten gestanden hatten — Dr. Cote, Dr. med. Whitehead und henry Moore waren nach feinem Testament (Journal IV, 479) bie Erben feines litterarischen Nachlasses —, war Dr. Whitehead, der oben (S. 748, 20) als Verfasser eines Lebens Wesleps genannt ift, ein eifriger Vertreter engsten Zusammenhaltens mit ber Kirche von England, Senty Moore (1751-1844; DNB XXXVIII, 355-57) nahm eine Mittel-25 ftellung ein, und dem Thomas Coke, der gleichfalls zu einem teilweisen Entgegenkommen gegenüber den Wünschen nach kirchlicher Selbstständigkeit geneigt war, aber später (nach dem Scheitern seines Planes einer bischöflichen Ausgestaltung der methodistischen Gemein-schaft nach amerikanischem Muster) in wachsendem Maße eine organische Verbindung der Methodist Connexion mit ber Kirche von England für das 3deal hielt, - diefem sonft 80 ehrenwerten und um die methodistische Miffion hochverdienten Dr. Cole, wird man ichwerlich Unrecht thun, wenn man seine Haltung sehr wesentlich mit burch seinen versönlichen Ebr-geiz bedingt denkt. Entscheidend ward der Vorschlag einer anderen Seniorengruppe, zu ber W. Thompson, der Präsident der ersten Konferenz nach J. Wesleps Lod, gehörte. Sie riet in einem in Halifar vereinbartem Cirkular, da es unmöglich fei, "einen anderen 25 König für Jörael zu wählen", durch die Konferenz die Gemeinschaft so zu regieren, daß die Lucken der 100 nach der Anciennetät ausgefüllt, alljährlich ein neuer Präsident ge wählt und durch Distriktstomites die Berwaltung von einer Konferenz zur andern be-forgt werden sollte (Smith II, 85 f.). Die danach, am 27. Juli 1791, in Manchester zusammentretende Konferenz, ber an 300 Prediger anwohnten, hat in Bezug auf die Ver-40 faffungsfrage sich in den Bahnen des Halifar-Cirkulars bewegt. Indem sie Thompson zum Präsidenten wählte, Dr. Coke und den von Wesley zum "Superintendenten" für England geweihten Alexander Mather also ven von Zverief zum "Superintendenten int Engund getweihten Alexander Mather also überging, entschied sie gegen eine personell-monarchische Leitung der Gemeinschaft. In die Bahnen des Halisge-Cirtulars wies sie bann auch der schung verwähnte Brief Wesleys vom 7. April 1785. Wesley hatte in diesem Briefe darauf 45 hingewiesen, daß einige der Reiseprediger die Furcht geäußert hätten, die Konferenz könne sie von der Predigt in Gemeinschaft mit der Konferenz oder von andern ihrer gegenwar-tiom Warschie unschlichen Dasselle hatte meinschaft wer von der von andern ihrer gegenwartigen Vorrechte ausschließen. Deshalb hatte er die Konferenz gebeten, daß ihre Mitalieder fich nie die Deklarationsurkunde dahin zunutze machen follten, eine Superiorität über ihre Brüber für sich in Anspruch zu nehmen. Die Konferenz erklärte deshalb, daß alle voll-50 rezipierten Prediger (preachers in full connexion) die gleichen Rechte haben follten, wie die Mitglieder der Konferenz (Min. I, 243). Es durften also auch solche, die nicht zu den gesehlichen Hundert (the legal hundred) gehörten, soweit sie abkömmlich waren (vgl. Min. I, 361 qu. 21, 2), der Konferenz anwohnen (vgl. Min. I, 273, 288. 311); bie "gesetlichen hundert" wurden zu einem Ausschuß, der behufs rechtlicher Giltigmachung ss ber Beschluffe existierte, aber nicht allein beriet. Eine interimistisch entscheidende Inftanz to bei Ochann dadurch gebildet, daß man ganz England, Schottland und Frland in 19+2+3 "Distrikte" teilte und die Prediger anwies, für jeden Distrikt in ihrer Gesamt-heit ein district-committee zu bilden und einen Obmann (chairman) für dasselbe zu wählen (Min. I, 249). Dies Distrikts = Komite sollte [als ein Romite der Ron= so ferenz] endgiltig entscheiden je dis zur nächsten Konferenz, und ein Ausschuß aller

Diftritts=Romites follte alljährlich am Ronferenzorte in der Woche vor der Ronferenz ben Blan für Stationierung ber Prediger vorbereiten. Die Babl der Obmänner für bie Diftritt = Romites mußte 1791 natürlich nach ber Ronferenz in ben Diftriften felbst vor= genommen werben, ift aber ichon 1792 in die Konferenztagung verlegt worben (Min. I, 269). — Die erste der oben genannten Fragen hat zuerst die Konferenz von 1792 (in 5 London) angerührt. In der Verlegenheit griff man zum Lose; es entschied gegen eigene Sakramentspendung für das nächste Jahr (Min. I, 273 f.). Selbst die Kleriker der Kirche von England sollte dieser Beschluß binden (ib. 274 u. 270). Auch Gottesdienst während der Rirchenftunden ohne Genehmigung der Konferenz ward unterfagt; — die "kirchliche Partei" hatte Oberwaffer bekommen; Alexander Kilham, der, von einem von 10 Wesley Ordinierten schon 1791 — illegal (vgl. Min. I, 270 qu. 23, 2) — geweiht, feit 1792 in Newcastle das Abendmahl auszudeilen begonnen hatte, und bie zahlreichen Gesinnungsgenoffen, die er in Bezug auf diese Frage hin und her auf methodistischem Gebiete hatte, waren desavouiert. Aber die Entscheidung der Konferenz beseitigte die Frage Gebiete gatte, waren desavoutert. zwer die Englychoung ver sconferenz vereingte die Fruge nicht. Die Ronferenz von 1793 (in Leeds) sah sich verschaft zu einem Entgegenkommen 15 genötigt. Sie betonte, daß Westeh im Leben und Sterben ein Glied und ein Freund der Rirche von England gewesen sei, verscherte, daß die Methodist Connexion mit der Rirche von England gewesen sein volle, gestattete aber Abendmahlsausteilung vergengen Societies, die seinstimmig wünscher (Min. I, 291 f.). Das erregte die Gegenpartei. Die Briftoler Konferenz von 1794 verbot deshalb die Abendmahlsausteilung da, wo ohne- 20 bies die Eintracht gewahrt werden könnte, und schärfte das generelle Berbot des Predigens in "Kirchenstunden" wieder ein (Min. 1, 314). Erst die Konferenz von 1795 (in Manschefter) hat die Streitfrage definitiv entschieden, ohne den Streit damit aus der Welt zu schaffen. Der "Plan of pacification" (Entwurf einer Verständigung), der hier ans genommen wurde, bestimmte, daß das Abendmahl nur gefeiert werden durfe in den Ra= 25 pellen, wo die Majorität der trustees auf der einen Seite und die der stewards und class-pleaders auf ber anderen Seite, und nur in den Gemeinden ohne Rapellen, wo bie Majorität ber stewards und leaders bafür sei (Min. I, 340). Abendmahlsseier an den Abendmahlssjonntagen der Parochialkirche ward verboten (ib.); — Trennung von ber Kirche von England wollte die Konferenz noch jetzt nicht. Aber solche Trennung ift so die Folge dieses Beschlusses gewesen. Nicht sogleich. Die Brazis gestaltete sich nun ver-schieden und blieb eine verschiedene, bis nach einem Menschenalter die eigene Saframentsspendung sich überall burchgeset hatte. Die der englischen Konferenz in eigenartiger Weise (vgl. unten S. 790, s2) affilitierte und subordinierte irische Ronferenz ließ ben Plan of pacification erst 1816 wirksam werben. Aber ichon 1818 lagen die Dinge io, daß der irische 85 Methodift Adam Averell (1754—1847; DNB II, 274), ber als anglikanischer Kleriker 1796 methodistischer Prediger geworden war und der "kirchlichen", konservativen Gruppe angehörte — "Die Methodisten find keine Kirche, sondern eine religious society", so ers , von der Gemeinschaft mit der Konferenz sich trennte und eine Gemeinschaft flärte er — "Primitiver Wesleyaner" gründete, welche die innerfirchliche Stellung des Methodismus ftreng 👩 festhielt. Auch bieje Gemeinschaft richtete fich eine Konferenz ein, Aberell ward als ihr Präfident erwählt und, bis 1841 sein Alter ihn hinderte, immer wieder gewählt; - vielleicht war auch dieje Stellung des Konferenzpräsidenten "ursprünglich weslepanisch" (vgl. oben S. 781, 49). Übrigens haben diefe "Primitiven Beslepaner" Jrlands (die mit den unten zu erwähnenden "Primitiven Methodifien" Englands nicht zu verwechseln find) 1878 45 mit ben übrigen Westepanern sich wieder vereint (Encyc. Brit. XVI, 191a). - Zwei Jahre nach dem "Plan of pacification", auf der wichtigen Konferenz von Leeds (1797), fand dann die Berfassungsfrage ihre für lange Zeit maßgebende Erledigung. Um diefe Erledigung verständlich zu machen, muß ich etwas weiter ausholen, obgleich ich für diefen Erturs die gleiche Nachsicht erbitten muß, die ich oben S. 769, s1 f. in Anspruch nahm. Seit 50 bie Laienpredigt im Kreise ber Methodisten geduldet war, waren die Laien, die als Wess-levs "assistants" (Min. I, 23) wirkten, bezw. — seit 1749 (vgl. oben S. 773, 6) — die assistants und ihre "helpers", wahrlich nicht die einzigen Laien, die predigten. Innerhalb der einzelnen Societies fand sich für das "Ermahnen" oder Predigen seitens der Laien mannigsache Gelegenheit. Selbst Frauen — so Grace Murray (Tyerm. II, 46; 55 vgl. oben S. 768, 5) und andere (vgl. z. B. Tyerm. III, 41) — predigten; ja, Grace Murray war, auch als sie 1749 mit Wesley in Frland reiste, ben Frauenversammlungen gegenüber sein "Genoffe in der Arbeit am Evangelium" (Tyerm. II, 50). Eine prinzipielle Unterscheidung zwischen berufsmäßigen Laienpredigern und anderen Laien, bie predigten, ift bis in die sechziger Jahre hinein nicht zu machen. Auf ber Konferenz von 60

1755 waren nach einer nicht offiziellen Mitteilung (Min. I app. p. 710) unter 63 (rich-tiger 61) gegenwärtigen "Predigern" 34 "itinerant preachers", 12 "half itinerants" und 15, bie als "our chief local preachers" (unfere vorzüglichsten Ortsprediger) bezeichnet werden. Aber biefe Unterscheidung nimmt lediglich auf den Schauplatz der Predigt s Rückficht (vgl. Min. 1747 I, 37: assist chiefly in one place, oben S. 773, 1) und hat mit der späteren begrifflichen Differenzierung der "travelling preachers" (Reise-prediger) und der local preachers nichts zu thun; denn einen Marsielb und einen Alerander Mather finden wir hier unter den local preachers, und doch werden diese damals schon berufsmäßig Prediger gewesen sein, während unter den "itinerants" noch 10 folche waren, die wenigstens zu Zeiten ebensogut eine bürgerliche Nebenbeschäftigung hatten, wie die Gesamtheit berer, die in den societies gelegentlich predigten (bgl. Smith I, 251). Uberdies gaben manche Reiseprediger das Reisen auf und tehrten zu ihrem bürgerlichen Beruf zurück (Tyerm. I, 10). Erst bas Berbot ber bürgerlichen Nebenbefchäftigung für bie "itinerant" ober "travelling" preachers (1768 Min. I, 78 f. und 1770 p. 90) 16 schuf einen berufsmäßigen Laien-Prediger-Stand. "Reiseprediger" ward nun terminus technicus für diefe ausschließlich der Predigt lebenden Laien; und der Terminus hatte fein Recht, weil Wesley die berufsmäßigen Prediger nicht einem Orte, sondern einem Circuit zuwies und bei jeder Konferenz sie neu stationierte, so daß in der Regel nie-mand mehr als zwei Jahre in demselben Circuit blieb. Aber unter den "preachers" 20 blieben während Wesleys ganzer Lebenszeit auch folche mitbegriffen, die innerhalb der societies, in bürgerlichem Berufe ftehend, nebenbei eine mehr ober weniger regelmäßige cleties, in durgerlichem Berufe stevend, nedendet eine mehr oder weniger regelmaßige Predigthätigkeit ausübten. Die "Hundert" der Westevhöhen Erklärungsurfunde waren freilich außter drei Klerikern nur "Reiseprediger"; aber unter den "mehr als 300 Pre-digern", die bei der Konferenz von 1791 sich einfanden (Jacoby I, 199), müffen auch 25 andere, als Reiseprediger, gewesen sein. Die Grenze zwischen Reisepredigern und anderen, die auch "preachers" genannt werden konnten, war noch nicht sicher gezogen und war um so schwerer zu ziehen, weil manche, die "travelling preachers" gewesen waren, später, in bürgerlicher Lebensstellung seschaft geworden, gelegentlich als Prediger an ihrem Orte kommendet wurden (Min L 200 an 201) Orte verwendet wurden (Min. I, 289 qu. 27). Aber bald nach 1791 feste eine prinso zipielle Scheidung zwijchen travelling preachers und local preachers sich durch. Auf der Konferenz von 1793, in deren Protokoll zuerst "local preachers" erwähnt werden, bestimmte man, daß Prediger, die das Reifen aufgegeben haben, nur vier Sabr als "Supernumeräre" geführt werden und daß alle "local preachers" — frühere "travelling preachers" nicht ausgenommen — wie alle Gemeindeglieder [außer ben 86 Reisepredigern] einer Klasse angehören und mit ihr sich versammeln sollten (Min. 1, 288. 289). Der Plan of pacification bestimmte dann, daß das Abendmahl nur verwaltet werden follte von dem "assistant und feinen von ihm dazu bestimmten Helfern" (Min. I, 337), — die "local preachers" find also [wie später auch ausbrücklich gesagt ift, Min. III, 221], von der Satramentsverwaltung ausgeschlossen —; und 1796 wurde das <sup>40</sup> Predigtrecht der local preachers auf den Bezirf, in dem sie wohnten, beschränkt und von ber [generellen] Genehmigung des Superintendenten — so heißen von nun an die assistants — abhängig gemacht (Min. I, 361). Man sieht: wenn auch eine Ordina-tion der "Reiseprediger" nicht vorgenommen wurde — erst 1836 ist sie Reiseprediger (Smith III, 358 ff.) —, ein methodistischer Rierus war doch bereits da: die Reiseprediger bischer bischer und der Rierus war war die von Bezier von Bezier hier bischer Verscher Bezier von Bezier von Bezier von Bezier von Bezier einen Bezier von Bezier 45 bilbeten ihn, die local preachers aber behielten ihren Platz unter ben Laien. Datz man auf der Konferenz von 1793 "den Unterschied zwischen ordinierten und nicht ordi-nierten Predigern abgethan", und den Titel Reverend nicht gebraucht wissen wollte (Min. I, 290), ift nur icheinbar ein Widerspruch gegen bas oben Gesagte, in Birklichkeit eine Bestätigung desjelben. Denn diefer Beschluß tehrt fich gegen Prärogativen ber 50 anglikanisch=geweihten Methodisten, stellt die nicht ordinierten methodistischen Kleriker ihnen gleich. Es ist auch die Titulierung aller "travelling preachers" — ober "mini-sters" (jo schon 1797, Min. I, 678 qu. 4) — als "Reverends", die bald üblich wurde, schon 1818 in den offiziellen Sprachgebrauch übergegangen (Smith III, 41). -Hiernach wird es verständlich sein, wenn man bei Besprechung des Abschlusses, den die 55 alt-methodistische Berfassungsentwidelung auf der Konferenz von 1797 fand, die Begriffe "Laien" und "Kleriker" anwendet. Die Konferenz brachte den Abschluß teils durch eine Reihe neuer Bestimmungen, die sie traf, teils durch die Redaktion, Revision und Bubli-kation der zumeist auf älterem Weslevschen Material ruhenden "Form of discipline" (auch Code of laws genannt), die noch heute jeder wesleyanische Geiftliche unterschreiben 60 muß (Encyc. Brit. XVI, 189b; Tert Min. 1, 676-706 und Wandsbrough 6. 239

bis 282). Die so zum Abschluß gekommene Verfassung ist eine wesentlich hierarchische: bie jährliche Konferenz und ebenso jedes [gleichfalls jährlich turz vor ber Konferenz zu einer regelmäßigen Lagung zusammentretende] Distrikt-Romits besteht nur aus "Reise-predigern" (Min. I, 395), in den Distrikt-Romites sitzen sie alle, in der Konferenz predigern" (Min. 1, 395), in den Oyirur-stommes jugen nie aue, in der sconferenz als legale Mitglieder nur die nach der Anciennetät älteften Hundert (I, 694, 6); nur die Konferenz stationiert auf Grund der Vorschläge einer Kommission der Distrikt-Komites (vgl. oben S. 783, 1) die [Reise-]Prediger, nur sie nimmt Prediger "auf Probe" und in volle Gemeinschaft auf, nur sie schließt Prediger von der Gemeinschaft aus, — lediglich in besonderen Ausnahmefällen steht eine Suspension eines Predigers den Predigern, trustees, stewards und leaders eines Distrikts, die Neubesetzung des Postens in= 10 terimissich dem Distriktstomite zu (I, 693, II, 2); nur der Superintendent bestellt local preachers, leaders und stewards, wenn auch erstere nach Approbation durch das wierteliährliche local preachers meeting (I, 681, VII) setzer unter Mitmirfung des vierteljährliche local preachers meeting (I, 681, VII), lettere unter Mitwirfung bes ber Regel nach allwöchentlichen Leaders meeting (I, 391, IV); nur er nimmt neue Mitglieder auf und schlicht Unwürdige aus, nur er giebt die society-tickets, wenn auch 15 nach Vorschlag bezw. Untersuchung bes leaders meetings (I, 695, IV, 2 u. 703, III). Erst in den letzten beiden Berwaltungsinstanzen, den "quarterly-meetings" ber cir-cuits und den wöchentlichen "leaders meetings" der societies hatten auch die Laienbeamten (local preachers) Sits und Stimme; und bas vierteljährliche local preachers meeting batte bei ber Beftellung von local preachers und Leaders ein 20 Recht der Begutachtung. Es war bennach, obwohl man den quarterly meetings in Bezug auf neu durch die Konferenz eingeführte Ordnungen ein bis zur nächsten Ron-ferenz geltendes Suspensionsrecht gab (I, 704, VII) und die finanzielle Berwaltung in mancher hinsicht decentralisierte, boch Selbstäuschung, wenn die Konferenz von Leeds in einem Briefe an alle societies meinte, daß sie den größten Teil ihrer Erekutidgewalt 25 in die Hände der Brüder in den societies gelegt habe (I, 393). Oder vielmehr, es war eine captatio denevolentiae, welche der Rüchicht auf die Opposition entsprang. Denn Allerander Rilham, der ichon in der vorjährigen Konferenz (in London 1796) wegen feiner für die Weslehs und die Gefamtheit der Prediger beleidigenden Pamphlete ausgestoßen war (Smith II, 61—77), machte energisch Propaganda für seine Ideen, welche auf eine 30 bemokratische Umgestaltung ber Verfassung hinausliefen (Laienbertretung in der Konferenz, Wahl der leaders und stewards durch die Klassen u. f. w.). Und schon als der citierte Konferenzbrief geschrieben wurde, hatte einer der Prediger, der die Beschluffe nicht billigte, fich ber Gemeinschaft ber Ronferenz entzogen; zwei andere folgten, noch ehe die Ronferenz zu Ende ging (Min. I, 392). Diese brei schloffen Kilham sich an, der turze Zeit vorher 35 (im Mai) die Eben-Ezer-Rapelle in Leeds gelauft hatte. In diefer Rapelle gründete dann Rilham im Verein mit ihnen und einigen Laien am 9. August 1797 die Methodist New Connexion, die der Anschauung Rilbams gemäß natürlich in völliger Diffenter-Selbstftan-bigteit neben die Rirche von England trat. Diese erste Absplitterung von dem Hauptftamm der englischen Methodisten hat dem Hauptstamme wenig Kraft entzogen: sie zählte 40 1798 nur 5037 Mitglieder und erreichte erst 1806 die Mitgliederzahl 6000 (Encycl. Brit. XVI, 189 b), bie alte Gemeinschaft aber nahm selbst mährend des ersten Sahres der New Connexion nicht ab, sondern wuchs in England um 2342 Mitglieder (Min. I, 389 und 424 : 82 713 u. 85 055). Aber ber friedliche Fortschritt dieser alten Gemein= schaft in den nächsten ca. 30 Jahren ließ sie in vieler Hinsicht immer weniger die "alte" 45 bleiben. Wie Aberells "Primitive Wesleyaner" (1818) dies in Bezug auf ihre Stellung zur Kirche von England beleuchten (vgl. oben S. 783, 40), so zeigen es in Bezug auf ihre inneren Zustände zwei acht Jahre ältere englische Abzweigungen, die zu der alten Ge-meinschaft sich verhalten, wie die Franziskanerspiritualen zur Kommunität oder wie gemäßigte Montanisten zur werbenden Großtirche bes zweiten Jahrhunderts: die Primitive 50 Methodists und die Bible-Christians. Erstere entstammen den mittleren Graffchaften Englands, Stafford, Chefter und Lancaster, lettere Cornwall. In ersteren Gebieten hatte in der Zeit vor 1807 eine energische Erweckungsbewegung begonnen und 1807 ward sie burch einen amerikanischen Methodisten, den erzentrischen Lawrence Dow (vgl. Buckley S. 312 u. 613 f.), der 1803 in der Wildnis von Alabama der erste evangelische Prediger ge= 55 wefen war, unterstützt. Dow führte dabei die in Amerika längst üblichen camp-mee-tings (vgl. Bd I, 198, 6-8) in England ein. Einige der wesleyanischen Geistlichen griffen dies wirksame Excitationsmittel auf. Aber die Konferenz von 1807 erklärte, daß bie camp-meetings, wenn sie auch vielleicht in Amerika an ihrem Plate wären, für England unschicklich seien und vermutlich beträchtliches Unbeil anrichten würden ; fie wolle 60 RealsEncytlopabie für Theologie und Rirche. 8. 2. XII.

50

mit ihnen nichts zu thun haben (Min. II, 403 nach Blunt 325<sup>b</sup>). Die Geiftlichen (bie travelling preachers) ließen nun von ben camp-meetings ab. Aber zwei "lo-cal preachers", Hugh Bourne, zeitlebens ein strengster Abstinenzler (1772—1852; DNB VI, 29), und William Clowes (1780—1851; DNB XI, 135), traten trop ber 5 Ronferenz in der Presse für die neue, auch von ihnen befolgte Evangelisationsmethode ein. Daraufhin wurde Bourne 1808, Clowes 1810 aus der westebanischen Gemeinschaft ausgeftoßen. Noch in bemfelben Jahre 1810 gründeten dann beide durch erfolgreiche Erwedungspredigt die Primitive Methodist Connexion, die gleich anfangs nicht wenige Mitglieder gewann und, obwohl fie erst 1820 ihre erste jährliche Konferenz abhielt, nächft ber Muttergemeinschaft 10 bie stärtfte methodiftische Gemeinschaft in England geworden ift, auch außerhalb Englands Die verschiedene Beurteilung ber camp meetings burch bie Anhänger gefunden hat. wesleyanische Konferenz von 1807 und durch die "Primitiven Methodisten" war, wenn auch der Ausgangspunkt für die Neugründung, doch nur von nebenfächlicher Bedeutung; bie "Primitiven" fanden, wie ichon ihr [feit 1812 angenommener] Rame bejagt, daß, wie 15 in biefem, fo in manchem anderen Bunkte bie Brazis und bie Zuftände ber Zeit Beslevs und Whitefielbs durch bie Methodist Connexion verleugnet würden. Sie lentten, 3.9. auch in Bezug auf die Frauenpredigt (vgl. Blunt 325 b Anm.), zu den alten Verhält-nissen zurud, haben auch die pastorale Entwickelung des Amtes der "Reiseprediger" zumächft nicht gutgeheißen. Ihre Konferenz hat von Anfang an Laienvertretung zugelaffen; jest 20 besteht fie (vgl. Min. 1902 S. 57 u. 115) etwa zu zwei Dritteln aus Laien, zwölf ber Mitglieder find ständig, vier werden von ber vorangehenden Konferenz, die übrigen (2.3. 64 Geistliche und 125 Laien) von den Distriktsomites belegiert. Vom Volke find biese "Primitiven Methovisten", wenigstens früher, mit einem schon im 17. Jahrhundert gebrauchten Spottnamen als "Ranters" (Schwärmer) bezeichnet worben. — Auch die 25 verwandte Bewegung in Cornwall ift von einem 1810 ausgestoßenen local preacher, D'Bryan (1778—1868; DNB XLI, 339 f.) ausgegangen. Die Gemeinschaft, die um ihn sich sammelte — Bryanites nannte man sie zunächst —, konstituierte sich 1816 unter bem Namen der "Arminian Bible Christians" und hielt 1819 ihre erste Konferenz ab. Zehn Jahr später zerfiel D'Bryan mit seiner ihn übrigens noch heute hochschätzenden 30 Gemeinschaft, 1831 wanderte er nach Amerika aus und ist, obwohl er England noch mehrfach besucht hat, dort (in Newport) 1868 gestorben. Die von ihm begründete Gemeinschaft hat, ohne bazu durch dogmatische Gründe bestimmt zu sein, in ihrem Namen bas "Arminian" fallen laffen. Sie ähnelt ber ber "Primitiven Methodiften", hat auch von Anfang an Laienvertretung in der Konferenz gehabt (jetzt nach Min. 1902 C. 3 ff. : 35 82 Geistliche, 75 Laien), ift aber, obwohl sie auch außerhalb Englands Juß gefaßt hat, in ihrer Propaganda nicht annähernd so erfolgreich gewesen, wie die Primitive Methodists. 8 b. Die nächste Beriode ber Geschichte des englischen Methodismus (ca. 1827—1857) fällt zusammen mit ber Zeit, da bei ben Beslepanern ber Einfluß bes Dr. Jabez Bunting 40 (13. Mai 1779 bis 16. Juni 1858; DNB VII, 273 b-275 •) auf feiner Höhe ftand. Bunting war ein homo novus, wie viele der bedeutenden Methodisten im ersten Jahrhundert der methodistischen Geschichte; sein Bater war Schneider gewesen. Im Jahre 1799 als Probeprediger und 1800 in volle Gemeinschaft aufgenommen, zeichnete er so früh

1799 als prodeprediger und 1800 in date Gemeinigant aufgenommen, zeignete et jo frug burch Gewandtheit und Energie sich aus, daß er 1814 als erstes "junior member" in 45 die Jahl der "gesetzlichen Hundert" gewählt wurde. Die Konferenz von 1814 nahm nämlich zwei wichtige Modisitationen der Versassen vor: sie bestimmte 1. daß Präsident und Sekretär nicht nur von den "gesetzlichen Hundert", sondern von allen anwesenden Predigern mit mindestens 14 Dienstjahren gewählt werden sollten — die Hundert eigneten sich pro forma das Wahlresultat an —, und sie änderte 2. den bisher lediglich an die 50 Anciennetät sich haltenden Modus der Ergänzung der "gesetzlichen Hundert" dahin ab, das

von vier Bakanzen nur drei nach der Anciennetät, die vierte durch freie Wahl ausgefüllt werden sollte (Smith II, 558 f.). Die zweite dieser Modifilationen, die bei einer Gesamtzahl von damals 842 [Reise-]Predigern dringend nötig war, wenn die "gesetlichen Hundert" nicht zu einer Greisengruppe werden sollten, ermöglichte es, den damals erst 35 jährigen 55 Bunting in die Zahl der gesetlichen Konferenzmitglieder hineinzuwählen; ja vielleicht ist die Zweitmäßigkeit dieser Wahl der Anstos zur Abänderung der bischerigen Praris gewesen

(Smith II, 560). Schon auf dieser Konferenz von 1814 ward Bunting Setretär der Ronferenz. Zum Präsidenten ward er zum ersten Male schon 1820 als 41 jähriger erwählt. Derselbe Mann durste nach einer Bestimmung bereits der Konferenz von 1792 (Min. I, 269) 00 erst nach acht Jahren wiedergewählt werden; eine solche Wiederwahl ist ansangs (vgl.

bie Lifte ber Präsidenten in den Minutes von 1901 S. 535 ff.) häusiger vorgekommen (1791—1850: fünfzehnmal), später seltener geworden (1850—1900: sünfmal); im Ganzen breimal ift nur ein Mann gewählt worden: Adam Clarke (1762?—1832; DNB X, 413 f.), der bekannteste Ereget des Methodismus und neben Richard Watson (gest. 1833; val. d. A.; DNB LX, 27<sup>b</sup>—29<sup>a</sup>) sein bebeutendster Theologe während der in Nr. 8a ber 5 furgionen Seit Murgins ist simmel (1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, 1990, fprochenen Zeit. Bunting ist viermal (1820, 1828, 1836 und 1844) Präsident der Ronferenz gewesen. Die gleiche Auszeichnung hat außer ihm nur sein naher Freund Robert Newton (8. Sept. 1780 bis 30. April 1854; DNB XL, 401) ersahren und wohl nur, Newton (8. Sept. 1780 bis 30. 21pril 1854; DNB XL, 401) erfahren und wohn nur, weil er Bunting so nahe stand. Denn wenn auch Newton als Prediger berühmter war als Bunting und treu ihm zur Seite gestanden hat, — ber zweisellos bedeutendere war 19 doch Bunting. Man hat ihn "den zweiten Gründer des Methodismus" genannt und von ihm gesagt, er habe eine society vorgesunden und sie in die dauerhastere Form einer Kirche gebracht (vgl. DNB VII, 274a). Nicht nur das Erste, sondern auch das Zweite ist eine Ubertreidung: die Entwickelung des Methodismus zu einer [Diffenter-]Rirche, zu verschafteren Bunting erhört hat war ich an im Canze als Bunting aufgenmennten 15. deren Hauptförderern Bunting gehört hat, war schon im Gange, als Bunting aufgenommen 15 warb, vollends als er maßgebenden Einfluß gewann. Auch das Berdienst, das Bunting nachgeruhmt wird, daß er dem Laienelement den Weg in die wesleyanisch-methodistischen Royerugint wird, bug et vem einenternen ven 2889 un die verstrauftig-intersochtigten Verwaltungstörper gebahnt hat — für die Konferenz ist das Ziel erst 20 Jahr nach ihm erreicht (vgl. Nr. 9a) — war tein rein individuelles. Denn die erste gemischte Rommission war schon das "Privilegien-Romite" von 1803 (Encycl. Bibl. XVI, 20 190 a), und zu weiterer Ausdehnung der Beteiligung der Laien an der Verwaltung ist der Methodissuus seit Rilhams Seccssion immer energischer gedrängt worden; Bunting verhodismus jeit Kuhams Seception immer energigier gebrangt worden; Bunting hat arge Rämpfe erlebt, die nach diefer Seite schoben. Aber trotz alledem ist seit John Wesletz kein einzelner Mann im wesletzanischen Methodismus von solchem Einsluß ge-wesen wie Jadez Bunting; er leitete seine Geschüchte in dem kritischen Menschenalter, 25 um das es hier sich handelt, — "wie ein Ordensgeneral seinen Orden" (DNB VII, 274<sup>b</sup>). Und so oft ihm auch Herrichsucht, Ehrgeiz u. dgl. vorgeworfen sind, — Selbstz sucht im groben Sinne hat ihn nicht bestimmt. An der Spitze einer Gemeinschaft, die im Judiläumsjahre (1839) 220 000 £ (= 4,4 Millionen Mt.) freiwilliger Gaben auf-krachte (Iscacht 1, 224, 226, 2000) £ (= 5,44 Millionen sicht wehr Eichelt (150, 5) 20 brachte (Jacoby 1, 224 u. 226 Anm.), hat Bunting zeitlebens nicht mehr Gehalt (150 £) 30 gehabt, als John Wesleps Bater von feiner Bfarrpfründe Epworth (Tyerm. S. W. 333 u. 388 f.). — Drei Seceffionen haben in ber Beit zwijchen 1827 und 1857 ben wesleyanischen Methodismus betroffen; brei mit ihnen zusammenhängende Verloben sich steis gernder Erregung sind innerhalb bieser Zeit abzugrenzen : 1827–28, 1834–37 und 1849–1856. — Die erste dieser Secessionsbewegungen hatte in Leebs ihren lokalen 25 Mittelpunkt. Die geplante Aufstellung einer Orgel in der dortigen Brunswid-Rapelle ward feit 1827 ber Anlaß zum Streit (Smith III, 117ff.). Bedenkt man nun, daß das Singen ohne Orgel der alte, wenn auch ichon vielfach und mit Zustimmung der Konferenz durchbrochene, methodistische Brauch war, und erfährt man, daß die Unzufriedenen auch gegen die Autoritätsstellung sich kehrten, welche die "ministers" erlangt hatten, und daß 40 fie die "local preachers" neben den "itinerants" zu größerer Bedeutung zu bringen wünschten (Smith III, 134. 139), so könnte es scheinen, als handle es sich hier um eine reaktionäre Bewegung ähnlich der, welcher die "Brimitiven" und die "Bibelchristen" entsprungen waren. Allein der Schein trügt. Nicht reaktionärer Konservativismus war das Treibende, sondern fortschrittlich-liberale Ideen, die nicht außer Jusammenhang ftanden 45 mit dem unter tiefgehender Erregung im Bolle sich vollzichenden liberalen Umschwunge im politischen Leben des damaligen England. Wie die liberalen Bolitiker das veraltete Bablrecht zum Unterhause und die Opposition des Oberhauses gegenüber allen Reformwünschen tegt zum untergaufe und die Opposition des Obergautes gegenabet auten Repositionalighen beurteilten, so standen die Areise der Opposition in Leeds zur "Tyrannei" der zumeist politisch konfervativ gesinnten Geistlichen und zur Konferenz; der gleichfalls gut konferva= 50 tive Bunting, den sie mit einer für seine Bedeutung charakteristischen Übertreibung als eine Berkörperung der Konferenz und als den Herrn der Konferenz bezeichneten, war ihnen ein Gegenstand ihres besonderen Untwillens; ihre Verfassungereformtwünsche (Smith III, 139) liefen auf independentistische Decentralisation hinaus. Die Majorität in der Gemeinschaft stand, wie Buntings Wahl zum Konferenzpräsidenten im Jahre 1828 bewies, diesen radi= 55 talen Reformwünschen durchaus entgegen. Und ben Reformern sehlte ein geistig be-beutender Führer. Daher hat die Secession, in welche die Bewegung 1828 ausmündete, die Secession des "Protestant Methodists" nur den Bezirk von Leeds in empfindlicher Weise geschädigt (Smith III, 133), ohne größere Dimensionen anzunehmen. — Aber eben deshalb blied die liberale Opposition in der Gemeinschaft unüberwunden, und die 60  $50^{*}$ 

Erfolge, bie der durch die französische Julirevolution (1830) gestärkte Liberalismus im öffentlichen Leben durch die Parlamentsreform (1832) und seit derselben errang, steigerten ihre Begehrlichkeit. Ein Anlaß zu erneuten Angriffen auf die Konferenz und ihre Führer bot sich, als die Konferenz von 1834 die Begründung einer theologischen Schule zur Aus-5 bildung junger Brediger genehmigt hatte; — bie Anstalt wurde interimistisch in Harton, später in Richmond bei London eingerichtet, Bunting ward ihr Präsident. Daß dieser Ronferenzbeichluß, obwohl er Verhandlungen zum Abschluß brachte, die seit 1816 im Ganze waren, ja nach einer Mitteilung Batsons (Smith III, 146) schon von J. Bestey selbst auf der ersten und zweiten Konferenz einmal angeregt sein sollen, den ganz konfer-10 bativen Alten (wie Henry Moore) ärgerlich war, ist begreislich. Für die liberale Oppo-sition war er, ebenso wie in Leeds 1834 die Einführung der Orgel, nur ein Vorwand, und Dr. Samuel Warren (1781-1862; DNB LIX, 423 b-424 a), der auf der Konferenz der bestigtigt siesen werden vor ander die bert Konferenz der heftigste Gegner ber angenommenen Beschlüffe war, scheint mehr noch, als burch irgendwelche prinzipielle Gründe, dadurch beftimmt gewesen zu sein, daß er sich zurückgesett glaubte und 15 auf Buntings Einfluß neidisch war. Die wahren Motive ber Unzufriedenheit zeigten fich balb. Bährend das Diftrikts-Romité von Manchefter, dem Warren angehörte, ihn wegen seiner nach der Konferenz in unziemlicher Weise fortgesetten Opposition gegen den Konferenz-beschluß ausstieß (22. Ottober 1834; Smith III, 263 ff.), gründete Warren — die Sache tam am 7. November 1834 zum Abschluß — mit vielen anderen Unzufriedenen einen 20 Berein (The grand central association), ber eine Revision ber methodistischen Berfassung in liberalem Sinne anstreben zu wollen ertlärte und für all seine Mitglieder bis zur Erreichung seines Zieles die Beitragszahlungen zu allen von der Konferenz beauffichtigten Fonds siftierte (vgl. die Urtunden dei Smith III, 577 u. 591 f.). Der weitere Berlauf ber Bewegung tann hier nicht verfolgt werden. Nur das fei bemerkt, daß eine Rlage Barrens 25 gegen die trustees der Kapelle, die ihm anvertraut gewesen war, das für die Methodisten fehr wichtige Refultat hatte, daß vor dem königlichen Ranzleigerichtsbofe (Court of Chancery) die Deklarationsurkunde von 1784 und die Form of discipline von 1797 (vgl. oben S. 784, 57) als die gesetliche Grundlage des wesleyanischen Methodismus an-ertannt wurde (vgl. die Urteile bei Smith III, 578—590 mit ihrer auch bei Jacoby 30 S. 218 f. abgebruckten, für Wesley und den Methodismus höchft ehrenvollen Einleitung). Ebenso erfolglos wie diese Civilflage, war eine Appellation Barrens an die Konferenz. Die Konferenz von 1835 stieß ihn aus und hielt in sachlicher Erörterung der Ber-faffungsfrage die alten Ordnungen im wesentlichen fest; doch wurden in die Komites der einzelnen Fonds der Gemeinschaft jetzt allgemein Laien aufgenommen, auch Siche 35 rungen getroffen gegen vorschnelle Ausstohung von Mitgliedern, und außerordentliche bie Laienbeamten einschließende Bierteljahrsversammlungen ber circuits gestattet, die eventuelle Reformwünsche der Konferenz unterbreiten könnten (Smith III, 595-606). Diefe Beschluffe hielten die Seceffion nicht auf: binnen zweier Jahre (1835-37) fanden fich mit Barren etwa 20 000 Unzufriedene in der neuen Gruppe der "Wesleyan Methodist 40 Association" zusammen. Die Zahl der [wesleyanischen] Methodist ichon 1835 und für England noch 1837 eine unter diesen Umständen begreifliche, übrigens geringe Abnahme. Der neuen Denomination schlossen auch die Protestant Methodists von 1828 sich an; Dr. Warren selbst aber schied aus der Gemeinschaft der "Warrenites" — wie die Seceffionisten von ihren Gegnern zunächst genannt wurden — aus und ward 45 (1838) Geistlicher der Staatstirche. — Die nächsten Jahre nach 1837 haben die Berluste der Jahre 1835—37 bald wett gemacht. Die Jahrhundertfeier von 1839 zeigte, welche Macht ber Methodismus erlangt hatte. Die große Summe, die gesammelt war, ermöglichte es, viele Rapellenschulden zu beden, den Pensions- und Witwenfonds zu verstärken u. s. w. Es wurde auch der schon bestehenden theologischen Schule in Richmond 50 ein Haus gebaut (eröffnet 1843) und ein neues Seminar in Didsbury bei Manchester begründet (1842), ein Miffionsschiff ward getauft, und ein neues Miffionshaus nebst Berfammlungsräumen in ber "Centenary-Hall" eingerichtet. Aber zu ber gludlichen äußeren Entwickelung paßte es schlecht, baß der Friede im Innern ein mangelhafter war; die Unaufriedenheit ber nicht fämtlich ausgeschiedenen Reformfreunde glich einem unter ber Afche 55 glimmenden Feuer. Seit 1844 machte ber Unwille sich Luft in zahlreichen anonymen Flugs schriften, die namentlich Bunting in rudfichtslojester Beise angriffen. Er ward getabelt, daß er und feine Freunde alle Macht an fich geriffen hätten, alles in London tonzentrieren wollten u. f. m. Die Konferenz von 1847 mußte eine durch Auswanderungen bedingte, aber infolge der unerquicklichen Verhältnisse nicht durch Zuwachs ausgeglichene Abnahme der Mitglieder-60 zahl konstatieren, 1848 wiederholte sich die unangenehme Erscheinung. Ansangs 1849

erreichte die Gärung den Höhepunkt: zwei oppositionelle Organe — um von ephemeren anderen zu schweigen - "The Wesleyan Times" und "The Wesleyan Banner" traten bem Organ der Konferenz ("The Watchman") gegenüber. Die Konferenz von 1849 griff nun mit rückichtslofen Disziplinarmaßregeln ein: der Prediger James Eberett (1784—1872; DNB XVIII, 87 f.), der im Verdacht ftand, der Verfasser ber Flugschriften 5 ju fein, ward, weil er eine Antwort auf eine dahingehende Frage verweigerte, ausgestoßen; zwei andere, Samuel Dunn (1798—1882; DNB XVI, 212 f.) und William Griffith, die sich mit ihm identifizierten, gleichfalls. Aber diese Disziplinarmaßregeln wirkten wie ein Schlag gegen einen Bienenstod: eine wüfte Agitation folgte, Austritte und Ausstoßungen häuften sich. Die statistischen Aufstellungen für die Konferenz von 1851 konstatierten 10 einen Ausfall von 50 068 Mitgliedern (Smith III, 521). Freilich begannen die führen= den Männer nun nachzugeben: die Konferenz von 1851 (in Netwcastle on Tyne) setze ein Komite ein, das unter Prüfung der mancherlei Wünsche eventuelle Reformen der Ver= fassung vorbereiten sollte, und die nächste Konferenz (in Sheffield, 1852) hat dann die guarterly meetings zu den wichtigen Repräsentativversammlungen der Geistlichen, der 15 Ortsprediger, der Klaffenführer, stewards und trustees gemacht, als welche fie feitdem wirten. Aber diefe Maßregeln tamen zu spät, waren auch noch nicht weitgehend genug. 1852 noch wurde eine Abnahme von 20946 Mitgliedern, 1853 eine folche von 10298 Mitgliedern festgestellt (Smith III, 526). Erst 1856 zeigte fich wieder eine fleine Bu= nahme (von 2977 Mitgliedern). Die 100 000, bie ausgeschieden waren, find z. T. dem Metho= 20 bismus ganz untreu geworden; einige Taufend schlossen ber New-Connexion sich an; einzelne bildeten independente Gemeinden, von benen ein Teil sich zu der kleinen "Methodist Reform Union" aufammengeschloffen bat; bie übrigen Wesleyan Methodist Reformers haben 1857 fich mit ber Wesleyan Association von 1835-37 und ben in ihr aufgegangenen Protestant Methodists von 1828 zu den "United Methodist 25 Free Churches" vereiniat.

9'a. Die letzten 45 Jahre (seit 1857) find Jahre friedlicher Weiterentwickelung für ben gesamten Methodismus gewesen; und anstatt durch weitere Secessionen sich zu zerfplittern, haben die einzelnen Gruppen sich einander immer mehr genähert, ja in einzelnen Ländern sich zusammengefunden. Für beides ist wichtig gewesen, daß die innere Entwicke 30 lung der einzelnen Gruppen in dieser Zeit eine Reihe von Verschiedenheiten ausgeglichen hat, und daß die Stellung aller Gruppen zum Staate und zur Staatstirche eine gleich flare geworden ift. In ersterer Hinsicht sei zunächst erwähnt, daß auch bei den Weslehanern, die allein eine bis in die Konferenz reichende Laienvertretung noch nicht hatten, bie Verfaffungsreform seit 1877 (und in praxi 1878) Laien in die Ronferenz gebracht 35 hat. Bie infolge deffen durch die Ronferenzgesetzgebung der Verlauf einer Ronferenz geftaltet ift, soll unten (S. 798, 20) gezeigt werden. Weiter hebe ich hervor, daß die Wes-leyaner Englands, die 1868 eine drutte theologische Schule in Headingley bei Leeds und 1881 eine vierte in Handsworth, einer Vorstadt von Birmingham, eröffnet haben, nicht bie einzigen geblieben sind, einer zorstadt von Sutminggam, erospier gaben, nicht bie einzigen geblieben sind, die hierburch den klerikalen Charakter ihrer "travelling 40 preachers" besiegelt haben: gegenwärtig haben alle größeren Gruppen des Methodismus Seminare für ihre "ministers" (Oec. conf. 1901 S. 46) und auch bei den Primitive Methodists und den Bible-Christians sind die Ministers im Unterschied von den local preachers schon durch das "Rev." als Kleriker charakterissert. Endlich sei er= wähnt, daß die Einführung des Diakonissens in den Westenanischen Methodismus 45 feit 1890 — im Sumi 1901 ach es 54 nöllich aufgennungen Mestenanischen Diekonister feit 1890 — im Juni 1901 gab es 54 völlig aufgenommene Weslevanischen Inchodoksinus mit 13 Probeschweitern (Min. 1901 S. 500) — auch bei den übrigen Gruppen Nachfolge gefunden hat (vgl. Oec. conf. 1901 S. 49 und die neuesten Minutes der nicht-weslevanischen Gruppen). — Das zweite, bie "kirchliche" Selbsifftändigkeit des Methodismus, wan freilich faktisch ichor in der in Nr. 8b besprochenen Zeit bei fast allen Gruppen zu 50 beutlicher Ausbildung gekommen; nur die "Primitiven Wesleyaner" Irlands standen bis 1878 in der Staatskirche. Auch die staatliche Gesetzgebung, welche Dissenter-Tausen und "Trauungen und damit die Entstehung eigentlicher Dissenter tir chen ermöglichte, fällt wesentlich schon in die Zeit vor 1857 (vgl. über die Heinkarte und die Regissatte und Bestehung die Verlaussenter des Verlaussenter von die Verlaussenter und Bestehung von die Seit vor 1857 (vgl. über die Verlaussente und die Regissatte von 1956 eken Verlaussenter von die Seit von 1857 von die Verlaussenter von 1836 oben Bd I, 531, 16 ff.). Allein schon das Noch-Bestehen der Primitiven Wess 55 lepaner in Irland war ein Überreft ber innerkirchlichen Zeit des Methodismus; Rirchen= fteuern zahlten, wie alle Diffenter, so auch die Methodisten bis 1868 (Bd I 531, 39ff.); und erft die Marriage-Act von 1898 hat die Rechtsgiltigkeit einer Trauung in Diffenterfirchen von ber Gegenwart bes Registrar (bes Standesbeamten) und ber Einhaltung ber 1836 vorgeschriebenen Zeit (8—12 Ubr; vgl. Bb I, 531, 29 f.) unabhängig gemacht; ja 60

noch 1900 hat die New Burial-Act die Rechte der Ronkonformisten erweitert: jest darf nach einer [48 Stunden] vorher zu machenden Anzeige bei dem Barochus jeder nonkonformiftische Geistliche auf den kirchlichen Friedhöfen amtieren. Die Verhältniffe, wie fie in der neueren Zeit geworden find, haben einen deutlichen Ausdruck daburch erhalten, daß auch 5 die Wesleyaner, die formell nie aus der Staatstirche ausgeschieden, sondern nur aus ihr hinaus g et vach jen find, und deren rechtliche Grundlage, Wesleys Deed of declaration, ibre innertirchliche Eristenz thatsächlich, wenn auch nicht rechtlich, vorausset, sich unmigverständlich als selbstiftändige "Rirche" bezeichnet haben : bie Konferenz von 1891 hat erklärt, ber offizielle Titel den die Wesleyan Methodist Connexion in den Konferenzprotokollen 10 führt (Minutes of ... the ... conference of the people called Methodists bgl. oben S. 797, 17) und aus rechtlichen Grunden — wegen Besleys Deed of declaration — hier nicht ändern tann, widerspreche nicht dem "tirchlichen" Charafter der Connexion; bie Konferenz billige baher ausbrücklich ben generellen und populären Gebrauch bes Litels "The Wesleyan Methodist Church" (Min. 1891 S. 321; 1901 S. 363). Die Die 15 Methodiften aller Gruppen fteben alfo jest völlig neben ber Staatstirche; bie noch 1878 in einzelnen anglitanischen Kreisen gehegte Hoffnung auf Wiedergewinnung ber Westepaner für die Staatsfirche, die schein gegegte zohnnung und Wescheinkung der Zoestepanter für die Staatsfirche, die schon war (vgl. Rigg, The churchmanship of J. W.), würde jest vollends unsinnig sein. — Die gesteigerte innere Gleichartigkeit und die gleiche Selbs-20 ständigkeit aller Methodisten gegenüber der anglikanischen Rirche hat im Zusammenhang mit einer allgemeineren Unionstendenz der neueren Zeit und im Zusammenhang mit der Understeineren Unionstendenz der neueren Zeit und im Zusammenhang mit der Ausbreitung und Erstartung des Dethodismus außerhalb Englands die verschiedenen Gruppen des Methodismus einander genähert. Zwar bestehen noch heute alle in Nr. 8 erwähnten Gruppen, sotweit sie nicht schon vor 1858 zusammengewachsen waren. Aber es 25 hat nicht nur 1881 in London eine erste, 1891 in Walpington eine zweite und 1901 25 hat nicht nur 1881 in 2010on eine erne, 1891 in 20aigingun eine zweite und 1901 in London eine dritte Occumenical Methodist Conference stattgefunden, auf der Methodisten aller Gruppen sich brüderlich zusammengefunden haben; — es sind in einzelnen Ländern auch alle Gruppen in einer "Methodist-Church" aufgegangen. Dies letztere ist der Fall gewesen auf dem Gebiete einiger teils nur früher, teils noch jetzt dem wes-so letzanischen Methodismus Englands "affilierter" Konferenzen. Was über diese affilierten Ronferenzen zu sagen ist, habe ich deshalb bis hierber aufgespart. Es handelt sich ber mit der Gruppen in einer auf bei die beshalb bis dierber aufgespart. zunächst um die irische Konferenz, die noch enger als durch bloße Affiliation mit der eng= lisch=weslehanischen Konferenz verbunden war und ist, dann um die noch heute ihr affi= lierten Konferenzen in Frankreich, Westindien und Südafrika, endlich um die einst in dem 35 Verhältnis affilierter Konferenzen stehenden, nun aber selbstständigen methodistischen Kirchen in Canada und in Australien. Daß der irische Methodissmus in engem Zusammenhang mit dem englischen entstanden ist, zeigt das Leben John Westerzs; er ist auch dis heute in diesem Zusammenhange geblieden. Aber Wester hat in Irland schon 1752 (J. W. Journ. 14 u. 15. Aug. 52. II, 262) und noch 1789 (3. Juli 89. IV, 445) mit feinen 40 bortigen Predigern eine besondere Konferenz gehalten, und feine Erklärungsurfunde (Nr. 13; bgl. oben S. 780, 32) bestimmte, daß bie englische Konferenz eines ober mehrere ihrer Mit= glieder nach Irland mit all ihren Bollmachten delegieren könne, und daß, was von diesem ober diesen Delegierten dann amtlich gehandelt würde, als Ukt der Konferenz in die Protokolle derfelben käme. Zugleich hatte Weslet eine Reihe von Irländern als Mit-45 glieder der englischen Konferenz bezeichnet. Dementsprechend haben sich die Dinge gestaltet: zur irischen Konferenz kommt ein Delegierter ber englischen; er ist für sie, was die "gesetlichen Hundert" für die englische Konferenz sind; und zugleich gehören zehn Geist-liche der irischen Konferenz zu den "gesetlichen Hundert" der englischen. — Sehr zahlreich ift der Methodismus in Frland nie gewefen, boch find bie Methodiften die einzige Rirchen-50 gemeinschaft in Frland, die trots der starken Austranderung und der badurch bedingten 150 gemeinschaft in Frland, die trots der starken Austranderung und der daburch bedingten Ubnahme der Bevölkerung in stetem, wenn auch geringem Wachstum sind und gewesen sind. Die Gesantzahl der mit der englisch-westeranischen Konferenz verbundenen Methodisten in Frland belief sich 1901 (vgl. Min. 1901 S. 304) auf 27 924 voll aufgenommene Mitglieder und 583, die "auf Probe" aufgenommen waren (== ca. 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> × 28597 d. i. 150 90 774 Sealt der im Sinne Landerstehlichen Schlungen). Die Sett der im Wetholiken 55 99 774 Seelen im Sinne landestirchlicher Zählungen). Die Bahl ber übrigen Methobiften in Irland ift verschwindend klein. Das kommt teils daher, daß Irland an den Seceffionsbewegungen in England nur vermittelten und geringen Anteil gehabt hat — "Our only trouble has been from England", fagte ein Ire auf der ölumenischen Konferenz von 1901 (S. 57) —, teils daher, daß der irische Methodismus seit ca. 1878 sich als 60 "unierter irifcher Methodismus" fühlt; die "Irish Methodist Church" hat feit ber Zeit

bas partitulare Abjettiv "Wesleyan" [Methodist Church] aufgegeben (Oec. conf. 1901 S. 55). Die Methodist-New-Connexion, die einige wenige und schwache Gemeinden in Irland hat, ist bereit, diese Gemeinden in der Irish Methodist Church aufgehen zu lassen (Oec. conf. 1901 S. 57), zählt aber bis heute (Min. New-Conn. 1902 S. 105) noch ihre 1095 irische Mitglieder für sich. -- Abnlich wie die irischen Methodisten, wenn s auch ohne fixierte Vertretung unter ben gesehlichen Hundert, haben lange Zeit die Metho-bisten in Canada gestanden. Doch ist die canadische Konferenz seit 1873 selbstständig ge-worden. Schon vorher, 1872, hatten sich die dortigen Westevaner mit der New-Connexion vereinigt, 1883 fanden bie englischen und bie ameritanischen Methodisten in Canada sich zusammen, 1884 schlossen die übrigen Methodisten ("Primitive" und "Bibel-Christen") sich 10 an ; — der canadische Methodismus ist, abgesehen von den farbigen Methodisten, welche burch verschiedene Zweige des farbigen ameritanischen Methodismus gewonnen find, ein einheitlicher. Und die "Methodist Church" in Canada hat im Laufe des 19. Jahrhunderts eine angesehene Stellung sich errungen; sie hat in dieser Zeit sich um bas hundertfache vergrößert und zählte 1901 unter ca. 5<sup>1</sup>/2 Millionen Einwohnern (Hübner= 15 Juraschet, Labellen 1901, S. 23) einschließlich ihrer Mitglieder in Neufundland und auf den Bermuda-Inseln sowie ihrer Mission in Afien (mit 2465 Mitgliedern) 284901 voll aufgenommene Mitglieder, d. i. fast eine Million (997153) Anhänger (Oec. conf. 1901 S. 561). Sie hat provinziale jährliche Ronferenzen und eine alle drei Jahre tagende Generalkonferenz; ihr Rirchenbesitz ist fehr reich; sie hat auch eine Uni= 20 versträtt, die Victoria-Universität, in Obercanada. — Drei Jahr nach der canadischen Konferenz, 1876, ward die 1854 als affiliierte Konferenz der englischen begründete australische Konferenz unabhängig. Und auch hier ist dem Selbstftändigtverden im letten Jahrzebnt eine Vereinigung der vier dortigen Methodistenkirchen (Westlepaner, Primitive, Bibel-Christen, Free Churches) gefolgt: wie die sechs Provinzen Australiens 25 feit 1. Januar 1901 zur Föderation des "Commonwealth of Australia" fich vereinigt haben, so hat schon 1901 in drei der Provinzen die Union der Dlethodisten sich vollzogen, bie brei übrigen Provinzen sind am 1. Januar 1902 gefolgt (Oec. conf. 1901 S. 53; Min. Free Churches 1902 S. 97). In Neufeeland haben alle Methodiften, abgesehen von den Primitiven, sich zusammengeschlossen. Die "Methodist Church of 20 Australia" jählte 1901 (Oec. conf. 1901 S. 562) 118 984 Mitglieder (= ca. 416 444 Seelen). — Affiliierte Konferenzen find geblieben 1. die 1852 begründete französische Ron= ferenz; fie zählte 1901 an Mitgliedern 1689 (Min. 1901 S. 310); ihr von der eng= lischen Konferenz ernannter Präsident für 1902 ist der bei der Litteratur genannte Wesletz= Biograph Leliebre (Min. 1901 S. 311, vgl. 276 ff.); 2. die 1882 begründete füdafrikanische 85 Konferenz mit ca. 100 000 Mitgliedern (= 350 000 Seelen, Min. 1901 S. 310; Oec. conf. 1901 S. 562: 90124 Mitglieber; ein Sübafrikaner auf ber ökumenischen Konferenz selbst S. 59: 107000); 3. u. 4. die beiden westindischen (West Indian western und eastern) Konferenzen, in welche seit 1901 (Min. 1901 S. 450) die 1885 aus altem Missionsgebiet begründete (ib. S. 445) West Indian Connexion geteilt ist; sie zählte eo 1901 an Mitgliebern 45936 (Min. 1901 S. 310). - Die Miffionsgebiete ber Deslehaner (vgl. den A. "Miffion" und Min. 1901 C. 310. — Die Dieffichtsgebitte die Zbestehnter (vgl. den A. "Miffion" und Min. 1901 S. 305 ff.), zu denen auch zwei italienische Distrikte und Circuits in Spanien, Portugal, Gibraltar, Malta und Agypten gehören, während die seit 1830 durch einen in England für den Methodismus gewonnenen Württemberger in Süddeutschland begründete deutsche "Mission" (! — Bgl. Palmer S. 139) 45 feit 1898, ba fie 2300 Mitglieder ftart war, mit der amerikanischen, bischöflich=methodistischen Rirche in Deutschland vereinigt ist (Deutsch-amerikan. 32hR, herausgegeben von Addicks und Ruelfen II, 430, Warrenton 1899), zählten 1901 im Ganzen 62 370 Mitglieder (Min. 1901 S. 310). In Großbritannien waren der Weslehaner im Jahre 1901 (Min. S. 310) 491 897 Mitglieder (= ca. 1721 639 Seelen). Die Gesamtzahl der mit der so englischen Konferenz in Zusammenhang stehenden Wesleyaner — die Wesleyaner ber unierten Methodisten-Kirchen in Canada und Australien sind hier nicht mit zu rechnen barf demnach auf 721 078 Mitglieder (638 660 volle Mitglieder, 82 418 Probemitglieder), also auf fast 21/, Millionen Seelen (2423773), berechnet werden (Min. 1901 S. 310). Daju kommen noch 15000 Mitglieder (= 52 500 Seelen) der Wesleyan Methodist 55 Connexion ber Bereinigten Staaten (Oec. conf. 1901 S. 561), einer feit 1843 ents standenen und im Abnehmen begriffenen Secessionsgruppe der Methodist Episcopal Church (bgl. Caroll, Religious forces of the United States 1893 S. 250 ff.), bie manche Eigentumlichkeiten hat (eine vierjährige Generaltonferenz, 22 jährliche, keine Reifeprediger), aber doch den Weslevanern zugezählt werden muß. — Die übrigen methodistischen 60

Gruppen — abgesehen von ber sehr zahlreichen Methodist Episcopal Church Rortamerikas und ihren Abzweigungen (vgl. ben A. Methodismus in Amerika) — bleiben an Mitglieberzahl hinter ben Weslepanern zurlich (bgl. für 1901 bie Generalstatistik ber Oec. conf. S. 561 f.); bie New Connexion zählt gegenwärtig (vgl. Min. New Conn. s 1902 S. 105) an voll und auf Brobe angenommenen Mitgliedern 42 929 (bavon 1095 in Irland, 3479 in China), also etwa 150251 Seelen; bie Primitive Methodists, die burch die Union in Auftralien verloren haben, find nach den neuesten Angaben (Min. Prim. 1902 S. 56 u. 189) im Diten (b. h. in England, Reufeeland und in ben afritaniichen Miffionsgebieten) 195 651, in den Vereinigten Staaten Nordamerikas (wo fie felbfiftanbig 10 find) 6470, also im Ganzen 202 121 Mitglieder (= ca. 707 423 Seelen) ftart; die neueste Statistik der Bible Christians (Min. Bible Christ. 1902 S. 24) berechnet die Mitgliederzahl ber Denomination unter Einschluß von 2901 jest Unierten (in ber Bictoria-Proving von Australien) und 40 Mitgliedern in China auf 31 778, ohne die 2901 Unierten also auf 28877 (= 101 069 Seelen); in den United Methodist Free Churches, die 15 gleichfalls in Auftralien verloren haben, find nach den Angaben für 1902 (Min. Free Churches 1902 S. 95 f.) einschließlich der Missionsgebiete in China, Afrika und Jamaika 93 684 Mitglieder (= 327 894 Seelen) vorhanden; die lose verbundenen independenten Gemeinden Großbritanniens — es giebt independente Methodisten auch in Nordamerika — zählen 9091 Mitglieder, bezw. 31818 Seelen (Min. Prim. 1902 S. 189); die 20 Wesleyan Reform Union ist 7826 Mitglieder, bezw. 27391 Seelen, start (Min. Prim. 1902 S. 189). — Die Gesellschaftsschichten, in denen der englische Methodismus seine Anhänger hat, find zumeist die mittleren Klassen; boch tummert er sich auch jetst noch mit Eifer um die nieberen Volksichichten, hat Rettungshäuser, Arbeitsstationen, Berbergen und Baifenhäufer (Oec. conf. 1901 G. 48). Aber wie in ber alten Ariftofratie Englands 25 die Methodisten keinen Boden gefunden haben, so ist der Methodismus auch in den ländlichen Diftrikten Englands schwach vertreten; in Hunderten, wenn nicht Tausenden, von Dörfern sehlt er ganz (Oec. conf. 1901 S. 47). Doch sind die methodistischen Rirchen Rirchen (Oec. conf. 1901 S. 50 f.), und die soziale Stellung des Methodismus hat sich im letzten Menschenalter sehr gehoben. Die University Test Bill (Bb I, 531, 46 ff.) ift auch bem 20 Methobismus fehr zu nute getommen. Die Zahl methobistischer Studenten in Cambridge ist jo groß, daß man im wesleyanischen Methodismus daran denkt, in Cambridge nabe ben Colleges eine Rirche zu bauen, und Fürforge trifft, diefe Studenten dem Methodismus zu erhalten, ja womöglich geeignete für den Klerus zu gewinnen (Min. 1901 S. 111). Unter den westepanischen Geistlichen tam vor 30 Jahren einer, der einen atademischen 26 Grad hatte, auf 51; jett ist das Verhältnis 1: 15 (Oec. conf. 1901 S. 46). Die Unionsgesinnung wächst auch in England: ein United Methodist Hymnal (ein gemein= fames Hymnenbuch) wird vorbereitet (Min. New. Conn. 1902, S. 38f.). 9 b. Fast nur dem Namen nach gehört zu den methodistischen Rirchen auch die Welsh Calvinistic Methodist Church. Sie ift tein birettes Refultat ber Birtfamteit 40 von Harris und Rowland. Die von diefen angefangene Erweckung kam zum Stillstande und lebte nur noch im Verborgenen (vgl. oben S. 776, 55). Aber Thomas Charles, angli= tanischer Geistlicher in Bala in Nordwales (1755-1814; DNB X, 112 -114 b), ber badurch bekannt ist, daß er die Gründung der Britischen und Auswärtigen Bibelgesellschaft anregte (vgl. Bd II, 692, 13 ff.), nahm Harris' und Rowlands Arbeit wieder auf : da die 45 Rirchen der Staatsfirche sich ihm wegen ber Art seiner Bredigt verschlossen, so begann er, zunächst in Nord-Bales, nach methodiftischer Art als Reiseprediger zu wirken und schloß sich den noch vorhandenen — innerkirchlichen (vgl. oben S. 765, 41) — wallisser Schon 1790 hatte er soviel Erfolge erzielt, daß er Regeln für die Methodisten an. vierteljährlichen Berfammlungen ("Rules regarding the proper mode of conducting so the quarterly associations") berausgab; 1801 folgte ein Reglement namentlich für die gandhabung ber Zucht ("Order and form of church government and rules of Doch erft 1811 wagte es Charles einige seiner Laienprediger zu ordinieren discipline). und damit faktisch eine selbstiftändige Rirche zu begründen. 3wölf Jahr später (1823) erhielt fie ihr Glaubensbekenntnis (E. F. R. Müller, Bekenntnisschriften ber ref. Rirche, 55 Leipzig1902, S. 871-899). Aber erft 1864, als die gleichgefinnten Gemeinden in Subund in Nord-Bales sich zusammenschlossen und ihre erste "General Assembly" hielten, ward die Rirche wirklich fertig. In der Verfassung dieser Welsh Calvinistic Methodist Church ift vom Methodismus noch etwas zu fpuren; fie ift eine methodiftisch modifizierte presbyterianische: jede Gemeinde verwaltet zunächst ihre Angelegenheiten selbstftändig, doch

so find die Monatsversammlungen (monthly meetings) der Graffchaften, die vierteljährlichen

Associations ober "Synoben" ber Provingen und die jährliche "General Assembly" Apellationsinftangen über den Einzelgemeinden, und eine Reihe gemeinfamer Angelegenheiten werden durch die größeren Berwaltungskörper erledigt. Die Lehre aber ift gang wie bei den Presbyterianern: das Betenntnis von 1823 ruht auf der Befiminfter-stonfession (vol. den A. Bestiminster-Synode). Die Rirche nennt sich daher mit Grund auch 5 "The presbyterian church of Wales; sie gehört zu den Rirchen der "Alliance of the reformed churches holding the presbyterian system" (vol. die Reports des Fifth General Council der Alliance, Toronto 1892, S. 10), während sie auf den oecumenical methodist conferences nicht vertreten war. Nach der Statissti von 1900 (Diary 1902, S. 98) zählte die Rirche einschließlich der englischen Diaspora (Al- 10 manack 1902 S. 22: 17 792 Communicants) 158114 communicants. Das entspräche nach üblicher Berechnung 553 399 Seelen (=  $3^{1}/_{a} \times 158114$ ). Fass bies Summe, genau 552 308, kommt heraus, wenn man die im Allmanach von 1902 S. 22 gegebenen Zahlen für communicants (158114), Rinder (72470) und Probemitglieder (2363) und die der "hearers" (Hörr; 319261) addier; voch des in Such die für de sind in die die in "Horter" die Rommunifanten und Brobemitglieder nicht mit einzuschliefen für die Rirche unterhält zwei theologische Schulen, eine in Bala, eine in Trevecca.

10 a. Abgesehen von biefer mehr presbyterianischen als methodistischen Welsh Calvinistic Methodist Church, differieren die verschiedenen [in Nr. 9a erwähnten] metho= bistischen Kirchen in der Lehre (vgl. Nr. 11) gar nicht. In der Verfassung sind, obwohl 20 die Laien jest überall mit in den Vertretungen sind, Verschiedenheiten vorhanden. Welcher Art sie sind, und daß sie nicht bedeutend genannt werden können, ist aus Nr. 9 a hin-länglich ersichtlich. Ich bescharte mich deshalb hier auf den Versuch, die methodisktiche Rirchenverfaffung am westepanischen Methodismus verständlich zu machen (vgl. namentlich bie aus älteren Ronferenzbeschluffen zusammengestellten Standing Orders in ben Minutes 25 1901 S. 359-404 unb bas Compendium of later regulations relating to administration and discipline ebenda S. 519-533). Die Methodisten sind stolz auf ihre Rirchenverfassung. "Nächst dem Meisterstud der Organisation, welches die römisch-tatho= lische Kirche barstellt, ist ber Methodismus das größte", sagte ein Redner ber ölumenischen Ronferenz von 1901 (S. 56). Ich will dieses Urteil weder meinerseits wiederholen, noch so angreifen; nur längeres Leben in methodistischer Gemeinschaft würde urteilsfähig machen. Jedenfalls aber ist die methodistische Rirchenverfassung so eigenartig, daß sie schon deshalb hervorragendes Intereffe in Anspruch nehmen tann. — Die Verwaltungseinheiten (fie find mehr als Verwalt ungseinheiten, aber ich finde tein anderes Wort) innerhalb des durch bie jährliche Konferenz repräsentierten Gesamtförpers sind die Distrikte, die Bezirke (cir- 25 cuits), die Einzelgemeinden (societies) und ihre "Rlaffen". Aber als grundlegend charakteristisch muß angesehen werden, daß classes, societies und circuits sich zu einander nicht einfach fo verbalten, wie Teile zum übergeordneten Ganzen; — in gewiffer Beife ift ber circuit die lette Verwaltungseinheit. Für den circuit werden nach Vorschlag des "stationing committee" (bgl. oben S. 785, 6 und unten S. 798, 6) die ministers 40 ober "travelling preachers" ernannt: fie haben ihren bestimmten Wohnsits (ihre postal adress, wie es offiziell heißt), predigen auch in der Regel etwas häufiger in der Rapelle, ber sie am nächsten wohnen; aber die für einen circuit ernannten ministers haben ge= me in fam die pastorale Fürsorge für den ganzen circuit. Wo, wie in Frland (Oec. conf. 1901 S. 58) und vollends außerhald Englands, 3. B. in der südafrikanischen Ron= 45 eoni. 1901 S. 38) und vouenos augergaw singuinos, 3. 3. in det judaftannigen sons as ferenz (ib. 59 f.), die circuits groß find — in Irland giebt's noch circuits, die beinahe eine Graffchaft umfassen —, da hat also der Name der "travelling preachers" noch ziemlich viel Wahrheit. In Schottland, wo der Methodismus wenig Boden gefunden hat — es giebt nur ein en Distrikt Schottland mit 23 circuits, 6840 society-Mitgliedern und ca. 45 ministers — und im Distrikt der Shetlands-Inseln (4 circuits, 5 ministers, so 1537 Mitglieder) werden die Berhältniffe zum Teil ähnlich sein. In England aber sind die 763 circuits der 32 Distrikte (Min. 1901 S. 171-236) sehr klein; London allein hat mehr als 40 circuits. Die englischen circuits sind daher, selbst wenn mehrere Orte zu einem circuit gehören, was außerhalb der größten Städte die Regel ist, unseren Pfarreien vergleichbarer, als unseren Ephorien. Die Mitgliederzahl in den circuits variiert zwischen 55 ben Extremen von ca. 40 (Birmingham-Welsh, Min. 1901 S. 549) und 2643 (Leicefter=Bishop-Street; S. 555); ber Durchichnitt ergiebt 634 Mitglieder (= 2119 Seelen) auf den circuit. Der größte circuit hatte 1901 acht ministers, die kleinsten haben nur einen; burchichnittlich tommen von ben 2152 englischen ministers (vgl. Min. 1901 S. 538: 2202; davon 50 für Schottland und die Shetlands-Infeln) auf jeden Circuit 60

nicht ganz brei ministers. Unter biefen Umftänden ift bie Bezeichnung ber ministers als "travelling preachers" in England nur aus der Vergangenheit ganz verständlich. Doch sind in jedem circuit mehrere Rirchen oder Kapellen [im Folgenden sage ich nur "Rapellen", weil ber Ausbruck ber offizielle ist] vorhanden — es giebt in Summa in 5 England etwas mehr als elfmal soviel Rapellen als circuits —, und die Rapellen eines circuits werden von den ministers des circuit gemeinfam bedient, d. h. der superintendent [-minister] unter ihnen — Titel ift das nicht — stellt alle Bierteljahre einen "Circuit Plan" auf, welcher der "Ordnung der Gottesdienste" in unseren Kirchen-talendern entspricht, und verwendet dabei alle ministers des circuits so, daß jeder in 10 verschiedenen Rapellen mit zu amtieren hat. Uberdies erinnert an das "Reisen" noch dies, daß tein Minifter für diefelbe Rapelle oder biefelben Rapellen, alfo für denfelben circuit, auf länger als auf brei aufeinanderfolgende Jahre ernannt werden tann. Da biefe Pragis auf Wesleys Erklärungsurtunde ruht, werden die Bestrebungen auf Ausdehnung diefes Zeitraums auch fünftig wohl ebensowenig Erfolg haben, wie bisher. Doch hat die Kon-15 ferenz von 1896 ben - jest offenbar wieder aufgegebenen (Min. 1901 S. 376 Rr. 44) - Bersuch gemacht, schon nach einem Zwischenjahre eine Wiederernennung zuzulaffen; auch umgeht man gelegentlich die Bestimmung dadurch, daß man einen minister, der brei Jahre in einem circuit war, dann "unter den chairman" des Distrikts stellt, d. h. ihm nur faktisch, aber nicht formell seinen Wirkungskreis läßt (vgl. Min. 1899 20 S. 68 Nr. 17 mit 1901 S. 174 Nr. 16 u. S. 564 Mitte). Für ausländische Gebiete wird die Zeit sehr oft verlängert, weil rechtliche Bedenken da nicht entstehen können; und ministers, die zu besonderer, nicht pastoraler Arbeit "ausgesondert" find (set apart, "abtommanbiert"), wie die Professoren der theologischen Schulen ober der Leiter des Buchgeschäfts (Book-room) in London, werden auf seche Jahre ernannt und ohne Schwierig= 25 teiten wiederernannt. — Für die Menge der Kapellen reicht, da Sonntags oft und in den größeren Rapellen ftets zweimal Gottesbienst ist und Wochenabendgottesbienste (in tleineren Rapellen einer, in größeren zwei) dazukommen, die 3ahl der ministers bei weitem nicht aus. 3bre Ergänzung bilden die "local-" ober "lay-preachers", und zwar in einer Beife, die man nur versteht, wenn man bebenkt, daß die Bezeichnung "local preachers" ebenso 30 wie der Terminus "travelling preachers" nur aus der Vergangenheit ganz verständ-Bei dem relativ geringen Umfang der circuits tann der Circuit-Plan die lich ist. local preachers für verschiedene Rapellen des circuit verwenden; und das geschieht oft auch dann, wenn die Rapellen an verschiedenen Orten sich befinden, obgleich nicht annähernd in der Ausdehnung wie bei den ministers. Das, was ministers und local 35 preachers unterscheidet, ist also nur in beschränktem Maße das "Reisen" und das "Seis-hast-stein"; viel wichtiger ist erstens, daß die local preachers Laien sind, die [soweit sie nicht in ber Ausbildung jum geiftlichen Amte fteben; vgl. unten] ihren burgerlichen Beruf haben — "lay-preachers" ist deshalb paffendere Bezeichnung als local preachers —, und zweitens der Umstand, daß diefe "Laien=Brediger" ba, wo sie wohnen und wirten, 40 wirken können, solange sie leben. Ein Circuit Plan von Carnarvon und Bangor (Min. 1901 S. 548), ber mir vorliegt, erwähnt den Tod eines "Bruders" der 54 Jahre local preacher gewesen war. Die Zahl dieser lay-preachers ist überaus groß. England hatte nach den Minutes für 1901 (S. 496) 18 176 fest angenommene und 1687 noch auf Probe befindliche local preachers — bei einer "Mitglieder"-Zahl von 483 520 (alle 45 Preachers eingerechnet) ; es ift alfo burchfchnittlich jedes 24. Mitglied, fast jedes 11. mannliche Mitglied ein local preacher. Der circuit Louth (Distrikt Lincoln), beffen Circuit-Plan für die Zeit vom 27. Juli bis 24. Oktober 1902 mir vorliegt, weift bei einer Zahl von 1308 Mitgliedern im circuit 69 voll und 13 auf Probe aufgenommene local preachers auf. Bon ben 815 Gottesdiensten im Bierteljahr, welche biefer Cir-50 cuit-Plan für 34 Kapellen verzeichnet (700 Sonntagsgottesdienste, 115 Wochenabende gottesdienste), werden zwar fast alle (113) Wochenabendgottesdienste, aber nur 99 Sonn= tagsgottesdienste von einem der drei ministers des circuit ober von gastweise mit= helfenden ministers eines anderen circuit abgehalten. Von ben 69 voll aufgenommenen local preachers kommen dabei 59, von den 13 auf Probe aufgenommenen 12 3ur 55 Mitwirkung, wenn auch in verschiedenem Maße (1-13 mal). — Aber auch so ift noch nicht für alle Gottesdienfte geforgt. Zu weiterer Aushilfe kommen im Louth-Circuit bei Sonntagabendgottesdienften acht "exhorters" mit in betracht. Diese bis in Besleys Beit zurudgebenden Laienhelfer find aber im ganzen jest felten; fie durfen nur mit Bus stimmung des Superintendenten verwendet werden (Min. XX, 155). Gelegentlich, wenn so auch sehr felten, finden hicr auch bei den Westepanern noch Frauen Verwendung: ber

Circuit-Plan von Carnarvon für Juli bis Oktober 1902 weist nur einen exhorter, ein Fräulein, auf. Weiter finden bei Gebetsversammlungen (prayer-meetings) im Louth-Circuit auch prayer-leaders und für die Dörfer als country prayer-leaders auch bie nur generell (Mission Band x ober y) genannten Mitglieder der Home Mission Bands ("Bereine für innere Mission") Verwendung. Die Regelung dieser ganzen komplis zierten Gottesdienstordnung erfolgt, wie gesagt, durch den Circuit-Plan; jede society hört im Laufe des Jahres eine ganze Reihe von Predigern des circuit; — der circuit ist in getvisser Weise die letzte Verwaltungseinheit. Außer den bisher genannten Amtsober wenigstens Funktionsinhabern find als Circuit-Beamte noch die zwei circuitstewards zu nennen, die von den society-stewards die Mitgliederbeiträge (Kirchen= 10 steuer) empfangen und sie weiter zu verwalten haben; weiter die Schapmeister der ver-schiedenen Fonds für die im eircuit gesammelt wird (Außere Mission, Bensionssonds, Bitwenfonds u. f. w.) und die Setretäre für eine Reihe von Vereinsbestrebungen (Tem= perenz, Miffion u. f. w.), fowie der Setretär des Quarterly-Meeting (bgl. unten S. 797, 56). perenz, Million u. 1. 10.), sowie der Serretar des Quarterly-Meeting (dgt. unten S. 1917, 58). Endlich haben die meisten eircuits, wenn nicht alle, ihr Sonntagsschul-Komité. Die 15 Zusammensezung desselben und die ganze komplizierte Verwaltung des Sonntagsschul-wesens im wesleyanischen Methodismus darf uns hier nicht aufhalten. Nur das bemerke ich, daß das Sonntagsschulwesen im gesamten Methodismus seit John Wesleys Zeit (Tyerm. III, 590 f.) warme Freunde gesunden hat. Ja, wäre es nicht thöricht, nach dem "Begründer" einer Institution zu suchen, die im England der Jahre 1780-90 unter all= 20 gemeinen Leiteinsschult über an verschiedender gemeinen Zeiteinflüssen an den verschiedendsten Orten sich zeigte — John Wesley schreibt am 18. Juli 1784, da er zuerst die Sonntagsschulen erwähnt: I find these schools springing up wherever I go (Journal IV, 272) —, so könnte mit dem Buchdruder Robert Raikes, dem sog. "Begründer der Sonntagsschulen" (1735—1811; DNB XLVII, 168 \*—170 \*), der um 1783 seine Sonntagsschule in Gloucester einrichtete (Tyerm. 25 III, 415), die Methodistin Miss Hannah Ball (vgl. DNB III, 73 u. Tyerm. III, 415), bie ichon 1769 in High Wycombe eine Sonntagsichule hatte, erfolgreich konturrieren. Ja, Raikes foll (nach Tyerman III, 415) von einer Methobistin angeregt worben sein; jebenfalls erschien fein für weitere Rreife anregender Bericht über die Schule von Gloucester im Januar 1785 in Wesleys Amininian Magazine (Tyerman III, 415). Gegenwärtig 30 haben alle Methodistengruppen Sonntagsschulen. Aber man verlangt nicht, daß alle Rinder, die teilnehmen, sich zum Methodismus halten oder methodistische Elementarschulen besuchen. Andererseits wirken manche Methodisten auch in nicht-methodistischen Sonntags-schulen mit; ja noch 1894 rechnete die westlepanische Konferenz mit der Möglichkeit, daß eine wefentlich methodiftische Sonntagsschule einen Leiter (superintendent) haben könne, 85 ber nicht Methobist fei (Min. 1901 S. 403, 6). In Birklichkeit wird biefer Fall taum vortommen; benn normalerweise wird für die methodiftischen Sonntagsschulen ber superintendent alljährlich burch das Sunday-school-committee des circuits gewählt (Wandsbrough S. 209), und von den Lehrern und Lehrerinnen setzt man voraus, baß fie Mitglieder ber Methodiftentirche find, wenigstens dort ben Gottesbienst befuchen 40 (ib. 210).

Die nächsttiefere Berwaltungseinheit nach dem Circuit ist die society. Sie ift vielleicht diejenige Größe der methodistischen Kirchenorganisation, die am meisten zurücktritt. Zwar haben fast alle societies an einer Rapelle ihren Mittelpunkt, haben also auch ihre trustees und den von ihnen unter Zustimmung des Superintendenten gewählten chapel- 45 steward (Min. 1869, XVII, 625; 1901 S. 531); zwar werden noch heute alle Vierteljahre society-tickets (vgl. oben S. 770,27) ausgegeben, besondere society-meetings sind altmethodistischer Brauch (Min. 1825 VI, 65; 1901 S. 525), die love-feasts, "Liebessfeste", die durch gemeinsamen Genuß von Brot und Wassfer, durch Singen und Ansprachen, geseiert werden, sind ursprünglich Society-Feste, und dassselbe gilt von dem 50 jährlichen covenant-service, bei dem die society üben Bund mit Gott erneuern sol durch, die nicht society-members sind; die Neu-Ausgabe der societytickets, die zur Teilnahme am Liebessfest und covenant-service berechtigen, daher auch "Liebessfessesteite" heißen, erfolgt bei der vierteljährlichen Sistation der Klasse, lower deasts und covenant-services) such im gegenwärtigen Methodismus im Vergleich mit ben von vielen bescher, erfolgt bei der vierteljährlichen Bistation der Klasses, lovefeasts und covenant-services) such im gegenwärtigen Methodismus im Vergleich mit bem 18. Jahrhundert services) such im gegenwärtigen Wethodismus im Vergleich mit bem 18. Jahrhundert services) such oversens leichsges hat dies in Bezug auf society-meetings und love-feasts lebhass bestagt (Wandsbr. 305 und 307), hat gesorbert, daß society-meetings, wenn nicht an jedem Conntag-Meenh, so doch eo

Rethodismus allmonatlich ober wenigstens zweimal im Quartal gebalten würden, und hat gewünscht,

bağ man "wo es nur immer möglich sei, zurücktehre zu ber frühern Prazis, Liebes-feste am Sonntag-Nachmittag zu halten" (a. a. D.). Jest giebt es societies, in benen jene Mindestforderung hinschtlich der Abhaltung von society-meetings nicht erfullt 5 wird, ebenso wird manche society kein Liebessfest seiern. Aber man hat gelegentlich circuit-lovefeasts, in der Mitglieder verschiedener societies, ja verschiedener circuits sich vereinigen. Covenant-services scheinen regelmäßig fast nur noch in den größeren Rapellen stattzusinden (Min. 1893 S. 228; 1901 S. 390); in diesen größeren Rapellen – manniafach wird ein Circuit nur eine folche größere Kapelle baben — bält man fie 10 am ersten Sonntag im Jahre ab, mehrere societies vereinigen sich bann. — Der Circuit-Jusammenhang einerseits, und die Rlaffen andererseits haben die Bedeutung ber societies in den Hintergrund geschoben. Die "Rlaffen" eriftieren auf englisch=methobiftischem Gebiete - in Amerika ift es anders - noch überall. Sie find bas eigentliche Rückgrat ber methobistischen Gemeinde-15 verfassung. In starten societies werden durchschnittlich etwa 20 Mitglieder in einer . Klasse sin in kleineren — im Circuit Plan von Louth ist eine society mit 7 Mitgliedern genannt — wird die society nur aus einer Klasse bestehen. Auch die local preachers muffen in einer Rlaffe fein. Reben ben Mitglieder-stlaffen, bie zumeift fog. mixed classes find, d. h. männliche und weibliche Mitglieder haben, giebt es jetzt überall 20 Kinder-Klassen (junior classes), wie sie schon in Besleys Zeit empfohlen wurden (Min, I, 43). Die Klassenstührer (class-leaders) treten im Methodismus den Einzelnen näher als die Geschlichen; denn diese gehören dem circuit an, und mit einem unter ihnen ein seelsorgerliches Gespräch zu führen, haben manche Methodisten, von den Kasualien abgesehen, nur bei den vierteljährlichen Klassenvisitationen Gelegenheit (Min. 1885, 25 Wandsbr. S. 286). Die Klaffen aber sollen unter Leitung des class-leaders all-wöchentlich zum Zweit der Förderung ihres inneren Lebens sich versammeln. Das die class-meetings freilich febr oft jett nicht mehr find, was fie einft waren, ift zweifellos class-meetings freung jept oft jest nicht mehr juio, was ne einig wurdt, in zweisenes (Min. 1889; Wandsbr. S. 302); viele Mitglieder — zumal gebildetre — erscheinen nicht oder sehr unregelmäßig; und allein wegen Fernhaltung von dem class-meeting vienanden das society-ticket vorzuenthalten, ist ausdrücklich widerraten (Min. 1889, 409; 1901 S. 522; Wandsbr. S. 305). Wer gar nicht kommt, auch nicht zur Bis-tation der Klassen, schließt sich selbst aus, und auf diese Wethodisten bie größte Jahl berer, die sich von ihnen trennen (Min. 1869, XVII, 621; 1901 S. 522). Denen gegenüber, die zur Erneuerung ber tickots sich einstellen, obwohl fie sonft felten 85 ihr class-meeting besuchen, leidet der Methodismus unter feiner firchlichen Selbstiftanbigkeit: so lange er eine innerkirchliche society war, hatte eine Berweigerung bes ticket nur pädagogische Bebeutung, jest täme sie einer Ertommunitation gleich (Min. 1889, 409; Wandsbr. 305). Ausschluß aus der Kirchengemeinschaft ist aber nur nach vorgängiger genauer Prüfung des Falls in einem leaders-meeting (vgl. unten S. 797, 43) gestattet; 40 und dem Ausgeschiedenen steht die Möglichkeit einer Appellation an eine außerordentliche (minor district synod) ober ordentliche Distrikts-Berfammlung offen (Min. 1869, XVII, 621; 1898 S. 253; 1901 S. 523). - Die class-leaders find bei einem febr fleinen Bruchteile ber Klaffen die ministers felbst (vgl. Wandsbr. 305 und jeden Circuit-Plan); andere Klassen werden von local preachers ober exhorters geleitet, aber es 45 giebt auch Klaffenführer, bie nicht preachers ober exhorters sind: an sich ist das Amt bes Klaffenführers ein selbstiständiges, auch Frauen und Jungfrauen werden als Klaffen-führer — aber wohl nur für nicht "gemischte", sondern rein weibliche Klassen oder für Rinder-Klassen — gebraucht. Man sucht die neuen Klassenstüchter namentlich unter ben jungen Leuten (Min. 1901 S. 109). 10 b. Daß ber Methobismus bie vielen Laienhelfer und - 3. T. verantwortungs-50 vollen - Laienbeamten findet, die er bedarf, erklärt fich eben badurch, daß er in all feinen Versammlungs-Rörpern und Romites die Laien wirklich gebraucht. Daber ift die Berfaffungsreform, die auch im weslepanischen Methodismus Laien felbft in die Ronferenz brachte, erft ber bem Methobismus homogene Abichluß feiner inneren Entwidelung 55 getvefen. Der Methodismus ist jest alles weniger als eine "Hierarchie", die Methodistens firchen find keine "Bastorenkirchen", sondern Kirchen, in denen Evangelisation und Ge-meinschaftspflege Laien und Kleriker überall zusammenführen. Von fundamentaler Bedeutung find in diefer Hinsicht schon die class-meetings. In den Class-meetings einen Bibelabschnitt zu lefen und zu beten, ist den class-leadors geraten, und an die Schrift-80 lektion fürzere Ermahnungen anzuschließen, ist ihnen unverwehrt. Aber die class-mee-

tings follen nicht zu "bible-classes" (Bibelfränzchen) werben (Min. 1889, Wandsbr. 307): ihr hauptzweit ift, burch freimultige Aussprache geistliche Gemeinschaft (fellowship == xourwrla AG 2, 42; 1 Ko 1, 9; Ga 2, 9 u. ö.) zu pflegen. Es wird daher oft (z. B. Min. 1889, Wandsbr. 307) eingeschärft, daß die Mitglieder sich aussprechen follen. Das Beten und Zeugnis-Ablegen im class-meeting gilt mit Recht als die Schule 5 für Vorbeter (prayer-leaders), Missionsarbeiter, Sonntagsschullehrer, local preachers und ministers (Min. 1889, Wandsbr. 303). Durch das class-meeting, durch prayer-bands und Sonntagsschul-Lehren erzogen, beginnen die geeigneten jungen Leute in der Regel schon mit 20 ober 21 Jahren, ja gelegentlich schon mit 17 bis 18 Jahren mit Genehmigung des superintendent als local preachers zu wirken. Zunächst bes 10 gleiten sie einen älteren local preacher und, eignen sie sich, so wachsen sie Urbeit hinein. Sie können erst dann "on trial" im Circuit-Plan mit verwendet werden, wenn fie von dem superintendent (oder in feinem Auftrage) in der chriftlichen Lehre und in ber biblischen Geschichte und, wenn es nötig ist, auch in ber englischen Grammatik geprüft find (Min. 1874. XIX, 455; 1901 S. 401). Und erst nach mindestens einjähriger 15 Probezeit und nach abermaliger Prüfung, bei welcher der Kandidat auch seine Belanntschaft mit 3. Besleys "53 Sermonen" und seinen Notes on the New Testament nachweifen muß, bürfen fie "voll aufgenommen" werden (Min. 1876. XX, 155; 1901 S. 401). Auch alle künftigen ministers müffen, ehe fie als Kandidaten für das geiftliche Amt angenommen werben, als local preachers on trial wirken. Erweisen sie fich bann als 20 geeignet, so werden sie — von Ausnahmefällen abgesehen — zu dreijährigem Studium auf eine ber theologischen Schulen geschidt (Min. 1901 S. 360 ff.). Danach werden sie für vier Jahre Brobeprediger (probationers; admitted on trial), helfen mit in einem circuit, dürfen aber die Saframente noch nicht verwalten. In diefe Zeit, in der sie uns verheiratet zu bleiben genötigt sind, fällt auch ihr Examen vor einer der beiden Sektionen 25 des Brüfungs-Romites (Min. 1901 S. 332 ff.). Eine Konferenz hat sie dann "in bes Brüfungs-Romités (Min. 1901 S. 332 ff.). Eine Ronferenz hat fie bann "in volle Gemeinschaft" aufzunehmen und zu stationieren. Vorher werden sie ordiniert (bgl. oben S. 784, 43); der Methodismus hat also einen theologisch gebildeten und geweihten oven S. 784, 43); der Diethodismus hat also einen theologisch gebuldeten und geweihren Rlerus. Aber der Klerus ist auf stetes Zusammenwirken mit "Laien" angewiesen: der Hauptanteil an der Predigtarbeit fällt in vielen circuits den lay-preachers zu (vgl. so oben S. 794, 50), und nicht nur in allen connexional-committees, sondern auch in den offiziellen Vertretungskörpern stern Kleriker und Laien zusammen. Einer dieser Ver-tretungskörper, das vierteljährliche local preachers meeting, besteht freilich nur aus Predigern (alle Ministers, Laienprediger und Probeprediger des circuit), aber dies Ver-serne und die Die Abende und Probeprediger des circuit), aber dies Versammlung, welche die Lebens- und Amtsführung der Prediger überwachen und die An- 25 nahme von local preachers [und exhorters], die in der Hand des superintendent ruht, begutachten soll, hat keine Jurisdiktion, ist nicht eigentlich Verwaltungskörper. Ubnlich fteht das mindestens einmal im Jahre in jedem circuit unter Vorsitz des superintendent zusammentretende trustees-meeting und die gemeinsame Tagung der trustees und der Kapellen-Schatzmeister während des quarterly-meeting im Dezember; hier han= 40 belt es sich um Sachen der Rechnungsführung. — Die eigentlichen Verwaltungsinstanzen sind das leaders meeting der society, das quarterly meeting des circuit, die Distrikts-Synode und die jährliche Konferenz. Das leaders-meeting, dem alle Minister und Prediger bes circuit, die stewards und alle class-leaders ber betreffenden society als Mitglieder angehören (Comp., Min. 1901 S. 529), soll eigentlich allwöchentlich 45 zusammentreten, faltisch giebt es societies, in benen ein leaders meeting "nicht regelmäßig gehalten wird" ((Min. 1872. XVIII, 656; 1901 S. 524), und da, wo es regels mäßig gehalten wird, tagt — auch hier zeigt sich das Zurücktreten der societies (vgl. oben S. 795, 43) — ein wirklich vollständiges meeting nicht mehr wöchentlich; "minbestens einmal im Quartal" soll es gehalten werben (Min. 1889, Wandsbr. 306). Hier so werben bie Beiträge der classes eingezahlt, die Bestellung von leaders und societystewards, bie bem superintendent obliegt, wird eingeleitet (vgl. oben S. 785, 11) und alle Disziplinarfragen ber classes werden in erster Instanz erledigt (bgl. oben S. 796, 49); baneben foll das leaders meeting den Minister über den geiftlichen Zustand der Society unterrichten, es soll das geistliche Centrum der society sein (Min. 1889, Wandsbr. ss 306). — Biel wichtiger ist das quarterly-meeting des circuit, dem alle ministers und probationers, alle local-preachers, class-leaders, stewards und trustees bes circuit, seit 1894 auch alle Sonntagsschul-Leiter und überdies je ein gewählter Vertreter ber größeren Sonntagsschulen angebören. Es ist bie erste eigentliche Verwaltungeinstanz in Bezug auf alle äuferen Verwaltungsgeschäfte; aber es muß auch gefragt werden, wenn 60

jemand als Randidat für das geiftliche Amt der Konferenz vorgeschlagen werden foll, es hat das Recht, an die Konferenz zu petitionieren und gegenüber neuen Ordnungen der Rouferenz fteht ihm ein suspensives Beto zu (vgl. oben S. 785, 20: zum Ganzen Comp., Min. 1901 S. 531 ff. und 519). — Das district-meeting ober die Districts-Synode besteht aus s allen ministers ber zum Distrikt gehörigen circuits und einer geringeren Zahl von Laien=Delegierten, sowie — bei den finanziellen Berhandlungen — ben stewards da circuits und ben Diftrite-Schatmeiftern aller berjenigen von ber Gefamtheit unterhaltenen Fonds, Stiftungen und Unternehmungen, die nicht, wie das Buchgeichäft und bie 1748 (Tyerm. II, 7 ff.) von J. Besley namentlich für Predigersöhne begründete [höhere] 10 Ringswood-Schule, allein unter Verwaltung der Ronferenz stehen. Die Distrikt-Synode unter Vorsitz des chairman (bgl. oben S. 782, 58), tagt als ein der Ronferenz vorarbeitender Verwaltungskörper im Mai — eine besondere financial district-synod, der biefelben Mitglieder angehören, wird noch im September gehalten -; fie ift vorletzte Inftanz in allen Finanz- und Verwaltungsfragen, sowie [gleich ber nur im Bedürfnissfall 16 zusammentretenden außerordentlichen ober minor district-synod] in allen Disziplinarangelegenheiten; fie wählt einen Geistlichen für das stationing-committee ber Ronferenz (Stand. Ord. Min. 1901 S. 374) fowie — boch wählen hier Geistliche und Laien getremnt (Min. 1877. XX, 420; 1901 S. 382) — die geistlichen und weltlichen De putierten, die nach Anweisung der letzten Ronferenz von dem Distrikt zur Ronferenz zu 20 belegieren find. — Die jährliche Ronferenz tagt jetzt in zwei Abteilungen, der pastoralsession (erste und britte Boche) und ber Representative Session (vgl. Wandsbr. S. 63-67), deren Mitglieder sich nicht decken: die Laien nehmen nicht an der Pastoral-Session teil, dafür aber 11/2 mal mehr Geiftliche, als an der representative session beteiligt find. Formell entscheidend ift noch heute der Beschluß der aus der Zahl 25 ber "gesetlichen Hubert" Gegenwärtigen (burchschnittlich 78); die pastoral-session er-ledigt scheindar die wichtigsten Ronferenz-Angelegenheiten (u. a. die Stationierung der ministers und probationers und alle Disziplinarfragen — vgl. Wandsbr. S. 67 f.); allein in Spannung zur representive session, die über alle Finanz- und äußeren Berwaltungsfragen, aber auch über eine ganze Reibe mehr geiftlicher Angelegenheiten ju be-20 schließen hat, tonnte fie schwerlich etwas burchsehen: bas Gleichgewicht des geiftlichen und weltlichen Einflusses wird vollkommener sein, als es zunächst scheint. Zu der jetzt 300 Geistliche und 300 Laien zählenden representative session gehören (vgl. Min. 1901 S. 354 ff.) außer ben "gesetzlichen Hundert", die aber natürlich nicht alle erscheinen (man rechnet auf 78), außer ben chairmen und ben Repräsentanten gesamtlichlicher Unter-85 nehmungen, die nicht Mitglieder der "gesetzlichen Hundert" find, sowie — auf der Laienfeite — außer ben Schatzmeistern ber gesamtkirchlichen Unternehmungen und einer Anzahl von ber vorangehenden Konferenz Erwählter (48) 184 Geiftliche und 237 Laien, die von ber Diftriltsspnobe erwählt werden. - Deitere Details über die Gemeinde= und Rirchenverfaffung haben bier teinen Raum. Uber bie tultischen Ordnungen bemerte ich nur, daß fie, 10 obwohl ber methodistische Geiftliche im Gottesdienst tein Amtsgewand trägt, denen ber Rirche von England, soweit nicht spezisisch methodistische Eintegenante und genante in Betracht kommen, noch immer sehr ähnlich sind. Der eigenliche Sonntags-Gottesdienst sollte dem abgefürzten Com-mon-Prayer-Book J. Wesleys (19gl. oben S. 779, 8), und auch die Liturgie für die gemeinkirchlichen Kajualien hält sich, dieser Jublitation Wesleys entsprechend, der anglika-45 nijchen Tradition nahe. Doch bietet "The pook of public prayers and services for the use of the people called Methodists" (201000, Book-room ber 28 eslevaner) im Anhang eine revised form of offices von 1882. 11. Die Lehre ber Methobiften ift nach einer Seite hin ichon baburch charafterifiert, daß J. Wesley bis an seinen Lod sich als Glied ber anglikanischen Rirche fühlen konnte.

baß J. Wesley bis an seinen Tod sich als Glied der anglikanischen Kirche fühlen konnte. 50 Eigentliche Lehrdifferenzen hat der Methodismus im Bergleich mit universalissich gerichtetem reformiertem Protestantismus nicht. Und manche Eigentlichkeiten in der Fürbung der allgemein-evangelischen Lehren, die ihm gelegentlich bei uns nachgesagt werden, werden mit Unrecht ihm zugeschrieben. Man wirft bei uns gelegentlich dem Methodismus eine Bermischung von Rechtsertigung und Heiligung vor; man seit voraus, es sei methodistische Sehre, daß jeder, wie J. Wesley, womöglich auf die Stunde oder Biertelstunde genau, die Beit seiner Betehrung angeben könne; und man nimmt nicht selten an, daß im Methodismus eine die objektiven heilsthatsachen in den Hintergrund schiebende pietistische Bossismus eine die objektiven Heilsthatsachen in den Hintergrund schiebende pietistische Brechtieft Raum finde. Daß die an zweiter Stelle erwähnte Vorausseung einen Anhalt hat an einzelnen methodistischen Traktaten und an der Tattosigeit sollager methodistischer Brechger,

so welche Stellen wie Bf 95, 7f. (Hebr. 3, 7f.) breichen, als hätten die Hörer nur auf fie

warten müffen, um "zum Durchbruch zu kommen", kann ich nicht leugnen. Und daß auch das an erster und dritter Stelle Genannte anknüpfen mag an Ungeschicktheiten, welche mangelhaft gebildete Arbeiter auf dem deutschen "Missions-Felde" des amerikanischen Methodismus sich haben zu Schulden kommen lassen, will ich nicht als unmöglich binstellen. Aber bie offiziellen und gebildeten Bertreter bes Methodismus trifft teiner diefer Borwürfe. s J. Besleys eigene Lehre über das Verhältnis von Rechtfertigung und Heiligung ist völlig torrett, ebenso die der modernen methodistischen Theologen und Lehrbücher; Pope set in feinem Vortrage über die Peculiarities of Methodist doctrine (S. 12) bei Erörterung biefer Dinge mit Recht voraus, daß bier Differenzen zwischen Methobisten und anderen, bie wirklich evangelisch venken, nicht vorliegen. Daß Wesley selbst zweifelhaft geworden 10 ift, ob er vor dem 24. Mai 1738 abends 8%. Uhr wirklich "undekehrt" war, ist schon oben (S. 758, 22) gefagt; und Bope definiert in feinem higher Catechism (S. 213) die Belehrung als "ben längeren ober türzeren, mehr ober weniger von äußerlicher Erregung begleiteten Prozeß, ba bie Seele fich abwendet von ber Sünde, vom Satan und von fich felbst hin zu Christo, ihrem Heiland. Wenn sie Eingang findet in das innere Heilig= 15 tum und mit Jesus geeint wird, so kann ihre Bekehrung als beendet bezeichnet werden". Vollends thöricht ist der britte Vorwurf. J. Wesley schon hat "eben so scharf wie Ritschl oder Herrmann" (J. G. Tasker, Spiritual religion, London 1901 S. 135) jede my= ftische Berflüchtigung des Objektiven getadelt: "All the other enemies of christianity, jagt er im Rüdblid auf seine eigene mhltische Beriode, are triflers; the mystics are 20 the most dangerous of its enemies. They stab it in its vitals" (Rigg, Churchmanship S. 26f.); über Jatob Böhme hat er 1782 fo hart geurteilt, daß er auf Borhalt selbst zugab, seine Worte seine zu start gewesen (Tyerm. III, 389). — Dennoch hat ber Methodismus "Eigentümlichkeiten" in seiner Lehre. Man kann, wenn man sie objektiv ausweisen will, von Wesleys Verkürzung der 39 Artikel ausgehen. Zwar gilt 25 diese nur in der Methodist episcopal church Amerikas (vgl. Bd II, 179, 60; mit Artikel VIII ber 39 ist dort auch das Athanasianum weggesallen) — an den eng= lischen Methodismus denkend, sagt Bope (higher Catechism S. 9): Methodism holds for the most part (bieje Einschränkung entstammt ber Rücksicht auf bie Amerikaner) the three creeds and the doctrinal formulary of the Eng- so lish church —, aber auch der englische Methodismus hat weder die brief ökumeni-schen Symbole, noch die 39 Artikel als "Lehrnormen"; seine Lehrnormen sind J. Wess-lehs "53 Sermone" und seine "Notes on the N. T."; von den brei "sog. öku-menischen spielt nur das sog. Apostolikum in der Lehre, im Katechismus (Nr. II S. 7.), eine Rolle. Faktisch bleibt daher bei J. Weslehs Bedeutung für den Methodismus auch so für die englischen Christian eine Mechanisme der 30 Metikal Anzakaristich Underschet für die englischen Gruppen seine Abänderung der 39 Artikel charakteristisch. Übersieht man diefe, so tritt zunächst ein Zwiefaches hervor, das der Methodismus nicht für fich allein hat, das aber doch von einzelnen Formen des anglikanischen Christentums ihn unterscheidet, — der Gegensatz zu allem Katholisieren und der Gegensatz zur Prädestinations-lehre und dem, was mit ihr zusammenhängt: die Erwähnung der drei ordinos sehlt 20 (art. 36 omiss.), die Tauswiedergeburt ist beiseit geschoben (art. 12 = angl. 16 handelt nicht de peccato post baptismum, fondern of sin after justification); art. 17 de praedestinatione ist ausgelassen und ebenso art. 13, der die opera ante justificationem als peccata charafterifiert (vgl. bei Pope, Peculiarities S. 9f. die Be tonung der gratia praeveniens bei allen Menschen). Sodann fällt auf, daß Artikel 15 45 Man wird schwerlich irren, wenn man annimmt, daß hier der Satz "nos reliqui feblt. (scil. neben Chriftus), etiam baptizati et in Christo regenerati, in multis tamen offendimus omnes et si dixerimus, quia peccatum non habemus, non ipsos seducimus" in Besleys Augen irreführend schien. Denn die Erreichbarkeit völliger Heiligung (entire sanctification) in diesem Leben ist eine Sondermeinung J. Wesleys so gewesen und methodistische Sonderlehre geblieben. In seinen Notes erklärt J. Wesleys 1. Jo 1, 8 von der Zeit, da Christi Blut uns noch nicht gereinigt hat. So anstößig 1. Jo 1, 8 von der zeit, da Christi Blut uns noch nicht gereinigt hat. So ansorge diese "Vollkommenheitslehre" zunächst erscheint, man muß doch anerkennen, daß nicht nur d ie Definition, welche die völlige Heiligung in der im Herzen herrschenden Liebe findet (53 Sermone Nr. 43 S. 613, 9), sondern selbst die Formulierung, zu der J. Weslehs so Predigt über die christian is so far persect, as not to commit sin (S. 579), "schriftgemäß" ist (1. Jo 5, 18). Selbst dei J. Wesleh sinden sich Stellen, da deutlich gesagt ift, daß diese völlige Heiligung das Ziel ist, dem wir immer noch näher kommen müssen (vgl. 53 Sermone S. 568), und das Andauern von Unwissenet, Mißgriffen, Schwachheiten und so

Bersuchungen lehrt er ausdrücklich (a. a. D.; vgl. Banks 7 ed. S. 187 f.). Bollends behutsam sind die modernen Wesleyaner (s. Pope, higher Cat. S. 262—275; ja felbst Sacoby II, 447-458; vgl. Pope, Peculiarities 17: The great point is to reach this state; not to declare, that we have reached it. The only con-5 fession it admits is the negative one: that of a life not inconsistent with the fact); ja Pope beantwortet die Frage, wie diese Bolltommenheit mit menschlicher Uns volltommenheit zu vereinigen sei, mit den Worten: By remembering, that (1) it is the perfection of the redeemed amidst all the limitations of sense and infirmity, and (2) that it is Christian or Evangelical perfection, that is perfection as so 10 reckoned in the economy of grace, preserved in us, as it is imparted only through our faith in the atonement, and (3) that there is a future of unlimited progress, "when that which is perfect is come" (1 Ko 13, 10). Daß diefe modernen Ausführungen nicht im Sinne J. Wesleys jeien, wird man taum behaupten dürfen. Um so mehr aber gilt jedem, der hier prinzipielle Lehrdifferenzen finden will, das, 15 was Wesley ichon 1741 bei einer Debatte über die Sache dem Grafen Zinzendorf fagte: Omnino lis est de verbis (Journ. 3. September 1741, I, 305). — Die weiteren Rürzungen ber 39 Artikel burch J. Westen werden aus seiner Scheu vor unnötiger Breite und aus der bewußten Absicht, nicht Rebensächliches (wie art. 3 anglic. de descensu Christi) mit hauptfächlichem zu mischen, zu erklären sein. Beides einte sich in seinem 20 Bestreben, ben Menschen bas Ebangelium in seiner schlichten Größe so nabe zu bringen, baß es fich an ihren Gewiffen bewähren könne. Und biefe Tenbenz zu einer Beschräntung auf die loci salutares, dies Interesse an der cristlichen Erfahrung und ihrem Zeugnis für den Glauben, es ist noch heute ein Borzug methodistischer Theologie. Es verbindet sich hiermit leicht und oft bei gebildeten Methodisten, wie dei Wesley selbst, eine echt 25 ökumenische Weitherzigkeit gegen andere Christen. Ja neuerdings haben modern-theologische Einflüffe, ohne bas alte Evangelium ber Reformation zu alterieren, sich mit jener echt reformatorischen Tendenz zur Reduktion der Lehre auf die loci salutares bei mehreren methodistischen Theologen — zumal in Amerika — zusammengefunden. Die Oecumenical conference von 1901 hat an ihrem vierten Sizungstage "über Bibelkritt und christ-20 lichen Glauben" in einer Weise verhandelt, wie es in einer Gesamtvertretung der preußischen Landeskirche leider nicht möglich sein würde. Der erste Referent knüpfte zustimmend an Außerungen von S. R. Driver und W. Robertson Smith an und stellte neben alle äußere Kritik das testimonium spiritus sancti. This doctrine, jo jagte er dann (S. 150), is no city of refuge, newly founded by theologians for whom the ss historical foundations have given way . . . It is no peculiar depositum, but it harmonizes with the genius of Methodism in its special emphasis upon Christian experience, and its assertion of that large liberty wherewith Christ makes all His people free (vgl. Uhnliches bei einem anderen Redner S. 161 f.). Es wird auch wohl überlegt sein, wenn in dem westehanischen Catechism Nr. II, S. 49 40 der Abschnitt über das Wort Gottes mit den beiden Fragen beginnt: In what is the Word of God contained? — In the Scriptures of the Old and New Testament. — In what sense are the Scriptures the Word of God? — Because through them He declares to all men His will. — Daß uns in manchem methodistischen Meeting enge Luft bas Atmen schwer machen würde, bag ber populären methodistischen Litteratur und as der Bolksfrömmigkeit vieles erbaulich ift, in das wir nur mit Überwindung uns fänden, ist freilich gewiß. Aber es giebt geistesverwandte Bibelstunden, Sonntagsblätter und Frömmigkeitserscheinungen auch bei uns. Der Methodismus muß m. E. jedem, der ihn nicht nach den kummerlichen Sektenformen beurteilt, in denen er bei uns feine "Missions"arbeit treibt, als eine höchft achtenswerte Rirche erscheinen. Auch der sittliche Ernft und 50 die Opferfreudigkeit des Klerus verdient hohe Anerkennung. Die Temperenzbewegung ift überall auf methodistischem Gebiete weit verbreitet, und J. Weysleys Tabaksverbot für alle Brediger (Min. I, 337) ift, wenn es auch in England niemand mehr bindet, doch noch heute nicht ganz vergeffen: Frland hat "a total abstinence and non-smoking ministry" (Oec. conf. 1901 S. 58). 12. Aber eines ift unleugdar: der Methodismus ift nicht geblieben, was er nach

12. Aber eines ift unleugbar: der Methodismus ift nicht geblieden, was er nach J. Wesley sein sollte, eine innerkirchliche Gemeinschaft, ein Salz der Nationalkirche. J. Wesley erzählt (Tyerm. III, 477), Bischof Gibson von London habe einst in Bezug auf ihn und seine Freunde gesagt "Weshalb verlassen diese herren nicht die Kirche! Dann könnten sie kein Unheil mehr stiften" (do no more harm). "Lies: >kein Gutes <" (no 90 more good), fügt J. Wesley hinzu. — Der Methodismus ist zwar trop seines Selbstftändigtverdens für England ein Segen gewesen und ist es noch. Aber ich bezweissen nicht, bag er der Kirche von England noch mehr hätte sein können, wäre es ihm zur rechten Zeit möglich gemacht, eine innerkirchliche Gemeinschaft zu bleiben. Die hochstrchliche Richtung wäre schwerlich so start geworden, wie sie jest ist. — Und der Methodismus selbst wäre Schwierigkeiten entgangen, die er schon jest schlet und im Fortschritt der Zeiten noch mehr 5 schwierigkeiten entgangen, die er schon jest schlet und im Fortschritt der Zeiten noch mehr 5 schwierigkeiten entgangen, die er schon jest schlet und von einem Leader empfohlen waren (Min. 1, 365). Jest gilt Mitgliedschaft in junior society classes als Probezeit (Min. 1894 S. 218; 1901 S. 520), d. h. Methodistenstweichten unter diesen zugewachsenen Mit-10 gliedern nicht wenige jein, die innerlich in die Methodistenstreche nuter biesen zugewachssenen Mit-10 gliedern nicht wenige jein, die innerlich in die Methodistenstreche nicht hineinpassen. Eine methodistliche Boltstinche ist eine Erstlicht. Der Methodistweisen mit einem Ideal von Gemeinschliche Boltstinche ist eine Erstlicht, ja — das gilt namentlich in Amerika — von 15 einer Menge anderer Denominationen umschlossen wie überwinken, er hörte denn auf zu sein, was er ist. — Eine Aussteitung und seinschnen, er hörte denn auf zu sein, was er ist. — Eine Aussteitung uber Eschwierigkeiten, die auf die kein weise weiser unseinen Ausbreitung und seinschnen, er hörte denn auf zu sein, was er ist. — Eine Aussteitung ver Seangelistions- und Gemeinschaftsbetwegung würde auch bei uns weder unseren Landestirchen, noch der Gemeinschaftsbetwegung förderlich 20 sein. Wir haben an ihr weniger zu tragen, als die Riche von England an dem Methodismus der Anfangszeit. Das Ruhe nicht die Schuber die Gehächte bes Methodisnus deen under Kenzeugen, werden kann: das follte die Gehächte bes Methodisnus den modernen Landestirchen zeigen. Aber andererseits follte auch die Evangelijationsund Gemeinschaftsbetwegung bon der Geschüchte bes

mus ben modernen Landeskirchen zeigen. Aber andererseits sollte auch die Evangelisationsund Gemeinschaftsbetwegung von der Geschichte des Methodismus lernen. Sie würde mehr 28 bei uns bedeuten, wenn sie so nüchtern, so praktisch und so wenig eng wäre, wie der Methodismus in seinen besten Vertretern es ist, — n och mehr, wenn sie der Geschichte der methodistischen classes die Lehre entnähme, daß eine lediglich auf die Pflege des inneren Lebens im altmethodistischen Sinne abgezweckte Gemeinschaftspflege in der modernen Welt nur wenig Anküpfungspunkte sindet. Wir brauchen Gemeinschaftspflege; und die 80 filfslosselt uns verige Anküpfungspunkte sindet. Wir brauchen Gemeinschaftspflege; und die 80 filfslossen verschenden der Beiten und seierlichkeit des Glaubens bedrohenden Nächten der Zeit, die kultische Gebundenheit und Feierlichkeit der Bredigt, der mangelnde Zusammenhang der "Gemeinden" mit all den Liebeswerken, sür die kollektiert wird, das alles zeigt, woran sie einen Inhalt sinden könnte. Aber von selbst und ohne "Arger= nissen sigste Jahrhundert einen neuen, modernen John Westey, — er sände die Saat reis zwan- so zigste Jahrhundert einen neuen, modernen John Westey, — er sände die Saat reis zur Ernte.

Roptische Kirche. — I. Geschichtliche Stizze. — Die griechischen Rirchenhistoriter u. Chronisten; Jean de Nikiou, ed. Zotenberg (Notices et Extr. XXIV), neue Ueberiz. von Charles in Vorbereitung; Patriarchengesch. des Severus Bisch. v. Aschumenn 40 (ca. 975, vgl. Bibl. Or. II. 143, Renaudot 367) und seiner Fortietzer, dis 1243 (Textansg. von Evertis steht bevor); Annales des Eutychius, melitischen Patriarchen, älteren Zeitgenoffen d. Severus, ed. R. Pocode 1658 (hier nach Abbrud, MSG. 111, citiert); Al-Makin, Hist. Saracenica, ed. Erpen 1625 (der vorsslamittiche Teil nur noch hichright.); Chron. Orientale von Abt Schäkir, ed. U. Ecchellensis 1648; Abt Sälih, Churches and Mon., ed. 45 Everts 1895; Al-Makrizi, Geich. d. Copten, ed. Büstensich 1845; das Synagar (s. S. 814); Chronologisches u. Quellentritit am besten bei Gutichmid, R. Schritter 2, 395 ff. C. Renaudot, Hist. Patr. Alex. 1713, hier als Ren. citiert (vgl. Zemm in Mémoires ber taiserl. ruff. Utab. XXXVI, 1888), hat das hauptjächlichte aus Severus entnommen, daher unentbefrlich; Se Quien, Oriens Christ. II. 329 ff.; S. M. Reale, Hist. of the Holy Eastern Church: 50 Patr. of Alexandria 1847, unguverlässer im DehrB. I, 664 ff.; S. & Boole, Hist. of Eg. in the Mid. Ages 1901, meift nach Weller im DehrB. I, 664 ff.; S. & Boole, Hist. of Eg. 1897, brauchdar nur für die allerneueste Zeit; M. Fowler, Christian Eg. 1901, am Schulife 55 mügliche Statistit ber legten Jahre.

Glauben. — Renaudot bei A. Arnauld, Perpetuité de la Foi, 1711 Bb IV; moderner Katechismus vom Kummus Feltâûs 1885, engl. Uberses. von N. Odeh, London 1892. Real-Encytlopädie für Theologie und Rirche. 3. A. XII. 51

## Roptische Kirche

Moberne Darftellungen, Reifen u. f. w. — Aba Dakn, Hist. Jacobitarum ed. Havertamp 1740; J. R. Bansleben (Bansleb), Dominitaner, Hist. de l'égl. d'Alex. 1677. ein wertvolles Buch, meist direft nach arabijchen Schrististellern; besgl. 2 Reisebeichtreibungen, in der Paulussichen Sammlg. übersett (III, 1 u. 123); Sicard (zeluit) ebenfalls bei Paulus, 5 V, 1; J. S. Alfiemani bei Mai, Nov. Coll. V, 171; L. Stern, 2 reichhaltige Artt., "Kopten-"Kopt. Spr.", in Erich u. Gruber, 39. X.; W. Lüttle (Missionar), Uegyptens Reue Beit 1873. ben Kopten ungünstig; Klunzinger, Bilder a. Oberäg. 1877; R. Beth, Orient. Christenten (1902); "A Coptic Layman" [Martus Simaita] im Contemp. Review LXXI (1897) 733. beite Darstellung ber neueren Ereignisse.

10 Bibliographie. — Benigni im Bessarione 1900/01; 3. Renaud in Litt. chrét. de l'Eg. 1899; von mir jährlich feit 1893 im Archaeol. Report des Eg. Explor. Fund.

"Roptische Rirche" ift allmählig zur Bezeichnung der nachmuslimischen Monophysiten-(Jakobiten-)gemeinde Acgyptens geworden. Allein der Name kommt eigentlich der Kirche Acgyptens überhaupt zu; find doch "Kopte", "Roptisch" einfach von Europäern (erft etwa 15 im 16. Jahrh.) abgeleitete Formen des arabischen Qibt, welches direkt auf Gr. [Al]yernozurückgeht.

Welche Schlüffe man auch aus AG. 2. 10, 8. 26 ff., 11. 20, 13. 1, 18. 24 auf bie Wahrscheinlichkeit einer früheren Christianisierung ziehen mag, so huldigt boch die ägyptische Kirche, als ihrem ersten Stifter, dem hl. Markus (s. d. A.). Schon dem Euset 20 war die Überlieferung von seiner Predigt bekannt. Zuweilen erscheint er als erster Bischor Alegandriens, zuweilen als Stifter des Bistums. Doch sind auch noch Spuren anderer Upostel= bezw. Jüngermissionen zu finden: so von Lukas (vgl. Grenfell-Hurt, Papyri 11 170, 171), Barnabas, Simon Klopas. Der Versuch Groffs, aus demotischen Terten eine unabhängige Mission (durch Philippus) zu erweisen, muß bis auf weiteres als ver-25 fehlt gelten (Bull. Instit. égypt. 1898, 192). Vom apostolischen Zeitalter bis in die 2. Hälfte des 2. Jahrh. hinein hören wir von den Chriften Alexandriens, außer den Namen der elf ersten Bischöfe und der Leiter der Katechetenschule (s. d. 28 I S. 356), nichts. Beziehungen zwijchen Schule und Rirche find unflar; von ben Lehrern ber erfteren find einige zu Presbytern, andere sogar zu Bischöfen geworben; ob letztere aber bann zu 20 lehren fortfuhren, wiffen wir nicht. Andere Bischöfe gehören diefer gelehrten Klaffe nicht an, so z. B. der 12., Demetrius. Rach dem Abschlutz der arianischen und origenistischen Streitigkeiten (also ca. 400) hören wir von der Schule nichts mehr; die Rirche hat schon alle Erscheinungen religiösen Lebens in sich aufgenommen. Erst mit Demetrius beginnt ber Inhaber bes bijcoflichen Stuhls, eine mehr tatholische, anspruchsvollere Stellung einzu-85 nehmen; ben Klerikerstand wollte er gegen Laieneingriffe verteibigen (Drigenes), beim Dfterftreit nahm er eine leitende Stelle ein, späterer Ueberlieferung zufolge verfaßte er bie ersten Ofterfestbriefe (Eutych. 989, vgl. Harnad, Litt. Gesch. 291), sette er bie ersten außeralegandrinischen Bischöfe ein und huldigte er dem Priestercolibat. Die Thatigkeit feiner origenistischen Nachfolger, Heraklas und Dionysius, lag mehr auf dogmatischem als 40 disziplinarischem Gebiet; des letteren Einfluß wurde bei allen Streitfragen seiner Gpoche fühlbar (j. d. A. Bd IV S. 685). Dionysius hat zwei Verfolgungen erlebt (von Decius 250, Balerianus 257). Schon unter Sept. Severus hatten einige Chriften Alexandrias 250, Butthunds 257, Eusen anter Schr. Scholt unter tinge Sympet enter Decius gab bie Märthrerfrone erlangt. (Drig. c. Cels. 3, 8, Eus. 6. 1, 4, 5); unter Decius gab es ber Märthrer gewiß viel mehr. Noch aber gehörte die Mehrzahl ber Bestraften zu ben 45 Griechen (Eus. 6. 41); die wenigen "Aghpter" bilden eine Ausnahme, ist boch die hellensstiftiche Haupfladt noch immer vom Lande isoliert. Nach 40 jähriger Rube (seit Gallienus, 261) bricht jene Verfolgung aus, die alle früheren an Ausdehnung und Brau-tamfeit meit übertraft (303-212) und Disktation leinen Nachtlager wir ber famkeit weit übertraf (303-312), und Diokletian, feinen Nachfolgern und Agenten ben bittersten haß der Agypter eintrug (s. Amélineau, Actes 164, C. Schmidt in TU, RF 50 5. 4, 47). Gegen Ende der Verfolgung (310|11) fiel ihr der berühmte, wenn auch wenig würdige Bischof, Betrus "ber lette der Märtyrer", zum Opfer. Sein Berhalten bat zum erften bebeutenden Schisma, dem des Meletius, Bischofs von Lytopolis (f. b. A. oben S. 558), den Vorwand gegeben; in Wahrheit haben wir in ihm vielmehr eine Erhebung gegen alerandr. Herrschaftsansprüche zu erbliden. Unter ber Verfolgung des Licinius 55 hatten bie Agppter, wie es scheint, wenig zu leiden, und mit Konstantin (324) tam Frieden. Die Ausdehnung des Chriftentums in Agypten 3. 3. ber Thronbesteigung Ronftantins läßt sich schwerlich schätzen. Nach ber weiten Verbreitung des Gnofticismus um die Mitte bes 2. Jahrh., hauptfächlich allerdings im Delta (Epiph., Haer. 24. 1), ift auf eine ziemlich ausgedehnte Betanntschaft mit ber chriftlichen Lehre ju ichließen. 3m Suben bagegen

so ift bis auf bie großen Verfolgungen nichts davon befannt (boch Epiph. 31. 7, Balentinianer

in der Thebais); erst dann machen sich auch in Oberägtypten zerstreute Gemeinden bemerk= lich: zu Antinoe, Nilopolis, Hermopolis, im Fahhum. Unter Diokletian, wo selbst Eusebius (HE. 8. 8) die Märthrer auf "tausende" rechnet, begegnet man in den mehr oder weniger interpolierten Acta einer großen Anzahl Ortschaften, von denen viele die echte Überlieferung lokaler Marthrien bewahrt haben mögen. Als südlichste Grenze erscheint hier Latopolis 5 (Esneh); die Stadt wird als schon ganz christlich geschildert (Amelineau, Actes 46). Bgl. im allgemeinen Harnack, SBA 1901, 810 ff. und der " Die Mission, 448 ff.

Den Lauf der arianischen Streitigkeiten zu schler, Die Lieffen, From. Den Lauf der arianischen Streitigkeiten zu schlern ist an dieser Stelle nicht nötig (s. den betreff. A. Bb II S. 6ff.). Zu den das nicänische Konzil betreffenden koptischen Texten, vgl. Duchesne im Bull. Crit. I, 330, Batiffol in Rev. Hist. des Relig. XLI, 10 248. Beide schätzen ihren historischen Wert gering. Obwohl die Häresse einigermaßen das ganze Land durchbrungen hatte (Eus. VC. 2, 61, Sokr. 1, 6), so fand sie doch ihre Anhänger hauptstächlich im Delta bezw. in Libben (Sokr. 1, 9, Soz. 1, 21), d. h. unter ven Griechischreben; am Lebensende des Uthanassus (373) erhielt sie sich, sogar in der Hauptstadt, kaum mehr. Nicht allein sit vie allgemeine Orthodoxie war der Sieg des 15 Nicaenums epochemachend gewesen; auch sür Ägypten ward die von Athanassus gelangte die ägypt. Kirche zu der beherrschender Bedeutung. Von jener Grundlage aus gelangte die ägypt. Rirche zu der beherrschenden Rolle, welche sie während der nächtien 100 Jahre zu spielen bestimmt war. Bei allem Schwanken des Schickals fonnte Athanassus auf die begeisterte Unterstützung der Ägypter rechnen; endlich errang er auch seitens seiner heidnichen 20 Gegner Achtung. Treuer war ihm niemand ergeben als die schon jest zu den geistlichen Jührern des Bolkes gewordenen Mönche (Soz. 6, 20, 27), bei denen er lange Monate der Berbannung zugebracht hatte.

Im Bund mit Rom hatte Athanasius für die katholische Rirche gekämpft; für den eigenen Stuhl erhob er bewußt kaum einen Anspruch. Indeffen seinem Rachfolger, Betrus II., 25 genügte das bisher Erreichte schon nicht mehr; er fühlte sich veranlaßt, in die Ange= legenheiten fremder Sprengel gebieterisch einzugreifen (Fälle von Maximus Cynicus und Gregor. Naz. zu Rpel.). Indessen, gleich barauf mußte die alexandr. Rirche von der zentralissierenden Bolitik Theodossius des Großen einen schmerzlichen Schlag erdulden; sie wurde, von dem dem Kaiser ergebenen Konzil d. J. 381, der Kirche der neuen Reichs= 20 hauptstadt nachgesetzt, erhielt also den 3., statt den 2. Rang in der ökumenischen Heichste Der charakterlose theophilus aber, der seit 385 den Stuhl inne hatte, war nicht der Wann Ich sich eine Studierung aber Urtet also ber Urtet aus incht von Wert Garatterloje Lheophilus aver, ver jeu 380 ven Studi unte vulle, wur mige sete Mann, sich solch eine Erniedrigung ohne Protest gesallen zu lassen: s. seine Stellung (1) zur antiochenischen Bischofswahl 389, und (2) zu Chrysostows 398. Schon jetzt stützte sich die alegandr. Bischofswaht zunächst auf die Klöster, und wirkte dadurch auf das Volt; so um seinen Einfluß auf die Mönche zu sichern, scheute I. nicht, unter ihnen gegen die eigenen früheren Meinungsgenossen — die Origenisten — eine Hegerei zu begünstigen, deren Scheuter und Scheichen und Kenstern und kunter Scheuter und bestellten. Folgen er dann zum Sturz des Chrhsoftomus zu benützen wußte. Liebevoll und häufig gedenkt die Klosterlitteratur des Namens Theophilus; denn einerseits gewann durch seine Gunst eben jene konservative, antihellenistische Mönchspartei definitiv die Oberhand, welche 🐽 fie fünftig behalten sollte, andererseits hatte er sich als Gözenstürmer beinahe sagenhasten Ruhm erworben. Durch die taiserlichen Edikte darauf hingewiesen, vom Bischofe ermahnt und geleitet, schaarte sich der Klosterpöbel zusammen, um die alten Heiligtumer zu ver= nichten (Solr. 5. 16, 17, Theod. 5, 22, B. Schulze 1, 259ff.). Die nunmehr mit Alexandrien identifizierte ehrgeizige Politik weiterzuführen war Theophilus Neffe und 45 Nachfolger Cyrill (412—444) wohl geeignet. Gewaltthätig wandte er fich gegen Novatianer (Sotr. 7, 7) und Juben (ib. 7, 13); ben ferneren Heidenverfolgungen — hier spielte Rivalität gegen den dem Hellenismus angeblich zugeneigten taiserl. Statthalter mit — legte auch er keine Zügel an (Mord der Hypatia, ib. 7, 15). Vollen Spielraum aber bot dem Chrgeiz Cyrills erst seine Bekanntschaft mit der Lehre des Nestorius von Konstantinopel 50 (s. d. A.). Begierig auch ben bogmatischen Primat seiner großen Vorgänger zu erneuern, trug er kein Bedenken, sich die Gunst Roms zu erbitten (Mansi IV, 1012 ff.), dessen Verz-dammung der häretischen Doktrinen er, schon vor der Versammlung zu Ephesus (431), durchzuführen beauftragt wurde (a. a. O. IV, 1020, Evag. 1, 4). Auf dem Konzil kamen bie von der konfervativen Kirche Aegyptens approbierten, als treue Fortsezung nica= 55 nischer Grundsätze verehrten Dogmen zum Siege. Allein eben daraus entwickelten die Rachfolger Cyrills jene verhängnisvolle Lehre, welche ben Sturz ihrer Macht herbeizu= führen bestimmt war. Zum koptischen Konzilsbericht (Miss. franç. VIII) f. Bolotov in Christ. Tschtenija 1892, 63 ff., der den Text auf zum Teil zeitgenössische bezw. verlorene, aber auch großenteils apokryphische Quellen zurückführen will. Zu Ephejus Bu Ephejus 60 51\*

ftand dem Chrill ein leidenschaftlich ergebener Gefährte zur Seite, der schon bei Lebzeiten als Prophet und Bunderthäter berühmte Archimandrit des sa klossen Klosters zu Atrid (Athridis), Schenute (Sinuthius), der als origineller Redner und Schriftsteller in der toptischen Litteratur einzig dasteht. (Die Geschichtlichtleit seiner Reise bestätigen einige seiner 5 Reden u. Briefe, j. Zoega, S. 459, Brit. Mus. or. 3581 A. 36).

Dem Chrill an Ehrgeiz und Herrschlucht ebenbürtig, entbehrte Dioskorus (444– 451) ben nötigen diplomatischen Takt, um die erstrebte hierarchische Suprematie über den Orient zu verwirklichen. Indeß, von einer Hospartei begünstigt, gelang es ihm zunächst die Angelegenheiten der antiochenischen Krovinz zu lenken (f. Bb 5, 639), dann

- nächst die Angelegenheiten der antiochenischen Provinz zu lenten (5. Bb 5, 639), dam 10 gab 449 zu Ephejus die sog. "Räubersproce", wo der Einfluß des Alexandriners überwog, dem Häreslarchen Eutyches wieder Recht, trothem seine (Cyrillisch-) monophysitischen Anstächten kurz vorher zu Rom und Konstantinopel verdammt worden waren (2000, Ep. dogm., bgl. d. A. Eutyches). Dazu kamen mehrere antiochenische ("nestorische") Vernateilungen, darunter selbst die bes konstantinopolitanischen Patriarchen, und als Ergebnis für
- 15 Diostor, eine kurze Frift unbestrittenen Übergewichts. Dem machte aber der Tod des Theobosius' II. (450) plözlich ein Ende. Bei Bulcheria und Marcianus machte sich der Einfluß Roms wieder geltend; auf der von ihnen nach Chalkedon 451 berufenen ölumenischen Synode muste der Alexandriner ohne die gewohnte Schaar gehorsamer Bischöfe erscheinen — nur 17 werden genannt (Mansi VI, 571, vgl. Krüger, Monoph. Str. 65, dazu die koptische Er-20 zählung, Zoega Nr. CLXV). Man war zu Konstantinopel entschossel entscholz der Aegypter
- 20 zählung, Zoega Nr. CLXV). Man war zu Konstantinopel entschlossen, den Stolz der Aegypter nun einmal definitiv zu brechen; auf Antrieb Leos also wurde Diostor in den Kirchendann gethan und zum Eril verurteilt.

Mit dem 4. Konzil erreichen wir den Wendepunkt der ägyptischen Kirchengeschichte. Bei jeder früheren Streitigkeit batte sich der alerandrinische Bischof auf der Seite trium= 25 phierender Orthodorie befunden; diesmal aber, vom nationalen Fanatismus angetrieben, sich nicht mehr auf eine aufgeklärte Theologie stützend, stand er, unter der Wirtung der äußeren politischen Umstände, statt als Sieger, als Besiegter da. Anstatt seine Glaubensregel der Welt auflegen zu dürfen, mußte er die verhaßte Formel Roms zur offiziellen gestempelt und den freilich nicht gar enthusiaftischen Provinzen aufgezwungen, dagegen den so Glauben des Athanasius und Cyrill, wie er ihn verstand, für schwattich erklärt seben. Die "Recits de Dioscore", nur toptisch vorhanden, werden von Amelineau, Bolotov, Krüger für aportyphisch gehalten; vgl. auch Rrall, Mt. Rainer 4, 63. Die von Nau, Journ. As. 1903, herausg. sprifche (toptische) Gesch. Diostors mag bie Grundlage der Récits bilden). Bon ben Böllern, benen das Chaltebonense aufgezwungen wurde, fträubte fich teines dagegen 85 heftiger als das ägyptische ; das hatten seine Bischöfe schon während des Konzils vorausgesehen (Manfi VII, 52 ff.). So wurde die von den Synobifern und Brogen bewirkte Einfesung ihrer Kreatur Proterius (Liberat. XIV) an Stelle Diostors, fofort zu Alexandrien das Zeichen blutigen Aufruhrs und, bei minder entschiedener Unterstützung vom Hofe (Leo des Marci-anus Nachfolger, 457), folgte bald des Eindringlings Mord. Darauf setzte die große 40 Mehrzahl ber Alexandriner, wenn auch unter Zustimmung nur weniger Bischöfe (Evag. 2, 8, Manfi VII, 527), ben ichon als Parteiführer bekannten Priefter, Timotheus Aelurus (Gesta de nom. Acac. § 4) auf den bijchöflichen Stuhl. Allein dies konnten fich die fieg= reichen Chalkebonier nicht gefallen laffen; Aelurus wurde vertrieben, boch nicht ebe es ihm gelungen war, feine Anhänger in zahlreiche Sprengel einzuführen (Manfi a. a. D.). Rurzas bauernden Ausgleich vertritt Timotheus Salofaciolus (460) auch der "königliche" (= fpäter "melkitisch") genannt, (vgl. PSBA. XXIV, 81), bis der Aufstand des Basiliscus das Schwergewicht wieder auf die monophysitische Seite ziehend, die Zurückberufung des unversöhnlichen Alelurus herbeiführt (475), der nun gleich heftig gegen Eutychianer (Zachar. IV, 12, V, 4) und "Nestorianer" (= Chalkedonier) donnert. Beruhigung erzielte wieder, im Sinne des 50 Henros, Betrus Mongus (477), dessen Communio auch von den meisten "königlichen" Bischöfen angenommen wurde (Ebag. 3, 13, Jach. V, 7. Über ben wohl gefälschen Briefwechsel Beters mit Acacius, f. Amslineau, Miss. tranç. IV, XXXI ff.). Solch eine gemilderte Haltung nahm aber eine Anzahl ber Mönche übel; unter Führung von zwei Bischöfen trennten sie sich zu einer neuen Partei (axégalos, Jach. VI, 1, 55 Ren. 123. Auswanderung aleph. Mönche nach Sprien, ? Sachau, Berz. d. Spr. Hi. 586). Noch unter Anastassus, bessen Politik den Mehrheitskandidaten stets bevorzugte (Evag. 3, 30). folgen sich auf dem alexandrinischen Stuhl eine Reihe Monophysiten. Die Rückkehr des Hofs zur Orthodorie, d. h. der Verzicht auf die Henotikonpolitik (Justin und Justinian), führte viele Verbannte nach Agypten, darunter (518) einen der verehrtesten Vorlämpfer 60 bes Monophyfitismus, den Battiarchen von Antiochien, Severus (Bleudorachar. VIII, 5,

5

Ebag. 4, 4, Wilfenfelds Synar., S. 54). Jest wurde Alexandrien, wo die Monophyfiten nunmehr zu unbeftreitbarem Übergetwicht gelangt waren (Bald, Retschift. 7, 120), von den dogmatiichen Jänlereien der von Severus geleiteten Moderaten und der zetremen Anhänger eines zweiten Berbannten, Julians b. halflarnaß, zerriffen. Die Lehre des letteren verbreitete sich zeitweilig auch in den nitrijchen Mölftern (Ren. 132). So mußte die s monophyfittiche Gemeinde abermals eine Spaltung erleiden, um in den folgenden Jahren zu zahlreichen, minder bedeutenden Selten weiter zerhplittert zu werden (i. b. A. Monophyfitten und Timotheus der Konftantinopel, MSG 86), beren einige sich nach die Sastri. Die Beigetitg mit Gaianus, einem julianistichen Rebenbuhler, 536 zum Batriarchen 10 erwählt wurde, hervor. Bon Justimian 540 verbannt, von Theodora aber begünstigt, wußte er seine Propaganda ungeftört fortzutreiben; er mag ja der geiftige Utheber der umfigierenden Miffion des Jatobus Baradiaus geweien sien (vol. Metyn, Jac. Barad. 72). Bährend ber nächten 100 Jahre erweisen sich jeine Machfolger (o wie die julianistichen (gaianistichen) Missel, bab als unbedeutende, bab als unsürbige Retschülter. Ge- 18 legentlich wurde feitens der Regierung ein Ausgleich versucht: jo mit dem orthodoren Baul, 541 (vol. Theophanes, an. 533). Manchmal aber bedurfte man militärischer Gewalt um den "fönstliche" Kandischen einzufegen ober zu befäusen (Hjeudogachar. X, 1, Sutuch. 1069). Mile Unionsbesterbengen Suftinians waren schließich umjonit geweien; einsten der wenig zahlreich, aber wordphiltichen stur versuchten zu bage gebeint, bie gerpaltung zu erweitern. Der faigerlichen Schle hing nur bie Beamtenflaffe ber größeren etädte an. Sie war wenig zahlreich, aber nochbarben (f. Leonius, Leeben bes 51, Joh, des Barmherz), und es gelang ihr, die monophyfittichen eine Zeit lang Zuflucht zu fuden zu (Miss. frang. I, 40), ber gleich Jac. Baradäus, eine größe Ungabl Beitcher ein Riche" (Miss. frang. I, 40), ber gleich Jac. Baradäus, eine größe Ungabl Beitc

Mit Justinian nimmt in Ägypten das Heibentum befinitiv sein Ende (s. B. Schulze 2, 226 ff.). Den Verordnungen des Theodosius, dem frommen Eifer des Theophilus und Chrill zum Troz, hielt sich in entlegenen Gegenden noch immer der Alte Dienst. Unterdrückt wurde aber jetzt der Ammonkultus in der Dasis, sowie der auf der Insel Philae zu politischen Zwecken lange geduldete der Isis (Letronne, Oeuvres chois. I. 1, 55. 85 Doch scheint es, als hätte auch das Christentum, wenigstens seit Theodos. II., daneben eristiert; s. Wilden, Ar. f. Pappruss. 1, 396), während die zähen Reste des Heibentums bei Ranopus (s. ROC 1899, 350 ff.), tooselbst schon Cyrill das Orakel in ein wunderthätiges Märtyrerheiligtum — boch, wie es scheint, vergebens — umgewandelt (MSG 87, 3693), dem Eiste des verdannten Severus weichen mußten. Auch auf dem Missionsgee ao biete zeigt sich die ägyptische Kirche zu dieser Zeit thätig. Das von den Missionse es Patriarchen Theodosius und der Theodora verklindete Christentum nahmen die Rönige der Robadae (Nubier) ca. 548 und 569 an (Job. Ephel. 4, 5); schäterkin trug die nämliche Gesandisch den Glauben auch den weiter schlich wohnenden Alloben zu (Duchesne, Egl. separées 290 ff.). Mönche ("die 9 Heiligen") wanderten, dem Munsche des Könige 45 entsprechend, ca. 480 nach Athiopien aus (od aus Ägypten scheint aber zweistelbast), um dort das Christentum aufs neue zu beleben. Ferner schickte 525 ber Patriarch Timotheus ben Gläubigen in Heimjar einen Bischof (s. Fell in ZomG 35. 68, 74).

emperaten, ca. 480 nach zusuppen aus (ob aus zappien joetnit aber zweisenach), um bort das Christentum aufs neue zu beleben. Ferner schickte 525 ber Patriarch Timotheus ben Gläubigen in Himjar einen Bischof (f. Fell in Zomo 35. 68, 74). Der zwischen Zustinian und heraklius liegende Zeitraum hat nur eine religionsges schicktliche Erscheinung von Bedeutung aufzuweisen: das Emportommen ber monotheletischen so härefte, wodurch das Interesse and en monophysitischen Streitfragen überholt worden zu sein icheint. Zu Alexandrien wurde sie hervorragend durch Chrus, den von heraklius 630 als laiserlicher Patriarch und Stattbalter zusleich — wie es seit etwa 100 Jahren geswöhnich — hingeschickten kolchischen Bischoft, vertreten. Diesem gelang es, vorübergehend eine Vernigung mit den Monophystien zu standergende Politik des Kaisers miglang (f. hier u. zum Folgenden jest die grundlegenden Untersuchungen A. J. Butlers, Arab Conquest of Eg. 1902; ferner F. M. E. Pereira, Vida do Abba Samuel und Journ. As. 1888, 363 ff.), wenngleich die von Chrus veranstalteten Vida do Abba Samuel und Journ. As. 1888, 363 ff.), wenngleich die von Chrus veranstalteten Berfolgungen nicht wenige Absäulte zur chalte bonischen mögen (Ren. 161). Inzwischen hatte das Land 11 Jahre es

unter perfischer Grausamkeit zu leiden gehabt (616-627, Butler, a. a. D., 498). Zahllose Klöster und Kirchen wurden zerftört (Ren. 154, 173), die Christen bis weit den Ril hinauf verfolgt (j. das Leben des Pespinthius, Bisch. v. Roptos, Zoega S. 41, Mem. Instit. eg. II). Nach ihrer Vertreibung zog sich ber monophysitische Batriarch Benjamin 5 nach Dberägypten — stets bem Aspl seiner Sette — zuruch, um erst 13 Jahre später, auf Einladung ber damals ichon zu festem Befitz gelangten Muslimen wieder zu er= scheinen (644). Und in ber That waren die Eroberer den Kopten zu keinem geringen Dank ver-pflichtet; denn wenn auch die Übergabe selbst von Sprus, der koptischen Überlieferung als 10 "ber Mukaukis" bekannt (f. A. J. Butler in PSBA XXIII, 275), vermittelt war, so hatte doch das monophysitische Bolt, in seinem Haß gegen die Byzantiner, d. h. die Mel-titen, durch seine Haltung die Sache der Muslimen nur gefördert (Butler will sie sogar von einer Hinneigung zu ben Arabern ganz freisprechen). Allein welche Hoffnungen auch bie Ropten auf ben Herricherwechsel gesetht hatten, fo lief bie Enttäuschung nicht lange auf fich 15 warten. Des Propheten Ermahnungen eingebent, (vgl. Abu Salih, 28 b), hatte fie ber Sieger, 'Amru, zwar unter feine Dbhut (feine Schutsfchrift Ren. 163, Butler 440) genommen. Bald fing aber ber schwerlastende Steuerdruck an, zahlreiche Abfälle zum Islam zu ver-Denn während die nicht ganz unbegründeten Gerüchte von den bei den Agyptern urfachen. aufgehäuften Reichtümern die Habe gang anterprintern Statthaltern bezw. Finanzministern 20 erregten, kam die früher von den Christen geleistete Hülfe im Eifer für den Islam leicht in Vergeffenheit. Die Kirchengeschichte Ägyptens seit der arabischen Eroberung, soweit uns wenigstens zugänglich, ist nichts als eine seere Auszählung von Bedrückungen und Erpreffungen, beren Intensibität je nach politischer Zwedmäßigkeit ober ber Laune ber verschiedenen Chalifen bezw. deren Stellvertreter wechselt. Bollsgeschichte und Kirchengeschichte

- 25 find kaum mehr auseinander zu halten; für beide find wir auf die Rompilation des Severus und feiner Rontinuatoren, dazu für einen kürzeren Zeitraum auf Eutychius, angetwiesen; von den mohammedanischen Schriftstellern, mit Ausnahme des Makrizt, werden chriftliche Dinge kaum berücksichtigt. Die Versolgungen nahmen unter Abd el-Aziz (seit 685) ihren Anfang. Bald (704) batten die Mönche durch Verbängung von Gelbstrafen.
- 685) ihren Anfang. Balb (704) hatten die Mönche durch Verhängung von Geldsttrafen, so elbst durch Brandmarkung zu leiden. Die Erpreffungen hatten mehrere Empörungen zur Folge (z. B. der Buschmuriten im D. Delta ca. 750); sogar der christliche König Nubiens soll einen Rachezug gegen die Muslimen ausgerüftet haben (Quatremere, Mémoires 2, 56, Ren. 221). Die Wahl zwischen Abfall und Verbannung mußte natürlich die Jahl der Abgefallenen beständig vermehren. Aber auch das gemeinsame Leiden süchte nicht zur
- 85 Einigung ber Sekten; insbesondere sträubte sich die strenge Geistlichkeit Oberägwtens gegen jegliche Versöhnung mit den Melkiten (Ren. 216). Die Ersezung ber Omaijaden- durch Abba= sidenchalisen (750) brachte für die Lage der Kirche wenig Aenderung. Bielversprechenden Zusagen folgten bald erneute Bedrückungen; darauf folgerichtig neue Empörungen und Abfälle. Nach dem letzten Aufstande (831, Eutych. 1132) begannen die Araberge=
- 10 schlechter sich spstematisch durch das Land zu verbreiten; barum, sagt Makrizt (ed. Wüftens. 59), konnte der Haß ber Kopten nicht mehr offen zu den Walfen greifen. Durch die eingehenden Vorschriften des christenhaffenden Mutawekkil wurde ihnen Kleidung u. s. w. bis aufs einzelnste vorgeschrieben (ca. 849), ihre Kirchen niedergerissen, ja der gewohnte Gottesdienst selbst untersagt (Ren. 297). Mit dem Emportommen des türtischen Einslusse
- 45 am Chalisenhofe trat für die Christen in berechnetem Gegensatz zur tyrannischen Haltung früherer Regierungen — auf kurze Zeit eine Besserung der Lage ein; den Monophysiten versprach man eine gewisse Sicherheit ihres Besites; die Mönche konnten sich sogar einer vorübergehenden Steuerfreiheit erfreuen (ca. 862, Nen. 314). Uber die innerkirchliche Lage dieser Beriode besiten wir nur recht dürftige Nachrichten. Dieser oder jener Patriarch
- 50 mag bei der Bekehrung der noch vorhandenen Härteiler Barfanufianer, Quartodezimaner (?), vielleicht auch einiger Melkten; nur die sich noch Meletianer nennenden widerstrechten derfelben (Ren. 248, 302, 308) — Erfolg gehabt haben; andererseits wurde einer von ihnen (Sinuthius, gest. 859) von den strengen Konservativen Oberägyptens (s. oben) selbst der Heterodorie angeklagt. Die Simonie, von jetzt an der ständige Makel der Rinche 55 Agyptens, kam schoor vielfach vor (vgl. Dion. Tell-Mahr., gest. 845, bei Bar Hedr.,
- <sup>55</sup> Ügtptens, tam schon vielfach vor (vgl. Dion. Tell-Mahr., gest. 845, bei Bar Hebr., Chron. Eccles. 375 ff.); bazu lesen wir nicht selten von schweren Gelbsummen, die dem Statthalter, der sich jetzt bei allen Beförderungssachen einflußteich einmischte, angeboten bezw. von ihm verlangt wurden. Überhaupt war die firchliche Disziplin sehr erschlafft; dies bezeugen die herrschenden Ansichten von Buße, Rirchenbann u. a. (vgl. Neale II, 166).
   <sup>60</sup> Der politische Wechsel im 9. u. 10. Jahrhundert — Emportommen und Sturz der Tulun-

iden und ihrer Nachfolger — hatte auf die Lage der Christen wenig Einfluß; nur fangen die Batriarchen nunmehr an, bei wiederholten Erpreffungen, Geldabgaben von der gesamten Glaubensgemeinde zu fordern und die Simonie auf sämtliche Ordinationen aus= zudehnen (Ren. 330, jest bekommt zeigorovia eben die Bedeutung "Weihegeld", Ren. 373, Abû Şâlih f. 31 a, Anm.), bis es dem Patriarchen Ephrem, einem geborenen Sprer (975) 5 gelang, hier und sonst eine turzdauernde Reform einzusühren. Unter den ersten Fatimiden (sein 969) konnten die Christen verhältnismäßig unbehelligt leben; viele waren sogar im Besig bedeutender Amtösstellungen. Allein mit dem fanatischen Al-Hakim (996) wurde all die frühere Grausamkeit erneuert, ja gesteigert. Während etwa 15 Jahre war die Kirche einer Versolgung ausgesetzt, deren sie traditionell als der allerschwersten zu gedenken 10 pflegt; sie führte, wie gewöhnlich, zu zahlreichen Abfällen zum Islam. Im ganzen Land wurden die Kirchen zerftört, der Gottesdienst unterfagt, die Kleiderordnung aufs neue ein= geschärft (Ibn Challikan ed. Wüstenf., IX, 11, Makrizs a. a. D., 64). Trozbem wimmelten die Diwans immer noch von den unentbehrlichen koptischen Schreidern; ja selbst den Wezierat sehen wir bisweilen von einem Ehristen verwaltet. In der That 15 dienten gerade die Habgier und der Übermut der christlichen Beamten als Vorwand zu jener Verfolgungswut. Plözlich, aus nicht mehr zu erkennenden Gründen, hört die Ver-folgung auf (1020); den Bedrückten bietet die Verwaltung ihren Schutz an (Ren. 395). Während ber ersten hälfte ber 58 jährigen Regierung Al-Mustansirs (1036) dauert ber Ruhestand fort; nachher aber geben türkische Aufstände und die Schwäche der Regierung 20 zu neuen Gewaltthaten Anlag (Abu Salih 90 b, Ren. 443). Allein an dem traurigen Buftand der Kirche ist nicht ausschließlich bie äußere Tyrannei Schuld gewesen. Batriarchen und Geiftlichkeit zumal waren moralisch auf ein febr niedriges Nibeau herabgesunken. und Genftlichteit zumal waren moraling auf ein jest niedriges stwein genaugennien. Unter dem Vorwand muslimischer Forderungen, waren die Inhader des apostolischen Stuhls nur damit beschäftigt, sei es durch die jetzt zur sesten Gewohnheit gewordene 25 Simonie oder durch ungerechte Aneignung bischöflicher bezw. klösterlicher Einkünste (Ren. 432, 456, 472), Geld aufzuhäufen. Wiederholt lesen wir von Zwiespalt, Neid und Verbrechen, die dadurch verursacht waren; jedes disziplinarische Einschreiten aber drohte die Bestraften in die Arme der melktisichen Nebenbuhler zu treiben (Ren. 425). Raum daß bann und wann ein ungewöhnlich tugendhafter Patriarch, wie Chrill (1078) ober Gabriel so (1131), auf gewiffe Mißbräuche verzichtet, oder daß die verzweifelte Geistlichkeit den noch nicht offiziell erwählten Patriarchen durch vorherige Verpflichtungen zu binden versucht. Während der gerechten Verwaltung der armenischen Weziere (1074—1137) hören wir wohl beshalb seltener von Simonie, weil jetzt der Steuerdruck einigermaßen erleichtert wurde. Diese mächtigen Minister christlicher Abstammung konnten ja auch den Kopten einige Sym= 85 pathie entgegenbringen; felbst ber Chalif zeigte sich bisweilen wohlwollend (Abu Salih 61 b). Aber bei den Muslimen wurde jede Begünstigung der Christen ungeduldig ertragen und fie führte stets zu Ruchschlagen, wodurch die Christen wieder aus ihren ergiebigen Stellen vertrieben wurden.

Die Unruhe und Berwirrung beim Untergang des Fatimidenhauses brachten wieder so Bedrücungen der Kopten mit sich (Ren. 540); dagegen schrten mit Saladin (1169) Milbe und Gerechtigkeit zurück. Lehrberscheidenheiten sind in dieser Zeit des Berfalls selten wahrzunehmen (ein "Unitarianer", Abu Salih 56a); doch legt noch unter der Regierung Saladins das Schisma des Markus ibn Kandar (ca. 1174—1208, Abu Salih 9a, 51 b), der eine disziplinarische Reform (Buße, Absolution) erstrebte, für eine 45 gewisse Lebenskraft der Kirche Zeugnis ab. Die Batriarchalpartei, der er nicht ohne Grund als melfittisch gesinnt verdächtig war, besämpste ihn aufs Entschiedensste, ber er nicht ohne Grund als melfittisch gesinnt verdächtig war, besämpste ihn aufs Entschiedenste; dagegen zeigt die beträchtliche Zahl seiner Anhänger, daß die Teilnahme für seine Bestrebungen weitverbreitet war. Durch relative Milbe zeichnet sich auch die übrige Aljubitenherrschaft aus, wenn auch die Kreuzzüge gelegentlich Erpressungen veranlassen und ber badunch auf= 60 gereizte Has der Mussimen noch immer Opfer forderte, 3. B. Marthrium des Johannes von Phanidjoit, 1209 (s. Journ. As., 8. Ser. IX, 113). Besonders gut ging es den Ropten unter dem rechtliedenden Al-Kämil (1218—1238); jedoch schien Misswirtschaft ausgenützt werden. Während einer 20 jährigen Stuhlbafanz wetteisserten mehrere Reben= 55 buhler im Bersuche sich die Gunst des Chalifen zu erlaufen, die Sies dem David ibn Laklak, einem völlig strupellosen Mönch, gelang; er wurde 1235, als Cyrill III., zum Batriarchen geweiht. Unter ihm erreichten die Bestechung, der Berteauf von Rücchenämtern u. st. w. eine nie dagetvelene Hönch, gelang; er wurde 1235, als Cyrill III., zum regeln (Ren. 583, 589) nötigte; benn ber schlaue Batriarch wußte ihre Durchführung zu

hintertreiben. Sein Ebrgeiz scheint fich, trotz ber Rechte seines antiochenischen Rollegen, auch über Palästina erstreckt zu haben (Einsetzung eines Metropoliten in Jerusalem). Mit dem Tode Chrills (1243) schließt die Fortsetzung der Severusschen Batriarchen= 8 geschichte. Einen späteren Berichterstatter hat die Kirche Agyptens nicht gefunden; des Balb ist das Material zur Geschichte von jetzt an im höchsten Grade durftig und zerstückelt. Nach wie vor ist gelegentlich die Rede von Ausbrlichen des Fanatismus, die natürlich der Frechheit und dem Übermut der Christen zugeschrieden wurden. Am verhängnisvollsten waren die Jahre 1264, 1300 und 1321, in denen Makrizt (ed. Büftenf. 121), 10 dessen Geschückte ebenfalls hier ihren Schluß findet, von einer vollständigen Bernichtung der Kirchen, dis Aswan hin, berichtet (f. Quatremedre, Mémoires II, 226 ff.). Im Synagar (3, B. das Exemplar in S. E. Alfemanis Florentinerlatalog 164 ff., vol. dazu die Parifer arab. Hf., Nr. 132) find mehrere Märtyrer d. J. 1380, 1383, aus der Zeit der Mamlutenstreitigkeiten, verzeichnet; auch fehlte es gewiß damals nicht an Abfällen vom 15 Glauben. Bon den inneren Angelegenheiten der Rirche erfahren wir nichts, bis wir auf dem Florentiner Ronzil (1440) von einem angeblichen Unionsantrag feitens des toptischen Patriarchen hören (fein Brief bei Labbe-Coffart, ed. 1672, Bb XIII, 1201; vgl. J. S. Alfemani bei Mai, Nov. Coll. V, 175). Allein, daß der Verzicht auf die kirchliche Selbstitändigkeit dem Sinne des Koptenvolkes entsprochen habe, muß als höchst unwahr= 20 scheinlich gelten; daß dem thatsächlich so war, bestätigen eben die gleich erfolglosen Bersuche Roms im 16.—18. Jahrh., fich ber ägyptischen Rirche zu bemächtigen (vgl. Affemani, a. a. D., Die Eroberung durch die Türken (1517) bebeutete einfach einen Tyrannen-Ren. 611). wechsel; wahrend ihrer herrichaft bort man von den Kopten und ihrer Rirche nichts mehr. Nicht einmal ber bamals hervorragenbste unter ben Melfiten, ber Patriarch, Chrill Lufaris 25 (1602—1621, j. b. A. Bb XI S. 682), hatte für die gegnerische Sette Verständnis (vgl. seine Briefe, ed. J. Apmon, 156 u. ö.). Bis auf die Antunft der Franzosen (1798) müffen wir uns mit zufälligen Erwähnungen von Erpreffungen ober sonstigen Grausamkeiten begnügen. Auch die breijährige Besehung des Landes durch eine europäische Groß-macht blieb für die Ropten ohne Folgen, wenn sie auch ihr seit vielen Jahren einziges 30 militärisches Talent, in der Person Jakubs "el-Gindi" (Al-Gabbartt, Merveilles VI, 306), hervorgerufen hatte. An Stelle der Franzosen trat 1805 der Gründer des jezigen Chediwenhauses, Mohammed 'Ali, welcher fämtlichen Ronfeffionen gleiche Freiheit gewährte. Bald begannen nun unter ben Ropten ausländische Missionsunternehmungen (römische, anglikanische, preschterianische) ihre Arbeit. Dadurch angeregt, zeigte sich auch die 26 Nationalkirche um Verbefferung und Fortschritt besorgt. Der bebeutenbsie Führer biefer Bewe-38 Rattonattrage um Verveistrung und Fortspirtt vejorgt. Det verutenoste gusset onse verse gung war der Patriarch Chrill IV. (1854), der besonders auf die Hebung des Unterrichtswefens bedacht war. Durch seinen Tod erlitt die Fortschrittspartei einen schlag; es folgte der zu erwartende Rückgang. Immerbin erreichten die Reformer, trotz großen Widerstandes, daß von der Staatsgewalt eine selbstständige, aus Laien und Klerikern ge-to bildete Synode, behufs der Kontrolle der Amtsschung der Patriarchen, eingerichtet wurde (1873, f. Contemp. Rev. LXXI, 740). Dem jezigen Batriarchen, Cyrill V., wurde bei seiner Wahl die Zusage, sich von diesem Konzil beraten zu lassen, abgenommen (1875). Indeffen wußte er sein widertwilliges Versprechen unausgeführt zu lassen, und nach wie vor finden die unermüdlichen Bestrebungen der Fortgeschrittenen (ihr Zentrum, die Tawfik-45 Gesellschaft), bei der Patriarchals bezw. Mönchspartei nur Hindernisse. An die Stelle des erwähnten Konzils ist ein Komité von vier Mitgliedern getreten. Vor kurzem ift die 1895 vom Patriarchen gegründete Klerikerschule zu Rairo, bant ihren Anstrengungen, unter tompetente Leitung gebracht worden und davon barf man, bei einer noch immer fehr unter geiftlichem Einfluß stehenden Gemeinde, nicht wenig für die Zukunft hoffen. Ferner find 50 auch für Mönche zwei Seminare vor kurzem eingerichtet worden. Doch wird es wohl lange dauern, ehe die Ropten im Unterrichtswefen ihren latinisierenden Gegnern gleichtommen. (Über neuere angebliche Erfolge ber Lateiner im Profelytiren, f. Bessarione III, 217, auch verschiedene Berichte ber Freiburger "Ratholischen Miffionen". Kontrollierende Rachrichten von nichtkatholischer Seite scheinen ju fehlen). Seit der Wiedereroberung des Sudans ift 55 die koptische Kirche auch um die Wiederherstellung der dortigen, von den Mahdisten ver-

nichteten, Töchtergemeinden bestrebt. Freilich hatten jene Chriften mit ben chriftlichen Unterthanen ber früher bort berrichenden Nubierkönige nichts gemein; lettere hatten bie Araber schon im 14.—15. Jahrhundert gründlich ausgerottet.

Durch die Statistik ift eine stetige Bunahme der koptischen Bevölkerung feit ber 60 Thronbesteigung der gegenwärtigen Dynastie zu konstatieren. Die Gesamtzahl betrug 1820 etwa 100000 (Jowett, Christ. Researches 1824, 114), um 1830, 150000 (Lane, Mod. Egypt.), um 1855, 217000 (Butcher II, 393), um 1870, 250000 (Lüttle). Die Volkzählung von 1897 gab 592374, also etwa <sup>1</sup>/1.5 des Ganzen (Fowler 284, Beth 129). Heute wohnen die Kopten außer in Kairo, am dichtesten im unteren Sa<sup>°</sup>1d, so um Siût, Achmim, Girgeh; dort sind sie in vielen Dörfern überwiegend. Nach Abû 5 Sâlih (22 a) zählten die Kopten, d. h. damals beinah die ganze Bewölkerung, z. 3. der arabischen Eroberung, 6 Millionen; schon 100 Jahre später hatte sich dies Zahl um eine Million vermindert (Al-Kindi bei Adu Sâlih, 26b). Das ganze Mittelalter hindurch waren sie gewiß in beständiger, wenn kaum merklicher Abnahme begriffen.

2. Kirchliche Verfassung, kirchliches Recht u. f. w. — Renaubot, De Patr. 10 Alexandr., in feiner Litt. Or. Coll., I, 345 ff.; Wansleben, Histoire (f. oben); K. Lübed, Reichseinteilung u. tirchl. Hierarchie 1901 über frühste Ausbehnung, Patriarchalgewalt u. f. w.; farnac in SBU 1901, 810, 1186 und Die Wission u. f. w. 448 ff.; B. Riedel, Kirchenrechtsquellen d. Patriarchat Aler. 1900; der Nomokanon des Ibn al-Assål (13. Jahrh.) nach der äthiop. Version (Fetha Nagast) übersetzt von J. Guidi 1899. 15

Früh wird der bischöfliche Stuhl Alexandrias, auch die Umgegend der Hauptstadt (Mareotis, xwaa rög' Alezardoelas) seinem Machtbereiche einverleidt haben. Die politisch rivallose Stellung Alexandriens trug dazu bei, dem dortigen Bischofe auch über die an Ägypten angrenzenden Provinzen Einsluß zu verschaffen; so ist er aus dem Hauptstadtsbischofe, dem nanzes (vgl. Harnack, SBA 1900, 990), allmählig zum geistigen Herrscher 20 auch Lidvens, der Pentapolis und Nubiens (vgl. Can. Nicaen. 6) geworden. Seine Titulatur in späterer Zeit zählte auf: "Alexandrien, FusskilteBadylon (heute etwa Altslairo), die Nomen Ägyptens, die Thedais, Bentapolis, Athiopien, Azum, Nubien, Makuria und die oberen Landschaften" (Ren., Litt. Or. I, 350). Da aber jene Länder nacheinander dem Skristentum verloren gingen, beschränkte sich seine Machtsphäre wieder auf Ägypten 25 und Athiopien.

Es hat ben Anschein, daß die alerandrinischen Bischöfe der frühesten Periode von zwölf alerandrinischen Presbytern ernannt wurden, — bis auf Heraklas, sagt Hieronhmus; dis Alerander, nach Euthchius; auch von Severus von Antiochien wird die Uederlieferung bestätigt (s. E. W. Brooks, IthSt. 1901, 612, dazu E. C. Butler, Lausiac Hist. I, 20 213), wenn auch von Origenes unerwähnt (s. Gore, JthSt. 1902, 278). Später jedensalls geschah die Mahl durch Bischöfe, Gesstliche und das Volk Alerandriens, (nachder abwechselnd, Alerandriens oder Kairos), wodei man sich manchmal nach dem Munsche verstorbenen Bischöfs richtete. Bald machte sich auch der Einsluß des Kaisers süchlichen (vgl. Edag. S. 12); unter arabischer Herrschaft wurde die Zustimmung der muslimischen 25 Obrigkeit geradezu unerläßlich. Bei Uneinigkeit mußte das Loos entigdeiden (seit dem 8. Jahrh., Ken. 241). Die asketischen Erfordernisse waren sich sichlichen am sichlichen an leichteften in den Klöstern such das jur Regel wurde. Die Mehrzahl der mittelalterlichen Patriarchen gehörten den nitrischen Rlöstern an; doch konten sie auch anderswohrt kommen — heutzutage entweder aus 40 Ritria, den Antonius- bezw. Paulusklöstern in der östlichen Muharak-Rloster in Oberägtypten. Seit der Zeit bes Christorbulus (gest. 1077) hat der Patriarch in Rairo, dem Neuen Regierungsentrum, statt in Alerandrien, stein Worden in Kairord in

Rairo, bem neuen Regierungszentrum, statt in Alexandrien, seinen Wohnsitz. Die Frage, ob und wann es zwischen dem Bischof Alexandriens und den Provinzialbischöfen Metropoliten gegeben, wird noch umstritten (s. Lübed 119, Harnack SBA 1186). 45 Der 4. nicänische Kanon setzt sie jedenfalls schon voraus; auch scheint der Bischof von Polopolis (Meletius) einen derartigen Rang gehabt zu haben (Epiph., Här. 69, 3). Einen Metropoliten gab es, z. 3. des Theophilus, für die Pentapolis; dem Diskouss werden sogar zehn solche zugeschrieden (Mansi VI, 588, aber vol. Gelzer in IprTh 12, 573). In nachchaltedonischer Zeit (6. Jahrb.) scheint ein solcher Ehrenrang am monophysitischen so Bistum von Nitiu zu haften (s. Joega 283), während ein Text angeblich aus gleicher Epoche den Metropoliten von Antinoe erwähnt (Paris, Ms. copte 129 16, 76). Unter ben Arabern wurde der Stuhl von Damietta zu diesem Rang erhoben, doch wie es scheint, ohne dabei besondere Rechte beauspruchen zu dürfen.

Außeralerandrinischen Bischofssitzen begegnen wir erst unter Demetrius und Heraklas; 55 dieser soll, nach späterer Sage, ihre Zahl bis zu 23 vermehrt haben (Eutych. 982); nach noch nicht einem Jahrhundert betrug sie schon etwa 100 (Sokr. 1, 6; vgl. Athanas,, Ad Akr. 10). Die Mehrzahl der in den freilich undollständigen ältesten Listen erwähnten Bistumer — die der nicänischen Unterschriften, des Breviars Meletius' — hatten in den alten Nomenhauptstädten auch ihre Mittelpunkte (ähnliche Listen spiterer Synoden, 60 Styant. 3. 2, 24). Bahrlcheinlich vollftändig ift, für eine spätere Beit, das Vergeichnis bon eiwa 85 Eprengeln, welches aus nur gang modernen Sill. belannt ift (Amélineau, Géogr. 571 ff., dagu Daress, welches aus nur gang modernen Sill. belannt ift (Amélineau, Géogr. 571 ff., dagu Daress, welches aus nur gang modernen Sill. belannt ift (Amélineau, Géogr. 571 ff., dagu Daress, welches aus nur gang modernen Sill. belannt ift (Amélineau, Géogr. 571 ff., dagu Daress, welches aus nur gang modernen Sill. Darts statut in the statut of the statut interval of the statut of the stat

135). Einen bestimmten Anteil am Gottesotenit icheint in Oberagoppen einst ver dioadxalos (kopt. "Schreiber", "Gelehrte") gehabt zu haben (f. PSBA. XXI, 249; ob ein Rest ber alten "Lehrer"? vgl. Harnack. Die Mission 262). Was das tanonische Recht betrifft, so beruft sich die ägyptische Kirche noch heute auf so die pseudoapostolischen Schriften, beren einige uns auch koptisch erhalten sind (f. Lagarde, Aegyptiaca 209 ff., vgl. Bd I, 733), sowie auf die älteren Konzilsakten, ebenfalls z. T. noch soptisch zu lesen (s. Ihrst. II, 122). Diese, samt einer Anzahl späterer, teils ägyptischer, teils sprischer Rechtschriften, wurden im 12.—14. Jahrhundert, sei es als so der Reihe nach und förmlich ungeändert (Sammlung des Malarius), ins Arabische übersetzt. Miteingescholfen sind duse ferner die disziplinarischen Kanones verschiedener Patriarchen vom 11.—13. Jahrhundert. Auch verwarfen die jatobitischen Kanonisten

Patriarchen vom 11.—13. Jahrhundert. Auch verwarfen die jakobitischen Kanonisten weder die Schriften fremder Setten, so der Nestorianer oder Melkiten, noch die justinianische Sestegebung (sog. Ranones des Epiphanius = Novella VI). Dem Patriarchen 40 und den Bischöfen steht immer noch, in Sachen von Erbschaft, Ehescheidung u. a., die althergebrachte Serichtsbarkeit zu (vol. hierzu die Darstellung des Kummus Feltaus, Al-Hilasah al-kanunijah fi 'l-ahwal al-sahsijah, Kairo 1896).

 Liturgie, Kultus, Gebäube u. f. w. — Renaubot, Liturg. Orient. Collectio Bb 1, (nach Abdrud 1847 citiert); Brightman, Liturgies E. and W., 1896, LXIII (mit 45 Litteratur- bezw. Hiangaben), 112 ff., 504: Denzinger, Rit. Oriental.; Bansleb, Histoire (1. oben); Hyvernat in RDS 1887—88. Die meisten liturg. Bücher wurden um 1760 von R. Tuli zu Rom und zum Gebrauch der "unierten" Kopten, gebrudt (val. L. Stern, Kopt. Gramm. 442, Quatremère, Recherches 91); das echte topt. Euchologium (f. unten) nach hiltichen Quellen, erst zu Rairo 1902; ebenso bas Katameros, beide von Ladib besorgt; ebenda, 50 Al-Gauharah an-nafisah des Ibn Sabbá' (= bei Ren., autor scientiae ecclesiast.), ein mittelalt. tirchliches Kompendium, 1902; Al-Luluwah al-bahijah ft't-tarâtil ar-ruhijah, Kairo 1896, eine Sammlung Kirchenlieder, mit auf offiziellen Urfunden ruhender tirchl. Statistit; wertvolle mündl. Mittellungen des H. Martus Beh Simaila in Rairo. M. S. Butler, Ancient Copt. Churches 1884; M. Gayet, L'Art copte 1902 (vgl. Arch. Report des Eg. 55 Expl. Fund, 1901—02, 54); berselbe in Mission franc. Bb 3; Crum im 4. Bb des Catal. generale des Rairener Museums 1902; W. de Bod, Matériaux etc., St. Betersb. 1901.

Die frühesten Nachrichten über die kultischen Gebräuche Alexandriens finden wir bei den Schriftstellern des 3. Jahrhunderts (von Probst, Lit. d. brei ersten Jahrh., und Brightman 60 gesammelt). Darauf würden, falls wir Morins Vorschlag annehmen, die Hippolytustanones folgen. Einer etwas späteren Zeit mag die sog äpptische Rirchenordnung angehören. Aus der Mitte des 4. Jahrhunderts stammt der bis jest ältestbekannte eigentlich liturgische Text: das an den Namen Serapions v. Thumis anknüpfende Sakramentar (j. Wobbermin, TU, NF 2, aber dazu Brightman in JthSt. I, 88, 247). Ein alter Kern wenigstens läßt sich in den sog. Kanones des Basslus erkennen (Riedel, K. rechtsquell. 272 sch.). Was den patristischen Werken des 4. Jahrhunderts zu entnehmen ist, 5 barüber s. Probst, Lit. d. 4. Jahrh., 106 und Brightman 504. Nach dem Bruch vom Jahre 451, singen die Monophysiten an, sich das vorhandene

Material zu recht zu legen; baraus refultierte eine Reihe erst griechich, bann griechichz-toptisch, schließlich toptisch-arabisch geschriebener Liturgien, zu beren ältesten wohl bas neulich von Baumstark (Oriens christ. I, 1) edierte Bruchstück zu rechnen sein wird. 10 Indessen find barunter nur drei bis auf heute im Gebrauch geblieben: diejenigen, welche die Namen der hl. Basslius, Gregorius Naz. und Cyrill (ober Markus) tragen (Hert aus dem 13. Jahrh.). Auch die äthiopischen Liturgien kommen natürlich hier in Betracht. Bei allen geläufigen Riten ist das Koptisch freilich das der nordischen Mundart; aber auch von ben verschollenen, zulest in Mittel- und Oberägppten nachweisbaren, ja wohl teilweife 15 bort einheimischen Liturgien find uns beachtenswerte Reste erhalten (einige Stücke von Giorgi, Frag. Ev. S. Joh., Hybernat in ROS 1887/88, Krall in Mt Rainer I, 69, u. a., großenteils aber nur noch hilich). Die Unterdrückung solcher Riten geschab im 12. Jahr-hundert durch den liturgischen Reformator Gabriel ibn Tureik (Ren., Litt. Or. 1, 154). Diefelben gehören einer Beriode bezw. einer Gegend an (Hif. etwa des 7.—12. Jahrh., 20 meist aus bem Rlofter Schenutes bei Achmim), wo bas liturgifche 3biom noch griechisch, die Bollssprache dagegen toptisch war - baber meist zweisprachlich - und zeigen sich mit den später herrschenden Liturgien vielfach verwandt. Doch entfernen sie sich öfters von diesen, indem sie Spuren wenigstens drei sonft verlorener Anaphoras ausweisen. Von ben obengenannten, heute gebräuchlichen Liturgien haben alle drei ihren proanaphoralischen 25 Teil gemeinsam; erst bei der eigentlichen Messe geben sie auseinander. Gewöhnlich wird die von Basslung, bei Festlichkeiten die von Gregorius, bei den Hauptfasten (doch jest äußerst selten) die des Chrill gelesen. Mancher Satz und Ausbruck, namentlich die Auss-ruse des Diakons, sind noch Griechisch, ein guter Teil (Biskmen, Gebete) koptisch, die Lektionen dagegen, mit Ausnahme bes Evangeliums, jest fast überall arabisch. In den 80 nitrijchen Rlöftern wurde, wenigstens früher, das Arabische beim Gottesdienst vermieben (Litt. Or. Coll. I, LXXIX). Reben dem Euchologium ober Megbuch wird auch von manchen anderen liturgischen Büchern Gebrauch gemacht, die fämtlich in ihrer heutigen Gestalt aus muslimischer Zeit stammen (meist bei Luki, vol. auch Bansleb 61, Riedel 77); so für die übrigen Sakramente, deren 7, gerade wie bei bei Lateinern, ange= 25 nommen werben (anders Beth, a. a. D. 414), für bie 7 tanonischen Stunden (hauptfächlich Pfalmen und Lettionen), ferner giebt cs besondere Liturgien für Weibnachten und Bascha, bas Kara µégos oder Lectionarium (ein griechisch-toptisches, Baris Hi. 129 21, später nur topt., felten toptisch=arab.), bazu vollständiges Beritopenverzeichnis nach Rairener Ge= brauch herausgegeben von Jüsuf Habaschi, Kairo 1894. Von den zahllosen Rirchen= 10 liedern find die Hauptgruppen die der Theotokia (auch Psalmodia), des Antiphonarium ("Difnäri") und der Doxologia. Intereffante oberägyptische Lieder herausgegeben von Erman in ABU 1897, Möller als Nr. 32 der Berl. topt. Urfunden (1902, vgl. Üg. 3. 39, 104.), Zoega Nr. 312. Ein mufikalisches Schriftspftem befigen bie Ropten nicht; bie verschiedenen ihnen geläusigen Töne ( $\eta\chi_{OG}$ ) werden mündlich, meist von blinden Sängern, 45 überliefert (Einiges niedergeschrieben bei Badet, Chants liturg. coptes, Kairo 1900). Von ben homelien und Acta liturgischer Anwendung wird unten die Rebe sein. Bei ersteren find ebenfalls Spuren sehr frühen zweisprachigen Gebrauchs vorhanden (so eine H., Or. 3581 A. 92 des Brit. Mus.).

Das Kirchenjahr zählt eine Menge von Festtagen, beren bedeutenderen lange Fasten, so zusammen beinahe 7 Monate ausmachend, vorangehen. Darunter sind zu nennen, außer den "großen" Quadragesimalfasten (heute etwa 52 Tage), die Apostelsasten vor Pfingsten, die der Himmelsahrt Mariä und dem Weihnachtssest vorangehenden, sowie die den Kopten eigentümlichen, nach Heraklius und Riniveh benannten (s. Vansleb 74, 76).

Hier mußsen wir uns mit einer bloßen Aufzählung einiger der für den koptischen 55 Kultus charakteristischen Züge begnügen. Von den Geisklichen wird häufig kommuniziert; vom Bolke dagegen selten, jedoch unter beiderlei Gestalten. Gewöhnlich aber wird ihnen bloß gesegnetes Brot verteilt. Heute wird eine vorhergehende Beichte, wenngleich theo= retisch nötig, nicht mehr verlangt. An die Transsubstantiation glauben sie, ebenso an die Birksamkeit des Gebets für die Verstorbenen, der Heiligenreliquien und der Fürbitte der 60 Roptifche Rirche

Heiligen. Bei ber Taufe gebrauchen sie das breifache Untertauchen, nachbem das Basser burch Einmischung einiger Tropfen bl. Dls gesegnet worden ist. Häufig, boch nicht mehr immer, laffen fie die Rnaben — bisweilen auch die Mäbchen — vorher beschneiden. Der Taufe folgt unmittelbar die Firmung. Bei allen Riten wird sehr viel geräuchert. Da Laufe folgt unmittelvar die zitmung. Der auen nitten wird pept die gerauchert. Der 5 Gottesdienst zieht sich oft so ermüdend in die Länge — er fängt meistens gegen sechs Uhr morgens an — daß man sich früher auf Krücken zu stützen genötigt war. Sonn= und Festtagsvigilien brachten sie einst mehrfach in der Kirche selbst zu (Abu Dakn S VII). Bon jeher haben Magie und Aberglaube unter den Kopten große Berbreitung gesunden (Hi. des 6.-7. Jahrb. sind erhalten; s. Leidener Mss. coptes 441, ferner Aeg. 3. 10 XXXIII, 43, 133, XXXIV, 85); jetzt, wie früher, wird die Zauberei gern zu Hilfe gesuten (non den Brieftern gesonete Mmulette (Siehetsfarmeln u. f. m.). Roch beute kann gerufen (von ben Brieftern gejegnete Amulette, Gebetsformeln u. f. w.). Noch beute tann man, namentlich in Tuch tanbascha (28. Delta), an bestimmten Tagen in der Rirche einer feierlichen Teufelsvertreibung beiwohnen (Mitteilung des Herrn Simaila Bev). Uber Beziehungen zwischen ägyptischem Christentum und altägyptischer Religion ist viel ge-15 schrieben worden (j. besonders Amelineau in Rev. Hist. d. Relig. XIV, XV, auch F. Robinson im Rommentar zu seinen Copt. Apoer. Gospels). Daß die Christen gewisse äußerliche Züge des umliegenden Heidentums, 3. B. des sog. Henkelkreuz, für sich beansprucht oder Heidnisches christlich gedeutet (Götzendild als Heiliger, Orakel als Wunderfirche, bgl. Maspero, Mem. de Myth. I, 226) haben, ift nicht zu leugnen. Allein, bis uns 20 hier eine wissenschaftliche Unterlage gesichert ist, muß jebe Schlußfolgerung, aus angeblichen Ahnlichkeiten resp. survivals, ziemlich unbrauchbar bleiben (vgl. Bietschmann, GgA, 1899, 46 ff.). Von den alten Kirchengebäuden Agyptens ist heutzutage wesentlich nichts übrig. Entweder fielen sie der persischen bezw. arabischen Barbarei zum Opfer oder sie wurden zu Moschen umgebaut (Abu Salih, passim). Die ältesten scheinen nach den 25 angeblichen Erbauern bezw. Inhabern benannt; so zu Alexandrien die des Theonas (Athanaf., Ad Const. 15), Des Dionyfius (Sozom. 3, 6), Des Athanafius (Festbriefen= Dem Theophilus werden mehrere zugeschrieben (Zoega 51, 104, Eutych. inder, an. 41). 1026, 1030). Eine Gründung durch Helena wird für eine Gruppe ber Rirchen Dberägpptens behauptet (f. Butler I, 365). Auch bort haben wir noch bie merkwürdigften ägyptens behauptet (1. Sutter 1, 366). zutig bott guorn ibit norg ole intersourcegien. 80 Übertefte zu suchen; vor allem zu Philä (1. H. G. Lyons, Report ... on Ph., 1896), Medinet Habu (Photogr. bei Mariette, Voyage II, pl. 53, jest weggeräumt), Ahnäs (f. Naville, Ahnas, 1894), ferner bie Rlofterlinde zu Bawit (f. Acad. d. Inser., CR. 1902, 95), Aswan (f. De Morgan, Catal. d. monum., 1894, I, 129), in ber Nitrijden The former of the state of the stat Büfte (f. zulest Strapgowsti in Oriens Christ. I, 356) und ben Dafis Al-Chargah 85 (f. be Bod a. a. D. 39). Bon diefen befinden fich mehrere mitten in den alten Tempelgebäuben; auch antile Felsengräber haben als Bethäuser gebient (vgl. Le Tombeau de Dega, Miss. franç. I, auch bie bemalten Grotten zu Deir Abû Hennîs). Unter den noch im Gebrauch gebliebenen Kirchen zeichnen sich biejenigen Alttairos (Babylon) durch relatives Alter aus; eine, die des hl. Sergius, hat zur Legende des Auf-40 enthalts Jesu in Agypten Beziehung (s. Makrizi ed. Wissenf. 120). Solche Kirchen liegen jetzt am häufigsten mitten in einer Masse passer Gebäude verborgen. Sie find mehrfach renoviert worben und weisen meist den Basilitatypus, boch mit mehrgewöllbtem Dach und hocheingesetten Fenstern, auf. Innerlich sind sie quer in zwei hauptteile getrennt: bas mit brei Altaren versehene, in eine ober mehr Apfiben ausgehende Beiligtum (Heikal), 45 und bas der Gemeinde bestimmte Schiff, wo Männer und Frauen gesondert stehen. Anstatt der Seitenlapellen besinden sich auf einem zweiten Stort oft noch andere fleine Rirchen. Heutzutage ist die Gesamtzahl der Kirchen eine freilich sehr reduzierte; 1896 betrug sie etwa 400 (Al-Luluwah 320 ff.). Abu Salih konnte der Stadt Achmim allein 70, wo es jetzt 6 giebt, Siut 60, wo jetzt 12, verzeichnen, während es zu Ausim so einst 366, zu Taha 360 gegeben haben soll! (a. a. D. 60b, 77a).

4. Mönchtum: — E. C. Butler, Lausiac Hist. (Texts a. Stud. VI) I, 1898; Sadeuze, Etude s. le cénob. pachomien; Amélineau in Mission franç. IV u. Mus. Guimet XVII, XXV (topt.-arab. Zerte); berf., Vie de Schnoudi, Vie de Pisenthius ev. de Keft, vgl. Revillout, Lettres de P., in Rev. égyptol. 9, 133; J. M. C. Bereira, Vida do Abba 55 Samuel, 1894; Clugnet-Nau-Guibi, Vie et récits de Daniel, 1901 (Nachbrud aus ROC.); Stern im Musland 1878, 844; Crum, Copt. Ostraca 1902; M. Jullien, L'Egypte 1899.

Der Trieb zum Einsiedlerleben mag in Äghpten auf die Verfolgungen zurückzuführen fein; jedenfalls hatte das Verlangen nach Ruhe und Vetrachtung, ob durch judische Abilosophen resp. durch Serapisdiener beeinflußt oder nicht, manchen schon früh dazu veranlaßt, 60 auch in der Nähe des eigenen Dorfs sich ein einsames Dasein zu wählen. Zu den ersten

ber fich auf diefer Beise zuruckziehenden Christen ist Antonius zu rechnen (über beffen Hiftorizität vgl. E. C. Butler, a. a. D. 219), ben wir schon um 305 eine Gesellschaft von Einsiedlern leitend finden. Unabhängig, wie es scheint, von diesem hat Bachomius um 340, weit den Ril hinauf, das erfte Cönobium gestiftet. Räheres über Anfänge des Mönch-tums, s. d. A. Seine Geschichte seit Challedon steht noch aus; das Material harrt, in 5 toptischen, später arabischen Heiligenleben, Rechts- und Privaturlunden (Pappri, Ostrala), Batriarchaltanonen u. f. w., noch einer umfassenne Berwertung. Die besser bekannten Duellen (Moschus, Leontius, Sophronius) sind katholisch, nicht monophysitisch. All-mählich scheint überall ver strenge Anachoretentspus vurch einen mehr oder weniger modi-sigierten Conobitismus verbrängt worden zu sein; voch sind noch im 13. Jahrhundert 10 Spuren vom ersteren zu versolgen (s. Fetha Nagast, trad., 540). Von ertravaganten Mortm win den Stutius härm wir in Katuta Abarten, wie den Styliten, hören wir in Ägypten wenig (ein Beispiel im 7. Jahrhundert, 2. Stragar zum 14. Thoth). Solchen mag vielleicht das nüchterne Vorbielt im 7. Jahrgundert, j. Spragar zum 14. Thoth). Solchen mag vielleicht das nüchterne Vorbield ber pacho-michten Regel eine Schranke gesetzt haben. Ihre Erneuerung und Ausdehnung erhielt jene Regel hauptsächlich am Anfang des 5. Jahrb. durch Schenute (s. oben S. 804, s). 15 Von seinem großen, noch erhaltenen Kloster bei Achnim aus erreichte die reformierte Regel auch andere Häuser (s. Miss. frang. 4, 512); mit den "neun Heiligen" sollt sie fogar nach Athiopien gelangt sein (s. Turges, 4, 512); mit den "neun Heiligen" sollt sie Madern Regel wird klusser aus erhalten Schennen Schwanzel von Schwarzen (fant abamo) fogar nach Athiopien gelangt sein (s. Turajeff, Issljedowanija, St. Petersburg 1902, 63). Anderer Regeln wird kaum gedacht. Die von Johannes dem Schwarzen (kopt. chame) soll von Nitria aus in Oberägtyden bekannt gewesen sein (Wilftenselds Synar., 199). 20 Die sog. "Regel des hl. Antonius" taucht erst verhältnismäßig spät auf (s. die Unter-juchungen Conzens, worüber Grützmacher in Th. Rundsch. 2, 103, doch? Antonianer-slichter im 7. Jahrhundert, s. BO. II, 334, Wright, syr. Kat. 952); unsicheren Ursprungs sind noch auch die ägtydichen, nach Makarius Alex. und anderen verannten Regeln (Holsten-Brockie, Cod. Regul. I, 18ss). Die des Antonius soll den heutigen Mönden 25 als Norm gelten — sie wurde 1899 zu Kairo samt dessen "Briefen" arabisch gedruckt; allein die jezige Observanz hat sich auf ein Paar allgemein gehaltener Bergelichtungen — Gelübbe kennen sie nicht — das Fasten, Seborsam u. a. betreffend, reduziert. Die mittel-alterlichen Bedingungen lese man bei Abu 'l-Barakät (Bansled 39ss.). Das ozischage (askim), einst das Abzeichen außergewöhnlicher Asstetenstrenge, wird beute allaemein ges 20 (askim), einst das Abzeichen außergewöhnlicher Astetenstrenge, wird heute allgemein ge 20 (Askim), eine die Lozengen außergenooninger Astenenitenge, wird ungemein ge so tragen (Jullien 83). Als Bedingung zur Aufnahme ins Kloster genügt oder genügte die Hähigkeit, etwas Arabisch und Roptisch (letzteres ja ohne Verständnis) zu lesen. Ihren Insasten liegt weder Steuer noch Militärdienst ob — ein Vorteil, der zu manchem Mis-brauch Anlaß gegeben hat (Über ähnliche übel schon alter Zeit, s. Milne, Hist. 104, 155). In die Klosterverwaltung mischte sich der Vischer Milich früh ein. Im 7. Jahre 26 Umber Steuer mische Ersteinen Militärdien Miliche konsten welche der

In die Klosterverwaltung mischte sich der Bischof bekanntlich früh ein. Im 7. Jahr- 26 hundert scheinen die Mönche der besonderen Aufsicht zweier Bischöfe unterworfen, welche den merkwürdigen Titel eines ånorosing (Zoega 112, Amelineau, Vie d'Isaac XXV, Zotenberg in Journ. Asiat. 1877 (II), 455, auch Ren. 182, 246), für Unter-, resp. Oberächten süchten. Später pflegte manchmal der Patriarch die Leitung und so die Einkünste gewissen Röster pflegte manchmal der Patriarch die Leitung und so die Einkünste gewissen Bezeichnungen; eine H. vom Jahre 1112 (Brit. Mus., Or. 3581 B, 69) sücht uns die Bornehmeren vom "Weisen Kloster" (des Schenute) vor: Archimandrit oder Hegumenos (vgl. Giorgi, Fragm. 356), devregalues, Ökonom, Archivalan, diedasnados (s. oben S. 810, 26). Anderswo wird das Oberhaupt auch nooeorads genannt (s. meine Ostraca, XVIII). Schon früh wußten sich die Mönche, durch fromme Beragsprüchen Klöster etmessen läckt (s. Sciendorff in Ag. 3. XXIX, 1 mit den bibliogr. Hindelfen Klöster etmessen wurde auch, wenigstens im 8. Jahrhundert, als fromme Schentung zu widmen wurde auch, wenigstens im 8. Jahrhundert, slitte (s. Billenoiste oin Rev. 6g. VI). Aber auch venigstens im 8. Jahrhundert, als beißen Besitzer, einen Erben einsten wurde, gerade wie keltliches Eigentum, einsach verlauft oin Rev. 6g. VI). Aber auch bem Kloster selbst konnte das Haupt, als dessen us Bischo ist, seit. Mus., Catal. of Greek Papyri I, 232, wo der Zestauft (bgl. Rev. des ét. greeq. 3, 134).

Rame und Lage zahllofer mittelalterlicher Klöster sind uns aus Abu Salih, Ma- 55 krizt u. a., den Bappri bekannt; allein heute ist deren Mehrzahl entweder verschwunden oder verlaffen. Unter den noch bewohnten zeichnen sich 7 aus: 4 von den einst im libyschen Büstenthal Nitria zahlreichen Klöstern, die des Makarius, der Jungfrau oder der Sprer, der Römer (d. h. der hl. Maximus und Dometius), und des hl. Bischalt, mit je 12 bis 20 Mönchen; die des Antonius und Paulus in der östlichen Büste (s. Bansleb, 60 Nouv. Relat. 1677, 300 ff.); das Muharak Aloster in Mittelägtpten, gegenwärtig das blühendste, mit etwa 80 Mönchen und sehr ausgedehnten Landgütern. Nonnenklöster hat es immer, seit Pachom und Schenute, in Agypten gegeben. Heute bestehen zu Kairo selbst noch deren fünf.

5. Kirchenlitteratur: Quatremere, Recherches etc., 1808; Zoega, Catal. Codd. Copt., 1810; Bansleb, Hist., Borwort und S. 331; Amslineau, Contes et Romans, 1888. Die uns erhaltene kirchliche Litteratur der Ropten stiggieren, heißt so viel als ihre littera= rischen Erzeugnisse überhaupt beschreiben; denn, die alten gnostischen Werke, nebst einigen magi= schen bezw. alchimistischen Texten ausgenommen, scheinen in der That alle erhaltene Schriften

10 bem kirchlichen Gebrauch bestimmt gewesen zu sein. Es giebt keine zweite Sprache bes dristlichen Orients, die eine solche Armut an weltlicher Litteratur auszuweisen hat. Auch tragen die koptischen Schriftbenkmäler unverkennbare Zeichen des traurigen Schichfals jener Rirche an sich: mir sind bloß 2 in noch ursprünglicher Bollständigkeit erhaltene, vor etwa das 12. Jahrhundert zu setzende Hil. bekannt; alles übrige liegt beispiellos zertrümmert 15 da. Die Bergament-Hil. verdanken wir, beinahe ausschließlich, 2 oder 3 Klosterbibliotheten:

15 da. Die Pergament-Hil, verdanken wir, beinahe ausschließlich, 2 oder 3 Rlosterbibliotheken: die bei weitem ältesten der süblichen Mundart (saftdich) dem schon erwähnten "Weißen Rloster" Schenutes; die der nördlichen (buheirisch) benen Nitrias. Die älteren Bapprus-Hill, dagegen sind wohl eher in der thedanischen Gegend, bisweilen in Gräbern vereinzelt, gefunden worden. Von den Nitrischen Klöstern stammen ferner die meisten christlich-ara-20 bischen Bücher.

Zur Zeit der Apostelmission nach Agypten war das Koptische, jener unmittelbare Abkömmling ber Hieroglyphensprache, das allgemeine Bolksidiom. Durch bie allmähliche Berbreitung des neuen Glaubens wurde nun in diefer Sprache, der die griechische Schrift erst fürzlich angepaßt worden war (vgl. Griffith in Ag. 3. XXXVIII, 71, XXXIX, 78), 25 eine religiöse Litteratur hervorgerusen. Es war dies aber eine im wesentlichen völlig unfelbstitändige; jedes Jahr treten für ihre Abhängigkeit von der griechischen neue Belege Einerseits wurden Ubersetzungen der Bibel in 4, vielleicht 5 Mundarten (f. vor berpor. allem F. Robinson bei Hastings, Dict. of Bible I, 668), sowie der von der alerandrinischen Kirche approbierten theologischen Schriften, andererseits solche der außerkanonischen Evan-20 gelien (s. F. Robinson in Cambridger Texts a. Stud. IV, 2; C. Schmidt in SBA 1895; A. Jacobys Strafburger Evangelienfragm.), Apolryphen (des Elias, her. v. Stein-dorff, Bruchst. einer Moses-Adam Apolal. durch C. Schmidt) und gnostischen Bücker (s. Bd VI S. 731) verfertigt. Bon den apostolischen Bätern scheinen fich nur Ueberbleibsel einer 3g= natiusüberfezung — ben Monophyfiten befonders willtommen (f. Harnad, Litt.-Gefc. 86) — 25 erhalten zu haben. Die großen Rirchenphilosophen des 3. Jahrh. treffen wir selbstwerftändlich nicht (Drigenes, auch Clemens, sind "Häretiker", vgl. das Synazar, 12. Babeh). Erst mit ben gelden des nicanischen Zeitalters sett die Reihe patristischer - erbaulicher, eregetischer, polemischer — Werte ein, welche einst alle der bedeutenderen Griechen um-fassend, sich die endgiltige Entfremdung beider Kirchen (451) erstrecht. Zwar 10 wurden etliche griechisch schreibende Monophysiten auch justinianischer Zeit, vor allem Severus von Antiochien, gelefen; boch wird von jest an wejentlich tein Grieche mehr ins Repertorium aufgenommen. Bon den älteren Siftoritern find Bruchftude einer febr ichlechten Eusebiusübersetung vorhanden (j. PSBA XXIV, 68). Der überwiegende hauptbestand aber nichtbiblischer Sfl. teilt fich zwischen Homelien und Beiligenlegenden refp. Martvrer-45 akten, von benjenigen der hl. Jungfrau und ber Apostel (f. C. Schmidt bei harnack, Litt.= Barjauma, geft. zu Rairo 1317, bgl. Zotenbergs Parifer athiop. Ratal. S. 195). Derartige

50 Erzählungen, in örtlich verschiedenen Synararia zusammengefaßt (vgl. Bolotov in Christ. Tschtenija 1886, 340), wurden schließlich in vertürzter Gestalt ins Arabische übertragen (die 1. Jahreshälfte eines Nitrischen Eremplars von Wüstenseld 1879 verdeutscht; beste Uebersicht bei Zotenberg a.a. O. 152ff.). Wenn auch oft wenig erbaulich, so wurden diese Erzählungen (früher regelmäßig, heute mehrsach ausgelassen) beim Gottesdienst vorgetragen 55 (s. Brightman, Liturgies 155; Bansleb 69); ja sogar eigentliche Geschichtswerte sanden hier

55 (]. Brightman, Liturgies 155; Bansleb 69); ja jogar eigentliche Geschichtswerte fanden bier Anwendung, wie dies durch Randbemerkungen verschiedener His. (3. B. der in PSBA, a. a. O. beschriebenen) bestätigt wird. Die Frage der Übersezung bezw. Ursprünglichkeit muß, in betreff spezisischer ägyptischer Acta und Vitae, noch untersucht werden; mit dieser möglichen Ausnahme ist nur eine einzige Gruppe Schriften in ihrer koptischen Urgestalt zu uns gelangt, die nämlich so des schon öfters genannten Schenute (s. 804, 2), von dessen gewaltsam hinreißender, prophetijch gefärbter Beredjamkeit uns seine zahlreichen, doch schwer verständlichen Preigen und Briese — wenn er auch Griechisch konnte (vgl. Ag. 3. XXXII, 134), so schward Schward seine eine Birden eine Birden eine Birden eine Seinen Seine Ropisch eine Seine in Schward gekommen. Dagegen erst mit dem Aussierben des Griechisch ung ; ja von ihren Hrowingen errang das künftig universlee Buberisch fürstitt. franç. 1). Wahren Griechisch und seine eine Schward gekommen. Dagegen erst mit dem Aussierben des Griechischung; ja von ihren Hrowingen errang das künftig universlee Buberisch Litterarischen des Griechischung; ja von ihren Hrowingen errang das künftig universlee Buberisch Litterarischen des Griechischung; ja von ihren Hrowingen errang das künftig universlee Buberisch Litterarischen des Applicht überhaupt wird, wie es scheint, die älteften erst auf etwa das Jahr 900 zurück. Koptisch überhaupt wird, wie es scheint, die Albertragungen aus dem Arabischen und sie mütsen als lauter tours de force gelten (vgl. Calanova in Bull. de l'Institut franç. 1). Wahre 10 icheinlich hatten die Ropten etwa im 10. Jahrhundert angefangen, das Arabische litterarisch zu verwerten. Bon christlichen Autoren bestimmbaren Datums gilt Severus, Bischof von Alchmunein (ca. 950, l. oben E. 801, so), als der erste, der sich dieser Sprache bediente. Ihre Blütezeit aber erreichte, wie es scheint, die finst unebelen Patriarchen Cyrill (l. oben 18 E. 807, 59), welcher sich sich sei scheint, die Gebrücken Iban al. Assall, beren einer uns auch ein Verziehnis faben soll (l. Guudi a. a. D., auch Mai, Nov. Coll. IV, 9r. 133, Parij. arab. Hi 195). Alls seine Zeitgenossen tehen die zwei herborragenossen such ein Verziehnis seiner Duellen bieter (Mai, a. a. D., Nr. 103, Brit. Muf. arab. 20 Ratal. E. 758). Abu'l-Barakât, ber bebeutenbste ber Gelehrten bes solgenden Jahrbunderts, hat eine noch ausgebehrtere Litte (Bansleb 331; vgl. Riebel, K.-Rechtsq. 78). Befanntlich hat ber Gammeleifer biefer und anderer Schriftsteller späterer Exoschen de

# Derzeichnis

ber im Zwölften Banbe enthaltenen Artifel.

| Artifel :                                                         | Berfasser :              | Gette :     | Artifel:            | Berfasser :                                                                                           | Scite :     |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------|-------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Lutheraner, fepariert                                             | e Frobök                 | . 1         | Matarius            | Bödler .                                                                                              | 91          |
| Lub. 3. L. S.                                                     | Güder +                  | . 19        | Mattabäer f. d. A.  | . Hasmonäer Bd VII                                                                                    |             |
| Luz, Sam.                                                         | Guber +                  | . 21        | S. 463 ff.          | •                                                                                                     |             |
| Suremburg                                                         | 93. GBB                  | 24          | Maftabaer, Buche    | r ber, f. d. A. Apo=                                                                                  |             |
| Ruhina                                                            | Mogenmann +              | •           |                     | 8b I S. 646 ff.                                                                                       |             |
| Luty, J. L. S.<br>Luty, Gam.<br>Luty, Gam.<br>Luzemburg<br>Lydius | (S D non Reen            | ) 25        | matamath ( mac      | conjut ohen G 26                                                                                      |             |
| Lyon, Synode v. 12                                                | 245 ( b 94 9mm           |             | Matrino             | Ranfa                                                                                                 | 03          |
| cenz IV. Bb IX                                                    |                          |             | MPc1ochic8          | 6 Rähmer                                                                                              | ů.          |
|                                                                   |                          |             | Malalas             | B Orüser                                                                                              | 07          |
| Lyon, Synode v. 127                                               |                          | •           | Malan               | Gra Planka                                                                                            | 00          |
| 85 VII S. 123,                                                    |                          | . 28        | mathematus          | Loofs<br>D. Böhmer<br>G. Krüger<br>Ed. Barbe<br>Mangold †<br>Bold<br>S. Fr. Jten<br>Um f. d. N. Heren | 109         |
| Lyranus                                                           | R. Schmid                | . 40        | malaafi             |                                                                                                       | 105         |
|                                                                   |                          |             | Waleagi             |                                                                                                       | 107         |
|                                                                   | YR.                      |             | Maleret             | Bictor Southe .                                                                                       | 110         |
|                                                                   | ~ ~ ~                    |             | Wallet              | J. Fr. Iten                                                                                           | 126         |
| Wabillon                                                          | G. Laubmann .            | . 30        |                     |                                                                                                       |             |
| Deac VII                                                          | Eugen Lachenmann         | 1 32        | 986 VIII @ 33       | 8, 4 ∰.                                                                                               |             |
| Maccovius                                                         | S. D. van Been           | . 36        | Malsteine bei den   |                                                                                                       |             |
| Mabillon<br>Mac All<br>Maccovius<br>Macedonien                    | Johannes Beiß            | . 38        |                     | Bolf Baudissin .                                                                                      | 130         |
| Macedonius und bi                                                 | e Macedonianer           |             | Malteserorden f. d. | A. Johanniter Bb IX                                                                                   |             |
|                                                                   | Loofs                    | . 41        | S. 333.             |                                                                                                       |             |
| Mährische Brüder f                                                | . 93) III S. 445 ff.     |             | Malvenda            | (C. Schmid +) Bödler                                                                                  | 146         |
| Mart. Ronfeffionen                                                | Serzog +                 | . 48        | Malzeichen am Rör   | per Bolf Baudiffin .                                                                                  | 146         |
| Märtprer u. Befenner                                              | rBonwetich .             | . 48        | Mamertus f. Cl      | audianus Mamertus                                                                                     |             |
| Märtyrer, die vierzig                                             |                          | . 52        | 98 IV S. 132,       | 28.                                                                                                   |             |
| Daßigfeitsvereine f.                                              |                          | ,           | Mammäa f. d. N.     | Severus Alexander.                                                                                    |             |
| S. 396, 11.                                                       |                          |             |                     | G. Dalman                                                                                             | 15 <b>3</b> |
| Margarita Margarit                                                | es herron +              | . 52        |                     | s f. b. A. Apotryphen                                                                                 |             |
| Ragdalena j. Mari                                                 |                          |             | des AT 8b I C       |                                                                                                       |             |
| Maghalenerinnen                                                   | Rö <b>f</b> ler          | . 53        |                     | juda R. Kittel                                                                                        | 154         |
| Magdalenerinnen<br>Magdeburg                                      | Soud                     | . 54        | Manhäer             | R. Regler                                                                                             | 155         |
| Magdeburger Centu                                                 | rian ( b W Macine        |             |                     | idendo f. d. M. Erpet-                                                                                |             |
| Bo VI S. 89, 45                                                   |                          | 5           | tanzen Bb V C       |                                                                                                       |             |
| Magier, Magie                                                     | Diadellar                | . 55        | Mande               | 9 Contra                                                                                              | 183         |
| Magistanagari nalati                                              | Duller                   | . 55        | Dunbe Same S S      | L. Schulze                                                                                            | 100         |
| Magister sacri palati                                             |                          | . 70        | manbelbaum 1. D.    | A. Fruchtbäume Bd VI                                                                                  |             |
| Magnififat<br>Magnus                                              |                          | . 71        |                     |                                                                                                       |             |
| manus                                                             | wieger bon schonau       | <b>i</b> 75 | Manegold von La     | utenbacy                                                                                              | 100         |
| Magog f. b. A. Go                                                 | g u. wagog vo vi         | L           | m                   | Carl Mirbt<br>Adolf Ramphaufen<br>R. Rehler<br>A. Späth<br>Büttenmanberung                            | 169         |
| S. 761.                                                           | C . C V                  |             | Dangolo             | abolf Rampgaujen                                                                                      | 190         |
| Mahlzeiten bei den                                                | pebraern                 |             | Mani, Manichaer     | R. Regler                                                                                             | 193         |
|                                                                   | Benzinger                | . 76        | wann                | Spath                                                                                                 | 228         |
| Mai                                                               | Rlüpfel + (Benrath)      | ) 78        |                     | Dulutumenotteng                                                                                       |             |
| Maiandachten f. d.                                                | A Maria.                 |             | Manning, Henry, (   | E. Rudolf Buddenfieg                                                                                  | 230         |
| Maimbourg                                                         | C. Pfender               | . 79        | Manning, James      | Alb. Henr. Newman<br>G. Laubmann .                                                                    | 236         |
| Maimonides                                                        | G. Dalman                | . 80        |                     |                                                                                                       |             |
| Maimbourg<br>Maimonides<br>Mainz                                  | Haud                     | . 84        | Mansionaticum s. L  | lbgaben Bd I S. 93, a                                                                                 | <b>0.</b>   |
| Majestätsbrief 1. d.                                              | . A. Ferdinand II.       |             | Manuel              | Dr. Lift                                                                                              | 240         |
| 986 VI E. 39, 44 f                                                | Ŧ.                       |             | Manus mortua f.     | Amortifation Bd I                                                                                     |             |
| Majolus f. d. A. Clur                                             | 11 880 IV S. 182, 18 ff. |             | S. 460, •.          |                                                                                                       |             |
| Major                                                             | G. Kawerau               | . 85        | Maon                | Guthe                                                                                                 | 243         |
| Daiftre, J. be f. b. 2.                                           | Ultramontanismus.        | .           | Maphrian f. Jatobi  | ten Bb VIII S. 569, 4 ff                                                                              | •           |
|                                                                   |                          | •           |                     | •                                                                                                     |             |

### Berzeichnis ber im zwölften Bande enthaltenen Artitel

|                                                                | • •                                                                                     | •       |              |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------|
| Artifel :                                                      | Berfaffer :                                                                             | Seite : | ı Arti       |
| Mara f. Büftenwar                                              |                                                                                         |         | Martin II.   |
|                                                                |                                                                                         | 244     | oben S. 3    |
| Marhan                                                         | G. Laubmann<br>Paul Grünberg .<br>Bibelwerte Bd III                                     | 945     | Martin IV.   |
| Marbury Mikel f                                                | Bit of months OS TTI                                                                    | 245     | mutun IV.    |
| marourger Bivel 1.                                             | Bibelmerte 200 111                                                                      |         |              |
| S. 181, 57-182, 1                                              | 3.                                                                                      |         | Martin V.,   |
| Rarburger Religion                                             | isgespräch                                                                              |         | Martin v. L  |
|                                                                | Th. Rolde                                                                               | 248     |              |
| Marca                                                          | (H. F. Jacobson †)                                                                      |         | Martin, Da   |
|                                                                | v. Schulte                                                                              | 255     | Martin v. I  |
| Marcelling i Parnof                                            | rated Sh X G Q8 ff                                                                      |         | Martin v. L  |
| Morcellinus                                                    | What Garnad                                                                             | 257     | Martineau,   |
| Marcellinus                                                    |                                                                                         | 050     |              |
| marceuus 1.                                                    | nooil Datnaa .                                                                          | 258     | Martinius    |
| Marcellus 11.                                                  | Saud                                                                                    | 259     | Martyrarius  |
| Marcellus v. Ancyra                                            | Loofs                                                                                   | 259     | Martyrologi  |
| Marcellus, Marturen                                            | Abolf Harnad .<br>Hoolf Harnad .<br>Hoolf Sarnad .<br>Soud .<br>200f8 .<br>B. Uhlhorn † | 265     | S. 143, 11   |
| Marcion                                                        | G. Krüger<br>Adolf Harnad                                                               | 266     | Maruthas, S  |
| Marcus Aurelius                                                | Whalf Sornad                                                                            | 277     |              |
| Marcus Dictorys                                                | b. A. Porphyrius                                                                        |         | Maruthas v.  |
|                                                                | i b. a. porphylins                                                                      |         |              |
| von Gaza.                                                      |                                                                                         |         | Masora       |
| Marcus Cremita                                                 | Johannes Runze .                                                                        | 280     | Massa s. Re  |
| Marcus Eugenicus                                               | Philipp Meyer                                                                           | 287     | Maße und (   |
| Rarcus. Gnostifer                                              | f. d. A. Balentinus                                                                     |         | -            |
| und die Balentin                                               | ioner.                                                                                  |         | Massilienser |
| Marcus im MT                                                   | Gülicher                                                                                | 288     | Maffillon    |
| Manana Manth                                                   | Jülicher<br>Ub. Harnac<br>VIII S. 612,                                                  | 200     | matture      |
| Deuteus, papit                                                 |                                                                                         | 291     | Maffuet      |
| mares 1. Joas 180                                              | VIII 6. 612, •.                                                                         |         | Matamoros    |
| Marefius                                                       | (Alex. Schweizer †)                                                                     |         | Materialism  |
|                                                                | S. D. van Been .                                                                        | 298     | Maternus     |
| Margaretha, d. h.                                              | f. d. A. Rothelfer.                                                                     |         | Matha, Jean  |
| die vierzehn.                                                  |                                                                                         |         | Mathefins    |
|                                                                | Mana Manan Mana                                                                         |         | Ratrifel, ma |
| Margaretha von Oi                                              | Benet Mount                                                                             | 000     |              |
|                                                                | Bonet=Maury                                                                             | 299     | pflege Bd    |
| Wargarita                                                      | Reudeder †                                                                              | 304     | S. 35, 48, 1 |
| Marheineke                                                     | G. Frank                                                                                | 304     | Mattathias   |
| Maria, Mutter b. S.                                            | Bonet=Maury<br>Reudeder †<br>G. Frant<br>Bödler<br>Bb I S. 248.1 ff.<br>Garl Nurger     | 309     | S. 464, 41   |
| Maria v. Mareda 1                                              | 99h T 65, 248 . IF                                                                      |         | Matthäus d.  |
| Maria Magdalena                                                | Korl Hurser                                                                             | 336     | Matthäus A   |
| areasing aringoutentu                                          | ente Outget i i                                                                         | 550     |              |
| Maria von Balenc                                               | lenne j. 200 111                                                                        |         | S. 51, 39    |
| S. 471, se ff.                                                 |                                                                                         |         | Matthäus B   |
| Mariana<br>Marianer<br>Marianische Kongre                      | Bödler                                                                                  | 337     | S. 254, 10.  |
| Marianer                                                       | Äödler                                                                                  | 339     | Matthäus P   |
| Marianiiche Ronare                                             | notionen f. 986 III                                                                     |         | Matthias     |
| G 439 - 440 -                                                  | n. oben S. 329, 47 ff.                                                                  |         | Matthyszoon  |
| 0. 433, 7 - 440, 88                                            | 1. boen © 325, 11.                                                                      |         |              |
| Marienfeste f. Mari                                            |                                                                                         |         | täufer.      |
| Warienpjalier 1. 200                                           | aria oben S. 318, 40.                                                                   |         | Matutin f.   |
| Marinus 1.                                                     | p. Böhmer                                                                               | 340     | S. 394, 29   |
| Marinus II.                                                    | H. Böhmer                                                                               | 340     | Maulbeerfeig |
| Marinus I.<br>Marinus II.<br>Marius, Bifcof<br>Marius Mercator | Émil Cali                                                                               | 341     | 985 VI S     |
| Marius Mercator                                                | (M.S. Bagenmann +)                                                                      |         | Maulbronn    |
|                                                                |                                                                                         | 342     |              |
| Maning Distant S                                               | W. Milliger                                                                             | 044     | Maulhranna   |
| Marius Bictor f. L                                             | Cibi.                                                                                   |         | Maulbronner  |
| Marlorat                                                       | Theodor Schott †                                                                        |         | A. Kontori   |
|                                                                | (Hubert †)                                                                              | 344     | Maulbronner  |
| Marnix                                                         | (Theodor Schott +)                                                                      |         | Maultier bei |
| 2                                                              | S. D. van Been .                                                                        | 347     |              |
| Maroniten                                                      | (E. Roediger +)                                                                         |         | Mauriner     |
| Dutomici                                                       |                                                                                         | 255     | 2/untility   |
|                                                                | R. Reßler                                                                               | 355     | <b>m</b>     |
| Marot                                                          | Choisy                                                                                  | 364     | Mauritius    |
| Marjay                                                         | hegler                                                                                  | 365     | Maurus       |
| Marfilius v. Padua                                             | Sander                                                                                  | 368     | Mayentius f  |
| Martene                                                        | (Albrecht Bogel +)                                                                      |         | S. 682, 11   |
|                                                                | Franz Görres .                                                                          | 371     | Mazentius, J |
| Martenlan                                                      | D. B. Madjen                                                                            | 373     |              |
| Martensen                                                      | At ()                                                                                   |         | Mazimianus,  |
| Martianay                                                      | G. Laubmann                                                                             | 379     | Diokletian   |
| Martin I., Papft                                               | R. Böpffel †                                                                            |         | Mazimianiste |
|                                                                | (G. Krüger)                                                                             | 380     | 966 IV S.    |
| Real-Encullovähie fi                                           | ir Theologie und Rirche.                                                                | 8. A.   | XII.         |
|                                                                |                                                                                         |         |              |

ifel : Berfaffer : Seite : u. III. f. Marinus I. u. II. 340 f. ., Papft R. Böpffel † (Carl Mirbt) B. Beß . 381 **Bap**ít 382 Bracara R. Seeberg (Bagenmann +) . John Biénot . . Carl A. Bernoulli 385 anib 388 Tours 389 Bargas f. BdIV S. 124, 22-40. J., f. Unitarier. 391 Iten . H. Achelis . 8 392 ium f. Acta martyrum Bb I 1 ff. Bijchof von Maiphertat Eb. Reftle . . 392 . Eb. Reftle . Tatrit 393 herm. L. Strad . 393 egeb. Gewichte bei ben hebraern Benzinger . . 399 . f. Semipelagianismus. John Biénot . . G. Laubmann . . 411 412 Frit Fliedner † M. Heinze 413 • 414 ทหลี Hauð . 424 n de s. den A. Trinitarier. Georg Loeiche . atricularii j. d. A. Armens 425II S. 93, ss, Rapitel Bd X Rirchenbücher Bb X G. 354 ff. f. Hasmonäer Bb VII 1 ff. . Apostel Ab. Jülicher 428 Baffi f. Kapuziner Bb X flastares f. Blastares Bb III Barið S. Böhmer . 439 . 441 Haud . . . . n J. f. Münfter, Biederb. A. Brevier Bb III ff. genbaum f. Fruchtbäume 5. 304, 17. 2. 304, 17. Bagenmann † (Eb. Reftle) . . er Formel f. S. 444, 40 u. d. rdienformel Bd X S. 740, 40 ff. er Gefpräch f. S. 442, 43 ff. 441 i den Hebräern Benzinger 445 (F. Schmidt †) Bödler 446 G. Uhlhorn D. + 452 C.Schmidt+(Haud) 456 f. d. A. Diofletian Bd IV ff. Johann j. d. A. Theopaschiten. DR. Aurel. Bal. f. b. A. 3, 93b IV S. 678, 28 ff. en f. d. A. Donatismus . 795, 52 ff. 52

817

| Artifel :             | Berfaffer :             | Selte : | Artifel :                       | Berfaffer :          | Geite:      |
|-----------------------|-------------------------|---------|---------------------------------|----------------------|-------------|
| Mariminus. Daia       | f. d. A. Diokletian     |         | Reletius Syrigos                | Bh. Deper            | 563         |
| 98b IV S. 682,1       |                         |         | Relito                          | Erwin Breuichen .    |             |
| Maximinus Thrax       | G. Uhlhorn +            | 456     | Relius                          | Franz Balogh         | 567         |
| Razimus Ronfeffor     |                         |         | Melville                        | Rubolf Buddenfieg    |             |
|                       | (R. Seeberg)            | 457     | Renahem                         | St. Rittel           |             |
| Razimus Margunia      |                         | 470     | Menaion                         | (Bag +) \$6. Deyer   | 574         |
| Razimus v. Turin      | (Möller +)              |         | Menander                        | G. Uhlhorn +         | 574         |
| •                     | R. Schmib               | 471     | Meni                            | Bolf Baudiffin .     | 575         |
| May                   | Erwin Breuschen .       | 471     | Reniu <b>s</b><br>Renten        | G. Rawerau           | 577         |
| Mayer                 | Carl Bertheau .         | 474     | Menten                          | E. F. Karl Müller    | 581         |
| Maynovth=College      |                         | 477     | Renno Simons                    | D. S. Cramer .       | 586         |
| Mazzeben f. Malfte    | ine oben S. 130.        |         | Rennoniten                      | D. S. Cramer .       | 594         |
| Mechithar             | (Petermann †)           |         | Menologion f. d. A              | . Acta mart. 336 I   |             |
|                       | <b>R. Refler</b>        | 477     | S. 146, s.                      |                      |             |
| Mechthild v. Hadeb    |                         |         | Mensch                          | Bödler               | 616         |
|                       | S. M. Deutsch           | 482     | Menschensohn f. d. 9            | . Chriftologie Bd IV |             |
| Mechthild v. Magdl    | burg                    |         | G. 8, # ff.                     |                      |             |
| -                     | S. M. Deutsch .         | 483     | Menses papales                  |                      | 629         |
| Medlenburg            | Dr. Heinr. Behm         | 484     | Menper, Balthafar, I            |                      |             |
|                       | (Klippel +) Bödler      | 488     | Menger, Balth., II.             | Erwin Preuschen .    | 635         |
| Medien                | Alfred Jeremias .       | 489     | Renger, Balth , III.            |                      |             |
| Redler                | D. Albrecht.            | 492     | Renper, Balth., IV.             |                      | 636         |
| Meer, chernes f. T    |                         | 107     | Mercator f. d. A.               | Marius Mercator      |             |
| Deer, rotes           | Guthe                   | 497     | oben S. 342.                    | 6                    |             |
| Meer, totes f. Pald   |                         | F01     | Meriba j. d. A. Re              |                      |             |
|                       | Güder + (Egli) .        | 501     | Merici f. b. A. Urf             | ulinerinnen.         |             |
| Meier                 | Georg Rietschel .       | 503     | Meritum f. b. A. &              | serolenji.           |             |
| Mejer                 | G. Uhlhorn +            | 504.    | Rerfert Maria f. d.             |                      |             |
| Reile                 | Benzinger               | 506     | 85 V S. 314, 11                 |                      | 697         |
| 80 I C. 296, 13 f     | Albert von Riga         |         | Merle d'Aubigné                 | Duchemin             | 637<br>643  |
| Reinhold              | . Th. Meinhold          | 507     | Merodach<br>Rerodach=Baladan I. | Alfred Jeremias .    | 645         |
|                       | Einsiedeln Bb V         | 501     | Perfeburg                       | Haud.                |             |
| <b>6</b> . 274, 18.   |                         |         | Rerswin Rulmann                 |                      |             |
| Meinwert              | (Jul. Beizfäder †)      |         | Rerula                          | S. D. van Been .     |             |
|                       | Dr. phil. Fr. Görres    | 510     | Rera                            | J. Merg              | 651         |
| Meisn <b>er</b>       | A. Tholud + (Haud)      | 511     | Rejainschrift                   | Fr. Buhl             | 654         |
| Reißen                | Haud                    | 512     | Refech f. Boltertafe            | 1<br>1               |             |
| Relanchthon           | (†Landerer u. +Serr=    |         | Resopotamien                    | Alfred Jeremias .    | <b>6</b> 57 |
|                       | linger) Kirn            | 513     | Mejrob                          | (Betermann +)        |             |
| Relanctbonijce S      | cule f. Philippisten.   |         |                                 | R. Refiler           | 659         |
| Melchiades            | Abolf Harnad            | 548     | Messalianer                     | Bonwetfch            | 661         |
| Melchioriten f.       | Hoffmann Melchior       |         | Deffe, bomengefchich            |                      |             |
| 38 VIII S. 222        | 2, 11,                  |         |                                 | F. Rattenbujch .     | 664         |
| Melchisedet           | F. Buhl                 | 548     | Messe, liturgisch               | Drews                | 697         |
| Melchisedekianer f. d | ie Art. Monarchianer    |         | Meifia8                         | v. Orelli            | 723         |
|                       | mita oben S. 283, 17. · |         | Meftrezat                       | <b>C.</b> Schmidt †  | 739         |
| Melchiten             |                         | 550     | Metalle                         | Benzinger            | 739         |
| Meldenius             | Carl Bertheau           | 550     | Metaphrastes f. Sir             | non Metaphrastes.    |             |
| Reletius von Anti-    | ochien                  |         | Meth f. Stiefel Efa             |                      |             |
| <b>MA F H</b>         | Loofs .                 | 552     | Methodismus                     | Loofs                | 747         |
| Meletius von Lyko     |                         |         | -                               |                      |             |
| <b>m r i i n r</b>    | 5. Achelis              | 558     | Roptische Kirche                | 98. C. Crum          | 801         |
| Meletius Pegas        | Ph. Meyer               | 562     |                                 |                      |             |
|                       |                         |         |                                 |                      |             |

.

•

#### 9. Band.

- S. 141 B. 53 Herr Prof. S. M. Jadson in New-York macht mich barauf aufmerksam, daß ber Sas über Bower nur von der deutschen Uebersesung, nicht von dem eng= lischen Original gilt. Dort heißt es Bb X, 2 S. 5: Bor seiner Erhebung auf den päpftlichen Thron hatte er, wo nicht einen verdächtigen Umgang nit feines Bruders Bitwe, Donna Olympia Maldachini, doch wenigstens eine so übertriebene Anhänglichkeit an sie, daß er sich ganz von ihr leiten ließ. Hier dagegen (Ausg. v. Coz, Philadelphia 1843 Bd III S. 330: The new pope hade before his promotion an unlawful commerce with his brothers widow, the famous D. O. M. . . . and that commerce he not only continued after his elevation, but suffered her to govern the church etc.
- 143 " 34 lies Scudo statt Scudi. 166 " 27 " Rahlenbed statt Ka Rahlenbed statt Rahlenbed.
- 100 "21" " Indifenden pur Rugernocu.
  "305 "13. Aus den Διηγήσεις des Sinaimönches Anaftafius (vgl. F. Nau, Les récits in-éclites du moine Anastase, Paris 1902; hier franz. Ueberjezung, der griech. Text im Oriens Christianus II, 1902, 58—89) ergiebt sich, daß Johannes Klimatus um 649 gestorben ist. Nau sucht noch folgende Lebensbaten settaulegen: geboren vor 579, Mönch 599, Abt vor 639. Der Johannes abbas montis Sinze, an fürster L. zeitrichen kat. (\* 205 19) finne site Sinze, an ben Gregor I. geschrieben hat (j. 305, 18), tann aljo mit 3. Rl. nicht identisch fein.
- 536 " 40 füge bei: Cuccoli, M. A. Flaminio, Bologna 1897.
- 703 " 18 lies Sonnenwildtalb ft. Sonnenmilchtalb.
- 715 " 54 ift beizufägen: H. Rell ner, Seortologie oder das Kirchenjahr und die Heiligen-feste, Freiburg 1901 (insbes. Abt. III: Die älteren und neueren Kalendarien und Martyrologien).

## 10. Baud.

- S. 264 8. 41. Die hier angekündigte Neuausgabe der Sabbata mit Kommentar, den übrigen Schriften Reglers, bem Briefwechfel desfelben und einläßlicher Biographie ist inzwischen erschienen unter dem Titel: Joh. Reflers Sabbata mit kleineren Schriften und Briefen unter Mitwirtung von Brof. Dr. E. Egli und Brof. Dr. R. Schoch in Bürich herausgegeben vom hiftorischen Verein bes Rantons St. Gallen, St. Gallen, Fehrsche Buchhandlung 1902. 719 S. 4°. Text u. Gloffar 3. Sabbata find von Dr. Hermann Wartmann, dem Prös. des hift. Bereins u. Prof. Schoch, Kommentar, fl. Schriften, Brieswechsel u. Biographie von Part Coli von Prof. Egli.
- " 883 " 7 v. u. lies 49 ftatt 39.

## 11. Band.

- S. 427 3. 52. Kalpar Leyfer wurde nach Schmoller, Anfänge des theol. Stipendiums in Tübingen, am 13. Dez. 1541 in Tübingen instribiert und ins Stift aufgenommen; am 4. Aug. 1546 wurde er Magister, verheiratete sich am 20. Dez. 1547, wurde 23. April 1548 Prediger in Balzingen a. E., turze Zeit darauf Pfarrer in Hattenhofen, dann Katechift in Göppingen, 1550 Pfarrer in Winnenden, 1553 in Nürtingen, wo er Ende 1554 geftorben fein muß.
- " 451 " 5 lies 455, 82 ftatt 11, 29.

#### 12. Baud.

S. 3 3. 21 lies II, 11 statt XI.

- " 30 " 37 füge bei: Nach Neftle, ThLBI. 1902 S. 369 wäre Julius von Pflug der Urheber des Spruches Si Lyra non lyrasset etc. (vgl. Bindfeil-Niemeyer, krit. Ausg. der Lutherbibel 1855 Bb. 7 S. 356) bezw. feiner Anwendung auf Luther. Nehnliche Redensarten finden fich ichon früher: Nisi Lyra lyrasset, nemo Doctorum in Bibliam saltasset u. ä., vgl. Neftle in Jdrh fruger. Alls Lyrz tyrasset, hend Doctorum in Bibliam saltasset u. ä., vgl. Neftle in Jdrh 1877, übrigens auch Kirchenlezikon von Beger u. Belte, Art. Nik. v. Lyra. 58 " 21 füge bei: C. Fosset, La magie assyrienne. Étude suivie de textes magiques, transscrits, traduits et commentés. Baris 1902 (485 pp. 8 vo). 72 " 6 füge bei: Friedrich Spitta, Das Magnifilat ein Bjalm der Maria und nicht der Filicheth and der beit Artest Alternation Schutzer auf Michaeler im
- fuge dei: Friedrich Spitta, Das Ragnifikat ein Platm der Daria und nicht der Elijabeth. In den "Theol. Abhandlungen", Festgade zum 17. Mai 1902 für Hoofalppfe des Zacharias im Evangelium des Lukas, in "Theol. Tijdschrift XXX. (1896) S. 224—269. L. Conrady, Die Quelle der kanonischen Kind-heitsgeschichte Jesus" (1900) S. 18—21. H. Röstlin, Das Magnisstat Luc 1, 46—55 Lobgesang der Maria oder der Elijabeth? in Zeitschr. f. d. Reuteft. Biffenichaft. Gießen. 1902 G. 139 ff.

## 46

Э

(1 401X

- S. 132 B. 29 lies 2 Sa 18, 18 statt 1 Sa 18, 18.
- צמבת fiatt מצבת " **"** 133 " 48
- " heißt vielmehr der Turmtempel von Borsippa statt: ift vielmehr zu übersegen. 136 " 16 — " 17
- ber Turmtempel von Urut "ber Tempel der fieben Innenräume" und Urut felbft statt: Urut in bem andern Fragment.
- "139 "41 lies ertennbare ftatt ertennbaren.
- " 314 " 49 füge bei: Alb. Boncelet, Miraculorum b. Virg. Mariae, quae saec. VI-XV latine scripta sunt, index: Anal. Boll. 1902, p. 241-360 (reichhaltigstes Berzeichnis ber Titel, bezw. der Initia mittelalterlicher mariologischer Bunderberichte - zunächft 1783 nummern umfaffend, aber fpatere Fortführung in Aussicht stellend).
- 392 "34 ff. füge bei: Mb. Harnad, Der Regerlatalog des Bijchofs Maruta von Maipherlat, in: ZU, N. F. IV. 1, 1899.
  446 "18 ist einzufügen: Ulpffe Robert, Supplément à l'histoire littéraire de la Congrég. de St. Maur, Paris 1881. J. B. Sanel, Les Bénédictins de St.-Germain-des-Décide La Congrégie 1000 (1990) Prés et les Savants Lyonnais, Par. 1894, jonvie: Nécrologe des Religieux de la Congr. de St. Maur, ib. 1896.
- " 446 " 16 ift ftatt "Paris 1726, auch Brüffel 1740" zu lefen: Brüffel 1770.
- " 449 " 38 lies 1789 ftatt 1798.
- " 452 " 3 lies 1828 ftatt 1833.

7. Dezember 1902.  $\mathbf{Q}$ 

Nr. 1.

46<sup>-</sup>

71 401X

"März oder Juli 235". Streiche "ober Juli". Nach einem ber Papyrus von Fajjum: Ende März; f. Berl. Phil. Wochenschrift 1884, Nr. 50, Sp. 1891. (6b. Reftle. **"456 "4**0

- 492 " 57 lies Albrecht ftatt Atbrecht. "
- " 645 " 12 füge bei: E. Meyer, Geich. d. Altert. I S. 466; Rafpero, The Pass. of the Emp. G. 275; Rogers, Hist. of Bab. and Ass. II S. 187 f.

#### Bu dem Art. Roimeterien, Bd. X.

herr Professor D. Rit. Müller in Berlin ersucht mich, den Lefern der RE. mit= zuteilen, daß der Neudruck von Bogen 55 nicht vorgenommen wurde, weil er Uenderungen feincs Manuffripts für notwendig erachtete. Die Urfache war, daß burch ein Migverständnis zwei größere Abschnitte des Manuftripts beim Drud ausgefallen waren. Saud.

• •

.

• • •

