

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

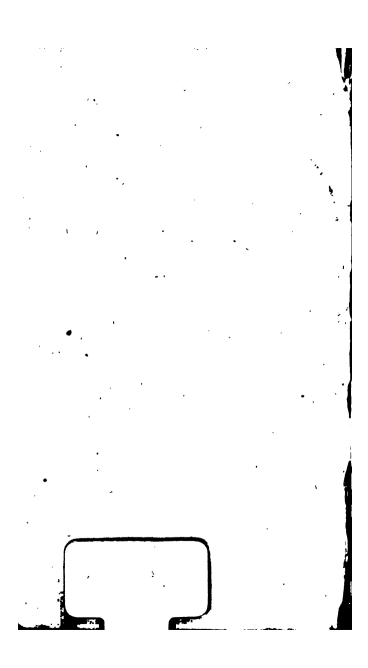
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









#### RECUEIL

DE PENSEES DIVERSES

SUR

# L'IMMATÉRIALITÉ DE L'AME,

Son Immortalité, sa Liberté, & sa Distinction d'avec le Corps.

RÉFUTATION BUE MULLEN SOL PROPERTIES MATÉRIALISME.

AVEC
UNE REPONSE AUX OBJECTIONS
DE MR. EUENTZ,
ET DE LUCRECE LE PHILOSOPHE.
PAR D. B. SINSART.

Revertatur pulvis in terram suam unde erat, & Spiritus redeat ad Deum, qui dedit illum. Eccle. 12.7.

A COLMAR,

De L'Imprimerie Roy
MDCCLVI

265. k 155

T. WAR

· :12

AISTRE LOI OPDINING LE

ALL STREET

· cold

\$ \$ ...

The state of the state of

i stocklad i i Pilotokak st

en in jour on the Assault En

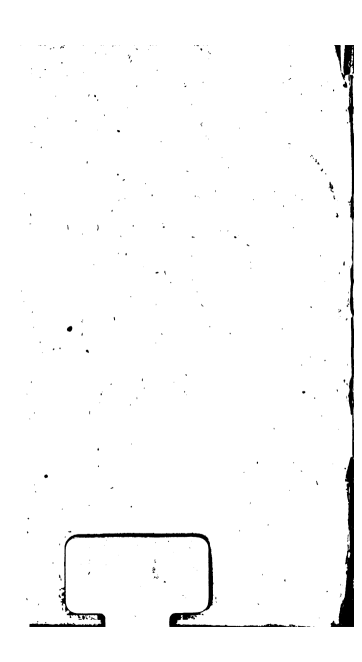
# A MONSIEUR LE BARON DE LUCE,

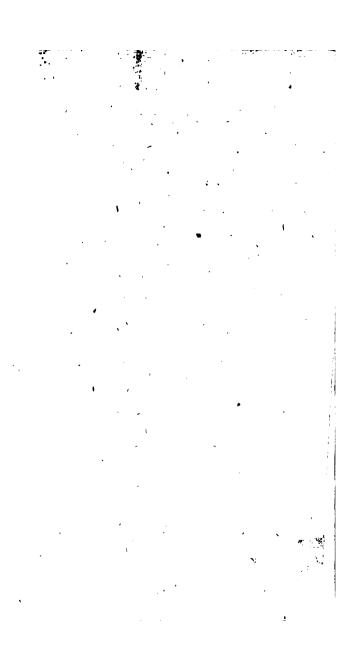
CONSEILLER DU ROI EN
SES CONSEILS,
MAISTRE DES REQUESTES
ORDINAIRE DE SON HOSTEL,
INTENDANT DE JUSTICE,
POLICE ET FINANCES
EN ALSACE.

MONSIEUR, l'étendue de vos lumiéres & la pénétration-de votre esprit, m'ont persuadé que je ne pouvois trouver personne qui sut mieux apprécier l'utilité que je me suis proposée, en travaillant à l'ouvrage que j'ai l'honneur de vous offrir. C'est l'intérêt de la Religion qui

qui a été mon unique motif; elle a toujours trouvé en vous, MONSIEUR, un protecteur zélé & puissant : cela me fait espérer que vous regarderés avec bonté ce que j'ai écrit pour sa deffense. C'est trop peu pour un génie aussi vaste que le wâtre, de procurer le bonheur d'une grande province, en y entre tenant l'abondance , en ménageant le cultivateur, & me permettant pas qu'il soit détourné de ses travaux utiles, autant que nécessaires. Non content d'être l'auteur d'un bien aussi intéressant, vous visités avec un soin infatiguable tous les endroits qui peuvent étendre les

hi branches du commerce, afia de vendre heureux le peuple confis à votre vigilance, attentiva about : c'est trop peu, disje, co qui concerne la Religion , semble Erre l'objet principal de votre attention. Je vous avoûrai, 2000 NSIEUR, que je suis sufficient touché, quand je tronve ce trait dans une aussi bolt vois que la vôtre! i'admire voire intégrité, votre prudence, dans l'administration de la justice; votre activité, en ne souffrant pas qu'on morfonde par de longs délais: mais il me semble plus admirable de faire régner la paix & la tranquilité entre les Catholiques & nos fre-





## AME, l'

Elle a des idees qu'elle n'apperçoit pas toujours distinctement. p. 37. Les proprietés du corps ne peuvent lui convenir. p. 39. 60. Elle est indivisible. p. 61. 229. Le mouvement ne peut lui convenir. p. 40. Son immatérialité se prouve par l'art d'écrire. p. 138. 139. Elle se prouve aussi par la mémoire. p. 140. િલું *[kiv*. Preuve de son unité & de sa simplicité. p. 143. & Juiv. Elle agit sur le corps, quoiquem ignore comment. p. 145. 146. 215. 221. 224. On a toujours cru qu'elle étoit diffinguée de la matière. 159. Elle eft simple, Es indivisible, p. 160. 161. Elle n'est plus immortelle si elle est matérielle. 182, 183, Son immatérialité mal-attachée par Epicure 197. Elle est libre de suivre ou de se refuser aux sensations du corps: p. "199. Les martyrs prouvent cette liberte. p. 1991 200. & son immaterialité. p. 263. La torture la prouve aussi. p. 201. Elle seule comoît & a du sentiment. P. 203. 204. Son

## AME, l'

Son unian avec le corps : en quoi elle consiste. p. 205.

Sa liberté prouvée par les causes morales. p. 216. 217.

Comment elle suit les affections du corps. .p. 225.

Elle n'est point étendue. p. 244. 245.

On ne doit pas abuser de quelques expressions des Péres contre sa spiritualité. p. 259. 260. 261.

On explique Tertullien sur cette matière. 262. 263.

On ve voit augun rapport entre l'ame 😵 ck gree. 265, 11 ...

L'autorité des anciens philosophes ne fait rien contre son immatérialité, p. 265.266.

Las bleffares recrues dans la chaleur d'un ... Compaty pranting Sa distinction d'avec le corps 270.

Quand on la supposeroit materielle, il ne seroit pas conséquent qu'elle dut être martelle, 271.

Son union avecale corps, n'empêche pas qu'elle pe hi survive. 273.

La jufice de Dieu l'éxige. 274.275.290. On ne la vout faire matérielle, que pour en conclure qu'elle prendra fin. 276. Son

)(4: . 2 277. 293.

# AME, I'

Son immatérialité a été comue de Moise, & des Patriarches. 279, 280. 281. 283, 284.

Elle pense toujours, 285. 286. 287. 288. Elle durera toujours, p. 288. 289.

Sa liberté est le principe des bonnes & manvaises actions, 291, 292.

#### ANGES.

L'opinion de quelques anciens qui les croyens corporels, ne prouve vien. p. 256.

#### BAIL E.

Réfute le matérialisme. p. 148. 193. 194.

# BERKELEY.

Nie l'éxistence des corps.

# BESTES.

Quelque sentiment qu'on suive, il ne peut nuire à l'immortalité de l'ume, 295. 299.

On n'a que des conjectures incertaines pour croire qu'elles ont une ame. 296.

Si

#### BE STES.

Si elles ont une ame, elle n'est pas de la même nature que la nôtre, 298, 300. On ne connoîs pas leur nature, 301. Elles pervent être de pures machines, 303, 304.

On choque le bon sens en leur donnant une ame pareille à la nôtre. p. 305.

On ne peut faire de comparaison entre leur ame & la nôtre. p. 306.

Elles ne communiquent point leurs pensées par la Parele: p. 307. 308. 309. 310. On na peat faire de convention avec elles. p. 310.

# ter.ger.gar.gar.ga.

Aucune de ses parties n'est mon ame, p. 48 Y A I I I

Tout corps est camposé, l'ame est unique.

Son union avec l'asprit-dépend uniquement de la volonte de Dieu. p. 91.

Je comnois un corps qui m'appartient particuliérement, p. 104.

Il se renouvelle & change, p. 106. son interieur nous est inconnu. p. 106.

Il ressent les impressions de l'une p. 109.

#### CORPS.

c'est néanmoins avec des restrictions,

Le corps n'a aucune activité. p. 3. ni fentiment p. 117. 212. 213.

Aucune de ses parties ne peut être le siège de la pensée. 154. 155. 231.

On peut douter de l'éxistence des corps.

On ne connoît pas tous ses changemens, ceux de l'ame sont apperçus, p. 157.

Sa distinction d'avec l'ame. p. 157. 158.

Il se renouvelle dans sa substance, ce qui n'arrive pas à l'ame. p. 167.168.169.

Ses parsies intimes, sa nature réelle, nons sont incommes. p. 170.

Cette ignorance n'empêche pas, qu'on ne le distingue de l'esprit, 171. 172.

Comment on peut expliquer son union avec l'ame, p. 249. Es seq.

#### CUENTZ.

L'idée de vuide renverse son système. p. 176. Sa Réfutation. p. 311.

D' A R-

## D'ARGENS, M.

Desfend la révélation. p. 183.

#### DIEU.

Il ne peut être corporel, sans admettre une infinité de Dieux, p. 67. Tout l'univers seroit Dieu, s'il étoit ma-

tériel. p. 67.

Le monvement pronve l'éxistence de Dien. P. 71.

Il ne peut être unique s'il n'est esprit. p. 72.

L'ordre de l'univers prouve l'éxistence de Dieu. p. 73. 78.

Su volonté est la cause du mouvement. p. 75.

A ne peut faire ce qui est impossible. p.83. Tout est subordonné à la velonté de Dieu. ... p. 86.

Il no paut être étendu, p. 88.

Son immensité ne nuit pas à sa simplicité. p. 94.

Sa présence se fait sentir à l'homme. p. 99. Sans Dieu rien n'est possible, p. 100.

Il est la cause du mouvement. p. 102. Il seroit courre sa sagesse de faire de la

matière un être pensant. p. 179. 180. # 1 1 / 1 m

FS-

#### ESPRIT.

On ne peut faire de convention qu'aves un esprit. p. 62. 63. Il est seul capable d'être mû par une cause morale. p. 63. Nier son immatérialité, c'est attaquer celle de Dieu. p. 95. On ne peut dire, 'sans absurdité, qu'il est divisible, p. 121. S'il étoit matériel il ne se connoîtroit po. p. 123. Pourquoi quelqu'uns l'ont crà matériel. p. 125. 126. 127.° Le peuple pense mieux sur la nature que quelques prétendus savans. p. 128. On n'en a pas une idée complette, quoi qu'on le connoisse assés. p. 133. Son existence est mieux connue que celle du corps. p. 136. Ses proprietés sont incompatibles avec la matiere. p. 150. 151. 152. 153. 191. 192. 193. On ne connoît pas assés son union avec le corps, quoique certaine. 224. On ne peut rien conclure des dénousiestions que les anciennes langues lui donneient. ne Aevon p.s. .. p. 255. Le sentiment de quelques philosophes an-

ciens,

#### ESPRIT.

croyance p. 257.

## GAMACHES, l'Abbé de

Prouve bien la distinction du corps & de Pame, p, 172. 173.

## HOMME, P

N'est point un automate, p. 137,208,210.

## LEIBNITZ.

Son fistème sur l'union de l'ame avec le

# LETTRES PHILOSO. PHIOUES.

Raisonnent peu juste sur notre ame. p. 129. & suivantes.

# LOCKE.

N erre en croyant la matière capable de penser par 13; p. 118.

On ne devoit pas relever ce sentiment.
p. 115: 195.

11

#### LOCKE.

Il cenfend mal-à-propos la sensation avec l'idée. p. 116. Réfutation de son sentiment, p. 189, 190.

#### LUCRECE.

Sa Réfutation. p. 353,

#### MATIERE.

Elle a un fond d'inertie, & ne peut se donner le mouvement. p. 44.

Il n'y a plus de vertus ni de vices si tout est matière. p. 47.

Dieu ne peut la rendre capable de penser. p. 56. 81. 83. 206. 207.

Il n'y a rien de commun entre l'esprit & la matière, p. 57. 59.

On la connoît moins que l'esprit. p. 69. Son mouvement montre une cause différente d'elle. p. 74.

Elle ne peut être éternelle. p. 80.

Elle n'est point le principe des esprits. p. 87. Quelque subtile qu'elle soit, elle ne peut penser. p. 90. & seq.

Son organization ne la rend pas capable de pensee. p. 148. 149. 227. 232.

#### MATIERE.

Si elle pensait elle seroit douée de liberté, ce qui est absurde. p. 174. 175.

Conséquences dangereuses de la matière capable de pensée, p. 181.

Aucune de ses modifications ne peut la faire penser. p. 187 188. 211. 212.

On la connoît asses pour savoir qu'elle ne peut penser. p. 163.165.166.218.220.

Son organization ne peut la rendre penfante. p. 214.

La pensée ne peut lui appartenir. p. 222. Elle n'a pas en soi le principe de son mouvement. p. 223.

Elle ne peut penser, soit en repos soit en mouvement, p. 228.

# PENSÉE.

Elle ne peut être l'attribut de la matière. p. 42, 46.

Le monvement ne peut la produire. 64.

## S'GRAVESANDE.

Réfute le matérialisme p. 185. On lui repond mal. p. 186.

SPI-

# SPINOSA.

Absurdité de son sistème. p. 98.

# ST. HYACINTHE, M. de

Ce philosophe a cru qu'on pouvoit accorder une certaine extension propre aux esprits; on le résute. p. 234. & seq. & M. de la Chambre p. 258.



## INTRODUCTION.

N ne peut nier que la philosophie n'ait eu bien des accroissemens, dans notre siècle & dans le précédent. Mais ces connoissances plus étenduës, ont - elles produit tout le bien qu'on devoit s'en promettre? si on examine les choses avec attention, il se trouvera qu'il s'en faut beaucoup. La raison seule a été prise pour la régle de tous nos jugemens: toute autre autorité n'a plus été regardée que comme une chose, qu'on pouvoit croire autant qu'elle se trouvoit conforme aux lumières naturelles. Ceci suppose que notre raison ne s'égare jamais : néan, moins les plus grands génies n'ayant

A

pu se dissimuler combien de fois l'esprit bumain s'est jetté dans des éçars, ont été contraints d'avouër que c'étoit un guide sur lequel il ne falloit

pas trop compter.

Un philosophe \* bardi autant que téméraire, s'est avisé de mestre en doute si la matière n'étoit pas susceptible de penser: il n'en a pas fallu davantage aux esprits avides nouveauté, pour prendre l'affirmative. Tout d'un coup cent voix se sont élevées, pour assurer que l'ame n'étoit qu'une matière organisée; 💸 qu'un pur esprit, étoit une chymére inconcevable. On a poussé les conséquences plus loin, Dieu lui-même, cet être infini, qui surpasse toute intelligence, n'a pu être exempt de la matérialité. Ces prétendus philosophes n'ont pas craint de blasphe-mer contre le Très-haut. Si on les en croit, tout est matériel : un esprit separé

Locke.

séparé de toute matière, est un être inconcevable, impossible, en un mot un être de raison.

· Par malbeur cette doctrine perniciense, se trouve répandue dans quantité d'écrits modernes. Elle a percé dans sous les lieux. Que n'at-elle moins de sectateurs! On a eu recours à tous les moyens possibles, pour empêcher que ce cancer ne fit du progrès, mais le mal n'est pas détruit, il avoit poussé de trop profondes racines. Des savans, qu'on ne peut assez louër, ont écrit plusieurs ouvrages admirables, où ils mettent l'erreur en poudre: mais ces traités disfus ne sont guère qu'à la portée de ceux qui ont un certain savoir peu commun. Combien de gens seduits par ces nouvoelles opinions, ne sont pas en état de sentir la force des preuves, trop métaphisiques pour eux, & qui supposent des connois-sances que n'ons pas la plûpart des A 2

bommes. Cela m'a fait concevoir que ce seroit être utile à la religion, si on ramassoit dans un petit ouvrage, les preuves les plus claires de la saine doctrine & les plus à la portée de tout le monde; c'est ce que j'ai tâché de faire ici, pour combattre le matérialisme, & pour détruire les objections qu'il nous op-

pose.

Je ne demande qu'une chose de tout lecteur équitable; c'est de péser les preuves que je lui mettrai sous les yeux, & d'en faire la comparaison avec celles que les matérialistes produisent. On appercevra du côté que nous desfendons, outre le consentement de tous les grands hommes pendant dixsept siècles, & l'autorité de la révélation, des preuves fortes & lumineuses; de l'autre part une doctrine qui n'est appuiée que sur un doute sans sondement, des objections soibles & plei-

nës d'équivoques & d'obscurité. J'ai lu avec attention ce qu'on a produit de plus spécieux pour combattre l'imnatérialité de l'ame, sans avoir pu rencontrer une seule preuve positive. On demandra comment il a pu arriver qu'une dostrine aussi mal fondée ait gagné tant de sectateurs. Si ce n'étoit qu'une pure spéculation, il n'y auroit pas eu un seul bomme qui eut voulu en entendre parler: mais le matérialisme sert à endormir les coupables dans une fausse sécurité, en ôtant toute crainte de l'avenir; voilà ce qui lui a attiré tant de partisans. n'est pas un sentiment adopté par conviction, le déréglement d'un cœur vicieux 👉 corrompu est ce qui bui a gagné tant de gens.

Le

THE RESERVE OF The state of the . malité nes was is ---: The state of the 3570 .. आस्त्रः व्याप्ट و عُذِنسَةِ war one

de se laisser séduire par le matérialisme, plus entrainés par le cœur que par la raison; mais malgré tous les efforts qu'ils ont faits pour luidonner quelque vraisemblance, ils n'ont pu aller plus loin que Cuentz, ni trouver quelque couleur dont il ne se soit servi. Cet auteur renversé, entraine par sa chute tous eux qui pensent comme lui. On spère qu'on en sera persuadé, quand m aura lu les raisons sur lesquelles de appuié le sentiment conforme à le révélation.

Tout lecteur n'apperceura peuttre pas le venin caché dans le maérialisme; il ne sera pas inutile de découvrir. Dès qu'on est persualé que notre ame n'est qu'une matière disposée d'une certaine façon, on ne peut se refuser à cette conséquence si directe: le corps périt par la mort, il cesse d'être un corps anitament, pour se dissoudre en différentes, A 4 parties.

Le bazard me fit rencontrer, it y a quelque tems un ouvrage en 4. volumes, ou l'auteur (a) a ramaf. sé tout ce qu'il a trouvé de plus s'éduisant pour prouver la matérialité des esprits. Après en avoir extrait tout ce qui m'a paru en mériter lapeine ; jai été surpris que des raisonnemens aussi minces aient pu faire, quelque impression sur un bomme qui. a du savoir & beaucoup de lecture. J'ai cru devoir réfuter ses objections, qui sont tout ce qu'on a pu ramas. ser de plus spécieux. Il n'a pas fallu grand peine pour cela; ce sont des principes dont la fausseté se ma nifeste avec un peu d'attention, on des conjectures sans fondement, qu'il suffit de nier pour les détruire. De très-grands génies ont eu le malbeur

<sup>(</sup>a) C'est un nommé Cuentz, qui après avoir été Magistrat de St. Gall en Suisse, s'étoit retiré à Neuschatel, où il sit imprimer son ouvrage, auquel il avoit longtems travaillé.

de se laisser séduire par le matérialisme, plus entrainés par le cœur que par la raison; mais malgré tous les esforts qu'ils ont faits pour lui donner quelque vraisemblance, ils, n'ont pu aller plus loin que Cuentz, ni trouver quelque couleur dont il ne se soit servi. Cet auteur renversé, entraine par sa chute tous ceux qui pensent comme lui. On espère qu'on en sera persuadé, quand en aura lu les raisons sur lesquelles est appuié le sentiment consorme à la révélation.

Tout lecteur n'apperceura peutêtre pas le venin caché dans le matérialisme : il ne sera pas inutile de le découvrir. Dès qu'on est persuadé que notre ame n'est qu'une matière disposée d'une certaine façon, on ne peut se resuser à cette conséquence si directe: le corps périt par la mort, il cesse d'être un corps animé, pour se dissoudre en dissérentes, À 4 parties, parties, ce n'est plus un corps bamain: il doit en arriver de même
à l'ame; ses parties éparses çà de
là, ne seront plus capables de penser,
ce sera un espèce d'annéantissement.
Plus de récompenses à espérer, ni de
cbâtimens à craindre. Conséquemment on peut se livrer à toutes ses
passions, lors qu'on pourra le faire
impunément. Ce sistème détruit toute religion; il n'y a plus de mœurs;
l'bomme suit tous les desirs de son
cœur, que les plus sages payens ont
reconnu être gâté de corrompu.

Le matérialisme est donc une peste publique, que tous les gens de bien doivent combattre à outrance. En l'adoptant, il n'y a plus de sidélité entre les hommes: le mensonge, le parjure, tous les crimes deviennent permis. On peut suivre les affreuses maximes de Machiavel & d'Hobbes. Un pareil sistème se refute par sa simple exposition, quand mê-

me on n'auroit pas des raisons victorieuses pour le détruire de fond en comble. Il doit faire borreur à quiconque qui n'a pas éteint en soi les premiers principes que la raison naturelle départ à tous les bommes, & dont personne n'est privé, à moins qu'on ne les ait étouffes par une suite de crimes. Ces considerations seules suffiroient pour faire abborrer le matérialisme; mais malgré cela on croit devoir le détruire par les moyens que la raison nous fournit, contre les détours & les obscurités dans lesquelles il veut se retrancher.

Il faut convenir qu'après bien des recherches sur la nature de l'ame, tout s'est terminé à des conjectures nouvelles. Notre esprit, quelques restexions qu'il fasse sur luimème, ne pourra jamais approsondir son essence, qui est un secret caché sous un voile épais, impénétrable

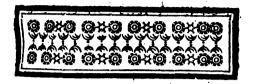
ble aux yeux de l'humanité. Austile sujet de ce livre n'est pas de forcer cette barrière mistérieuse; on a seulement eu dessein de prouver que la matérialité ne pouvoit convenir à notre ame. Nos connoissances, quoique bornées, s'étendent assés loin pour nous apprendre cette vérité. C'est uniquement ce qu'on a eu en vuë, on croira cet ouvrage de quelque utilité, si on a pu le mettre au point de prouver la pure spiritualité de l'ame.

Je ne puis me dispenser de dire ici, que j'ai tiré beaucoup de secours de deux grands philosophes, Mrs. François & de Nesle, chez qui j'ai puisé ce qu'on lira de meilleur dans cet ouvrage. Comme je ne me suis proposé que l'utilité de mon lecteur, je n'ai pas fait difficulté d'emprunter quelque fois les expressions de ces deux écrivains célébres, crainte d'altérer la force & la beauté de leurs pen-

pensées, si je les avois dépouillées des graces qu'elles ont dans l'original . 👉 dont on ne peut guère changen les termes, qu'en leur faisant perdre de leur mérite. C'est, à mon Jens, une sotte vanité de vouloir dés euiser les biens d'autrui, pour se les approprier. Jaurois fort soubaité pouvoir écrire d'un stile suivi, mais les différentes pensées qui regardent toujours le même objet, ne m'ont pas paruës propres à ne faire qu'un même tissu. Je me suis dono déterminé à les séparer sans liaison. Cette méthode, qui est authorisée par de grands écrivains, m'a paru la plus commode, parce que le lecteur se repose vu il lui plait.

On retrouvera le même raisonnement, la même preuve dans le courrant de l'ouvrage. Il est des esprits qui ne sont pas frappés d'une vérité qu'on ne leur montre que sous un certain jour, ils se rendroient si en la leur présentoit sous une autre exposition; c'est ce qui fait qu'on n'a pas craint de se répéter, pour se mettre plus à portée des différens caractères. Une nouvelle tournure de proposer la même chose, la rend plus proportionée aux différens esprits, c'est ce qui a déterminé à ne pas craindre ces répétitions. Au reste elles ont reparu le moins qu'il a été possible. Il est bien difficile de traiter un sujet unique, sur lequel on a beaucoup de choses à dire, sans tomber dans l'inconvénient de se répéter.





## PENSÉES DIVERSES SUR L'AME HUMAINE ET SUR LE MATERIALISME.

## L'Ame.

R

ne peut mieux nous conduire à la connoissance de notre ame, que de réfléchir attenti-

vement sur les proprietés que nous en connoissons: par-là on pourra découvrir si elle peut être matérielle, ou s'il répugne à sa nature d'être un corps quel-conque. Je connois très - certainement que cet être qui pen-

fe en moi, sent fon existence. & qu'il ne peut la confondre avec aucun autre être. donc que j'existe & que je suis un tel être: je connois par conséquent mon individualité. on doit me prouver l'existence d'un être quelconque, ce n'est pas moi. En conféquence de certaines impressions que je recois, l'être qui pense en moi, trouve son existence actuelle agréable ou pénible. Le chaud excellif me fait mal & me cause de la douleur : une chaleur douce & tempéré me fait plaisir & m'affecte agréablement. puis douter que ces imprellions ne soient réelles, ni quelles ne me soient propres. perceptions de plusieurs choses: ces idées ou réprésentations, font mes façons d'être, ainsi que la douleur & le plaisir que ie ressens. 2. Je 2. Je me fuis trouvé quelque fois comme absorbé dans un sentiment d'inertie & d'engourdissement, sans éprouver aucune impression distincte, réduit au pur sentiment de mon existence. Je ne puis produire en moi ni la douleur, ni le plaisir, ni même mes connois-Péprouve en moi un attrait vif pour mon bien-être, & de l'aversion pour tout ce qui me cause de la peine. Je trouve donc en moi de l'activité. De-là mon ame connoit qu'elle a le ponvoir de se modifier par les defirs, par l'aversion. Tout acte de ma volonté vient de moi; c'est un effet dont je suis la cause. Je sens que les modalités que je me donne, font contingentes en moi : je puis desirer les richesses ou les dignités, fans que le fond de mon . mon être courre risque d'être détruit, si mes desirs se portoient vers d'autres objets. Je tire de-là les notions de possibilité, de pouvoir faire ou ne pas faire. Notion de liberté.

3. Je me sens porté invinciblement vers le bien en général: je ne puis aimer le mal comme mal. Mais pour ce qui est de chaque bien particulier, je n'éprouve point cette pente invincible; je sens au contraire que je suis le maître de me porter à l'un ou à l'autre, ce que j'éprouve à chaque instant. Idée claire de la liberté dont joüit ma volonté. elle d'où proviendroit la différence, qu'on vient de marquer, entre l'attrait du bien en général, & de chaque bien en particulier? Les impressions qui me viennent d'une cause étrangére

gére, sont contingentes; je sens qu'il m'est impossible de ne pas les ressentir : celles qui me sont desagréables sont en moi malgré moi; je ne puis me procurer par le feul desir les modalités qui me plairoient. De-là. la notion de nécessité; notion de dépendance d'une volonté toute-puissante für moi. Je puis éprouver tout à la fois plusieurs de ces modalités. Je jouis du plaisir de la vue d'un objet riant, j'éprouve l'agréable sensation d'un mêt exquis, mon oreille est frappée d'une lymphonie flatteuse. C'est moi c'est le même être qui éprouve ces sensations en même tems. tion de substance, & de façons d'être; d'une unité de la subitance & de plusieurs modalités. Je ne trouve point en moi plulieurs personnes, selon le nombre de perceptions, de sensations

tions que j'éprouve à la fois. Celui qui a eu le plaisir de la vuë, du goût & de l'oüie, n'est qu'une seule & même personne, c'est moi.

4. Je sens en moi une faculté que j'appelle mémoire, qui me réprésente une bonne partie de toutes les modalités que j'ai ressenties; le bien, le mal, depuis que je me connois, quantité de faits que j'ai vûs ou lûs &c. Au travers de toutes ces choses, je reconnois toujours un fond d'étre invariable. Le même qui aimoit à courir à l'âge de 10. ans, est celui qui chérit le repos & la tranquillité à co. ans passés. Le même qui étoit malade il y a un certain tems, se fouvient aujourd'hui de cet état De-là je tire la notion de la durée de l'individu. tion de la succession de différentes

rentes manières d'être successia vement dans le même fujet; & enfin notion de substance, ou du même être permanent. J'ai quelque puissance sur ma mémoire: mais elle n'est point un effet de ma volonté. C'est un trésor qui me vient d'une cause étrangère. Je sens l'action de la cause qui me modifie, & j'ai le sentiment intime que mes modifications ne viennent pas de moi. Le plaisir, la douleur, &c. font des choses que je n'éprouve pas nécessairement; le principe qui me les fait ressentir est donc libre. Sa volonté agit immédiatement sur moi : il connoît ma fubstance, puis qu'il sait comment il faut agir pour l'affecter de telle & telle façon; il a donc fur elle une puissance absoluë. Je n'ai pas cette puissance, puisque je ne

fuis pas le maître d'agir fur aucune substance, par un acte de

ma volonté.

5. Aucun être ne peut pénétrer mes pensées, néanmoins je sens la présence intime d'un œil qui voit tout au dedans de moi. c'est lui qui me modifie: il est donc un être excellent, & à la puissance duquel il n'y a point de bornes, c'est le Tout-puisfant. Tout être qui existe, a nécessairement une façon d'être, car s'il n'étoit pas d'une certaine maniére, il n'existeroit pas. Ce n'est pas moi qui me donne mes modifications, je dépend donc d'une cause qui me modifie. De-là je tire la notion d'un créateur, & celle de ma dépendance, & l'obligation de l'honorer comme mon bienfaiteur. auquel je dois l'être & tout ce que je trouve de bon en moi-TI

Il est vrai que par ma liberté je puis me donner certaines modifications, mais cette liberté est aussi un don du créateur.

6. Toute perception est singulière; mais fachant que le Tout-puissant a pu produire une infinité d'êtres semblables moi, cette confidération rend universelle la notion qué j'ai de moi - même. Elle devient idée, & comprend toutes les ames possibles. Ceci doit être appliqué à tous les objets que nous connoissons. L'ame sent faculté de raisonner, de comparer les idées, d'affirmer, de nier de douter. Aucune sensation n'en est le principe, ni les objets extérieurs: Cette faculté s'éxerce indépendamment d'eux. Tout homme qui se considérera attentivement, verra que tout ce qu'on vient

de dire se trouve en lui; & qui est précisément l'ame humaine. 7. L'ame n'a pas le pouvoir de douter de son existence propre, mais elle peut douter de l'existence des corps. la distingue de toute substance corporelle. Quelques sophes ont écrit que l'ame tiroit la connoissance de son existence. des sensations qu'elle recevoit des objets extérieurs : l'ame fe trouve quelque dans un état où toutes les sensations sont suspenduës, qui est comme une espèce d'inertie, sans qu'elle cesse de sentir son Tel étoit l'état de existence. ce prêtre de Calame lors qu'absorbé en lui-même, il étoit in-

fensible à la brulure, ou aux piqures qu'on faisoit sur son C'est de St.

que nous apprenons ce fait sin-

gulier.

Augustin

8. Nos

R. Nos fensations ne font que des modifications de l'ame. Je puis en avoir plufieurs en même tems. l'entens un concert, je regarde un tableau, mon goût est flatté par une liqueur agréable: laquelle de ces trois senfations apprent-elle à mon ame fon existence individuelle? La quelle me fait connoître c'est moi-même qui entend. qui voit & qui savoure? Le son ne peut m'apprendre que c'est la même personne qui voit une peinture, & qui goûte liqueur flatteuse. Comment trois modifications si différentes m'annonceroient - elles l'unité de ma personne, si je ne la connoissois d'ailleurs? froid, je me chauffe: à la sen-Sation du froid succéde celle de la chaleur; comment la sensation de la chaleur m'apprentelle B 4 ŗ,

elle que je suis le même qui avoit froid il y a peu? Les sensations se succédent, comment saurai-je par leur moyen, que je suis la même personne qui ait ressenti le froid rigoureux

de 1709?

9. Peut-on tirer de nos senfations les notions de volonté, de nôtre liberté, le pouvoir d'affirmer, de nier, de douter? Est-ce que la vuë d'un verre de vin, me fait connoître que je peux le boire ou le laiffer? La sensation ne me fait pas connoître ce pouvoir, quoi confiste ma liberté. vois des corps qui m'affectent; je puis douter de leur existence, puis que dans un songe, j'ai eu de pareilles sensations, quoique les corps que je croyois voir n'éxistassent point. Le pouvoir de douter de leur existence ne m'est

m'est donc pas connu par les sensations. Je sens que je puis exister sans telle ou telle modalité qui m'affecte: je connois par-là qu'elle est contingente: je puis exister sans elle. Il y a donc en moi un fond d'être qui n'est pas contingent pour moi, sans lequel je n'existerois pas. Comment des modalités pouroient - elles produire en nous ces deux connoissances? La même cause ne produit pas deux essets opposés dans le même sujet.

ro. Le fentiment, la réfléxion, l'expérience intérieure, font les moyens que nous avons de découvrir la nature de l'ame; comme nous nous servons des sens pour examiner celle des corps. Ceux qui croyent que les secours que nous avons dans la recherche des facultés de B s l'ame.

l'ame, font plus foibles & plus incertains que ceux qui nous guident dans les observations sensibles, se trompent beaucoup. La différence est toute à l'avantage des premiers. Mille causes peuvent déranger l'action des sens, & des instrumens matériels; au lieu que le sentiment interne, est fixe & invariable. C'est ce qui a fait soûtenir à Descartes, qu'il est plus aisé de connoître l'esprit humain que le corps.

conclure que notre ame n'a rien de commun avec les corps, puis qu'en fentant sa substance individuelle, elle n'entrevoit dans ce sens intime de son existence, aucuns traits des dimensions, ni aucune propriété de la matière. On se recrie sur l'ignorance où nous sommes de la nature

ture de notre ame; mais connoît-on mieux celle des corps? De qui font connus les corps vivans, finon des anatomistes, qui doivent leurs connoissances à l'étude qu'ils ont faite, de ceux qu'ils ont dissequés? Presque tous les hommes ignorent comment est construit leur propre corps. Savent-ils quels refsorts il faut faire jouer pour mouvoir leurs bras? comment un arbre croit? & ainsi reste. On ne connoit guére que la superficie, & pour ainsi dire l'écorce des corps. Quant à leur essence, on ne la connoît pas avec certitude. **Descartes** avoit cru qu'elle confistoit dans l'étenduë; grand nombre de Philosophes ont combattu ce sentiment, en faisant voir que le vuide étoit étendu. Il faut donc conclure de ceci qu'on ne connoît

connoît que les propriétés des êtres. On doit encore avouër que l'on connoit au moins autant de propriétés de l'ame, qu'on en connoit du corps; & qu'il faut convenir que l'ame nous est mieux connuë que le corps. Il semble que la premiére chose que nous connoissons du corps. c'est son étenduë; mais ce n'est pas la premiére notion ni son essence: car tout au contraire l'étendue présupose les idées de l'unité, de la multitude, des parties. & de la continuité: idées dans lesquelles l'étendue doit être résoluë.

12. L'ame peut être affectée par les cinq sens, & en même tems penser, délibérer, & ensuite vouloir. Ce ne sont pas sept êtres différens en moi, qui soient chacun le sujet de chacune de ces modifications; c'est

un

un seul & même être. C'est moi qui voit, qui entend, &c. en un mot un être unique, individuel.

13. L'ame sent son existence & les variétés de son existence. Elle fait qu'elle est susceptible de félicité & de misére, sans y appercevoir de bornes. L'ame est capable de connoître les êtres qui existent & ceux qui font possibles: elle peut ajoûter à ses connoissances toujours en augmentant, sans en voir la fin. L'ame sent en elle un amour invincible pour le bonheur: elle est libre de choisir entre les biens particuliers. L'ame a le pouvoir de remuer ses membres, & par ce moyen elle modifie les autres corps qui l'en-Vironnent. L'ame apperçoit qu'elle se ressouvient du passé, qu'elle se rappelle une infinité de

de faits. Que faut-il de plus pour connoître un être, que toutes les connoissances que l'ame a de soi & de ses propropriétés? Qu'on rassemble tout ce que nous savons, touchant la matière, il sera facile de montrer que nous connoissons plus de propriétés de l'esprit que du corps, ou même de tout être créé quelconque.

14. Mais, direz-vous, qu'estce qu'une substance spirituelle? Il seroit plus aisé de dire qu'elle n'est pas, que d'assigner précisément ce qu'elle est elle-même. C'est neanmoins beaucoup la connoître, que d'être assuré qu'elle est toute différente de la substance matérielle, parce qu'elle a des propriétés incompatibles avec les Ainst elle n'est point corps. solide, puisque la solidité est oppolée oofée à la fenfibilité & à l'activité ; elle n'est pas pésante, puis qu'elle n'est pas solide; elle n'a point de figure déterminée, qui *l*uppose de la solidité; par la même raison elle n'est pas visible, parce qu'il faut de la folidité pour réfléchir la lumière : enfin elle n'est point dure. parce que la dureté est opposée à la sensibilité, & que d'ailleurs elle suppose la solidité. La substance spirituelle est simple, senfible & active: elle a en ellemême le principe de son action, & constitue un être qui a le pouvoir de sentir, de résléchir, de juger, de vouloir & d'agir; propriétés entiérement opposées à celles de la matiére.

15. Il faut distinguer soigneusement ce qui se passe en nous, quand nous formons un jugement. Je ressens deux impressions

fions différentes, comme d'un froid aigu. & d'une chaleur douce; je juge que la premiére m'est peinible & l'autre agréable. Ceci nous conduit à pouvoir connoître si l'ame est matiére ou esprit. Je ne puis concevoir la matière sans parties : ce n'est donc pas un être matériel qui forme mes jugemens. l'éprouve une impression unique & très-simple dans mon ame : si elle est matérielle, il faut que cette impression soit reçue dans une partie indivisible: car fi elle étoit recuë dans plusieurs parties, ce ne seroit plus une fensation unique, mais multipliée autant de fois qu'il y auroit de parties qui l'auroient recuë. Mais il n'y a point de parties indivisibles; toute matiére quelconque est composée de parties, sans quoi elle ne **feroit**  feroit pas étendue, ce qui répugne à sa principale propriété. L'extension n'est composée que de parties qui sont jointes les unes aux autres.

16. Que si vous supposés qu'un être composé de parties peut prononcer sur tout le sentiment, ou sur plusieurs sentimens reçus à la fois, vous ne pensés ainsi que faute de réfléxion; car si chaque partie ju-geoit de ce qu'elle sent, de ce qu'elle apperçoit, c'est - à dire d'une partie du sentiment, d'une partie de l'idée, il n'y auroit point de jugement total; ce n'est pas ainsi que notre ame pense. Subtilisés la matière tant que vous voudrés, elle sera toujours composée & divisible sans fin. Pour développer ce qu'on vient de dire, imaginons un quarré qui se présente à mes veux:

18. La plûpart des hommes distinguent l'ame du corps, par un sentiment naturel; c'en est assés pour prouver la spiritualité de ce qui pense en nous. Si tout étoit matière, d'où l'ame entiérement matérielle, auroit-elle tiré l'idée d'un esprit? Comment un être matériel nous auroit-il donné la connoissance d'un pur esprit, qui exclut toute matérialité? Une image ne peut réprésenter que ce qu'elle contient en soi; conséquemment ce qui est étendu ne peut donner l'idée du non-étendu. noir ne peut réprésenter le blanc. ni en faire naitre l'idée. Toute idée a une cause: qu'on dise donc d'où vient l'idée de l'être immatériel, s'il n'existe rien qui ne soit matiére?

19. Quelqu'uns se sont efforcés de prouver que la pensée

n'est pas essentielle à l'ame, parce qu'on est quelque fois dans un certain état où l'on ne pense à rien. Ceci n'est qu'une équivoque: pour l'ame, exister c'est penser, comme penser c'est exister. Que veut-on dire par cette expression, je ne pense à rien? Rien autre chose, sinon qu'on ne fait pas attention à ses pensées. Il arrive de même qu'avec les yeux ouverts on ne remarque pas ce qui est devant soi, parce qu'on est distrait; quoi qu'il soit certain que les objets se peignent dans les yeux, & qu'on les voye véritablement, mais sans y faire assés d'attention. Un homme plongé dans une profonde méditation, ne s'appercevra pas du son d'une cloche, quoique le bruit ait certainement affecté son oreille. Il a oüi le son, mais il n'y étoit  $C_3$ pas

pas asses attentif, & ne s'en est point apperçu. C'est ainsi qu'il nous passe bien des idées dans l'esprit, qui nous affectent si foiblement faute d'attention, qu'il nous semble ne les avoir jamais euës.

20. C'est une erreur sensible de ne pas reconnoître un principe intelligent différent de la matière, dans tout ce qui est fait avec art. Si l'ame est matérielle, on ne doit concevoir en elle que les proprietés de la matiére, c'est-à-dire le mouvement, le repos, l'étenduë &c. Car lui attribuer des qualités dont nous n'avons aucune notion, c'est une chose absurde. Nous ne devons parler de la matiére, si on raisonne ment, que relativement que nous en connoissons. prononçant que notre ame n'est que

que matière, il faut conféquemment ne lui attribuer que les proprietés de la matière; l'extention, le mouvement &c.

21. J'ai fous les yeux une montre à répétition; je veux favoir comment elle a été faite. quelle est sa cause. Puis-je croire que c'est le seul mouvement de la matière, sans lui assigner d'autre principe? Mais si tout l'art & l'industrie que je découvre dans cette machine, a pu n'être que l'effet du mouvement, sans admettre de principe intelligent distingué de la matière, je demande pourquoi les divers mouvemens qui existent dans le feu, l'air, la terre &c. ne produisent point de montres à répétition? Car il n'y auroit rien de surprenant, en suivant les principes du matérialisme, si les montres croissojent dans la terre C 4 comme

mouvement de la matière pourroit produire des hommes, des animaux, comme de mauvais philosophes l'ont pensé. Rien de semblable n'a paru: il faut donc en conclure que tout ce qui montre de l'art, ne peut être que l'effet d'un être intelligent, distingué de la matière.

est susceptible de mouvement, pourquoi la pensée ne pourroitelle lui convenir aussi? J'ai de l'eau dans une bouteille, je l'agite: qu'en arrive-t-il? Les parties de la liqueur changent de place. Est-il quelqu'un asses imbécille pour croire que cette liqueur pense, parce que je l'ai mise en agitation? Ajoutés que tout mouvement est successif & demande du tems; la pensée au contraire naît dans l'instant, elle

elle ne demande point de tems pour se faire sentir: c'est donc autre chose que le mouvement. Dans tous nos raisonnemens. nous comparons deux idées, pour prononcer fur leur rapport; comme quand je compare un quarré avec un cercle, je dis que ce sont deux figures différentes. Observés que mon' ame voit en même tems le rapport ou la disconvenance des obiets: c'est un acte très-simple. Mais si la matiére pensoit, comme elle a différentes parties. ces trois idées d'un raisonnement l'eroient dans trois de ces parties, distinguées & séparées entre-elles, ce qui ne peut s'accorder avec la simplicité & l'unité de nos jugemens.

23. Ce qu'on vient de dire de la comparaison des idées, peut 8'appliquer à tous les sens. Si

s la

la matière a du sentiment, comment comparera-t-elle les fons, par exemple? Le son qui se fera sentir à une partie de l'ame, sera différent de celui qui affectera la partie voisine, qui ignorera si ce ton est grave ou aigu: il ne pourra donc v avoir de comparaison entre ces deux tons: on ne pourra dire si l'accord est bon ou mauvais. Mais n'est pas ainsi que notre ame juge des sons. Nous sentons d'une seule impression, si un accord est parfait, ou faux. Nous jugeons par un acte trèsfimple, fi la modulation est dans le mineur, ou le majeur. qui juge en nous n'est donc pas un être composé de parties. Cette opération ne peut convenir qu'à un être simple & immatériel.

24. Si on vouloit agir de bonne

bonne foi, rien ne seroit plus aisé que de se convaincre de la spiritualité de notre ame. Ou'on examine notre liberté. cela fuffit pour une preuve aussi ·lumineuse qu'on peut la desirer. Tout homme porte en foi un fentiment vif & dont il ne peut douter, qu'il peut vouloir une chose ou une autre. On peut violenter mon corps à faire telle ou telle action malgré moi : mais rien ne peut forcer ma volonté; je fuis parfaitement le maître de ses penchans. Cette liberté, est une proprieté enssentielle de notre ame, qui ne peut appartenir à la matiére, & conséquemment l'ame ne peut être matérielle.

25. Tout corps a un fond d'inertie, ou une incapacité à fe mouvoir de foi-même; s'il n'est choqué par d'autres corps, il restera restera dans un éternel repos. Ceci est fondé sur une expérience continuelle, qui n'a point d'exception. Qui a jamais vû un corps sortir de son repos. sans avoir été mis en mouvement par quelqu'autre? De-là il est aisé d'appercevoir que si l'ame étoit matérielle, elle ne pourroit se refuser à l'immession que les corps feroient sur elle: Sa détermination viendroit du dehors, elle n'en seroit pas la maîtresse. Mais nous éprouvons le contraire à chaque instant. où nous faisons usage de notre liberté. Je sens que je ne me détermine qu'à ce que je veux ; c'est dans moi que la liberté réside : je n'ai jamais éprouvé qu'un agent extérieur ait donné à ma volonté une détermination contraire à ce que je voulois. On ne peut contester cette vérité.

vérité, qui est sentie de tous les hommes. Rien ne nous est mieux connu que notre indisférence, pour choisir tel ou tel parti. Que je demande à l'homme le plus grossier, pourquoi il se détermine à vouloir une chose plutôt qu'une autre: il me répondra sans hésiter, c'est que je le veux, cela me plait. Sa réponse est juste, on ne peut en donner de meilleure.

26. Mais, dira-t-on, qui peut concevoir un être fans étenduë? Je vous répond que tous les efforts de votre imagination ne vous réprésenteront jamais une pensée sous aucune figure. Estaïés de donner de la longueur, de la largeur à un desir, à un vouloir. Concevés, si vous le pouvés, de combien de pieds, de pouces, un raisonnement est plus long qu'un autre. Cela prouve

prouve l'absurdité de croire la penfée matérielle. Conclués: donc qu'un esprit est un être d'un ordre différent des corps ; avec lesquels il n'a rien de commun. Il n'est rien dont vous soyés aussi sûr que de l'existence de votre esprit. La pensée étant immatérielle, elle ne peut être une proprieté, ni une modification de la matière : elle appartient donc à une substance immatérielle, qui existe à Ce n'est qu'une suite maniére. des préjugés de l'enfance, où les corps feuls nous affectoient. qui nous ont induits à ne reconnoître que des êtres maté-Il faut rentrer au dedans de soi-même, pour se convaincre que ce qui pense en nous ne peut être corporel.

27. Si l'ame est matérielle, qu'est-ce qui cause le jeu de

cette

cette machine? Est-ce un ressort? Est-ce une certaine ondulation d'un fluide? Si l'homme est bien persuadé qu'il n'est que matière, rien ne lui doit plus paroître criminel ni vicieux: tout ne sera pour lui que l'effet des loix du mouvement: or quelque degrés de vitesse, quelques directions droites. courbes ou circonflexes, font-elles le crime? Tout cela n'est-il pas une suite nécessaire de la communication du mouvement? Rien n'est criminel dans un effet naturel & nécessaire.

28. Supposons que nous puisfions nous persuader que les hommes sont des machines; nous ne croirions pas leur devoir plus de fidélité qu'à une montre: la machine iroit comme elle seroit montée, quelqu'engagement qu'on eut pris avec avec un de nos amis. L'horloger a eu intention que la
montre qu'il a faite allât bien:
Si elle se dérange, on ne s'en
prend pas à elle; elle va certainement comme elle doit aller,
même quand elle va mal.

29. Je sens intimement que mon ame est un être, tel que je ne puis le confondre avec aucun autre; or dans tout notre corps, même dans la tête, il n'y a aucune partie dont ie sente l'existence de façon qu'elle me paroisse un être tel, distingué de tout autre. Il n'y a donc aucune partie de mon corps qui foit mon ame; elle n'est donc corporelle en aucune façon. Qu'on cherche telle partie du cerveau qu'on voudra, on n'en trouvera aucune, où on reconnoîtra cet être numérique qui se sent exister, qui réunit

en-

les propriétés de sentir, de concevoir & d'être libre. sentons notre état de bon sens, nous percevons nos sensations, nos penfées, nos volontés: mais nous ne percevons point telle ou telle disposition, cette harmonie de notre cerveau, quand nous sommes de sens rassis: il est donc vrai qu'une telle telle disposition de notre cerveau, n'est point la cause de nos fonctions spirituelles: notre ame est donc autre chose que le physic de notre corps.

30. Tout corps est composé; l'ame est un être unique. Je vois un tableau tout entier, j'entens au même instant une symphonie; je sens par-là que mon ame est un être simple. Si elle étoit matérielle, les rayons de la lumière qui me font voir l'objet, se peindroient en différens

endroits de l'ame, & ne lui feroient appercevoir que différens points du tableau; mais elle le voit tout entier. Faites peindre une tête sur toile, chaque partie de cette tête n'occupera que quelques fils de la toile, parce qu'elle est matérielle & étenduë : aucuns de ces fils couverts de couleurs, ne réprésentera toute la tête, mais une partie seulement. Mon ame au contraire voit la tête entière au même instant, ce qui ne peut venir que de sa simplicité. elle étoit matérielle, elle n'appercevroit que diverses parties du tableau, qui répondroient aux parties de l'ame qui en seroient affectées.

31. On peut appliquer ce raifonnement aux différens accords de musique, que l'ame sent au même moment. Les différen-

tes

tes parties de l'air modifié par la voix, affectent différentes parties de l'oreille, dont l'une entend un feul fon; l'ame au contraire perçoit tous les accords à la fois; preuve de sa fimplicité & de son immatérialité.

32. Quelques modernes ont prétendu que l'on ne connoît pas les substances, & qu'ainsi on ne pouvoit affurer si notre ame étoit matérielle ou Ceci est une équivoque: veuton dire que tout ce qui est dans une Tubstance ne nous est pas connu: cela est vrai. nous connoissons quand grand nombre de propriétés, qui nous font distinguer une chose de toute autre, fans jamais la confondre; si on prétend que ce n'est point là connoître, on se trompe visiblement. Sans cela on pourroit dire qu'on ne connoît pas un ami avec qui on vit journellement, parce que nous ne connoissons pas toutes les parties internes de son corps. Il est certain que nous connoissons beaucoup de propriétés de notre ame, ce qui nous met en droit de dire que nous la connoissons. On a déja fait l'énumeration de ces propriétés.

33. Baile dans ses nouvelles de la République des Lettres, rapporte ce raisonnement de l'abbé Dangeau, qu'on vât abréger, parce qu'on en a déja vû qui lui ressemble. Je me chausse la main, cela me fait plaisir: en même tems on m'approche une orange du nés, son odeur me fait encore plaisir, & je peux dire lequel des deux plaisirs m'affecte le plus agréablement. On me montre un beau

beau tableau, i'entens une belle voix, je mange un bon morceau. & cela dans le même in-**Stant**: ie compare ces plaisirs que je ressens à la fois. & je juge de celui que je préférerois autres. Ce qui sent donc en moi n'a point de parties, car s'il avoit plusieurs parties, l'une fentiroit la chaleur, pendant que l'autre sentiroit l'odeur. Il faut donc conclure que l'ame qui est le principe de nos sentimens, est un être simple. Si elle est fimple, elle est indivisible & immatérielle par conféquent.

34. Ne dites pas que chaque partie de l'ame reçoit ce que toutes les autres reçoivent. Car dans cette supposition, si votre ame avoit deux parties, il y auroit en vous deux choses qui sentiroient, qui jugeroient, sans qu'il vous en arrivât plus d'avantage

vantage que s'il n'y en avoit qu'une: d'où il s'ensuit que l'une des deux seroit entière. ment inutile: outre qu'un être qui peut réunir ensemble deux plaifirs, on un plaifir & une douleur, deux jugemens, doit nécessairement être simple & indi-Voici ce que Baile pense de ce raisonnement: On peut dire fans hyperbole, que c'est une démonstration aussi assurée que celles de Géométrie. critique se connoissoit certainement en bons raisonnemens. & lui qui se plaisoit plus à détruire qu'à édifier, n'étoit pas homme à se contenter d'une preuve qui auroit été équivoque.

35. Je sens d'une façon qui ne laisse aucun lieu au doute, que ce qui pense en moi, est le même être qui existoit il y a 20. ans, 30. ans: la mémoire

me

me rappelle toutes mes actions passées. Le mouvement est successif & dans un changement continuel. mon ame est un être fixe & permanent; il n'est donc pas possible que le mouvement soit le principe des pensées que j'ai eues, & que j'ai continuellement. Un corps n'agit sur un autre que par impulsion, & tous les mouvemens quelconques n'ont point d'autre cause: mais notre ame est mue par le pallé, par l'avenir, par des chi-Notre ame est donc une puissance différente du corps: puis que celui-ci n'est iamais mis en mouvement que par une cause actuellement existante. Je prie qu'on pése bien ce raisonnement.

36. Les matérialistes nous disent qu'il faut être bien hardi, pour contester à Dieu la puis-D 4 fance sance de rendre la matière capable de penser. Mais je leur demande, s'il ne faut pas une plus grande hardiesse pour ofer dire, qu'il n'eut pas été aussi facile à Dieu de créer une ame telle que nous la concevons? Oui décidera cette question? Nous avons mille preuves pour notre sentiment, tandis que l'autre n'est appuié que sur des coniectures frivoles. Oue Dieu puisse ou qu'il ne puisse pas faire penser la matière, il est touiours certain qu'une matiére qui penseroit, n'auroit rien de commun avec notre ame, qui est une unité simple. Vouloir donc que la matiére puisse devenir un esprit humain, c'est prétendre qu'elle pourroit être indivisible, & l'annéantir par conféquent.

37. Nous n'avons qu'un moyen pour juger de la nature des

des êtres: c'est de consulter nos idées. Mais comment nous réprésentent-elles un être pensant? Il s'offre comme simple, sentant sa propre existence, capable de plaisir, de douleur, de comparer ses idées, de juger, de délibérer, de choisir à son gré &c. La matière au contraire n'est conçuë que comme un être étendu, divisible, &c. Or qu'appercoit-on de commun entre ces deux êtres? Comment donc peut-on vouloir qu'on les regarde comme un même chose, tandis qu'ils ont des qualités diamétralement opposées? Les Matérialistes ne vous produifent que de foibles conjectures: nous leur opposons des raisons folides, & plus que tout cela la révélation, sous laquelle plié des génies bien fupérieurs à tous ces prétendus esprits forts. D5

La révélation a tout décidé : qu'on ait flotté dans l'incertitude avant sa lumière, je n'en suis pas surpris: mais ce qui m'étonne, c'est qu'on ose opposer des raisonnemens sutiles, contre la plus grande certitude

possible.

38. D'où vient que si peu de gens connoissent la nature de leur ame? C'est que nous fommes continuellement occupés de nos fenfations. répand hors de soi-même, on ne veut que sentir & iamais penser. Il faut avouër que les passions offusquent la lumiére qui devroit nous guider: nialgré cela elle luit encore assés, pour ceux qui veulent y faire atten-En se recuëillant & en rentrant dans notre intérieur. on apperçoit d'abord qu'être & penser est une vérité la plus claire

claire que nous connoissions. Cette vérité est indépendante de nos sens, de notre imagination, & de toutes nos autres facultés. L'existence de notre corps & des autres objets extérieurs, n'est pas d'une égale cer-Notre ame, notre sens titude. intérieur, n'a rien de semblable à la nature des organes exté-La fensation excitée rieurs. dans notre ame par le son, ne ressemble pas à ce trémoussement que le son produit dans l'air. Ce font nos oreilles qui ont une convenance avec cette matiére agitée, parce qu'en effet elles sont de la même nature que cette matiére elle-même. La sensation que nous éprouvons, n'a rien de commun ni rien de semblable avec ce qui l'occasionne. Ceci montre que notre ame est d'une nature différente de la matiére.

39. Quand on réfléchit fur son ame, elle ne nous offre qu'une forme très-simple; cette forme est la pensée, qui ne présente rien de divisible, rien d'étendu, rien de matériel. Conséquemment le sujet de cette forme, notre ame, est indivisible, immatériel: tous les corps au contraire ont une ou plusieurs formes, chacune de ces formes est divisible, étenduë, variable, &c. & toutes sont relatives aux organes, avec lesquels nous les appercevons.

40. Si le sens intérieur, ou l'ame de l'homme, étoit matériel, il devroit être plus intelligent à proportion que ses organes seroient plus parfaits: c'est néanmoins ce qu'on ne remarque pas. Les personnes qui ont les sens obtus, la vuë courte, l'oreille dure, l'odorat émoussé

ou insensible, n'ont pas moins d'esprit que ceux qui ont les organes les mieux conformés. Ceci prouve que l'homme a un principe en soi bien supérieur à tous les sens extérieurs, & que ce sens intérieur est différent de tout ce qui est matériel en nous. Il faut donc que cet être soit une substance spirituelle, dont l'essence & l'action n'a rien de commun avec la matière.

41. L'ame de l'homme ne peut se diviser. Qu'on lui coupe un ou plusieurs membres, l'esprit reste entier, & n'est point diminué. L'ame est donc indivisible. Elle n'est donc qu'un point sans extension, ou ce n'est pas un corps, qui est esfentiellement divisible: mais un point matématique est inétendu, c'est une chose qui n'existe pas dans la nature; conséquemment

ment notre ame n'est pas un être matériel.

42. Quand j'entend mononcer ce mot DIEU, je concois qu'on parle de l'être infini: se trouve présent un Allemand. qui ne sait pas le françois; il ne se forme aucune idée du mot qu'il a entendu comme moi. Cette différence ne vient pas de l'organe, car son oreille a été frappée du même son & de la même matiére que la mienne: Ce n'est donc pas du côté du corps qu'on peut trouver cette différence, mais du côté de l'ame. Les paroles font des signes de convention; on m'a averti de l'idée qu'on joignit à ce mot, DIEU; en conséquence quand je l'entend, j'y joins la même idée que celle qu'avoient ceux dont j'ai appris ma langue. On est donc convenu de

de la fignification des mots, mais on ne peut faire aucune convention avec ce qui est matériel; il faut donc rapporter cette convention à un être spirituel; c'est-à-dire à l'esprit.

43. Si les ames étoient matérielles, il faudroit pour faire concevoir ma pensée à un autre, que la matière dont mon ame est composée remuât la matière de l'ame de celui auquel je parle, ou auquel j'écris; car les corps n'agissent les uns sur les autres que par l'attouchement immé-Or il est très-absurde de dire qu'en écrivant à mon ami qui est aux Indes Orientales. mon ame agisse sur la sienne par un contact immédiat; Que la nouvelle dont je lui fais part foit bonne ou mauvaile, les caractéres sont précisément les mêmes; qu'on m'explique comment ment ma lettre produit en lui de la joïe, ou de la tristesse. Celui qui ne voit pas que la matière n'est pas la véritable cause de cet esset, & qu'il faut pour l'expliquer avoir recours à un être immatériel, est certainement un homme dont l'esprit est bien

peu pénétrant.

44. En supposant que notre ame est matérielle. sa nature confistera dans un certain arrangement de plusieurs parties très-Subtiles, leur mouvement & leur agitation produira la pensée. Conséquemment la vérité des premiers principes, de ces propositions que nul homme sensé ne contredit, ne subsistera que dans un certain arrangement des parcelles dont l'ame est compo-Qu'il arrive que ces petites parties viennent à se mouvoir dans un sens contraire, il réful\_

réfultera que nos notions seront opposées à celles que nous avions. Les premiers principes feront renversés. Nous refuserons de croire ce qui nous paroissoit évident, avant le changement arrivé dans la disposition des parties. Hier je voyois clairement que le tout étoit plus grand qu'une de ses parties: aujourd'hui je verrai le contraire. parce que les parties de mon ame auront euës un mouvement opposé à celui qu'elles avoient le jour précédent. Il. n'y aura plus rien de certain, chés les hommes; toutes les connoissances seront en contradiction: plus de sciences, plus d'axiomes auxquels on ne peut se refuser. Ces conséquences manifestement absurdes, qui naisient de la matérialité de l'ame. montrent la fausseté de ce sentiment. E

## Dieu.

1. T A Philosophie ne s'est pas borné à vouloir perfuader la matérialité de l'ame, elle a porté l'extravagance jusqu'à prétendre dépouiller Dieu de sa parfaite spiritualité, & le rendre matériel comme le reste des êtres. Il ne sera pas difficile de renverser ce dogme insensé, il fuffira de nous rappeller les connoissances que nous avons de cet être infini. Il est évident que lors qu'on admet que Dieu est une Tubstance corporelle, il s'en suit qu'il est composé de parties, car tout ce qui est corps, a des parties: il s'en suit encore qu'il est divisible, parce que tout ce qui a des parties peut être divise; il s'en suit enfin qu'il est divisible à l'infini. OIL noît point de terme dans la division qu'on peut faire d'une matière quelconque. Quelle foule de Dieux ne doit-on pas admettre, dès qu'on suppose Dieu matériel? Il faut qu'il y ait autant de Dieux dissérens, qu'il y a de parties distinguées les unes des autres. Ce seroit ne pas savoir ce qu'on dit, si on soûtenoit qu'un tout divin est composé de parties non divines.

2. Le Matérialiste qui ne connoît point de substance immatérielle, est contraint de faire un
Dieu corporel. Dieu par son
infinité est présent en tout lieu;
il faudra donc dire que Dieu est
l'Univers entier. Tout ce qui
éxiste sera Dieu. Mais c'est là
le pur Spinosisme. Ce n'est pas
ici la place de résuter Spinosa;
tant de savans à l'envi ont ruiné
E 2

son système, qu'il est détruit à ne s'en jamais relever. La chute du Spinosisme prouve l'immatérialité de Dieu. Or s'il y a un seul être purement spirituel, il peut y en avoir un million. On conçoit que le Créateur qui est un pur esprit, un esprit infiniment parfait, a pû communiquer la spiritualité à quelqu'nes de ses créatures. Il n'implique donc point que nos ames soient immatérielles. On fera d'autant plus porté à le croire, que dans le plus ancien livre du monde, dans un livre qu'on a toujours regardé comme divinement inspiré, Dieu assure qu'il a créé l'homme à sa ressemblance, ce qui ne peut s'entendre que de l'esprit, puis que Dieu est totalement incorporel.

3. On dit qu'on n'a point d'idée d'un être immatériel; mais n'en

n'en connoît-on pas plusieurs propriétés, comme la penfée, la libeité, la volonté &c? Connoîton mieux l'essence de la matiére que celle de l'esprit? Cette obiection est semblable à celle d'un aveugle, qui nieroit qu'il y eut des couleurs, parce qu'il ne peut se figurer ce que c'est. Auroit-on raison de nier qu'il y eut des corps, parce que nous ignorons si l'étenduë fait leur ellence? Ceux qui admettent l'éxistence du vuide, foûtiennent que l'étendue lui convient à aussi juste titre qu'à la matiére. Sait-on ce qui est la cause de la dureté & de la cohéfion des parties? Conçoit-on mieux comment le mouvement se communique d'un corps à un autre? Voilà donc les principaux attributs de la matière, qui nous font inconnus.

4. Le mouvement nous fournit une preuve, qu'il éxiste une autre substance que la matiére; voici comment. Je vois un corps en repos, & je sai qu'il sera éternellement dans cette situation, si on ne le déplace; je conçois par-là que le corps n'a pas en soi le principe du mouvement, il lui est étranger & doit lui renir d'ailleurs : il faut donc convenir que le mouvement imprimé à la matière lui vient d'un principe qui est d'une C'est donc un autre nature. principe immatériel.

f. Pour bien concevoir la force de cette preuve, il faut recourrir au premier corps qui a été mû: n'ayant pas en soi le principe de son mouvement, il le tiroit donc d'ailleurs; ce principe n'a pû être autre chose qu'un être immatériel, toutpuissant.

puissant, qui par sa volonté a été la cause du mouvement imprimé au corps. Si on disoit que les corps ont été en mouvement de toute éternité; outre qu'on l'assureroit sans preuve, il s'en suivroit que le mouvement est essentiel à la matière, & qu'elle ne pourroit jamais être en repos; ce qui est contre l'expérience. Le mouvement est un effet, qui ne peut éxister sans cause: mais quelle est cette cause? On ne la trouve pas dans la nature du corps : il faut donc que le mouvement vienne d'un principe immatériel. Une succession infinie d'êtres dépendans, qui se seroient produits les uns les autres dans un progrès à l'infini, sans une cause première, est une contradiction manifeste: cette cause n'est donc autre que Dieu fans la volonté duquel le  $\mathbf{E}$  4 moumouvement n'auroit jamais éxisté.

6. On doit être étonné de voir des Philosophes qui ont osé dire que Dieu étoit matériel: ils n'ont pas fait usage de leur raison. Un peu de réflexion leur auroit montré que rien n'est plus absurde que la multiplicité dans la nature divine. Dieu ne peut être un à moins qu'il ne soit un pur esprit; car s'il étoit matériel, il seroit composé de parties qui exclueroient l'unité. & par cela même il ne seroit plus Dieu. C'est donc une contradiction manifeste, que d'admettre un Dieu corporel. même raifonnement prouve l'immatérialité de l'être qui pense en nous. Chaque homme peut fe convaincre par son sentiment intime, qu'il n'a qu'une ame; que ce qui pense en lui est un êtr<del>e</del>

etre unique. Mais si notre esprit étoit matériel, il seroit composé de parties; il ne seroit plus un être, mais plusieurs: ce qui est contraire à ce que nous sentons en nous-mêmes, quand nous réséchissons sur notre principé pensant. Ce sentiment si vis & si perpétuel, est une certitude, qui seule détruit tous les sophismes qu'on pourroit faire contre l'immatérialité de l'ame.

7. Il suffit d'ouvrir les yeux pour admirer l'ordre qui régne dans l'univers. Cette seule considération prouve qu'il est l'effet d'une cause toute-puissante & parfaitement intelligente. Mais cette cause doit être distinguée de la matière, qui ne peut penser; elle n'est donc pas un être intelligent, ni la cause de l'ordre admirable qu'on apperçoit dans le monde & dans E c toutes

toutes ses parties. Il y a conséquemment une substance spirituelle, à qui il faut attribuer la production de l'univers : cet esprit infini que nous nommons Dieu. auteur de toutes Spinosa erre donc machofes. nifestement, quand il enseigne qu'il n'éxiste qu'une seule substance, dont tous les êtres que nous connoissons ne sont que des modifications; il erre, disie, en voulant substituer l'univers à la place de son Créateur.

8. Le mouvement de la matière, montre une cause dissérente de cette même matière. Si vous dites que le mouvement lui est essentiel: on saissification parce qu'on peut concevoir la matière sans mouvement; il n'est donc pas de son essente. Il y a plus; c'est que quand nous

nous voyons un corps en mouvement, nous ne manquons pas d'en chercher la cause hors de ce même corps. Que je voie au contraire un corps en repos, se ne suis point tenté d'en chercher la raison, parce que je concois qu'un corps est naturellement en repos, à moins qu'une cause étrangère ne le tire de cet état. Cette saçon de penser vient du sond de la nature.

9. Tout effet a une cause; on ne peut raisonnablement assigner la cause du mouvement, qu'en la plaçant dans la volonté de l'être tout-puissant. Tout prouve l'éxistence d'un être intelligent distingué de la matière; ce n'étoit pas assés de la mettre en mouvement, il falloit y mettre de l'ordre & de l'arrangement, pour faire le monde tel qu'il est. Rien n'est plus ridicule

cule d'imaginer avec Epicure que pour cela il ne falloit que le concours fortuit des atomes. La pensée de Descartes n'étoit pas plus raisonnable, quand il prétendoit que de la matiére mise en mouvement, il en résulteroit un monde semblable à celui qui éxiste. L'ordre ne peut être l'effet du hazard, qui n'est rien de réel. C'est un mot vuide de sens, qui ne doit sa naissance qu'à notre ignorance. supréme a mis des bornes à nos connoissances, nous en ayant néanmoins accordé autant qu'il est nécessaire, pour la condition où il nous a placés. Dieu en faisant l'homme n'a pas voulu en faire un ange.

premier être, on ne peut savoir ce que c'est que notre ame. Le monde est une chose où on ne

connoîtra jamais rien, amoins d'être assuré de deux vérités: il a fallu nécessairement un être qui agît, & un autre qui reçût l'action: ce qui nous montre deux natures Ces deux êtres sont diverfes. l'esprit & la matière. Si vous prétendés que la matiére eut éxisté seule, pour s'arranger dans l'ordre où nous la voyons; il auroit fallu qu'elle agisse sur elle-même, pour s'imprimer le mouvement qui a causé l'arrangement de ses parties. nous n'avons aucun éxemple qu'une matiére en repos se soit donné du mouvement. on considére la nature de la matiére, on ne voit qu'un être indifférent à recevoir toute impression quelconque. Le mouvement est accidentel à la matière : n'ayant pû se le donner, elle a dû le recevoir d'une substance active, car

car la matiére est purement passe. ve. Or cette substance active. qui a mis l'ordre dans la matiére en lui imprimant le mouvement, est la cause premiére de toutes choses; c'est Dieu, c'est un esprit, entiérement différent de la matière. Cet esprit infini a pû créer des substances spirituelles: il a pû produire des êtres actifs, auxquels il a donné le pouvoir d'agir sur une portion de matiére, telle que le corps humain; ainsi que Dieu a déplové son action sur toute la matiére; dont il a formé l'univers. L'ame par son activité est l'image de l'esprit infiniment actif, comme notre corps privé d'action par lui-même, est l'image de toute la matiére qui n'a aucune activité, mais seulement la capacité d'être muë.

11. Quelques personnes ont pré-

prétendu qu'il n'impliquoit point que la matiére fut éternelle. cela étoit, elle éxisteroit par foi-même, elle seroit indépendante. elle se connoîtroit, elle auroit de l'activité. Mais on voit au contraire qu'elle est dépendante des mouvemens qu'on lui donne; on la change comme on veut : d'un cube on en forme un autre folide. Rien ne conduit à soupçonner que la matiére se connoisse; c'est une affertion futile & fans aucun fondement. Le mouvement lui est accidentel, puis qu'on la conçoit fans lui, & que nos fens nous apprennent qu'il y a de la matiére en repos. Son éternité étant impossible, il faut donc reconnoître un louverainement puissant qui l'a créée, & qui lui a donné l'arrangement admirable qu'on apperçoit. Mais ce Créateur pour avoir

avoir disposé la matière avec tant d'intelligence doit nécessairement en avoir été infiniment doüé. Mon esprit ne s'est pas fait lui-même, il doit avoir un auteur plus parfait que lui; or je connois, je me propose des fins, je sens mon activité, &c. Donc le Créateur posséde toutes ces qualités dans un degré éminent. Puis qu'il est absurde d'accorder l'éternité à la matiére, il faut donc l'attribuer à un être différent d'elle, & ce ne peut être que l'esprit infini. On ne peut se dispenser de reconnoître un premier principe immatériel, si on raisonne juste : l'existence de ce principe m'asfure qu'il a pû donner l'être à des substances immatérielles; mais où en trouvera-t-on, excepté les esprits, auxquelles cette propriété puisse convenir? J'ai donc

donc lieu d'être assuré que mon ame n'a rien de matériel en soi, & qu'il est absurde d'attribuer la pensée à la matière.

12. Mais, dira quelqu'un, pourquoi un Dieu toutpuissant ne peut-il pas donner à la matiére la faculté de penser, ainsi qu'il l'a donnée à la substance spirituelle? La matière ne pense pas essentiellement; il faut donc que la pensée lui soit accidentelle & qu'elle lui foit ajoûtée: mais tout ce qui pense est esprit, & ne peut point être matériel. Si on pouvoit dire que la matiére pensât, ce ne pourroit être que par l'addition d'un esprit qu'on lui joindroit; & alors la matiére ne penseroit point, mais l'esprit auquel elle seroit jointe: elle resteroit toujours ce qu'elle est par sa nature, c'est-à-dire un être purement passif, sans fenti-

fentiment & fans connoillance. Dieu est sans doute toutpuissant: mais il est infiniment sage. & ne peut faire ce qui répugne à sa sagesse. S'il étoit possible que la matière pensât, il le seroit aussi que l'esprit fut étendu, eut il seroit possible des parties: qu'une pierre pensat, & qu'un esprit soit une pierre: ce qui est contre l'essence de ces deux êtres. La toutepuissance Dieu ne recoit aucune atteinte. de ce qu'il ne peut pas faire ce qui blesseroit sa sagesse. a créé deux substances très-diltinguées, l'esprit & le corps, qui ont leurs propriétés essentiellement opposées: Quelle sagesse v auroit - il à changer l'essence de ces substances. la chose étoit possible? Pourquoi d'un esprit en faire une masse de plomb, & d'une masse de plomb en

en faire un esprit? Une pareille opération seroit indigne de la sagesse divine.

13. On ne comprend pas ce qu'on dit, quand on veut que Dieu puisse rendre la matiére pensante: il faudroit pour celà qu'il lui ajoutât un être contint la pensée. Alors la matiére ne seroit pas un être penfant. elle seroit seulement jointe à un être qui pense, ainsi que cela se trouve dans l'homme, où le corps ne pense pas, mais l'esprit qui lui est joint. Ou'on ne dise pas que cette addition seroit une pure qualité, car on ne peut faire passer un mode d'un sujet dans un autre. Il est donc impossible que la matiére devienne pensante, quelque supposition gu on fasse. peut dire hardiment que Dieu me peut faire ce qui est imposfible. Ce n'est pas offenser sa toutepuissance que d'assurer qu'elle ne peut faire une montagne sans vallée, ce qui n'implique pas moins qu'un corps

pensant.

14. l'ai fouvent été surpris de la nouvelle manière de raifonner qu'ont adoptée nos philosophes modèrnes : ils prétendent tout expliquer dans la nature, par le pur méchanisme. Je prétens au contraire qu'on ne peut rien comprendre phénoménes, ni à l'ordre admirable qu'on voit dans l'univers, amoins de supposer l'éxistence d'un être souverainement parfait. Sans lui, vous êtes contraint de recourir au hazard ou une nécessité aveugle, font des êtres chymériques. Tout indique une intelligence infinie, qui s'est proposé une fin

fin dans fon ouvrage, qui brille par tout. Cette intelligence agit avec intention: elle est donc libre: tout ce qui éxiste n'est tel que par la volonté de Dieu. Ou'on ne dise donc plus que les effences font nécessaires. L'essence d'un être est d'être ce qu'il est; & il n'est tel, que parceque Dieu l'a voulu. la volonté du toutpuissant rien n'éxiste, rien n'éxistera. Rien n'est plus certain qu'il y a une cause intelligente, puisqu'elle a produit des êtres intelligens. D'où tirons - nous notre intelligence. si non d'une cause doüée d'une intelligence infinie? Un effet a-t-il des perfections qui ne sont pas dans sa cause? Celui qui a fait l'œil, ne voit-il pas? Nôtre liberté ne nous permet pas de douter que notre Créateur ne soit libre. Conféquemquemment tout ce qui arrive dans l'univers est subordonné à la cause première. fans quelle on ne peut expliquer l'ordre merveilleux qu'on y découvre. C'est donc un de prétendre que la matiére feule est la cause de tout, puis qu'elle seroit dans le néant. fl Dieu ne l'en avoit tirée. tenter d'expliquer les phénoménes de la nature par les principes des matérialistes, c'est se servir de mots inintelligibles, qui ne forment aucune idée dans l'esprit.

17. J'ai des pensées, des volontés, des sensations; d'où me viennent ces propriétés sinon de l'auteur de mon être? Mais cette cause ne peut être matérielle, puis que les corps ne sentent ni ne connoissent. La cause de nos sensations & de tos connoissances est donc un être simple, qui agit sur nous par sa volonté toutepuissante, & qui réalise tout ce qu'il veut.

16. Notre ame se connoît ellemême sans rapport à la matière; elle connoît le corps & n'en est pas connuë. Elle lui est donc supérieure. Elle éxerce sur lui son empire, en lui donnant le mouvement, en conséquence des ordres de sa volonté. Cet être limple, a le sentiment de sa Mais propre éxistence. vient-il? Il n'éxiste pas par soimême. Doit-il donc son origine à la matière? Mais comment produiroit-elle un effet qui n'a rien de commun avec elle, & qui lui est si supérieur? Un être pensant ne peut avoir pour principe qu'un être pensant. être producteur, qui est simple, ne peut rien détacher de luimême.

même. Il n'a donc produit un être pensant qu'en le faisant passer du non-être à l'être. Or pour opérer ainsi il faut une puissance infinie, & conséquemment il y a dans la nature un être infiniment puissant, auteur de tout ce qui à l'éxistence. La connoissance de notre ame nous conduit naturellement à celle de l'être toutpuissant, & infiniment parsait.

17. Comment a-t-on pû imaginer que l'être nécessaire étoit
étendu & pensant? Il faudroit
pour cela accorder la pensée au
plus petit atome; car un être
pensant ne peut être composé
d'êtres non-pensans. Si vous
dites qu'il n'y a que certaines
parties qui pensent, je demandrai quelles sont celles qui ont
cette qualité par présérence.
Ce seront sans doute, les plus
fines.

fines, les plus petites. Alors l'air, le feu, seront des êtres pensans. Mais toute la masse n'est qu'un assemblage d'une multitude de parcelles imperceptibles, qui ne deviénent sensibles que par leur union. Un bloc de marbre pensera comme la matière la plus déliée. Toute matière sera donc pensante, ce qui est absurde. Si l'être nécelfaire est matériel, il faut que vous conveniés qu'il est un être pensant: car vous ne pouvés accorder la pensée aux parties, & la refuser au tout qu'elles composent. Or l'être nécessaire, l'être par soi, ne peut être matiére, parce qu'il ne peut être limité, ainsi que l'est tout corps; il ne peut donc être qu'un esprit, qui par sa nature, n'est point limité, & qui est compatible avec toutes les plus grandes per-fections. F 5 18. Ce fections.

18. Ce ne peut être qu'un préjugé bien mal-fondé, qui a pû faire croire à quelques personnes que la matiére très-subtile avoit plus de disposition pour penser, que la plus-grossiére. Figurés-vous un cerveau extrémement plein d'atomes fins: mettés-les en mouvement. Ou'en résultera-t-il? Vous en verrés qui descendent, montent, qui se choquent, qui se brisent, mais dans tout cela découvrés - vous l'ombre d'une pensée? Une idée est bien supérieure à toutes les divisions. L'effet ne peut être plus que la cause: & conséquemment la pensée ne sera jamais produite par le mouvement d'une matière quelconque. De toute la matiére sensible il n'en est aucune qui se divise plus finement que la poudre à tirer, quand elle est

embrasée; a-t-on jamais cru qu'une mine chargée, qui ne pensoit pas, devenoit pensante après qu'on y avoit mis le feu, & que les parties de la poudre étoient devenuës extraordinairement subtiles?

19. Notre ame pense; nous ne lui connoissons point d'étenduë, ni de divisibilité. Le corps au contraire renferme ces attributs. Ce font deux êtres qui nous font connus fous deux notions oppofées: comment a-t-on pu les confondre? Ils sont unis à la vérité : mais est-ce une union volontaire? Ne doit-on pas au contraire reconnoître que cette union n'est que l'effet d'un être supérieur, qu'elle n'éxiste que parce que Dieu l'a voulu ainsi? En effet quelle autre puissance auroit pu être la cause d'une affociation aussi surprenante, que

que celle de deux substances n'ont rien de commun? On ne peut pas dire que cette union est nécessaire, puis qu'elle cesse à la mort. Ce qui doit le plus étonner c'est l'empire de l'esprit sur le corps. Vous voulés qu'il se meuve, à l'instant il obéit, s'il est dans son état naturel. L'étonnement s'augmente.si l'on fait attention que l'ame ne connoît pas les ressorts qu'il faut faire jouer pour marcher, pour étendre le Ceci démontre à tout homme qui fait penser, l'éxistence d'un être infiniment intelligent, qui a créé le corps & l'ame, les loix qu'il a voulu leur imposer. L'ame ne tire pas d'ellemême le pouvoir de remuer fon corps, puis qu'elle ne peut mouvoir par fa volonté En effet qui l'environnent. qu'ellé

qu'elle ordonne qu'un fêtu change de place, ce sera vainement. Il y a plusieurs mouvemens de son propre corps qui sont indépendans de ses ordres. Elle ne peut rien sur les mouvemens du cœur, des poûmons, ni d'autres parties intérieures. Le corps transmet l'ame des fenfations agréables ou fâcheuses, malgré elle. ne dépend pas de nous de n'être pas affectés par une bonne ou mauvaise odeur, & ainsi des autres fens. Les objets n'ont rien en eux qui ressemblent nos sensations; c'est donc à une cause supérieure qu'il faut les attribuer. Si l'ame étoit maîtrelle de fes sensations, elle n'en auroit que d'agréables; elles viennent donc d'un autre principe. Mais quel sera-t-il sinon celui qui peut tout; Dieu en un mot?

mot? Il est donc vrai qu'une considération sérieuse de l'ame & du corps, nous conduit directement au premier principe de toutes choses.

20. Mais dira-t-on, Dieu remplit tous les espaces de l'univers; comment cela se peut-il s'il n'est pas étendu? L'infini indivisible ne peut être ni comparé, ni mesuré. Il est immense, mais aussi il est esprit, & n'est dans aucun lieu à la manière des corps, qui remplissent les espaces qu'ils occupent. L'être par soi est souverainement intelligent: mais l'intelligence ne peut être une même chose avec l'étendue, ou si l'on veut, avec la matière. Ce n'est point parler dignement de Dieu, que de dire qu'il remplit l'univers, amoins qu'on n'entende par là, qu'il opére sur tout ce qui éxiste. 21.

21. Ouand on accorde que l'ame est matérielle, il est conséquent de penser que Dieu l'est aulsi; car s'il implique contradiction au'il éxiste des êtres immatériels, Dieu ne le peut être; conséquemment étant infini & présent par tout, il faut dire que tout est plein de matiére, & qu'elle est infinie actuellement. De grands philolophes penfent avoir démontré l'éxistence du vuide, tel est Newton & tant d'autres, selon lesquels le mouvement est impossible, dans l'hypothése du plein. Leibnitz dans son syitême des monades, semble dire que les corps n'ont aucune étenduë réelle, & que ce qui paroît étendu n'est qu'une apparence, causée par des êtres non-étendus, qu'il nomme monades, ou êtres simples. Ceux qui · ...

qui prétendent que tout est matière, se trouvent donc en contradiction avec des génies du premier ordre. Cuentz'n'a pas connu cette difficulté, qui renverse tous ses raisonnemens. Sa principale raison consiste dire qu'on ne conçoit rien, on ne conçoit un être étendu. matériel. Mais les Gassendistes, les Newtoniens, & avant ceuxci les disciples d'Epicure, soutiendront qu'ils conçoivent très-clairement le vuide, ou l'étenduë destituée de matiére. Les partifans des monades affureront que l'étendue réelle est une chymére, plus absurde que les qualités occultes des Péripatéticiens. Voïés Formey, cherche sur les élémens de la matière. p. 261.

22. Il est facile de montrer que l'être suprème ne peut être

ma-

matériel; conséquemment c'est un esprit: or qui empêche qu'il ne crée un être dégagé de toute matiére? Il paroît au contraire bien plus naturel qu'un esprit en produise un autre, que de produire un corps. Rien n'est plus évident que la pure spiritualité de Dieu. C'est un être infini; il seroit donc un corps infini s'il étoit matériel; mais un corps infini exclut tout autre corps; donc tout ce qui éxiste seroit Dieu, ce qui est le pur Spinosisme. Ce système absurde a été solidement ré-futé. On devient disciple de Spinosa en soûtenant la matérialité de Dieu & de l'ame, qui est une suite de cette opinion.

23. Ce n'est pas une expression outrée, que de traiter d'abfurde le sistème de Spinosa. Selon lui, Dieu est tout l'uni-

G vers,

vers, dont les modifications sont l'étendue & la pensée. cela étoit vrai, il faudroit avoüer que Dieu est en même tems heureux & misérable. homme souffre de grandes douleurs, comme il fait partie de la Divinité, elle devient souffrante dans cet homme tourmenté de la goutte. des scélérats, des blasphémateurs, ainsi qu'il y a des gens de bien; Dieu d'une part sera scélérat, blasphémateur, & de l'autre vertueux. Que voit on dans un assassin? Une partie de Dieu qui en égorge une autre. Ouelle monstrueuse contradiction! Peut-on allier un pareil fentiment avec l'idée de Dieu. telle qu'elle se trouve chès tous les hommes? On pourroit accumuler cent autres paradoxes aussi révoltans, qui sont des **fuites**  suites naturelles du Spinosisme: ce qu'on vient de dire en deux mots, suffit pour prouver que ce sistème est un tissu d'impiétés

& d'absurdités groffiéres.

24. le connois Dieu, en réfléchissant sur ce que je suis: je sens mon être avec ses modifications comme des effets. Je ne puis ignorer la présence d'un être qui m'a donné l'éxistence & les différentes modifications. Pour peu que je sois attentif, puis-je croire que je donne le mouvement à mon sang, que je fais tout ce qui est nécessaire pour remüer mon bras ou ma main? est-ce moi qui me donne un esprit pénétrant, une mémoire heureuse, une bonne lanté, un corps robuste, &c? Il faut s'aveugler volontairement pour ne pas voir que je tiens G 2 tout

Voïés dans Bayle Farticle de Spinosa.

tout cela d'une puissance étrangére, dont le pouvoir est sans bornes. Qu'on ne dise pas que ce sont de dons de la nature; car si par-là on n'entend pas Dieu, c'est une expression qui manque de sens, & qui ne signifie rien.

25. Il est certain que j'ai l'idée de bien des choses possibles: mais qu'est-ce qu'un être posfible, confidéré sans faire attention à une puissance qui le tire du néant? C'est un rien. montre est possible, mais s'il n'y avoit point d'horloger, feroit impossible d'avoir une Je conçois qu'une montre. terre comme la nôtre est possible, mais cela, est relatif à une volonté souverainement efficace, à une activité suprême. Voilà la notion de Dieu liée étroitement avec les possibles. fens fens capable à l'infini de bonheur & de félicité. Ce n'est
pas moi qui peut me donner
cet état heureux. Le bien-être,
qui m'est contingent, est donc
l'esset d'une cause libre, entiérement différente de moi: mais
quelle est-elle? Sinon celle à
qui je dois l'être, & qui seule
peut me modisser comme il lui
plait. C'est ainsi que je connois
la cause toute-puissante, & que
mon ame sent sa présence.

26. L'ignorance où mon ame le trouve des nerfs & des muscles, qu'il faut faire agir pour étendre ou racourcir mon bras. est une preuve que ce n'est pas mon ame qui cause ce mouve-Ouelle est donc cette ment. cause immédiate du mouvement, que je ne puis attribuer ni à mon ame ni à mon corps? On ne peut la trouver que dans G 3 la

La volonté efficace de l'être toutpuissant, qui en conséquence de mes desirs, fait mouvoir mon corps felon les loix qu'il a préfcrites. Mon bras foulevra un poids de 100. liv. & ne le pourra point si le fardeau pése 1000. liv. C'est que le Créateur n'a pas voulu que nos forces puissent aller au delà de certaines bornes. Si on n'a recours à cette cause première, on ne sait plus ce qu'on dit, en voulant expliquer le mouvement d'une autre facon. Mon bras jette une boule. celle-ci en rencontre une autre, qu'elle met en mouvement. Croira-t-on •qu'il fort quelque chose de mon bras pour passer dans la boule, que je tenois dans ma main; ou pensera-t-on que de cette boule il se fasse une émanation, qui passant dans l'autre, la mette en mouvement?

Ce seroit dire des choses dont on n'a nulle idée, que de l'assurer. On est donc forcé de recourir à Dieu, pour trouver la cause immédiate du mouvement : toutes les autres que nous regardons comme telles, ne sont que des causes occasionelles.

## De notre corps & de la matière.

tiére ou du corps fervira beaucoup à nous faire mieux connoître combien sa nature est différente de celle de l'ame, & combien il est impossible que la matière puisse avoir les propriétés de l'esprit. J'ai la perception habituelle de l'éxistence numérique d'un corps qui m'est G 4 propre.

propre. Ce corps m'est toujours présent ; je le distingue de tout autre: il fait partie de mon être; ce corps entre dans ce que i'appelle moi. Par cette idee je me juge le même corps. la vérité bien augmenté, de ce qu'il étoit à cinq ans, le même aujourd'hui qu'hier. Dans les ténébres, que je veuille prendre un tel doigt de ma main. ne m'y trompe jamais, & ainsi des autres parties de mon corps. Je veux chercher sur ma table Ie flambeau que je viens d'éteindre, je ne le saisis qu'en tâtonnant. Différence marquée de mon corps à tout autre, qui vient du sens intime coéxistence de mon corps avec tous les autres, qui ne me sont point unis intimement. fensations de douleur & plaisir appliquent notre ame à la

la partie qui en est affectée. & qui nous la font distinguer de toute autre. Par les yeux nous n'apercevons que la fuperficie de notre corps, mais le sens de la coéxistence de l'ame au corps, nous en fait sentir la solidité & le pénétre tout entier. L'ame sent, pour ainsi dire, d'un seul coup d'œil, de la douleur au pied que la goutte af-, flige, une douce chaleur aux mains, & elle trouve sa tête saine. La facilité avec laquelle mon corps se remuë quand je le veux, me prouve qu'il est à moi, d'une façon bien distinguée de tous les autres. Il faut convenir que le fens de la coéxistence de notre corps est obscur, puis qu'il nous fait juger que nous avons le même corps individuel dans tous les âges. Il ne nous fait pas connoître la grof-G٢ Teur

feur de notre corps, ni combien il diminuë.

2. Il est très - vraisemblable qu'il ne reste dans notre corps aucune partie de celles qui le composoient dans sa jeunesse; ce corps s'est renouvellé. a calculé combien la transpiration faisoit perdre chaque jour de notre substance, & par ce moven il est facile de connoître à peu-près, combien de fois le corps humain s'est renouvellé. La nourriture qui sert à réparer ces pertes, est une nouvelle substance qui a remplacé celle qui s'est dissipée. Supposons que notre ame soit corporelle, elle sera sujette à perdre chaque jour de sa substance, qui sera réparée par les parties les plus fubtiles du fang; alors on pourra dire qu'elle a été renouvellée cina

eing on fix fois à l'âge de 50. ans, comme il est probable que notre corps l'a été autant de fois quand il est parvenu à ce terme. Mais dans le fait, je suis le même être que j'étois dans ma jeunesse; la mémoire me réprésente des faits qui se font passés sous mes yeux à l'âge de cinq ans. Les connoif-fances que j'ai aquifes depuis 15. ans jusqu'à 20. me sont encore présentes à l'esprit. Mon ame n'a donc pas changé, c'est la même persévéramment, ce qui ne seroit pas si elle étoit matérielle.

3. Nous sentons dans notre torps un nombre indéfini de parties. Le méchanisme interieur de notre corps, le phisique des sensations, le jeu de la machine, la circulation du fang,

la digestion, &c. rien de tout cela ne nous est connu par le sens de la coéxistence de notre corps. L'intelligence, l'imagination, la mémoire, la liberté, le bien-être, dépendent de machine de mon corps, m'est si peu connu. Le cerveau est-il dérangé; plus de raisonnement, plus de liberté. fiévre nous met hors d'état de nous appliquer. Un viscére picoté d'une humeur acre, cause une violente colique. du vin suspend l'éxercice de là raison & de la liberté pour un tems; certains breuvages font perdre fans retour. Quelle place tient dans le cerveau la mémoire, qui renferme tant de choses, qui se présentent quand nous voulons? Nous ignorons tout le phisique de notre machine.

4. Nous rapportons à la tête nos pensées, nos jugemens. nos imaginations, nos fouvenirs, comme nous mettons la douleur dans tel membre. Notre corps dépend de la situation présente de l'esprit. Le chagrin nous fait dépérir; il peut être si vif, qu'il cause la mort. La joie contribuë beaucoup à la santé; fi elle devient excessive, elle peut être mortelle. Tout cela se fait involontairement. d'autres mouvemens du corps qui dépendent de notre volonté: tel est l'usage que nous faisons de nos bras, de notre langue, &c. mais il faut observer que nous ignorons naturellement l'art de diriger les parties de notre corps. Un paysan meut les membres, avec autant de facilité que le Phisicien le plus verlé dans la connoissance du corps

corps humain. Qui connoît ce qui se passe dans son cerveau, quand il écrit? Comment s'arrangent les idées, que faut-il faire pour remuer les doigts?

5. Je jouë du violon; je vois un homme qui joue bien plus légerement que moi, je voudrois imiter la vitesse de ses doigts, & je ne le puis. corps n'obéit donc aux ordres de l'ame qu'avec certaines restrictions; il ne fait pas tout ce qu'elle veut. Dans une certaine sphére il ne refuse rien. comme de mouvoir le bras & la jambe, fuppofé que la machine n'ait point d'empêchement extraordinaire. Je voudrois être gai, je voudrois me ressouvenir d'un tel mot, mon ame ne remplit pas mes desirs. Si l'ame étoit matérielle, ďoú

d'où vient qu'elle ne se prêteroit pas à mes desirs, comme mon corps lui obéit?

6. Il est bien difficile de savoir fur quel fondement on a pû s'appuier pour dire que la matière pouvoit penser. n'est pas sur les idées que l'être matériel nous offre. Ouand ie confidére les propriétés du corps, je n'v trouve aucune activité; ce qui est conforme à une expérience qui n'a jamais été démentie par aucun fait. Le corps me fait appercevoir de l'étenduë, de la pésanteur, que Newton à nommée force d'inertie, n'est qu'une négation d'activité. Mais s'il y avoit un être qui pourroit agir par lui-même, & donner à la matière des mouvemens contraires à sa nature. comme de l'élever en haut de

de la soûtenir en l'air, malgré son poids qui l'attire en bas; n'est-il pas évident qu'un être auroit des propriétés que la matiére n'auroit pas, & même des propriétés contradictoires: d'où il résulteroit que cet être feroit nécessairement d'une substance toute différente que celle du corps? Que faut-il de plus pour nous porter à croire que l'homme est un composé de deux parties, d'une ame qui n'est point matiére, & d'un corps qui n'est que matiére. Je veux marcher, je marche; je veux être dans l'inaction, j'y suis. Si moi qui veux, & qui fuis ainsi obéi, n'étoit que matiére. je ne différerois pas de mon corps; matiére comme lui, je n'aurois ni sensibilité, ni volonté, & par conséquent nulle activité, par conféquent poupouvoir d'agir en moi-même, comme je fais lorsque je réfléchis, ni de mettre quelque chose en mouvement.

7. Locke n'a furement pas médité avec attention, quand il a cru la matiére capable d'être revêtue de la faculté de penser. \* Ce philosophe reconnoît que la solidité est une idée inséparable de celle du corps. Peut - on penser que la solidité, l'impénétrabilité, la dureté, ne soient pas contradictoires à la fenfibilité. à la réfléxion, à l'activité? Estil possible qu'un être parfaitement solide puisse être sensible, puisse penser, puisse agir en soi-même, & par un acte de volonté. mettre en mouvement des corps de même nature que lui, & que leur pésanteur tenoit 211.

<sup>\*</sup>Liv. 2. ch. XIII.

auparavant immobiles. Il est évident que ce qui est essentiellement folide, est incapable d'agir par soi - même. La chute des corps ne vient que de l'incapacité de pouvoir agir. Ce n'est pas une action, c'est un mouvement nécessité qu'une force supérieure ne s'y oppose pas ; c'est un effet nécessaire de la solidité, par l'impuissance de faire autrement. Or puisque c'est un effet nécessaire & nécessité, il est donc 'contradictoire que le pouvoir d'agir autrement se trouve dans un être solide: & comme Dieu 'ne peut agir que conformément à la nature des choses, on peut dire, qu'il ne peut non plus faire penser un être dont la propriété essentielle est la solidité, que de faire une montagne sans vallée: en quoi on

ne bielle millement sa toutepuissance.

8. On auroit bien fait de ne pas relever, le doute de Locke parce qu'il n'est pas fondé. Pour être assuré que la pensée ne peut être une modification de la matiére, il n'est pas nécessaire de connoître toutes ses propriétés: il suffit de savoir que toutes les propriétés quelconques de la matière, sont matérielles, & qu'on soit assuré que la pensée n'est pas matérielle. Or je suis sûr que les modifications de la matière. connuës & inconnuës, font matérielles. C'est un principe certain que tout ce qui convient essentiellement à une substance. convient à la modification de cette substance, car la modification d'une substance, est la H 2 fubfubstance même modifiée: la rondeur de la boule est la boule ronde. Je ne suis pas moins assuré que la pensée n'est pas matérielle; car qu'elle figure à l'ordre, l'affirmation &c. En combien de parties peut-on les diviser? Ont-elles vingt ou trente dégrés de vélocité?

9. Au reste Locke est mauvais philosophe, en confondant toujours la sensation avec l'idée. La sensation m'instruit, & ne m'éclaire pas; l'idée a le privilége de m'instruire & de m'éclairer. La sensation de la chaleur, par éxemple, m'avertit de sa présence, mais n'éclaire pas mon esprit. L'idée du cercle répand la lumière dans mon esprit, je puis le définir, & en assigner les propriétés. Mais puis-je définir la sensation de cha-

chaleur, de rouge, de jeaune, &c. c'est donc une erreur grofsiére de ne pas distinguer les idées claires & lumineuses, des fensations confuses & obscures. Ce n'est pas une moindre erreur que de supposer l'ame sans avoir aucune pensée. La vie de l'esprit consiste à sentir & à penser. Un esprit sans sentiment & sans connoissance, est aussi inconcevable qu'un corps sans sigure.

o. Ce n'est pas notre corps qui voit la lumière, qui entend les sons, &c. c'est notre ame. Ce qui se passe dans les organes de nos sens, se réduit au mouvement: or le sentiment de la lumière, des sons, du plaisir, &c. n'est pas un mouvement; c'est quelque chose de spirituel, qui ne peut convenir qu'à un H 2 être

être spirituel. Le mouvement de nos organes est l'occasion de ces sentimens; parce que l'auteur de la nature le veut. La liaison entre nos organes & nos sentimens, est purement arbitraire de sa part. Il pouvoit établir d'autres causes occasionelles; & conséquemment nous pouvions être affectés d'autres sentimens, que ceux que nous éprouvons.

regardent comme un des principaux auteurs de la matérialité de l'ame, est néanmoins fort éloigné de ce sentiment, car il a dit expressément: il n'y a pas de moyen de concevoir comment la matière peut penser. Et encore: La matière qu'on la suppose mobile ou immobile, ne peut être conçue rensermer origi-

ginellement en elle, le sentiment, la perception, la connoissance. Un mot hazardé de ce philosophe a donné lieu à embrasser le système du matéria-Voici ce qu'il dit : Il est impossible de prouver par la contemplation de nos propres idées. sans la révélation, si Dieu ne peut point donner à quelque amas de matiére disposé comme il le trouve à propos, la puissance d'appercevoir & de penser. Cela n'est point impossible, s'il est vrai qu'il n'implique point qu'une molécule de matiére foit un moi, foit un individu pensant. peut tout ce qui n'implique point: mais ce n'est pas attaquer sa toutepuissance que d'assurer qu'elle ne peut produire un cercle quarré. Je dis donc hardiment que Dieu ne peut point donner à quelque amas de ma-H 4 tiére

tiére la puissance de penser. parceque c'est une contradiction dans les termes; de même que fi on disoit qu'un cercle peut être quarré. C'est ce qu'il faut montrer. Tout amas de matiére peut être divisé, ses parties peuvent être arrangées diversement, former différentes figures extérieurement. Mais en confultant cette idée, on apperçoit clairement qu'une sensation qu'une pensée, qu'une perception, ne peut être le résultat d'aucun arrangement possible : & par conséquent aucun amas de matière n'est susceptible de pensée, ni de sentiment. n'est pas nécessaire de recourrir à la révélation pour connoître cette vérité.

12. On ne peut contester que la divisibilité de la matière ne puisse puisse

puisse être poussée si loin, que nous ne pouvons y appercevoir de bornes; & rien n'empêche que Dieu ne puisse diviser une portion de matière, & de pousser cette division jusqu'au dernier terme où elle peut aller. dans un amas de matiére qu'on supposeroit doué de pensée, Dieu par la division des parties, pourroit retrancher la moitié, les trois quarts de cet être penfant. Mais ne voit-on pas qu'il est absurde de dire la moitié, le quart d'une penfée, qui étoit dans le tout; notre sens intime nous dit vivement que ce qui pense en nous est indivisible: ce ne peut être un amas de matiére. D'un amas de matiere, ou d'un corps, qui n'est autre chose qu'un amas de parties,  ${f D}$ ieu en le divifant peut en faire un million d'autres. Нς roitroit-on intelligible si on disoit que d'un esprit, ou d'un être pensant, on peut en faire un million d'autres par la division. Un homme en délire pourroitil proférer rien de plus ridicule?

13. Il est clair qu'un être ne peut penser sans avoir le sens intime de son éxistence : ceux qui veullent que la matiére puisse penser, doivent donc avoüer qu'elle auroit le sens intime de son éxistence. Supposons que l'amas de matiére dont on veut former un être penfant, soit composé de huit petits cubes, qui seront, si on veut, huit élémens indivisibles. Accordons pour un instant, que Dieu veüille donner à l'amas de ces cubes le sens intime de l'éxistence; alors je fais cette demande: ou le tout sentira son éxi∸

éxistence sans que les parties avent ce sentiment, ou les huit élémens fentiront chacun fienne, & leur composé ne sentira rien, ou le sens intime du cube sera le résultat des sens intimes des huit élémens. premiére supposition ne peut se foûtenir. Car le cube n'étant rien de plus que la somme des huit élémens, dire que le tout se sent éxister, & que les parties ne sentent point leur éxistence : c'est soûtenir que la masse se sent éxister, sans rien sentir de ce qu'elle est : c'est comme si on prétendoit qu'un tout peut éxister sans parties. La seconde supposition n'est pas plus foûtenable. Car si chacun des huit élémens sent son éxistence, il s'ensuivra que huit individus sentent chacun leur éxistence; mais le tout qu'il com-

composent ne la sentira point: ce seroit une ame privée de ce aui lui est essentiel. qui se sent éxister & qui pense en nous, sent aussi qu'il est un 'être unique; donc tout ce qui se sentira composé ne sera pas un être pensant, tel qu'est notre Si l'ame étoit matérielle. comment pourroit-elle s'imaginer qu'elle est immatérielle? N'étant point unie à une substance spirituelle, comment se peut-il qu'elle se confonde avec elle? Si une portion de matiére se sentoit éxister, pourroit-elle douter de la réalité de ses dimensions? Pourroit-elle exclure de soi-même l'étenduë & la divisibilité? C'est ainsi néanmoins que notre ame pense.

14. Mais, dira-t-on, comment est-il arrivé que quelques perfonnes

sonnes ayent cru l'ame matérielle? On ne peut en attribuer la cause qu'aux préjugés de l'en-L'anfe a toujours eu deux connoissances; le sentiment de son éxistence, & le sens intime de son union avec le corps. Elle a regardé ce tout sous un même point de vuë, en disant moi, elle unissoit deux choses très-différentes. Dans la jeunesse on n'est attentif qu'aux sensations du corps; l'ame en est si occupée qu'elle s'oublie ellemême: n'étant attentive qu'aux plaisirs qu'elle éprouve à l'occasion du corps, elle a pû penser qu'elle n'étoit autre chose que ce même corps. Pour ne pas le croire, il auroit fallu beaucoup de réfléxions dont elle n'étoit pas capable; soit à cause de la foiblesse de ses organes, soit à cause de sa trop grande vivacité, cité, qui la détournoit de réfléchir sur elle-même.

17. Tout le tems qui s'est écoulé tandis que l'ame n'étoit point capable de réfléxion, elle a contracté l'habitude d'attribuer aux différentes parties de son corps, toutes les sensations agréables ou fâcheuses qui lui arrivoient. Le commun des hommes qui ne réfléchit point, croit que son palais sent le plaifir, qu'une liqueur flatteuse cause: que c'est la main qui sent le chaud & le froid. &c. Ceci est une sage disposition du Créateur, pour obliger l'ame à veiller soigneusement à la confervation du corps & de ses membres, en fuyant tout ce qui peut leur nuire, & en récherchant tout ce qui peut leur être utile. De-là le penchant nanaturel que nous avons à ne considérer que notre corps, & à être porté à croire qu'il est tout notre être. Il faut de l'éducation pour nous apprendre que ce n'est pas le corps qui lent en nous, qu'il en est incapable: & que le sentiment réfide dans un autre être, tout différent de la matiére. employer le raisonnement pour parvenir à cette connoissance: mais combien de gens viellissent sans avoir tourné leur vuë de ce côté-là. On s'occupe bien peu de perfectionner sa raison, tous les soins se portent vers le corps. Les différens emplois auxquels nous fommes livrés, ne nous présentent que des objets corporels. De quelle autre chose 's'occupe-t-on dans le mêtier de la guerre, dans le barreau, dans le commerce, dans les soins dodomestiques, &c. Faut-il donc s'étonner qu'il y ait des matérialistes? L'ame s'oublie, elle ne voit que des sensations, &c ne les voit que dans les corps.

16. Le peuple instruit par la réligion croit l'ame spirituelle: un bel esprit pour se distinguer du vulgaire, dira hautement qu'elle est matérielle. vrai qu'il s'éloigne du commun des Chrêtiens, mais il pense comme le sauvage le plus stupide. Tous les talens qu'on cultive avec le plus de soin, ne nous portent qu'à des choses matérielles. Tout ce qui peut faire briller dans le monde. qu'un jeu continuel de sentimens relatifs aux corps. il s'étonner si presque tous les hommes ne font point d'attention à la nature de l'ame ? Elle de-

demande une étude férieuse & féche, à laquelle on ne veut pas se livrer. Les Matérialistes prétendent s'appuier de l'autorite des anciens Philosophes qui, à ce qu'ils prétendent, penfoient comme eux. Mais qui ne sait que leur peu de connois. fance de la physique les a jetté. dans des erreurs grofliéres? Qu'étoit-ce que les formes substantielles des Péripatéticiens ? Comment raisonnoient les anciens sur le feu, sur l'air, l'eau, le mouvement. &c. doctrine que celle de la Métemsycose! Presque tous croyoient l'éternité de la matiére. A quoi ' peut servir le suffrage de gens aussi peu éclairés?

nement ce que dit l'auteur des lettres philolophiques. Je suis corps,

corps, & je pense, je n'en sais pas davantage. Si je ne confulte que mes foibles lumiéres. irai-ie attribuer à une cause inconnuë, ce que je puis si aisément attribuer à la seule cause seconde que je connois un peu-Ici, tous les Philosophes de l'école m'arrêtent en argumentant & difent, il n'y a dans le corps que de l'étendue & de la solidité; il ne peut y avoir que du mouvement & de la solidité. Or du mouvement, de la figure, de l'étendue & de la folidité ne peuvent faire une pensée. Donc l'ame ne peut pas être matiére. Tout ce grand raisonnement répété tant de fois, se réduit uniquement à ceci. Je ne connois que très-peu de choses de la matiére, i'en devine imparfaitement quelques propriétés; or je ne sais point du tout si ces propriétés. ٠,

priétés peuvent être jointes à la pensée: donc parce que je ne sais rien du tout, j'assure positivement que la matière ne sauroit penser. Voilà nettement la manière de raisonner de l'école... il dit plus bas que la matière peut penser.

18. Ne feroit-il pas plus raifonnable de dire, je pense, &
j'ai un corps? On a vû que nos
connoissances sur la nature de
notre ame vont bien au de-là
des bornes que l'auteur de lettres philosophiques veut leur
donner. Nous favons encore
que la matière ne peut penser,
& c'est en conséquence des
idées que nous en avons; seul
& unique principe qui sert de
baze à tous nos jugemens.
Quand je dis qu'un cercle ne
peut être un quarré, cela n'est
I 2 certain

certain que parce que les idées que j'ai de ces deux figures, me présentent une incompatibilité entre-elles. Par la même raison, je juge que la pensée ne peut convenir à aucun corps. Si on révoque en doute ce principe, il faut renoncer à toutes les sciences, & nous livrer au pyrronisme le plus révoltant. Cet auteur n'a pû aller plus loin que de dire: peut-être que la matiére peut penser. Mais a-ton jamais pris son parti sur une matière aussi importante, fondé uniquement sur un peut-être? Pour peu qu'un homme soit raisonnable, il ne risquera pas son bonheur éternel, ne se sentant appuié que sur une possibilité aussi frivole.

n'avons pas une idée complette

de la fubstance spirituelle, mais nous la connoissons assés par ses opérations, pour favoir qu'elle ne peut être matérielle. est de même de la volonté, on la sent, on ne peut la définir Il n'y a point de miailément. lieu entre corps & esprit; ce qui n'est ni l'un ni l'autre n'éxiste pas. Il faut donc que le matépialiste dise que l'ame est corps; mais il ne prouvera jamais qu'un corps puisse avoir du sentiment & de la connoissance. La substance de l'ame est sans doute quelque chose de réel : ce n'est point un corps, c'est donc un esprit: conséquemment l'essence de l'esprit est distinguée de l'essence du corps. L'action n'est pas essentielle à la matière. elle lui vient d'ailleurs; il faut donc avouër que l'action est essentielle à l'esprit, pour qu'il Soit

foit vrai que son essence soit distinguée de celle du corps. Mais quelle peut être cette action essentielle à l'esprit, sinon le sentiment qu'il a de son éxistence, sans lequel on ne peut concevoir un être spirituel.

20. Les matérialistes ne sont pas tous d'une même espéce; il v en a qui forcés par l'évidence, sont obligés de reconnoître une cause premiére intelligente, & dont la puissance est fans bornes, c'est-à-dire le même Dieu que nous adorons. Il est aisé de voir qu'en admettant un principe spirituel, cause de tout ce qui éxiste, on n'a aucune difficulté à montrer qu'il y a deux sortes de substances, la spirituelle & la matérielle. est conséquent de dire que notre ame

ame est spirituelle, & s'ils n'en conviennent pas, c'est faute de Lavoir raisonner. Ouant aux autres qui n'admettent pour premiére cause qu'une matiére aveugle, fans connoissance, il est facile de prouver qu'un principe privé de connoissance, ne peut avoir produit des êtres qui connoissent, tels que nous. ne peut avoir plus de perfections L'homme conque sa cause. noît son éxistence, comment elt-il produit par un principe qui ne connoît rien? C'est insulter la raison que d'oser soutenir un paradoxe aussi absurde: aussi ne l'avance-t-on qu'en employant le terme de hazard, mot qui ne signifie rien.

21. La difficulté de concevoir ce que s'est qu'un pur esprit, est ce qui a donné naissance au matéria-

térialisme. Mais les partisans de cette opinion ont-ils une idée bien claire d'une machine. qui pense, qui se connoît, qui a inventé d'autres machines mérveilleuses, qui a découvert tant de secrets dans la nature. en un mot, qui a tiré de son fond tous les arts? Il me paroît qu'ils ont bien de la force. d'esprit, s'ils peuvent concevoir une chose aussi difficile. vû des auteurs entreprendre de prouver qu'aucun corps n'éxiste, mais on n'en connoît point qui aïent nié l'éxistence d'un être qui sait invinciblement qu'il est. Il faut donc que l'éxistence de l'esprit soit plus connuë que celle du corps, puisqu'on n'a jamais formé de doute sur celle de cette premiére substance, & contraire on en a eu sur celle de la feconde.

- 22. L'homme, si on en croit le nouveau systéme, est un composé de deux machines, l'une tres-deliée, c'est l'ame; l'autre plus grossière, c'est le corps. Ces deux machines ne différent que par l'organization plus ou moins délicate; sans être néanmoins autre chose que de la pure matière. Un homme a la gangréne au bras, pour conserver l'union entre les deux parties dont il est composé, se fait couper ce bras avec de grandes douleurs. Je demande de quel droit la petite machine fait couper un membre de la grande? D'où a-t-elle cette autorité? N'est-il pas plus naturel de penfer qu'une grande machine devroit dominer fur une petite, ainsi que nous voyons les grands corps, avoir la supériorité sur ceux qui sont moindres. Ις grand grand chagrin réduit un homme au désespoir; il se donné la mort. La petite machine détruit la grande, mais encore une fois sur quoi est fondé ce pouvoir? Pourquoi le corps n'auroit-il pas le droit de détruire l'esprit? La grande machine devroit n'être pas moins puissante que la petite. On ne peut rien répondre de raisonnable à cette question, qui ne présente aucune difficulté quand on suit le sentiment ordinaire. L'esprit est actif, le corps ne l'est pas: voilà la solution.

23. Un peu de réfléxion sur la manière de peindre nos pensées par le moyen de l'écriture, suffit pour nous convaincre de l'éxistence des êtres immatériels. Les différentes nations sont convenues de se servir de cer-

tains caractéres, qui n'ont nui rapport avec les idées qu'ils réprésentent. Si tout est matiére, je demande pourquoi la dont étoit composée l'ame des Athéniens, a inventé une écriture différente de celle des Romains? Ce qu'on dit ici de l'écriture, peut s'appliquer aux différentes langues qu'on parle dans le monde. La matiére est uniforme dans ses opérations. Je fais faire une montre à Londres, elle marque les heures comme celle qui a été faite à Paris. On n'y apperçoit aucune différence. Si nos ames ne sont qu'une matière organizée, d'où vient que leurs opérations sont si différentes? Les autres machines qui sont semblables ont toujours un même effet; pourquoi donc les ames, qui ne sont que des machines, **felon** 

felon les matérialites, font-elles appercevoir des diversités infinies, dans le langage, dans l'écriture, & dans mille autres choses? Dira-t-on que les machines des Grecs qui sont leurs ames, sont construites autrement que celles des Romains; mais quelle preuve en donneroit-on?

24. Une des preuves la plus lumineuse de la spiritualité de l'ame, se tire de la mémoire, qu'on ne peut concavoir dans un être purement matériel. Quelqu'uns ont prétendu que cette admirable propriété pouvoit s'expliquer par les traces que les esprits animaux font dans le cerveau; mais c'est une vaine prétention. D'habiles anatomistes nient l'éxistence de ces prétendus esprits animaux. Quand

ils éxisteroient, ce ne seroit que la partie volatile de notre sang. Ces anatomistes ont observé avec foin divers cerveaux. fans v avoir jamais pû découvrir ces traces prétendues; & que le cerveau d'un homme qui a le plus de connoissance & la plus heureuse mémoire, vû avec le meilleur microscope, n'étoit pas plus filloné que celui d'un paylan,qui n'a qu'un très-petit nom-D'ailleurs la subbre d'idées. stance du cerveau est si tendre & si délicate, que quand il seroit vrai que les esprits animaux y graveroient des traces, elles s'effaceroient promptement. polons un homme comme Jean le Clerc, qui savoit plusieurs langues, & qui les parloit facile-Ajoutés encore à cet lement. éxemple celui de Guillaume Por stel, qui disoit à Charles IX. en pré-و ن پ

présence de toute la Cour, après avoir expliqué des lettres du Roi d'Ormus. Sire, je puis aller fans truchement depuis votre rovaume jusqu'à la Chine. Cet homme savoit toutes les langues mortes, & presque toutes les Quelle prodigieuse vivantes. quantité de traces ne faudroit-il pas supposer pour tous les mots de ces langues? Il n'est presque pas possible de les compter. Cette multitude de fillons doivent se croifer, passer les uns sur les au-Comment imaginer qu'ils ne se confondent pas, & que l'un ne détruit pas l'autre? Qutre cela les esprits animaux doivent être extrémement volatils d'une très-grande ténuité : conçoit-on qu'ils puissent graver des traces sur la moëlle du cerveau, qui doit résister à leur impression, comme étant plus maté-

térielle qu'eux? Quand on veut absolument se ressouvenir de quelque chose, on l'écrit: ce qui prouve qu'on ne se repose pas fur les prétenduës traces du cer-Un trait frappant que veau. nous lisons nous détermine à vouloir fortement nous en conferver le fouvenir; on oublie les autres faits peu intéressans, & on se rapelle celui - là quand on le desire. On accordera, si on veut, que la méchanisme du corps, peut servir à faire souvenir ou à oublier, mais c'est l'esprit seul qui se souvient ou qui oublie.

25. Si l'ame étoit matérielle, différentes perceptions reçuës à la fois, affecteroient différentes parties de l'ame: mais le sens intime m'apprend que ce qui sent en moi, n'est qu'un être uni-

unique, & non plusieurs; ce qui arriveroit nécessairement dans la fupposition que l'ame soit étenduë. Je ne serois plus un individu, une seule personne qui sent, mais c'en seroit réellement plusieurs; puis qu'il est évident qu'une partie de la matiére est très-distincte de celle qui l'avoisine. & de toutes les autres dont le corps est composé. On les supposera petites autant qu'on voudra; leur petitesse n'empêchera pas la distinction des par-Ce qui sentira une piqure au pied, sera une partie distinguée de celle qui sent le chatouillement. En étudiant ce qui se passe en moi, je sai que ce qui éprouve les sensations n'est. • qu'un être unique, simple, & par conséquent sans composition quelconque. Ceci devient encore évident dans la musique.

Un

Un organiste touche l'accord parfait, composé de trois sons mon ame sent l'unité de l'accord: mais si elle étoit matérielle. l'ut se fera sentir sur une partie. le mi sur une autre. & le sol sur une troisième: cela formera trois sons distingués. & l'ame qui les sentiroit chacun en particulier, ne sentira pas l'unité de l'accord, ce qui est l'expérience. II donc convenir que l'ame est l'unité la plus simple c'est un individu unique, & non un être composé de parties.

26. Mais, dira-t-on, comment un être immatériel peut-il agir sur un corps? Il est certain que cela est ainsi, quoique j'ignore comment cela se fait. En esset où trouver l'origine du mouvement, si on n'a recours

à un être immatériel? Quel corps a pû être le premier en mouvement pour le communiquer aux autres? Nos connoiffances font-elles infinies, pour prononcer qu'une chose est impossible, parce que nous ne concevons pas comment elle se fait? Connoissons-nous bien comment un corps agit sur un autre? Qui expliquera ce que c'est que la gravitation, Newton a decouverte dans la nature? Qui pourra bien montrer comment le mouvement se communique, quand il passe d'un corps à un autre? On voit bien que cela se fait par le choc des deux corps: mais comment ce choc transmet-il le mouvement? Puis donc que nous ne concevons pas de quelle maniére un corps agit sur un autre, aurons-nous la témérité de dédécider, de nier la possibilité de l'action d'un être immatériel sur la matière, par la seule raison que la manière dont cela s'éxécute nous est inconnuë, ou incompréhensible? \*Toland ce philosophe hardi, n'a pas craint d'avoüer qu'il ne pouvoit donner la désinition du mouvement, & qu'aucun homme ne pouvoit le faire. J'embrasse volontiers cette idée; puis qu'on ne connoît pas la nature du mouvement, il est donc ridicule de raisonner sur cela.

27. Comment a-t-on pû imaginer que différentes parties de matière, dont aucune en particulier ne pense pas, étant réunies ensemble dans une certaine disposition, pouvoient former un être intelligent? Bayle qui K 2 étoit

<sup>\*</sup> Lettre V. à Serena.

étoit assurément philosophe, regardoit cette idée comme une chose très-absurde. \* Pour raisonner conséquemment, dit-il, il faut établir, ou que la substance qui pense, est distincte du corps, ou que tous les corps sont des substances qui pensent. On ne persuadera jamais à une personne raisonnable, qu'une pensée puisse être un mouvement, ou une figure.

28. Personne n'a encore osé soûtenir que toute sorte de matière pensat; reste donc l'opinion de ceux qui prétendent que la matière organizée d'une certaine façon, est susceptible de pensée. On ne peut concevoir la pensée, sans se réprésenter en même tems quelque chose d'actif; mais comment con-

<sup>\*</sup>Dicéarque Lettre C.

concevoir de l'activité dans la matiére, sinon autant qu'on la concoit en mouvement? Ce · fera donc le mouvement qui fera penser la matière. Peut-on croire férieusement que l'organization & le mouvement soient la cause de la pensée? A qui est-il jamais venu dans l'esprit qu'une montre pensoit, plûtôt qu'un morceau de cuivre ou Oui s'est jamais imaginé qu'une pendule qu'on fur fon bureau, connoissoit tout ce qu'on fait devant elle? horloger n'a jamais crû qu'en faifant une montre, il alloit produire un être pensant. Pourquoi la matiére disposée de telle faqu'on voudra supposer, penseroit - elle plûtôt qu'une montre; plûtôt que l'automate qui jouoit de la flute? De tous ceux qui ont vû ce prodige de K 3

l'art, aucun n'a été tenté de croire que ce morceau aussi rare que curieux pensat, ni qu'il eut aucune connoissance. Tant il est vrai que l'esprit humain ne peut se faire à associer la pensée avec l'étendue dans un même sujet.

29. Quand je réfléchis fur l'esprit & la matiére, je trouve par tout des attributs incompatibles. On peut diviser la matiére en deux moitiés, en quatre quarts: puis-je concevoir ce que c'est que la moitié, le quart d'un esprit? J'apperçois que la matière peut être ronde, quarrée, &c. Ai-je la moindre notion d'un esprit rond ou quarré &c? La matière peut être bleuë, rouge, &c. Puis-je avoir l'idée d'un esprit bleu, ou rouge? Je ne parçoure pas plus loin les propropriétés de la matière, faitesen la paralléle avec celles de l'esprit, vous verrés toujours que ce qui convient à l'un répugne à l'autre, que c'est une opposition totale. Sur quel fondement s'appuye-t-on, pour soûtenir que la matiére peut penser; ce qui est équivalant à diré qu'elle peut être un esprit? N'est-il pas plus raisonnable, de croire que quand deux sujets ont des propriétés diamétralement opposées, ils sont des êtres différens; que l'un ne peut jamais être confondu avec l'autre, ayant des natures si diverses?

30. Après les notions que nous avons de notre ame, je demande si on conçoit qu'un esprit puisse avoir les modes du corps? Si on le suppose; cet esprit éxistera donc de la même K 4 ma-

manière qu'un corps : & conléquemment il seroit un corps: ce ne seroit plus un esprit. Par la même raison un corps peut avoir les modalités d'un esprit, parce qu'alors ce corps seroit véritablement un esprit. Nous ne concevrons donc plus de différence entre corps & esprit, ce qui est contre le sens intime de tous les hommes, qui leur fait sentir cette différence. Tout corps a des parties, dont chacune est un isolé: ce corps change de figure par le dérangement de ces parties. les unes à l'égard des autres. Mais sent-on intimement que notre ame est un composé de parties isolées les unes des autres; que quand nous passons de la joie à la tristesse les prétenduës parties de notre ame sont dérangées les unes à l'égard

gard des autres? Que si on ne sent rien de semblable, sur quoi peut-on se sonder pour assurer que l'ame est matérielle? Tout ce qu'on apperçoit en elle, nous conduit a dire le contraire.

31. Ceux qui veulent que la matiére puisse penser, peuvent aussi croire qu'une masse d'argile est capable de sentir son éxistence, comme notre ame la Elle devroit aussi sentir la main du potier qui l'auroit façonnée à son gré : car notre ame se sent éxister, elle se sent modifiée par une cause étrangére, toute-puissante, qui crée par son seul vouloir. Si je dis que quelque chose est possible, c'est que je conçois une liberté souverainement active, dans laquelle réside le pouvoir de donner l'éxistence à ce qui ne l'a Kς pas. pas. On me presse la main ; ce sentiment de pression est unique, quoi que relatif à sa cause: je n'ai qu'une unique perception. Rien n'est donc aussi simple qu'une idée; rien d'aussi simple que l'ame qui la contemple. Elle n'est donc pas matière, qui suppose une composition.

32. C'est si peu le corps qui pense en moi, que je puis perdre un bras, une jambe & telle autre partie, sans que pour cela je sois privé de la connoissance d'une seule vérité métaphysique, ou morale. On ne s'apperçoit pas qu'un homme qui a perdu un membre, ait moins de mémoire qu'il n'en avoit avant cet accident. Un certain sentiment nous persuade que nos pensées viennent de la tête, mais où pla-

placera-t-on leur siége? Notre ame sent son éxistence; sentelle qu'elle éxiste en plusieurs endroits de notre cerveau? Quelques anatomistes ont voulû assigner ce siége de l'ame. mais leurs observations ont eu aussi peu de succès que l'opinion de Descartes, qui vouloit que ce fut la glande pinéale; idée dont on ne trouve plus de partifans. Ni la substance du corps calleux, ni la substance corticale du cerveau, ni aucun autre endroit assignable n'est le sensorium, ou le centre de l'organization. Notre ame ne sent point le lieu précis d'aucun de ses départemens, ni leur situation; elle se sent éxister, ces parties sont bien différentes de la substance de l'ame, qui dans la plûpart des hommes n'en a pas la moindre connoissance. Toute Toute sensation est un mode de mon intelligence, & ne l'est d'aucun filet nerveux considéré dans toute son étenduë. Peuton confondre le physic qui fait que mon bras se remuë, avec l'acte de ma volonté qui a ordonné ce mouvement?

33. Nous fentons fi vivement l'éxistence de notre ame qu'aucune hypotése ne peut nous en faire douter. Il n'en est de même du sentiment nous avons de l'éxistence de notre corps. Le Pere Mallebranche a donné de fortes raifons pour montrer que nous n'avions aucune certitude proprement dite qu'il éxistat des corps. En éffet nous éprouvons dans les songes des sensations aussi vives que dans la veille; nous crovons voir, fentir des corps corps qui n'éxistent que dans notre imagination. Il s'est trouvé de gens fortement persuadés qu'ils avoient assisté au sabbat, quoi que ce sut sans aucune réalité.

- tre sans que nous le connoissions, car nous n'avons aucune notion de sa masse absoluë. Dieu pourroit donc le réduire à l'égal d'un atome, sans que nous en sussions avertis. Il n'en est pas de même de notre ame, il ne se passe en elle aucun changement, qu'elle ne le connoisse à l'instant. Nous ne concevons pas qu'elle puisse croître ou diminüer dans sa substance. Différence bien marquée entre-elle & le corps.
  - 35. Nous n'avons aucune connoissance qui nous fasse distinguer

guer les matiéres étrangéres qui traversent notre corps, qui parcourent ses vaisseaux, telles que l'air, l'éther, la matière électrique, &c. Qu'on soit absorbé dans une profonde méditation, on n'est plus averti l'éxistence de notre corps, tandis qu'on l'est vivement de celle de l'ame. En un mot nous n'avons pas la même certitude de l'éxistence de notre corps, que de celle de l'ame; preuve certaine de la distinction de ces deux êtres.

36. L'ame sent son individualité numérique si évidemment, que rien ne peut lui faire croire qu'elle ne soit pas la même à 50. ans, que lors qu'on n'étoit agé que de 20. ans : mais il n'en est pas ainsi du corps; car si on considére ce qui se perd par par la transpiration journalière, on pourra raisonablement penser que le corps dans l'espace de 20. années, n'a plus rien de ce qui le composoit quand il est venu au monde. Autre preuve de la distinction très-réelle de l'ame & du corps.

37. Il est constant que pendant tant de siécles qui se sont écoulés, presque tous hommes ont crû que leur ame étoit une substance distinguée de la matiére, & que l'opinion contraire n'a commencé à faire connoître que depuis peu de tems. On dit que quoi qu'on connoisse certaines propriétés de la matiére, elle ne nous est pas affés connuë pour pouvoir affurer qu'elle n'est pas capable de penser. Quand il seroit vrai que la matière pourroit avoir d'aud'autres propriétés que celles qui nous sont connues, il n'en feroit pas moins certain qu'elle a celles que nous connoissons; comme d'être étendue, divisible. figurée, en repos ou en mouvement. Conséquemment si elle pensoit, l'être pensant étendu, divisible, il aura une certaine figure &c. Or il n'est rien de plus absurde que de donner à un être pensant de l'étenduë, des parties, une figure. Il est donc faux qu'on puisse supposer que la pensée soit jamais une propriété de la matière.

38. L'ame compare ses idées, elle juge, elle a des sensations de plaisir, de douleur; tout cela ne peut convenir qu'à un être simple & immatériel. L'idée de la matière renferme nécessairement celle de plusieurs parties

ties distinguées entre-elles, aussi réellement que les grains qui forment un tas de sable: mais alors ce qui affectera une de ces parties, ne sera point connu des autres : & s'il en est connu par l'ébranlement. fera plus une fensation, mais plusieurs, ce qui est démenti par l'expérience. Pour qu'on éprouve une sensation unique, il faut un point de réunion: ce point n'est pas cette multitude de parties qui composent la matiére : ce sera donc point simple, unique, sans parties, & par conséquent immatériel. Outre cela, la réfléxion ou le retour de l'ame sur ellemême, sa conscience, sa liberté, montrent aussi la simplicité & l'immatérialité de cet être. Il n'v a dans un sujet d'autre attributs que ceux qui décou-L lent lent de son essence; mais la pensée ne découle point de l'essence de la matière; autrement toute matière penseroit nécessairement, ce que personne n'a osé soûtenir: il saut donc conclure que jamais la pensée ne peut être un attribut de la matière.

39. Il n'y a point d'homme qui puisse douter serieusement qu'il n'ait un corps & qu'il ne pense. Si je lui demande quelle idée il a de son corps, il me répondra qu'il connoît que c'est un assemblage de parties étenduës, figurées diversement. Il saura encore que penser c'est avoir des idées qui réprésentent divers objets, que c'est vouloir, assirmer, nier, aimer, hair &c. Je demande encore ce que c'est que cet être qui pense en nous?

Est - il d'une nature différente de notre corps, ou n'y a-t-il de différence entre-eux que parce que l'un est une matière plus solide & plus grossière, & que l'autre est une matière plus subtile & plus déliée, une espéce de feu extrémement vif? Il me semble qu'on ne peut former d'autre question sur ce sujet. Ceux qui ont intérêt à vouloir que l'ame soit matérielle, répondront que la matiére ne nous est pas assés connue, & qu'il se peut qu'une de ses propriétés seroit de pouvoir penser. Le matérialiste se fait un rempart de son ignorance, car pour de preuve positive de son sentiment, il n'en faut point atten-C'est ainsi que Locke à proposé le matérialisme. Il faut éxaminer fi ce doute peut se concilier avee les notions que L 2 tous tous les hommes sensés ont eues.

40. Nous ne jugeons des êtres que selon nos idées. Si elles m'en réprésentent qui aient les mêmes attributs, je dis qu'ils ont une nature semblable; au contraire j'apperçois des attributs différens, je prononce, fans crainte de me tromper, que ces êtres ont une nature différente. Je compare ce qui pense en moi avec mon corps, ou tel autre corps quelconque: je remarque dans les corps qu'ils ont de l'étendue, des parties, une figure, &c. Je suis donc bien fondé, ne voyant rien de pareil dans mon esprit, à dire que le corps & ce qui pense en moi, sont deux êtres très-distingués, & qui n'ont rien de comdans leurs propriétés. Ouand

Quand je soutiens que je n'apperçois aucune étendue dans le principe pensant, je n'assure que ce que tous les hommes voient austi bien que moi. Otés au corps son étendue, vous le détruisés: concevés, s'il se neut. l'ame étenduë, ce n'est plus un être pensant, mais un corps. Quoi de plus simple qu'une affirmation, ou une négation? Pouvez-vous la concevoir étenduë, figurée, &c. c'est donc une preuve que les opérations de l'ame sont aussi simples que le principe qui les produit.

41. Le matérialiste ne gagne rien à soutenir que nous ne connoissons pas assés la nature des corps, pour prononcer sur les propriétés dont ils sont capables. Nous en savons assés pour assurer que tous les corps sont suf-

tous les hommes senses ente

40. Nous ne jugeons des êtres Si elles que selon nos idées. m'en réprésentent qui aient les mêmes attributs, je dis qu'ils ont une nature semblable; si au contraire j'apperçois des attributs différens, je prononce, fans crainte de me tromper, que ces êtres ont une nature différente. Je compare ce qui pense en moi avec mon corps, ou tel autre corps quelconque: je remarque dans les corps qu'ils ont de l'étendue, des parties, une figure, &c. Je suis donc bien fondé, ne voyant rien de pareil dans mon esprit, à dire que le corps & ce qui pense en moi, sont deux êtres très-distingués, & qui n'ont rien de commun dans leurs propriétés. Ouand

Ouand is incient me e tar percois andme mendie zar # principe peniant e l'altre ce que mus es mantes i cesauth her me mil = 2 corps for semme. The Ea truits: concers. A terr Pame emmant, m Title être peniant. That is the Quei de puis imme : .... firmatica, de me recogni Pourez-vous & condue, figures, is a service Breure one es me Pame fort auli imma principe que es pro-

neu a formenir que corps pas alles e proprietes avur in Nous en la roue alle corps per que tous es ar

eeptibles de figure, de divisibis lité. &c. Conséquemment si notre ame est matérielle, je puis affurer qu'elle est figurée, divifible. &c. On pourra donc tenir ce langage inoüi jusquà préfent: cet esprit, dira-ton, est quarré, rond, triangulaire: cet esprit est partagé en deux, en cent, en mille parties, nir que l'ame est matérielle, & ne lui pas accorder les propriétés connuës de la matière, c'est ne favoir ce qu'on dit. tout de matière pense, toutes les parties de ce tout pensent aussi. Une ame contiendra donc un million de petites ames, que dis-je, elle en renfermera une infinité. Une pareille doctrine combat les premieres notions. & se réfute elle-même. il pas abfurde d'avancer qu'un eiii ou un non, qui sont des penfées

sées, puissent jamais être changés en un grain de poussière? Ce grain quelque petit qu'on le suppose, est divisible en deux: on pourra donc partager un oiii. Qui a jamais compris ce que c'est que la moitié d'une affirmation? Quelle langue a jamais employé une semblable expression? Qu'on ne dise pas que la matiére ne pense pas dans toutes ses parties: car je demande pourquoi une partie pensera préférablement à une autre, qui est près d'elle? On sent bien qu'on ne peut répondre rien de raisonnable à cette question.

42. Il est très-certain que notre corps, quoique très-matériel, se renouvelle au bout d'un certain tems, par la transpiration, & par le frottement continuel des parties dont il est L 4 com-

composé. De sorte qu'il est vrai de dire qu'un homme à l'age de trente ans, n'a peut-être pas une once de ce qui composoit son corps, quand il est né. notre ame étoit matérielle, elle seroit composée de parties infiniment plus subtiles que celles qui composent notre corps. Ces parties qui seroient dans une continuelle agitation par la succession rapide & non-interrompuë de nos pensées, ces parties, dis je, dans ce mouvement perpétuel eû égard à leur ténuité extréme, seroient sujettes à une plus grande altération que celles du corps. Il s'ensuivroit qu'après peu d'années notre ame seroit entiérement changée, ce ne leroit plus le même moi. avons des habitudes dans l'ame; on garde dans sa memoire une infinité de mots, de faits, &c. Tout

Tout cela s'effaceroit entièrement, parce que ce ne seroit plus la même substance, le même être. Un homme au bout d'un certain tems devroit rapprendre les langues qu'il auroit sçuës; il faudroit de nouveau étudier l'histoire & les sciences; mais l'expérience dément cela, & nous nous souvenons à cinquante ans des choses que nous avons apprises dans notre jeunesse; ce qui n'arriveroit pas si notre ame étoit matérielle.

43. N'est-il pas surprenant que des créatures qu'il est si facile de convaincre de leur ignorance, aient la témérité de mépriser la révélation, pour suivre les lumières de leur foible raison? A quoi peuvent aboutir tous ces raisonnemens qu'on fait sur la nature du corps & de l'ame,

s'il est bien certain que nous ne pouvons la connoître? Imaginés telle définition qu'il vous plaira; elle n'expliquera jamais ce que c'est que la substance intime de quelque être que ce foit. Elle fera bien l'explication de l'idée qu'on s'en forme. eu égard à certaines propriétés, à certaines opérations qu'on y découvre constamment : qu'on peut appeller la nature objective ou idéale des choses: mais elle ne fera jamais l'explication de la nature réelle, physique, & intime des choses, puis qu'elle ne me fera jamais connoître de quelles parties infensibles est composé un corps, ou quelle est la substance intime & réelle d'un C'est une entreprise téméraire de vouloir franchir les bornes que le Créateur a données à notre

notre foible intelligence, en voulant connoître à fond la sub-stance intime des êtres corporels ou spirituels. Dieu a tellement livré le monde aux disputes des hommes (\*) qu'ils ne peuvent comprendre le moindre de ses ouvrages. Non, personne ne viendra jamais à bout de connoître clairement quelle est la nature ou la sub-stance d'un brin d'herbe, d'une feüille, d'une fleur, &c.

44. Mais, dirés-vous, si notre ignorance est si grande sur la nature des êtres, comment peut-on assurer que l'ame n'est point matérielle? Nous connoissons assés de ses propriétés, pour savoir quelles sont incompatibles avec l'extention. L'être pensant est indivisible; il ne peut être

<sup>(\*)</sup> Eccl. C. 3,

étre étendu comme le corps, qui essentiellement est capable d'être divisé. Je ne connois pas entiérement la nature du feu & de l'eau, mais par les propriétés que j'en connois, je puis juger surement que le feu ne peut geler l'eau, ni l'eau fondre les méteaux.

maches a rassemblé en peu de mots tout ce qu'on peut dire de mieux. Il introduit un homme qui résiéchit sur soi, & le fait ainsi raisonner. Je vois qu'une portion de matière tient en quelque saçon à mon être propre; sa forme, son organisation extérieure commence à m'étonner; je m'instruis & j'apprends quelle est sa structure, quel est le jeu méchanique des parties intimes de mon corps. Spectacle nouveau!

veau! à la vue duquel ma furprise redouble encore, quelle harmonie! quelle ordonnance! quelles combinaisons! En ferai-je honneur au hazard? Mais moi qui réfléchis ici, me confondraiie avec cette portion de matiére. dont le méchanisme me force d'élever mes regards jusqu'à l'être suprême? Mon corps peutil se connoître lui-même, & tout ce qui l'environne? Peutil réfléchir. vouloir. juger, desirer? La matière est divisibles fujette à changer de situations, de figure. La faculté de penser. de sentir, de vouloir, n'a rien de commun avec celle d'être figuré, mû, divifé: ce n'est donc point mon corps qui veut, qui fent, qui raisonne. Voilà le langage de la nature, par conséquent; capable de frapper tout homme raisonnable.

46. II

46. Il est avoüé par les plus grands Philosophes modernes. que la matiére n'est qu'un assemblage d'êtres infiniment petits. & infiniment folides. petitesse & de leur solidité essentielle, on n'en peut rien tirer que la mobilité, la dureté, l'indestrubilité, qui suivent nécessairement de la nature de ces corpuscules. Les corps sensibles ne font donc que des composés d'atomes & de vuide. Newton a donné tant de preuves de l'éxi-Rence du vuide, qu'on ne peut guère s'y refuser. Le composé n'est pas d'une nature différente des parties qui le composent. Ou'elles foient féparées ou unies, elles sont toujours les mêmes. Le repos ou le mouvement de ces parties ne change pas leur nature. Toute propriété suppose un être. Le néant ne peut en en avoir aucune. Si ie trouve de la sensibilité & de l'activité, je dis qu'il éxiste un être sensible & actif. Si cet être est matériel, tous les atomes dont il est composé des êtres sensibles & actifs. conséquemment libres; matière de l'univers pourn'être composée que d'êtres actifs & fenfibles. ment concevoir qu'un atome foit capable de tous les sentimens que nous éprouvons dans notre ame? L'extréme solidité d'un atome, ne paroît-elle pas être incompatible avec le sentiment & l'activité, qui se trouve dans un être pensant? Des propriétés contradictoires suppofent des êtres de nature différente; un être tel qu'un atome, ne pourra donc jamais devenir un être pensant; la matiére tiére ne peut donc pas penser, & cela n'est pas plus possible que de faire un cercle quarré. Déroge-t-on à la toute-puissance, quand on assurera qu'elle ne peut faire une figure ronde qui ait quatre angles? Les matérialistes feignent avoir du respect pour la puissance de Dieu, duquel il se jouënt en tant de façons.

A7. Je disois à l'instant que Newton avoit prouvé l'éxistence du vuide, ou de l'étenduë sans corps; ce Philosophe la croyoit nécessaire dans la nature, sans quoi le mouvement étoit impossible. Il est certain que le savant Anglois, qui avoit beaucoup médité sur le vuide, en avoit une idée très-claire, sans quoi il ne nous auroit pas fait part de ses admirables découvertes

convertes fur cette matière. est donc possible de concevoir un être incorporel, tel qu'est l'espace pur. Sur quel fondementCuentz vient-il déhiter hardiment, qu'on ne peut avoir l'idée d'un esprit, parce que ce qui n'est pas corporel ne peut être conçu, que c'est une chymére? Pour renverser cette prétention, il suffit de lui répondre qu'on conçoit l'espace pur, qui n'a rien de matériel; il se trompe donc en assurant une chose qui est manifeste-C'est néanmoins ment fausse. cette fausseté qui lui a donné occasion de bâtir son système, & qui l'a conduit à faire Dieu matériel, & à prétendre que l'ame étoit corporelle, ou qu'elle n'étoit rien.

48. A quoi serviroit de faire M penser

penser la matière, qui est un être composé, s'il est plus simple & plus naturel, plus aifé de douer une substance simple & unique de la faculté de penser? Dieu n'employe point les voies les plus composées; au contraire toutes ses œuvres nous montrent qu'il se sert des moïens les plus fimples & les plus abrégés. Il y a plus : fi l'union ou l'arrangement quelconque de plusieurs êtres, étoit nécessaire pour faire un être intelligent, puis qu'un composé n'est point d'une nature différente des parties qui le composent, Dieu n'en pourroit faire un être intelligent: car s'il le faisoit de parties insensibles non intelligentes, le composé ne feroit qu'un assemblage insensi-ble & non intelligent. S'il le faisoit d'êtres sensibles & intelligens, il y auroit donc des êtres simples doüés de sensibilité & d'intelligence: d'où il résulte évidemment, que la composition, ou la pluralité d'êtres n'est pas nécessaire à la sensibilité, à l'intelligence, à la résléxion, à la volonté, à l'activité: il paroit au contraire, que la multiplicité ne pourroit qu'être nuisible à l'éxercice de toutes ces propriétés.

49. Quand on assure que la matière peut recevoir de Dieu le don de penser, on n'a pas asses résléchi sur ce que cette assertion emporte avec-elle. Il suffira de la developper, pour montrer qu'on n'entendoit pas ce qu'on disoit en avançant ce paradoxe. La matière, comme on l'a dit, n'est qu'un assemblage de corpuscules insensibles.

M 2 Pour

Pour que cette matière pensat. il faudroit que toutes les petites parties dont elle est composée, pensassent aussi: car le tout n'étant autre chose que ses parties. si elles ne pensent pas, le tout ne pensera pas non plus. posons que Dieu voulut au'un pouce cube de matiére devint pensant : ce pouce cube que je Suppose être composé d'un million de corpuscules, éxigera donc qu'un million de parties deviennent doüées de sensibilité. & de pensées : mais qui ne voit qu'il seroit indigne d'un être très-sage de se servir d'une voie aussi compléxe? Ceux qui prétendent que le corps de l'homme pense, font-ils attention que ce corps est composé d'une infinité d'atomes? Il faudra donc qu'ils croient qu'une homme qu'un amas d'une infinité d'ê-Fres

tres pensans. Quelle philosophie! He! n'est-il pas plus raisonnable de dire tout uniment que nôtre corps est joint à un être immatériel, doué de sensibilité & d'activité?

50. Ce système d'une matière aui peut penser, entraine des conféquences révoltantes. un pouce cube de matière peut penser, tout l'univers peut devenir pensant, tous les atomes dont il est composé seront des êtres pensans. Voilà les monades de Leibnitz ressuscitées, tout ce qui nous avoit semblé de la matière n'a plus de réalité, tout est phénoméne: car si tous les atomes de l'univers sont des êtres pensans, l'homme qui en est composé, n'a plus rien au-dessus de la brute; que dis-je, il ne différera plus d'une M 3 pierre,

pierre, d'un morceau de bois. Toutes nos connoissances sont renversées par la supposition abfurde que la matière peut pen-Locke qui semble avoir voulu établir ce sentiment, n'a peut-être pas envisagé les suites qu'il pouvoit avoir. Il est vrai qu'il ne l'a avancé qu'avec beaucoup de retenuë, mais cela n'empêche pas qu'il ne soit blâmable d'avoir donné lieu aux esprits amateurs de la nouveauté, de s'égarer dans des conféquences qui détruisent toutes les réligions.

rialité de l'ame est étroitement lié avec celui de son immortatalité: car sitôt qu'on la croit corporelle, quelque déliée qu'on la suppose, ses parties sont sujettes à la desunion, & ce qui caucauseroit la ruine du corps, en traineroit la sienne. Aussi voilà pourquei ceux qui veulent que l'ame doive s'annéantir à la mort du corps. soûtiennent en conséquence qu'elle est matérielle. Cuentz raisonne donc peu conséquemment en faisant l'ame matérielle . & immortelle en même tems. Il n'a pû lui refuser cette derniére prérogative, parceque la révélation, qu'il reconnoît, l'enseigne clairement; mais il devoit aussi admettre la prémière, qui est énnoncée trèsl'écriture. distinctement dans Il est en cela aussi mauvais philosophe que mauvais chrêtien. Pai pour garand de ceci un homme qu'on n'accusera pas de trop accorder à la révélation. c'est M. D'Argens qui parle ainsi: \* Douter des choses qui M 4 ne

<sup>\*</sup>Memoires de la Rep. des lettres Tom. III. p. 700.

ne sont point évidentes, c'est le partage des véritables philosophes: accepter aveuglément les opinions les plus incertaines, c'est celui des esprits les plus médiocres; soûmettre ses doutes & ses incertitudes philosophiques aux décisions de la révélation, & après avoir agité des matiéres selon les connoissances humaines, s'en tenir aux décisions de la Réligion, c'est la conduite d'un homme sensé. Cuentz a pris le contrepied de ces maximes si raisonnables.

52. Voici un raisonnement de s'Gravesande: Tout ce qui a de l'étenduë a des parties, & on ne peut rien attribuer à cette étenduë, qui ne convienne en même tems à ses parties. Supposons qu'un être étendu pense; ou la pensée sera entiére

tière dans chacun des points de cette étendue, ce qui est abfurde: ou elle sera répandue dans toute l'étendue & par cela même divisible avec elle, ce qui est opposé à la nature des perceptions. Que si quelqu'un dit que les idées sont divisibles, & qu'il conçoit clairement que l'idée de l'étendue est telle; je lui réponds qu'il confond l'idée de la chose avec la chose même. Celui qui a une idée, sent qu'il mais personne a cette idée: n'affirmera que ce sentiment soit divisible & étendu; cependant ce sentiment ne sauroit être féparé de l'idée, & devroit être partagé avec elle, si la pensée étoit étenduë; ainsi penser & être étendu ne sont pas les attributs d'un seul & même sujet.

> 53. On a crû répondre à cette M 5 preuve

preuve très-solide, de l'impossibilité d'allier la pensée avec l'étenduë; en disant que la matiére est douée de certaines propriétés qui conviennent en général au corps, & à chacune de ses parties. On donne pour éxemple l'attraction que Newton a dé. couverte. On auroit pu v ajoûter la gravitation. Mais cette réponse est insuffisante: avance que l'attraction n'est pas divisible, ce qui est faux. Prenés un aimant, qui a la force d'attirer un poids de quatre livres; qu'on coupe cet aimant en deux, il n'attirera plus qu'un poids de deux livres; on peut donc diviser l'attraction. sera de même de la gravitation, qui peut être augmentée ou diminuée, felon qu'on ajoûtera au volume d'un corps, ou qu'on en retranchera. Or on ne peut rien

rien ajoûter à une pensée, non plus qu'on ne peut en rien retrancher.

54. Ceux qui prétendent que la matière peut penser, n'oseroient dire que c'est une propriété qui lui est essentielle : car chaque grain de fable seroit aussi raisonnable que l'homme. Il faut donc qu'ils le retranchent à dire que la pensée ne résulte que de quelques modifications de la matiére. Mais comme on ne doit raisonnablement juger que sur les idées que nous avons des objets: je demande si dans tout ce que nous connoissons de la matière, il v a la moindre chose qui nous porte à croire que la penfée puisse y iointe? Nous connoissons dans la matiére la grandeur, la figure, la fituation, le mouvement,

la division des parties; or dans laquelle de ces propriétés appercoit-on la faculté de penser? Si nous n'étions pas organizés nous n'aurions aucun sentiment: car ceux dont les organes sont entiérement viciés, ne sentent point. Que l'œil foit crevé, il ne voit plus. Dira-t-on que le cerveau forme les idées? Mais le cerveau n'est lui-même qu'un corps. Serat-ce le mouvement qui produira la pensée? Mais comme dans la masse entiére du monde tout est en mouvement, il n'y aura point de partie à laquelle on ne doive attribuer l'intelligence. Le mouvement est successif, une idée se montre tout à la fois, & ne récoit point de succession; elle n'est donc pas l'éffet du mouvement. Qui se persuadera que toutes les rares qualités de l'esprit,

prit, comme le jugement, la mémoire, les sciences, ne sont duës qu'au choc des atomes?

55. Quand je confidére la perception & la volonté, je ne vois aucun rapport avec l'étenduë & le mouvement. qualités de l'esprit peuvent donc éxister séparément de celles du corps. Mais Locke a dit que Dieu pouvoit les unir : ie demande fur quel principe il affure cela? C'est, dit-on, sur la toutepuissance du Créateur. Mais connoît-on assés la nature du corps & celle de l'ame, pour savoir s'il n'y a pas une répugnance essentielle à ce que la matiére pense? Cela se peut assurément # & alors on n'offense point la toutepuissance en disant qu'elle ne peut pas joindre la pensée à la matière. . pas

pas plus que si on assuroit que Dieu ne peut pas faire une montagne fans vallée. Je n'apperçois aucune raison qui me porte croire que la matiére puisse penser: sur quel fondement Locke affure-t-il que cela est possible? Il faudroit que nous connussions parfaitement la nature des êtres, pour prononcer qu'un qu'il ne répugne pas mais le corps puisse penser: est bien philosophe Anglois éloigné de le croire, puis qu'il affure que nous ne connoissons pas entiérement la nature du Selon lui. corps & de l'esprit. nous ne pouvons en découvrir que quelques propriétés. ne sai quelle vuë il avoit quand il a mis en doute **1** la matiére pouvoit penser, mais il a certainement très-mal fait. il a donné occasion à ses sectateurs

teurs plus hardis que lui, de prononcer hardiment que l'ame étoit matérielle. C'est une chymére que Cuentz a voulu réaliser, austi bien que tant d'autres écrivains modernes. C'est en partant de-là qu'on s'est avancé jusqu'à dire que l'ame périssoit avec le corps. Qui auroit deviné qu'un mot hazardé, auroit ensanté autant d'opinions qui renversent toute réligion?

sé. On ne juge de la diversité des objets que parce qu'ils offrent des idées différentes. Nous n'avons d'idées claires que des qualités. On doit donc conclure que quand deux sujets nous présentent des idées différentes de leurs qualités, ces deux sujets différent entre-eux. Dans l'esprit nous voyons l'entendement, la volonté, la liberté.

té, la mémoire, &c. Dans le corps on apperçoit l'étenduë, la divisibilité, le mouvement, le repos, la figure &c. prie qu'on me dise de bonne foi quelle liaison, quelle affinité, on remarque entre les qualités du corps & celles de l'esprit. On n'en découvre aucune. concluerai donc que ces deux êtres sont entiérement distingués: car ce n'est que par les différentes propriétés que nous connoissons dans les êtres, que nous jugeons qu'ils font différens. C'est ce qui nous fait dire que le marbre n'est pas du bois. &c.

57. Il y a lieu de douter qu'on parle sérieusement, quand on dit que la matière peut penser. Y a-t-il la moindre vraisemblance qu'un morceau de matière puisse

puisse avoir toutes les connoisfances humaines? Un bloc de pierre aura-t-il en soi des idées aussi sublimes que Descartes & Newton; connoîtra-t-il aussi parfaitement ce que ces deux hommes fameux ont découvert dans le méchanisme des cieux? N'est-ce pas débiter le plus révoltant des paradoxes, que d'oser soûtenir que la matière peut former des plans, inventer, perfectionner les arts & les sciences? Ce qui pense en nous annonce un principe immatériel, & une opposition totale avec la nature corporelle.

78. Bayle étoit certainement philosophe: voici ce qu'il dit touchant le sentiment de Dicearque, qui croïoit que l'ame qui sent & qui pense en nous, n'est que le corps même, figuré d'une N

certaine manière. Cette opinion n'est pas digne d'un philosophe. C'est n'avoir point de principes que de raisonner ainsi. Si un corps est capable de douleur, lorsqu'il est placé dans les nerfs, il l'est aussi dans quelqu'autre endroit qu'il se trouve, ou dans les pierres ou dans l'air. un atome étoit une fois destitué de toute pensée, il paroît très-impossible que sa conversion dans cette substance que l'on nomme esprits animaux, lerendit jamais pensant. Cela paroît aussi impossible, que de donner une présence locale, à un être qui auroit été quelque tems sans cette présence locale. Ainsi, pour raisonner conséquemment, il faut établir, ou que la substance qui pense, est distincte du corps, ou que tous les corps font des substances qui pensent

C'est ainsi que ce rare génie raisonnoit. Mais qui pourra jamais se persuader que chaque grain de sable est une substance qui pense? Un homme qui me dira qu'il le croit, ne passera jamais chés les gens raisonnables que pour un menteur, ou un cerveau démonté.

José Locke a dit que par les lumiéres naturelles de la raison, on ne pouvoit démontrer que Dieu ne pouvoit joindre la pensée à une certaine quantité de matiére, disposée comme il voudroit. Quand cela seroit; où nous conduiroit ce doute? Ne diroit-on pas mieux, si on défioit tous ces prétendus philosophes, de fournir la moindre preuve qu'il éxiste une matiére pensante. Tout ce qu'ils ont écrit en faveur de leur opinion,

ne prouve rien; comme on le montrera en discutant ce que Cuentz a ramassé avec autant de peine que d'inutilité. Nous avons pour notre deffense la révélation, & le sentiment intérieur, qui forment un rempart qu'on ne forcera jamais. qu'on nous oppose n'est qu'une misérable copie d'Epicure; qui étoit un pauvre philosophe. Il est avoue que ce qu'il a avancé sur le mouvement de fes atomes est absurde. le maître des matérialistes. n'est rien de plus conforme à la raison, que de croire que l'ame est une substance simple, qui ne peut naturellement périr, ni être divifée.

des Epicuriens contre l'immatérialité de l'ame, se réduit à dire qu'on

qu'on ne comprend pas com-ment elle peut avoir aucune sensation, ni aucune perception, lorsqu'elle est séparée du corps; puisque le corps est évidemment le fiége de tous les organes des fens. Mais comprennent - ils mieux, ou peuvent-ils mieux expliquer comment l'ame, tandis qu'elle est dans le corps, est capable de recevoir des senfations, & des perceptions, par la voie des organes des fens? favent-ils bien pourquoi le feu fait plaisir quand on en est une distance proportionnée, & pourquoi il cause une douleur très-vive, si on s'en approche de trop-près? D'ailleurs cette objection, qui n'est fondée que sur l'ignorance de ceux qui la font valoir, est précisément la même que celle qu'un aveugle né pourroit employer, pour prouprouver qu'il n'y a aucun homme qui puisse avoir la perception de la lumière, ou des couleurs: ce qui seroit un pitoïable raifonnement.

## De la distinction de l'ame & du corps.

I. Qu'on fasse attention à la nature de notre corps, on verra aisément qu'on ne peut le confondre avec notre ame. En esset qu'est-ce que le corps humain? Un instrument mû par ses ners, au moyen des esprits qui agissent dans le cerveau, & y forment des traces, par lesquelles l'ame reçoit des images des objets, d'où naissent nos perceptions. Tout ce que nous sentons à l'occasion des

des corps, sont seulement des modifications de notre ame, & ne peut être attribué au corps. Les agitations que le corps produit dans l'ame par ses mouvemens, sont soumis à sa volonté, quand il lui plait de faire agir sa liberté. Quelque impression qu'un corps puisse faire sur mon esprit, pour solliciter ma volonté à suivre son attrait, je sens que je suis toujours le maitre de m'y livrer, ou de m'en éloigner.

2. La force de l'ame se fait sentir principalement dans les martyrs. On les pressoit vivement de quitter le Christianisme; les promesses les plus séduisantes n'étoient point épargnées: quand elles étoient inutiles, on employoit les tourmens les plus affreux, leur rigueur n'ébranloit N 4 pas

vas la fermeté de ces grandes ames, qui livroient leurs corps à la mort pour conferver leur foi. Ceci paroît décisif: car si tout l'homme n'étoit que matiére, malgré le penchant trèsvif que nous avons pour éviter tout ce qui peut nuire à notre corps, & tout ce qui peut caufer la diffolution de fes organes ; ie demande comment il est posfible que ce corps qui nous est fi cher, se livre volontairement aux tourmens, à la mort-même? Il faut nécessairement reconnoître que cela vient d'un être qui est entiérement distingué de ce corps. Mais quel est cet être, finon l'ame, un être immatériel?

3. On applique à la torture un criminel pour lui faire avoûer un meurtre qu'il a commis. PourPourquoi les tourmens ne lui font-ils pas confesser ce qu'on demande de lui? Ou'il ne soit qu'un être purement matériel. un automate, il est für qu'il dira ce qu'on veut : mais s'il a une ame, sans le commandement de laquelle il ne parlera pas: je conçois alors qu'un esprit doué d'une grande force. peut s'élever au dessus des tourmens, & qu'on ne lui arrachera jamais ce qu'il ne veut pas révéler. On a des éxemples d'une pareille fermeté, qui est inconcevable, si on ne reconnoît la distinction qui éxiste entre l'esprit & la matiére. Tous les hommes aiment la vie & leur confervation; ils fuïent naturellement tout ce qui peut v être nuisible. Pourquoi un officier brave, affronte-t-il un péril certain & inévitable? S'il n'étoit que matière, il fuiroit; mais ayant une ame qui chérit la gloire plus que la vie, il s'expose, & la pert sur une bréche. On ne peut expliquer cette action, & tant d'autres, qu'en ayant recours à un principe spirituel, entierement distingué de tout être corporel.

4. Rien de ce que nous sentons n'éxiste proprement au La chaleur comme dehors. nous l'éprouvons, n'est dans le feu, c'est une modification de mon ame. voit point les couleurs, c'est mon ame qui les apperçoit. Le corps ne sent point la douleur, elle n'est sensible qu'à l'ame. Nous ne sentons, nous ne connoissons que ce qui est en nous, & nous participons par toutes ces idées spirituelles à

à la spiritualité de notre auteur. Dieu par des impressions extérieures offre des objets immatéfiels, à notre ame immatérielle. Quelle furprise n'éprouve pas la raison, quand nous connoisfons que les images que le corps transmet à l'ame, qui sont proprement nos idées, tout ce que nous sentons, tout cet univers, les cieux, la terre, les mers. ne sont qu'en nous-mêmes sans aucune matiére; que tous ces sentimens si variés que nous en avons, sont seulement des modifications de notre ame, & n'apartiennent qu'à nous. Le corps & l'ame si étroitement liés, demeurent néanmoins féparés par leurs propriétés essen-Il se fait un perpétuel commerce de mouvemens dans le corps, & de perceptions dans l'ame, par où l'on est certain de

de leur union, quoiqu'elle demeure toujours inexplicable. C'est un mystère réservé à celui qui en est l'auteur.

- fur nous se réduit à quelque impression causée par le mouvement, & d'où résulte une sensation dans l'ame: mais croira-t-on qu'un simple mouvement puisse produire une sensation, qui n'est autre chose qu'une pensée? Imaginera-t-on qu'une boule mise en mouvement a une sensation, ou une pensée? Ce qui seroit vrai néanmoins si le mouvement étoit la cause de la pensée.
- 6. On nous dit que l'union de l'ame avec le corps est une chose qu'on ne peut concevoir.
  Si l'ame n'a point de parties, com-

comment la matière qui n'est qu'un composé de parties peutelle être unie à cette ame; pur esprit? Quand on prétend qu'il y a cette union entre le corps & l'ame, on ne veut pas faire entendre que ces deux êtres se touchent, ainsi qu'il arrive à deux corps qui sont joints ensemble. Non: l'union, terme consacré par l'usage, de l'ame avec le corps, signifie seulement que par la volonté du Créateur l'ame est présente par son action à tout le corps en général, & à chacune des parties de ce même corps: & que ce corps venant à ressentir une impression quelconque, l'ame par sa présence en est avertie, la connoît & la sent. pas éxact de dire que le corps agit sur l'ame; car la nature de tout corps étant d'être passive, lė

le corps conséquemment ne peut avoir d'action qui lui appartienne. Comme il importe à l'ame de connoître les mouvemens éxcités dans son corps, afin d'éviter ce qui peut lui nuire, & de rechercher ce qui lui est utile; Dieu a voulu que cette ame connût ce qui arrive à son corps par les mouvemens externes.

7. Avancer que la matière peut penser, être libre; c'est se jouer des hommes: ceux qui le disent ne le croient pas. Quelle est l'idée que nous avons de la matière? Nous concevons une substance étendue, solide, divisible, & capable d'être mise en mouvement. Mais toutes ces propriétés ont-elles le moindre rapport, la moindre connéxion avec la pensée, & le sen-

fentiment? Peut-on croire que la pénétration, la prudence, &c. résultent d'un amas de parties matérielles, disposées d'une facon quelconque? Qui oseroit dire que les plus beaux ouvrages des Poëtes, des Matématiciens, &c. ne sont dans le cerveau qu'un assemblage de parties rondes, quarrées, triangulaires, &c ? Qui souffriroit un langage aussi absurde? Si le raisonnement n'est que l'effet du mouvement des parties de la matiére, il faut que ce mouvement lui soit imprimé par un agent distingué d'elle; car il est fans exemple qu'un corps soit jamais mis en mouvement de lui-même. Il y a donc un premier moteur, distingué de la matiére, c'est Dieu. Or nous n'avons l'idée que de deux fortes d'êtres, esprit & corps: Dieu n'est

n'est point corps, comme on l'a montré, c'est donc un esprit, une substance immatérielle. Que si on vouloit que ce premier moteur soit lui-même matière; il faudra convenir qu'il a donc dû recevoir le mouvement d'ailleurs, & ainsi à l'infini: ce qui est une absurdité maniseste. Conséquemment la matière ne sauroit penser, l'ame est donc une substance réellement distinguée de la matière, c'est un esprit.

8. Le matérialisme fait de l'homme une pure machine: si cela étoit vrai; je demande qu'on me dise pourquoi cet être qui n'est que matiére a des goûts & des inclinations si différens. L'un aimera l'eau-rose, la rose le fait tomber en convulsion: un autre a besoin de fortes mé-

médecines, pour être purgé, qu'il entre dans la boutique d'un Apoticaire il le sera suffifamment. On en a vû qui par méprise avalloient un verre d'eau pure, croyant prendre une médecine, ont été purgés violemment par un effet de l'imagination. Tel résistera l'émétique, que la simple poussière des livres purgera fortement. La matiére agit réguliérement sur une autre matiére. il y a des loix invariables: pourquoi donc remarque-t-on tant de diversité quand son action se fait sur le corps humain? On ne peut en rendre raison qu'en reconnoissant en nous un principe pensant, distingué de la matière. On a mil exemples où l'imagination a fait faire au même reméde des effets tout opposés. Combien de femmes

groffes, par un desir déreglé, ont mangé impunément des choses qui leur auroient nuit considérablement, dans une autre situation?

. 9. Si au contraire on reconnoît que notre corps est uni à un esprit qui agit sur lui, on conçoit alors que ce corps ne recoit pas si passivement l'action des autres corps, qu'il ne l'altére souvent & ne la change considérablement: aussi les Médecins habiles examinent avec soin les passions, le caractére & les situations d'esprit de leurs malades. Ils favent par une expérience journalière que l'esprit influë dans le méchanisme du corps humain. Une simple fiévre le guérit aifément dans un sujet dont l'esprit est tranquille; s'il a des affaires facheuses

cheuses qui l'affectent vivement, ce mal, peu dangereux pour l'ordinaire, peut devenir mortel, comme on en a tant d'exemples. Ceci est inexplicable dans l'hypotése de l'homme machine, comme l'a ridiculement imaginé la Mettrie.

10. Que veut-on dire quand on affure que la seule disposition des parties peut rendre la matiére pensante? Des rouës arrangées d'une certaine facon indiquent les heures avec justesse. foit: mais qu'est-ce que cet artangement ajoûte à l'essence de la matière? La rend-elle sensible, connoît-elle pour cela ce qu'elle fait? Qui s'est jamais imaginé que sa montre étoit douéé de connoissance? Dispofés donc la matière de telle facon que vous voudrés, vous  $0^2$ n'en n'en ferés jamais que de la matiére figurée de telle ou de telle façon, fans pouvoir la rendre pensante: car les modifications ne changent point l'essence. Si la matière de non - pensante qu'elle étoit, venoit à penser par une nouvelle disposition de parties, son essence seroit changée, puisqu'elle deviendroit un être pensant, n'aïant pas pensé auparavant.

fur les autres? Le corps est purement passif, il ne peut agir sur un autre; il y a de l'action dans le monde, elle est donc l'effet d'une cause spirituelle, puisque la matière ne peut produire cet effet. Il n'est pas plus difficile de concevoir l'action de l'ame fur le corps, que de concevoir que l'ame agit sur elle - même, en repliant, pour ainsi dire, ses pensées. Nos sens semblent nous dire qu'un corps communique du mouvement à un autre, c'est un pur préjugé, que la raison dissipe sans peine. La matiére étant passive & sans connoissance, s'il n'y a point d'esprits distinguées d'elle, de quelle utilité feroit tout l'ordre & l'arrangement qu'on voit dans le monde? A quoi nous serviroient les corps, si notre volonté ne pouvoit agir fur 0 3

fur eux? Si tout est matériel, l'homme sera sans action, & sans mouvement, ainsi que tout ce qui est matière. Il faut donc reconnoître que l'esprit est actif, sans quoi tout rentre dans le cahos, & dans une inertie totale.

pour nous développer leur penfée se servent de l'éxemple d'une pendule, qui par l'harmonie & la disposition de ses parties indique les heures, ce qu'elle ne faisoit pas avant son organization. De même la matière ne devient pensante que par une certaine disposition, un certain arrangement, possible au Toutpuissant. On sera toujours en droit de demander si toutes & chacunes des parties pensent, ou s'il n'y en a qu'une. Que si on dit qu'elles pensent toutes; conféquemment dans une pouce de matiére il y aura un million d'êtres pensans: ce qui est vifiblement absurde. Outre cela: ce qui seroit connu d'une partie. ne le sera pas d'une autre. Si l'on répond qu'il n'y a qu'une seule partie qui pense; on demandra par quel privilége particulier elle a cette faculté au dessus des autres : on voudra savoir quelle est cette partie qui pense. On pourroit faire cent autres questions aussi embarassantes, auxquelles on ne répondra rien de faisonnable, parce que la supposition des matérialistes n'est qu'une chymère sans le moindre fondement.

13. Le matérialisme est plus fécond en objections qu'en preuves. Comment se peut-il que l'ame agisse sur le méchanisme

nisme de son corps, puisque sa plûpart des hommes ne le connoissent pas? Il suffit que Dieu ait voulu que le simple acte de la volonté soit suivi de l'éxécution, pour qu'elle ne manque pas. L'ame n'a pas besoin de connoître le détail de l'organization de son corps, pas plus qu'il est nécessaire qu'un organiste connoisse toute la méchanique des piéces, qui composent l'admirable instrument dont il tire des airs si variés & si savans.

14. On oppose que le corps agit si impérieusement sur l'ame, qu'il l'entraine; ce qui montre qu'on ne peut douter qu'il n'ait de l'activité. Je reçois une lettre qui m'annonce une sacheuse nouvelle, qui m'attriste : dira-t-on que cette lettre a de l'activité? Le Créateur a voulu qu'à

qu'à l'occasion de certains mouvemens imprimés au corps. l'ame ressentit du plaisir ou de la peine: mais cependant cette ame est toujours la maîtresse de se refuser ou de se livrer au plaisir: c'est en cela que consiste liberté. D'où vient donc que les sens nous entrainent si souvent à agir contre notre devoir? C'est que nous ne voulons pas le suivre; car il est de fait que rien ne peut contraindre notre volonté, & il sera toujours vrai que nous ne faisons que ce que nous voulons. Il faut entendre cela d'une volonté ferme & entiére; car fouvent on a de foibles volontés de faire une chose qui reste sans éxécution: mais alors ce n'est pas une véritable volonté, mais plûtôt de foibles desirs. L'ame commande au corps, il obéit; mais 0 5 l'ame l'ame ne fait jamais que ce qu'elle veut: & si elle suit les impressions des sens, c'est qu'elle s'y livre librement. Sans liberté rien n'est digne de blâme ou de louange, c'est elle qui caractérise le bien ou le mal.

15. En vain le matérialiste s'obstine à objecter que ne connoissons pas assés les propriétés de la matière, pour décider qu'elle est incapable de penser. Quand on conviendroit que la matiére peut avoir des propriétés inconnuës, il est néanmoins certain qu'elle étenduë, & par cela même, je vois évidemment que la pensée ne peut lui convenir. Tout ce qui est dans la matière est inécessairement étendu; si donc il y avoit de la pensée dans la matière, cette pensée auroit de l'ex-

l'extention: elle seroit divisible par conséquent. Mais on a fait voir que cette doctrine étoit absurde. Il n'est donc pas nécessaire que je connoisse toutes les propriétés de la matière, pour prononcer qu'elle ne peut jamais avoir la faculté de pen-Je vois une impossibilité d'affocier l'étendue avec la pensée, ce qui suffit pour renverser le matérialisme. La cause des matérialistes ne devient meilleure, en disant qu'on n'attribuë pas la pensée à toute matiére quelconque, mais une matière très-déliée & arrangée d'une certaine Je demande si cette matière. quelque mince qu'on veuille la fupposer, est étendue. bien en convenir. Donc elle ne peut penser, ainsi qu'on l'a démontré. Un atome a des parparties proportionnelles, comme la masse la plus grosse.

16. Quand on nous dit que nous ne connoissons pas asses la matière pour être assurés qu'elle ne peut penser: il seroit moins absurde d'avancer que nous ne connoissons pas asses l'eau ni le feu, pour refuser à l'eau la propriété de bruler. & au feu celle de rafraichir. Seroit-il plus ridicule de faire penfer une montre qui sonne les heures, lorsque son timbre recoit les coups du marteau, que de faire penser une partie quelconque du corps humain, lorsqu'elle reçoit les coups des esprits animaux. Le matérialiste anatomise le corps humain; il éxamine la moële de notre cerveau, les nerfs qui y aboutiffent, & prétend y découvrir 110notre ame. J'aimerois autant qu'il fit l'anatomie d'une plante, pour y trouver un être pensant caché dans sa moële environnée de tous ses vaisseaux. Cette seconde opération ne seroit pas plus sensée que la première.

17. On ne cesse de nous faire des questions: comment l'ame peut-elle agir fur le corps, & réciproquement, étant des substances différentes. Mais ie demande quelle liaison y a-t-il entre un mot qui n'est qu'un son, un caractère, qui n'est qu'une figure tracée sur un corps, & la pensée? Il est néanmoins d'expérience qu'une parole, ou un mot écrit, forme en nous une idée. On peut ignorer la façon dont la chose le fait, sans qu'on puisse douter de sa réalité. C'est donc une maumauvaise difficulté qu'on propose par ce comment. Nous l'ignorons; il n'est pas moins réel pour cela. Dieu ne peut-il faire que ce dont nous pouvons rendre raison? Son pouvoir seroit bien borné.

18. Toutes les parties de la matiére sont séparées. Il eft vrai qu'elles sont placées l'une proche de l'autre; mais l'une n'est pas l'autre: elles peuvent être conçues, elles peuvent éxister séparément. Or ce qui est un & simple, comme la penfée, ne peut sublister dans des êtres féparés. La pensée ne peut donc appartenir à la matiére, sans être identifiée avec elle. Ce qui pense en n'est mi le pied ni la jambe, puisqu'on peut les couper sans que pour cela nous cessions de penpenser: Si l'ame est un corps organizé joint à notre corps groffier, ce tout ne sera jamais qu'un corps uni à un autre, & rien de plus; ce qui ne formera jamais un être-pensant.

19. Si la matiére avoit en elle-même le principe de fon mouvement, il lui seroit essentiel, ou elle pourroit passer du repos au mouvement. Or il ne lui est pas essentiel, car il n'y auroit aucun corps en repos. On ne peut pas dire non plus que la matiére peut se donner le mouvement; puisqu'elle se donneroit ce qu'elle n'a pas, ce qui est impossible. Si la matière se donnoit le mouvement, ce seroit librement ou nécessairement. Le premier ne peut se soûtenir, car la matiére n'a ni connoissance ni liberté. SupSupposé que le mouvement vienne de la nécessité; alors le repos est impossible: ce qui est absurde.

20. Voici encore une difficulté: comment concevoir qu'un esprit puisse agir sur la matière? C'est un fait; contre lequel on ne peut former d'objection raifonnable. Il vous sera toujours aussi difficile de comprendre que l'ame agisse sur les esprits animaux qui remuënt les membres, que de croire qu'ils remuent immédiatement la jambe ou le bras. Ne croira-t-on iamais que le Créateur s'est reservé des secrets que lui seul peut connoître? L'homme ne se convaicra-t-il pas une bonne fois. des bornes étroites de son intelligence? Le plus petit atome peut les lui faire connoître, &

il a la présomption de vouloir tout comprendre, & de raisonmer sur des choses qui surpassent infiniment la portée de la foible vue. Vous remués la main au gré de vos desirs, pouvez-vous douter de l'empire de votre ame sur votre corps? Le comment vous est caché, he! combien d'autres choses n'ignorez-vous pas? Votre esprit est borné, il est fini; voilà la source de votre ignorance.

en tout les affections du corps: elle est foible dans la maladie, elle radote dans les vieillards, &c. Ne peut-on pas croire qu'elle périt quand le corps cesse d'être vivant? On ne sauroit disconvenir que l'union de l'ame & du corps ne soit un mystère, qui ne vous est pas bien connu;

nu; je vois bien les suites de cette union, mais le comment est un secret, qui est caché sous un voile épais. Deux êtres peuvent être intimement unis. ils ne deviennent pas pour cela une même chose; ils gardent touiours leur distinction: ainsi l'ame étant distinguée du corps, elle peut subsister, tandis que celuici se diffiperoit. Mais cela, il n'est pas vrai que l'ame suive en tout les affections du corps: elle sait maîtriser ses passions, les calmer, les appai-Si le corps demande des choses que l'ame sait lui être nuisibles, elle les lui refuse. Le au contraire obéit touiours, selon l'étendue de ses facultés. L'ame a tous les cara-Ctéres de supériorité sur le corps. Dans l'enfance les organes sont trop moûs & trop obtus; dans les

les maladies & la vieillesse, ils font trop dérangés & trop appésantis, pour se prêter à l'ame & lui obéir. Le meilleur artiste ne fera rien que d'imparfait avec de mauvais instrumens.

22. Si l'on s'obstine à vouloir que la matiére soit susceptible de pensée, il n'est pas douteux que cette propriété n'est pas dans la pierre, ni même dans une plante. Ce ne pourra être tout au plus qu'une matière organizée, qui sera susceptible de penser, telle que seroit le cerveau de l'homme, & des animaux. En quoi consiste l'organization? Dans un certain arrangement des parties de la matière: mais de cet arrangement, il n'en réfultera jamais que diverses figures, & divers mouvemens. Or la pensée n'est ni figure ni mouvement; ni n'en peut être l'esfet. La pensée n'a donc pas la matière pour cause: elle est donc produite par un être qui en est distingué. Cette cause posséde donc cette persection plus parfaitement que nous, cet être pensant est Dieu-même, qui pense par soi, & qui est la source de toute intelligence.

23. Direz-vous encore que ce qui pense en nous est matière: je demande si cette partie pensante est en repos ou en mouvement? Si elle est en repos, comment peut-elle mouvoir les autres parties du corps? On ne peut donner ce qu'on n'a pas. La supposez-vous en mouvement, elle doit donc mouvoir sans cesse ces mêmes parties: ce qui est contre l'expérience.

Concevez, si vous le pouvez, comment le mouvement peut produire en nous de la douleur, du plaisir, &c. Comme il peut faire naître des idées, des vouloirs, &c. Nos volontés bien loin d'être l'effet du mouvement, en sont la cause. Pourquoi remuai-je mon bras, sinon parce que je le veux?

24. La pensée est indivisible: vous ne pouvez concevoir la moitié d'une affirmation, d'une négation, d'un raisonnement: or la matière est essentiellement divisible; la pensée n'appartient donc pas à la matière. La pensée n'est point étenduë. Elle seroit figurée, si on le supposoit. Mais la matière est essentiellement étenduë, figurée; donc la pensée n'appartient point à la matière. Vous me direz, peut-

être, qu'il n'est pas impossible que la pensée soit un mode de la matiére, tel qu'est le mouvement, qui n'est point étendu. Vous seriez bien mauvais philosophe, si vous pensiés qu'un mode puisse éxister hors de son fuiet. Un mode n'est que la chose considérée d'un telle ou telle façon. Le mode n'est que le sujet conçu dans un certain état. On ne peut concevoir un mode sans rapport au sujet dont il est mode; on conçoit la penfée sans aucune relation avec la matière; la pensée n'est donc pas un mode de la matiére. Au contraire on ne peut concevoir le mouvement sans la matiére muë. Car qu'est-ce que le mouvement, sinon le changement successif de position d'un corps? Il est vrai que le mouvement n'est pas la matière, mais il participe

ticipe néanmoins à toutes ses propriétés, parce qu'il n'est que la matière muë. Je dois remarquer en passant que c'est parler très - improprement que d'attribuer du mouvement à un esprit; c'est un être simple, qui n'a aucun rapport d'éloignement ou de proximité avec les corps.

27. Si on veut regarder l'esprit par rapport au mouvement, c'est en le considérant comme une cause des mouvemens libres de notre corps; nous les produisons quand il nous plait. La matière qui n'est que passive, n'a point en soi le principe du mouvement, d'où il suit clairement que l'esprit est un être distingué de la matière. Croira-t-on sérieusement que ce n'étoit qu'une portion de matière qui a découvert les sublimes con-

noissances dont on est redeval ble au célébre Newton? Comment a t-on pû avancer que la matiére, qui par elle-même ne pense pas, peut devenir penlante, si elle est mise en mouvement? Les partisans de cette opinion ne mettent pas la penfée dans tout notre corps : ne peut donc être que dans un petit espace du cerveau, dans le corps calleux, par exemple. Mais je demande: cette matiére pensante est composée d'un ou de plusieurs atomes. Si c'est le dernier; la pensée est divisible: si elle réside dans un seul atome, elle est étenduë. Or rien n'est plus absurde qu'une pensée divisible, ou étenduë.

26. On nous foûtient qu'il est possible que la pensée vienne d'un corps organisé. Il suffit de remarquer que le mouvement d'un corps organisé, ne différe des autres mouvemens que parce que les combinaisons sont plus multipliées. Si l'automate de Vaucanson, qu'on a vû à Paris iouër douze airs de musique fur une flûte, en avoit joué mille par l'augmentation des ressorts : Est-il quelqu'un assés stupide pour croire que cette machine auroit aquis le don de penser? Qu'on augmente ces resforts tant qu'on voudra, qu'on les combine de toutes les façons imaginables; cet automate ne sera jamais que matiére, & ne deviendra pas un être pensant. parce que la pensée ne peut sortir du mouvement. cipe de la pensée sera toujours nécessairement distingué de la matiére.

Ps

27. Un habile Philosophe \* moderne, a cru qu'on peuvoit mieux satisfaire aux difficultés des matérialistes, en accordant à l'ame une sorte d'étenduë propre aux esprits. On verra fi on peut tirer quelque avantage de ce sentiment, sur lequel je ferai quelques réfléxions. ste ce n'est pas une nouvelle découverte, Dagoumer avoit adopté cette pensée dans sa philosophie; On ne l'a pas jugé dangereuse, puisque son ouvrage a été imprimé à Paris avec approbation; ce qui ne seroit pas arrivé li cette opinion avoit eu de l'opposition avec la saine doctrine. On connoit assés la délicatesse de nos censeurs, quand quelque chose choque tant soit peu la religion. Je vais rapporter les sentimens de Mr. de 28. St. Hyacinthe.

<sup>\*</sup> Mr. de St. Hyacinthe.

28. Descartes quoique grand Philosophe, s'étoit entêté de deux fausses idées, en faisant confifter l'essence de l'ame dans la pensée, comme celle de la matiére dans l'étenduë. n'a pas éprouvé que dans la pâmoison, ou pendant un sommeil profond & tranquille, l'on ne pense pas; car on n'a aucune idée, mais n'avoir aucune idée & ne pas penser, c'est la même chose. L'ame a la faculté de pouvoir penser, sans qu'elle L'autre erreur pense toujours. de Descartes étoit de ne reconnoître d'autre étenduë que celle de la matière ; il est bien certain néanmoins que le vuide est On conçoit l'étenduë spatiale très-clairement. tés que Newton a prouvé l'éxistence du vuide. & sa nécesfité pour que le mouvement soit pof-

possible. C'est de ces deux erreurs qu'est peut-être venue la difficulté qu'on a fait de recevoir l'union du corps & de l'ame; car, dit-on, ce qui n'est pas étendu ne peut être nulle part. Si l'ame n'est pas étenduë, elle n'est pas dans le corps. & ces deux êtres n'ont aucune union entre-eux. Il auroit paré cet inconvénient, s'il eut reconnu que l'ame est étenduë, comme il convient aux esprits de l'être. C'est refuser l'éxistence aux êtres spirituels, que de les vouloir priver d'étenduë. Tout ce qui est éxistant, éxiste quelque part; or ce qui n'est point étendu n'éxiste nulle part, ce qui est autant que de ne point éxister. Comment l'ame agiroit-elle lur le corps, si elle n'étoit en aucun lieu, & si elle ne lui étoit pas unie? L'autorité de Descartes

cartes a fait recevoir ce préjugé, que tout ce qui étoit étendu, étoit matériel; préjugé dont les modernes sont presque tous revenus.

29. Il me paroît que le systême qui donne de l'étendue aux esprits a deux inconvénients. Le premier c'est qu'il laisse subfister toutes les difficultés, & qu'on ne le conçoit pas. En effet, qui est-ce qui comprend ce que c'est un esprit étendu? On pourroit donc le mesurer & savoir s'il a une toise de longueur & combien il a de pieds dans fes autres dimensions. reille idée n'est pas faite pour être saisie par tous les esprits; j'avouë sans peine que le mien n'y peut atteindre. Quand Descartes a fait confister l'essence de la matiére dans l'étendue, il

n'a entendu parler que d'une étenduë composée de parties solides: il n'en reconnoissoit point d'autres, en cela il ne se trompoit pas. On ne conçoit pas ce que c'est qu'un esprit qui ne pense point. La pensée lui est donc essentielle. Si dans un profond fommeil on ne s'appercoit pas aussi vivement que dans la veille, des objets de nos idées, il n'est pas moins certain que l'ame voit toujours son éxistence, ce qui est une pensée. Les Cartésiens soûtiennent que le vuide & le néant sont une même chose, & que ni l'un ni l'autre ne peut être réprésenté par une idée. Ils ne sont pas embarasfés d'expliquer le mouvement dans le plein. On suppose troplégérement la démonstration de l'espace spatial; d'habiles gens ne regardent pas comme démon; tre

tré ce que Newton en a écrit. C'est encore une chose dont on ne convient point, que de prétendre qu'un esprit est dans un certain endroit. Il vaut mieux avouer que nous ne connoissons pas comment l'esprit est uni au corps, que de vouloir expliquer cette union par une présence locale, sujette à bien des difficultés. Mr. de St. Hyacinthe suppose trop-facilement comme certain, ce qui peut très-raisonnablement être contesté. vons - le.

30. Quelqu'un fera cette difficulté: ne pouroit-on pas dire que Dieu soit étendu, puis qu'il ne répugne pas qu'un esprit ait une sorte d'extention qui lui est propre, & qui est entiérement différente de celles des corps? Pour répondre à cela: je dis, que Dieu

Dieu n'est nulle part, parce qu'étant infini comme il est éternel. il ne peut être borné par quelque chose de plus grand que lui, il ne peut occuper aucun lieu; mais étant un être infiniment éxistant, il éxiste en soimême dans fon immensité, qui est l'étendue divine, aussi différente de toute autre étendue, que Dieu l'est de tous les êtres qu'il a créés. Pourquoi l'être spirituel sera-t-il donc privé d'étenduë? Si cette réponse ne paroissoit pas suffisante à quelques personnes, il seroit très-simple de dire que la nature de Dieu qui est infinie en perfections, est si fort au dessus de la foiblesse de notre entendement, que l'on ne peut assés la connoître pour prononcer surement sur ce qui lui con-On ne peut faire aucune comparaison du fini avec l'infini.

fini. Si une certaine étenduë convenoit aux esprits finis, je ne puis en conclure avec certitude qu'elle convienne aussi à Dieu.

31. Un aussi habile homme que Mr. de St. Hyacinthe a bien vû qu'en supposant les esprits étendus, on pouvoit aussi, par une suite naturelle attribuer l'extention à la nature divine. Le pas étoit glissant & dangereux, il n'a osé trancher le mot. On fent son embarras à se tirer de ce défilé. Il s'enveloppe fous des expressions entortillées : II en dit néanmoins affés. nous dise nettement ce que c'est que l'extention propre à un esprit, différente de celle des corps. Voilà des mots qui ne me font naître aucune idée. Quand il ajoûte que Dieu n'est nulle part ; je l'arrête-là. Il est donc possible, lui dirai-je, qu'un esprit ne soit nulle part. Pourquoi ne puis-je en dire autant de mon ame? Ce mot que la vérité lui arrache, renverse tout ce qu'il dit dans la suite. C'est-ce qui paroîtra dans ces raisonnemens futiles.

32. L'esprit créé n'est point infini, il est donc quelque part, ou il n'est nulle part. Suppofer un être fini qui n'est nulle part, c'est supposer une absurdité: car il est contradictoire qu'on soit & qu'on ne soit pas, qu'on soit fini & qu'on ne soit pas borné, qu'on soit un être & qu'on ne soit pas dans l'universalité des êtres. S'il est quelque part, il occupe donc le lieu où il est, & si sa substance est telle qu'il soit un être simple,

il ne sera pas borné, il est vrai, par des parties terminantes; mais par l'être oû il est contenu, puis qu'il n'est pas infini; il occupera donc le lieu où il sera, & par conséquent aura une étenduë quelconque.

22. Tout ceci n'est fondé que sur des mots équivoques, il suffit de les développer pour montrer que ce Philosophe ne prouve rien. Quand on dit que l'esprit créé n'est pas infini, on entend que ses proprietés ne font pas lans nombre, on peut les compter; mais on ne prétend pas qu'il est borné par des corps. Quand on soutient qu'un esprit n'est nulle part, on entend qu'il n'est dans aucun lieu. Un être simple n'a point de parties, & conséquemment il ne répond à aucunes parties du lieu,

qui ne peut être conçu que comme un espace qui a des parties. Nous dirons volontiers que nous ne connoissons pas assés la manière d'éxister des esprits; nous en savons néanmoins assés pour assurer qu'un être simple, tel qu'est un esprit, ne peut être borné par les parties d'un lieu quelconque. Dieu éxiste en soi, comme on a été contraint d'en convenir, il n'est dans aucun lieu. Pourquoi n'a-t-il pû, proportion gardée, accorder à un esprit créé d'éxister en soi, sans être dans aucun lieu? Ce qui paroît donner de la force à cette réponse, c'est que la révélation nous apprend, que notre ame est faite à la ressemblance de Dieu.

34. Si l'ame avoit une étenduë quelconque, on ne pouroit lui refuser une figure; or un être

être actif ne peut avoir aucune figure déterminée. Tantôt l'ame est affectée par le plaisir, tantôt par la douleur. L'aversion la haine, l'inquiétude, la tranquilité & une infinité de passions le font sentir dans sa substance. La flamme semble nous montrer auelque chose d'approchant, quoique dans un genre différent. On ne peut assigner aucune figure déterminée à la flamme. qui en change à chaque instant. Un être ne pouroit être actif s'il étoit solide. & s'il avoit une fignre déterminée.

35. Voici une difficulté: l'ame & le corps font unis; mais un être privé d'étenduë ne peut en toucher un autre, ou en être touché: ainsi l'union de l'ame & du corps est une chose inconcevable. He bien! quand on O 2 accorderoit qu'on ne peut concevoir cette union, en seroitelle moins réelle, comme l'éxpérience le prouve? L'homme concoit-il tout ce qui est vrai, rien n'est-il soustrait à ses connoissances? Mais a-t-on bien démontré que le sistème des caufes occasionelles n'est pas vrai. par lequel on explique fort bien cette union de l'ame & du corps? Est-il impossible que Dieu n'ait fait une loi, par laquelle il donne à l'ame des sentimens à l'occasion des mouvemens du corps. & réciproquement des mouvemens au corps, à l'occasion des volontés de l'esprit. Personne jusqu'ici n'a pû combattre efficacement cette hipothése. Mais, dit-on. on ne fait voir aucune union par cette réponse. Je réplique que cette union est trèsréelle, mais telle qu'elle doit se troutrouver entre un esprit & un corps, & non comme de corps Ce seroit vainement à corps. qu'on voudroit pousser plus loin cette controverse, on l'arrête tout court en disant que la nature de cette union ne nous est pas assés connuë pour la développer plus distinctement. C'est un secret que Dieu s'est réservé, & que nos recherches ne découvriront jamais, non plus que tant d'autres choses, qui sont dans l'univers. Il faut savoir connoître le terme des connoisfances humaines, & n'aller pas au-delà.

36. L'hipothése des causes occasionelles ne vous satisfait-elle pas? Choisissés l'harmonie préétablie du fameux Leibniz, qui à cru trouver quelque chose de mieux. Il compare le corps à

une pendule, & l'ame à une autre. dont les mouvemens seroient toujours d'accord entre - elles. C'est ici où a lieu cette parole de l'Ecriture. Dieu a livré le monde aux disputes des hommes. Vous me direz que le sistême de Leibniz ne vous donne pas l'idée d'une union telle que vous la desirés ; que vous ne vovez dans l'harmonie préétablie qu'une union morale, entre l'esprit & le corps; peut-être n'y en a-t-il pas d'autre, mais cela ne vous paroît pas satisfaifant; il vous est libre d'imaginer quelque chose qui vous satisfasse mieux. Sovez cependant bien assuré, que vous ne parviendrez jamais fur cette question au point de n'avoir plus d'obscurité, si vous la comprenez bien. Je le répéte, c'est un secret qu'il n'est pas donné

à l'humanité de comprendre clairement. Au reste nous n'y perdons rien, il nous a été donné de connoître tout ce qui nous est utile & nécessaire, le reste ne pouroit servir qu'à contenter une value curiosité.

37. Mais direz-vous, le délire, les aliénations d'esprit, la perte de la mémoire, les abatemens douloureux, les passions, les diverses façons de penser dans la fanté & dans la maladie, dans l'agitation, ou dans la férénité; font des phénoménes qui semblent montrer que l'ame n'est pas différente du corps. cela, l'esprit croît avec le corps, & il s'affoiblit avec lui. ment ces phénoménes peuventils s'expliquer, en supposant que l'ame est un être distingué du corps? Une comparation fimple. Q5 appla-

applanit cette difficulté. Il v a une distinction très-réelle entre le pilote & le vaisseau qu'il gouverne: dans le calme le pilote est tranquile; dans la tempête. il éprouve toutes les agitations dont le vaisseau est tourmenté. Le vaisseau peut se briser contre un écueil, & le pilote se fau-S'il perit, il n'en sera pas moins un être très-distingué de vaisseau, qu'il gouvernoit. Leur union n'a pas confondu leur nature, quoique les impressions aient été réciproques. Ceci est aisé à développer, & peut facilement résoudre la question proposée.

38. Il y a, dit-on, des imbécilles, des idiots dont l'ame paroît au dessous de celles de certains animaux bien-dressés. Un homme n'est tel, que parce que ses fes organes sont mal conformés. Ou'un habile homme touche un clavecin discord, il n'en tirera que des fons choquans l'oreille. Le corps humain est une machine, si elle est mal montée, l'ame ne peut en tirer que des fonctions défectueuses. Un chagrin violent peut rendre fou; mais que ce chagrin s'efface, on revient en son bon sens. coup à la tête peut faire perdre entiérement la mémoire, est-il goéri, on la recouvre. Au reste, il est ridicule de juger de l'humanité par quelques individus, dont la conformation est viciée: c'est comme si on vouloit juger de la structure du corps humain, par les tortus & les bossus. Les fauvages de l'Amérique ne nous paroiffent stupides & grossiers, que par défaut d'éducation.Cultivés un Lapon, vous verrez qu'il pense

pense aussi sainement que vous. Quelle différence entre les Russies modernes, & ceux qui vivoient avant Pierre le grand! D'où vient-elle, sinon de l'éducation, & de la culture de l'esprit? Ce n'est donc pas du corps qu'il tire sa persection.

fuit les affections du corps; elle est foible dans les enfans, forte dans un âge mûr, débile dans les vieillards: elle est donc corporelle, puis qu'elle marche d'un pas égal avec le corps. Une copieuse saignée, une diéte tropgrande, fait qu'on tombe dans le délire; c'est donc une preuve que l'ame n'est pas différente du corps. Ce raisonnement montre qu'il y a une union intime entre le corps & l'ame, & nullement qu'ils soient de même

nature. Le corps est un instrument qui sert à l'ame, selon les loix que leCréateur a instituées: fi cet instrument est foible, comme dans l'enfance, les actions **fe** ressentent de cette foiblesse. Qu'un habile musicien jouë sur une pochette, il n'en tirera jamais des sons aussi forts que d'un éxcellent violon. Une trop-forte saignée diminuë le ressort des folides, qui ne peuvent plus porter leur action jusqu'au lieu convénable, pour offrir à l'ame des images distinctes. Cette courte réponse peut s'appliquer aux cas de l'objection présente, & suffit pour en montrer la nullité. Remarquez seulement que quelque révolution qu'on suppose arriver au corps, l'ame conserve toujours le sentiment de son éxistence, ce qui suffit pour prouver qu'elle est un être différent du corps qu'elle anime. 40.

40. Si l'ame est matérielle. & qu'elle ne soit au corps que ce que le ressort est à une pendule; à la mort l'ame périt. n'étant plus d'aucune utilité. Conséquemment l'homme ne doit point reconnoître de loix. quand il pourra les violer impunément. Il doit suivre ses passions & s'v livrer aveuglément. n'avant aucun avenir à craindre ou à espérer. Oui ne voit qu'un pareil système renverse toute la morale, & n'est propre qu'à causer des maux infinis dans la société? est donc la vuë d'un matérialiste, quand il enseigne une doctrine aussi pernicieuse? On doit le regarder comme l'ennemi du Si on compare genre humain. ce que le dogme de la spiritualité & de l'immortalité de l'ame a d'avantageux pour les hommes

mes, avec les maux infinis que doit causer le matérialisme, il n'y a personne de raisonnable qui ne conçoive toute l'horreur possible pour une philosophie aussi contraire à l'humanité.

41. Que prétendent les matérialistes quand ils disent que Spiritus chés les Romains, Psuché chés les Grecs, & Rouac chés les Hébreux, qui sont les noms de l'ame, ne significient que le vent, le souffle, la respiration; d'où ils veulent conclure qu'ils ne croioient pas que l'ame fut une substance immatérielle. Ceci n'est pas plus raisonnable que si on prétendoit que le raisonnement n'est qu'une course cà & là, parce que le mot Discursus, dont les Latins se servent pour l'exprimer, signifie austi une course. Qui s'est jamais imaginé que que le vent, qui n'est qu'un air agité, est une substance qui pense? Cet air qui est dans un mouvement continuel, a-t-il pu être uni à notre corps pendant l'espace de la vie? Les Langues sont pleines de termes métaphoriques. Comme l'ame est le principe des mouvemens du corps, on se sera servi d'une expression qui marque ce que nous connoissons être dans une grande agitation, tel qu'est le vent.

42. Il seroit inutile d'objecter, que plusieurs écrivains d'entre les Chrêtiens ont cru que les Anges étoient corporels, & qu'ils avoient eu commerce avec des femmes. Il suffit de dire, que les partisans de cette opinion sont très-partagés entre-eux, & qu'ils s'égarent dans diverses routes, ce qui est une marque as-

assurée de l'erreur. La doctrine de l'église a pour caractère l'unanimité. On croit, avec raison, que cette opinion doit sa naissance à un livre faussement attribué à Enoch: & encore à un passage mal entendu, qui se lit dans le Chap. VI. de la Genése.

43. On nous dit que les anciens Philosophes ont presque tous crû l'ame matérielle, & que les langues anciennes n'ent point de termes pour exprimer un être purement spirituel. peut-on conclure des erreurs de gens qui n'étoient pas affés éclairés? Veut-on nous obliger à croire le Polythéisme, parce que tous les anciens l'ont professé ? Veut-on nous faire embrasser les opinions absurdes de l'antiquité, fur la nature de Dieu? Quelle conclusion veut-on tirer, de tant d'er-R

d'erreurs palpables des Philosophes? Ce seroit perdre son tems, que de raconter & de résuter leurs opinions chymériques. Il n'est pas question d'autorités, mais de ce qui est vrai. Au reste si on vouloit se servir de ce que les anciens ont pensé, on le feroit avantageusement. Homére & tant d'autres nous peignent l'ame des morts, qui éxiste après le trépas.

esprits soient dans un lieu, d'où il conclut qu'ils sont étendus. Il est facile de répondre que toute substance spirituelle, n'occupe proprement aucun espace. Ses bornes ne sont pas celles du lieu où elle est, mais les bornes de son action: à la différence de Dieu, qui est présent partout par une action, ou une opération

tion universelle. L'ame est où elle agit; & sa puissance étant limitée, elle ne peut agir qu'en un lieu à la fois: Nous soûte-nons donc que les esprits n'ont point de figure, & conséquemment ni extension, ni grandeur; & que les substances spirituelles n'occupent point un espace borné, que par leur action.

45. On nous oppose encore que quelques Péres n'ont pas craint d'enseigner, que les ames étoient matérielles. Pour lever cette difficulté, observons que Platon, dont la philosophie étoit fort répanduë dans les premiers siécles du Christianisme, Platon, dis-je, de ce que l'ame est spirituelle, immortelle, concluoit qu'elle étoit semblable à la divinité. Les Stoyens soûtenoient, que l'ame est une portion de R 2

la divinité - même. C'est pour préserver les Chrêtiens de ces erreurs, que quelques Péres ont dit que les anges & les ames. étoient des substances très-éloignées de la substance divine, & que cette substance des anges & des ames humaines étoit matérielle, en comparaifon de la divinité, & spirituelle en comparaison de nos corps. Il arrive assés-souvent que lorsqu'on combat une erreur, on semble pencher du côté opposé. C'est ainsi que St. Terôme voulant deffendre la dignité du facerdoce, paroît l'élever presque jusqu'à l'Episcopat.

46. Quand il feroit vrai, que quelques Péres auroient dit que l'ame étoit corporelle, on ne pouroit en conclure qu'ils cruffent pour cela, qu'elle étoit de la

la même nature que les corps, si on éxamine leur sentiment **Ouand Tertul**avec attention. lien dira que l'ame est un corps. il ne manque pas d'avertir que c'est un corps de son espéce, très-différent de ceux qui sont fenfibles. Il veut, par cette expression peu éxacte, marquer que l'ame est un être réel. On ne peut douter un moment que les Péres n'aient connû la différence essentielle, qui se trouvé entre l'ame & le corps. Ils enseignent unanimement que l'ame est immortelle, qu'elle est doüée de liberté, qu'elle est digne de récompense ou de punition, &c. qualités qu'ils ont con-Stamment refusées aux corps. Ils ont crû conséquemment que. l'ame étoit d'une nature essentiellement distinguée de celle C'est s'attacher aux du corps. R a mots.

mots, sans en pénétrer la signification, que d'insister sur ce que certains auteurs ecclésiastiques ont donné à l'esprit la dénomination de corps. Beausobre & Cuentz, ont donc vainement amassé quelques passages des Péres, où on lit cette expression, pour faire croire que ces témoins de la tradition de l'Eglise, avoient crû l'ame matérielle.

47. Tertullien s'est servi des expressions les plus dures, néanmoins en l'éxaminant de près, on appercevra qu'il pense différemment, de ce qui paroît au premier coup d'œil. Cet auteur enseigne que l'ame a les trois dimensions. Cependant il n'accorde pas qu'elle soit matière. Comment allier ces deux idées? Tertullien avoit sait un livre contre Hermogénes, où il prouvoit

voit que l'ame n'étoit pas tirée d'une matiére prééxistante, mais au'elle devoit son origine au souffle de Dieu. Selon lui. ce fouffle n'étoit pas une métaphore: il vouloit qu'il se soit insinué dans tout le corps dont il avoit conservé la figure, après s'y être comme figé. Il soûtient néanmoins que l'ame est une & fimple; fans quoi elle n'eut pas été immortelle; car selon cet auteur, tout ce qui peut être divisé, n'est pas immortel. Il se fait une objection prise de Platon, qui enseignoit que tout ce qui a une figure, est composé, & par conféquent l'ame, telle que Tertullien l'imaginoit, pouvoit être décomposée. Ce raifonnement l'accabloit; pour y répondre, il est obligé d'avoir recours aux visions d'une sœur enthousiaste. Notés qu'il étoit R 4 pour

pour lors Montaniste. La source de son erreur ne venoit que du sentiment confus de tout ce que nous sommes; du moi entier, qui nous répresente sous un unique regard l'ame & le corps.

-48 Avoüons que les hommes naillent matérialistes; comme ils jugent naturellement que les couleurs font dans les objets, & les sensations dans les parties du corps qui les éprouvent. Iln'y a que la réfléxion qui puisse nous faire connoître, que les fonctions de l'ame font incompatibles avec les proprietés de la matiére. Quand on la veut étudier sérieulement, on voit clairement que les organes de notre corps, n'ont aucune analogie avec les sensations de l'ame, comme le plaifir & la douleur: ils n'en sont que

que les occasions, par une loi très-arbitraire du Créateur; ils ne peuvent être les causes efficaces de nos plaisirs passagers. On n'apperçoit aucun rapport entre le corps & l'ame, quand on les considére précisément en eux-mêmes. Cela seul démontre combien ils différent essentiellement, sans avoir recours à aucun autre raisonnement.

l'autorité des anciens philosophes, qui ont crû l'ame matérielle. Mais ne sait-on pas qu'ils ont débité d'étranges absurdités, qu'ils ne marchoient qu'à tâton au milieu des ténébres épaisses qui les environnoient? Je n'ai pas besoin de prouver ce fait, qui est très-constaté. Si quelqu'un d'entre-eux mérite quelque credit, par les vérités qu'il

R 5

a fenties, & par l'élévation de fon esprit, c'est sans contredit Ciceron, \* le plus savant de tous les philosophes du paganisme. Voici ce qu'il dit: Nous ne pouvons douter, à moins d'être tout à fait ignorant en physique, qu'il n'y a rien de composé, de double, ou de mêlé dans la nature des esprits. C'est nous apprendre très-clairement qu'un esprit est un être simple, sans aucune composition, & conséquemment immatériel.

quantité de choses qui sont inquantité de choses qui sont incompatibles avec la matière. Elle résléchit sur elle-même, & sur ses propres idées. Elle rassemble, écarte, & compare ses idées, comme elle veut. Elle embrasse tous les lieux & tous les

<sup>· \*</sup> Tuscul. I. C. 29.

les objets. Elle forme des plans, elle invente, elle perfectionne les arts & les sciences. Tout cela annonce un principe immatériel, & porte si vivement l'image de la perfection souveraine, que les philosophes les plus pénétrans du paganisme, surent persuadés que l'ame devoit être divine, tant ils étoient éloignés de la croire matérielle.

si l'ame est matérielle, elle est de la même nature que le corps; on ne peut nuire à celui-ci, qu'on ne blesse & qu'on ne fasse sentir de la douleur à l'autre. Dans ce système, on ne peut concevoir que l'ame veuille jamais la destruction de son corps, qui entraîneroit aussi la sienne propre. Tous les êtres sensibles veulent invinciblement leur conservation. L'éxemple

des Martirs démontre la fausseté du matérialisme: on a vû des hommes pour ne pas renoncer à leur foi, livrer leurs corps à une mort aussi certaine Mais si l'ame cruelle. matérielle, auroit-elle jamais fait le généreux sacrifice de la perte de son propre corps, qui entraînoit celle de son éxistence? Il faut donc reconnoître qu'il y a en nous un principe d'une nature différente de celle du corps. Cela supposé, il est facile de rendre raison pourquoi un esprit pour aquerir une félicité éternelle, se résoud à la destruction de son corps; au lieu qu'en supposant l'opinion des matérialistes, il est impossible de rendre raison, pourquoi il y a eu des hommes affés forts pour mépriser la mort, afin de conserver le précieux don de la foi.

c2. Voiés la bizarerie de nos nouveaux philosophes; les uns décident hardiment qu'il n'éxiste que des corps : un Anglois, Berkeley, prétend au contraire qu'il n'y a que des esprits. Voilà le fruit de tant de raisonnemens futiles. Il falloit s'en tenir à ce que les gens sensés de tous les siécles, avoient toujours professé clairement. Il y a deux fortes de substances, l'esprit & le corps; dont les opérations font trop opposées, pour qu'on puisse raisonnablement les con-C'étoit bien justement que St. Paul avertissoit les fidéles, de se défier d'une philosophie trompeuse. L'immatérialisme détruit la religion : s'il étoit vrai; J. C. n'est point mort ni réssuscité. Le matérialisme sappe la morale, & l'éspérance d'une autre vie, par l'annéantissement de

de l'ame. La révélation par un feul mot renverse ces dogmes monstrueux. Une seule parole du Sauveur nous fixe & nous apprend le vrai. Voiés, touchés, disoit-il, & apprenés qu'un esprit n'a mi chair ni os. \*

73. On a vû dans la chaleur du combat des honmes blessés du coup mortel, fans s'être appercus du dérangement arrivé dans leurs corps. La fureur martiale s'étoit si fortement emparée de leur esprit, qu'ils ont passés des heures entiéres, sans **Tentir la douleur, que devoit leur** causer une blessure aussi dangereuse que terrible. Comment se peut-il faire, qu'on ne soit point apperçu d'un dérangement aussi considérable? Comment concevoir qu'on n'a pas fenti

<sup>\*</sup> Luc. C. 24.

lenti le desordre arrivé dans la constitution intérieure? Si l'homme n'étoit que matériel, on n'expliquera jamais un pareil phénoméne; il faut nécessairement avoir recours à une substance distinguée du corps, & qui est d'un ordre supérieur, pour rendre raison d'un fait qui, quoique surprenant, est néanmoins très-avéré.

## Immortalité de l'ame.

pure machine, est-il bien décidé qu'elle périroit avec le corps? Cette petite machine ne peut-elle survivre à la dissolution de la grande, dans laquelle elle étoit renfermée? Les païens croïoient que les faux dieux faisoient

soient des immortels: le vrai Dieu n'en peut-il faire? Un simple acte de sa volonté suffit pour perpétuer le jeu de l'ame, en ne la regardant que comme une machine. Les parties élémentaires de l'or nous paroissent indestructibles: pourquoi cette machine ne pourroit-elle avoir ce privilége? Dieu ne peut-il éloigner toutes les causes, qui pourroient déranger la configuration de ses parties? Faut-il donc un certain volume de matiére pour penser & être sensible? Une petite montre n'indique-telle pas les heures, aussi précisément qu'une grande horloge? La dissolution des parties de notre corps n'entraîneroit donc pas nécessairement celles des parties de notre ame, quand on la supposeroit matérielle.

.2. Mais, dirés-vous, l'ame est faite pour le corps, quand celui-ci est annéanti, à quoi serviroit-elle? son sort doit être le même. Je demande si c'est l'ame qui fait végéter le corps, qui fait circuler le sang, qui est la cause de la digestion, Combien d'actions dans les enfans, les foux & les imbécilles ne laissent pas appercevoir la moindre impression de l'ame? Il est vrai que l'ame influë dans les mouvemens libres, mais le plaisir & la peine ne sont que pour elle: la matière n'y entre pour rien. Le corps est pour un tems la demeure de l'ame. mais la destruction de l'un n'éxige pas la déstruction de l'autre. Si ma maison s'est écroulée, je ne me croirai pas obligé de mourir pour cela. Nos organes ne sont que des occasions

arbitraires de nos fensations, rien ne peut empêcher que Dieu n'agisse immédiatement & sans occasion sur notre ame. Il ne faut pas croire, que toutes nos fensations soient occasionnées par le corps; nos résléxions nous causent de la joie, ou de la tristesse: ces résléxions peuvent aller si loin que le cerveau se dérange, & même causer la mort.

3. La justice de Dieu éxige que le scélerat soit traité disséremment de l'homme de bien. Ce n'est pas dans cettè vie que ce discernement a toujours lieu, il faut donc que ce soit dans une autre; l'ame conséquemment survivra au corps. Qui croira que Néron & Caligula doivent subir le même sort que Louis XII. & Henri IV? Le bonheur nous

nous est contingent; il ne dépend pas de nous, de nous le procurer; en jouissons-nous, nous ne pouvons nous l'affurer pour toujours. Notre bonheur dépend donc d'un être fupérieur: mais quel est-il, si ce n'est Dieu? Le bonheur est attaché aux impressions qu'il plait auCréateur de faire sur nos ames. Dans cette vie on ne joüit d'aucun bonheur complet; il faut donc qu'il soit réservé pour une autre, ce qui ne se peut qu'autant que l'ame survit au corps. L'homme est libre, il peut être juste ou injuste. Mais pour qui seroit le bonheur, si ce n'étoit pour celui qui s'est attaché par choix à la justice? Cette vie n'est qu'un tems d'épreuve, pour nous mettre à même d'aquérir une félicité éternelle. qui méprise les moyens qu'il avoit avoit de devenir heureux, est digne d'être malheureux pour toujours. Ce plan est conforme à la raison, & à la Majesté de Dieu. Si l'homme est sufceptible d'idées très-vives & trèsclaires, ce sont celles qu'il a du rapport du mérite à la récompense, & du démérite à la peine.

4. Pourquoi fait-on de si grands efforts pour prouver que l'ame est matérielle? Il n'est pas difficile de le deviner. Toute matiére peut être divisée & changer de façon d'être. Le bois dont on a fait du feu, cesse d'être du bois après qu'il est consumé. Si l'ame est matérielle, dès qu'elle est séparée du corps, qui empêche de croire que cette matiére, qui est très-subtile, ne soit divisée & dissipée en une infinité d'endroits : cela supposé, l'ame

l'ame ne pensera plus, elle périra. Elle ne pensoit qu'autant qu'elle étoit organisée, & conformée d'une certaine façon, aussitôt que cette organisation & cette conformation sont détruites. l'ame cessera de penser; elle sera anéantie. Il en sera comme d'une montre, tant que dure l'arrangement des rouës, elle indique les heures: brifés les rouës, ce n'est plus une montre, elle ne marque plus les heures. On n'attaque la spiritualité de l'ame, que parce qu'on en veut à son immortalité, qui fait craindre un fâcheux avenir. On voudroit fort se délivrer de cette crainte qui nous gêne. Voilà ce qui intéresse les déssenseurs de la matérialité de l'ame.

c. Les Epicuriens font de tous les philosophes ceux qui ont S 2 com-

combattu le plus fortement l'é-i xistence d'un être immatériel : la raison principale, sur laquelle ils s'appuioient, c'est, disoientils. qu'il est inconcevable que l'ame qui devroit être immortelle, put être jointe avec le corps qui étoit périssable. étoit absurde, selon eux, de croire que deux choses aussi oppofées pussent se trouver unies. Mais d'où avoient-ils l'idée d'un être si différent de la matière. & dont l'éxistence leur paroisfoit impossible? N'étoit-ce pas leur propre conscience qui la leur donnoit? Non, c'est qu'ils en avoient oui parler à d'autres philosophes. Mais si Démocrite & Epicure avoient réfléchi sur leurs idées, ils auroient vû que la cer-titude de nos connoissances dépend d'elles i ils auroient con-

nu

<sup>\*</sup> Vide Lugret, L. III.

nu qu'on ne pouvoit avoir d'idée que de ce qui est possible, ou nécessaire, & qu'ainsi l'ame spirituelle étoit un être possible, puisqu'ils la concevoient; c'étoit donc une contradiction dans leur système, d'en nier la possibilité. Si on répond qu'ils n'avoient pas d'idée de l'ame; c'est convenir qu'ils parloient sans savoir ce qu'ils disoient.

6. On oppose, que Moïse n'a rien dit de l'immortalité de l'ame; que parmi les Juiss les Sadducéens la nïoient. Comment se peut-il que le peuple de Dieu ait ignoré une vérité aussi importante & aussi capitale? Si on les en croit, les livres de Maccabées sont les premiers qui en aient parlé. Il faut observer que Josephe \* nous S 4

\* Antiq. L. XVIII. C. 2.

apprend, qu'il y avoit très-peu de Sadducéens, & qu'ils étoient fort riches, ce qui a pû leur faire embrasser l'opinion de l'annéantissement de l'ame. Ceux qui suivent aujourd'hui ce système. ne font pas gens peu aifés. Dieu, dans plusieurs endroits de la Genése, se nomme le Dieu d'Abraham, d'Isaac & de Jacob. C'est par-là que J.C. réfuta les Sadducéens. Il est clair que cette expression ne signifie pas que Dieu, est le Dieu du cadavre de ces Patriarches. Elle est si lumineuse & si significative, qu'elle réduisit les Sadducéens à un profond filence.

7. Quand Jacob disoit à Pharaon, que les jours de son éxil & de son pélérinage étoient courts & mauvais, ne disoit-il pas qu'ils seroient suivis d'une autre vie?

Pour-

Pourquoi appelle-t-il cette vie un éxil & un pélérinage, s'il n'en avoit pas espéré une meilleure après celle-ci? Les livres saints ne parlent que de la récompense des justes, & de la punition des méchans: or il est certain que très-souvent les iustes sont dans l'oppression pendant cette vie, tandis que les impies font dans la splendeur & l'opulence. \* La récompense promile aux justes, suppose donc nécessairement une vie à venir. Dieu dit à Moise je suis celui qui est; par cette expression sublime, il lui apprit qu'il étoit esprit. car la matière ne se connoît pas, & ne peut rien prononcer Nous lifons fur fon éxistence dans la Genése que Dieu fit l'homme à sa ressemblance; ce qui ne peut s'entendre que de S 4 l'ef-

<sup>\*</sup> Vid. Pfal.

l'esprit. Voilà la spiritualité de l'ame nettement enseignée; par une conséquence qui s'offre naturellement, on ne peut lui refuser l'immortalité. Moïse nous a donc appris ces vérités importantes.

8. Il faut être bien ignorant pour révoquer en doute, que les livres faints de l'ancien Testament n'enseignent fréquemment une autre vie. Job \* est exprès, quand il dit, qu'au dernier jour il ressuscitera du sein de la terre, & qu'il verra son Sauveur. L'Ecclésiaste † nous dit nettement, que la poussière retourne en terre, d'où elle étoit, & que l'esprit revient à Dieu, qui l'a créé. Le livre de la Sagesse (\*) enseigne que Dieu a créé l'homme inde-

<sup>\*</sup> Job. Cap. 19. † Ecclef. Cap. 12. (\*) Sap. Cap. 3.

indestructible, ( selon l'ame: ) l'avant fait à sa ressemblance. Le même auteur \* nous prend que quand le juste est enlevé par une mort prématurée, il est néanmoins dans un lieu de rafraichissement. Cela peutil s'entendre de l'entière destruction de l'homme? Que prétendoit Saul, quand il fit évoquer l'ame de Samüel après sa mort? Il la croyoit donc encore éxistante. En parcourant les Pseaumes, on y trouvera cent preuves d'une autre vie. & conséquemment de l'immortalité de l'ame.

9. Le peu qu'on vient de lire, fuffit pour montrer la témérité des matérialistes, quand ils osent débiter hardiment que les écrivains sacrés de l'ancien Testament

<sup>\*</sup> Sap. Cap. 4.

ment, ne connoissoient pas le dogme de l'immortalité de l'efprit humain. Ce seroit perdre fon tems que de vouloir réfuter ce qu'alleguent ces gens-là, de l'Eccléfiaste: femble dire que l'homme meurt entiérement comme les bêtes. Tous les Commentateurs expliqué cette difficulté, qui est très-foible. Deux mots du même auteur éclaircissent ce pasfage, & montrent sa véritable pensée. Le corps, dit-il, retourne en terre, & l'esprit à Dieu. On a peine à comprendre manie d'un homme qui cherche à se dégrader, en s'efforçant de prouver que son ame n'a rien an dessus de la brute; insensé qu'il est, il se dépoüille de ses avantages les plus relevés, pour se mettre de niveau avec les ani-

<sup>\*</sup> Cap. 3.

animaux les plus vils! Homo cum in bonore esset, non intellexit; comparatus est jumentis insipientib<sup>o</sup>.\*

10. La différence de l'ame & du corps prouvée, il ne peut plus être douteux que l'ame ne lubliste après la mort, qui n'est que la féparation d'avec son corps. Leur désunion ne peut causer l'anéantissement, ni de l'un ni de l'autre. Il paroît au contraire que l'ame pensera plus librement, après qu'elle sera dégagée des liens de ce corps terrestre, qui appésantissoit la vivacité de ses opérations. corps se dissout, parce qu'il avoit des parties, mais il ne peut rien arriver de semblable à l'ame qui n'en a point.

on, que l'ame après être séparée

<sup>\*</sup> Pfal. 48.

rée du corps, tombe dans un fommeil & une insensibilité perpétuelle; cessant de penser, elle seroit comme n'éxistant plus. L'ame seroit par-là réduite à un état de mort. Cette conjecture est dénuée de tout fondement : elle est donc frivole & ne forme aucune difficulté. Ne dites pas que du sommeil passager que nous éprouvons, on pourroit conjecturer, que l'ame pouroit être assujettie à un sommeil éternel.Les meilleurs philosophes ne croyent pas que l'ame éprouve le sommeil. Elle pense sans interruption. & conséquemment elle veille toujours. La pensée est la vie de l'ame; si elle cesfoit un instant de penser, elle feroit morte véritablement. réveil seroit une resurrection. L'ame est un être pensant, privés-là de la penfée, vous lui ôtés ce qui fait sa nature.

12. Nous sommes agités de plusieurs pensées pendant le fommeil, & dans quelque instant que nous nous réveillons, nous fommes occupés de quelque sentiment, de quelque connoissance. Pendant le sommeil les organes sont relâchés & comme engourdis; ils ne caufent que des sentimens sourds & obtus, qui ne sont sentis que foiblement, c'est ce qui a pû faire croire à quelques personnes qu'on ne pensoit pas en dormant: pour les tirer de cette erreur, il suffit de considérer ce qui se passe en nous dans certains états de distraction, d'une profonde réverie : qu'on nous demande alors à quoi nous pensons, il est assés ordinaire de répondre qu'on ne pense à rien, quoi qu'on pense très-certainement. Cette réponse signifie feu-

seulement, que l'objet de notre pensée n'est pas assés vif, assés marqué pour pouvoir le désigner nettement. C'est ainsi que l'ame se trouve pendant le sommeil. J'avoue, que je ne connois pas comment on peut se livrer au système des esprits-forts, en ne prenant aucun soin pour l'avenir. Si, comme il est très-vrai, on n'a aucune preuve de la mortalité de l'ame, & qu'au contraire il en est beaucoup pour fon indestructibilité, être stupide pour en croire les matérialistes sur un point aussi capital, qu'ils veulent établir sur des raisonnemens futiles.

13. Quand l'homme meurt, il ne périt pas un atome de son corps. Pourquoi craindrions-nous l'annéantissement de l'ame, cette partie de nouş-mêmes, bien plus noble

noble que le corps? L'éxistence du corps n'est pas bornée au tems de son union avec l'ame; pourquoi cette même ame périroit-elle après être féparée de son corps? Le desir d'être heureux pour toujours, est un sentiment que tout homme éprouve, dès qu'il se connoît avec réfléxion. Ce desir est un don naturel, qui ne vient que de l'auteur de notre être. Peut-on subconner que ce présent que Dieu fait à tous les hommes, ne soit qu'une espérance trompeuse ? Une pareille pensée seroit aussi déraisonnable qu'injurieuse à l'être infiniment bon. Il est aussi incapable de tromper que d'être Ou'est-ce qui a portégens à enseigner la certaines mortalité de l'ame? Si l'on va au vrai, on verra que c'étoit pour châtimens. s'étourdir fur les qu'on

qu'on favoit avoir mérité. Un matérialiste de bonne foi, n'oseroit assurer qu'il desire l'annéantissement comme un bien. Il voudroit pouvoir toujours vivre. S'il est malade, il veut guérir; il n'oublie rien pour cela: & à moins qu'il ne soit en délire, on ne le verra pas desirer son annéantissement.

14. L'éxistence de Dieu est démontrée: il y a donc un être infiniment juste, qui recompense les bons, & punit les méchans. Or la justice n'a pas toujours lieu dans cette vie, où souvent l'iniquité prospère, tandis que l'innocence est opprimée: il faut donc qu'il y ait une autre vie; ce qui prouve l'immortalité de l'ame. Si tout périt à la mort, le coupable qui a été heureux pendant sa vie, ausa

aura joüi d'un meilleur sort que l'homme de bien, qui n'a éprouvé que des revers & des afflictions: ce qui détruiroit la justice souveraine. Prétendre qu'il n'v a aucune différence dans nos actions, c'est un paradoxe qui renverse les connoissances les plus lumineuses. Oui a iamais crû qu'il étoit égal de sauver la vie à un misérable en le nourissant, ou d'égorger son pére? Ouand on est réduit à soûtenir des absurdités aussi révoltantes. on renonce au fens commun, & à tous les mouvemens de la conscience. Les partifans cette opinion font des monstres dans la société, & les ennemis de l'humanité, qui mériteroient d'être bannis de la compagnie des hommes.

15. Tous les Législateurs ont T 2 fup-

supposé l'idée du vice & de la vertu, auxquelles ils ont attaché la punition & la récompense : ce qui suppose la liberté dans l'homme. Si nous ne sommes que des automates, des instrumens entre les mains de l'être fouverain, fans que nos actions naissent de la liberté, on peut mettre de différence entre la vertu & le vice. Il faut mettre de niveau Cicéron & Catilina: ce sera une chose égale de vouloir perdre sa patrie, ou de la fauver. Pourquoi seroit-on agité par les remords, qui suivent une action criminelle? Pourquoi cette honte, cette infamie qui font attachées aux mauvaises actions, si elles sont toutes égales? D'où vient qu'on ne punit pas un phrénétique, un insensé, qui auroient commis la même action, dont un homme de

de bon Tens subiroit le châtiment? Ne fait-on point de distinction entre ce qui nous échappe dans un premier mouvement, & ce qui est fait avec résléxion? Toutes les loix des nations policées, sont autant de témoignages pour la liberté humaine. Détruisés cette liberté de l'homme, Dieu, qui est son auteur; qui l'a assujetti à la nécessité, se trouvera chargé de tous les crimes qu'il commettra. Conséquence affreuse!

16. Le matérialisme n'a été enfanté que pour en conclure la mortalité de l'ame, qui est une suite naturelle de ce sentiment : en esfet, si l'ame n'est qu'une portion de matière organisée, c'est-àdire, arrangée d'une certaine saçon, elle doit subir le même sort que le corps, dont

la mort brise les ressorts, détruit l'arrangement des parties, & les fait tomber en poussière. N'est-il pas évident que la mort fera le même esset sur les parties de l'ame, si elle est matérielle? Par quelle raison voudroit-on l'exempter de subir la loi, à laquelle le corps est assujetti? C'est ce qu'un poëte moderne exprime ainsi:

Est ce là ce rayon de l'essence suprême, Que l'on nous peint si lumineux? Est-ce là cet esprit survivant à nous-même? Il naît avec les sens, croît, s'affoiblit comme eux. Hélas! il périra de même.

## Sur les bêtes.

1. Il y a, dit-on, de grands philosophes qui ont enseigné que que les bêtes ne sont que de pures machines; néanmoins on découvre en elles du sentiment. de la ménioire, &c. La matiére peut donc être susceptible de penfée. Il faut avoüer que nous ignorons l'essence des brutes. Si ce sont seulement des automates, ils sont privés de pensée; s'ils pensent, ils ont une ame immatérielle. Mais que devientelle après la mort de l'animal? Je l'ignore entiérement. C'est un secret reservé à Dieu seul. fur leguel on ne peut faire que des raisonnemens frivoles. dois ajoûter que l'opinion des Cartéliens, a encore de fameux fectateurs. Toutefois nos sens **se** portent à accorder du fentiment aux brutes, sans qu'on puisse en rien conclure contre la nature de notre ame, qui est très-supérieure à celles dont le CréaCréateur auroit doué les animaux. Qu'ils foyent tels qu'il a plut à Dieu, cela ne poura jamais nuire à l'immatérialité de l'esprit humain.

2. Plusieurs personnes sont frappées de ce qu'on voit faire aux bêtes, qui n'ayant point d'ame, sont conséquemment de pures machines, pensent qu'on en doit inférer que l'homme pouroit leur ressembler en Mais il n'est pas décela. montré que les brutes n'ont point d'ame, ce n'est tout au plus qu'une opinion qui a sa probabilité. Il est inutile de détailler les opérations des animaux, qui sont assés connuës: elles donnent lieu de foupçonner qu'ils ont de la connoissance, de la mémoire, &c. Tout ce qui me paroît clair c'est que si

les bêtes sentent, elles ont une On ne connoît pas que la sensibilité soit une proprieté de la matière. Or plusieurs phénoménes qu'on remarque dans les animaux, semblent indiquer qu'ils ont du sentiment. Ils donnent des fignes de joye & de tristesse, qu'on ne peut guéres fupposer convenir à un pur automate. Au reste cette question est fort peu importante, & selon les apparences elle nous fera toujours inconuë. On ne peut en raisonner que sur des conjectures très-incertaines. Le mieux seroit de convenir qu'on ignore trop la nature des bêtes, pour qu'on puisse en dire quelque chose d'assuré & de certain.

3. S'il me paroissoit probable de croire que les bêtes ent une ame spirituelle, ce seroit une conséquence juste de penser T, qu'elle

au'elle est immortelle. Mais quelle sera sa destinée? Je n'en fai rien. Celui qui les a créés, a sagement ordonné leur destination. Une pareille ame fera-telle égale à celle de l'homme? Non. sans doute: l'ame d'une mite, si elle en a, ne montre pas autant de connoissance. Oui osera nier que Dieu puisse créer des ames de différens ordres, au'il n'v ait divers esprits, tous en différens degrés au dessus de celui de l'homme, comme il peut y en avoir au dessous, jusqu'au dernier degré possible? Si cela n'est pas démontré, qui montrera que cela est impossible?

4. Mais que les bêtes ayent une ame ou qu'elles n'en ayent pas, comme il ne suit pas nécessairement que si l'homme a une ame elles en ont aussi, de même

même il ne suit pas nécessairement que si elles ne sont que des automates admirables l'home n'est aussi qu'un automate. Ainsi la difficulté prife de l'automacité des bêtes, ne fait rien contre la distinction des deux dont l'homme est composé; & la démonstration en étant donnée, s'il falloit juger de l'homme & des bêtes par vove d'analogie, il seroit plus raisonnable de dire que les bêtes n'ont point d'ame, que de dire que l'homme n'est qu'un automate: puis qu'assurément un automate, une pure machine, est incapable de sentiment.

f. La conséquence qu'on prétend tirer des sensations des bêtes pour leur donner une ame semblable à la nôtre, est trèspeu juste. Car 10. on doit convenir venir que nos conjectures sur cette matière sont peu fondées. Il faudroit avoir été brute, pour favoir ce qui se passe dans la tête d'un pareil animal. On peut dire, pour avouer la vérité, que cela nous est entiérement inconnu, & qu'on ne peut point en raisonner. 20. Quand on conviendroit que les bêtes ont une ame, on ne pourroit en conclure qu'elle seroit de la même nature que la nôtre. Il suffit qu'on apperçoive assés de différence entre leurs opérations, pour être en droit de nier la reffemblance, qu'on voudroit perfuader. En effet il y a une uniformité si grande dans leur facon d'agir, qu'on seroit en droit de penser que les brutes ne sont que des automates. L'uniformité de leurs actions ne dénote point une ame comme la nôtre 6. L'in-

6. L'induction qu'on prétend tirer des bêtes, a quelque chose d'imposant, si on n'y réstéchit pas. Les rapports entre l'homme & la brute font frappans; on croit appercevoir quelquefois plus de différence d'un homme à un autre pour la fagacité, qu'on n'en découvre entre certains hommes & certains animaux. On n'accorde pas l'immortalité aux bêtes; pourquoi ne peut-on raisonnablement la refuser l'homme? Je demande fi quelqu'un peut dire, qu'il est certain qu'il v a dans les bêtes une fubstance semblable à notre ame? Sait-on à n'en pouvoir douter que la brute raisonne, qu'elle compare ses idées, & qu'elle posséde toutes les proprietés de l'ame humaine? Tout homme de bonne foi, avoüera que la nature des bêtes lui est inconnuë; quelle quelle induction peut-on donc tirer d'une chose dont on n'a point d'idées? Pour répondre à la difficulté, il suffiroit de renvoyer à l'éxcellent discours de Mr. de Busson, dans son histoire naturelle, sur la nature des animaux. Ce grand Philosophe explique d'une manière très-satisfaisante, toutes les opérations des bêtes, sans avoir besoin d'un principe pensant. Le seul méchanisme, la seule organisation lui suffit, pour expliquer toutes les actions des brutes.

7. Quelques surprenantes que paroissent les opérations de certaines bêtes, ce n'est pas une raison assés plausible pour persuader qu'il y a en elles un être pensant, semblable au nôtre. Qui empêche de croire, que ce sont de pures machines formées par

par le Créateur, où on remarque une science infinie: c'est lui qui les met en mouvement, selon les fins auxquelles il les a destinées. Si l'homme est assés industrieux pour faire des machines, qui par le moien de plusieurs ressorts, marchent, iouent des airs fur un instrument, &c. Osera-t-on refuser à l'auteur de l'industrie humaine. de pouvoir en faire de bien plus parfaites? Les machines bêtes se démontent au bout d'un certain tems, peut-on raisonnablement en conclure qu'il en arrive autant à nos ames, qui sont immatérielles & indivilibles? Mais supposons qu'il y ait un principe de vie dans les brutes; cela prouveroit-il qu'elles aient une ame immatérielle? Toutes leurs opérations ont une uniformité, qui démontre assés la difféférence qu'il faut mettre entre les bêtes & nous. Les abeilles de nos jours, font leurs cellules, comme il y a deux mil ans. Les nids des oiseaux sont tous femblables dans chaque espéce, &c. Peut-on comparer un travail si borné, si uniforme, à la prodigieuse varieté que l'homme met dans ses ouvrages? Quelle différence entre la magnifique église de St. Pierre de Rome, & les églises du goût gothique! Quelle honte pour l'humanité de voir des hommes affés abrutis, pour s'éfforcer par des conjectures frivoles, de vouloir persuader que notre nature est semblable à celle des hêtes!

8. Quand les matérialistes veulent faire croire que les bêtes font doüées d'une ame comme la nôtre, ils ne font pas attention tion qu'ils choquent la premiére régle que le bon sens dicte quand on recherche la vérité. Il faut passer de ce qui est connu à ce qui l'est moins. rien ne nous est plus inconnu que la nature des brutes. Quel est l'homme qui sache ce qui se passe en elles? Leurs mouvemens nous font sensibles, on ignore quel en est le principe. Au contraire rien ne nous est plus connu que nos pensées. On peut douter de tout, sans qu'il nous soit possible de doutet fi nous pensions. Quand ces philosophes modérnes prétendent que leur corps leur est mieux connu que leur ame, ils cherchent à en imposer. L'état de la question est de savoir si le corps peut penser: or il est trèscertain que le matérialiste ignore absolument que le corps soit capacapable de penser & de sentir. Jusqu'à présent on n'a pû en donner la moindre preuve, & jamais on n'en donnera.

9. Nous ne jugeons que par comparaison. Pour pouvoir comparer notre ame avec celle des brutes, il faudroit qu'elles nous fussent connuës aussi bien que nous connoissons cet être qui pense en nous: or comme il n'est pas possible que nous ayons iamais connoissance de ce qui se passe à l'intérieur de la bête, ni de quelle espéce sont ses sensations relativement à celles de l'homme; il s'en suit qu'on ne fera jamais que de vains raisonnemens, quand on voudra conclure quelque chose de certain, par la comparaison de l'homme avec la brute. Tout nous montre une supériorité dans l'home fur

fur les animaux, qui ne nous permet pas de la méconnoître. Le plus stupide des hommes, fait servir à son usage des animaux qui le surpassent en force. Voit-on des bêtes se faire servir par d'autres? On ne remarque chés-elles aucune subordination, aucune apparence que quelques unes connoissent leur supériorité sur les autres. N'en est-ce pas assés, pour nous convaincre que l'homme est non-seulement fort au dessus de l'animal, mais qu'il est d'une nature fort différente.

fa pensée par la parole. Le sauvage parle comme l'homme policé. Aucun des animaux n'a ce signe de la pensée. La langue du singe, a paru aux anatomistes aussi parsaite que celle de l'homme: le finge parleroit donc s'il pensoit. Il parleroit aux hommes leur langage, s'il pensoit comme eux, après avoir demeuré du temps dans leur compagnie. En supposant qu'il n'ent que des pensées de singe, il parleroit aux singes; mais jamais on ne les a vûs s'entretenir ou discourir ensemble. Ils n'ont donc aucun ordre, ni suite dans leurs pensées, bien loin d'en avoir de semblables aux nôtres.

11. Ce n'est pas faute d'organes, si les animaux ne parlent pas; car plusieurs apprennent à prononcer des mots, & même des phrases assés longues. Peut-être, si on vouloit se donner la peine de les dresser, on verroit un plus grand nombre d'espéces qui parleroient, que celles

celles qui nous font connuës. M. Leibniz fait mention d'un chien, auquel on avoit appris à prononcer quelques mots allemans & françois. Mais jamais on n'est parvenu, à donner aux animaux l'idée des mots qu'ils prononcent. Ils semblent ne les répéter que comme un écho, ou une machine artificielle, qui les renvoveroit. Ce ne sont donc pas les organes matériels qui leur manquent, mais la penfée. C'est faute d'avoir une ame. que les bêtes ne perfectionnent rien; si elles avoient le plus petit degré de pensée, elles seroient capables de progrès. Les castors d'aujourd'hui bâtiroient avec plus d'art & de folidité, que ne bâtissoient les premiers castors; ce qu'on n'a pas encore remarqué. L'uniformité dans les ouvrages des animaux, semble ble montrer que leurs opérations ne sont qu'un pur méchanisme. L'homme perfectionne chaque jour; nos bâtimens sont fürement plus commodes & plus élégans, que ceux que le goût gothique a produit. Je ne conçois pas comment après des différences si marquées, il a pû monter au cerveau de certaines gens, que l'homme n'avoit pas une ame distinguée essentiellement de celle des bêtes. Il faut s'aveugler volontairement. pour oser soûtenir un paradoxe aussi révoltant. Ces homes se difent philosophes, je l'aisse à juger s'ils sont dignes de ce nom.

ver que les animaux n'ont point une ame semblable à la nôtre, c'est qu'on ne peut point faire de convention avec eux, touchant chant les idées qu'on joint aux mots. S'ils étoient susceptibles de sentir cette convention, ils parleroient avec autant de suite & d'ordre, que les hommes. L'expérience nous apprend que c'est une chose sans éxemple; quelque soin qu'on ait pris à apprendre à parler un perroquet, ou un autre animal, il ne prononce que des mots au hazard, & sans aucun ordre aux demandes qu'on lui fait.

## Réponse aux Objections de Cuentz.

1. J'ai remis jusqu'ici à réfuter les objections de Cuentz, parce que cela m'auroit obligé à des redites, que j'ai U 4 voulu

voulu éviter. Cet auteur veut nous persuader qu'il est indifférent de croire que l'ame est matérielle, ou qu'elle ne l'est pas, quand on veut raisonner fur sa nature: mais qu'il faut fe fixer à ce que la révélation nous enseigne. On souscrit volontiers à ces derniéres paroles; parce que l'Ecriture enseigne formellement la spiritualité de l'ame. Mais comme les gens qui attaquent ce dogme, croient peu à la révélation, & qu'ils n'employent que des raisonnemens pour en tirer des conféquences pernicieuses, on ne croit pas qu'il soit indifférent de les com-Cuentz ne feint de la foûmission à la révélation, qu'afin de pouvoir l'attaquer plus impunément.

2. On croit avoir déja prouvé vé qu'il implique contradiction que notre ame soit matérielle: c'en est assés pour savoir ce qui nous convient de connoître sur fa nature. Ouant à son union avec le corps, c'est une chose de l'éxistence de laquelle on ne peut douter. Pour ce qui regarde le comment, si on peut ainsi parler, il nous importe peu de le connoître, lors qu'on est assuré du fait. On poura croire que Dieu a donné une puissance active à l'ame, ou recourir aux causes occasionelles, tout cela est permis & abandonné aux disputes des savans.

3. Pourquoi Dieu ne pouroitil pas donner à la matière la faculté de penser, comme il l'a communiquée à l'ame? C'est que le premier cas est impossible, & non le second. On en

IJς a

a donné des preuves. Cuentz dit qu'il vaudroit mieux distinguer les êtres en pensans & non-pensans, qu'en matériels & immatériels. Cesi n'est qu'une ergoterie de Scholastique, qui est sans conséquence; on prendra sur cela tel parti qu'on voudra: cela ne fait rien au fond de la question.

4. Le fouffle divin que Dieu répandit sur le corps d'Adam, ne pouvoit-il lui donner la faculté de devenir un être pensant, & doüé d'activité? Si on prétend que ce souffle divin, qui est une expression métaphorique, n'est autre chose que la création de l'ame que Dieu unissoit au corps matériel, c'est une vérité à laquelle on souscrit. Si on entend autre chose, on ne sait ce qu'on dit.

5. Cuentz

· c. Cuentz ne veut pas concevoir qu'un être non-étendu puisse être la cause de quelque effet. Et moi je lui soûtiens qu'un corps ne peut être cause de rien; parce que tout corps n'est que passif. Il dit qu'un corps spirituel pouroit faire agir notre corps groffier: mais je réponds, qu'un corps spirituel n'est qu'un être de raison, une chymére dont on ne peut avoir d'idée. Ce sont deux termes insociables, que ceux de corps & d'esprit, quand on veut les unir & n'en faire qu'un même fubstance. Ce philosophe devroit n'employer que des termes intelligibles, & ne point parler de corps spirituels; ce que personne n'entendra jamais.

6. Il n'y a point de qualités fans un sujet d'inhérence; dit Cuentz,

Cuentz, mais comment un être non-étendu peut-il être un pareil sujet? Un esprit est trèspropre à cela, parce qu'il n'a que des qualités spirituelles, qui ne peuvent résider dans la matière. Cet auteur définit l'ame un corps spirituel, simple, inacceffible à nos sens grossiers, qui par son organisation, animé par le souffle de Dieu, est rendu actif, vivant, fensible. déja remarqué qu'un corps spirituel est un pure chymére, qui ne peut pas plus éxister qu'un cercle quarré. Il n'est pas posfible non plus, qu'un corps foit un être simple. Cette définition est donc vicieuse, parce qu'elle renferme des termes contradictoires.

7. Dieu, nous objecte Cuentz. peut bien donner le mouvement à la matière; pourquoi ne pouroit-il pas lui donner la pensée, le sentiment? On conçoit aisément que la matière peut pasfer d'un lieu à un autre, mais il n'y a qu'un être simple qui puisse penser; comme on l'a prouvé; la matière ne pouvant être que composée de parties, c'est pourquoi il est impossible qu'elle puisse penser. La puissance de Dieu ne souffre aucune atteinte, quand on assure qu'elle ne peut avoir pour objet des choses impossibles.

8. Cet auteur réplique, j'accorde que je ne conçois pas comment la matière peut penfer: mais qui peut assurer que Dieu ne puisse lui donner cette proprieté? Ne peut-il faire que ce qui est à portée de ce que nous pouvons concevoir? Qui com-

comprend bien comment les bêtes peuvent sentir, connoître, se ressouvenir, &c. Comment la matière en attire une autre à une très-grande distance: la révolution des planétes autour du foleil, en est une preuve. On a déjà répondu qu'il est impossible que la matière puisse penser; ce qu'on concevra facilement, quand on fera attention à ce qui s'offre à l'esprit lors qu'on pense à la matière & à ses proprietés; & que d'un autre côté on considére l'être penfant & ses qualités. Cela suffit pour assurer que la matiére ne peut penser. Nous avons des connoissances trop bornées sur la nature des bêtes, pour qu'on puisse rien dire de certain làdessus. Tout se réduit à diverses hypothéses, plus ou moins probables. Il se peut que les bêt*es* 

hêtes connoissent, qu'elles avent une ame; il se peut aussi qu'elles ne soient que de purs automates: mais quoiqu'il en soit, on ne doit jamais raisonner de l'inconnu, de l'incertain, à ce qui est connu & certain. Nous ignorons quelle est la nature de la brute, & nous savons certainement que nous pensons. On s'avance donc trop en assurant que les bêtes connoissent. sentent, &c. puisque c'est chose très-douteuse & qui nous inconnuë. On commet la même faute, en supposant comme une chose démontrée l'attraction de Newton; de grands philosophes la nient, & expliquent très-bien le mouvement des planétes, fans recourrir à cette qualité occulte, que je nomme ainsi, parce que nous -ignorons ce que c'est que l'attraction. 9.

9. Vous ne pouvés concevoir. dit Cuentz, que la matière puisse penser: donc Dieu ne sauroit faire qu'elle pense. Dites-moi donc comment vous concevés qu'un être immatériel pense. Il est aisé de répondre que je vois clairement qu'il implique contradiction que la matiére puisse penser; & sachant que Dieu ne peut faire des choses impossibles, je crois pouvoit assurer que la matière n'est pas susceptible de pensée. On demande qu'on dise comment on concoit qu'un être immatériel pense. Ma réponse est que je n'apperçois rien qui répugne en cela, ce qui rend la chose pos-Vous voulés que j'explique comment cela se fait: i'avoue que je ne sais autre chose, finon qu'il a plû à Dieu que cela foit ainsi, & que i'en ai une

une preuve intime, par ce qui se passe en moi-même. Il y a bien des choses dont nous sommes certains, sans en savoir le comment. Je vois à chaque instant qu'un corps communique du mouvement à un autre, je ne puis douter que cela ne me paroisse ainsi: j'ignore néanmoins comment cela se fait.

Io. On nous dit, d'après Locke, que nous ne connoiffons pas affès l'effence de la matière, pour prononcer qu'elle ne peut penfer. Je réponds qu'on en connoît affès pour favoir que cela est impossible. On cite pour éxemple la gravitation; inconnuë avant Newton, & qui est une proprieté du corps, qu'on avoit ignoré avant ce grand génie. 10. La gravitation n'a rien qui répugne à l'idée

dée du corps, qui peut peser sur un autre. 20. La gravitation n'est rien moins que démontrée; c'est une conjecture, qui a sa vraisemblance . mais ce n'est pas une vérité certaine & incontestable. Cuentz infifte: toutes les difficultés qu'on forme contre la faculté de penser attachée à la matière, n'étant fondées que sur notre ignorance, elles n'empêchent pas que Dieu ne puisse lui donner cette proprieté. Dans cette question, il y a des choses que nous connoislons, & d'autres que nous igno-On sait, quand on réslérons. chit, que la pensée est insociable avec la matiére; & on ignore comment il a plû à Dieu de rendre un esprit capable de penfer. Il n'est donc pas vrai que les difficultés qu'on forme, ne foient fondées que sur notre ignoignorance. En vain allegue-t-on que plusieurs anciens philoso-phes n'ont pas crû l'ame immatérielle. Cette discussion seroit inutile, parce que la question ne doit pas se décider par autorité, mais par de bonnes raisons.

11. Dieu, réplique cet auteur, n'a-t-il pû joindre & organiser certaines particules de la matiére, pour en former un corps spirituel, qui soit la cause de la faculté de sentir & de penser, au moyen du fouffle divin, dont Moise parle? On a déja répondu à une pareille difficulté, qu'on n'entend pas ce qu'on veut dire par un corps spirituel. Que la matière soit organisée de telle façon qu'on youdra la supposer, elle est toujours composée de parties, & conséquemment incapable de penser, proprieté qui X 2

ne peut convenir qu'à un être simple. Par le soussile divin, on ne peut entendre autre chose que la création de l'ame, que Dieu joignit au corps du premier homme.

12. On lit en St. Mathieu que St. Jean Baptiste disoit aux Juifs, que Dieu peut des pierres - mêmes susciter des enfans à Abrabam. Sur quoi on fait ce rare raisonnement. Pour que ce miracle se fît, il faudroit que Dieu disposat d'une certaine façon les parties des pierres, & qu'il les rendît capables de penser. Qu'on ne dise pas que Dieu voulant éxécuter ce prodige, détruiroit les pierres, & leur substitueroit des hommes; car alors ce seroit annihiler, & ne point donner des enfans à Abraham des pierres-

\* Cap. 3. v. 9.

res-mêmes. Si je ne savois pas que Cuentz fût Calviniste, ceci m'en auroit instruit. Chaque particulier de cette secte se croit en droit d'expliquer la fainte Ecriture, & d'y donner tel sens qu'il lui plait. Je lui répondrai par un mot de cette même Ecriture. Erratis non intelligentes scripturas. St. Jean Baptiste pour apprendre aux Juifs que c'étoit une grace de Dieu de ce qu'il les. avoit préférés à tant d'autres nations. se sert des paroles qu'on vient de lire; & qui fignifient que des cœurs les plus endurcis, il peut faire des cœurs souples & dociles. Prendre le texte à la lettre, c'est s'éloigner de la pensée du St. Précurseur, pour lui substituer un sens absurde. & qui n'est fondé que sur ce qu'on a crû qu'il favorisoit une fausse opinion, dont on s'est en,  $\mathbf{X}$  3 têté.

têté. La vraie interprétation de l'Ecriture ne peut se tirer que du sentiment unanime des faints Péres : or la plûpart enfeignent que sous le nom de pierres, St. Jean entendoit les peuples Gentils & les infidéles. Il vouloit donc dire aux Juifs, des peuples dont vous ne vous feriés jamais douté, deviendront les enfans de Dieu. C'est ce que l'événement fit voir dans la vocation des Gentils. On voit bien que cette interprétation montre clairement, que Cuentz a bâti fur un fondement ruineux, & que son raisonnement tombe par terre. Il n'a pas compris qu'une allégorie ne pouvoit être prise littéralement. comme il le fait.

13. Voici la notion de l'ame que Cuentz nous donne. C'est un

un corps spirituel, invisible & impalbable, doué de la faculté active & passive, de celle d'appercevoir, de penser, de sentira &c. Retranchés ces mots; corps spirituel, dont on n'a point d'idée, & qui ne forment aucun sens: il restera une énumération des proprietés qui conviennent à notre ame, & qu'on ne peut sans absurdité attribuer à la matière. En vérité ce n'étoit pas la peine de tant écrire pour un syème qui ne nous apprend rien, finon que l'on donne le nom de corps spirituel, à ce que les gens sensés ont toujours appellé une ame, esprit.

14. On rapporte ainsi la création de l'homme: Le Seigneur Dieu forma donc l'homme du limon de la terre: il répandit sur son vi-

Sage un souffle de vie, & Phonone devint vivant & animé. Puis on aioûte: où trouver dans ces termes cette ame immatérielle? Cela n'est pas difficile: qu'ils ne peuvent signifier autre chofe. La seule matiére arrangée, dit-on encore, par les mains du Seigneur, porte déja le nom d'homme. Fort bien : d'où je conclus qu'il n'y avoit plus rien de matériel à ajoûter, & que le fouffle divin produisit l'ame immatérielle, qui fut jointe au Si l'on admettoit les corps. idées de Cuentz, qui ne connoît rien d'immatériel, il faudroit dire que le Créateur souffla sur le visage du premier homme un corps spirituel: mais cette glose est si étrangère texte, qu'aucun commentateur ne s'est avisé d'en faire mention.

15. N'est-il pas palpable, dit cet écrivain, que la faculté plus ou moins exquise de penser. dépend uniquement de la différente organisation du corps? Il est donc bien lensible par-là, que c'est la matière spirituelle dispofée de telle ou telle façon, qui fait qu'on pense bien ou mal. Qu'on assigne la différence d'un homme d'esprit à un imbécille; il faut avoir recours à la dispofition des organes corporels, qui sont au dedans de nous. raisons, qui ont séduit Cuentz. ne prouvent autre chose que l'union du corps & de l'ame. L'expérience nous convaince qu'il v a une liaison intime entre ces deux êtres, & qu'ils agissent réciproquement l'un fur l'autre: voilà pourquoi le dérangement des organes intérieurs en produit aussi dans les fonctions de Χŗ

l'esprit: mais cela ne montre en aucune manière que l'être qui pense en nous, soit matériel, come on le prétend. L'ame est toujours la même: mais comme le corps est un instrument dont elle se sert, si cet instrument est dérangé, il y aura aussi du dérangement dans les opérations auxquelles il est employé. Qu'un violon soit mal-accordé, on n'en tirera que des sons faux.

16. L'activité, dit-on, est un mode de l'ame; mais comment concevoir qu'un être non-étendu puisse être le sujet d'un tel attribut? L'activité d'un être suppose du changement: mais peut-on en admettre dans un être sans parties? Cette difficulté s'évanouit si on considére que l'idée de la matière ne nous offre aucune activité, elle se présente dans

dans une entiére inertie. Il faut donc en conclure que tout être qui a de l'activité par soi-même, n'est pas matériel, ni étendu, mais qu'il est spirituel & sans parties. Qui empêche qu'on ne conçoive qu'un être immatériel est sujet au changement? Nous avons fuccessivement diverses pensées, qui sont différentes manières d'être de notre ame. Cuentz veut qu'il ne puisse y avoir de changement sans mouvement, qui est inconcevable fans l'étenduë: mais c'est une fausse prétention; car je n'éprouve aucun mouvement local dans mon ame, quand je change de pensée: & si l'on dit quelquefois que l'esprit est dans une violente agitation, cette expresfion n'est comme tant d'autres, qu'une métaphore, qui ne doit pas être prise à la lettre.

17. L'ame, dit encore cet auteur, agit sur le corps; or elle ne le peut que par le contract, par impulsion, ce qui suppose qu'elle est étendue. Le corps agit aussi sur l'ame, mais le corps n'agit que par ses parties, il faut donc que l'ante en ait, sans cela le corps ne pouroit agir fur elle. On a déja répondu que nous ne connoissions pas clairement comment l'ame agit sur le corps, & réciproquement comment il agit fur elle; mais cela n'oblige point de croire que l'ame soit matérielle. On a imaginé plufieurs systèmes pour expliquer cette action réciproque, on peut fuivre celui qu'on croira le plus vraisemblable. Rien n'empêche qu'on ne pense qu'à l'occasion des volontés de l'ame, Dieu produit des mouvemens dans le corps, & qu'à l'occasion de ces moumouvemens, Dieu produit des fensations dans l'ame. Cette solution n'oblige point de reconnoître que l'ame ait de l'étenduë. Il y en a d'autres qui lui conservent pareillement son immatérialité.

18. Peu content de chicaner sur la nature de l'ame. Cuentz en veut encore aux expressions. Quand on dit que notre ame est un être immatériel, c'est un terme purement négatif, qui ne nous présente aucune idée distincte, dont on ne conçoit pas l'objet. Toutes les langues manquent de termes propres, pour fignifier bien des choses que nous concevons très-bien. C'est pourquoi on est obligé de se servir de termes négatifs. Il ne faut pas dire pour cela qu'ils ne présentent aucune idée distincte. Ouand

j'assure que Dieu est infini; je conçois nettement ce que signifie ce mot, qui n'est qu'un terme négatif. Tentends par-là que Dieu n'a aucune fin, aucune horne dans ses perfections. De toutes les substances nous sont connuës, je n'en apperçois que de deux espéces: esprit & matière: quand je dis donc que l'ame est immatérielle. i'éloigne d'elle tout ce qui convient essentiellement à la matiére, & je veux signifier par-là que l'ame étant d'une espéce différente, elle est conséquemment un esprit; idée si distincte que je ne la confonds jamais avec celle de la matière.

plusieurs langues, qui possédent l'histoire, & qui ont quantité d'autres connoissances. Cuentz de-

demande comment on peut concevoir que toutes ces choses éxistent dans un être absolument inétendu, sans parties, & qui n'occupe aucun lieu. Ceci, ajoute-t-il, prouve bien la nécessité de l'extension de l'ame. Au contraire: cette multitude de mots qui composent les langues, tant de faits que renferme Phistoire, l'objet des diverses sciences, ne peuvent éxister que dans un être spirituel. Si on vouloit graver toutes ces choses sur un être étendu, il faudroit que notre ame fut aussi grande qu'une bibliothéque, en la supposant étenduë; ce qui est absurde. L'objection ne porte que sur un préjugé, qui fait imaginer qu'il faut de l'étenduë pour contenir des idées.

20. Un homme réve pendant le

le sommeil: il voit distinctement plusieurs personnes, semblables à celles qu'il a vuës autrefois. Ceci est une fonction de l'ame. Or je demande, dit Cuentz, où sont recuës ces images étenduës? C'est dans l'ame fans doute: mais fi l'ame est fans extension, comment peut-elle recevoir & contenir en soi toutes ces images qui sont réprésentées? Un miroir qui seroit sans extension, pouroit-il me réprésenter quelque chose d'étendu? Nous répondons, après les preuves qu'on a données, que l'ame n'est point étendue, & qu'il est certain qu'elle a la force de réprésenter des corps. Vous me demandés comment cela se peut. Il faut avoüer de bonne foi.que nous ignorons ce comment: il y a mille choses indubitables. dont nous sommes très-assurés, fans

Ans pouvoir dire comment elles Ouvrés le premier life font. vre de physique, consultez l'endroit où l'on traite de la vision. vous y trouverez plusieurs éxemples de cette vérité. Je sai qu'une boule en mouvement, qui en rencontre une autre en repos. lui comunique du mouvement: mais on ne fait comment ce mouvement est communiqué. L'homme ne connoît pas tout : il est absurde d'éxiger de lui des connoissances, qui sont au delà de sa sphére. On a montré qu'on ne pouvoit soûtenir que Dieu fût étendu, sans tomber dans le Spinosisme: svstême détruit sans resource: il est bien certain que Dieu connoît les corps, puis qu'il les a faits : il est donc assuré qu'un être nonétendu connoît les choses étenduës, ce qui suffit pour prouver ver qu'il n'implique pas qu'unt être lans extension; puille se séprésenter ce qui est étende, quoi que nous pas se se sichions pas comment cela s'éxécute des primes

nacquemen 21. Si on admet la son étanduë de l'ame on est ebligé de convenir encore que c'est Dieu qui cause en elle sos idées, ses volontés, en un motitoutes ses opérations. Voilà l'ame rendue bonne ou mauvaise, par l'opération immédiate du Créateur. Cette conséquence renverse toute la religion. Il est facile de résoudre cette difficulté: en admettant la pure spiritualité de l'ame, il n'est pas conséquent qu'elle ne puisse agir sur le corps. Dieu est un pur esprit, dont l'action s'étend sur toutes les créatures matérielles; pourquoi n'auroit-il pû donner à notre

notre ame la proprieté d'agir immédiatement für fon corps? Mais si l'ame peut agir sur le corps, il est aussi possible qu'étant mû lui-même, il agisse réciproquement fur elle. Ceux qui pensent que Dieu produit toutes les opérations de l'ame, ne le font pas pour cela auteur du mal moral, qui ne confiste que dans un défaut de rectitude, lequel n'est qu'un néant. Les deffenseurs de la prémotion phisique ne sont point embarassés de la difficulté que l'on propose icy.

22. Si l'ame peut recevoir des affections sans le ministère du corps, lors qu'elle en sera séparée; pourquoi y a-t- elle été jointe, puis qu'elle pouvoit sentir, vouloir, &c. sans lui? Cette question est absurde; car elle

se réduit à demander, pourquoi Dieu at-il voulu faire des créatures: autifulient des stotsmes On we deat & non descanges. en rendse railon qu'én difaint qu'il l'a voulû, & dest tout de quien peut répondre de raise nableo cOn ajoûte a quand de tre ame quitte le corps au Thomenti de la morta elle sien le pare. Le demande ; lalors octif pet-elle un lieu ? Mais ce 1180 eft-il étendu ? Si on ? Pepond true non: qu'elt-ce coul ni ligu igént étendu de Dirattion que tes lieu est étendu: mais comment ce oui est sans extension deute il occuper un lieu stenduf Toute cette difficulté n'est fondéen que for ce que Cuento ne veut boilit reconnoitre udiene ugaiune for matériel, or qu'on aumontie être faux. On répond donc que l'ame ne remplit aucum lieu, mill our med plance

to conseq , electrical a factor parce que c'est une substance fans extension, qu'elle éxiste de la façon qui convienti aux efprits, qu'il ne nous est pas donné de connoître évidemment. Nous en lavons affés pour affuren guino pur diprit n'occupe point de lieu, à la manière des corps: sc'elle là, où il faut fe bornersoquand; on ne veut pastraifonner fur ides choses qui nous sont cachées jusqu'à un certain point, & que probablement nous ne saurons qu'après cette vie.

23. Croiroit-on, fi on ne le lisoit, que Cuentz a comparé l'homme à un moulin à vent, fondé sur ce que l'Ecriture dit que Dieu souffia sur la face d'Adam, qui devint vivant par ce Souffle divin. Nous avons vû que par ce souffle on devoit entendre l'ame que Dieu joignit Y 2 au au corps du premier homme. Notre philosophe moderne tout enfoncé dans la matière, prend ce souffle pour un air agité, qui fit d'Adam un être pensant. Le corps du premier homme étoit organisé, mais il falloit un fouffle pour mettre cette machine en mouvement; de même qu'un moulin à vent point d'action, à moins que l'air agité ne fasse tourner ses aîles. La différence des esprits, si on s'en rapporte à cet écrivain, ne vient que du fouffle plus ou moins violent: de sorte que le génie sublime de Newton n'a eu pour principe qu'un vent ou un souffle plus fort, que celui qui agite les esprits pésans. Cuentz avoit des vertiges quand il débitoit férieusement cette abfurdité. Quelle comparaison! d'un homme avec un moulin à vent

vent. J'aurois honte d'en faire fentir le ridicule, s'il ne fautoit aux yeux les moins perçans.

titys its orzas C'étoit peu pour Cuentz, de faire l'ame matérielle, il veut encoce que. Dieu soit-matériel Comment, dit-il, concevoir que celui que des cieux des cieux ne penyent contenir, n'est qu'un point mathématique inétendu? Cola n'est pas concevable, il est wai, parce que Dieu n'est pas un. moint mathématique: concevez que Dieu est un esprititinfiniten toute perfection, vous vous en formez une idée juste muli prreur de cet écrivain vient, de ce qu'il sest imaginé qu'on ne pouvoit concevoir que ce qui est matériel

avançant que l'Ecriture ne nous Y 4 ininstruit pas de l'essence de Dieu: tout est compris dans ces mots: Je suis celui qui est: qui marquent clairement que Dieu est sa plénitude de l'être, qu'il est l'être par essence, & qu'il pol perfections. féde toutes les Cuentz fait valoir la diversité des sentimens des anciens philosophes sur la nature de Dieu, que plusieurs ont crû corporel. Mais que conclure de leurs différentes opinions, finon que c'étoient des aveugles qui ne bâtissoient leurs systèmes que sur des préjugés.

26. La Théologie enseigne que les Saints verront Dieu; mais comment peut-on voir une substance incorporelle? Cette expression peut marquer que nous connoîtrons Dieu dans le ciel d'une façon bien plus parfaite

faite que pendant cette vie. Après la réfurrection, il est à croire que les bienheureux verront la gloire du Tout-puissant, qui sera un objet tel qu'il lui plaira. Enfin il est hors de doute, que les Saints verront I. C. qui est Dieu. Mais, diton encore, il est absurde de dire que Dieu est tout entier dans chaque partie de l'espace, & qu'il n'est dans aucun espace. Quand on prétend que Dieu est tout entier par tout, cela signifie qu'il est indivisible, & que néanmoins il est présent en tout lieu. de la manière qui convient à un esprit infini. On assure qu'il n'est renfermé dans aucun espace, parce qu'il ne peut être borné par aucun lieu. Cuentz veut tirer de l'immensité de Dieu une preuve de son étenduë. Il convient, forcé par l'é-Y٢

vidence, qu'il est un être simple. Comment n'a-t-il pas ovû qu'il est contradictoire qu'un être soit simple & étendu, c'æstà-dire, qu'il auroit des parties, sans en avoir réellement?

27. Cuentz, malgré: ses préjugés, s'est apperçu que l'étenduë qu'il donnoit à Dietz, entraînoit une : fâcheule vonséquence; il tâche d'y mettre un correctif. Quand on dit one Dieu est étendu, ce sont ses paroles, il ne faut pas croire qu'il est substantiellement immense. ce seroit le Dieu de Spinosa. Il faut croite an contraire, squ'il n'est présent paritout que ipar fon activité Non sûrement, ce n'est pas là ce qu'il faut i croire; car c'est une grande erreur. Dieu remplit tout par son immensité; c'est ce que l'Ecriture nous

nous enseigne, & ce qui est conforme à la raison. Ce qui est surprenant, c'est de voir Cuentz, dans ce même endroit qu'on vient de copier, rapporter ces paroles de St. Paul: nous vivons en lui; qui ne voit que cela n'est vrai qu'autant que Dieu est substantiellement par tout? Au reste ne soyons pas étonnés de l'aveuglement d'un homme qui tord l'Ecriture, selon ses préjugés & qui ne voit pas ce qu'elle enseigne si clairement.

28. Il n'est pas possible à Cuentz de renoncer à son idée de faire Dieu étendu. Les inconvéniens qui naissent de cette opinion, le frappent; il sent qu'il est difficile de l'accorder avec la simplicité & l'unité de la nature divine, voilà ce qui l'oblige à se retourner de tous

les côtes, pour adoucir ce qu'elle a de dur & de révoltant. Il employe pour cela ces railons. L'étendue divine n'a pas plus de ressemblance avec l'étendue matérielle qui nous est connue, que la bonté infinie de Dieun'en a avec la bonté qui est propre aux hommes. On fe fert des mêmes termes, quoique les objets n'avent rien de commun. Il aioûte encore Ceux crovent la spiritualité pure, penfent-ils que la nature de l'esprit humain soit la même que celle de l'esprit divin? Qu'y a-t-il de commun entre un esprit infini. éternel, inaltérable, &c. & un esprit fini, créé dans le tems, altérable &c? Ce sont deux naabsolument différentes. Disons-en autant de l'étenduë divine, & de celle que nous connoissons.

29. Il est clair de ceci, que Pon ne connoît pas ce que c'est due l'étendue divine; que peuton dire de raisonnable en parlant d'une chose dont on n'a point d'idée? Cuentz reconnoît l'Ecriture, qui nous apprend que l'homme est fait à la ressemblance de Dieu, ce qui ne peut s'entendre que de l'esprit, & conféquemment Dieu n'est point étendu. On a prouvé que l'extention ne peut convenir à notre anne : étant faite à l'image de Dieu, on ne peut lui attribüer de l'étendue. D'ailleurs en concevant un être étendu, il est facile d'en concevoir un plus étendu; or le plus & le moins ne peuvent compatir avec la nature divine; il est donc absurde de vouloir lui donner de l'étendue. La comparaison qu'on fait de la bonté divine & de celle qui conconvient à l'humanité, est disparate; car il ne répugne point que l'homme ait une sorte de bonté analogue avec la bonté divine; mais il ne se peut que Dieu, ni notre ame aient de l'ex-Ouand on demande tention. ce qu'il y a de commun entre un esprit infini & un espritfini; on répond bien en difant que la spiritualité, la simplicité, sont deux proprietés communes à Dieu & à notre ame, en ajoûtant que la différence est du côté de l'infini & du fini, sans que cela fasse obstacle à ce que ces êtres ont de femblable, proportion gardée. Si la matière étoit infinie, comme quelques philosophes l'ont prétendu, il seroit vrai néanmoins de dire que cette matière infinie auroit de commun avec un grain de sable, l'étenduë qui conviendroit à ces deux êtres. 30.

30. Le matérialisme de comme on l'a déjà dita n'ampourabut que la mortalité de l'ame : fon annéantissement Cuentz desaprouve les preuves qu'on tire de la raison pour son immortalité quoiqu'il y en ait de fort folides. Il vaudroit mieux, selon lui , avoir recours à la révélation. On convient volontiers que ce est excellent: moven comme les fecfaires tournent l'Ecriture comme il leur plait, c'est ne vouloir jamais rien terminer, amoins qu'on ne s'en rapporte à la tradition pour interpréter la parole de Outre cela combien de gens aujourd'hui n'ont pas pour elle le respect qu'elle mérite; c'est ce qui fait qu'on est obligé d'avoir recours aux preuves que la rai-Čette méfon nous fournit. thode n'est point à blâmer. Cet auteur

auteur, Dat- Dile medinedelenes dit que Platon a introduit le nro mier l'opinion de Limmortalité de l'ame, & qu'avec le tems ce fentiments peut matre aftiguit, comme coux' des tanti d'adtres philosophes dont, on commit it peine le nom y Tous liomme qui réfléchita thresat natura ide fon ame , appereura athriques onielle: est inmorteliere Ouend Platon n'appoit janiaisnésitétét. cette véritéene seroitopas mains. connue; & on ne deit pri cenindre on'elle daire g'éteindre tout le tems qu'on seura que Hier. est julteries at amound -សព្ទះឈ្នះ ខាននា នធំ នេះនៅត**ទាំង**ប៉ែ 

## Réponse aux Objections de Lucréce.

IN homme de beaucoup d'esprit, (\*) & profond Métaphysicien, après avoir lû mon M.S. & y avoir fait des remarques très-judicieuses, dont j'ai profité; me dit, qu'il croïoit que je ferois bien de réfuter les objections de Lucréce le Philosophe, contre l'immatérialité de l'ame. Je me rendis à son avis, fachant que les matérialistes regardent ce fameux disciple d'Epicure, comme le plus solide deffenseur de leurs opinions. Résolu de l'éxaminer avec soin. ie prends fon livre en main, je le lis avec une grande attention, persuadé que j'y trouverois des raisonnemens forts, & qui me coû-

<sup>. (\*)</sup> Mr. Duront, Avocat au Confeil S. d'All.

coûteroient à détruire. Je n'ai pas été pau lurpris, quand je n'ai rencontré que des railons très-foibles, & qui ne valoient pas trop la peine d'être rapportées. Je me contentrai donc de faire mention de ce qui m'a paru mériter quelque attention, en y joignant une courte réponde, pour montrer le pau de folidité des objections de l'aircréce.

plus grande partie; parce qu'elles n'ont de force qu'en suppofant comme certaine la matérialité de l'ame. Je pense avoir détruit ce dogme philosophiques & par cela-même, il seroit inutile de répéten ce opron a dit plus haut. Pour anéantire e que ce Poëte propose; ibisossit de lui nier que l'ame soit matérielle, & alors tous ses raisonnemens portent à faux & ne prouprouvent rien. Afin qu'on ne penfe pas que j'affoiblis les penlées de cet auteur, je me servirai d'une traduction faite en 1708. imprintée à Paris chés Jean Luc Nyon. "N'est il " Bat fuste, dit icl'Eucréce, de de comme la fumée . Ps'évanduit dans l'ait, ainfel'à... ,, me pur fa retraite n'est point . éxemte des loix de la diffo-,, lution of ,, Oc raifonnement. commercing voits a fuppole que l'ame, est une matiébe très délico, rainfil que la fuméen mais fi cela est fauxi, comme on l'a montré, c'élé ne rigné prouver. า อยีเลเลยิสเน , มี โดเอีย์ มีเน็ 3. † GePhilosophede l'étroite union entre l'ame & le corps en coficiud la matérialité de l'ames: mais rien n'est moins con-. "atre 201 : Z 2:

† Seq.

<sup>\*</sup> Pag. 279. Tom. I.

déquents distribus de l'invelle pan lendédangemientodes nouvements du corps, necutes accidens que causeilépilepile; isprétend en tirer une quienteque l'ame est matérielle 19 Taus ce que recismontre, c'el une les esprits du vinchai sommentis dens leaking, & quedaocité d'un levain impur, indicattaque iles nerfs & les muscles de l'épileptique, peuvent canten un grand derangement dabside moles but mainoi 56 Pourquei, ajoûtet-il, Singli orangalani deli okukaluanga estle siedlieride † finster some Tru ,, liens the leospestibelle quille , fublifter dans l'aim paroni la véhémeme des vents la Cette difficulté mattaque que ceur qui croyent: l'ame matérielle : l'am aucune force contrel court qui fuivent le système commun.

<sup>\*</sup> Pag. 285.

al Nothroe mesunsimice certain unda la mortalité de l'esprit, que iola relation, ami fe reacomere egromubczebalemi galierakh e supulitibien and les succes insal en dansi leursi remédesi in \* Celà ad prouve uniquement one linmomintime de l'ame & du corps, Su'mellementula montalité de estte quemiére l'ubitance. annos. nerts & les mufales de l'épilepa sleungednastra atéronia grand dénérillement du corps entrairic reluiede l'ameu&ique fonextinglion motale doit auditomofer estle sicilianit: † Catte affection élliroputitadite aparol'est pézience. Prenonsi uns exemple : Mr. de official ancience des representation de l'accept suplandes divisions since contractions capitalist déféshésille vinitadone la voir an esprit unstinution de Qui me 1 97 3 32 and Latitude Grand

Pag. 285.

fait au contraire y qu'il a toutes les facultés de son ame infii fortes & austi vives, que l'homme du monde le plus vigoureux. J'ai vû cet homme rare souffrir violemment, & pour ainsi dire, prêt à expirer, malgré cela penser & s'expirer, malgré cela penser sublime. Il n'est donc pas vrai, que la diminution des facultés du corps entraine celles de l'esprit,

r. Le corps, ditule philosophe poète, n'auroit mucune action sans l'influence de l'ame; il faut dont croire que l'ame seroit aussi fans action si elle n'étoit secondée par le corps. Mauvaise conséquences Le corps n'a aucune activité par lui-même, il faut un esprit pour le mouvoir : il n'en est pas ainsi de

<sup>\*</sup> Pag. 291.

de l'ame qui est active de la mature. Elle peut agir, foit qu'elle se trouve unie à un corpse soit qu'elle en soit séparée. Tous ces faux craisonnemens de Lucrébe, supposent toujours la matérialité de l'ame. comme il-le dit en cet endroit-même. qu'il ajoûte n'est pas meilleur "L'ame n'est pas plûtôt déga-" gée du corps, qu'il se cor-,, rompt; pourquoi donc ne pas ,, croire qu'elle se disperse com-.. me la fumée? .. \* La raison est pu'elle n'est pas matérielle, comme est la fumée; & qu'il n'est pas conséquent que la corruption du corps entraine celle de l'ame, qui est d'une nature toute différente.

6. ,, Si l'immatérialité étoit ,, le partage de notre ame, bien Z 4 , loin

<sup>†</sup> Pag. 293.

andoine qu'elle Logopitat de doui av lours dans le tems de fau difa solution, leu contraire son déan partidevroitietre hobjetide la , jois, de quitter, ainfi que le derpent, inne déposité cory, ruptible ,,\* Sentit aneciplaiar l'approche de la mort, da de-Mar: ardemment posiele sidonné quiaux-vitis chrétiennoq Cieft ainsi que l'Apôtre discituance transport : je desire d'être délihistoria: mono compe el pout vivre avacilistic is C'est airitione moansité de Saints Mait presidiolent avac joiogram fupplices The regent, vife & theilante the huither la wie estade quaringe d'un matémaliste, qui meubt esans estitoir. Cetohomme fans espérance doit anvisager la mont avez des peines infinies, il ne koirmesterrque es yek af eldear viti

<sup>\*</sup> Pag. 297.

la triffe réfloirce de le plonger hintilehentiedanseles korriurs de l'adenis and est distibile d'éadolfier dentiérementy > L'ectéee duiopensoit en athée, ne vouvoit educevoir qu'il fut poffible dedebrer la mort ; ce leutiment nlappartient qu'au Christianisme, asiarini asiamentosmieles i infraice And I promet à les fidéles obletaue l'apôtre distribute i ie gelire d'étre déli. ervy fusi la apparente l'aine est naimmencetelle, it qu'ayant brift offing ellegated abraneislicelegated acjouir descontentavil faut L fansudanteimilette Tott capaathole nder prationre toutes les -silé edes role conféomence estraussen il suffit que Rame après sa séparation du corps, soit capable d'éxercer les Zs fon-

<sup>\*</sup> Pag. 299.

fondions spirituelles, qui lui sont propresi; lans qu'il loit néceltaire qu'elle ait des fensations partilles arcolles qu'eller reffertoit, étant unie à un corps. Lucréce ajoûte que si on coupoit un homme par le milieup juril m'y a pas de doute que d'ame ne fut divisée. Hi Cela me pansit nullement vrai preacture culciejatte à qui on a conpé, les deux cuisses ne sent avegne diminution de fon amel Scarror donnetil lieu de croire qu'il lucavoit que la moitié autant des prit: qu'un autre homme 4 dui auroit tous fes membres l'il Geci le confirme par la révélation, qui nous apprend que les bommes peuvent bieh faire mourk le corps, mais qu'ils n'ontuaucun pouvoir fur l'ame.

3.

<sup>\*</sup> Pag. 301.

. \* \* " Il off ridicule dit Luan créce, de vouloir que les ames of foient en faction pour animer Les plaifirs de Vonus illes le actrouver à l'instant de la naisfance. , Ceci-fuppofe la prééxistence des ames appinion qui n'est nullement centaine. t Quelle difficulté peut on faire contre le sentiment de ceutiqui creient que Dieu, lors qu'il forme un corps humain. lui foint une ame dans le momentiqu'il a réglé, selon les loix de sa fagesse infinio salaquello lui refiora unic, jusqu'à cenqu'il, plaise am Toutpuissant d'ordonner la séparation de ces deux êtres? Cette idée au'on fuit le plus oamunément, écarte toutes les difficultés qu'on peut former; & il-est bien-certain qu'on ne peut rien dire qui

\* Pag. 319.

<sup>†</sup> Voyez le Vme Concile de Latran.

en montre la faulleté. Auscen traite tout mous monto not craite que se el file dentiment de l'abbs venifemblable : reagnic fulfitipour fixer un homme lenfes : mem ete éclaire, vas a coron de constitue de con ande wouldir affeciers l'avantage ands l'immertalité o vec la fois - bleffe d'une stature doqueti gerifent urenesorqueibus y gld (m of stendel julquide lui faice accom Butin Heammerce dintelligenci miavec le corps it le faire ragio 43 Minthigh Sibout street his radial w rian de plun contraire spuidine ,, nion d'une full fance pénifique Hyen: una lellanca limiorsalle el Hene doit pasoparoître, fingulist que Lucréce livré aprostérébras du paganilmen aisi pântanco nich Punion du compace dendin me spirituelle, Si la rávélation

berfai d'ailtears que Dieu post

<sup>\*</sup> P. 323.

se node avoituabationuen les ances fon timen offelles oles find ples lainiéres naturelles no nous avogient loondwits que diffichter ment à cette vérité. Après avoit été éclairé, on a cherché des edificing qui y fossent conformes: antrouvé de convaincentes. 39 Nous formes dans unquipolition blea plus avantaamilenque des anciens philoloplace: acechinillent paroifidit 18b. euler fledramer, australia in inches piper entrice Al est donc richiculo lighted but de prétendre faire valbines objections de Lucrèce, additioniesque flimmées! Affui écoloristi l'époche l'immortalité · deileane princupouvant douted eardirescome energotts mortels convaince intimement de l'unidnode desodeux êtres, je n'ai plus rien qui puisse m'arrêter. Je fai d'ailleurs que Dieu peut faire

faire des choles que je ne puis concevoire je me fixe là, parce que cela doit suffir à tout esprit, qui saite uler sobrement de sa raison.

Nos matérialistes modernes me fout pas d'auli bonnes foi que Lucréce; ce Poëte nous manifeste nettement fon but. en deffendant la matérialité de l'ame : il vouloit prouver par la qu'elle est mortelle, & strictte à la destruction En éffét c'est une julte conféquence du matérielilme. Ceux qui soutiennent aviourdibuite fentiment, n'out point d'autre vue y in quoiqu'ils n'osent se développer aussi clairement. Lucréce est leur chacle, ils gravent dans leur me moire les endroits où cet auteur parle-le: plus énergiquement de la mortalité de l'ame. Ou d'eux

ne, fait pas cet endroit? Niligime more, est, , ad, nos megue pertines his lum i guandoquidam natura senimi. martalis habetsment La morten'est rien à notre égard, & toutes les attaques nous sont indifférentes. puisque la nature de l'amecest ungiftre mortel. Et encorest Scing licot nobis nibil esse in morne singenplum a nec miserum fiers neguti man est established le la la faut être bone vaincu que la mortin'airienne redgutable, & qu'il est impof. fible que l'homme un dont Bab. femblege est desunia puille être malhaurauxi in Tout le troisiéme Livre, de Lucuéen est rempliode cette paostrine en amonta amon a oreginal pevelopper auth clair Els piet vite pas davantagas des as gravent dancide augq moded by gradeouts ou cet auteur obline le lystème d'Epicure dont Luchéco meloquel l'intera préte

préte . Reque les matérialistes ent embrasse a tend a montrer que l'ame est inestelle somme le corps ; la difficiation de ces deux êtres, les fait périr en même tems . Telleuft la deftinée de l'homme. Il n'a pour guide qu'un aveugle destin, sans loix & fans devoirs. Le plaisir est son bien suprême & sa dernière fin. Il doit jouir du préfent, braver la mort, & l'attendre avec une indifférence stupide. Toutes les loix ne font que des établissemens arbitraires fondées fur le caprice des . Législateurs. Point de divinité que le hazard, ou un destin aveugle. Rien n'éxiste que la matière & le vuide : la vertu n'est qu'un nom; la volupté est l'enique bien auquel on doit tendre fans celle. Que doit-on le promettre de gens persondés

de ces principes? Quelle fociés te! Trahir fon amis lesvoler, l'égorger, fixes le peut impuné, ment, c'est à quai en se livrera fans remords. Un dépôt n'auca plus rien de facré ; sont est permis à celui qui ne craint point l'avenin; pourvà qu'il fache se faustraire aux châtimens des hommes. Avec quel front de pareilles gens ofent-ils se donner le nom de fages? Les plus infignes scélérats le pourroient prétendre avec autant de justice. le ne feim point de dire que ce font des ennemis de l'humanité, qui méritent d'être proforits de la société. Qui ne reconnoît point la Divinité, ch fans aucune vertu.

a'ont aucun système fixe. La plûpart des matérialistes, fans

être ahilosophese deniferativesia pafiquesbrilles profinite autilia paroe qui chasi faivoissenti denis palijonsu ujamale ille niontodiis lan peinen de sdifcuter slan fontia ment qu'ils:effibraffetit., Vondez vous invoirce qu'ils qu'blitueire al la schigidh, abil sie arms imports dront que par fles reliciours vent gues. Ils patrani alied manguels ques anciens philosophes avoient fontenh himmtérialité & lla mortalitéb de riBance solen sestilasses pour: europilallemenclenteler eln abur detineflusitsabliorièqueb croyent bienziendésve neéprifer la révélation problèmente qui lest de plus respectables Quillacompareint dan religioù srifesmuneumes Iumineulesų les pilotres idelieni seurs ; avec leir systèmes; als appercerront que la plusiguande autorisé, les motifs les plus puil fants cont.polar nouse: Mais lq Chri-

Christianismo ne distre nas des pefficies buildes proferites distribute droit divilétade paris la compaeniformoth off planspurteforplus -non-construction tar ender concompaié, dichiballer une copitrioni qui medine tout aut fens, aldinisie ub prvilète auns import travailudeibrefiltendans cello à dos prenchada viciona. มูยสา และเยกร philolòphes avoient -rorgestacción es estación de la comaegathalibes aren earlifailes क्रकेस्ट स्थान्त्र स्थानितात्रक विद्यापक विद्यापक on wour des elemits di perficiels, al resiminappensiaphies valimiprifer id révellempendifiente de distribution di ancerelissit celopates element क्राम्यक्रकारा त्याने होती क्रिकेट प्रकार मार्थ inpurhition stique pour delivrer staine de la regionel: est flingstell afordement fout upphicedices appointing ? for fautorité Aa2

storité d'Epicine, combattué par les plus grand génies du paganisme-même Selon en Philophe nous formes gotfordus avec la plus vile pranticus acil faut que nous démentions le Lentiment intime de motre ifpisitualité, de notre libertes la peniós fora étondus figurácidivilible: & ce qui n'est pismoins ablurde, les corps serentificidimonegate, de oller des conecities lystêmes la sature des afômes. Ges parcelles ditomatiens of quil suppose étérmelles dans auture fermeurent dansum luge figology shops and ships tes les loix du many ventant squi nous font, connues surelles devreient toujourschuizranle listie droite, n'ayant autun bbstach pour les détourner a malgré le leas commun, on affere que les atômes le détournent & s'accrochent.

repolitation pour former des grands enepspikeren and property of the contract of t pudi être de principe des deterantinations de involonte & des lopérations de l'ame. or nempons -igh and or chestles distant id'Haiture? Des êtres plus méphilables que nos Rois fainéans: mienquiques trace l'idée de la Divinité Ils no prencient aucuhe part an gonvernement du monde, contents de languil dans time honteulerofficetes ile mazardyspaisinesfigathesridaggia उठते हे छित्र होता कि एक स्थाप इसे कि अधिक अधिक find sower and the first several segretaries une memerchosephaceangedisse रेशे एक स्थापक एएंस्कारिक प्रमास्था है। जिस्स idées claires que mons montient housed in a Dan Landschill has the control of the c Phicological adolphisms allubous Hohest question que de rechercher le plaiting of de l'obtenir Aa 3 par

est tous eles mayeus patibles. Des principes aufli contradictos ers annas convintances handres centrines & looplus pévidentes peuvent-ils être vrais follandráce peut-il en imposer long-tems puand Jone voudrai chulliteri la arté utenque elimitant pal f. nolina silve egiblitdulli tramagnatur paut dans ponter principal emi-infarminés discorpe, l'Ellenes divide preside distribute distribute les corps luit ferradiglithments se doit allo pes irellique intedia perfections de l'infimilient, que i en ellenfint inicituplicablet gathés and travers ellenfunt lors productive los ellenfunts de la company de la comp tout vous perofrendeniai même ioldwodt feedle grader granluge rojent-ila lemaborheur paidie Unclination of the distribution of the country of t faut fore dispose di digérer des absurdités ales plus anonstrueus ſes.

atoverseleann apedangalitical Mas pensited anticentredicten étrangel le Combelle Michenoné pas lecrafibive qui mons condititis penventils être vraisfellandman peut-il en impofer long-tems el l'est Oucle maîtres qu'Esituye Scill increme from disciple f april stitre égatés aulli verangementat dans lalimylique) requestion peng feri artifel doient mailleurs metal inter swick risque ying. [Ellensibilieriq idurikklui qiriblatlultanti te luu flimandi Bpidartiji touchant ce and is although the surprinted in Partis drawe ishindident church ob dinkni santupleriblehendik corpulailes; avimagent dans uit vuidenielmente pour de foi is felderode feredétoannier poutrife raibindreya & former par seve ilincliman otoutes des espéces des corps: The ibplue virgilemblable que les hommes foient mes tiun limon

limon échauffé? Croira-t-on que le soleil, les astres, la régularité de leurs mouvemens, ne soient que l'éffét du hazard, qui a joint plusieurs atômes ensemble? Voilà l'admirable philosophie d'Epicure, qu'on nous vante comme un génie sublime; quoiqu'il soit vrai qu'un cerveau en délire ne pouroit rien enfanter de plus insensé. Si on veut consulter la raison, on se gardera bien d'adopter les opinions ridicules d'un pareil maître. Ce qu'il enseigne touchant l'ame humaine, n'est sûrement pas mieux imaginé, & ne doit pas moins mériter le mépris de tous ceux qui savent penser. à jamais cette affreuse philosophie, qui ne tend qu'à nous plonger dans la plus dangereuse des erreurs!



