

Tibrary of the Theological Seminary

The series of the series of Temperature of Temperature of Temperature of Temperature of Temperature of the State of Temperature of T



אוריים יש בוומר ליים בריים מיות אשר ישימה לוכודות פייפוטם ביים בנאן היא מונים בריים ביים מונים ביים ביים ביים ביים ביים ביים ב היים בריים בי היים אשר ישיאה לה שינוים פוקעים משאל היא או כוני לה נשימוחים להואב שנו חומר הנה הצמרו אריבונוהשפן מעלים נרה יב ויחם שינים מומשה פיסט אינן מופרסתיה בריחמשונה הואבי הצאן ומבור במותם בקות חצבי נהאיל יהיחמור את לאילו שישים מומצל הואיןליייו שיונים מיוצעל הן אפולן שבעה חיות האילן אם ושבר בהן שבירת עצם פרובבה ולמישה מיוםה ומיבובה ולמעה בשירה ואומילו אבישבר צו היציעה כשבורתו בצאן ובבקר עשרה מיהין ותשה משבא פשור אפין את השתא יום יף שביות בין ושק על העמאל שרפה היאון אי אכל ואם נקב קורמו של מוח בחינות העינת על העמאל שרפה היאון אי אכל ואם נקב קורמו של מוח בחינות האירוטימר יבוא נוקב בעון בקרט יעבור של החיות ואפיל בנימר במינות מעבעת ברולה ולמשח בשירה אפילואם עיקד מעבעת ברולה ולמשח בשירה אפילואם עיקד לל החיון ושמיטו היא מעיקרת לשיר וווא למה אתה אומר עיקור בעאון בבקר וווא למה אתה אומר עיקור בעאון בבקר טמאובחיות בביר לפי טהחיות שפות נפשח אוכלא תקשון יריה ולצליה ותשיוטון תמעיע ראיווה ומצמי הירבים ותחרבשידיה ורגליה וקשקשורות יפי אם תעוב איתה בלאק שורה ביוך ורי בים וינשחוט ותנשור שרולות כי עוף הייונלבחכה אשרתעי יתבצולהואולאיאכלי וקשוחעכן הרריני הי הלפושי במישורה הרלאו יבינה בה מפירו עומס עפר לוף מני מנים וה שרפיהובאשויכההרעביושנו (אבציה יים בני אחר ושרפיחן וינניאי ערום うつうつうつう מינוכניםויהדכוישארפניים לאו מההכינונים בהחיהנישחשיו של חצי תבור נוועיום כבי הואוים יייוי הרבויתן מעי הצד עלהרם ליאכל הבישי בחוון והכם יקבץ חבצבי (ישאאות אלארץ שיש שועבר ניכחקוויהן כנהכציר כ ייונט ורוזץ הבצר במים אפילו יי בהים ההוא יכביה ובעיבר ואם ו ישול הואשיבסהן באבעוב כי הוינור קייבה חבשי יניין אתרמונבהן . מירוב האול ובדיקה שר לכאשר אתרך

# THE RITUAL OF ELDAD HA-DANI

RECONSTRUCTED AND EDITED FROM MANUSCRIPTS AND A GENIZAH FRAGMENT  $\cdot$  WITH NOTES, AN INTRODUCTION AND AN APPENDIX ON THE ELDAD LEGENDS BY

MAX SCHLOESSINGER, Ph. D.

RUDOLF HAUPT · VERLAG LEIPZIG · NEW · YORK · 1908



# TO THE MEMORY

 $\mathbf{OF}$ 

# MORITZ STEINSCHNEIDER



#### PREFACE.

In January, 1904, Professor S. Schechter, President of the Jewish Theological Seminary of America, kindly drew my attention to some Genizah fragments which bore on Eldad ha-Dani, knowing my interest in that peculiar and much maligned character of Jewish history. Whilst preparing the fragments for publication, I found that the material grew unproportionately large and warrented a new edition of the entire Eldad Halakah. The execution of this more comprehensive idea involved fresh difficulties and confronted me with new problems. As a result of my investigation I publish this pamphlet which, I hope, will contribute to the solution of the difficult Eldad problem.

I take pleasure in expressing my obligation to those who have furthered me in my work. I am indebted to Professor S. Schechter for his kindness in placing the Genizah fragments at my disposal; to Dr. Eduard Baneth, my former teacher, for undertaking the weary task of correcting proofs, as well as, for numerous valuable corrections; and to my friends Dr. Louis Ginzberg, Dr. Henry Malter and Dr. Alexander Marx for useful information and stimulating suggestions. Dr. A. Cowley kindly provided me with photographic copies of the Oxford texts used. Dr. A. Christman and Dr. M. C. Schaar gave me valuable explanations of some anatomic and pathologic discussions in the Ritual of Eldad. To them also my sincere thanks are due.

Berlin, January 29th 1908.



# CONTENTS.

| Frontispiece—Genizah Fragment T-S Loan 110, University Library |      |
|----------------------------------------------------------------|------|
| of Cambridge, folio 2, verso.                                  |      |
| Preface                                                        | vii  |
| List of Abbreviations                                          | viii |
| Chapter I, Introduction                                        | 1    |
| Chapter II, Recensions of the Text                             |      |
| Recension A                                                    | 9    |
| Recension B                                                    | 17   |
| Chapter III, Plan and Contents                                 | 25   |
| Chapter IV, The Language of the Ritual                         | 29   |
| Glossary                                                       | 32   |
| Chapter V, Place in the Earlier Halakic Literature             | 46   |
| Text of Recension A                                            | 55   |
| Text of Recension B                                            | 89   |
| Appendix on the Eldad Legends                                  | 105  |
| List of Corrigenda                                             | 129  |

#### LIST OF ABBREVIATIONS.

- A Recension A.
- B Recension B.
- G Risâlat al Burhîn etc. by Samuel ibn Gama, MS. Oxford, Catalogue, by Neubauer no. 793.
- P MS. Parma, de Rossi cod. 327, 22.
- T-S Genizah Fragment T-S Loan 110., University Library of Cambridge.
- O Glosses on the Mordecai, MS. Oxford, Catalogue, by Neubauer no. 678.
- Je. Jellinek's copy of O.
- M Mordecai, Hullin beg., quotation taken from Rabbenu Baruch.
- MS. of M, in the Library of the Jewish Theological Seminary of America.
- Responsum, editio princeps [Mantua 1480].
- Oxf Cod. Oxford MS. Hebr. d. 11., Catalogue, by Neubauer and Cowley, II no. 2797, 1, n.
- T-S Genizah Fragment T-S Loan 94. University Library of Cambridge.
- ed. pr. Responsum, editio princeps [Mantua 1480].
- Sh. Shalshelet ha-Kabbalah of Gedaljah ibn Yahya, ed. Venice 1587 p. 37 b.
- Pet. Cod. Petersburg II, Collection Firkowitsch 1261.
- E. A. Epstein, *Eldad ha-Dani*, Pressburg 1891.
- Fi. H. Filipowski, Liber Juchassin, London 1857, p. 207—208.
- Go. D. B. Goldberg, Epistola R. Jehouda Ben Koreisch, Paris 1857, p. XIX—XXI.
- Mü. D. H. Müller, Die Recensionen und Versionen des Eldad Had-Dânî, Wien 1892, in Denkschriften der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, Philologisch-Historische Classe. Band XLI.
- Reif. Jacob Reifmann, דכרים אחדים על ספר אלדד הדני, in Ha-Karmel, 1870 vol. VIII, pp. 254 et seg.
- St. M. Steinschneider, Schlachtregeln in arabischer Sprache in Geiger's Jüdische Zeitschrift II, pp. 76 et seq., 297 et seq.
- Gl. Glossary.
- no. sections in B.
- §. sections in A.
  - end of a line in T-S Loan 110.
- beginning or end of a text or MS.
- l. line.
  - Capital letter in left margin indicates MSS, and texts used.
  - The first letter indicates MS, on which the text is based.
  - The number of the section given in parenthesis in B, refers to the corresponding paragraph in A.

### CHAPTER I.

#### INTRODUCTION.

More than a thousand years have elapsed since Eldad ha-Dani appeared in Kairwan, and stirred the community by a remarkable account of four lost tribes of Israel, and by an equally remarkable Ritual on Slaughtering which he represented as "the Talmud of the Four Tribes". An interesting phenomenon in the Jewry of the ninth century, Eldad has not ceased to interest historical study of the present. In spite of this long lapse of time, however, there is still the utmost diversity of opinion among writers concerning the personality of Eldad and the authenticity and significance of the writings that bear his name.

Such extreme diversity of opinion among writers, as exists with regard to Eldad, is a rarity in Jewish history. Thus Steinschneider, writing in 1850, 1 thought that the work ascribed to Eldad had an apologetic purpose. In telling of the existence of a Jewish state his object was to refute the Christian theory, that the disappearance of Jewish temporal power was a proof of God's rejection of Israel. 2 I. B. Levinsohn and Jellinek regarded the Eldad writings as a polemic against the Karaites. 3 Pinsker adopted the opposite view. 4 He argued that Eldad was a Karaitic emissary from Eastern Babylonia, who invented a fabulous tale as to his origin in order to conceal his true mission, which was to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. Ersch und Gruber, Allgemeine Encyklopädie der Wissenschaften und Künste, Leipzig 1850, Zweite Section XXVII, pp. 390, 393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. c., v. also idem, Die Geschichtsliteratur der Juden (1905) pp. 14 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. Bet ha-Midrasch II (1853), p. XXIX. This view was also held by Harkavy, V. note 75 in Graetz' Geschichte (Hebrew edition) III p. 267. Cf., however, Harkavy's "Skasanija jewreiskych pisatelej o Chasarach i Chosarskom zarstwe", Petersburg 1874, p. 6. For Levinsohn's view see his Bet ha-Ozar, Wilna 1841, p. 245.

<sup>4</sup> V. Likkute Kadmoniyot (1860) p. 109.

propagate Karaitic doctrines among the Rabbanite Jews of the Maghrib. These writers agree at least to the extent of attributing serious motives to Eldad. Graetz, on the other hand, considered him "a braggart and a secret Karaite", "an adventurer and charlatan". This opinion was also shared by Chwolson, although he disagreed with Graetz in regard to Eldad's Karaism. P. F. Frankl went even further and described Eldad as "a rogue and a swindler", "devoid of any higher purpose", and as a man "whose deception was an indisputable psychological fact", and as "a compatriot and counterpart of Ulysses". Neubauer took a similar view and characterized him as "a cunning emissary of the Karaites", and as "a daring impostor, crowned with an unexpected success".

In Reifmann, however, we find an entirely different attitude. He denyed the authenticity of most of the current Eldad literature, and held that the real personality of Eldad was unknown to us. Metz suggested that Eldad's Ritual on Slaughtering represented the religious practices of the Falashas. 10 Epstein, following this suggestion, regarded the writings of Eldad as a description of the conditions of the Falashas in Abyssinia, or of a Jewish community somewhere in Southern Arabia. 11

This diversity of opinion among writers is to be attributed to two causes. The anomalous character of the literature ascribed to Eldad naturally aroused the ill-will of writers who found themselves baffled in the attempt to fit it into known literary categories. The character of Eldad himself added no little difficulty to the task of the historian. His personality offered itself as a fertile field for folk lore, and legends soon clustered thick around him, until the original became scarcely recognizable.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> V. Geschichte IV (1860) p. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> According to Gottlober in his Bikkoret Letolodot Hakkaraim (1865), p. 65 Note 2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> V. Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums (MGWJ.) 1873 pp. 489, 484, 491, 1874 p. 555.

<sup>8</sup> V. Where Are The Ten Tribes in Jewish? in Quarterly Review (JQR.) I (1889) pp. 109, 110.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> V. Debarim Ahadim 'al Sefer Eldad ha-Dani in Ha-Karmel VIII (1870), pp. 254 et seq., reprinted in Ha-Boker Or VI (1881).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jüdisches Literaturblatt 1877 nos. 40-43; MGWJ. 1878 p. 398, 1879 pp. 135 et seq., 184 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> V. Eldad ha-Dani, seine Berichte über die X Stämme und deren Ritus, Pressburg 1891. Introduction.

A more important cause for this lack of unanimity is to be found in the greater readiness of writers to pronounce judgments than to investigate critically the grounds for their judgments. Without entering upon a careful study of existing sources they accept uncritically all the literature attributed to Eldad, in the form in which we possess it, 12 and hasten to make categoric decisions. In the case of Reifmann we have a scarcely less summary rejection of most of the Eldad literature, and the adoption of a rather agnostic attitude towards Eldad's person.

In view of this confusion of opinion it is clear that judgment on Eldad's personality and place in history must be based on a less superficial and a more discriminating examination of the literature ascribed to him. This literature is both Halakic and Haggadic. The more important is unquestionably the Halakic. Eldad appears in Kairwan bringing with him a Halakic work on Slaughtering, which he termed "the Talmud of the Four Tribes". <sup>13</sup> This was made the subject of an interpellation addressed to the Gaon Zemah [ben Hayyim (898—905)], <sup>14</sup> and is preserved in epi-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Cf. e. g. Frankl's words in MGWJ. 1874 p. 555 that Eldad "im Wesentlichen dasselbe in derselben Weise erzählt hat, was und wie es unter seinem Namen, sei es als Halachah der zehn Stämme, sei es als Erzählung noch heute kursiert".

<sup>13</sup> V. Responsum ed. Epstein p.5 no.6 ..... מצוחצח מצוחצת התלמור שלהם בלשון הקדש והוצרכנו לפרש לפני מעלת אדונינו שכתבנו במקצת התלמוד שלהם וכו'. Too much importance is not to be attributed to the word במקצת in this context, which is otherwise also obscure. It seems that the Ritual on Slaughtering constituted the entire "Talmud of the Four Tribes". The citations in the Kairwan Epistle are taken from this Ritual exclusively. If there had been anything more to this "Talmud", it is inconceivable that nothing in the part outside of the Rules on Slaughtering should have been thought of sufficient consequence to communicate to the Gaon. The original text of the Responsum probably was מה שכתבו בתלמור שלהם לפי שיש בו תמיה גדולה וכו', and not, as the reading is in the ed. pr. ימה שכתבנו במקצת התלמור וכו' may be the interpolation of a scribe who concluded from 'ואומר ר' אלדר שרנין בר' מיתות וכו' (ed. Epstein p. 7 no. 13) that this "Talmud" dealt also with other matters than slaughtering. If a word like במקצת was in the original text at all, this was probably ממקצת. This is the reading which is given by Jellinek, BH. II p. 108; cf. also Weiss, Dor IV4 p. 112 line 2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> According to Rapoport, *Toledot R. Natan*, note 11; cf. also Steinschneider, Geschichtsliteratur p. 15, Epstein pp. 9 et seq. The period of his office is variously given as 889—895 by Graetz, Geschichte V³ pp. 243, 456; as 882—887 by Epstein in The Jewish Encyclopedia VI p. 571 s. v. Gaon; as 884—891 by Halevy in his Dorot ha-Rishonim III p. 282.

tome in his Responsum.<sup>15</sup> The Ritual itself, no longer extant in its complete form, has recently come to light in a number of manuscript fragments, so that it is now possible to reconstruct it almost in its entirety.<sup>16</sup>

The other part of the Eldad literature is concerned with the lost tribes of Israel, (ten tribes in one version and four in another), 17 and with the adventures of Eldad. This Eldad Haggadah, or legend, is found in the same Gaonic Responsum. A much more elaborate form is preserved in the various Recensions of the Sefer Eldad. 18 It is the Haggadic material, mainly the Sefer Eldad, which until recently formed the basis on which opinions were founded. The Halakic material has been rather neglected, probably because the Ritual in its more complete form was not available until recently. Yet, because of its unquestionable authenticity, 18a the Halakic work of Eldad is of greater

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> V. infra, chapter II. Recension B. p. 17.

<sup>16</sup> V. infra Recension A. pp. 9 et seq.

<sup>17</sup> The Responsum speaks of only four tribes, the Sefer Eldad gives an account of ten tribes. This discrepancy should have sufficed to arouse suspicion in regard to the authenticity of the Sefer Eldad. If Eldad had indeed brought such astounding news as that of the rediscovery of the ten tribes, we may be sure that the Jews of Kairwan would undoubtedly have been as much interested in this information, as in the divergences and peculiarities of Eldad's Ritual and that they would not have failed to report to the Gaon in their Epistle that ten tribes had been rediscovered, if Eldad's account had not restricted itself to four tribes.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> The latest study of this part of the Eldad literature is D. H. Müller's, *Die Rezensionen und Versionen des Eldad Had-Dani*, Wien 1892, published in *Denkschriften der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien*, Phil.-Hist. Classe vol. XLI.

<sup>18</sup>a Eldad himself wrote only Halakah, that is he wrote the Ritual on Slaughtering. The older rabbinic authorities never mention any work of Eldad, other than this Ritual. It is this Ritual (שורשת חולין) to which Abraham Maimuni (d. 1237) refers in a reply to an inquiry as to the home of the ten tribes. The passage is contained in MS. Halberstam 56 and was first published in Geiger's JZ. X p. 127. It has since been published also by Neubauer in Kobez 'al Yad IV p. 62 and by Hirschfeld in Berliner's Festschrift (Hebrew part) p. 54. A Hebrew translation of the Arabic original is to be found in Kobez 'al Yad l. c. and in Epstein's Eldad p. 71. It reads אלרני ואלרסאט (Hirschfeld (פי וואלאתפאט (אלרלאיל (Hirschfeld מוה אלרלאיל (J. Z. אלרלאיל (feld אלרלאיל (feld אלרלאיל (feld המוה הולין שלר הפוור מנה (מוה (מוה (Hirschfeld פי וללא (feld אלרלאיל (feld המוה (Feld המוה (Feld (פי וללץ))). The המאלה (feld (Feld

importance than the other, namely the Haggadic, for determining his character and significance. Moreover it is of interest for the history of the development of the Halakah in general. These considerations have led the present author to devote his work primarily to the study of the Eldad Halakah.

By way of introduction to the examination of the Eldad Halakah. I trace here briefly the progress of critical study and opinion of the Eldad Ritual. As early as 1873 P. F. Frankl held out the promise of "an analysis of the confused Halakot of Eldad", 19 but this promise was never fulfilled. Jellinek's study led him to the conclusion that Eldad was not the author of the Halakot attributed to him.20 Pinsker found evidence in style and subject-matter for a theory that the bulk of the Halakot were of Karaitic origin. The rest, he thought, could be traced to the Samaritans. He ventured the suggestion, however, that Eldad might perhaps be the representative of an independent sect.21 Without naming Pinsker, Graetz adopted unreservedly his views and arguments in favour of the Karaite origin of the The Rabbinic elements he explained as additions "shrewdly adopted to avoid giving offence to the Rabbanites".23 The weakness of the pro-Karaitic theory of Pinsker was exposed by Schorr,24 and the anti-Karaitic arguments presented by Gottlober in criticism of the view of Graetz were sound.25 I. H. Weiss similarly laid stress on the Rabbinic-Talmudic character of these

Responsum, and not, as Epstein thinks (v. REJ. XXV p. 31 note 4), to "the epistle of Eldad to the Jews of Kairwan and Spain".

From a passage in a manuscript of the Midrash Bereshit Rabbati which opens with the formula used in Eldad's Ritual אמר יהושע בן נון בוא שמר יקרא אל ד' ולא יענהו Epstein concluded that Eldad had written a treatise on "loans" (v. Magazin 1888 p. 82). It seems, however, that Epstein himself later abandoned this view, as there is no mention of this in his Eldad.

The Responsum of Abraham Maimuni cited above shows that at least as early as the thirteenth century Eldad was credited with an account of ten tribes in place of his original four tribes; v. note 17.

- <sup>19</sup> V. MGWJ. 1873 p. 493 note 1.
- <sup>20</sup> V. Bet ha-Midrasch II p. XXVIII note 3.
- 21 V. Likkute Kadmoniyot pp. 108, 180.
- <sup>22</sup> V. Geschichte V note 19. <sup>23</sup> L. c. p. 452.
- <sup>24</sup> V. He-Haluz VI (1861) pp. 62-63.
- 25 V. Bikkoret Letolodot Hakkaraim pp. 64 et seq. 105 et seq.; Chwolson and Fünn also rejected the Karaitic theory, v. ib. pp. 112 et seq.

Halakot, although he agreed with Graetz in his general verdict on Eldad. In Weiss' opinion the elements in these Halakot, which are in harmony with Karaism, had been borrowed from Eldad.<sup>26</sup> Neubauer adopted Graetz' views and again gave prominence to the Karaitic theory.<sup>27</sup>

The controversy centering mainly about the origin of this Halakic compendium thus lasted for forty years without making any progress. The appearance of Epstein's thorough work, in 1891, marked a great step in advance. Here for the first time the Halakic elements of the Eldad literature received as careful study as the Haggadic elements. Epstein published all the Halakic texts, then known, with an introduction and copious notes, and made a comparative study of the Halakot of Eldad with the Rabbinic, Karaitic, and Samaritan Halakot. His main theory was that Eldad's Ritual constituted a collection of the Halakot of the Falashas. This view has not, however, been accepted by the critics. It is to his credit none the less that he made the first thorough and scientific examination of the Halakic part of the Eldad literature.

In the mean time, a most important addition was made to our extant texts for the study of Eldad. Among the valuable Genizah finds which now form part of the University Library of Cambridge, Doctor Schechter discovered two important ancient fragments, one of which he identified as part of Eldad's Ritual, and the other as part of the Responsum, mentioned above. These fragments have thrown a new light on the character of the original text of the Eldad literature. For the Halakah the discovery of the Genizah fragment meant the discovery of an older and more perfect text of the Ritual than any we have hitherto possessed. It has also made possible the reconstruction of the Ritual in a

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> V. Dor IV (1881) p. 111 note 25, p. 112 note 27; cf. also his review of Epstein's Eldad in Ha-Hoker I (1891) pp. 158 et seq. There Weiss seems to adopt the view that the Ritual is an independent electic system of Halakot.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> V. JQR. I pp. 105, 110. <sup>28</sup> V. note 11.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> J. Halévy in Revue Critique d'Histoire et de Littérature N. S. XXXI (1891) p. 463 opposes the Falasha theory. He points out that the ritual of the Falashas is very simple. He argues further that it could not have been written in Hebrew. The Falashas were brought to Abyssinia as captives taken in war by the Ethiopians. They did not understand Hebrew, and in their liturgy they used either the Septuagint or an Aramaic Targum. At a later time they adopted an Ethiopic-Christian translation of the Bible.

much completer form, the preparation of a more exact text, and a more accurate determination of the interrelation of the other manuscript fragments of the Ritual.

Both, on the basis of the Genizah fragments, which are here published for the first time, and a careful examination of all existing texts, the present work seeks to present, a text-critical study of the Eldad Halakah. I have attempted to reconstruct the Ritual of Eldad and to restore it, as nearly as possible to its original form (Chap. III). Furthermore, it has been my endeavor to show the relation of the text of the Ritual to the epitome of it preserved in the Responsum (Chap. II). A special chapter has been devoted to the peculiarities of Eldad's Hebrew, and a Glossary presented explaining the unusual words and idioms employed in the Ritual (Chap. IV). And finally the attempt has been made to indicate the place of the Ritual in the earlier Halakic literature (Chap. V).

The utmost reverence has been shown for the readings of the manuscripts. The endeavor was to retain them in their original form, wherever it was possible. In editing a text so old and so peculiar from a linguistic point of view as that of the Ritual, we cannot expect accuracy and elegance of style, but must content ourselves with a merely intelligible text. Numerous emendations of Epstein have been gratefully adopted. These are indicated in the notes by the letter E. Many emendations of his, however, had to be disregarded, because they were deemed either inadequate or superfluous. Variant readings have been preserved in the notes on the text.

In Recension A the more difficult Halakot are given in translation, because this was found to be the simplest and briefest way of indicating my conception of the meaning of the text. In the notes in Recension B, special attention has been given to the interpolations in the text, and detailed study has been made of the development of the original text into its present form.

Incidental to my study of the Halakah, I publish in the Appendix (I) the recently discovered Genizah fragment of two non-Halakic sections of the Responsum. This fragment is of importance for the history of the Eldad legend. The comparative study here made of the Genizah fragment and the parallel texts throws light on the process of accretion and interpolation through which the present text of the Responsum was developed. At

the same time it corroborates the results obtained from the consideration of the Halakic texts, that our text in the editio princeps is full of interpolations and alterations, and is by no means authentic throughout. Incidentally, the comparison of the various texts with one another brings out the place and importance of the recension of the Responsum preserved in the historical work Shalshelet ha-Kabbalah, a recension which has been hitherto neglected. A comparison of its text with that of the editio princeps also reveals a number of significant interpolations in the latter.

The text of another and less important Genizah fragment which originally formed the introduction to Eldad's Ritual in a Halakic code belonging probably to the Gaonic period, is printed here (Appendix II). The part preserved in this fragment, however, deals with the Eldad legend only. The texts of both Genizah fragments have been annotated, not only from the point of view of text criticism, but also from the point of view of the relation of the parallel texts.

Attention is here called to the points in which the present edition of the Eldad Halakah differs from that of Epstein. To the texts published by Epstein in his work on Eldad the Genizah fragment has been added. Instead of parallel texts one continuous text is presented, the basis being the Genizah fragment where it is available, and the oldest extant manuscript where the Genizah fragment fails us. The author is glad to acknowledge his deep appreciation of Epstein's studies and to express his indebtedness to them.

In closing this chapter, I wish to sum up here briefly the results of my study of the Eldad literature. Investigation reveals that Eldad himself wrote Halakah only. The study of this material points to the conclusion that the Halakot contained therein are, in substance, the dietary ritual observed by the Jews of a particular country. Though this country cannot at present be definitely located, it can be shown, nevertheless, that it was within the sphere of influence of the Palestinian Talmud and of the Arabic language. The form, however, in which we have the Ritual can, properly, be attributed to Eldad. The task of the future student of the Eldad Halakah will be to determine from the evidences of language, content, and relation to other Halakic codes of the Gaonic period, the country in which this dietary ritual had its origin.

With regard to the personality of Eldad, the conclusion is that the only authentic source of information is the account of him and of his reports preserved in the Responsum. Here again the recently recovered text of the Genizah fragment proves clearly that the narrative in the editio princeps and in current texts has suffered much from later interpolations and alterations. The narratives found in the Sefer Eldad, which exists in various recensions, and is ascribed to him, cannot be trusted. Eldad is the hero, not the author, of the Sefer Eldad. The legends contained in this work should be traced to their sources and studied in their relation to the older Midrashim, before the Sefer Eldad can be used as a source of information on Eldad. At present, we must rely exclusively on the Responsum for our knowledge of this anomalous figure in Jewish history. Moreover, in view of the character of the text preserved, we must take no little caution in the use of even this Responsum.

## CHAPTER II.

## RECENSIONS OF THE TEXT.

The Ritual on Slaughtering of Eldad ha-Dani exists in two recensions. One of these, which we shall designate by A, is either the original, or a version very close to the original. The other, which we shall designate by B, is merely an epitome of the Ritual, prepared in Kairwan and sent to the Gaon of Sura, Zemaḥ [ben Ḥayyim], for his opinion of it.

#### I. RECENSION A.

That recension A was known to the older Rabbinic authorities, is proved by citations from Rabbinic works which Epstein and others before him traced out (v. Epstein's Eldad, p. 137). It was known to the older Rabbinic authors as הלכות אמר יהושע בן נון. An erroneous interpretation of אמר יהושע בן נון אמר לנות ארץ ישראל, the abbreviation of this title, gave rise to the designation אמר הלכות ארץ ישראל, by which name it is

referred to in the works of later glossators and commentators.<sup>30</sup> We do not possess it in any single complete manuscript. We are obliged to have recourse to a number of manuscript fragments, in order to obtain a clear idea of its structure and content. The manuscript material on the basis of which we reconstruct it, is as follows:

I. G. Citations from Eldad's Ritual in רסאלה אלברהאו פי תרכיה אלחיואן ("The clear treatise on the ritual slaughtering of animals"), MS. Bodl. Neub. no. 7931, the author of which. according to a conjecture of Halberstam's,31 subsequently confirmed by another manuscript, 32 was Samuel ben Jacob ibn Gama' (נמע) of קאבם in Northern Africa (twelfth century), author of a supplement to the 'Aruk.33 This אולה, which is very valuable in the history of literature, has been described in detail by Steinschneider.34 One of Ibn Gama's chief sources was Hananeel ben Hushiel of Kairwan.<sup>35</sup> The citations from Eldad. Ibn Gama' probably took either directly from a copy of the Eldad Ritual made by Hananeel's or from quotations in Hananeel's works, perhaps from the latter's commentary on Hullin.37 Ibn Gama' assures us in one place in his רסאלה (MS. p. 100b) that he is quoting the manuscript of Hananeel literally.38 Hananeel lived in Kairwan, the scene of Eldad's activity, one hundred years earlier. It is, therefore, probable that this scholar had utilized

<sup>31</sup> V. Ha-Karmel III (1863) p. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> V. Neubauer, Catalogue, Additions to no. 793<sup>1</sup> on p. 1154, and idem, The Literature of the Jews in Yemen in JQR. III p. 619.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> For this author v. Steinschneider, Die Arabische Literatur § 105 and Buber, in Graetz' Jubelschrift (Hebrew part) p. 6, where the existing portions of Ibn Gama's Supplement are published; for the name cf. Steinschneider in JQR. X 514.

 $<sup>^{34}~</sup>V.\,\mathrm{his}$  article Schlachtregeln in arabischer Sprache in Geiger's JZ.I—IV; cf. also JQR. XIII pp. 457 et seq.

 $<sup>^{35}</sup>$  Cf. Steinschneider in JZ. I p. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> This is Steinschneider's view l. c. pp. 240, 311.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> V. on this commentary Berliner, Migdal Chananel p. XVII.

<sup>38</sup> V. A. note 30.

Eldad's Ritual in its original form. This assumption is in a measure confirmed by the fact, that the few quotations from Eldad occurring in Ibn Gama' which may be examined by a comparison with parallel texts, can be proved to be considerably older than P (see below), and cannot be much later, if at all later, than the Genizah fragment T-S (see below p. 12).

The quotations from Eldad in Ibn Gama's work were marked in the manuscript by Steinschneider in 1851.40 Goldberg in 1857 published these quotations, as indicated by Steinschneider, in an inaccurate and incomplete form, however, in the המאלה, edited by Goldberg and Bargès, p. xix et seq. In the same year Filipowski also printed them in no more accurate form in his Liber Juchassin, p. 207 et seq.41 A better edition is to be found in Epstein's Eldad, pp. 99—104. This also is not entirely free from errors, as it is based on an inaccurate copy made by Neubauer.42 In preparing this edition I have used a photographic copy of the respective parts of the manuscript itself. Ibn Gama's quotations embrace

1. Part I of the Ritual (הלכות שהיטה, §§ 1-6), in its entirety.

2. Part II (הלכות מרפות), several regulations concerning the lungs (§ 9d, e, f, h) and the kidneys (§ 20).

3. Part IV (הלכות חיה), a regulation governing the slaughter-

ing of חיה and עוף (§ 36).

II. P. The longest continuous fragment of the Ritual known; MS. Parma, de Rossi, cod. 327, 22. Steinschneider 43 was the first to point out the relation of this fragment to the Ritual of Eldad. This codex was completed in 1290 C. E., by Samuel ben Joseph ben Samuel ben Joseph in Uncastillo (און קשתיל), a place in Aragon. 44 This fragment contains

1. Part II (הלכות מרפות), complete (§§ 7—25).

 $<sup>^{39}</sup>$  A § 20 which is intentionally reproduced in abridged form by Ibn Gama', cannot be regarded as disproving the view in the text;  $v.\,ib.$  note 203.

<sup>40</sup> V. JZ. l. c. p. 310.

<sup>41</sup> V. Steinschneider's Corrections in JZ. II p. 297-301.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> V. Epstein's *Eldad* p. L. <sup>43</sup> L. c. I p. 311.

<sup>44</sup> V. Catal. de Rossi I p. 181, Epstein p. 111 note. For a fuller description of this MS. v. Horowitz, Bibliotheca Haggadica, I (1881) pp. 16 et seq. The sufferings to which the scribe alludes (שרוים may be those due to the oppressive legislation of Alfonso X of Castile (1252–1284). or, more specifically, to the imprisonment of many

2. Part III (פגולים), almost complete (§§ 26-33e).45

The whole of this text has been published by Epstein (pp. 111—121). I reprint it with emendations and correction. Unfortunately I did not have access to the manuscript. Whenever the manuscript is referred to in the notes, the reference is to the reading of the MS., as given by Epstein in contradistinction to the emendations which he proposes.

- III. T-S. A Genizah fragment T-S. Loan 110, University Library of Cambridge, 2 leaves of vellum,  $20 \times 18$  cm., 29 lines on each page, in old Oriental square script, belonging at the latest to the eleventh century. 46 The handwriting is quite legible, 7 and 7, however, cannot be distinguished. The leaves are much damaged, and for this reason the text contains many lacunae. The fragment contains
- 1. Part II (הלכות מרפות), about nine paragraphs (middle of § 17—§ 24; middle of § 33 b—§ 33 e) and
- 2. Part IV (הלכות היה), almost complete ( $\S 34-\S 38$ ). The two leaves that belong in between (=  $\S 24$  end- $\S 33$  b middle) are unfortunately missing.

I have used this Genizah fragment as the text of my edition, wherever it was available, for the reason that this text is as yet unpublished, and also, for the more important reason, that it is older than P and O, and probably older than even G. The variant readings of the parallel texts have been given a place in the notes. I have indicated the end of the line in the Genizah manuscript by a vertical line |. Wherever the text of the Genizah fragment is defective, and readings from parallel texts are adopted, it is indicated by brackets. Where the inserted word or phrase rests on mere conjecture, it is indicated by a star.

IV. O. An extended quotation from Eldad in Glosses on

Jews in Castile and Leon, and the extortion of an enormous sum for ransom, v. Graetz, Geschichte VII pp. 40 et seq.

For the identification of און קשתיל with Uncastillo, for which I am indebted to Dr. A. Freimann, v. Zunz, Zeitschrift p. 134, Jacobs, An Inquiry into the Sources of the History of the Jews in Spain, Index locorum s. v. I cannot share Horowitz's view (l. c. p. 1) that באון קשתיל is Castel Buono in Sicily.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> The heading 'בריקה ליהושע בן גון וכוי indicates that part I הלכות שחיטה was at one time part of P.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> The handwriting is of the same character as that in the autograph letter of Hushiel ben Elhanan (end of the tenth century), published by Schechter in JQR. XI p. 643.

the Mordecai by a German Rabbi, MS. Oxford, Neub. no. 678—"a veritable mine for the Halakic literature of the middle ages".<sup>47</sup> Attention was first called to this quotation by Dukes,<sup>48</sup> and later by Steinschneider.<sup>49</sup> A part of this quotation (§§ 32 and 33) was first printed by P. F. Frankl,<sup>50</sup> and all of it by Epstein (pp. 132—134). Both used a copy made by Jellinek. I have used a copy of the quotation made by Edelmann<sup>51</sup> which is in the Library of the Jewish Theological Seminary of America. From this copy it is not possible to make any important corrections in the text given by Epstein. This quotation from Eldad contains:

1. Part III (פֿגולֿים), beginning with § 32c and

2. Part IV (הלכות חיה), § 34 and the beginning of § 35. It is evident that the original, from which O was copied, did not extend beyond this point. The scribe therefore supplied the missing conclusion of the Ritual (Epstein p. 134 no. 5—7) from the Responsum (Recension B). Moreover, there is even some indication in §§ 34 and 35 that the text which he followed was incomplete, and he was therefore obliged to take one passage in § 34 (v. A, note 528) verbatim from B.

V. M. A brief quotation in Mordecai, in the beginning of Hullin, cited from רבנו ברוך. At first sight, this quotation would seem to have been taken from the Sefer ha-Terumah of Baruch ben Isaac of Regensburg, but it does not occur there. Presumably it comes from the no longer extant Sefer ha-Hokmah of Baruch ben Samuel of Mayence (d. 1221). The quotation, in its present form, contains only the first half of § 1 of part I (הלכות שחים), and proceeds at once to part III, where, after the introductory sentence of § 26, it reproduces the בנולים enumerated in § 31, but in a rather condensed form. In its original form in Mordecai the quotation from Baruch must have been very much more extensive, for it appears from Shilte ha-Gibborim at the beginning of Hullin that Mordecai had quoted, in the

 $<sup>^{47}\,</sup>$  V. Neubauer in MGWJ. 1871 p. 174 note 2.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> V. Literaturblatt des Orients 1850 p. 768. His reference is rather indefinite.

<sup>51</sup> V. Edelmann's edition of Caphtor wa-Pherach p. XXIX.

 <sup>52</sup> For this author v. S. Kohn, Mardochai ben Hillel in MGWJ. 1877
 p. 565, 1878 p. 42; reprint pp. 102, 108.

name of ברוך, "the entire Ritual of Eldad".53 This statement must, however, in all probability be taken to refer to parts I and II only, which precede part III, dealing with פנולים (v. A, note 2).

The quotation from M is too brief to be given a place in the text. I have, however, inserted it in the notes (v. A, notes 2, 289, 303, 332) correcting the text on the basis of ed. Alfasi, Constantinople 1509, and a parchment MS. of the fourteenth century in the Library of the Jewish Theological Seminary of America.

The four texts, G, P, T-S, and O, supplement one another in a way that makes the reconstruction of the entire Ritual of Eldad, with the exception of the conclusion, possible. Moreover, for §§ 9d, e, f; § 17 middle—§ 24 middle; § 33b middle—§ 35 and for § 36 we have two parallel texts, and for § 20, § 33b, middle—e, even three texts. In the present edition the text which serves as the basis is designated by the initial letter in the left margin; where parallel texts exist these are indicated by the other letters. The beginning and the end of a text are indicated by two parallel lines  $\|$ .

Of these texts the nearest the original is, in all probability, the Genizah fragment. That the Genizah fragment has a more original text than G, can be established with some degree of certainty, although only one section (§ 36) is to be found in both texts. In G, Eldad's terms are replaced by the more usual later terms. Thus in place of and and the curious and the latter is in itself a later substitute for ctail (v. notes 551 and 552)—we have מתרות (v. note 562), instead of the curious phrase אור בי עוך הוא (v. note 562), instead of the curious phrase עוך הוא (v. note 564). Likewise we have in G in § 9e the Rabbinic-Talmudic form סורכא (v. note 564). It seems, however, that both T-S and G go back to one earlier text, for § 36 in both texts contains the characteristic mistake את לא הקשור (v. note 555). where the sense requires the reading חלים, where the sense requires the reading חלים (v. note 555).

That T-S is more original than P can be readily and conclusively proved, for here we have parallel texts for considerable

המרדכי בשם רבגו ברוך האריך בתחלה להביא כל רברי הלכות ארץ ישראל שכתב 53 אלדר הדגי.

 $<sup>^{54}</sup>$  Among the peculiarities of T-S is the affixing of pronominal plural endings to singular forms of nouns and verbs. So § 17 (note 125) אח גפשיה הדהמה השא את גפשיה, את בשריה ( $^{85}$  את בשריה,  $^{85}$  (note 263) את גפשיה,  $^{85}$  (note 568), ראשיה,  $^{85}$  (note 568), ראשיה,  $^{85}$  (note 568), ראשיה  $^{85}$  (note 568), ראשיה

portions of the Ritual. In place of the constantly recurring formula in the fragment כשר הוא ויאכל or כשר הוא ויאכל.  $\stackrel{\circ}{P}$ reads in most cases simply סרפה or כשר. The prolix enumeration of domestic animals in § 20 of the Genizah fragment אם שור הוא ילד אל שור כמותו אשר נשחט ביום ההוא ואם פרה ילך אל פרה כמותה ואם עגל אל עגל כמותו ואם גדי עזים אל גדי עזים כמותו ואם איל אל איל כמותו ואם תייש אל תייש כמותו ואם עיזה אל עיזה כמותה ואם רחילה אל רחילה כמותה is abridged, by substituting the phrase אצל after אצל after אצל פרה כמותה (v. note 183). A similar abridgment is adopted in an analogous case in § 23 (v. note 238a). Biblical forms of the Genizah fragment frequently give way in P to Rabbinic-Talmudic forms: thus לו is used instead of ילד (v. T-S § 23 note 249), instead of כוליא instead of כוליא (T-S § 20 note 176), the Mishnaic אצל instead of אל (T-S ib. note 180), שוהיה instead of שיהיה (T-S § 24 note 265), the participial ending i instead of D. The characteristic vulgar Arabic construction אסור עליו יאכל (v. Glossary s. v. החרים) is abandoned for the simpler infinitive construction אסור לאכול (T-S § 33c note 465). Similarly כשר replaces the term מהור, which Eldad used (cf. T-S § 17 note 127, § 18 note 137, § 19 note 173, § 20 note 202, § 21 note 210, § 22 note 222). Instead of רכובה (T-S § 35) the more usual ארכובה occurs in P (§ 17). In addition, the numerous corruptions of the text, omissions,55 and misplacing of passages which a comparison with T-S reveals, show clearly that the text of P is considerably later than the more perfect text of the Genizah fragment. No direct relation between the two can, however, be established. Here again certain errors 56 and peculiarities 57, common to both, would seem to indicate that the two texts are to be traced back to an earlier text.

O shows in turn a much later form of the text than P. In it the original style is still further obliterated. Thus ודבר  $(P \ \S \ 33a)$ 

<sup>55 § 9</sup>h and § 10 beg. are entirely wanting in P, (v. notes 104, 104a).

יה לא instead of it in § 33d (note 480); the negative particle אלא before הוא in § 22 (note 225a).

יה Thus הוא in § 18 (note 143), which is found in both texts; likewise the spelling of the second person perfect singular with ה in החתה and התחתה in § 22 (note 215; for this spelling in the Bible see Gesenius, Hebr. Grammatik<sup>27</sup>, § 44g, in the Yerushalmi, Schlesinger, Das Aramäische Verbum im jerusalemischen Talmud, p. 13, in the Tosefta, Zuckermandel, Die Erfurter Handschrift der Tosefta, p. 9, in the Midrashim, Theodor in M.G. W.J. 1893, p. 208 note 5); the omission of the b of § 22, where both texts read in the beginning המעיים.

note 414) becomes דברו (P § 33b note 436) becomes אמרו; השחשה האת ואת לידינו (P ib. note 432) אחר אחר זאת השחשה בדול בא על ידינו אחר השחשה (בא על ידינו אחר השחשה בא השחשה בא השחשה השחשה בא השחשה המשה השחשה המשובה השחשה המשובה השחשה המשה המשה המשוב  $(P\,ib.\ {
m note}\ 439)$  הרועה אשר הוא בצאן הטא הרועה ( $T ext{-}S\ \S\ 33\,{
m e}\ {
m note}\ 503)$ etc. O inserts the copula, wherever the general usage of the neo-Hebrew requires it (v. § 32c note 364 ומהורים; § 33a note 401 ויצא; ib. note 417 ויצא; § 34 note 521; ib. note 523 ומה etc.). Moreover O tends to improve upon the text in several instances, thus substituting רשות for in § 32c (note בהמה מעוברת in נקבה and omitting the superfluous word בהמה נקבה היתה לי (\$ 33a note 415). O also takes other liberties with the original text, abridging it in places for the sake of simplicity, thus e. g. instead of שחמנוי היום מן המקנה בשר שחטנו בנים it reads מרובה מרוב שמחה שכחנו ושחטנו בנים בשכתה ( $P \S 33b$  note 440); instead of שעבר על מצות לאו, לאו לאו מה שעבר על מצות לאו דלא וו דילא וו דילא דילא דילא אוד או הוא לא תשחטו ביום אחד שעבר על מצות לאו דלא אודילא היים אודילי תשחטו (P § 32d note 476). Similarly in § 33 fewer examples are given than in the original text (v. note 431) and again the collective term והעופות is used instead of the rather extended list of fowl mentioned in the original text (P § 32c note 345). In the same spirit the unimportant sentence והיתה עת שהימתה עת אשר בקשה ללדת אותם ויצאו שניהם חיים ונתגדלו העגלים האלו (P § 32c note 339) is omitted, and a Halakic discussion occupying four lines that is not essential to the thought is left out (§ 33b note 444). Furthermore, the substitution of the Talmudic phrase והיה נים ולא נים (§ 32c note 343) for Eldad's plainer words is evidence that this text is to be assigned to a later date.

There are indications that O may be traced to P or a group of manuscripts going back to P. These indications are to be found in certain errors, such as ואם בא בודון (T-S § 33d note 467) and omissions such as א (ib. note 469) and ib (ib. note 472) common to both texts, also in the fact that both alike use certain forms which differ from those employed in T-S as use certain forms which differ from those employed in ib. note 479) מלקים ib. note 473a); ואם ib. note 489). This does not preclude the possibility that O was influenced by a manuscript closely related to T-S. Evidence of this is to be found in certain forms common to both O and T-S in the use of which both differ alike from P. Compare e. g. האם ובניה of T-S and O (§ 33d note 468) with האם ובניה of P, and O augury or O0. The compare O1.

#### II. RECENSION B.

During the stay of Eldad in Kairwan an epitome was made of his Ritual, in order that it might be submitted to the Gaon for his opinion on points in which Eldad's Ritual differed from their own. The oldest source for this epitome thus far known is the epistle of the community of Kairwan to the Gaon Zemaḥ [ben Ḥayyim]. This epistle in its present form is, however, not older than the second half of the fifteenth century. It was first published together with the decision of the Gaon by Abraham Conat [Mantua, 1480]. 58 Our text is based on a photographic reproduction of the copy of this editio princeps in the Bodleian Library in Oxford.

As this Responsum was the only continuous text known before the discovery of manuscript P (see above p. 11), it naturally formed the basis of all opinions of Eldad's ritual. Frankl, never suspecting the genuineness of the text in its present form, was troubled by some of its discrepancies. In his prejudice against Eldad, he attributed these inconsistencies to the character of the author. To cite an instance: in no. 10 several sections have been lost from the text (v. B, note 28). As a result a question is followed by an absolutely incongruous answer. Frankl's comment is that Eldad "has here given a decision quite unequalled in folly".<sup>59</sup>

A much more exhaustive examination of this Responsum was undertaken by Jacob Reifmann. He was the first to subject the Halakot of the Responsum to a critical and perhaps even hypercritical analysis. He found no less than nineteen passages taken, as he thought, from Talmud Babli, *Hullin*, some of them

<sup>58</sup> Small octavo, 14 pages, n. d., n. p.; v. Steinschneider, Geschichtsliteratur pp. 16 et seq. Attention was first called to the existence and importance of this text by Luzzatto in Literaturblatt des Orients 1846 p. 481. This editio princeps is to be found in only three libraries (v. Jewish Encyclopedia, s. v. Incunabula VI p. 597 no. 7). It was reprinted several times, v. Steinschneider l. c. Of the more recent editions the one by Jellinek in his BH. II p. 108 is reprinted from a poor text appearing in Zolkiev 1772, octavo. Epstein pp. 83 et seq. gives the editio princeps, using a copy made by Moses Gerundi. Another reprint, absolutely uncritical, is to be found in Isidor Zinger's Eldod ha-Doni, Podgorze 1900 pp. 5 et seq., v. Steinschneider l. c. p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> V. MG WJ. 1873 p. 489. For a similar example of Frankl's criticism, due to his uncritical use of the text, v. infra p. 100.

verbatim.60 In the same way he thought he had found passages paralleled in the older Rabbinic literature. His general conclusion, therefore, was that the author, or compiler (מסדר), of this ritual was an ancient impostor (אחד מוייפני קרם) who had gathered his material from our Talmudic and Gaonic writings and other Halakic works no longer extant.61 These he used either verbatim or in a slightly modified form. For some of the Halakot he claimed the authority of Moses or Joshua. He ascribed the whole collection to Eldad ha-Dani, and styled it "Halakah of the Ten Tribes". The citations from the הלכות א"ו which we find in the older rabbinic authors, Reifmann thought, were not quotations from Eldad's ritual, but rather sources from which this impostor drew. The latter, Reifmann implies, must have lived at least before Jacob ben Asher, the author of the Turim, who died in 1340. He bases this view on the fact that in four instances there is complete agreement-verbatim et literatim-between the Responsum and the Tur and he therefore concludes that Jacob ben Asher made use of the Responsum.62 This interpretation of Reifmann, as we shall soon see, is erroneous. It is, however, to his credit that he overthrew the view which had enjoyed universal acceptance before him, namely "whatever is ascribed to Eldad is authentic, i. e. was actually written by him".63 Reifmann pronounced the entire Responsum spurious. In this he went too far, for, as we shall presently establish, the passages which led him to regard the Responsum as a forgery, are interpolations.

Reifmann's investigation was followed by Epstein's study of the Responsum. Epstein scarcely took any notice of Reifmann's results. Confronted by the patent contradictions in the Responsum itself, such as the existence of two totally different decisions on the same Halakah, and the glaring discrepancies between the Responsum and Recension A, he sought to bring about harmony by means of slight textual emendations or forced explanations. He attempted to maintain the genuineness of even the most palpable Talmudic interpolations in the Responsum—some of which Steinschneider had already pointed out—and resorted to the hypothesis that Eldad had become acquainted with the

<sup>60</sup> V. Ha-Karmel, vol. VIII pp. 264, 269 et seq. 61 L. c. p. 280.

<sup>62</sup> V. Recension B., nos. 91, 92, 10, 16 || Tur, Yoreh Dé ah §§ 35, 53, 55; cf. notes 26, 27, 41; Reifmann l. c., p. 286. 63 V. Frankl in MG WJ. 1874 p. 552.

Talmud in Kairwan and, therefore, incorporated several Talmudic Halakot in his Ritual.

Epstein thus left the critical study of the Responsum where it had stood before Reifmann's essay appeared. Neither did I. H. Weiss make any advance. He did, indeed, point out an additional discrepancy between the Responsum and Recension A, but this was to him, only further evidence that Eldad was a mere impostor. 64

There is, therefore, no need of an apology for undertaking anew a critical examination of the text. To sum up the results of our investigation:

- 1. The form of the Responsum has undergone extensive alteration under Talmudic and Rabbinic influence. Frequently the less familiar words, phrases, and constructions of the original have been replaced by the more usual terminology of Talmudic-Rabbinic literature. Thus there is substituted in the Responsum for pu (v. B, note 15); עד כשיעור (v. B, note 15); עד כשיעור (v. B, note 105; v. B, note 21); וכל שאסר לנו כמותו (v. B, notes 52, 53) for וכל אשר החרים אותו להם במקום אחר (v. B, notes 52, 53) for וכל אחר אותו להם במקום אחר (v. B, notes 52, 53) for אחרים אותו להם במקום אחר
- 2. The original Halakot of Eldad have been changed completely in a number of instances, so as to make them agree with the Talmudic or Rabbinic Halakah. Thus, e. g., where the original text read ניקב המחול בעביו (A,  $\S$  21), the Responsum now reads ניקב המחול בעביו, the very opposite, the change having been made to bring about conformity with Hullin, 55b. and the current Halakah (v. B, note 33). Similarly the מצא כלייה אחת גדולה ואחת קשנה כחרדל או כעדשה אין עליו בדיקה סהור הוא ויאכל of A (§ 20) is changed in the Reponsum to the וכן כוליא שהקטינה עד כפו בדקה ועד כענב בנסה, מרפה of Hullin. l. c., and the Halakic codes (v. B, note 36). For כי ישאר במספר ימין מימין כמות בשמאל בשוה כשר הוא in A (§ 16), which deals with the decision concerning fractured ribs, we find substituted DX מצאת בהמה שנשתברו צלעותיה הגדולות ברובן מרפה, in accordance with Hullin, 52a, and our Halakah (v. B, note 38); for the Halakah of Eldad concerning an ox that has fallen into a pit (A, § 24), the corresponding Halakah, taken from the Tur, Yoreh Deah, § 58 has been substituted; compare also B, no. 21 b, with A § 32, and B, note 51.

<sup>64</sup> V. Ha-Ḥoķer I p. 163.

3. The Responsion has been enlarged through numerous later additions, some of which are altogether inconsistent with the preceding Halakot of Eldad, and even with the corresponding Halakot in A. Of these interpolations some were suggested by the Ritual itself (comp. קלמוסיה in no. 1, v. note 3; או בהמה או in no. 24, v. note 80). Others were taken from the Talmud (cf. לבית הללו no. 8, v. note 22; no. 8, v. note 22; no. 22, v. note 58) or from some early Halakic code (cf. או משו כשרה no. 2, v. note 6). Thus, at least in six instances passages are taken verbatim from Tur, Yoreh De'ah. It is, of course, evident that these interpolations were taken from the Tur, and not, as Reifmann thought, that the Tur took these passages from the Responsum.

Interpolations from the Tur in the Responsum are most frequent in two places. At the close of no. 9 there occur in succession three interpolations taken literally from Tur, Yoreh De'ah, §§ 53, 55 and 56 (v. note 26). Again, at the close of no. 17 there are likewise three successive interpolations from the Tur, 8859.58 and 60 (v. notes 45-47). The interpolations following no. 17 may be very readily explained. A reader or a copyist who missed the Halakot on flaying (הגלודה, no. 18\* = Tur § 59) and on apoplexy etc. אחוות הדם והמעושנת הס no.  $19^* = Tur$  $\S$  60) supplied the deficiency from the Tur ( $\S\S$  59, 60). The third passage (no. 19) represents a substitution of the Halakah of the Tur (§ 58) for the Halakah of Eldad on the case of an ox that has fallen into a pit (= A, § 24). The adoption of §§ 59 and 60 from the Tur suggested also the adoption of the Halakah of the preceding paragraph of the Tur (§ 58) in place of Eldad's Halakah.

There can be no doubt, however, that these passages are

later interpolations, taken verbatim from the *Tur*. The first and third (9\*, 1, 3) absolutely contradict nos. 16 and 17 in the Responsum, passages the authenticity of which is vouched for by Recension A. The second passage (no. 9\*, 2) does not occur in Recension A, and it is incomplete. The conclusion of the paragraph in the *Tur* (§ 55) from which this interpolation is taken, occurs as an interpolation between nos. 16 and 17 (v. B, note 41).

Other disturbing interpolations from the Tur are found in no.  $10 = Tur \S 35$  (v. note 27), in no.  $12 = Tur \S 36$  (v. note 30) and in no.  $14 = Tur \S 44$  (v. note 36). These also may be explained as the insertions of a reader or copyist. The absence of a Halakah on the NTI in the description of the lung in no. 10, suggested the interpolation of the appropriate passage from the Tur ( $\S 35$ ). The meagerness of the Responsum at this point, even as compared with A, may have afforded special motive for this insertion (v. B, note 27). The interpolations in nos. 12 and 14 are similarly due to the absence of the usual Rabbinic Halakot on these subjects in the Responsum. The passages are likewise taken from the  $Tur \S 36$  and 44 respectively (v. notes 30 and 36).

It is thus obvious that the text of the Responsum has been worked over repeatedly before it assumed its present form. The steps in the process can not well be traced now. Stripped of its most patent Rabbinic and Talmudic interpolations, and of alterations in style and substance, what remains is an approximation to the original epitome of Eldad's Ritual. As such, aside from its intrinsic value, it is highly important as a means of controlling Recension A.

In our text of the Responsum passages or single words which have undergone alterations either in style or in substance are printed in smaller type. Interpolations, taken from the Talmud, the *Tur* or some other code, are printed in Rashi script.

Comparing the Responsum with Recension A, it will be seen that in the Responsum sections are missing to correspond with §§ 7, 8a, 9a, c, d, e, f, g, h, 12, 14, 18, 22, 25, 26 to 31, 33 in A. (On § 13 and § 19 v. B, notes 20 and 29, and on § 27 v. B, note 80.)

An examination of the sections omitted shows that in general these passages are the non-Halakic parts, transitional and introductory remarks, and other more or less unessential state-

ments that would naturally be omitted in an epitome. The Responsum is practical. It seeks primarily to give a succinct statement of the Halakot that differ from the generally accepted Ritual. This accounts for the omission of passages like § 7, which is merely introductory to part II, and of § 25 which forms a transition to part III and does not add anything to the information contained in § 24 = B, no. 19. In no. 21c, which corresponds to A, § 32c, the stories of miracles and the purely academic discussions are likewise discarded and only the Halakah is given. The frequency of purely academic discussions in part III 64 a may, perhaps, account for the omission of a great deal of this section of the Ritual. It is not clear, however, why only § 32 has been retained of the entire part III, and the long. purely Halakic § 33 is missing. Especially strange is the absence of regulations so characteristic of this Ritual and so strongly emphasized by Rabbinic authorities as those contained in §§ 26 and 31.65

Other omissions can be explained as due to the fact that the text has been mutilated and parts of it have been lost. In no. 10 the incongruity of the answer to the question, referred to above is a clear instance of this (v. B, note 28). In the same way the absence of Halakot, such as would correspond to §§ 8a, 12, 14, 18 in A, may be accounted for. It is not unreasonable to assume that what now remains of the Responsum, after the interpolations are removed, is less comprehensive than it was in its original form.

One other point to be noted, in comparing the Responsum and Recension A, is the condensation of the material in the Responsum. In one instance, three sections of Recension A (§§ 35, 36 and 38) are condensed into one section of the Responsum (no. 23), the topics being merely indicated. In another instance

<sup>64</sup>a Cf. e. g. the argument that the שחיטה is a תפלה (§ 26), and the distinction drawn between שחיטת מובת שחיטת אכילה.

<sup>65</sup> This section treats of cases in which the act of slaughtering is performed by a person, who is naked, unclean, blind or leprous, or by a mourner, a woman, a youth (i. e. one who is not yet 18 years of age), or an intoxicated person. Further there are here cases dealt with in which the act is performed by one who does not face in the proper direction or in which the act is performed at night i. e. in the dark.

two rather distinct sections of A ( $\S$  34, סימני and [ $\S$  40, סימני and [ $\S$  40, סימני מון) are combined into one section of the Responsum (no. 25, סימני חיה ועור).

While the comparison of B with A reveals many gaps in the Responsum B, B, on the other hand, supplies two Halakot which are missing in A. One of these is found in no. 13 of the Responsum treating of a case in which the spleen and the ribs, or the spleen and the reticulum, have grown together (v. B, note 33). The other occurs in no. 17 of the Responsum, and treats of a case in which the קבוץ הנידים is missing (v. B, note 43). Another Halakah missing in A is perhaps contained in no. 9. This deals with the case of a tumor that has formed between the esophagus and the trachea (v. ib. note 25).

Obviously it is not always easy to determine, with accuracy, which sections in B correspond to given sections in A. In B I have given in parenthesis the number of the equivalent section in A.

We must next consider the relation of the concluding section of O(v. supra p. 12) containing the closing chapters of the Responsum with the corresponding part of the text in the editio princeps. The parallel arrangement of the topics dealt with in A, the editio princeps of the Responsum, and in O(v) in the following table makes evident that the editio princeps has preserved the original order much better than O(v).

#### וע. [ועוף] הלכות חיה הלכות. Α R T-S. O. § 34 מימני חיה " " § 35 שבירת עצם שבירת הצלעים וניקוב קרומו של מוח Editio Princeps of -- § 36 הגרמה the Responsum ועיקור כיסוי הדם § 37 – חיה שיש לה שני ראשים no. 22 כיסוי הדם שאר מרפות 38 § no. 23 הגרמה מרפות טרפות החיה וניקור החיה [וניקור] וניקור $= A \S \S 35 + 36 + 38. \mid = A \S \S 35 + 38.$

$$A$$
 B סימני עוף  $[T\text{-}S.-\S~39~$  חיה שיש לה שני 24  $[no.~24~$  היה שיש לה שיש לה שני ראשים ראשים  $[~,~-\S~40~$  [סימני תיה ועוף  $[~,~-\S~40~$  [סימני תיה ועוף  $[~,~-\S~40~$ 

From the fact that the arrangement of the material in A and the order of topics given in the editio princeps coincide for the sections for which we can control the one by the other (§§ 35—38 corresponding to nos. 22 and 23), we may infer that the order of treatment was the same also for the subsequent sections. On the basis of the editio princeps we can thus indicate the topics, in the order in which they were treated, in the part of Recension A no longer extant.

Apart from the fact that the Responsum retains an arrangement of the subject-matter closer to the original than the arrangement in O, there is also internal evidence to indicate that O is of later origin. Thus, in the section of O, which would correspond to no. 25 in the Responsum (סימני חיה ועוק), the סימני מים are eliminated, because they had already been treated in the earlier section (§ 34) of Recension A. Similarly, the omission of in the section of O, which corresponds to no. 23 of the Responsum, may be accounted for by supposing that the topic had already been treated at length in that part of O which would have corresponded with § 36 of Recension A. This part of O has, however, not been preserved. Why O deviates so widely from both Recension A and the Responsum in the arrangement of the subject-matter, I have not been able to determine.

Linguistic evidence would also tend to confirm the view that O is of later origin than the text of the *editio princeps*.

Thus in a number of instances O uses the neo-Hebraic in place of the Biblical idiom. So e. g. instead of אול (R no. 23), אלא (v. note 75); instead of לבדו (ib.), בלבד (v. note 76); instead of אמר (R no. 25), אמר לו (v. note 90); instead of חובר (R no. 25), אמר לו המר (v. note 91) and אמר לו המר (v. notes 91 and 99) etc. O is valuable, however, in as much as it checks the text of the editio princeps (v. especially notes 57 and 58), and preserves for us, in some instances, (v. notes 80, 82 and 84) a better, and even older version of the Responsum than the one represented in the text of the editio princeps. It would seem probable, therefore, that O is based on a text that represents an independent development of the original text of the Responsum, and although, as a whole, it is to be dated later than the text preserved in the editio princeps, it does, nevertheless, retain, in some instances, more original readings.

# CHAPTER III.

### PLAN AND CONTENTS.

The Ritual is divided into four or five distinct parts. Each part opens with the introductory phrase אמר יהושע כן נון מפי משה . This phrase is found only at the beginning of a part or division, and serves to mark off one part from another. Throughout this work there is a definite schematic arrangement of the subject-matter which is unique in Halakic literature.

The first part of the Ritual (I) is here designated by הלכות שהישה, a title justified by the words בהלכות שהישה שלהם אומרים, a title justified by the words בהלכות שהישה שלהם אומרים, a title justified by the words by which this part of the Eldad Halakot is introduced in the Responsum. The second part(II) I have styled הלכות שרפות in accordance with the introductory words שלהם מרפות שרפות הלכות שרפות הכעשה נמצא בהלכות שרפות שלהם occurring in the Responsum, and the caption, של האלדו הרני הדני with the absence of any descriptive terms in the references to part III, I have used the word שנולים which describes the subject-matter. Over the fourth part (IV) I have put the heading הלכות היה warranted by the words, וקאל אונא שונא שונא with which Ibn Gama' introduces his citation of § 36 from this part. Owing to the incomplete state of the

text of the sections on חיה and עוף in A, it is impossible to determine whether the הלכות עוף originally formed a distinct division in the Ritual (V) or only a part of the הלכות חיה.

The arrangement of the subject-matter in the Ritual can best be shown by the following summary of its contents:

### T.

- § 1. Introductory statement regarding the five rules of slaughtering and an enumeration of the rules.
  - §§ 2-6. The five rules of slaughtering discussed.

### II.

- § 7. Introduction to the subject of Terefot.
- § 8a. Perforation of meninges.
  - b. Fracture of the skull, involving no injury to the meninges.
  - c. Fracture of the skull involving the injury of the meninges.
  - d. Paralysis of central origin—gid (v. note 57).
- § 9a. Color of the lungs, in disease.
  - b. Anatomy of the lungs, normal and anomalous formations.
  - c. Atrophy of a lobe of the lungs.
  - d. Partial union of the minor lobes.
  - e. Complete union of the minor lobes.
  - f. Union of a minor lobe with a major lobe.
  - g. Union of a minor lobe with the trachea or esophagus.
  - h. Union of a lobe of the lung with the heart.
- § 10. The [other] organs, the perforation of which renders the animal unfit for food.
  - § 11. Perforation of the œsophagus.
  - § 12. Perforation of the trachea.
- § 13. Perforation of the heart; swelling of the heart (due to traumatic pericarditis).
- § 14. Adhesion of the gall-bladder to the peritoneum; cholecystitis; healed perforation of the gall-bladder.
- § 15. Union of the lobes of the lungs with the dorsal wall deformities of the thorax.
  - § 16. The ribs.
  - § 17. Fractures of the extremities.
  - § 18. Injuries of the spinal cord.
- § 19. Formation of a blood clot on the omentum of the liver ("two livers"); absence or atrophy of the liver.

- § 20. Absence or atrophy of a kidney.
- § 21. Absence or perforation of the spleen.
- § 22. Perforation of the intestines.
- § 23. Domestic animals that have been attacked by beasts of prey.
  - § 24. Domestic animals that have fallen into a pit.
- § 25. Domestic animals that have fallen into a stream; remarks introductory to Part Three.

### III.

- § 26. Requirement to face northward during the act of slaughtering and the reason therefore; disqualifications for the act of slaughtering; animals that may be slaughtered for food, but not for sacrifice (illustrated by §§ 27—30).
  - § 27. Two-headed animals.
  - § 28. Animals having deformed extremities.
  - § 29. Animals afflicted with congenital arthritis.
- § 30. An animal with one of its extremities shorter than the others (as the result of a fracture).
- § 31. Persons disqualified for slaughtering (continued from § 26) and conditions which vitiate the act of slaughtering.
- § 32. Cases in which the act of slaughtering is not required in order to make the animal fit for food (a, b and c below)
- a. The young born while the parent animal is being slaughtered.
- b. Foetus, which has only half emerged from the vagina at the time the parent animal is slaughtered.
  - c. Miraculous story illustrative of a.
- $\S$  33 a. Ben Pekuʻah, and evasions of the prohibition of the (Lev. XXII, 28).
  - b. Prohibition of אותו ואת בגו
  - c. Prohibition of בשר בחלב ( $\it Ex. XXIII, 19$ ).
- d. Disposition of the carcases in a case of אותו ואת בנו; intentional violation of this prohibition.
- e. A method of determining the relation of the young to the parent animal.

#### TV.

- § 34. Distinguishing marks of clean and unclean game.
- § 35. Applicability to game animals of the regulations con-

cerning domestic animals that have suffered fractures of bones or injuries of the brain.

- § 36. Applicability of the *Hagramah* and the other regulations for slaughtering except 'Tkkur to game animals and fowl; permissibility of 'Tkkur in the case of game animals and fowl.
  - § 37. Covering of the blood (כסני הדם) (Lev. XVII, 13).
- § 38. Applicability of the regulations concerning inspection (בדיקה) to game animals [except as regards Nikkur].
  - [§ 39. Slaughtering of double-headed game animals].
  - [§ 40. Distinguishing characteristics of clean and unclean fowl].

Owing to the incomplete state of the text of A, the contents of §\$ 39 and 40 and of the the concluding part of \$ 38 must be inferred from the Responsum (nos. 23—25, v. supra pp. 23—24). The Responsum is likewise our source for restoring the Halakah on the union of the spleen with the ribs or with the reticulum (B, no. 13) in A, § 21; and likewise for restoring the Halakah on the absence of the קיבוץ הגידים (B, no. 17) at the end of § 17 or between § 17 and § 18 (v. supra p. 23). The reference of Rabbenu Nissim 65a (Alfasi, on Hullin III s. v. שמומת גף בעוף מרפה, cited by Epstein p. 138) to a Halakah of Eldad concerning fractures of the legs or wings of fowl, indicates that § 40 was followed by at least one more section dealing in a manner analogous with § 35, with fractures of the legs and wings of fowl, and, most likely, also with other Terefot in fowl. Similarly, the reference in Sefer ha-Terumah (no. 8 cited by Reifmann p. 103, Epstein, ib.) and in Haggahot Maimuniyot (הלכות שחיטה II, letter ב') to a passage in the כתב רבי אלדד הדני, which does not occur in any of our texts, affords further evidence that even the הלכות שחימה of Eldad, in the form in which we possess them, are incomplete. We are therefore not yet in a position to reconstruct the Ritual of Eldad in its entirety.

In conclusion, a few words should be said of the arrangement of the subject-matter in the Responsum. The Responsum contains the same general divisions as A, and on the whole adheres to the arrangement of A in detail. In the Responsum, parts I and II are, moreover, distinctly indicated by introductory phrases descriptive of the contents. In part I we find the same sequence

<sup>&</sup>lt;sup>65a</sup> An older source than Rabbenu Nissim, in which this Halakah of Eldad is referred to, is the *Sefer ha' Ittur* (Lemberg 1860), II p. 13a: שמעתי שטרי אלרד הרני החמיר בפרק שלישי של נף הנשבר שהוא פסול בעוף.

in the presentation of rules of slaughtering as in A. Part II, however, does not always retain the order of A. Passing over part III which preserves only a single section of A, we note that part IV again follows the arrangement of A rather closely.

The following are the sections of A preserved in the Responsum. The numbers of the sections in A and B indicate the extent to which the two texts coincide in arrangement, and also the extent to which B reproduces A. It will be observed that part I is complete, and that part II is relatively full. Part III is remarkably short, part IV on the other hand is relatively complete, except for the conclusion, where the Halakah on tited by Rabbenu Nissim (v. supra p. 28) is missing in the Responsum as well as in A.

I. nos.  $1-6 = \S\S 1-6$ .

II. no.  $7a = \S 8b$ , no.  $7b = \S 8c$ , no.  $8 = \S 10$ , no.  $9 = \S 11(?)$ , no.  $10 = \S 9b$ , no.  $11 = \S 19(?)$ , no.  $12 = \S 15$ , no.  $13 = \S 21$ , no.  $14 = \S 20$ , no.  $15 = \S 16$ , no.  $16 = \S 17$ , no. 17, no.  $19 = \S 24$ , no.  $20 = \S 23$ .

III. no.  $21a = \S 32b$ , no.  $21b = \S 32a$ , no.  $21c = \S 32c$ . IV. no.  $22 = \S 37$ , no.  $23 = \S\S 35 + 36 + 38$ ; no.  $24 = \S 27 + [\S 39]$ , no.  $25 = \S 34 + [\S 40]$ .

# CHAPTER IV.

### THE LANGUAGE OF THE RITUAL.

The language used by Eldad presents one of the most difficult problems. If we could determine, accurately, the character of his Hebrew, we would possess a very important clue to the country from which Eldad came. The material for solving the problem is, however, most meagre. It is limited to the Ritual and to the few fragments preserved by the community of Kairwan in their Epistle to the Gaon, and by the older lexicographers. In the remarks that follow, the aim is not to set up a new hypothesis as to the home of Eldad's Hebrew, but only to give a

<sup>165</sup> We need scarcely point out that such phrases as ועוד, ועוד אמר לנו are part of the form of the Responsum, serving merely to introduce the material taken from the Ritual.

brief characterization of the language of the Ritual. A glossary is added in which the derivation and meaning of the peculiar words and idioms, used by Eldad, are explained. On the whole, I am in agreement with Epstein (p. IX et seq.) in his views on the language of Eldad.

The general characteristics of the language of Eldad may be summarized as follows:

1. The Hebrew, viewed from the standpoint of the Gaonic idiom, is of an archaic type. It approaches more nearly the Hebrew of the Bible than that of the Mishnaic or of the Talmudic-Gaonic literature. Nevertheless it manifests certain dialectic peculiarities of its own. It bears the impress of a language spoken or written by Jews at some time and in some country and of an independent development there, similar to that of the Halakah written in it. The language in itself does not give evidence of having been created ad hoc. The old lexicographers never suspected its genuineness, or they would not have cited it as authority for their explanation of Hebrew words. Thus Jehuda ibn Koreish seems to refer to this idiom as authority for the explanation of the word שגיון in Psalm VII, 1, claiming to have learned the particular usage from "a Danite" (cf. Glossary infra s. v. and Steinschneider, Die Arabische Literatur § 35). Dunash ibn Tamim, who lived in the middle of the tenth century (v. Steinschneider l. c. § 36), presumably the author of an ancient commentary on the Sefer Yezirah, had a theory that "Hebrew is a pure Arabic", and he asserts that he derived it from "the Danites". (v. Steinschneider, Introduction to the Arabic Literature of the Jews in J. Q. R. XIII pp. 306 and 315 et scq.) Ibn Gama' made a detailed study of Eldad's vocabulary, and arrived at new conclusions, which he asks the reader to examine thoroughly.66 Even as late as the second half of the thirteenth century Tanhum Yerushalmi, who lived in Asia, referred his explanation of Lam. IV, 8 to the usage of "a Hebrew, living in the desert, known as the Danite, on account of his relation to the tribe of Dan". (cf. Glossary infra s. v. מפר and Pinsker. Likkute Kadmoniyot p. 180.)67

<sup>66</sup> In the Risâle itself, as far as I can see, Ibn Gama' explains only the etymology of מתם (v. Gl.s.v.) and the use of סרוכה (v. p. 66 note 104).

<sup>67</sup> Cf. also Ḥasdai Ibn Shapruṭ's remarks on Eldad's Hebrew: והיה מרכר נהיים בצחות וקורא שמות לכל דבר בלה"ק וכל דבר לא נעלם ממנו (v. Epstein p. 70).

The following may be regarded as dialectic peculiarities in the language of Eldad:

- a) His preference for the Hiphil form: הבין, העטיט, יגריר און הבין, העטיט (v. Glossary, s. vv.); ירביצו (§ 33e), instead of ירבצו etc.
- b) Unusual formations derived from Hebrew roots: העטים from אוכלא עכול קעם from אוכלא עכול אוכלא אוכלא קעם from אוכלא פסוגה אוכלא פריטה אוכלא פריטה פריטה החשר from פחאם from the adverb רוטש קפתא from קברש from החתיות החשר from אוכן, (v. Glossary s. vv.).
- c) The use of Hebrew words in a sense in which they do not occur elsewhere: גמיה, "sinew"; נמיה, "span"; ספק, "skin"; עיקור, "interference with the free movement of an animal's legs during the act of slaughtering"; קרב, "reticulum"; (v. Glossary s. vv.).
- d) The use of words of Syriac origin (sometimes in Hebrew formations), which are not found elsewhere in Hebrew. Examples of this are מסריגות ; שִּבְּיָּ בִּ מַסריגות = מסריגות ; שִּבְּיַב = מסריגות (v. Glossary s. <math>vv.).

Epstein (p. x) has collected some of the archaisms which Eldad uses. His list may be supplemented by the words given on p. 15 supra. Attention should also be called to Eldad's use of poetic expressions in the Bible, such as אות to denote "to kick, to trample", and קרקר "the pate" for "head" (v. Glossary s. vv.).

2. Eldad's Hebrew abounds in Arabisms. The influence of Arabic is undeniable. Epstein concludes, therefore, the testimony of the people of Kairwan to the contrary notwithstanding 68, that Eldad knew Arabic and could speak it. This conclusion does not follow inevitably, for there are other instances of Jewish writers who did not know Arabic, but who, nevertheless, used a Hebrew style which showed Arabic influence. The language of Eldad contains moreover Syriac as well as Arabic elements, although the influence of Syriac is not very marked. It would, therefore, be logical to assume that Eldad knew also Syriac. It is, however, possible that the language of the country in which Eldad lived, was influenced by the Arabic.

The influence of the Arabic is shown in the adoption of

a) Arabic words, some of which are given a Hebrew form:

<sup>68</sup> Responsum (ed. Epstein p. 5 no. 5) וזה אלדר הדני אפילו דבור אחד אינו מלשון כוש ולא מלשון ישמעאל אלא לשון הקדש לבר.

יסחסחהו from תלפיש (سُحُسُخ ppo from مرלפיש (سُحُسُخ) from תלפיש (سُحُسُخ and probably rom رَصُّ from رَصُّ  $(v. \ Glossary \ s. \ vv.)$ .

- b) Arabic idioms which, at a subsequent time, became rather common in the later Arabicized Hebrew: כן יעבור על החיות בכן יעבור על החיות והקבה לישראל (צושראל בעל בבן של בעלינו corresponding to the use of של כנו בעלינו personae; hence אסור לנו in place of Hebrew אסור לנו compare, however, Mishnah, Erubin VIII. 4 (v. Glossary s. vv.).
- c) Arabic constructions in grammar and syntax. The placing of the demonstrative pronoun before its noun is one instance: 69 ואת האבן או ואת האבן ( $\S$  22, T-S, P); לאחר ואת השומה ( $\S$  33 b, P); וה היום ( $\S$  23 T-S); זוה היום (B, no. 21).

Other instances are the use of the Sifa (indeterminate relative clause): אם יש מגמע בין בשר לעור ירעיף המים בבשר כולו, טרפה in § 29 (P), the use of the  $Tamy\hat{i}z$  (accusative of specification): ואם היו הואם הוא in § 15 (P), the omission of the conjunction שונה יאכל על שלהן אחד in § 15 (P), the omission of the conjunction in in a in vulgar Arabic: שלהן אחד in § 33c (T-S), the elliptic use of יאכל אותם בעת אחת in § 33c (T-S), the elliptic use of יאכל אותם בעת אחת יאכל is used in neo-Arabic, particularly in the African dialects, (f: hatta 'qul, f is vais parler, f is used the Damas, 1897. Glossaire p. 157 f is f is the Hatta).

The evidences for the genuineness of the Hebrew of Eldad noted under no. 1 make it impossible to regard our text of Eldad's Ritual as a translation from an Arabic original. As Epstein has successfully shown in his criticism of Rapoport (Maḥberet he-ʿAruk. ed. Stern p. xi column a), such an assumption is entirely out of the question in the case of the Responsum, the text of which is free from Arabisms, with the single exception of הלילה בואת הלילה.

The following Glossary gives the words and phrases of the Ritual which are either obscure in meaning or are used in a peculiar sense.

#### GLOSSARY.

1. הנח ב המו הות הות הות הות הות קמן או דסוס קמן הות הות הות (§ 23). Assuming סטו to be the correct reading (v. A, note 237), we may perhaps account for it as a mutilation of בסיפוס Greek δασύπους. This word is used in the Septuagint to translate ארנבת

ספום occurs as feminine in Job XX, 9; II Sam. XVII, 12.

is here erroneously treated as feminine.

(Lev. XI, 6, Deut. XIV, 7; cf. de Lagarde, Librorum Veteris Testamenti Canonicorum Pars Prior Graece, Göttingen 1883 l. c.). Of the same origin is the Ethiopic  $D\hat{a}s\hat{i}p\hat{o}d\hat{a}$ , species leporis vel cuniculi, v. Dillmann, Lexicon s. v. col. 1098. If the reading Did is the correct one, this name of the animal may be derived from  $\sqrt{D}$ , "to break."

Epsteins's emendation ond (p. 115) is impossible in the context.

- 2. הבין a) "to notice, to perceive". (In Biblical Hebrew the Qal is preferred) in this sense מקום הצלע: (no. 12); ואם לא הבין מקום (no. 6).
- b) "to understand" (as in Biblical Hebrew): דבר זה הבין (no. 22), or "to explain, to interpret", as in 'Abodah Zarah 45 אמר רבי עקיבא אני אובין לפניך (cf. Weiss in Ha-Hoker I p. 160 and Bacher, Die exegetische Terminologie, Leipzig 1905, I p. 8—9).
- c) "to investigate, to examine": מרעה אחת בו בי שם (no. 13); מרפה בין מקום שחימה (no. 4 מקום המאכלת אם נקבה הגרגרת שלא במקום המאכלת (no. 4 cf. B. note 11).
- 3. בתרים החרים אותו הקבה לישראל התיר אותו להם במקום החרים אחרים ( $\S$  32c). החרים = Arabic שלט = personae. The joining of a subordinate clause with the main clause without the conjunctive particle החרים ( $\S$  33b) and in יאכל על שלחן אחר ווווי יאכל אותם בעת אחת ( $\S$  33c) follows the usage of the vulgar Arabic. Cf. Spitta-Bey, Grammatik des Arabischen Vulgär-dialektes von Ägypten, Leipzig 1880, pp. 424 et. seq.
- $\sqrt{V}$ ואם ימות ולא המחצו ידיו ורגליו מחץ ידים וגו' :המחצו ( $\S$  6). אחק is used here as synonymous with מחק מחק מחלים ודים רגלים וידים התבעש and מחק or בעט ברגלים וידים. In the Bible מחץ is a poetical expression, "to smite, to shatter". If the text is not corrupt, the reading is הָמְחַצוּ v, however, note 39.

Epstein (p. 108 note 17) traces it to the Arabic באבט Jactavit pedem suam animal jugulatum (v. Freytag s. v. IV. p. 154). But the Arabic equivalent of Hebrew איבט מחץ, both phonetically and according to the meaning (cf. also Assyrian mahâṣu, Delitzsch, Handwörterbuch p. 398), not איבט. In view of the biblical usage of מון ווא it is not necessary to seek an Arabic derivation for this word.

4. ואם העמיטה המבעת הגדולה העמיטה ( $\S$  5); וכי העמיטה וכי האלו (ib., v. note 28a); המבעת התח המבעת ואם שחט כהוגן

ed from the biblical עט, which Eldad uses in place of the Greek derivatve קולמוס, commonly used in Talmud, Targumim and Midrashim (v. Blau, "Studien zum althebräischen Buchwesen", p. 170, note 5). Neubauer, Journal Asiatique 1862 p. 206 note 1, wrongly traces it to the Arabic عظ "to slit".

- ונתתך הזרם ממנו (§ 30); ונתתך הזרם ממנו (§ 30); ונתתך הזרם ממנו (§ 18); חורמות מחותכות (§ 17). מורמות עומדות במקומיה and המקומיה (§ 17). יורם הורמות "sinew", is evidently a Hebrew translation of Aramaic ניבא (from V וורם בוב). Dr. Ginzberg informs me that יורם the writings of the middle ages denotes "the circulation of the blood."

According to Steinschneider, J. Z. II p. 300 הערכשה is a mutilated form of Talmudic כירכשה or העכשה. Neubauer, l. c., compares Arabic ינס היים "to bend a bow". Epstein is misled by the corrupt reading יוחרפש of P in § 24 which he emends to to obtain the meaning required here by the context he would have to emend to in § 6 and in F 35.

- $(S_{24}, T-S)$  ויתרכיש (ויתרכיש (את ידו ורגלו: הרכש (את ידו ורגלו: הרכש (את ידו ורגלו: הרכש (את ידו ורגלו: הרבש (את ורגליה (את ורגלו: (אתרביש (אתרב
- 9. כי פעמים יגריר יגריר אבל אין אבל ( $\S$  34); כי פעמים יגריר אבל (ib.); אבל אם הוא ירעה בראש הימין ויגריר בו ( $\S$  27) etc. (in Biblical Hebrew the Qal or Niphal is used) = יַּגָּר "to chew the cud".

I find the Hiphil of גרו in the sense of "to smart" in Joseph [Benveniste] Vidal's Hebrew translation of Joshua Lorki's medical

work גרם המעלות (v. Steinschneider, Hebr. Übersetzungen p. 762): שעירות המליחות הוא מעם ימרק הלשון ויגרירה גרירה קלה בלא שעירות (quoted in Kaufmann's Die Sinne p. 166 note 9).

10. התחיל שֶּילְקִישׁ קרומו של מוח : ילקיש (§ 8d): "The meninges begin to seeth or bubble i. e. to form gas" (v. A note 57). If שילוק is not a mere scribal error for שילוק (Epstein p. 112 no. 3: שילוק), the root may perhaps be related to the Arabic "the camel has her mouth covered with postules" (v. Lane s. v. p. 2671), the postules looking like bubbling water. The more probable derivation of ילקיש from the Hebrew noun מלקוש, "bubbles of the rain", is suggested by Dr. Ginzberg.

12. יעבור על החיות: יעבור נן יעבור בצאן ובבקר כן יעבור (§ 35), - Arabic تجوز الشيء على , "a thing passes or takes effect or is applicable", (v. Lane s. v. p. 484). Cf. Cuzari ed. Hirschfeld p. 24 מול משהוראתה (I. 50) מול משהוראתה (I. 50) מול משהוראתה (I. 50) and Hebrew translation, ed. Cassel p. 43: מי שיהיה [rather ודבר [וספור fread חמש מאות שנה לא יעכור הכזב על הגלותיו [נגלותיו Pseudo-Saadia's Commentary on the Sefer Yezirah: (Arab. זה זולת עובר (גאיז משני פנים (v. Steinschneider, Hebr. Übers. p. 448 line 8). Jeshu'a ben Jehuda's Commentary on the Decalogue יעבור (arab. יינוו) לקצר (v. Steinschneider ib. p. 144 note 282). Al-Ghazzali ed. H. Malter, (Frankfurt 1896) I p. XXIX: كأن الاسفل لو كان من نوع الاعلى لجاز له ان يتحرّك الى مكان الاعلى كما يجوز في بعض اجزاء الماء والهواء ان يتحرّك = در مسوط لا منه ماد مرازا بدر لا שיתנועע אל מקום העליון כמו שיעבור בחלקי האויר והמים שיתנועעו. Cf. also ib. p. XXXVI line 11, Part II p. LXVIII line 8 etc. later philosophical literature the Hebrew נכר is frequently used in the sense of the Arabic جاز.

13. שיתחתה הבהמה לשחמה :יתחתה (§ 6), "he tries to throw the animal to the ground". The verb החתה seems to be denominative from חתה, just as the Syriac בُعَدُّه submissit, subject (v. Smith, Thesaurus s. v. p. 4424), from בُعُدُّد (f. also Ethiopic

athata, humiliare; athatta, dejicere, submittere (v. Dillmann, p. 553) and and ומתחתיה of Hal. Ged., ed. Venice 1548 p. 129b, ed. Hildesheimer p. 512, [which Sefer we-Hizhir, II p. 27 (מתח את) evidently misread for ומתחיה).

According to Epstein (p. 107 note 13): מן לחתות אש מיקוד וועד השרימה (הער על פני האדמה מסבת השחימה (ישעיה ל' י"ד) ורצה לומר שהבהמה תתגרר על פני האדמה באבן או ביתד! ותנעץ רגליה באבן או ביתד!

14. הראש מתרפש רפישות זו כרתומות כרתומות הראה הראש מתרפש רפישות וו כרתומות ( $\S$  8d), is unintelligible. I emend to כרתינות יופא, "leek-colored, green", (v. Jastrow, I p. 675, and A, note 57).

According to Epstein (p. 122 note 5) ברתום is an Arabic word, meaning "highland, hill". I cannot find such an Arabic word.

- 15. אם יצא מהשחין מים צהולים כתותים ולא הבאישו :כתותים (§ 13), "If there is exuded from the boil a light-colored (= straw colored), thin liquid, which is odorless". בתות in Biblical Hebrew, used of thin, fine oil, is here applied to another liquid. Epstein (p. 123 note 12) would emend to ברורים.
- 16. ואם ביקב המחול בלקשו לקש: ( $\S~21)~T ext{-}S$ ; (P ואם ניקב ואם in the same sense in which קולשא is used in  $Hullin~55\,\mathrm{b}$  (antonym of בקולשו). Epstein (p. 115 no. 20) suggests בקולשו as a possible reading.
- 17. ואם בהמה שנשתברו ידיה או רגליה למתרפתה ולמתרפתה (§ 30), "If an animal has [at one time] fractured [one of] its hind legs or fore legs" (owing to the excessive weight of its body, v. A. note 329): מֹנוֹשׁלּי perhaps the Arabic מֹנוֹשׁלּי from למתרפתה rebondi, arrondi par un bon point, (v. Dozy, Supplement p. 145).

According to Epstein (p. 119 no. 29) למתרפתה is equivalent to מתרפתה from  $\sqrt{\text{Epst}}$ . To be consistent, he should emend to גתרפתה.

- 18. ונעשה (§ 8 c.), "If the meninges are ruptured", from עקדום, (Epstein p. 122 note 3). Cf. also Assyrian bataku, durchreissen, zerreissen (v. Delitzsch, p. 191).
- 19. ואם יש מגמע בן בשר לעור ירעיף המים בבשר כולו (§ 29); ואם יש מגמע בן בשר לעור ירעיף המים בבשר כולו (ib.); "If there is a collection [of pus] (i.e. an abscess forms) between the flesh and the skin causing the pus to spread in the flesh" etc. = Arabic جُرُحُحُ or جُرُحُحُ "place of collecting"

and the like" (v. Lane s. v. p. 459; according to Dozy, p. 217 "a medical term"; v. also Epstein, p. 127 note 40).

- 20. כי יהיה הראש בשלום ומהלותיה היא בשלום: מהלותיה (§ 8d. P), according to Epstein (p. 122 note 4) מוחל מוחל מוחל (v. Levy N. H. Wb. III p. 39 and Nachträge ib. p. 305). The MS. vocalises ומהלותיה. The author may nevertheless have intended ומוחלותיה (Cf. also Barth, Beiträge zur Erklärung des Jesaia, Berlin 1884, p. 4).
- 21. או אכלה מחם מחוממת ברול מחוממת ברול (\$ 11), literally "a piercing pin of iron", Polel of עם סר עם עום (v. Jastrow, s. v. p. 448), a quaint tautology. Perhaps מחם is a gloss to מחם, explaining the Hebrew מחם by the more familiar Arabic בבלים, the "iron instrument [awl], used by sewers of boots, with which they figure or decorate the leather, or an instrument with a pointed extremity, used by binders of books and by others" (v. Lane s. v. בא p. 593; cf. also Fraenkel, Die Aramäischen Freendwörter im Arabischen, p. 257).
- 22. בעבור מסריגות ישחום מתחת הטבעת הגרולה מסריגות (§ 5) ובעבור המסריגות ישחום מתחת הטבעת הגרולה מסריגות (§ 5) אשר יפתחו הגידים הללו ויצא הדם כולו "and on account of the blood vessels" etc., cf. Syriac משב"ב מיס מחל בש"ב  $\omega$  בסיסיינים מחל בעלי מחל בש"ב  $\omega$  בסיסיינים מחל בעלי מחל בעלים מחל בעלי
- 23. שיהיה דעתו של אדם מקובצת עליו; מקובצת עליו (§ 26) שיהיה דעתו של אדם מקובצת עליו, "his mind is not concentrated" etc. קבו יקבץ און לו 17. און איז יידעתו לא היא מקובצת עליו, "his mind is not concentrated" etc. קבי יקבץ און לו 18. און לו 19. אבר יקבץ און לו 19. אבר וואר און ביום שנתקבצה אליו וואר אבר וואר אבר וואר אבר וואר אבר וואר און ביום שנתקבצה אליו וואר אבר ווואר אבר וואר אב

Epstein (p. 127 note 34) derives the figurative meaning of אָבין from the Arabic בפושה or בפשב. If we are to seek an Arabic equivalent for this use of אָביף, the more probable Arabic idiom would be היפשב בולה, concentré, retiré (v. Dozy s. v. p. 300; cf. also היפשב ", "state of concentration", v. Lane s. v. p. 2482), which corresponds phonetically to מקובצת.

קבץ is also used in a literal sense in § 15 (P) of this Ritual: או היופן אל הדופן מקובצות מקובצות הצלעות.

According to Epstein (p. 122 note 5) רפישה means "movement".

25. נהכסו שיטהר גהכסו איך אנו נהכסו נהכסו is evidently Imperfect Piel of a secondary stem הַבָּס. This form is the Hiphil of גכס, but it is here treated as an original stem.

Epstein (p. 108 note 16) would emend to גהכיםו.

26. והא נמיה למאכלת לאחר שחיטה (§ 3), literally "while a span of the knife at the end has not been used", i. e. not all of the knife has been used in slaughtering, a span of the knife being left unused. נמיה usually "the act of spanning, extending" (לנמית האוהל), Mishnah Oholot VII, 2, Tosefta ib. VIII, 2). Here it is obviously used as a measure, "a span".

Goldberg's incorrect reading (p. XIX) האומיה obscured the meaning of the word. Of Filipowski's more correct reading האנטיה (as one word p. 208 col. a) Steinschneider says (J. Z. II p. 298: vielleicht zwei Wörter, vielleicht eine vox hybrida von במה. Frankl (M. G. W. J. 1873 p. 492) says sicherlich von נמה to be one word and emends it to הנמיה, which he takes to be the Hiphil Perfect of המה.

If והאנטיה should be read as one word, an emendation would not be necessary; אַנְטָיָה might be a form like אוכרה, derived from the Hiphil of גמה.

27. לפי שהחיה והעוף נפש הוא :נפש (§ 36), "Since wild animals and birds are full of life" i. e. they are very active. נפש is here perhaps an elliptical expression for בעלי נפש or it is used

like the adjective בעל נפש with which the Peshitta renders בעל נפש of Prov. XXIII, 2.

28. בין ספק לספק הושם 13) בין ספק לספק הושם 13) ספק אחד לבן ואחד ארום ((b.) = Arabic صفّاق, plural صفّق, "the inferior skin, the skin beneath the upper skin and above the flesh" (v. Lane s. v. p. 1701, Epstein p. 123 note 9).

Frankl (l. c.) explains עכול as meaning so viel wie אדוד. viel messend — vgl. איש מדה I Chron. XX, 6, cf. also Harkavy in Graetz, Geschichte (Hebrew edition) III p. 460 note 153. So far as I know, however, מאיד does not occur, אמיד being the only derivative from אמיד which is to be found, v. Kohut s. v. I p. 114. Steinschneider, l. c. would emend to אבל מון angeschwollen, aufgeblasen. Neubauer, l. c. says probablement le mot שבל הער עבול from tet gras. I can find no such Arabic word. Epstein (p. 105 note 4) would emend עבול from Arabic , "to be thick or dense",

29. עיקור describes:

I. The condition of the animal when its feet are bound, and is synonymous with עקד, איקוד and עקידה (which is a technical term used to denote the binding of the animal for sacrifice, cf. Mishnah Tamid IV, 1) אים והיא (G עיקד (עקד G) רגל ההיה ושחם והיא (עקד ממא ובחיות כשיר מעוקדת כשיר הוא למה אתה אומר עיקור בצאן ובבקר ממא ובחיות כשיר מעוקדת ידיה ורגליה והם קשורות G (G) לפי אם תעווב אותה בלא קשורת ידים ורגלים וכו'. (G) לפי אם תעווב אותה בלא קשורת ידים ורגלים וכו'.

II. More generally, the condition of an animal which is prevented from using its legs freely through any cause. Thus the term is used in the text to refer to an animal which is in such a position that it is prevented from moving its legs by a beam, or a wall, or because it has dug its hoofs into the ground, or because it is lying in a narrow hole in the ground. In these senses the denominative verb, derived from "עיקור" is found in the

a) Qal: את רגליה את בהמה בהמה ( $\S~24~P$ ), where the reference is to the slaughtering of an ox that has fallen into a narrow pit.

- b) Pual: ורגליה מעוקרות ( $\S$  6 G, no. 6 R).
- e) Hiphil: והעקירה רגליה בתוכם (no. 6 R).
- d) Hitpael: ונתעקרה רגליה באבן או ביתד או בקירה ( $\S$  6 G) מושלכת בארץ . . . . . . ולא ראה עיקור רגליה במה הן מתעקריון.

In Biblical Hebrew there occurs the verb הָשִׁרִישׁ, "to take root", which is denominated from the noun שָּלֵשׁ, "root". In the same way Eldad seems to use the verb אָלָדְיּ as a denominative from אָלָדְי in our text would accordingly be: "to take root, to be attached to the ground" (cf. the German festgewurzelt), and the more general meaning would be: "to be prevented from the free movement of the feet in any way". The different stems of אָלָדְי are used to denote various ways or conditions in which the movement of the feet may be impeded. (Cf. also the Arabic عَدَ I. "to detain" and II. "to cleave, to cling, to hold fast to something", v. Lane s. v. p. 2108).

Babli Shabbat 128b (quoted also in Hal. Pes. p. 142, Hal. Ged. p. 513) expresses a caution against allowing a hen to touch the ground during the act of slaughtering, lest it may fix its claws in the ground and thus cause אמר אביי. The passage reads אמר אביי מן דשחים תרנגולת לכבשינהו לכרעיה בארעא אי נמי נידל ליה מידל האי מן דשחים תרנגולת לכבשינהו למופריה בארעא ועקר להו לסימנים.

At the end of 'Ikkur ( $\S$  6) Ibn Gama' adds the observation that this chapter should be called 'Ikkud and not 'Ikkur, for Eldad uses עיקור in the sense of binding (العقد والربط). He seems to imply that Eldad uses the verb עקר in place of עקר. In proof of this he cites הלכות היה  $\S$  36, where עקר is used precisely in the sense of עקר (v. above sub I). This view of Ibn Gama' is, however, mistaken, for עקר does not in every case mean "to bind", as may be seen from the instances noted under II, c, d.

Epstein (p. 108 note 18) seeks to justify the remark of Ibn Gama' by referring it exclusively to the passage cited from the הוא הוא. Such an interpretation of Ibn Gama's words: אַ הוֹ הוֹ מענאה עלי אַן הוֹא אַלבאב ענדה אַנמא יסמי עיקוד בדל לים is impossible. The closing words here indicate beyond a doubt that Ibn Gama' refers to the entire chapter on עיקור, i.e. § 6 as well as § 36. Steinschneider (J. Z. II, p. 300) understood Ibn Gama' to mean that the original text actually read עקר throughout and that the form עקר is due to the error of a scribe who regularly wrote

the more familiar word עקר, until he met with Ibn Gama's note. Epstein (l. c.) has clearly shown that Steinschneider was mistaken. A mere reference to his argument must suffice here.

- 31. או בארץ פסוגה (§ 6). "On ground full of holes", from V או (v. Levy N. H. Wb. IV p. 68 and Epstein, p. 107 note 14). Epstein's other explanation (ib.) מסגה "a high place" seems less acceptable.
- 33. כי פתאמ"ה ( $\S$  2); או פתמהו אדם בדברים ( $\S$  3); כי פתאמ"ה המות ( $\S$  32 a). According to Ibn Gama"s explanation ותפסיר פתמהו בנתה מן פתאם (v. note 1) it means "to take by surprise" (cf. Pinsker l. c. p. 108).
- 34. פתיל וו In the sense of "cord, thread": אם ישתייר מטבעת אם ישתייר (no. 5, R) (The parallel text A  $\S$  5 has cord instead of מלא פתיל).
- 2) In the sense of a "garment", most likely a "cloak" or "mantle" in יקח הפתיל אשר עליו או בגד וישחטהו (no.  $22\ R,\ O$ ); יקח הפתיל אל העפר ( $ib.\ R$ ); ונוטל את הפתיל ומכסה בו את הדם ( $ib.\ R,\ O$ ). Cf. Targum Onkelos to Gen. XXXVIII, 18, 25; Targum Yerushalmi to  $ib.\ 25$ , where פתיל is rendered by שושיפא "coarse cloak, mantle" ( $v.\ Jastrow\ p.\ 1543$  and Rashi ad.  $loc,\ Castrow\ p.\ 1543$

If, with Reifmann, we read סרבלו for סרבלו in the parallel passage in the Or Zaru'a and Mordecai (v. p. 87 note 572), we would have a further confirmation of the correctness of the meaning here given for בתיל.

Following RaMBaN to Gen. XXXVIII, 18, Epstein (p. 96 note 40) takes פחול to mean סודר הראש, "a scarf wound around the head". In view of the fact, however, that Recension A in the parallel passage (§ 37) speaks of two בגרים, "cloak" appears to be the more probable meaning of פחיל. Epstein's other suggestion (ib.) that שחיל means אוור אוור, which he bases on RaSHBaM to Gen. XXXVIII 25, is even less satisfactory.

35. יקבץ קדקד על קדקד יחדיו קדקד הקדקדים ( $\S$  27); תתן ( $\S$  27); הקדקדים קדקד על קדקד יחדים (no. 24 R). Here קדקד cannot mean "pate, crown of the head". It is

- used for "head" in general as a synonym of אר. This usage occurs in poetical passages of the Bible (e. g. Gen. XLIX, 26 = Deut. XXXIII, 16; Psalm VII, 17, all parallel with און; cf. also Assyrian kakkadu, Kopf, Haupt (v. Delitzsch p. 592).
- 36. ומן בקצותיה בקצותיה [נשחמה] ומן השלישית ( $\S$  3); ומן השחיםה ואם ברביעית שחט (ib.); ונחתך לקצות השחיםה (ib.), according to Epstein (p. 105 note 5) במר מחל ממר עד גמר Cf. also Arabic "end, accomplishment".
- 37. בקרב 37. בקרב או הקיבה או הקיבה או הקיבה הקרב והקיבה ניקב הקרב או בקיבה בק
- 38. ומצאת בו כמות הדם או כמות רומש השחפת (השחין  $(P \mid T-S, P)$ ), "If you find therein a fluid that resembles blood or the expectoration (saliva ejecta) in the case of consumption". רוְמָשׁ from V משט היפּין, "ejection".

Possibly in both MSS. רומש is to be read; v. next article.

39. ממנו הבאיש ואם לא הבאיש טרפה וומש יצא ממנו הבאיש ואם לא הבאיש טרפה (§ 13, P), "But if there is exuded matter, whether it be odorless or not, the animal can not be used for food". בימש Arabic (כבב"), "filth or foul matter — that collects or concretes in the inner corner of the eye" (v. Lane s. v. p. 1156). There is, however, also this possibility to be considered, namely that בומש הומש is derived from v המש, "to tread", and that it has the same meaning as which is almost a synonym for מרש (cf. Micah VII 10).

Epstein (p. 113 no. 13) suggests that the proper reading may perhaps be אומים.

40. מתרפש see מתרפש.

41. שמש: רוח שמש בה רוח אם ישמש ( $\S$  9a); (or שמש שמש (לא [לא] ואם רבדיקה בבדיקה ( $\S$  9g, v. note 103); הרוח בבדיקה ולא יררה הרוח לשמוש האונות ( $\S$  15); "to serve i.e. to supply the lungs with air, to blow air into the lungs, or rather into an obstructed lobe i.e. to inflate it". Cf. Hal. Pes. p. 143: הרוח הישינו (read שמשמש בה הרוח הואין ממשמש בה הרוח הואין ממשמש ווקא בה הרוח הישינו f. 1525 ולא קא משמשא ביה ווקא חוששין שמא יבשה הוא (cf. Epstein in Ha-

Hoker I p. 328). Comp. also Hagigah 12b אינו משמש וילון, and Leviticus Rabba IX 2, שמשמשות בו שתי רוחות. V. also S. Fleischer, Nachträgliches zu Levy's Chald. Wb. II p. 578 a.
עד (§ 18); אום תחתיות העצה אל הרכובות יתנתח:

על. ואם תחתיות העצה אל הרכובות יתנתח ( $\S$  18); על ( $\S$  18); אשר העצה (O העצים (O העדים ואשר השעינה החתיות (S 33 e, T-S, O). העצים is used here as a preposition (E) "under, below". E Syriac אַבּבּבּבּ inferioritas.

43. ירחץ את פיהו במים [ו]תלפיש: תלפיש (\$ 33c), "He shall rinse his mouth with water and spit it out". שבּל = לפש "he ejected or cast forth his spittle from his mouth" (v. Lane s. v. p. 2666); cf. also Ethiopic aflasa (II, 1), expellere, ejicere (v. Dillmann s. v.). In view of the fact, however, that Arabic ב, as a rule, corresponds to Hebrew ש or ש, the emendation מלפים suggests itself. Dr. Ginzberg calls my attention to Talmudic פלט, "to discharge, to vomit", which is frequently used, cf. e. g. Jer. Berakot VI. 10b.

44. ותמטים הירכיים העלה הירכיים ( $\S$  36), "She tosses her head about" etc., from V מום (Epstein p. 109 note 19); cf. also Ethiopic mêța, vertere, revertere (v. Dillmann s. v. p. 214).

We add here the three words, which are cited in the Responsum, as specimens of the peculiarities of Eldad's vocabulary (Epstein p. 5 no. 5). The text of the ed. pr. at this point is particularly unreliable, two entirely different readings beeing found for two of the words in codex British Museum Ad. 27 129 (Müller p. 18).

1. ברמוש בדרמוש, according to Frankl (M. G. W. J. 1873 p. 491) durchdringend, scharf, bei späteren auch vom Geschmack beissend, pikant, v. Ducange s. v. See, however, Neubauer in J. Q. R. I p. 110 note 1. Dr. Ginzberg, in a letter to the author, suggests that the word is formed from דרוש by the insertion of a p and that it means: "dialectics, explanation" (פילפול). Codex British Museum has an entirely different reading at this point. Instead of the words פילפול דרמוש of the ed. pr. the reading is לאושכפא קורין מרסיס, "a saddler (or shoemaker) is called by them "מַרְסִיס, from א המס און הייס יידי היידי הי

2. ציפור ביקות, according to Frankl (l. c.) = רקת, the name of a place in Naphtali (Joshua XIX, 35). The use of for דיקות is due to Eldad's misunderstanding of Megillah

בפור אור הקת זו צפורי and consequent identification of הקת זו צפורי This explanation is ingenious rather than plausible. Reifmann would read here הבקוח instead of היקות, for according to Tanhum Yerushalmi (v. infra p. 44) בבק is used in Eldad's vocabulary as a synonym of בפר To be consistent Reifmann should also emend to to used. Metz in M. G. W. J. 1879 p. 187 notes that according to Flad "Kurze Schilderung der Abessynischen Juden", 1869, p. 23, rekus among the Falashas corresponds to our השפה. This meaning, however, would not throw any light on the word here used. Herr I. I. Kahan, in a letter to the author, suggests the Arabic "عَفُورٌ or عَفُورٌ or be empty", as a possible basis for Eldad's use of היקוח וה ביפור חודים. Dr. Ginzberg, on the other hand, considers היקוח מדולונום וה ביפור קורין לו שברא מן הרקק) רקף רקף וה אור לכפור קורין לו Here again Codex British Museum has the totally different reading לכפור קורין לו

3. אנהר הינתרא אונה מככילש הינתרא ונהרא בכילש הינתרא (l. c.) from די מיטאסילש הינתרא אונהרא היטאסילש היטאסילש הינתרא אונהרא היטאסילש הינתרא אונהרא היטאסילש הינתרא הואר מודר אונהרא הואר מודר היטאסילש היטאסילש הינתרא בולה היטאסילש היטאסילש היטאסילש היטאסילש היטאסילש היטאסילש היטאסילש היטאסילש היטאסילש הינתרא ה

In conclusion we give here two words which do not occur in our present texts of Eldad, but which are traced to him by the older Hebrew lexicographers.

1. דבק בער זה ווה בישר זה ווה בישר זה ווה ווה בישר זה ווה בישר זה ווה ווה בישר זה ווה בישר זה ווה בישר או בישר או ווה בישר בישר או ווה בישר היישר או ווה בישר היישר או ווה בישר בישר היישר או ווה בישר היישר או וואר בישר היישר ה

الى שבם الى (read نسبه). (Tanchumi Hierosolymitani Comment. Arab. in Lamentationes, ed. Gul. Cureton, London 1843 p. 37; cf. also Pinsker l. c. p. 180, Frankl l. c. p. 483, Epstein p. 73).

David ben Abraham Alfasi, a Karaite of the tenth century (v. Steinschneider, Die Arab. Literatur § 47) in his dictionary called Agron, s. v. אבר likewise gives בבר as the meaning of in Lament. IV, 8. He claims the authority of the Mishnah for this usage. We may surmise, however, that he takes this explanation from Eldad, in all probability, indirectly, through Ibn Koreish.

2. צרך ועסק = שגויה שניה, "traiter une affaire". In his Dictionary, Abulwalid explains שניון, "traiter une affaire". In his Dictionary, Abulwalid explains סשניון, "traiter une affaire". In his Dictionary, Abulwalid explains שניון of Psalm VII. 1 to mean "occupation, pursuit", quoting as his authority Ibn Koreish who claimed that he had heard Eldad use the word in this sense: שונה בון לדויד בן קריש פנים ווא שניון לדויד בן קריש פנים ווא שניון לדויד שניון לדויד על שגיונות יש לי שגיונות בה לא יחכם פלא שניון בין בין שניון לדויד על שגיונות על. Kitâb al-Usûl p. 702, Sefer ha-Shorashim ed. Bacher, p. 497; cf. also Pinsker l. c., Frankl l. c. and רבון קריש בון אורים בעלום בין אורים בעלום בין קריש בעלום בין קריש בעלום בין קריש בעלום בין קריש הברים בעלום בין קריש בין קריש הברים בעלום בין קריש בעלום בין קריש בעלום בין קריש בעלום בעלו

David Alfasi in his Agron gives the same meaning for שניה, probably taking this explanation likewise from Ibn Koreish. Frankl, l. c. pp. 494 et seq. points out that in the extant fragment of his Risale, Ibn Koreish (p. 99) discusses the meaning of the root שנה without any reference to Eldad. Perhaps the reason is that Ibn Koreish had mentioned Eldad already s. v. אנד. in the part of his work which we do not possess.

It is to be noted that the plural שניות is used in the same meaning of "occupation, pursuit" by Maimonides, Yad, Tephillin, VI, 13 ויעור משנתו ושניותיו בהבלי הזמן (v. Bacher, Aus dem Wörterbuch des Tanchum Jeruschalmi p. 138). Cf. also Rashi on Prov. V, 20, and Epstein pp. 71 et seq.

<sup>71</sup> The fact that Ibn Koreish quotes Eldad as an authority for the usage of Hebrew words, has led Pinsker (l. c.) in to the errorneous view that Eldad himself was a Hebrew lexicographer; cf. also Schorr in He-Ḥaluz VI (1861) p. 63.

# CHAPTER V.

### PLACE IN THE EARLIER HALAKIC LITERATURE.

The Ritual of Eldad has been declared by many to be a fabrication, a system of Halakot which Eldad invented from motives unknown to us, constructing it in eclectic fashion, borrowing his material arbitrarily from Rabbinic and Karaitic sources alike, and embellishing the medley with a few phantastic Halakot of his own invention, in order to give the whole the semblance of originality. This view arises from the difficulty of explaining the sudden appearance of a system of Halakah, the origin and source of which cannot be discovered. It is, however, to my mind an even greater difficulty to comprehend the psychology which would account for the "invention" of a system of Halakot-a phenomenon, so far as I am aware, without a parallel in Jewish literature. The invention theory is thus a lucus a non lucendo. The description of gid in A § 8d-a very frequent disease among sheep—and the explanation of it as caused by parasites in the brain (Taenia coenurus); the account of the swelling of the heart in § 13; the fine distinction drawn between simple and purulent pericarditis, and likewise the description of cholecystitis to be found in § 14; the suggestion in § 19, that it is the formation of a blood clot on the omentum of the liver, which makes it seem as if the animal had two livers; and likewise the suggestion in § 20 that in the case where only one kidney is found, it should be weighed, in order to determine whether it is sufficiently large to perform the function of excretion normally carried on by two kidneys; the method suggested by him in § 32 e for identifying the young of an animal; the observation that all species of doves are distinguished from all other species of birds by the possession of a double crop (B. no 25)—all this, of which no trace can be found in our Halakah, cannot well be the product of an individual's fancy. It registers the careful observation of facts in the course of generations, and rests on the long experience of a people in its practical life.

Internal evidence of this character would go far to prove

that this Ritual represents a body of laws and practices actually observed at some time or other and in some country or other, though we cannot at present determine when and where. At a distance from the Babylonian and Palestinian centres of the Jewish Diaspora, an independent system of Halakot could readily have developed. Even in the absence of all schismatic tendencies, 22 such a system, though basing itself on the Mishnah, would nevertheless develop features of its own, having their origin in an independent observation of animal life and in the distinctive customs of a given country. 12 In the course of time the need would be felt for the codification of the body of Halakot thus developed.

It is important to note here that in the period of the Geonim, or at least as early as the time of Yehudaï Gaon (760—764 C. E.), the work of systematizing religious observances and setting them forth in short manuals, for the purpose of giving definiteness to religious practice, and facilitating instruction began.<sup>73</sup> The Ritual of Eldad, who lived towards the end of the ninth century, may, therefore, be regarded as a Halakic manual compiled under the influence of the tendency toward codification.

The divergence between Eldad's Halakot and ours seems less peculiar if we bear in mind the period to which Eldad belongs. The Halakah, particularly in regard to שמושה and had not yet become entirely fixed and rigid in the period of the Geonim. It was still in the process of development. In Gaonic literature there are Halakic regulations met with nowhere else, having found no place in the subsequent codes. The sudden appearance of Halakot at such a time and their subse-

<sup>72</sup> To the evidence hitherto adduced in refutation of the theory that Eldad's Ritual is of Karaite origin we must add the polemic of the Karaite author of the ninth century, Daniel al-Kumsi (v. Poznanski in ZfHB. VII (1903) p. 108) against one of Eldad's Halakot (v. B. note 102).

<sup>&</sup>lt;sup>72a</sup> It is worth mentioning in this connection, that among other reasons in the *Or Zarua*, II. § 432 p. 177 the pecularities and divergences of the Halakot of Yehudaï Gaon from the current Halakah are accounted for by the assumption that his halakot originated in a strange land and were brought to Babylonia by captives of war, not earlier than a century after his death.

<sup>73</sup> V. Müller, Handschriftliche, Jehudai Gaon zugewiesene Lehrsätze, p. 4.

<sup>74</sup>  $\it Cf.~e.~g.$  the two passages occurring in some Responsa of Sharira, published by Ginzberg in  $\it JQR.$  XVII, p. 270 l. 21 כברא וכתלא וכנתא אסור לבשלן; p. 271 l. 1 אומא דריאה לא הויא ממנינא ראוני.

quent disappearance, without any abiding influence on the general Halakic movement, is therefore not altogether incomprehensible. It is still more intelligible, if we assume, as there is ample reason for it, that this system of Halakot represents the divergent practices of a country or district somewhat removed from the highroad of Jewish life and Jewish religious practice, and therefore not lending itself to the ready acceptance of the Halakot based on the practices of the Palestinian or Babylonian Jewish community.

Though we cannot say what country was the home of Eldad's Halakot, there is evidence that the place of origin was within the sphere of influence of the Palestinian, rather than the Babylonian, Talmud. I. H. Weiss<sup>75</sup> pointed out that the Halakah, which provides that every animal slaughtered must be subjected to inspection for each of the eighteen Terefot, is in accord with the Halakah of the Palestinian Talmud and not of the Babylonian Talmud.<sup>76</sup> The recently discovered Seder Kodashim of the Palestinian Talmud<sup>77</sup> affords additional material enabling us to show the extent of its influence. We note here the following parallels between the Palestinian Talmud and Eldad's Ritual:

Eldad

Yerushalmi Hullin

1.

אתא עובדא קומי רבי p. 3a. יהושע בן לוי ואמר צא וראה האיך הצבור נוהג, רבי אבון בשם רבי יהושע בן לוי ולא דבר הלכה זו אלא כל הלכה שהיא רופפת בבית דין ואי

<sup>75</sup> V. Ha-Hoker I p. 162, Dor III4, p. 286.

<sup>76</sup> V. § 8a. This injunction is old as is evident from the fact that it occurs in Targum Pseudo-Jonathan on Num. XIX, 3 ויבדקינה. בתמניכרי מרפין.

<sup>77</sup> Published by Salomon Friedländer, 1906. It is immaterial for us here to know whether this work presents the original text of the Seder Kodashim of the Palestinian Talmud or whether it is a collection of quotations, gathered from the existing orders of the Yerushalmi, for the purpose of reconstructing the Seder Kodashim, which was lost at an early period. Though scholars of authority have produced weighty arguments against the genuineness of this work, nevertheless, I ventured to point out the parallels, given in the text and if the presentation of these parallels should in any way contribute to the furtherance or advancement of this controversy, the author will feel satisfied.

### Eldad

ואם היתה השחימה מיד § 31. [פסולה היא] Yerushalmi Hullin

אתה יודע מה טובה צא וראה האיך הציבור נוהג (ונהוג) ואגן חמין נשיי דלא שוחטין ואגן חמין ציבורא דלא מיכלין.(1

2.

אמר ר' יוסה הדא דתימר p. 6b. ביתא דמאפלין כוותין אפילו ביממא לא ותני כן לעולם שוחטין בין ביום בין בלילה ואמר רבי בון בר חייא והוא דמחזיי כיממא.

והשחימה הואת ib. פסולה בחשד.

3.

והשחימה הזאת פסולה ib.

משכבת זרע ושכח לרחוץ פגול.

ואם שתם בלא רחיצה § 26:

סומא כליליא דחמי ציבחר ib. יממא וכוכבין דלילי ברם לית רגיש וחמי כלל לא.(2

4.

ר' מייפה סומקה בעל p. 15a. קרי לא ישחוט עד שיבא בארבעים סאה מפני הברכה.(3

5.

ואם הוא יושב בבית [והוא] אבל ib. אין לו לשחום עד שימלאו ימי אבלו כי השחיםה ההיא תבקש שיהיה דעתו של אדם מקובצת עליו והיה לבו שמח וכו׳.

- 3) Comp. Mishnah BerakotIII 4: בעל קרי מהרהר בלבו ואינו מברך וכו'. ib. 5 היה עומד בתפלה וגוכר שהוא בעל קרי לא יפסיק אלא יקצר.
- 4) Comp. Tosafot 'Erubin 65 a
   s. v. בצר : בצר : בירושלמי כל המיצר : בצר אל יורה דכתיב שמעי גא זאת עגייה ושכורת ולא מיין וכו'.
- 1) Comp. B. Ratner's arguments against the genuineness of this passage in *Ha-'Olam* (ed. by N. Sockolow) I. 25, July 2, 1907 p. 324.
- 2) Comp. Or Zaru'a I (1862) § 368 p. 103: האר האה מאורות מומיו שלא ראה מאורות מימיו פשיםי שרוב מעשיו שבשחיטה מקולקלין ואפיי בדעבד אסור לאכול משחיטתו.

While the subject-matter of the Ritual represents the religious practices of the Jews of a particular country, the form, the

remarkable systematic and schematic arrangement, is doubtless the work of an individual (v. supra p. 25). There is no reason to doubt that this individual is Eldad. To what an extent Eldad followed earlier models in the work of compilation is the next topic for consideration.

The relation of the Halakot of Eldad to the Halakot Pesukot and the Halakot Gedolot has been treated exhaustively by Epstein. 78 He did not, however, reach any definite conclusion. There are striking similarities, both in form and in substance. between the Halakot Pesukot and Eldad's Halakot. The determination of the exact relation between these two Halakic compilations is a very difficult problem. In the first place, the manner in which the decisions of the blind Yehudaï Gaon were transmitted, makes it impossible to determine accurately which of the Halakot originated directly with the Gaon and his immediate disciples, and which of these are of a later date. In the second place it is still uncertain whether the present Hebrew text of the Halakot Pesukot is original or represents a translation from the Aramaic. 79 It is, therefore, scarcely possible to do more than to point out in detail the remarkable identity that exists between the two in subject-matter and arrangement.

The comparison of Eldad's Ritual with the Halakot Gedolot is equally difficult. Here the parallel passages are usually widely separated by quotations from the Talmud and by Halakic discussions. Moreover, the original character of the compilation is obscured and the language is Aramaic. In general, the similarity between the Eldad Halakot and the Halakot Pesukot is far more striking than between them and the Halakot Gedolot. This may be readily seen in the parallel arrangement of the passages from the three works given below.

The similarity of Eldad's Ritual and the Halakot Pesukot is particularly striking in הלכות שהימה (v. infra p. 51), both in subject-matter and in form. It is not, however, possible to prove the dependence of one work on the other. Therefore, we must

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> V. Ha-Ḥoḥer I pp. 326 et seq. This article of Epstein has been republished in his אגרות בקורת, Cracow 1893 pp. 20 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> This is the view of Halberstam in Halakot Pesukot ed. Schlossberg, p. II. Cf. also Brüll in his Jahrbücher für jüdische Geschichte, IX. (1889) pp. 129 et seq. (Brüll l. c. p. 130 note 3 gives examples of mistranslations) and Epstein in Ha-Goren III pp. 67 et seq.

either conclude with Epstein,80 that both are to be traced back to a common origin, or, as it seems to me, we must assume that the arrangement, which is common to both works, had already become stereotyped.

Eldad

Hal. Pesukot ed. Schlossberg p. 135 et seq.

הלכות שחיטה

Hal. Gedolot ed. Hildesheimer p. 508 et seq.

הלכות שחימה

אמר רב יהודה אמר שמואל(1 הלכות שחימת חולין הלכות p. 510. רב יהודה אמר שמואל

אמ' רבנו § 1. יהושע בן גון מפי משה (בן עמרם) מפי הגבורה: כל הזובח לישראל ואינו יודע הלכות שחימה! אסור לאכול משחימה! ואילו הן הלכות שחימה: שהיותיה, דריסותיה,

הגרמותיה.

חלידותיה.

ועקוריה.

כל מבח שאינו יודע הילכות שחיטה אסור לוכל משחיטתו ואי זו היא הילכות שחיטה: שהייה, דרסה, חלדה, הגרמה ועיקור. as in H.P., כל טבח וכו'

שהיותיה מה § 2. היא. התחיל הטבח לטבוח ואנסהו אונס הבהמה או גפלה המאכלת מידו הסודר נפל 18 עיניו או נפלה צירעה על ידו או פתמהו אדם בדברים ושהה בידו עד כשיעור שחימת בהמה אחרת והלך הדם בכל הבשר גבילה משיעור הראשון שלא שופך הדם כולו . . . .

שהיה כיצד. כגון שהתחיל בשחיטה ובא אונם ואנסו והעלה ידו מצואר בהמה או' שהבעיתו וגפלה הסכין מידו או שנפל׳ פניו או סודר על שבאת צירעה וישבה על פניו או שנפלה סכין מידו ונטלה או שעמדה סכין או שיגע ובא חבירו ושחם אם שהא ושחם כשיעור שחימת בהמה אחת(2 דקה לדקה וגסה ואחר כד גמר לגסה שחיטתו לוכל אסור

שהייה היכי ib. דאתחיל כגון דאמי ואתא אונסא בשחיטה ודלי ידיה מו ואנסיה אי גמי בהמה בעתיה שליטא וגפל סכינא מן ידיה (1 אי גמי אתא זיבורא ויתיב ליה על ידיה אי גמי גפל סכיגא מן ידיה ושקלה אי גמי קמא סכינא ושהא אי נמי אתחמם ואתא חבריה ושחט אי שהא משחט חיותא אחריתי דקה לדקה וגסה לגסה וכו'

1) Ḥullin 9a. 2) read.

מאותה בהמה . . . . .

1) omits או שנפלה סודר על פניו. Eldad

Hal. Pes.

ונפלה סכין על צואר בהמה ונשחם בכל אילו הווה דרסה ואסור לוכל מאותה

חלדה כיצד. כגון

ונכנס סכין מתחתם ושחט

או מטלת שיש בה רבב

ודבקה אותה מטלת על

צואר בהמה ונכנס סכין תחת אותה מטלת ושחט בכל אילו הוה חלדה - מאי תקנתה ישליך סכין על רוחבה ויוציאה מעם מעט יגביה ידו מצואר

Hal. Ged.

p. 510. The same

דריסותיה מה § 3. דרסה כיצד. כגון in Aramaïc שהיה מכח עומד ושוחם היא שתהא המאכלת בהמה וסכין של שחימה חדה מאד והבהמה רכה היתה דקה הרבה ומבח והשוחט בן כח ושחט וחתך הסימנין בפעם אחת היה גיבור ודחה ידו על דרוסה היא ולא תאכל וקודם הסכיו ויביא את הצואר נפסק צואר בהמה בפעם אחת כמי שחותך את הקישות או שהיתה בהמה רכה הרבה ונפסק צוארה קודם שיוליד (1 ויביא לסכין או שהרביע בהמה לשוחמה

אי גמי אגבייה לחיותא למשחמה (1

p. 511. The same

in Aramaïc שהיה שוחם מבח(2 ונכנם ראש סכין בין עור בהמה לסימנין או בין סימן לסימן או שיער או צמר על צואר בהמה

בהמה.

מה מה חלידותיה § 4. היא שיתחיל שוחמ הבהמה נכנסה המאכלת בין הושט לקנה או בין הקנה לושם ולגידים שבין העור ולבשר או בין העצם לצואר לושט ולגידים לקנה למעלה טרפה היא ואם או לבונה או סינדרום ישחוט למטה טרפה היא ואולם במה יכשרהו ....

1) ed. שילך.

שהיה מבח שוחם Read and comp.next paragraph.

הבהמ' . . . . .

1) Sefer we-Hizhir ed. Freimann Lev. p. 12b או שהרביץ את הבהמה לשחטו. Eldad

[מה] הגרמותיה [מה] § 5. היא גדולה ממבעת ולמעלה מרפה ממבעת גדולה ולממה מהורה. והשוחם עליו שיתן ארבע אצבעותיו מתחת מבעת מתחת וישחומ גדולה האצבעות ואם לא שחמ על ארבע אלא אפלו על שלש או אפ על שנים כשרה . . . . . וכל העשויה כעים שחימה מרפה. Hal. Pes.

p. 136. כיצד כנון שהיה שוחם במבעת תחת חומי הראש ומבח. . . . . . . . . ששוחם(ו בהמהימדוד ארכע אצבעות תחת הגדולה מבעת . . . . . . . . . . . . וישחום (כ p. 141. ששוחם בהמה ומגרים לקנה לה כקולמום ואם(3 מגרים לה טם הוושם מרפה וכשפי לה כקולמום מן ממה למעלה

Hal. Ged.

p. 512. The same in Aramaïc.

... הגרמה מאן דשחט חיותא ומגרים לה לקנייא כקולמסא טרפה ואי מגרים לה בהדי וושטא טרפה. וכי שפי לה נמי כקולמסא (י מן תחתא לעילא טרפה.

איקוריה מה איא שיתחתה הבהמה היא שיתחתה הבהמה לשחטה ונתעקרה רגליה באבן או ביתד או בקירה מושלכת בארץ או בארץ או בארץ או שחט השוחט ולא ראה עיקור רגליה במה הן מתעקרין שפך הרם כולו בהוגן ויצתה רוח נשמתה ורגליה מעוקרות טריפה היא.

עיקור כיצד p. 136 כגון שהיה עומד מבח ושותם בהמה ומבח היה גיבור (ועם שהיה אוחו(4 סימנין של בהמה נתעקרו סימניה ואפילו אחד מהו שישחום קודם היה גיבור) (5 וכבשה לבהמה בין מקום גבוה למקום גמוך והיקהת רגליה בארץ או במקום גבוה והכתה ראשה ועם שאוחו בהמה סימני

מריפה.

ib. The same in Aramaïc

ואקהיתנהי לכרעה בארעא או במוליא ומתחתיה לרישא וכו'.(2

- 1) Ed. ששחט.
- 2) This entire section of הנרמה is quoted in Aramaïc, in Samuel ibn Gama's Risale publ. by St. JZ. II p. 77e.
- 3) ed. DN. 4) ed. NUN.
  5) This passage, occurring later in the right context, is quite out of place here.
- 1) ed. בקולמסא.
- 2) Sefer we-Hizhir II p. 14<sup>a</sup>.

### Hal. Pes.

נתעקרו סימניה קודם שישחום ואפילו אחד מהן או קנה או ושם בכל אילו הוי עיקור ואסור לוכל מאותה בהמה.

In addition to the parallel passages noted in the Glossary s. v. שמש attention is called to the following parallel passages that occur outside of הלכות שחימה. This list could, no doubt, be greatly added to, if we had the original text of the Halakot Pesukot or of the Halakot Gedolot.

### Eldad

ירק אמת אל אם אם § 9a. בשדה טרפה היא.

ואם יכנים ידו לבדק, היה § 15. הדופן דבוק לאון הריאה ....

ואם ניקב המחול בעביו § 21. ולא הבזיע כי אם בצד אחד טהור הוא.

אתה אומר מרה אתה אומר עיקור בצאן ובבקר ממא ובחיות כשיר לפי שהחייה והעוף נפש הוא אם תקשור ידיה ורגליה ותשחם ותמטים ראשיה ותעלה הירכיים ותחרכש ידיה ורגליה והם קשורות לפי אם תעזוב אותה בלא קשורת ידים ורגלים ותשחום תעמוד על רגליה וכו'.

(שחט) הנקבות המעוברות המעוברות והיו יוצאין הילדים ממעיהם חיים והיו מגדלים אותם על שדי מקנה אחר אם יפתמם אותם המות וימותו שחיטת אמו מטהרתה .....

Hal. Pes., Hal. Ged.

ריאה שדומה Hal. Pes. p. 143. לכשות . . . . . . או להריעא (בשות מלו טרפה.

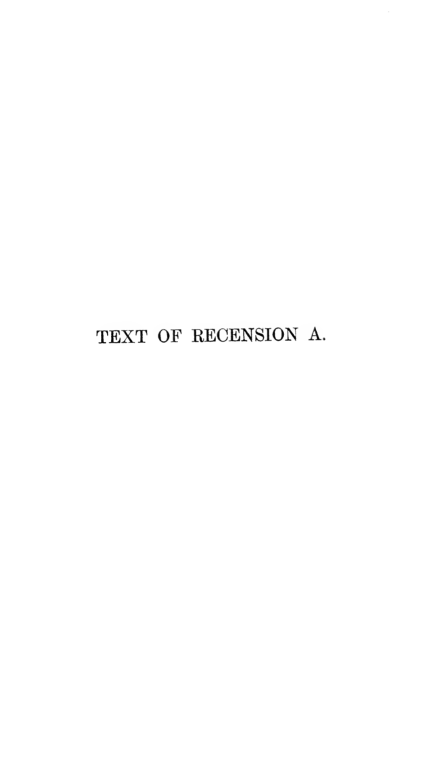
אודנא של ריאה *ib.* p. 140. שאחוזה בדופן טרפה.

אבל אשתייר Hal. Ged. p. 536. בסומכיה כעובי דינר ולא בזיע כשרה.

והשותם Hal. Pes. p. 141. תרנגול או כל ציפור כל כנף שקשין רגליהן כשמותר רגליהן, יאחוו רגליהן בין [אצבעותיו] ולארץ לא יגיע מפני שרוב עיקור בציפור כנף הווה ובתייש ואיושנא ועו שאין לה קרגים.

דיותא דכד Hal. Ged. p. 561. שחים לה ילדה אי ידע ודאי דלבתר דגמרה לשחיםה נפק ההוא ולד ודאי בר נכיסתא הוא ושרי בשחיםת אמו . . . . .

1) Read לחריעה; comp. Hullin 47 b. האי ריאה דרמיא ככשותא כמוריקא וכגון ביעתא and Yer. Kilaim II 8, p. 28a, where וחריעה is explained as מוריקא.



# הלכות שחימה

ק. בגו יהושוע בן גון מפי משה (בן עמרם) מפי הגבורה:1 § 1.
 כל הזובח לישראל ואינו יודע הילכות שחיטה אסור לאכל משחיטתו.2
 ואילו הן הילכות שחיטה: שהיותיה דריסותיה חלידותיה הגרמותיה ועקוריה.3

It is from this introductory clause, that the whole ritual was cited as הלכות א"י.

As an old interpolation in this formula, we must regard the title round in our present texts, before יהושל, at the beginning of each part A as well as in B (nos. 1 and 15); further in M, beg. (v. note 2); in Recension J. (ed. Mü. p. 65, 8°), and also in two quotations from the Responsum, contained in the manuscript fragments of St. Petersburg and of the British Museum which Müller published on pp. 17 and 18 of his work. The later stages of this tendency, to enlarge the formula may be seen in the still more expanded forms: אמר רבנו יהושע בן נון מפי משה בן עמרם מפי הנבורה (A. II. P); אמר רבנו יהושע בן נון מפי משה רבנו משה רבנו (Recension B ed. Mü. p. 64 no. 17).

כתב רבינו ברוך ראיתי כתוב בהלכות שחימה שהביא ר' אלדד בן מחלי 2 M: כתב רבינו ברוך ראיתי כתוב בהלכות שחימה שהביא ר' אלדד הדני in the margine) ה'ל י in the margine) הבא מי' שבמים :א"ר יהושע מפי משה מפי הנבורה כל הוובח לה' is clearly a misreading for לישראל לי 'cf. also MS. Petersburg, Firk. 1261, [Mü. p. 48]: מפי הגבורה כל הוובח לישראל [וא]ינו יודע הלכות שחימה אסוי [לא]כול משחימתו)

י The original form of the introductory clause which recurs at the beginning of every chief part of this ritual, probably read originally אמר אמר אמר יהושע מפי משה מפי הגבורה, as is clearly stated in the Responsum,  $ed \to 0.3$ : הושע מפי משה מפי הגבורה אוב שום חכם אלא אמר יהוע' (sic ed. pr.) וכל תלמוד שלהם אין שם שום חכם אלא אמר יהוע' (sic ed. pr.) מפי משה מפי הגבורה ואינו מוכיר בו שום חכם לא מבעלי משנה ולא מבעלי משנה (sic ed. pr.) ולא מבעלי תלמוד אלא כך אום בכל הלכה כך למדנו מפי יהושע מפי משה ולא מבעלי תלמוד אלא כך אום בכל הלכה כך למדנו מפי יהושע מפי מפי הנבורה אמר יהושע and the Letter of Ḥasdai Ibn Shaprut, quoted by Epstein p. 70: ובעמדו לדרוש בהלבות כך היה אומר עתניאל בן קנו קבל מפי יהושע מפי משה מפי ובעמדו לדרוש בהלבות כך היה אומר עתניאל בן קנו קבל מפי יהושע מפי משה מפי הגבורה. It is, however, possible that the original formula contained also the patronymicon בן נון מפי משה מפי הגבורה: thus reading in Recension H, ed. Mü. p. 65, 8° and in H Such is, in fact, the reading in Recension H, ed. Mü. p. 65, 8° and in H Bereshit H Rabbati, quoted by Epstein p. 68; H also Recension H also

- שהיותיה מה היא. התחיל הטבח לטבוח הבהמה ואנסהו אוגס או 2.5 נפלה המאכלת מידו או נפל הסודר על עיניו או נפלה צירעה על ידו או פתמהו אדם בדברים ושהה בידו עד כשיעור שחיטת בהמה אחרת והלך הדם בכל הבשר נבלה משיעור הראשון שלא שופך 50 הדם כולו וכת בתורה כי נפש [כל] בשר דמו בנפשו הוא 6 וכת ולא תאכל הנפש עם הבשר 7.
- דריסותיה מה היא. שתהא המאכלת חדה מאד והבהמה רכה והשוחט .5 בן כח ושחט וחתך הסימנין בפעם אחת דרוסה היא ולא תאכל. ולמה דומה בשרה כי פתאמיה לוחתך חסימנין בפעם אחת דרוסה היא ולא תאכל ולמה דומה בשרה כי פתאמיה ושחט בפעם אחת דומה לבהמה שטרפה כפיר ולמה דומה בשרה כי פתאמיה ושחט בפעם אחת דומה לבהמה שטרפה כפיר פתאום והלך כל הדם בבשרה ולפיכך היא [פסולה]. או המאכלת ארוכה כצואר היא ותאכל. ואם המאכלת קצרה והצואר עכול 10 הרבה ושחט אותה פעמים ומן השלישית [נשחטה] בקצותיה 12 סהור הוא ויאכל. ואם תיש גדול הוא ועורו עכול 10 עד למאד ועליו שער גדול וגפלה המאכלת על השער ולא היתה המאכלת חדה כהוגן ושחט פעם אחת ושניה ושלישית ולא נשחט ואם ברביעית שחט עד קצות 12 השחיטה חגיקה הוא ולא תאכל. ואם איל הוא ועל צוארו צמר רב ונפלה המאכלת על הצמר והצמר קשה חיתוכו על הברזל עד דסבר הוא כי שחטה והעלה המאכלת ועמדה הבהמה פסולה היא ולא תאכל בשנה ההיא. ואם הפריע 12 הצמר ומן 13 המאכלת על עורו ושחט החתך בשלשה פעמים ונחתך לקצות 11 השחיטה טהור ויאכל.11

<sup>. . . .</sup> אינו יודע הלכות שחיטה אסור אסור משחיטתו כו ואינו יודע הלכות וואינו יודע וואינו (The text of M is continued in note 289.)

<sup>3</sup> MS. יעיקרותיה, evidently a false analogy with the feminine plurals of the other nouns, but correctly in § 6. In MS. p. 77b. (E. p. 99) the quotation is introduced as follows אלדר בן מחלי שמשבם רן עמא דרוסה דרסוה. In the MS. the letters of the first אלדב מרוסה are dotted, to indicate deletion; the correct reading follows.

<sup>4</sup> MS. Arabic No. 5 V. Gl. s. v.

 $<sup>^{5</sup>a}$  St. (p. 297) emends שָׁפַך; a Passive is, however, desirable; שׁופך may be read as such.

<sup>6</sup> Lev. XVII, 14. MS. omits כל and reads הבשר instead of בשר, E.

 $<sup>^7</sup>$  Deut. XII, 23. In MS. p. 78b-79a (E. p. 99-100) the question is introduced by: ור' אלרר אלרני נקל ען מא ידרסון שבמי ישראל בתלמודהם בהרא אלגץ and is followed by the remark: אלמד תרי הרה אלעלה אלמדם בנתה מן פתאם ואנת תרי הרה אלעלה.

<sup>8</sup> Supplied by E.; Go. p. XIX and Fi. p. 208a l. 10 supply מרפה.

<sup>9</sup> V. Gl. s. v. 10 V. Gl. s. v.

<sup>11</sup> Supplied by E.; St. p. 298 proposed שחם; Fi. supplied נשחם after בקצותיה.

<sup>12</sup> V. Gl. s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>12a</sup> St. p. 298 הפריש, MS. clearly הפריע.

<sup>13</sup> Probably corrupted from ונתן or ונתן. E. suggests that מון be taken as

94 תלידותיה מה היא שיתחיל שוחט<sup>15</sup> הבהמה נכנסה המאכלת בין הושט לקנה או בין הקנה לושט ולגידים שבין<sup>16</sup> העור ולבשר או בין העצם לצואר לושט לקנה ולגידים<sup>17</sup> ושחט למעלה טרפה היא ואם ישחוט למטה טרפה היא. 17<sup>1</sup> ואולם במה יכשרהו<sup>17</sup> יקח המאכלת ממקום כניסתה ויברך ברכה

a verb, in accordance with Dan. I, 11. This is unsatisfactory, unless the text be emended to תְּבֶּוֹם.

14 In MS. p. 82a-83a the quotation is introducend as follows: ור׳ אלדר

הרני נקל פי הרא אלמעני.

15 E's emendation שחום (p. 101) is unnecessary. התחיל, followed by a participial construction, is not uncommon; cf. e. g. Abot de R. Nathan, ed. Schechter, Text A. p. 2a: בואי עולם אומרים (v. Brüll, Jahrbücher IX [1889], p. 135); Lev. Rab. XI. 75 התחיל מקטף מונב.

וה Probably to be emended to או בין הקנה לושם, by analogy with או בין הקנה לושם

and או בין העצם לצואר.

17 The meaning of this passage is not quite clear. עמר seems to correspond to מסרקת (Hullin 113a), while אנאר, that part of the neck, which is in front of the passage: "If, as he began to slaughter the animal, the knife slid in between the oesophagus and the trachea, or between the trachea and oesophagus on the one side and the jugular veins on the other, or between the skin and the flesh (v. note 16) or between the collarbone and the front part of the neck, be it the oesophagus, trachea, or veins etc."

יאם ישחוט למטה, טרפה היא is omitted in E. p. 101, Go. p. XX l. 8. (V.

St. p. 298,d).

 $_{17^{
m b}}$  In the MS, the words שבין שבין העום לצואר העצם בין העור ולבשר או שבין שבין are inserted between במה and במה. A repetition of in the margine as a catchword under לקנה clearly indicates that the insertion is to stand between ממה and במה, not after ואולם במה (Fi. p. 208 col. a. l. 30).--This interpolation must, however, be rejected, both because it destroys the unity of the phrase ואולם במה יכשרהו which has its parallel in B no. 4. אולם במה and also because the remedy given after ואולם במה יכשי, is most probably meant to apply to all cases of חלדה, and not only to those enumerated in the interpolation. The latter is plainly a repetition of the words (l. 4) שבין העום לצואר לושם לקנה, omitting, however, the last word ולנידים. The purpose of this repetition which, to be complete, should begin with בין וכו' seems to be to restate the condition, described in the beginning, in order to recall it to the reader, before giving the remedy וכו' במה יכשרהו וכו'. In the MS. a long line is drawn over the words (l. 4) שבין העור ולבשר או בין העצם לצואר לושט לקנה ולנידים, where they occur for the first time in the text. This is probably a sign of deletion made by one who considered the interpolation an improvement of the text.

Go. p. XX is very inaccurate omitting the interpolation (and much more) without any comment. E. p. 101 gives both passages in parenthesis and (having been misinformed by Neub.) adds an incorrect note (p. 105) on them; St. p. 298,d suggests a radical emendation: ולבשר או בין העצם לצואר

שניה וישתום, ואחר שישתום יראה את<sup>15</sup> המאכלת נכנסה במקום השחימה מהור הוא ויאכל ואם הכנים המאכלת למעלה ממקום השחימה מרפה הוא ואם למטה ממקום השחימה הכנים טרפה.

ומה החלדה מרפה כי תיכנס המאכלת בין העור לבשר ואינה במקום שחיטה הריגה היא והיא נבלה וכת לא תאכלו 18<sup>12</sup> כל נבלה 19 המרפה <sup>19</sup> מאליה והנבלה משחיטתה.<sup>20</sup>

הגרמותיה [מה] <sup>21</sup> היא מטבעת גדולה ולמעלה מרפה מטבעת גדולה. <sup>3</sup> ולמטה טהורה. <sup>22</sup> והשוחט עליו שיתן ארבע אצבעותיו מתחת טבעת גדולה וישחוט מתחת האצבעות ואם לא שחט על ארבע אלא אפלו על שלש או אפ על שתים כשרה. ואם הגיעה מאכלת לטבעת הגדולה ולא נשארה בלתי חותמת אחת מן הקנה שלריאה <sup>23</sup> מהור הוא. ואם התך בחותמת אשר מתחת הטבעת הגדולה כחוט השער טרפה.

וכל שחימה העשויה כעים  $^{22}$  מרפה. ואם העטימה מתחת ארבע חותמות החבוקות אל הטבעת הגדולה מהור הוא.  $^{25}$  ואם העטימה מתחת מתחת המבעת הגדולה בשלשה חותמות מרפה היא.  $^{26}$ 

וכי תאמר על ההגרמה מרפה היא למה דע שהגידין שהדם יוצא מהן הם<sup>27</sup> נגד הטבעת הגדולה ואם על הטבעת הגדולה תשחום חתכתה<sup>27</sup> שורש שלגידי<sup>23</sup> הדם ולא יצא הדם ובעבור המסריגות<sup>28</sup> ישחום מתחת הטבעת הגדולה אשר יפתחו הגידים הללו ויצא הדם כולו. וכי העטיטה<sup>28</sup>

ובושם לקנה ולנידים ושחם למעלה מריפה היא ואם ישחום לממה במה שבין העור ולבשר או בין העצם לצואר ובושם לקנה מרפה היא ואולם במה יכשרהו וכו".

<sup>18</sup> E. unnecessarily emends DN.

<sup>&</sup>lt;sup>18a</sup> MS. and E תאכל. <sup>19</sup> Deut. XIV, 21.

<sup>19</sup>a המתה instead of המרפה is probably more correct, cf. Hullin 128 b.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> MS. fol. 84<sup>b</sup>—85<sup>a</sup>, introduced by the words: ור אלרני רוי פי הרא מה מה <sup>21</sup> MS. and editions omit מה.

 $<sup>^{22}</sup>$  MS. had originally משבעת, as in § 36 beg. השרה משמחה משבעת נדולה but on top of it, as a correction, מהורה, so also Fi. col. a line 3 from bottom, Go. p. XX l. 18 [ב"א כשירה].

<sup>&</sup>lt;sup>22a</sup> So MS., the being mater lectionis. <sup>23</sup> V. Gl. s. v. <sup>23a</sup> So MS.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> St. JZ. II, 298 suggests the reading הרבוקות; followed by E. p. 107 note 10, who would also read אל for א.

 $<sup>^{25}</sup>$  E. l. c. would emend טרפה היא.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> E. *l. c.* would emend מהור מהור, in both cases his reasons for the change are not convincing. A manuscript of the Montefiore Library (*Cat.* Hirschfeld cod. 108 § 483 fol. 48b) contains the following reference. השוחם בשנים ובשלשה מקומות שחימתו כשרה ואפי בשאלתות כגון במבעת אחתי אבל בשני מבעי פסולהי וכ"כ רבינו מקומות שחימתו כשרה ואפי בשאלתות כגון במבעת אחתי אבל בשני מבעי אחרי הרני עכ"ל. This Halakah does not agree, however, with that of Eldad.

<sup>27</sup> MS. מת not מא, as E. reads; his emendation מה is satisfactory.

<sup>&</sup>lt;sup>27a</sup> So MS. <sup>28</sup> MS. המסריגית; v. Gl. s. v.

<sup>28</sup>a MS. העמיפה E.

יתעטפו הגידים האילו בקנה<sup>29</sup> טרפה היא. ואם שחט כהוגן<sup>292</sup> תחת הטבעת הגדולה ולא תעטיט<sup>232</sup> טהור הוא<sup>30</sup>

עיקוריה מה היא שיתחתה<sup>31</sup> הבהמה לשחטה ונתעקרה<sup>32</sup> רגליה באבן או ביתד או בקירה<sup>32</sup> מושלכת בארץ או בארץ פסוגה<sup>34</sup> שחט השוחט ולא נפנה לאחור ולא ראה עיקור רגליה במה הן מתעקרין שפך הדם כולו כהוגן<sup>35</sup> ויצתה רות נשמתה ורגליה מעוקרות טרפה היא. לאחר<sup>35</sup> ששחט וראה עיקור

the subject. Then only will he understand that which we have brought to

<sup>29</sup> MS. כקנה E.

<sup>29</sup>a So correctly MS., not as E. has ההוגן.

יר אלדני רוי פי MS. fol. 100a—101a, introduced by the words: ור אלדני רוי פי תרא (read הדה (הרא The quotation is followed by the words: הרא נץ מא (not הרה בתו חננאל הרב נקלתה חרפא בחרף והרה אלאלפאט הרא נץ מא אלאשתקאק ענדנא (MS. מעלום (מעלומא, E.) אלתי עבר ענהא (MS. אלאלפאץ) לעדם אללגה בין אידיניא וקד כשף אללה בפצלה וזכות אבותינו הקדושים מא אפתכרנא פיה ביה אלגמר לנא פיהא חסן בל פי אמאכן כתירה מן אלגמר לנא פיהא חסן (MS. ביה ולים פי הדא אלמכאן אלאכתראע ועמם אלאבתראע עלי מן תקדם ולעל ואהבהא ימן" (sic MS.) אלאכתראע אלאנל לגמעהא ואנא ראגב למן וקף עלי כלאמי אלא יקתנע מנה באלתצפח אלא מע מקאבלה אלגמר פיעלם אמא אסתגבטנאה או שא אללה. "This is the text which I have found in the manuscript of Rabbenu Hananeel. I copied it literatim. The expressions which Eldad uses, are [not] known to us, etymologically, on account of our imperfect knowledge of the (Hebrew) language. God in his goodness and on account of the merit of our sacred fathers, however, has revealed (for us) that over which we have meditated and we have explained it. And not in this place only, but in many places of Eldad's ritual, we have found pleasant original ways and new important interpretations, (which are better) than those of our predecessors. And perhaps He who gave them (to us), will grant us (MS. vocalises رُهُوْ ; I read (מֹנֵי) a postponement of death because (the problems) are so many. And I request the reader who wishes to understand me, to satisfy himself with such an examination only which is the result of his thorough study of

light, if it so please God."

31 V. Gl. s. v.

32 V. Gl. s. v.

<sup>33</sup> So clearly MS.; perhaps a fem. sing., based on the regular plural קירות, "wall", or nomen unitatis of קיר, "a piece of a wall". Go. p. XXI l. 7, Fi., col. b. l. 18 read בקירה; E. reads בקירה and emends.

<sup>34</sup> V. Gl. s. v.

 $<sup>^{35}</sup>$  MS. בהגין בהגין; the former being the reading of Go. l. 9, the latter of Fi., l. 21. St. p. 300 emends as in § 5, end, (s. note 29a); E. has the far fetched emendation , בעכוב = בענון, v. p. 107 note 14\*.

<sup>36</sup> So Go. l. 10, E. p. 102 no. 6; MS. אחור לאחור ; evidently the writer forgot to cross out the first אהחור. He intended to write א, as is shown

רגליה ומשך אותה מן המקום ההוא וחירבשה<sup>37</sup> רגליה טרם תמות וטרם ישפוך הדם כולו והתבעטה בידיה ורגליה יחדו טהור הוא. והשור שאינו יכול לשָחטו עד אשר יקשר בחבלים איך אנו נהכסו<sup>38</sup> שיטהר מן העיקור לאחר שתשחטהו וישבות דמו ויתוש כוחו טרם תצא נשמתו התיר החבלים מרגלו עד אשר יבעט בידיו ורגליו. ואם ימות ולא המחצו<sup>39</sup> ידיו ורגליו<sup>41</sup> עיקור הוא וטרפה | <sup>41</sup>

by the fact that in the second לאחור he dots the superfluous 1, to indicate deletion.

יס MS., Fi. l. 23, Go. l. 12, E. l. c. והורבשה; St. l. c. וחידבשה; v. Gl. s. v. Si. s. v. Gl. s. v.

<sup>39</sup> MS. המיחצו; the dot over the 'seems to indicate deletion; possibly Hiph. המחיצו was intended; if המחצו is read, it must be taken as Hophal. v. Gl. s. v. Go. l. 17 הממצו; Fi. l. 29, E. l. c. (misinformed by Neubauer v. Eldad p. 108 note 17) erroneously give המחיצו as reading of MS. The ה of in MS. is indeed far from clear. It might be taken for ה, so St. l. c. reads המיתצו, the meaning of which is doubtful. 40 MS, נרגלו. p. 103b—104a, introduced by the words: ור אלדר אלדני רוי פי הדא אלבאב מא געה. After the quotation from Eldad, Ibn Gama' remarks: הרא ניי קולה וכל ועל בדל לים בדל לים ברש לאנה ענדה אלבאב ענדה אלבאב (Epstein ועל אן הרא אלבאב (ביש לאנה אסתעמל פיה מעני אלעקידה נעני אלעקד ואלרבם ועלל קולה בעד באנהצאר אלדם פי אלבדן ואלה אעלם. וקאל איצא פי אחכאם אלחיה i. e. in Hebrew, more accurately than E. p. 102 no. 6: אמנם יקרא אמנם ענינו שוה השער ענינו וכל ענינו וכל (not חורף, E.) זה נוסח עיקוד בדל"ת לא בר"יט יען כי השתמש בו במובן העקידה גרצה [במובן] הקשור וההדוק והביא מעם לדבריו אחר זה מעצירת הרם בגוף והאל יודע ואמר גם כן בהלכות חיה. Then follows a quotation from the אחכאם אלחיה (§ 36) and another remark of Ibn Gama', (MS. p. 104b) which reads: פרלך אקולה (not אקולה E. p. 103; חסר כרלך, Go. p. XXI 1. 22) אן הרא אלבאב ענרה באב עניה . Correct E's Hebrew translation: וצלה דברין הנה זה as follows ובזה אומר כי זה השער אצלו שער עקירה. as follows השער עקידה (cf. St. p. 300).

The reason of אנירה הדם בנוף is given in the cases of דרסה (§ 2), שריה הדם בנוף (§ 3) and הברסה (§ 5), but not in the case of אניקור (§ 6). For the meaning of Ithur v. Gl. s. v. For the parallels in Hal. Pes. and Hal. Ged. v. pp. 53 et seq. Eldad and our halakic Codes agree that איקור may be caused by an impediment, which hinders the animal in the normal use of its feet. The essential difference between Eldad and the Codes, however, lies in their divergent conceptions of the nature of איקור. According to Eldad vight with the animal with the manner of slaughtering the animal, but upon the fact that the animal's feet are not free to move about during or after the act of slaughtering.

#### II.

# הלכות שרפות 414

- P. אמר רבינו<sup>43</sup> יהושע בן נון מפי משה (רבנו)<sup>43</sup> מפי<sup>43</sup> הגבורה: § 7. כל בשר ודם אשר יש[ים]<sup>44</sup> הקב"ה אותו על פני כל הארץ מרם מיתתו מלאך המות מביט אליו ויהלך<sup>45</sup> דמיו בבשרה· לפי׳למד הקב"ה למשה רבנו שמנה עשר מרפות האלו שיהיו ישראל נקיים לפני הקב"ה שלא יאכלו זבחי מתים.
  - § במה אנחנו בודקין את הטרפות.
  - מצד ימין או מצד שמאל מתתיל במוח הראש. אם נקב קרום של מוח מצד ימין או מצד שמאל כי קרומו של מוח תהא מתערב עמו גידים של דם [מרפה היא]. 46.
  - אם הכה רועה צאן את הבהמה באבן או באגרוף או במקל על הראש ונשבר העצם וקרומו של מוח סומך במקומו ותראהו לא נשתנה מקום למקום וגידים של קרומו של מוח<sup>47</sup> מהור הוא.
  - ואם נשתבר הקרן הקרום ונעשה כשחין 48 ונעשה קרומו של מוח תחתהו c. מבודק, 49 משונה ממקום אחר 50 טרפה היא.

 $<sup>^{41</sup>a}$  P has the following heading הלכות בן נון שקיבל ליהושע הלכות שחיטה ובדיקה למשה מסיני: מפי משה הלכה למשה מסיני:

<sup>42</sup> V. note 1.

שמי MS. מפי, but correctly מפי in introductory formula to III § 26.

שים .יצר .E. ישים . יצר is preferable, as it is nearer to the reading of MS.

 $<sup>^{45}</sup>$  P in several places erroneously יהלוך, but Piel יהלך is undoubtedly intended by Eldad, as appears from  $\S$  23 (T-S).

<sup>46</sup> Added for clearness. 47 Se. אלא נשתנו מקום למקום.

<sup>48</sup> So MS. The text is very obscure. The possible emendations are:

1. Delete הקרום, treating it as an error of a copyist, who made the correction הקרום, but failed to erase הקרום. The difficulty is that נשתבר הקרום is an anomalous expression.

2. Transfer the copula i from הענים to הקרום נעשה כשחין משה and take הקרון והקרום נעשה כשחין and take in the sense of הענים הענים. This, of course, is still more difficult.

3. Read שו instead of העותבר on the supposition that the latter is due to the analogy with out instead of sense of the brain of another bull''].

\$ 8c seems to speak of the goring of a bull, hence the resume at the beg. of \$ 8d: אוועה הכה רועה א נשחבר בראש ענים ולא הכה רועה בחמה אחרת \$ 8b, אחרת המהום ולא ננחה בהמה אחרת is suggested by Dr. Ginzberg. He would read: אוואם נשחבר באבן הקרום באבן הקרום האבן although good Hebrew style—which Eldad does not write—would require באבן הקרום באבן החבר.

 $<sup>^{49}</sup>$  E. separates מבורק ממוח ממוח and explains וגעשה קרומו של מוח ונעשה קרומו אם מא מאם \$88-c seems to speak of three distinct cases:

a. perforation of the meninges,

|      | d. |    |   |     |    |      |      |      |      |     |    | לא ד |    |     |      |     |      |     |      |     |   |
|------|----|----|---|-----|----|------|------|------|------|-----|----|------|----|-----|------|-----|------|-----|------|-----|---|
|      |    |    |   |     |    |      |      |      |      |     |    | ושחנ |    |     |      |     |      |     |      |     |   |
|      |    |    |   |     |    |      |      |      |      |     |    | יא ב |    |     |      |     |      |     |      |     |   |
|      |    | שר | ב | של  |    |      |      |      |      |     |    | נמצא |    |     |      |     |      |     |      |     |   |
|      |    |    |   |     |    |      |      | •    |      |     |    | P 56 | •  |     |      |     | ,    |     |      | ,   |   |
| § 9. | a. |    |   |     |    |      |      |      |      |     |    | •    |    |     |      |     |      |     |      |     |   |
|      |    | •  |   |     |    |      |      |      |      |     |    | •    |    |     |      |     |      |     |      |     |   |
|      |    |    |   |     |    |      |      |      |      |     |    | •    |    |     |      |     |      |     |      |     | • |
|      |    | מה | ש | קרא | ני | ההיא | נה ו | הריי | י כי | דקי | בו | אתה  | מה | ז ב | ריאו | T 7 | יקבד | ז נ | ו לי | ואכ |   |

If the reading, suggested, is correct, Eldad speaks here of paralysis of central origin or gid, a disease very common among sheep and due to Taenia coenurus (v. Müller's Veterinary Surgery, translated by John A. W. Dollar, London 1903 p. 111). Translate: "But if the cranium is intact (not broken), the animal not having been injured either by the shepherd or by another animal, but you nevertheless see the animal turning to one side, you must examine its head after it has been slaughtered. If the head (Arachnoid) and its fluids are normal, the animal may be eaten. If, however, you find, that the brain is swarming with leek colored worms (parasites, or, according to another interpretation, given in G. no. 24: that the brain is soiled with dirt), and there is to be seen on the meninges something that has the appearance of meat, when cooked in water (fibrinous exudate, literally like water cooked with meat) and when you put salt upon it, gas begins to generate on the meninges (lit.: the meninges begin to to seeth, bubble), then the animal is not to be eaten".

So far as I know, this case of paralysis which is accurately observed and described here, is mentioned nowhere else in rabbinical literature.

b. fracture of the skull, in consequence of a blow, where, however, the membrane is not pierced.

c. fracture of the skull, where the animal has been gored and the membrane is pierced.

E. sees in this section five different cases which he states (p. 122 note 3), not very clearly, as follows: א) אם נשתבר הקרן. ב) אם נעשה כשתין. ג) אם קרומו של מוח אם נעשה החתהו, היינו נופל לממה. ד) אם יש בו בדק או נקב. ה) אם הוא אינו עומד במקומו ונעשה תחתהו, היינו נופל לממה. ד) אם יש בו משונה ממקום אחר.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Pregnant for ממקומו למקום אהר.  $^{51}$  MS. נרחה.  $^{52}$  V. Gl. s. v.

<sup>53</sup> Possibly כי יהיה הראש בשלום ומהלותיה היא is to be supplied, viz. כי יהיה הראש בשלום ומהלותיה היא does not occur elsewhere in this Ritual.

<sup>54</sup> V. Gl. s. v. 55 V. Gl. s. v.

<sup>56</sup> V. Gl. s. v. and read שֵׁילְקִישׁ or perhaps שֵׁיַקְלִישׁ.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> The text of § 8d is badly preserved. The following is a mere attempt to make it intelligible. כרתינות ס כרתינות ברתינות מתרפש רפישות ברתימות (instead of MS. נמצא על קרומו של מוח כמים מ[בו]של [עם] (MS. שילקיש (MS. שילקיש של עליו המלח התחיל שישליק (שילוק E. שילקיש של מוח, פרפה מוח, שרפה מוח, שרפה מוח, שרפה מוח, שרפה של מוח, שרפה מוח, שרפה מוח, שרפה של מוח, שרפה של מוח, שרפה של מוח, שרפה מוח, שרפה של מוח של

ריאה כי בה יראה ראשון לכל הטריפות. אם תמצא ריאה אדמונית דמות הדם או דמות השחורה אפילו אם ישמש55 בה רוח מריפה היא. ואם תמצא על דמות ירק בשדה מרפה היא. ואם תמצא אמה 59 תלבין כשלג אפילו אם ישמש85 בה רוח טרפה היא. ואם60 תמצא על דמות הזהב מבוררת אפילו אם ישמש58 בה רוח מריפה.

- חמש אונין 6 לריאה שלש על ימינה ושתים על שמאלה. אם יתחלף השלש מימין לשמאל או השתים משמאל לימין מרפה היא. ואם ימצא שלשה מימין ושלשה משמאל מהור הוא ויאכל. ואם ימצא ארבעה מימין ושלשה משמאל מריפה היא.
- ואם ימצא שני אונים משמאל שתים מימין ונמצאת אחת קטנה כירק הזית או כירק ההדם מהור הוא ויאכל.
- ואם האזנים הקטנות 62 דבוקות 63 מעיקרן אוזן לאוזן 64 ויש בראשיהן 65 R. פואם האזנים הקטנות 105 דבוקות 63 מעיקרן פריטה 66 כרוהב 67 אצבע טהור הוא.
  - ואם האזנים 68 הקמנות סמוכות 69 אוון על אוון 70 הפיח 17 בהן רוח ונפרעו מאיליהן בין אוון לאוון משר הוא ואם סירכא 14 ביניהן בין אוון לאוון ולא נפרעו 75 בריכין חרב 76 חדה ואם 77 סרד 78 רד 79 כמים ואינו 80 סשה ונפרע<sup>81</sup> אחד מאחד<sup>82</sup> ולא היה ביניהן<sup>83</sup> כמו החום טהור הוא ואם ביניהן<sup>84</sup> 27 מו אריגית עכביש 85 חומות חומות ונתנפח 86 ברוח ולא נפרעו ופרעתה במאכלת ונמצאו88 החומות דבוקות89 באזנים90 מרפה.19

 $^{63}$  P רבקות.  $^{64}$   $^{9}$  און לאון.  $^{62}$  P האונות הקטנים.

<sup>60</sup> MS. ועל, E. 59 E. אותה. 58 V. Gl. s. v.

 $<sup>^{61}</sup>$  P uses the more usual form אונים, אונים, אונים, אונים, which is the Aramaic אונא (Hullin 47a), while G (v. § 9d) and B (v. no. 12) use the Hebrew אוון, pl. אונים; cf. also Hal. Pes. (p. 143) אוון מחל and היתוך אוונים.

<sup>66</sup> P omits פרימה, v. Gl. s. v.  $^{65}$  P בראשיהם.

און על און  $^{70}$  P און על.  $^{68}~P$  סמוכין.  $^{69}~P$  סמוכין.  $^{67}$  P רוחב.

יז MS. in the text הפריח, on the margine correctly הפיה; P הפיח.

 $<sup>^{72}</sup>$  G MS. מאילהין.  $^{73}$  P omits ונתפרדו.

 $<sup>^{74}</sup>$  P omits סירכא; סירכא סירכא of G is a substitute for Hebrew סרך, which alone is genuine with Eldad.

 $<sup>^{76}</sup>$  P מכין. און לאון P נפרעו בין און לאון P ואם לא נפרעו.

יאם P סהוד מרך P סהוד אם P omits מרך. 79 P inserts הוא after ד.  $^{82}$  P אחר.

 $<sup>^{81}</sup>$  P ונתפרעו.  $^{80}$  P ולא הוא.  $^{84}$  P ביניהם.  $^{85}$   $^{95}$  עכבוש.  $^{83}$  P ביניהם.

 $<sup>^{88}</sup>$  P ונשתיירו.  $^{87}\ P$  ולא נתפרעו פרעות.  $^{86}$  P ונתפתחה.

 $<sup>^{90}</sup>$  P באונים.  $^{89}$  P דבקים.

<sup>91</sup> P adds ולא יאכל; G MS. p. 125a-125b. The quotation from Eldad is preceded in G by the following citation from R. Hananeel (published, in part, by St. l. c. p. 307e) ורבנו תנגאל ול קאל נקלנא בקבלה אנה ארא כאן אלתעליק בין אלורדתין אלמתנאורתין ולו פי וסטיהמא ואלאטראף מפתרקה פהו קול רבותינו שלא כסדרן וכל שכן אדא כאנת דבוקות או אלואהדה מע אלתלתה גמיע הדא שלא כסדרן וטרפה ורבותינו הנאונים גיר

- לפי פון 91 האוזן 91 הקטנה דבוקה אל 93 הגדולה אם הריאה פרך 94 רך 95 הפריגת פון 94 האוזן 91 האוזן 91 הקטנה 95 או כאריגת עכשוב 95 אין עליה בדיקה וטרפה 99 היא לעולם.  $^{90}$
- g. ואם און קמנה דבוקה $^{101}$  לקנה או לוושט ישמש $^{102}$  בה רוח ונפרעה P. מאיליה טהור ויאכל. ואם [לא] שמש $^{103}$  בה הרוח בבדיקה טריפה היא לעולם  $^{104}$  ואם האוון דבוקה ללב טרפה היא לעולם  $^{104}$

.... מואפקין לה פי הדא אלתתקיל והו מדהבגא ופי נקל אלדאני. The 'Aruk (ed. Venice 1553 p. 10b) s. v. אוני also quotes this view of Hananeel as follows: פירש ר"ח שלא במפי רב אפילו כריכי [סרוכי לוכובי מהדג ועיקרן מפרקי מהדדי מרפה קבלה רב מפי רב אפילו כריכי [סרוכי [read] אוני באמצע ועיקרן מפרקי מהדרי מרפה וכל שכן אם דבוקות זו על גבי זו [או] [או] So correctly, not as Tosafot Hullin  $l.\ c.\ s.\ v.$  הראשנה עם השניה או [read] and [read] [read]

The quotation from Eldad closes, with the following remark of Ibn Gama (MS. p. 125b, E. p. 103 no. 7) (not והרא אלקול לם חנר בה אלסנה ואן (ואין). Ibn Gama means to say that there is no traditional basis for the view, set forth by Eldad, although it does agree with that of R. Hananeel, in as much as both agree that if two lobes of the lung have grown together in any way, the animal may not be eaten. Ibn Gama's last remark is perfectly clear, any emendation would by superfluous (against E. p. 110 note 24).

 $^{91a}$  P ואם  $^{92}$  P הגרולה before הגרולה.

 $^{94}$  P inserts אם before סרך.  $^{95}$  P inserts הוא after ר.

 $^{96}$  P אם סרך.  $^{97}$  P אם סרך.

98 P עכבוש, so also in § 8e (see note 85), either in both places a mistake for אכשוב, or perhaps Arabic influence, cf. פגלא.

after בבדיקה. The reading of the text seems simpler.

§ 13.

- P. נקבים אלו מה הם נקובת הוושם ניקוב הקיבה \$10. נקבה המרה נקבו הדקים ניקוב הלב. \$10. נקבה המרה נקבו הדקים ניקוב הלב.
  - \$11. נקובת הוושט ההוא והושט<sup>106</sup> שני ספקות<sup>107</sup> ספק אחד לבן ואחד אדום. אם נקב התחתוני<sup>108</sup> אשר הוא לבן מאוכליה קוץ או אכלה מחט מחוטטת<sup>109</sup> ברזל או אכלה זכוכית עם תבן או בין העשבים ברבץ<sup>100</sup> אכלה עץ ותבזיע<sup>111</sup> בושט ונקב הספק<sup>112</sup> הלבן כי תגריר<sup>113</sup> יצא אוכליה בין ספק לספק הושט ונעשה כמו שחין טריפה היא לא תאכל. ואם נקב בספק הלבן ולא נקב באדמוני כשר הוא ויאכל.
  - יאם נקב הקנה בין אונות הריאה ולא ירדה הרוח לשמוש<sup>58</sup> האונות מריפה.

ואם נקב חלב אשר על הלב עד אשר יראה הלב מריפה. ואם ימצא

may refer to the Talmudic מוגלא; cf.  $ext{Hullin}$  55b והרי בריאה ופסול, and ib. 48a מכי, מים וכים מים מולא מוגלא  $\S$  9h is missing in P.

104a The beginning of § 10 is missing. It must have read in substance, that, if certain organs are perforated, the animal is טרפה.

נקובת הושם .... ניקב קרום של מוח, ניקב הלב ב 22 המרה ניקבו הדקין הכרס לבית חללו ..... הריאה שניקבה ..... ניקבה הקבה ניקבה המרה ניקבו הדקין הכרס לבית חללו ..... הדיאה שניקבה .... המסם ובית הכוסות שניקבו לחוץ .... It will be observed that all the pierced organs, mentioned in the Mishnah (נקבים אלו מה הם), are enumerated by Eldad in § 10 with the exception of הואב ניקב קרום של מוח these are omitted because they had already been treated at length in §§ 8 and 9. In B, however, only המוח של מוח is omitted from the enumeration (v. B no. 8), this case being the only one, treated earlier (viz. in no. 7). הכרס הכרס הלוא המנימית שניקבה of the Mishnah, designating parts of the stomach (v. Lewysohn, Zoologie § 62), are here referred to collectively in מקבה הקיבה הקיבה הקיבה (assuming this reading to be correct, v. infra). E., supposing that Eldad wishes to enumerate at this point all the mish, concludes that the enumeration in § 10 is very incomplete (p. 92 note 12). In this he is mistaken; Eldad treats here only cases of pierced organs (נקברם).

106 E. unnecessarily emends להושם. 107 V. Gl. s. v.

108 Probably an analogous form to אדמוני (end of § 11). Or is it possible that the writer should be influenced by the Arabic ?

109 V. Gl. s. v. 110 MS. הרבים; E. suggests הרבים.

111 E. emends והבזיע, since עץ is masculine.

112 MS. הושט, E. 113 MS. תגריר, E.

§ 15.

על חלב הלב כמות שחין תפתח אותה אם יצא מהשחין מים צהולים כתותים<sup>114</sup> ולא הבאישו כשר הוא ואם רומש<sup>115</sup> יצא<sup>116</sup> ממנו הבאיש ואם לא הבאיש מריפה.<sup>116</sup>

נקבה המרה גפל מן המים אשר במרה וגפל על יותרת 1166 הכבד אם 117 נקב בו עד שירעיף ממנו לאחור מרפה. אם גשתגה דמותו כדמות הבשר מרפה. ואם נמצאת גקב במרה והתרפא לאחר כשר הוא ויאכל. כי גופו של בהמה כגופו של אדם 118 חולה היא ויתרפא.

ואם יכנים 119 ידו לבדק היה הדופן דבוק לאון הריאה ולא היה לו מקום שיכנים ידו או היתה הריאה גדולה (?)<sup>120</sup> או היו הצלעות מקובצות

יותרת הכבד MS. היתרת הכבד but correctly in § 19 יותרת.

117 Neither the context nor the pathological condition, described in § 14 beg., enables us to determine, whether יותרת הכבר means "the caudate lobe of the liver", as Moore (in Noeldeke's Orientalische Studien vol. II pp. 761) would interpret this term in the Bible and in Rabbinic literature, or whether it means "the lesser omentum of the peritoneum" (reticulum jecoris), as the Vulgate and some commentators would have it (v. Hoffmann, Das Buch Leviticus, I. p. 165). Either interpretation is anatomically possible. context, in which יותרת הכבר recurs later, in § 19, does not throw any light on the question, since there, too, either interpretation is admissible. The real difficulty in our § 14 beg., however, lies in the obscurity of the relation of the passage אם נקב בו ער שירעיף ממנו לאחור in its context. It seems that in these words the condition already described, is again repeated by way of resumé. E. rightly supplies היינו before ואם before I venture to translate the passage as follows: "If the gall-bladder is pierced so that it drops the liquid contained therein upon the caudate lobe of the liver (or upon the lesser omentum)-[now, I repeat], if there is a hole in the gall-bladder so that the liquid flows back through it—then the animal may not be eaten." The condition, thus described, would be biliary fistula.

The second case, mentioned in § 14 (אם נשתנה רמותו כרמות הבשר), is a case of cholecystitis. This likewise makes the animal unfit for food. The third case (אם נמצאת נקב במרה והתרפא לאחר) is the case of an animal in which the gall-bladder had been pierced, but the perforation had been healed.

יכנם .MS של בהמה .Cי גופו של אדם כנופו של בהמה . 118 MS.

<sup>114</sup> V. Gl. s. v.

<sup>115</sup> V. Gl. s. v.

<sup>116</sup> MS. ויצא, E.

<sup>120</sup> MS. הגדול. E's emendation גדולה is given in the text for want of a better one.

מדופן אל הדופן ינתח אותה דופן מדופן ויראה אם לא היה שם סמך 121 ולא היתה דבוקה הריאה אל הצלעות כשר. ואם היו הצלעות משונה דמותם כמות הריאה טריפה היא. ואם הריאה לא נשתנה דמותה ושמש<sup>55</sup> בה הרוח טהור הוא ויאכל.

אם ישבר מ' שבר משמאל. אם ישבר מ' והצלעות האלו שלש עשרה מימין ושנים עשר משמאל. אם ישבר מ' מימין וז' משמאל כשר. ואם ישבר ח' מימין וז' משמאל כשר. ואם ישברו עשרה מימין וז' משמאל מרפה. כי ישאר במספר של ימין מימין כמות בשמאל בשוה כשר הוא.

שבירת הצלעות האלו לא הוא כמות שבירת העצמות כולם. העצמות מארכובה ולמעלה מרפה מארכובה ולמטה כשרה. ואם נשבר העצם ונחתך השומן אשר || בתוכו ב<sup>122</sup> ונימס<sup>123</sup> (בו דם מרפה \*הוא ולא\*} יאכל.<sup>124</sup> ואם. *T-S, P.*ש. בהמה נגחה אל בהמה ונ\תחה העצם | במקום נתחו ולא נשבר והז\רמות עו\מדות במקומיה ולא נתחתכה והבהמה ⟨תשא⟩ | את נפשיה<sup>125</sup> ותעמוד<sup>126</sup> ותעמוד <sup>126</sup> מהור <sup>127</sup> הוא ויאכל<sup>128</sup> ואפילו אם היא עומדת ותהלך<sup>129</sup> ונמצאו∤ | הזרמים מחותכות מריפה היא ולא תאכל.<sup>130</sup>

אם נגחה בהמה לבהמה על מותנ (יהוגיו ונתחתכו) | מותניהיניו ולא נחתך חום השדרה ושחטוהיניו ובדקויניו ומצאו חום השדרה ושחטוהיניו ובדקויניו ומצאו חום השדרה וומין אומין אולא\* | נחתך מהור הוא ויאכל.יניו ואם במקל היכה 138 אותה הרועה או באבן ונתח 139 המתנים ו (לא) | נחתך חום השדרה 135 ושחטוהיניו ושחטוהיניו וומין (השד המדור עומד במקומו מהור הוא ויאכל. 138 | ואם כיפני ישחטו ימצאו 140 חום השדרה 135 נתתך 141 (איבדקו הש", דרה הוה 142 הוא 142 מוצאו 144 מוצאו 144 הוא 142 הוא 142 מוצאו 144 מוצאו 144 הוא 142 איבדקו הש", דרה הוה 142 הוא 143 מוצאו 144 מוצאו 144 איבדקו הש", דרה הוה 142 הוא 144 מוצאו 144 מוצאו 144 מוצאו 144 איבדקו הש", דרה הוה 145 הוא 144 מוצאו 144 מוצא

ממך מחל an "adhesion", ef. § 9e (G and P): אוון ממוכות ממוכות הקונים ומר וכו צ's emendation מל יוון וכו

<sup>122</sup> MS. ח' מימין ופ' משמאל, E.

<sup>122</sup>a Here begins T-S. Loan 110, p. 1 recto.

ונמס P ונמס P ונמס P ונמס P ונמס P ונמס.

נפשה P נפשה; the meaning of the phrase is: as long as the animal is able to raise itself without any assistance, cf. Shabbat 94 a, אַנָּמוֹ ; זיי נושא אַת עָנִמוּ

ייאכל P omits ותעמור 127 Pישט. בשר P ייאכל וותעמור 128 P omits ויאכל.

P omits ותעמור. בשוP היא ולא תאכל P omits ותהלוך P omits היא ולא תאכל. היא ולא תאכל.

 $<sup>^{\</sup>rm 131}$   $T\!\cdot\!\dot{S}$  מותגיה in two places (see following note), but המתגים in the third place.

 $<sup>^{132}</sup>$   $T ext{-}S$  ממותניה.  $^{133}$  P ושחמוהו  $^{134}$  P omits וברקו.

יו m three places, but twice שררה in the same § 18.

 $<sup>^{136}</sup>$  P omits ולא נחתך, but inserts עומר אומר.

 $<sup>^{137}\</sup> P$  הכה  $^{138}\ P$  הכה.  $^{139}\ P$  משר הוא.

 $<sup>^{140}\</sup> P$  וימצאו.

ינמד ולא נחתך which destroys the sense of the whole passage.

 $<sup>^{142}</sup>$  P omits יברקו השררה.

י הוא הוא is not expected, in fact it is somewhat out of place here. Possibly הוא is a scribal error for ההא, a substitute for הוא, either being correct. Note that P also has הוא מן הראש).

הראש אל {העצ\*ה\*ביני | אם נחתך מן הראש אל עליית הכתף מהור {\*הוא ויא\*}כלוי ואם מן הכתף אל העצה | באיה<sup>145</sup> מקום נחתך מריפה היא ולא תאכל.<sup>146</sup> ואם תחתיות<sup>147</sup> העצה אל הרכובות יתנתח | עצם אח{\*ד ונתתך\*{ הזרם 147° ממנו מריפה היא ולא תאכל.<sup>148</sup>

```
^{143a} P העצם. E. emends העצה. ^{144} P omits הוא ויאכל.
```

 $^{174}$  P omits הוא ויאכל.

ארם שחט P ארם.

אנא אות פאי זה 146 P omits ולא תאכל. באי זה 147 V. Gl.  $s.\ v.$ 

 $<sup>^{148}</sup>$  P omits the entire concluding phrase from ואם תחתיות.

אם P ואם. 150 P inserts אדם after משת.

 $<sup>^{151}\</sup> P$  או מן החיות או מן או מו. או מובע פוד ונמצא.

 $<sup>^{153}</sup>$  P יבדק או מינים או לא  $^{154}$   $^{P}$  omits לראות.  $^{155}$   $^{P}$  אם הוא כשנים או לא

יברים P בברים. בהאלו P האלו. ברים.  $^{156}$  158  $^{158}$  158.

יבים בא 159 P ההוא 160 P ההוא הנחשת 161 P omits ההוא.

 $<sup>^{168}</sup>$  One letter after שנים and two or three letters after ההם are illegible; the meaning of the passage is obscure.

 $<sup>^{\</sup>rm 169}$  In P the whole passage, beginning with ייאכל ואם ישארו etc. is missing.

 $<sup>^{170}</sup>$  P omits היא ולא תאכל. או  $^{171}$  P סוית. 172  $^{172}$   $^{172}$  .

 $<sup>^{176}</sup>$  P כוליא (Responsum כליא).

 $<sup>^{177}\</sup> O$  substitutes the short phrase ואם אין אלא for the whole passage from the beginning.

 $<sup>^{178}</sup>$  P omits הוא לראות. מיל  $^{179}$  P omits הוא.  $^{180}$  P אצל.

<sup>181</sup> P omits כמות: 182 MS. עוה.

רחילה אל | רחילה כמותה183 ויקח184 שתי הכלי ות185 המצויות בבן המה 186 אשר היא 187 כמות 188 בהמתו ויתן189 שתי | הכליות 190 בכף מאזניים והכל יות בכף מאזניים 190 אם היא 193 שותי בכף מאזניים 195 אם היא 193 עומדת האח וויתן 194 כנגד השתים 195 במאזניים מהור הוא ויאכל 196 ואם הגריעה האח ת מנגד 197 השניים 196 מרפה היא (\*ולא תא\*)כל | 198 ואם ימצא כלייה 176 אחת 199 גדולה וואס ממנה כח ווא ויאכל 200 מין 201 עליו בדיקה מהור 202 הוא ויאכל. 203 קמנה כח ווא וואכל. 203 מור 205 הוא ויאכל. 203 מור 205 הוא ויאכל. 203 מור 205 הוא ויאכל.

183 P shortens to וכן כל הבהמות מולם. There can be no doubt, however, that T-S contains the original reading, for, in the first place, the diffuseness of style is quite in keeping with that of Eldad and in the second place the Responsum has still preserved a part of the enumeration (ef. B no. 14: כלייה אחה בלייה אחה G omits the whole passage between בלייה אחח חיי.

184 G יקה 185 G. בליות.

186 G המצויות בבהמה instead of המצויות.

187 G שהיא for אשר.

נבהמתו G נבהמתו.

וישים G וישים.

 $^{190}$  G omits שתי הכליות.

192 P omits the second נהכליות בכף והכליות. This, although it is intelligible, as it stands, may be a mere dittography; G, to make the text clearer has the paraphrastic words וישים האחת בכף שניה after כף מאונים.

193 P omits היא.

 $^{194}\ P$  אומרת עומרת.

195 T-S MS. in both places השניים against P, G (השתים).

196 P, G omit הוא ויאכל.

מכנגד G מכנגר.

198  $P, \ G \ {
m omit}$  היא ולא תאכל 199  $G \ {
m omits}$  היא ולא תאכל.

 $^{200}$  G substitutes מפילו for כחרדל.

 $^{201}$  P אין עליו בריקה; G omits אין עליו.

 $^{202}\ P$  כשר.

203 P, G omit והוא וואכל; G, MS. p. 149a-b (E. p. 104, 10), introduced by the phrase אהראני פקאל and followed by the remark והרא ואכו בעיד ענרנא. Ibn Gama does not quote literally here; he gives merely a condensed paraphrase of the original. He even departs from the arrangement of his original, quoting the second case of abnormities in the kidneys before the first: אחת נדולה ואחת קמנה אפלו כערשה מהור ואם אין אלא אחת יקה שתי כליות וכו.

204 P כלו 205.

206 There is room for one or two words in the lacuna. I am, however, unable to restore them.

 $^{207}$  P omits הוא ויאכל.  $^{208}$  P implie. V. Gl. s.v.  $^{209}$  P omits היא ולא האכל.

210 Reading in T-S uncertain; P כשר.

210a T-S Loan 110 p. 1 verso. 211 V. Gl. s. v.

212 P בומצאת P omits בו 212 P omits בו 213 V. Gl. s. v.

214 P השחץ; there follows in P a mere dittography of או נמצא בו כמו נמצא או אונא, which E. failed to recognize as such.

נמ}צא בו כמות 214º אבנים או כמות 214º התיכות | (צרור) פתחתה 215 אותו אם בקרב <sup>216</sup> מרפה היא ולא בקיבה או בקרב <sup>216</sup> מרפה היא ולא תאכל 217 | נואם לימצא כמות הדם מריפה היא ולא תאכל. 218 ואם תמצא זאת האבן או זאת המקום | אלשלר ניבוע219 ואחר זאת היתרפא 220 ולא יצא ממנו דם 221 כי אם מים צהולים ולא הבאיש | מהור 222 הוא ויאכל 223 כי נוקבו 224 של מעיים והקרב 225 והקיבה הוא 225 כנוקבו 225 שלמרה.

בוא | וראה לטריפה הנופלת בשדה במ{ה226 הכ}ינוה 226 חכמי ישר 8 23. על פי יהושע בן נון. היו אומרים | כל בהמה אשר תבוא עליה חי}ה רעה? אסורה היא עד אשר תמלא שנה פירש להם | הדבר רבינו 227 יהושע בו נוו וא מר להם אם הבהמה 227 גדולה 2276 היא 228 מן החיה לימד 229 אותי 230 אותי מל משה | רבינו כי כשר הוא. כי יבוא הואב והיא חייה 231 קמנה על עגל בן בקור ווהוא גדול ממנו | יגתו עגל בן בקר<sup>232</sup> ולא<sup>232</sup> יתירא ממנו לפי שהעגל נדול מן הואב ןואינון מתבהל ממנו | ולא יהלך 2320 את דמו בבשרו לפיכך מותר לשוחטו 234 אתר 234 שימלט מחייה 231 קטנה | ממנון 234 בכל עת \*אשר יבקש קונו 237 לשוחמו. 236 ואם שועל קמון או דסום 237 ק(מון\* או אותו ולא 238 בול עה 239 | 238 ..... (238 אותו ולא אולעה 239 אותו ולא

 $<sup>^{2148}\</sup> P$  ממו  $^{2148}$ 

 $<sup>^{215}</sup>$  P התחתה. נתחתה is an archaism for התחת, cf. § 13: אם ימצא על חלב הלב כמות שחין תפתח אותה. V. also p. 15 note 57.

 $<sup>^{216}</sup>$  P או בקרב או בקרב.

 $<sup>^{217}</sup>$  P omits היא ולא תאכל.

 $<sup>^{218}</sup>$  P omits the entire clause, beginning with ואם ימצא כמות.

 $<sup>^{219}</sup>$  P נבוע; E. suggests גובע.  $^{220}$  P גבוע.

<sup>221</sup> T-S omits pr.  $^{222}\ P$  כשר.

 $<sup>^{223}</sup>$  P omits הוא ויאכל. נקבו P גקבו.

 $<sup>^{225</sup>a}$  P והיה; T-S, P have לא before הוא, which makes the passage unintelligible. Eldad clearly refers to מרה (§ 14) as a parallel case, which reads: ואם נמצאת נקב במרה והתרפא לאחר, כשר הוא ויאכל. כי גופו של בהמה כגופו של אדם, ותרפא ויתרפא; ef. note 118.

בנקבו P כנקבו. במה P כמה.

<sup>226</sup>a So  $\dot{P}$ . E. emends הבינוה; if so, emend further במה (T-S) to במה (P).  $^{227}~P$  מפי.  $^{227a}\;P$  בהמה. ביא In T-S written above היא.

 $<sup>^{229}\</sup> P$  למר. 228 P omits היא.  $^{230}$  P אותו.

<sup>231</sup> T-S twice חייה, usually היה.  $^{232}$   $T ext{-}S$  הבקר. 232a P 85. יהלוך P יהלוך.  $^{233}$   $^{2}$  לשחום.

 $<sup>^{234}</sup>$  P אחר.

 $<sup>^{234</sup>a}\ P$  ממנה.  $^{236}\ P$  לשחמו.  $^{235}$   $\,P$  את קרבו.

<sup>237</sup> P כסוס. As the manuscript does not distinguish between מחלם, either reading, or or or o, is possible in T-S. V., however, Gl. s. v. Do.

<sup>238</sup> T-S יעלה, may be a scribal error for יעלה, "mountain goat" (Prov. V, 19).

<sup>238</sup>a The lacuna must have contained the name of one or two animals. P omits this series of animals and proceeds from רסום directly to או תיש. גדול P omits גדול.  $^{240}$  P נגח.

נבהל ממנו באו רועי ה{צאן\241 ומלמו | {אותו ממנו \*ולא נבהל העגל\*} ההוא מותר לשוחמו בכל עת אם שור גדול {\*היה ו\*}נפל | {\*עליו כפיר ..... 242 ומלמו\* הו הרועים ונם הכפיר מהם243 אכל (\*השו\* רשוי ביר והגלריר | גרה ביום ההוא מותר לשוחטו בכל עתל. אם 345 פרה חלושה היא קטנה (יובא\*246 עליה כלפולר | גלדול ובאו הרועים ומלטוה ממנו ולא אכלה זה־247 היום ולא הגרירה אסור לשוחמה | עד שתמלא שנה. ואם היא מעוברת ויש במעיה 248 ילדפה וילדה הילד 249 לאחר 249 חודש 248 ימים או עשר לה! 251 ימים 252 הילד 253 מותר לשוחטו אחר שמונה ימים והאם אסור | לשוחטה עד שתמלא 254 שנה. ואם נתעברה לאחר 255 זאת וילדה לאחר שנתעןברןה | וילדה256 מותר לשוחטה257 בכל עתי וכן הוא על העזים וכן הוא על הרחילות. 258

איץ שור | נפל בבור והיתה הבור צורורה..... \* בור איץ שור | נפל בבור והיתה הבור צורוה יוכל 261 לתזור בה ירדו אליו ללשוחטו שמה האתה262 אומלר בהלמה שתעקןור את רגליה אסורן לאכול את בשרה 263 והכא אתה | אומר ירדו אל הבור וישחטו אןותו. אבל ישחט\*ו\* אותן ואיך היו עושין 264 שיהיה 265 הבור וישחטו אן מהזור לנאכלו היו מורידים כבלים 266 (וקושרים אותו מרנם שחימתו ואחר שיקשרוהו 267 ו שוחמים 268 אותו ומושכים 269 אותו אנשנים 267 . . . . במה;רה בכוח 271 אם היו (מן עלים (און תו טרם | ישפוך 272 את דמו וטרם ארצא נשמתו ויפיל\*ו\*והו אל פני273 הארץ ויתרכיש 274 את ידו | ארןגלו275 את ידו | ארןגלו275

```
241 P 183.
```

ולד P 151.

<sup>242</sup> There is room for one or two more words in the lacuna.

 $<sup>^{243}</sup>$  P omits the entire passage from אבל ההוא מותר העגל $^{*}$  to אבל אבל העריר { multiplication of P has heretofore been unintelligible.

 $<sup>^{244}</sup>$  P omits השור.  $^{245}$  P DN).

<sup>246</sup> Supplied on the basis of E's emendation of אלו (P) to בוגא.

 $<sup>^{247}</sup>$  P omits הז. במעיה P במעיה.

<sup>250</sup> P omits חורש.  $^{249a}$  P אמר $^{\circ}$ 

<sup>251</sup> So P.

 $<sup>^{252}</sup>$  P omits ימים.

 $<sup>^{253}</sup>$  P הולר.

<sup>254</sup> P שימלא.

 $<sup>^{255}</sup>$  P אחר.

<sup>256</sup> E. would omit וילדה; but the words לאחר שנתעברה are equally superfluous. The whole phrase may be retained as a somewhat prolific repetition of the condition stated.  $^{257}$   $T ext{-}S$  לשחטו, P לשחטו.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> There is space for one word more. אתה P יכול P $^{258}$  P הרחלים,

 $<sup>^{260}</sup>$  P ולא יכול השור.

 $<sup>^{263}</sup>$  T-S בשריה, P omits לאכול את לאכול.

עושין P צושין.

 $<sup>^{265}</sup>$  P שיהא.

 $<sup>^{266}</sup>$  P חבלים.

 $<sup>^{267}\</sup> P$  שיקשרהו.

 $<sup>^{268}</sup>$  P שוחטין.  $^{269}$  P ומושכין.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Space for one word more, possibly הוקים or הוקים.

 $<sup>^{271}</sup>$  P inserts גרול after בכוח.

ישוך P ישוך, P ישוך, P ישוך. In spite of this coincidence there can be no doubt that ישפוך is to be read; cf. the parallel passage § 6 ישפוך.

<sup>273</sup> P לארץ.  $^{274}$  P ויחרפש; v.  $^{61}$ , s. v. ויחרפש. ואת רגלו P ואת רגלו.

לכמ{ות הב{המה אשר תשחם על פני כל הארץ והיו} בודק}י\*ם\*{276 אותו למחר הב}המה אשר תשחם על פני כל הארץ והיו} בודק}י\*ם\*{276 ולא לאחר שיפשיםו{הו} 277 | אם לא נשבר לו עצם ולא יתנתח נתד ב ולא בו נחתך בו חום השדרה אפילו 279 אם נשתברו קרניו כשר. אבל אם נמצא בו עצם שבור או נתח מנותח מרפה.

אם שבור או נתח מנותה שופה.

אם שור גפל בנחל ונטבע<sup>280</sup> ברגליו אל הירכים או בידים אל הכתף במים והתירו <sup>280</sup> עליו שלא ימות ויאבד ממון ישראל הם עליו. <sup>281</sup> באו אצל יהושע בן נון ושאלו עליו והיו סבורין תלמידיו שיתן להם רשות לשחוט במים ולשחוט בבור. <sup>282</sup> דבר להם יהושע עד <sup>282</sup> שאשאל את משה רבי. באו הלמידיו אצל משה רבנו דברו לו אדוגנו באנו לשאול אותך על שני שוורים אחד נפל לבור ואחד נמבע בטים הנחל. שאל אותם משה רבנו השור שנפל לבור צדו הימין היה למעלה או צדו השמאל היה למעלה? דברו לו אדוננו צדו השמאל מלמעלה והימין מלמטה וידיו ורגליו כפופות תחתיו. שאל אותם משה רבנו ראשו ופניו לאי זה <sup>283</sup> צד מן העולם היה למורח או למערב או לצפון או לדרום? דברו לא זה אתה שואל אותנו מדוע? דבר להם כי כל אשר ישחט לאי זה צד נמצא <sup>285</sup> פסולה שחיטתו. בזמן שהיו ישראל במדבר בימים ההם <sup>286</sup> היו משתהוים לצפון. והא אתה אומר השחיטה כתפלה אמת השחיטה כתפלה שנ' ושחט אותו על ירך המזבח צפונה. <sup>287</sup>

 $<sup>^{276}</sup>$  P שיפשטהו Here ends T-S Loan 110 p. 1 verso.

<sup>278</sup> MS. נתח נתח.

<sup>279</sup> The text has אבל, which destroys the continuity of the sentence. Evidently the copyist was misled by the אבל, which occurs four words later.
280 MS. תמבע, E. 280°a Probably with omission of the א. המריראו

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Subj. of עליו is הקבה.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> To harmonize the Halakah of § 25 with the Halakah of § 24 we must here suppose that the בור is full of water, in order to make this correspond to the נחל into which the ox sank. Another solution is offered by E. (p. 125 note 27). He takes the words למו ולשחום בבור in the sense of כני בה סימן שקרם התיר לשחום בבור, and he adds by way of explanation בבור.

<sup>282</sup>a For the elliptic use of עד see p. 32.

<sup>283</sup> MS. אל איזה אל א. The emendation in the text is based upon the לאי זה צד, which occurs three lines below.

<sup>284</sup> MS. דבר, E.

 $<sup>^{285}</sup>$  E. reads לאי זה צד נמצא and explains (p. 125 note 29) בכל צר שיקרה.

<sup>286</sup> MS. בזמן שהיו ישראל בימים ההם במדבר.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Lev. I, 11. Our paragraph is incomplete, for the decision in the Halakic question submitted to Joshua or Moses, is not given. The information at the end, however, forms a very appropriate transition to the third Part of this Ritual. In the absence of a parallel text, this fact alone, that no Halakah is given, does not seem sufficient warrant for the conclusion that the text in its present form is corrupt or that it has been shortened.

### III.

# [פגולים]

אמר רבנו 288 יהושע בן נון מפי משה מפי הגבורה:

**§ 26.** 

כל מבח של ישראל ושחם שחיםה שאינה הגונה מן הבהמות או מן החיות פגול הוא. 259 ואבל שמעו ולמדו 290 בית ישראל אם אתם בארץ מזרח במרץ מורב והקדש תפנו בשחיםה אל ארץ מערב ושחטו ואם אתם בארץ מערב והקדש למזרח [שחטו למזרח] 292 ואם אתם 293 בדרום והקדש בצפון מערב והקדש למזרח [שחטו למזרח] 292 ואם אתם לצפון 294 ואם אתם בצפון והקדש בדרום שחטו לדרום. כי התפלה והשחיםה באחד 295 הוא. ואם אתה אומר שלהן של ישראל היום כמזבח הוא שהיו מקריבים עליו קרבן כן הוא כי המזבח היו שוחטין עליו ומעלין למערכה 298 שהיו מקריבים עליו קרבן כן הוא כי המזבח היו שוחטין עליו ומעלין למערכה 298 ושלהנו של ישראל מקדש ומברך 297 על השלחן (וכי יערוך לפניכם מזבח מקצעותיו לו וארכו וקירתיו 290 שלש אמות גבוה וארכו שתים אמות ומקצעותיו לו וארכו וקירתיו 290 עץ וידבר אלי זה השלחן אשר לפני "י. 302 התחיל במזבח ומסיים בשולחן לפי שלחנו של אדם בעולם הזה במקום מזבח הוא. לפיכך אסור לישראל שישחם עד שיפנה 303 לקדש. ואם ישחם ולא יברך פיגול הוא. ואם ישחם והוא ערום פיגול. ואם שחם בלא סודר פיגול. ואם שחם והוא שכור פיגול. ואם שחם בלא רחיצה משכבת זרע ושכח לרחוץ שחם והוא שכור פיגול. ואם שחם בלא רחיצה משכבת זרע ושכח לרחוץ

<sup>288</sup> V. note 1.

<sup>289</sup> M (continued from note 2): MS. כל שבח שישהוט שהימה הוא הוא (MS. אינה הוא מדיםה) או חיה או עוף (בין בחיה בין בעוף (MS. השוחם שחיםה) שאינה הנוגה בין בבהמה או חיה או עוף (בין בחיה בין בעוף לא יאכל The words של ישראל which M omits, may be part of the original text. Similarly או עוף אימכל M may be original, although they are missing in P.

<sup>290</sup> MS. ולמרום, E.

<sup>291</sup> MS. מצרים, E.

<sup>292</sup> E.

באתם MS. באתם.

<sup>294</sup> MS. בצפון.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Perhaps to be emended כאחר.

<sup>296</sup> MS. למערבה, E.

<sup>297</sup> E. unnecessarily emends ומעריך.

<sup>295</sup> The words וכי ערוך לפניכם מובח which sound like a quotation(?), are unintelligible in their present place and form and disturb the context. E. suggests the reading of אריך, with reference to Berakot 55a, which seems to form the basis of our passage: המאריך על שלחנו דלמא אתי עניא ויהיב ליה דכתיב המובח מובה מובח וסיים בשלחן. ר' עץ שלוש אמות גבוה וכתיב וידבר אלי זה השלחן אשר לפני ה' פתח במובח וסיים בשלחן. "של ארם מכפר על ישראל ועכשיו שלחנו עיוחני וור' אלעזר דאמרי תרוייהו כל זמן שבהמ"ק קיים מובח מכפר על ישראל ועכשיו שלחנו ב99 MS. והמובח בפר עליי

<sup>300</sup> E.

<sup>301</sup> MS. וקומתו, E.

<sup>302</sup> Ez. XLI, 22.

<sup>303</sup> MS. שיפנו and שיפנו, but in all the following verbs the singular forms are used; likewise in M, which reads: אלא מיד שיפנה עד שיפנה אל (MS. מלא מקום תפלה (MS. מוא החוש בלא ברכה פגול הוא (MS. התפלה (MS. משכבת ורע ששכבת ורע ושכח ואם ישחוט ערום פגול ואם שחט ולא [היה] עליו סורר פגול ואם לא הורחץ משכבת ורע ושכח ושהם פגול אבל אסור לשחוט בימי אבלו.

פגול. ואם הוא יושב בבית [והוא] אבל<sup>304</sup> אין לו לשחום עד שימלאו<sup>305</sup> ימי אבלו. כי השחיםה ההיא תבקש שיהיה דעתו של אדם מקובצת<sup>306</sup> עליו ויהיה לבו שמח כי השמחה היא בבשר שנ' וזבתת שלמים ואכלת שם ושמחת לפני י"י אלהיך<sup>307</sup> לפי' יהיה יודע איך יברך על השחיםה ואם לאו עליו הכתוב אומ' זובת לאלהים יתרם<sup>305</sup> ואם אתה אומ' בלתי [ל]י"ו<sup>309</sup> לבדו לקרבו הוא — ואפי' לאכילה לישראל לי"י הוא.

ובמה היו מבדילין בין שחימת המזבח ובין שחימת אכילה. שחימת המזבח ביד הכהנים היו מבקרין את הבהמה מרם ישחמוה ולא היו שוחטין כי אם בעת הקרבן. אבל לאכילה מותר לשחום בכל עת מלבד יום השבת ככת' בכל אות נפשד.

אבל השוחם לישראל לאכילה "312" תבוא על ידו בהמה משונה. ומה בהמה משונה בהמה שיש לה שני ראשים. "312" אי זה מהן ישחום. אם הבהמה תרעה בראשים שנים ותגריר בראשים שנים ובראשים שניהם עינים ואזנים שלימות ובקש שישחטנה ישחום "313" הבהמה שיש לה שני ראשים. יתן ראש השמאל למטה והימין למעלה ויקבץ הקדקדים יחדיו קדקד על קדקד "1314 ויתן ידו על שניהם יחדו ויברך וישחום ויפנה אל ראש הימין העליון. ואם גרם "315 העליון או העטים 316 מרפה [היא] לא תאכל. ואם בא שחימת העליון כהוגן כשר הוא. ואם השמאל התחתוני גרם "315 אותו או העטים 316 כשר. אבל אם הוא ירעה בראש הימין "131 שני י"י שמרך "" צלך על יד ימינך "315 אבל אם הוא ירעה בשמאל לבדו שני ימינך י"י נאדרי בכח 319 פסול לפי שלא זכר הקב"ה השמאל לנפשו שני ימינך י"י נאדרי בכח 319 לפי" בהמה שיש לה 321 שני ראשים ראש ימין וראש שמאל ותרעה בשמאל לפי" בהמה שיש לה 315 שני ראשים ראש ימין וראש שמאל ותרעה בשמאל אותריר בשמאל פסולה לא תשחט ולא תאכל. 312

<sup>304</sup> MS. בבית האבל 305 MS. שימצאו E. 306 V. Gl. s. v. 307 Deut. XXVII, 7. Cf. Pesahim 109a. 308 Exod. XXII, 19. 309 E.

מאכילה . MS. מאכילה . 211 Deut. XII, 15. מאכילה . 312 MS.

<sup>312</sup>a Cf. Targum Pseudo-Jonathan on Deut. XVII, 7, Menahot 37 a.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> MS. ישחים או <sup>314</sup> V. Gl. s. v. <sup>315</sup> Probably to be read גירם, Piel.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> MS. אחר אתר, E.

<sup>318</sup> Ps. CXXI, 5. 319 Exod. XV, 6. 320 Ps. XCI, 7.

<sup>321</sup> MS. 75, E.

<sup>321</sup>a The ritual distinction, drawn between the left and the right side and the preference given to the former over the latter, which is unexplicable to Epstein (p. 125 note 28), is closely connected with the mooncult or the mooncycle. (Cf. A. Jeremias, Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients², Leipzig 1906, pp. 29 et seq.). In the mooncult the West is considered as Kiblah. In accordance with this Kiblah the Temple in Jerusalem was constructed. Even as late as R. Joshua ben Levi, who lived in the first half of the third century (C. E.) it was believed that the Shekinah was in the West (B. Batra 25 b) and the 'west was generally considered in the Midrash

\$28. אבל בהמה שיש לה שלש ידים ושתי רגלים פסול לקרבן וכשר לאכילה. ואם יש לה שלש רגלים ושני ידים אם הרגל השלישית תשיג לארץ כמו הרגלים שתיהם פסולה היא לא תאכל. אבל אם היא קצרה לא תשיג לארץ מותר לשחיטה כי עודף שיהיה ברגלים "323 כשר, ואם בהמה יולדה 324 ממעי אמה ויש לה שני רגלים ויד אחד פסול.

192 אם תצא חגרת ממעי אמה והולכת על ארכובותיה בארבעתם כפופים אל תחת בטנה מותר לשחיטה לאחר שמונה ימים. ולאחר שישחטנה תפשיט אל תחת בטנה מותר לשחיטה אם יש מגמע<sup>325</sup> בין בשר לעור ירעיף המים<sup>326</sup> בשר כולו טרפה. ואם המגמע מתחת העצה אל הרגלים טרפה. ואם המגמע הוה מן הכתף אל הידים כשר.

as the permanent dwelling place of the Shekinah (cf. Bischoff, Babylonisch-Astrales im Weltbilde des Talmud und Midrasch, Leipzig 1907, p. 106 note 3). Now then since the West is Kiblah, the right or upper side, i. e. the North is favorable, while the left or lower side, i. e. the South as also the East where the Shekinah does not dwell (B. Batra l. c.), are unfavorable. Eldad bases his theory concerning the favorableness of the right side or the North upon the fact that in the Bible always the right side is mentioned in connection with God and the righteous. (Similarly Plato [Leges IV. 8] connects the right side with the Gods and the left side with the demons.). The same view is found expressed in the Talmud as e. g. where it refers to the placing of the pillow-end of the bed facing toward the North as a remedy against miscarriage or as a means of bringing about male birth. (Berakot 5a.)

The right *i. e.* the favorable side should during the act of slaughtering be upward. This represents not only the view of Eldad (cf. also § 25), but also that of the Shi'itic ritual (v. Van den Berg, Minhadj at-Talibin, III. p. 298). Now since the right side of the animal should be upward during the act of slaughtering and since a Kiblah is required by both (v. Van den Berg l. c. p. 299 and S. Keijzer, Précis de Jurisprudence Musulmane selon le rite Châfeite par Abou Chodjâ', Leyde 1859 p. 55), it follows that only the West can be considered here as the Kiblah.

In an older form of the mooncult the North had the same significance as the West had later (v. Jeremias, l.c.). Just as e. g. the Temple of Nippur was facing the North and just as the North was the direction of worship for the Mandeans, so was the North according to Eldad (§ 25 end) the Kiblah for the Israelites in the Desert (בומן שהיו ישראל במרבר בימים ההם היו משתחוים).

<sup>322</sup> MS. בארץ, later correctly לארץ.

323 MS. בידים; the change to ברגלים is the only possible way of retaining the clause כי עודף וכוי in its present place. If בירים is retained, the whole clause כי עודף וכוי must be inserted after אבל בהמה שיש לה שלוש ידים וכו׳ פסול.

324 Text ילרה, E. גולרה. 325 V. Gl. s. v.

<sup>326</sup> MS. במים, v. Gl. s. v. מנמע. The disease of which Eldad speaks here, is congenital arthritis, caused by an encysted abscess which, in turn, may bring about a generalized infection.

- ואם בהמה שנשתברו ידיה או רגליה למתרפתה<sup>327</sup> והיתה דורכת על 30.% הארץ על גי די לא תדרך על הארץ אם היא יד ימין פסולה היא ואם רגל הימין פסול אבל אם רגל השמאל כשר לשחימה. ואחר השחימה בודקין את העצם היקפא במקומו ולא התעידה [ו]הזרמים<sup>328</sup> נתרפקו על יד כהוגן מהור הוא.<sup>329</sup> אבל לקרבו כל המומים האלו פסול.
- והשחיטה הזאת פסולה בסומא פסולה בגידם פסולה במצורע פסולה. 330 בחשך אבל בחמה 330 ובלבנה ובהעלות הנר מותר לשחוט ואם היתה השחיטה מיד אשה מיד סרים חמה מיד הנער לא ישחוט עד שימלא שמונה עשר שנה ומיד זקן לאחר שעברו עליו שמונים שנה לפי כי כחו הלך ממנו ודעתו לא היא מקובצת 331 עליו וידיו יתרעשו והמאכלת בידו מתנענעת וכי תנוע המאכלת מידו לא תבוא השחיטה הגונה כי לא יתתוך הושט.332

[שחט]<sup>333</sup> הנקבות המעוברות<sup>334</sup> והיו יוצאין הילדים ממעיהם חיים והיו .<sup>335</sup> מגדלים אותם על שדי מקנה אחר.<sup>335</sup> אם יפתמם<sup>336</sup> אותם המות וימותו .<sup>336</sup> שתיטת אמו מטהרתה.

b. אבל כי יתן המאכלת לשחום יצא חציתו ונשאר הציתו ברחם תקה

אסיר מרים מיד אשה (continued): אוסור מיד מון מיד מרים מיד אשה (MS. אשה מיד אשה מיד מיד מון לאתר (MS. אשה (האשה) שעברו עליו פ' שנה ומנער ער שימלא י"ח שנה וחומרא בעלמא [הוא cf. also the anonymous quotation from our Ritual in Jacob (ben Samuel) Zausmer's,  $Bet\ Ya'akob\ (1696)$  p. 25b, Resp. no 25: אבל אבל (שבתב וו"ל האבל אבל מהר"ר אברהם קלויונער כתוב בקלף ישן שנת ק"ע לפ"ק שכתב וו"ל האבל על מהר"ר אברהם קלויונער כתוב בקלף ישן שנת ק"ע לפ"ק שכתב וו"ל האבל (With reference to י"ח שנה וכו" it is worth mentioning that the heathen Bulgarians considered it a crime to eat the meat of an animal that had been killed by a Eunuch, cf. Haberland, Über Gebräuche und Aberglauben beim Essen, in Zeitschrift für Völkerpsychologie XVII (1887) p. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> V. Gl. s. v. <sup>328</sup> MS. הזרמים; v. Gl. s. v.

<sup>329</sup> The Halakah of § 30 is very difficult. It treats of an animal, one of whose legs has become shorter than the others, as a result of a fracture. I take it to mean the following: If an animal has [at one time] fractured [one of] its hind or fore legs, the fracture having been caused by its fatness [i. e. the excessive weight of the body had occasioned fracture, in consequence of a violent contraction of the muscles after some sudden or too vigorous action], so that the animal walks on three feet, one foot not touching the ground, then if it [the injured limb] is the right fore-leg or the right hind leg, the animal is pasul. But if it is a left leg, the animal may be slaughtered. After it has been slaughtered, the leg must be examined in order to determine whether a firm, bony union has taken place (בורקין את העצם הַוְקַפָּא במקומו) and the fragments of the bone have not moved from their proper place, מתעירה according to E. = Targumic אָתַערָא, v. Levy, TWb. II, 203) and whether the sinews occupy their proper position on the leg. [If this is so], then the animal is כשר, [for the case is one in which the fracture has healed 330 In E. חמה is marked as doubtful.

<sup>333</sup> Supplied by E.

<sup>334</sup> MS והמעוברות, E.

<sup>335</sup> MS. אחר.

<sup>336</sup> V. Gl. s. v.

המאכלת ותחתך חציתו אשר יצא מרחם ותשליך חציתו והנשאר ברחם שחימת אמו מטהרתו ויאכל.

PO. אחר שחט פרה והיתה $^{338}$  מעוברת ומצא בה ב' עגלים והיתה  $^{337}$ עת שחימתה עת אשר בקשה ללדת אותם ויצאו שניהם חיים ונתגדלו העגלים האלו 340 ונעשו צמד בקר והיה חורש עליהם ימים רבים מתו 340 שניהם והוא יחרוש עליהם מוב אותם מראגתו 342 והלך וישן. והיה כאשר ינום הוא 343 ראה את 344 הנשרים והפרסים ובת היענה 345 באו ויאכלו מגבלתם. 346 והי בכל עת אשר יגיעו לאכול מבשרם 347 היו העגלים מדברים כאשר ידבר איש אל רעהו. מהורים אנחנו כבר מהרתנו שחימת אמנו. 349 והיה הצדיק ההוא שכת 353 כי ממעי פרה 351 שחומה 352 הוציא אותם 353 שניהם באו אליו באו באו באו בבית המדרש באו כלם וראו אליו 354 תלמידיו אשר היו דורשים 354 עמו העגלים והגשרים סביבם. 356 ואין 357 להם כח 358 לאכל מהם 359 ושמע אחד מן הצדיקים הנשר שהיה 360 מדבר אל העופות שבאו ואמר להם 361 אין לכם רשות לאכול מהם 362 כי העגלים 363 הללו קדושים הם מהורים 364 הם 365 לישראל. דבר 366 הצדיק אשר שמע הדבר 367 ראו כמה נסי נסים עשה לנו

339 O omits from ונתגדלו העגלים נתגדלו to ונתגדלו.

342 O omits מראנתו. והוא יחרוש עליהם omits והוא יחרוש.

344 O omits את.

346 O באים אצל נבלחם (Jellinek's copy וכשהיו (כשהיו).

מבשרם O omits from היה to מבשרם.

351 O ההוא; Jell's copy omits ההוא. 350 P omits now.

גא אל O בא אל. שחומה שחומה שחומה. 353 O omits אותם. ולא היה O זכנ.

והעופות תסובינה 0 356. שהיו דורשין 355. שהנשר מדבר 0 360.

359 O לאכול מן הבשר. 358 O רשות. 363 O omits העגלים.

361 O omits ואמר להם. 362 O מהן. 365 O omits הם and inserts ישראל before ישראל. מהורים O 164.

366 P רברי. O omitting it altogether, inserts instead 367 א"ל after הדבר.

 $<sup>^{337}</sup>$  Beg. of O. The heading reads: יוה המעשה בהלכות מרפות של ר' והיתה omits והיתה. אלדד הדני.

<sup>340</sup> O ומתו . Cf. Misnah, Hullin 74b: ר"ש שוורי אומר אפילו בן חמש שנים וחורש בשרה וכו'. See Frankl, MGWJ, 1874 p. 414.

<sup>343</sup> O נים ולא נים, a quotation from b. Megillah 18b (=  $Ta^\epsilon anit$  12a, אebamot 54a, Niddah 63a) יובו ולא תיר ולא נים תיר ולא מיר רב אשי נים ולא נים היכי דמי אמר רב אשי נים ולא נים תיר ולא היר וכו

O omits והפרסים ובת and has instead briefly והעופות. Our passage makes a carnivorous animal of the ostrich, the food of which is principally herbs, seeds and fruits, although it eats also birds, reptiles and insects and even small mammals (v. A. H. Evans, Birds, London 1900 p. 29). This information is, however, no more startling than the report in the Midrash Shemuel ed. Buber p. 51a (= Yalkut Shim'oni ib. § 123, 'Aruk s. v. נעמה) that ostriches (נעימות) were fed on the body of king Agag (I Sam. XV, 33).

אל רעהו (Jell.'s copy איש האיש ידבר החי ידבר באשר. Frankl  $\emph{l. c.}$ רעהו איש אל רעהו. The reading which Frankl gives as the text, is pro-. עלינו (?) מהרתנו ממעי אמנו (?) עלינו. bably the proper emendation.

הקב"ה 368 היום שנודע 369 לדורי 370 דורות כי<sup>371</sup> תורת אמת בידנו כי נשחט בהמה ויצא ממנה ולד חי וימות לאחר<sup>372</sup> אמו<sup>373</sup> ימים<sup>374</sup> רבים מותר לנו לאכלו וגם השני הזה 375 שלא נתן הקב"ה לאלו הנשרים 376 שיאכלו 377 מו הבשר שלא 379 היה בשר העגלים כמו בשר בשרה שהיא 379 טרפה. ואם אתה אומ' מת הוא אמת הדבר כי מת הוא ולא הוא מת<sup>380</sup> וכל<sup>381</sup> אשר החרים<sup>382</sup> אותו 383 הקב"ה לישראל 384 התיר אותו 385 להם במקום אחר 385 אסר לנו 386 הדם והתיר לנו 387 המחול 3872 אסר לנו 388 חלב הכליות התיר לנו חלב שעל 399 הלב אסר לנו 390 המת והתיר לנו זה הוא אשר כמת-הולד כמו שנאמר אל נא תהי כמת אשר בצאתו מרחם אמו.391 זה שהוא כמת392 שאתה393 משליך אותו לכלב 394 בעבור ניסך 395 דמו עם דם אמו 396 בעת 397

אם איש שחם <sup>398</sup> נקבה ויצא ממנה<sup>399</sup> ולד<sup>400</sup> חי אין <sup>401</sup> לו מקנה 333

```
368 P omits הקב"ה.
                               שנורע before הנס האחר האחר before שנורע.
370 O omits לדורי.
                              כי omitting, שתורת omitting.
```

374 לימים. לימים

 $^{372}$  P אחר, but  $^{373}$  P אחר ימיו לימים רבים.

376 O has רשות after הנשרים.

לאכול 0 377. 878 O שלא before שלא.

379 O שהבשר בשרה היא; Frankl (MG WJ 1874 p. 550) sees a reminiscence of the תרי תמיהי of Abaya (Hullin 75b) in this story with its two miracles.

אמת הדבר ולא מת הוא ולא כמת הוא אמת הדבר ולא מת אמת החבר. אמת החבר כי מת הוא ולא כמת הוא אמת הדבר ולא מת החבר ולא מת אמת החבר ולא מת אחרים אמת החבר ולא מת החבר

382 V. Gl. s. v. 381 O אשר.

<sup>384</sup> P omits לישראל. 383 O omits אותו.

385 O omits אותו.

385a Cf. Midrash Deut. Rab. IV הקב"ה והזר אותן הסר אותן הכרים אסר אותן הרבה דברים אותן הקב"ה והזר והתירן במקום אחר.

386 O להם. The original probably read עלינו, in accordance with the following forms; cf. also § 33c, end.

להם 0 387.

3872 Cf. התרתי לך את המחול, Midrash Tanhuma, section Shemini, ed. Buber, p. 15b; Yalkut ha-Machiri on Ps. CXLVI, 7, ed. Buber p. 142a; Yalkut Shim'oni on Ps. l. c.; Lev. Rab. chapter XXII, 10; Frankl, MGWJ, 1874 p. 414 would erroneously substitute here 27 of B.

388 P עלינו, O ההם.

שעל omits שעל.

390 P again לנו, O לנו.

<sup>391</sup> Num. XII, 12.

 $^{392}$  P omits מהוא כמת; owing to a homoioteleuton O omits from זה הוא מרחם אמו to אשר כמת הולד.

393 O אשר אתה. 394 O omits אותו לכלב.

 $^{395}$  P ניסק, O נוסך, Frankl  $\emph{l. c.}$  ננסך.

<sup>396</sup> P omits אמו, E.  $^{397}~P$  בער.

 $^{398}$  O שישחום. ממנה agg O omits ממנה.

הולה O הולה. אין *O* ואין.

<sup>375</sup> Probably to be read הוא; O omits it altogether.

שיגדל 402 [אותו] עמהם 403 ובקש לאכול ממנו 404 ולא יגדל אותו 405 ולא יוכל 406 לשחטו בעבור אשר שחט 407 אמו שנ' 408 ושור 409 או שה אותו ואת בנו 414 בא האיש ההוא 411 אל תלמידי 412 יהושע בן נון 413 ודבר 414 להם בהמה מעוברת נקבה 415 היתה לי ושחטתי אותה416 יצא 417 ממנה ולד חי ואיו אני 420 מבקש לגדל אותו ואולם 419 אבקש לאכול ממנו 420 והייתי יראו 421 לשחום 422 והתורה אומרת לא תשחמו ביום אחד. 4220 הגידו לו ששמען 423 מפי משה ומפי הגבורה 424 לשחטהו 425 לא 426 הוא 427 מותר אלא 428 תכה אותו<sup>429</sup> על קדקדו במקל ותאכלהו כי שחישת אמן משהרתו.

אבל השוחטים ממקניהם בשמחתיהם ובמועדיהם 430 שכהו מרוב שמחה ושחמו עגל ואמו או גדי ואמו או כבש ואמו 431 לאחר ואת השחימה 432 זכרו ובאו 433 אל 434 יהושע ואל תלמידי' לשאל אותם. 435 דברן 434 להם 437

105 O omits ולא יגדל אותו. שור P שור.

שנ' 408 O omits שנ'.

אותו ואת בנו Lev. XXII, 28; O omits אותו ואת בנו.

411 O omits ההוא. לתלמידי 0 412. 414 Q אמר A 413 O omits 113 13.

ושחמתיה 0 416. נקבה O omits נקבה.

אולם O אולם. 417 O 837. איני O <sup>418</sup>.

עברו O בשרו, v. note 404. This seems to be the reading of O's source and differs from P.

אותו O והתיר והתיר והתיר והתיר חים, not, as E. suggests, המתירים אתם, or as Frankl, (l. c., note 2), המתיר אתה.

לשחטו O 422.

422a O omits from אחר to אחר אומרת to אחר.

 $^{423}$  P ששמענו לו הגידו לו which is to be emended to הגידו לו, E.; O הגידו משמעתם מפי ששמעתם: Frankl (l. c. note 3) emends: — מתלמידי יהושע ליהושע אמר מתלמידי . הגד — ששמעת

 $^{424}$  O omits משה, but inserts the words אמר מלו after משה; subject either תלמיר אחד or Moses himself. In either case we would have to read אמר להם instead of אמר להם.

425 O לשחטו.

328 O אבל.  $^{426}$  P ולא,  $\mathrm{E.};~O$  איני מתיר. 427 O omits הוא ...

בשמחתם ובמועדיהם ממקניהם 0 430.

או כבש ואמו O omits או כבש. את השחימה instead of זאת השחמן.

אצל O אצל. 433 O 183.

136 O ואמרו. 437 0 15. אל תלמידיו לשאל אותם omits ואל תלמידיו.

יויגרל O וייגרל; Jell's copy ויגול, which E. emends to וייגרל, Frankl, (l. c. p. 551, note 1) to לגדל.

אותו עליהם 0 403.

 $<sup>^{404}</sup>$  O מהר , לאכול מהם, אוכקש לאכלו, which E. emends to מהר. The scribe intended to write לאכול ממנו, as is evident from the same phrase: ואולם אבקש לאכול ממנו, where O again has לאכול (v. note 420). He was misled to write מהם, through the immediately preceding מחם, through the immediately preceding. לאכלו היה יכול 0 406.

רבותינו 448 חמא גדול בא על ידינו 439 היום. שחמנו היום 440 מן המקנה בשר מרובה מרוב שמחה שכחנו 441 ושחמנו בנים ואמהות 442 תלמיד אחד אומ' פסול הוא הבשר ולא יאכל ותלמיד אחד אומר פסולים הבנים וכשרות האמהות ותלמיד שלישי אומ' פסולות האימהות וכשרים הבנים. העלו הדבר ▮ האמהות ותלמיד שלישי אומ' פסולות האימהות וכשרים הבנים. העלו הדבר ⁴442 יהושע בן נון מפי משה מפי הגבורה 443 ₹לימד אותי 442 משה 444 ₪ רבינו אם מעה 445 אדם ושחט אימהות 446 ובנים 447 בבת אחת הא 447 אתה אומר לא לתשתמו € ביום אחד 448 אבל אכילה 449 לא דיבר לא תאכלו ביום אחד אבל אסור לבשלו יחדיו ואסור יאכל שלחן אחד ולא יאכלו אותם אנשים 451 יחדיו מפני 452 שדיבר הקבה לא תבשל גדי בחלב אמו. 452 החלב לא יתבשל בבשר בן 453 מחלב אמו אבל בשר הבן והאם | יחדיו על אחת כמה וכמה. 653

c. | אבל <sup>454</sup> בשר וחלב <sup>454</sup> יאכל יחדיו <sup>454</sup> וגבינה <sup>454</sup> ובשר יאכל יחדיו <sup>455</sup> את תתחיל בגבינה <sup>455</sup> ותרחץ <sup>456</sup> את פיך ותקניחהו בלחם קשה ואחר <sup>457</sup> אתלפיש <sup>458</sup> יאכל בשר ואם | חלב או שמן צאן אכל ירחץ את פיהו במים ⟨⟨עלפיש <sup>458</sup> למותר | לו. אבל האוכל בשר וגבינה <sup>460</sup> אם ובניה <sup>461</sup> אם ובניה <sup>461</sup> אם יבניה <sup>461</sup> אם יבניה <sup>462</sup> אם יבניה <sup>462</sup> אם יבניה <sup>463</sup> אם יבנ

א רבינו O ובינו in consonance with the omission of תלמידים.

<sup>439</sup> O חמא עשינו היום.

 $<sup>^{440}</sup>$  O omits from שרשנו, but

<sup>441</sup> adds בשכחה after ואמהות.

<sup>442</sup>a Here begins T-S Loan 110 leaf 2 verso.
443 P omits בן נון.

 $<sup>^{444}</sup>$  O omits the whole discourse from מפי הגבורה to מפי and inserts (Jell.'s copy כן) before לימר.

אותנו O אותנו.

 $<sup>^{444}</sup>$  O omits משה.  $^{445}$  P ירצה.

אימות T-S אימות, but in all other places אימהת.

בנים ואמהות (בנים T-S ובנים; in all other places בנים; ובנים; אימהות ובנים; ובנים:

<sup>447</sup>a O omits הא.

אבל א דבר הורה א אכילה אל אכילה אא אכילה אר אבר אבר אבל אבל אבל אבל אבר.

אנשים So T-S, cf. p. 32; P אנשים. 451 P omits אנשים.

אנשים יחדיו או ואסור יאכל to אנשים אנשים.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>2a *Exod*. XXIII, 19. <sup>45</sup>3 *P* בין.

<sup>453</sup>a O omits from זה החלב to the end of the paragraph. The meaning of the clause is: It is not permitted to boil the meat of a suckling (כן מחלב אמו) in the milk of its mother; how much less is it permitted to boil such meat together with the meat of the mother.

אבל P אבל.

או חלב P או חלב. 454 $^a$  O omits או האכל יחדיו. 454 $^b$  P או חלב.

 $<sup>^{455}</sup>$  P omits from בגבינה to תתחיל בגבינה.

יתרחיץ  $T ext{-}S$  ותרחיץ, but in all other places, the Qal form is used; P ותרחוץ.

<sup>457</sup> P 72. 458 V. Gl. s. v.

או גבינה P omits from או נבינה. או נבינה. 460 או גבינה.

אם ובניה P omits אם ובניה.

אסור עללן ואם פיהו ואם 463 רחץ פיהו ואם לא ירחץ אסור עללןיו לאכול אותם 463 יחדיו ואם אסור עליו יאכלל אותם בעת אחת.

ואם בא ושחמן 167 האם | ובנית 168 ביום אחד ונתערב הבשר ז;ה עם ז;ה נא 146 או מבושל בסיר או על 1470 השולחן פיגול | הוא הבשר כולו 174 ולא יאכל 1472 והשוחט אותו בז;ר;ון 173 מלקים 1733 אותו ומעבירין עליו ולא יאכל 1473 והשוחט אותו בז;ר;ון 173 מלקים 1733 אותו ומעבירין עליו פלו ככה יעשה לאיש שעבר על מצות 1474 לאו. לאו 1475 מה הוא 1476 לא 1475 תשחטו ביום אחד 1478 אם 1794 | המקנה לו 1898 לנפשו הוא אין עליו כי אם מלקות ואם לאיש אחר 1481 ישחט 1492 וגעשה פיגול | מענישין 1483 אותו 1484 אותו 1484 המות 1483 ויתנו 1490 העונש 1491 ההוא ל;בעל הבשר הפי; גול 1492 והבשר הפינול 1493 ותן לשוחט | והשוחט אם 1494 ימצא גוי ימכור (אותו לו ואם א)מר יאמר השוחט אשר שחט 1495 הבנים והאימהות בזדון אש 1497 לישראל פעם שני 1496 הוא לשריטה ואפילו | לעידות. 1496

שניין שנול הוא לשתפון המשלד העלדות המשלדה לוען ה<sup>498</sup> מקניהם | C-S, O. | היו שוחפין במועןד ובשמחה יבואו אל רוען ה<sup>498</sup> מקניהם | God ומבדילים <sup>499</sup> בין האימהות ובין הבנים (שלא יבוא על ידי\*הם\*<sup>500</sup> דרך פיגון ל ואם 501 | היה 502 הרועה אשר הוא בצאן 503 | בימים (\*ההם \*לא היה

```
^{462} P לאכלו, omitting אותם.
```

 $<sup>^{463}</sup>$  P אם אם.  $^{464}$  אם ירחץ.  $^{465}$  P אם.

אהר P אחר; O omits the entire § 33 c.

 $<sup>^{467}</sup>$  P ואם בורון שחט  $^{67}$   $^{68}$   $^{68}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$   $^{69}$ 

אותו בזרון <sup>473</sup> O omits ולא יאכל. <sup>473</sup> O omits אותו בזרון.

 $<sup>^{473</sup>a}$   $\stackrel{.}{P}$ , O מלקין.

 $<sup>^{474}</sup>$  O מירת. E. questions the correctness of the reading without sufficient reason.

אל P omits the second לאו .

<sup>476</sup> O omits או מה הוא altogether. 477 O רלא סה הוא

אותו ואת בנו בא on: cf. note 448.

 $<sup>^{479}</sup>$   $P,\ O$  אם.

אפס T-S and P have לא: O paraphrases, as follows: ואם היה ממקנהו ושחט.

 $<sup>^{481}</sup>$  T-S איש לאחר אוים  $^{62}$   $^{282}$  שחםו  $^{63}$  שחםו  $^{633}$   $^{633}$   $^{633}$  אותו אותו  $^{633}$   $^{633}$  אותו אותו  $^{633}$ 

יענש און מענשין P again יענש: O מענשין. 486 T-S omits אותו.

מבהמות omits מבהמות.

 $<sup>^{488}</sup>$  T-S מבהמות, a dittography.

 $<sup>^{489}</sup>$  P and O המה כנגר בהמה  $^{490}$  O omits ויתנו.

 $<sup>^{491}~</sup>P$  עונש.  $^{492}~O~{
m omits}$  איננש.

אפינול ההוא והבשר, but has ההוא before יותן, reading הפינול ההוא הפינול.

 $<sup>^{494}</sup>$  P inserts אשר שחט before ימצא.  $^{495}$  P omits אשר.

 $<sup>^{496}</sup>$  O omits from והשוחם אם יכוצא to the end of d.

אומבדילין ( 499 ס פוער 199 אושהיו 199 ס פוער 199 אושהיו 199 אומבדילין ( 499 ס פוער 199 )

יני זה y; E. supplies או, evidently reading ע"י, צל ירי זה.

אצל הצאן O סמא. 502 O omits היה. 503 O אצל הצאן.

עם הצאן בעת תולדון תיהן 504 במה 505 | היו מגןסן קסף | כי היו מבדילין אימיה בין האימהות\* ובין הבנים \*? הרועים \* עוזבים \* הבהמות \*507 עד אשר | תשעינה בין האימהות \* ובין \* הבנים \*? הרועים \* עוזבים אימותיה העצים וכון ללם ירביצו סביבות אימותיה וכל עגלותיה ירביצו סביבות | אימותיהם 151 ירביצו כולם 512 והבקר (והפרה וכל עגלותיה) ירביצו יתדיו 513 והיה ... (\$114 | אשר יבקש 512 לשחום מן המקנה 515 א שר יקה בנים ל א 516 יקת אם 517 ואם יקת אם 517 לא יקת בנים.

#### IV.

# הלכות חיה

אמֹ זוֹ רבינו יהושע (מפי משה מפין הגבורה:

בוא<sup>519</sup> וראה כמה נתן הקבה מהרות | הבשר<sup>520</sup> אפילו<sup>52</sup> בחיות. <sup>523</sup> מהרות | הבשר<sup>520</sup> מה<sup>523</sup> מה<sup>523</sup> מהחיות האילו \*הן\* א}יל וצבי ויחמור ואקו <sup>521</sup> ודישון ותאו | וומר. <sup>523</sup> מה<sup>523</sup> הסימנים {בחיות\* האילו\* להכירם <sup>524</sup> \*הא את\*}ה אומר {\*מע\*}לְלְּדָּה נִי\*}רה ומפרים פרסה | אתה אומר מפרי;\*ס פרסה ומעלה גירה אבל אין אני מפרים אותו יגריר <sup>525</sup> | {\*כי פתאם\*} צדתי אתו בין ההרים. יש בו או;\*ת

אמר O 518.

521a T-S אקו.

 $<sup>^{504}</sup>$  In T-S there are visible after the lacuna the letters איז which I take for the end of the word תולדותיהן, the א being a copyist's error for p or j.

במה O כמה, according to Frankl, l. c. במה.

 $<sup>^{506}</sup>$  O מנסין, E. מנסין.

 $<sup>^{507}</sup>$  The lacuna has been filled in on the basis of the inferior text O which reads: בין הממהות והבנים הם עוובים (In Jell's copy, according to E., כאן).

החתיו החתיו, probably to be read החתיות החתיות of T-S. v. Gl. s. v. E. emends החת, the reading of Frankl, l. c.

<sup>509</sup> A mere attempt to fill the lacuna.

<sup>510</sup> O הרחלים והעזים.

אמותיהן 0 511.

אירבוצו כלום O לא ירבוצו כלום, which rendered the entire § unintelligible.

יחד ירבצו 0 513.

היה Three letters יוא (?), are still visible after והיה.

בקש O בקש.

המקום O <sup>515</sup>.

ולא O 516.

אמהות O הזמ.

<sup>519</sup> O KZ.

 $<sup>^{520}</sup>$  O inserts לישראל after מהרות and reads בבשר instead of הבשר.

אפילו O ואפילו.

בים Deut. XIV, 5; O abbreviates the whole list by a יוחמור after יוחמור.

נמה O זמה.

בחיות להכירם According to O the lacuna should contain the words בחיות להכירם הוו addition to the words .... הא את, which are suggested by the following אומר However, there is space in the lacuna for only four words.

<sup>&</sup>lt;sup>525</sup> T-S leaf 2, verso.

כ\*}פעמים יגריר לפניך | 526..... | יגריר כי הוא יגריר ומה האות הזה סימן מיודע הוא בצאן ובבקר | ואפילו בדיקת כל חיות אשר תראה לה527 סימן מיודע הוא בצאן ובבקר | ואפילו בדיקת כל חיות אשר תראה ומלמטה שיניים מלמעלה 527% ממאה 529% היא היא יש לה ואם אתה אומר הנה הגמל והארנבת והשפן מעלים גרה | הם ולהם שיניים מלמעלה 530% פרסם 530% אינן מופרסת 531 זה בריאה 530% משונה היא אבל 533 הצאן | והבקר כמותם כמות הצבי והאיל והיחמור אין לאילו שיניים מלמעלה 1871 שיניים מומעלה 1871 שיניים מומעלם 1871 שיניים מלמעלה 1871 שיניים מומעלם 1871 שיניים מומעלם 1871 שיניים מומעלם 1871 שיניים מומעלם 1871 שיניים

המלטערו האן לא לון של מלטערות האילו אם ישבר בהן536 שבירת עצם537 537 מרכובה 536 שבירת עצם537 מרכובה 538 | ולמעלה 539 ₪ טרפה ומרכובה ולמטה כשירה 539 ואפילו אם ישבר 7-8. בו הצלעים כשבירתו | בצאן ובבקר עשרה מימין ותשע משמאל כשיר אבל 540 אם השמאל יוסיף שבירות | הצלעים על הימין 544 ₪ טרפה היא ולא יאכל.

 $^{526}~\rm{I}$  do not know, how to restore the text, as the whole passage יגריר מיי וויר is very obscure.

אשר תראה אשר איירו \*להכירם מחיות האילו לה מות אשר and introduces the words אשר איים לפעלה by the phrase אם יש לא.

527a O למעלה.

 $^{528}$  O ממא. The whole phrase of O, ממא משינים למעלה, אם אם seems to be taken literally from R (v. B, no. 25) and substituted here as an epitome of Eldad's text.

 $^{529}$  O omits היא. O alone inserts the words ואם אין לו שינים למעלה מהור for after most. The rest of this paragraph is missing in O.

נבים T-S. נבים Eldad seems to be of the opinion that all game animals have tusks. In Rabbinic literature we find ניבין ascribed to the camel (Hullin 59a), the dog (Shab. 63b, B. Kamma 23b), the bear (Gen. Rab. chap. LXXXVI, 3, 4) and the lion (Targum on Psalm LVIII, 7, Joel I, 6. Hebr. מלתעות; cf. also on Job XXIX, 17, Prov. XXX, 14)

530a Cf. Hullin l. c. 531 Sic. 532 T-S בריא.

533 The N is suspended in MS.

המשלה It is possible to retain the second מלמעלה, if we take the whole clause to mean that neither sheep nor cattle and the like nor gazelles, rams etc. have upper teeth. As simpler reading would be מלמשה.

535 O omits שבע. 536 O התצם. 537 O העצם.

הרכבה מרוכבה הוא all other places correctly מרכבה. The copyist may have thought of Arabic ג'; cf., however, Tosefta, Kelim B. M. IV, 15. מפתיח של רוכבה שנשבר מתוך רכובתי, where Levy (IV, p. 451) and Kohut (VII, p. 275) emend רכובה.

End of O. We have rejected the words אם מצינו משובר וסימן העצם If we accept E's emendation of , ושומן, they seem to refer to  $\S$  17: ואם נשבר העצם ונחחך השומן אשר בתוכו ונימט בו דם שרפה וכוי.

אפילו T-S אפילו, a repetition of the preceding אפילו, which destroys the sense of the phrase and contradicts  $\S$  16.

השמאל T-S משמאל, clearly a dittography, ef. § 16.

ואם ניקב קורמו של מוח בחיות | האילו כאשר יבוא נוקבו בצאן ובבקר<sup>542</sup> כן יעבור על החיות.<sup>543</sup>

אפילו בגרמה | מטבעת נדולה ולמעלה טרפה ומטבעת גדולה מלמטה. 547 משירה לבגרמה | אם מטבעת נדולה ולמעלה טרפה ומטבעת גדולה מלמטה. 547 כשירה אפילו | אם 545 עיקור בצאן ובבקר 550 | ממא 547 מהות הלבדות הלבד

יורגליה 557a V. Gl. s. v. התשחום 557 G סmits ורגליה.

G האשה. הרבש, v. Gl. s. v. הרבש. הרבש.

הלפים E. emends לפי More correctly לפי might be taken = 'לפיבן' in the sense of לפיבן. The meaning of this paragraph seems to be as follows: Since game animals turn their heads around and rear on their haunches, when they are slaughtered, in spite of the fact that they are bound, it is certain that they would rise up, if they were left unbound, while they are being slaughtered.

 $^{561}$  G תעובם, omitting אותה.

 $^{562}$  G מותרות, instead of בלא קשורת ידים.

 $^{563}$   $T ext{-}S$  ותעמיד.  $^{564}$  G ובל עוף וכל בהמה. ובל עוף וכל.  $^{565}$ 

 $^{566}$  G MS. pp. 104a—b. For the introductory and closing remarks of Ibn Gama to this passage v. note 41.

567 In the lacuna some thing like a פ is visible; probably the text read שפוי .cf. Harkavy, Responsen der Geonim, Berlin 1887, § 32 p. 12: ..... שפוי שפוי וונמאר .568 MS. יונמאר .

<sup>542</sup> V. § 8. 543 V. Gl. s. v. 544 Cf. § 5a.

<sup>545</sup> Beginning of G.

יקיד. The reading of the verbs מעוקרת, עיקר and עיקור in T-S can never be certain, as MS. does not distinguish ה from ה. I follow here the somewhat clearer reading of MS. G., v. Gl. no. 30.

 $<sup>^{547}~</sup>G$  כשרה.  $^{547a}~G$  omits הוא.  $^{548}~G$  הוא.

 $<sup>^{549}</sup>$  G או.  $^{550}$  G omits ובבקר.  $^{551}$  G ווב.  $^{551}$  G תוחה.  $^{552}$  G מותר.  $^{552}$  G וועופות.  $^{553}$  G הייותר.

 $<sup>^{551</sup>a}$  G מותר.  $^{552}$  G מותר.  $^{553}$  T-S מותר.  $^{553a}$  V. Gl. s. v.  $^{554}$  G more correctly איז.

| הבשו כווגן פיי וובן ויקבץ הבגד וישא אתו אל ארץ       |
|------------------------------------------------------|
| שיש   בה עפר ויסחסחיהו 570 מן הבגד ויכס { לו בו ירחץ |
| הבגד במים אפילו המים ההוא יכסיהו בעפר ואם אמן פסול   |
| הוא שיכסהו   באבנים כי לא דיבר הקבה תכסה ( ושפך      |
| את דמו וכסהו   בעפר, 571                             |
| אבל ב{*דיקת הר*ןיאה ובד{*יקת*                        |
| ובדיקת   הכליות ובדי (*קת* *ובדיקת* אהמ (*רה *       |
| *ובדיקת המחו* ל הכל כאשר אתה 572 ו                   |

569 MS. כהנון.

570 V. Gl. s. v.

הנו רבגן וכסהו יכול יכסגו באבנים או יכסה 88a יכסה או יכסגו באבנים או יכסה ויכול יכסהו יכול יכסגו באבנים או יכסה פל יכסגו באבנים או יכסה פל יכסהי הדם) פליכות כיסוי הדם) פליכות כיסוי הדם).

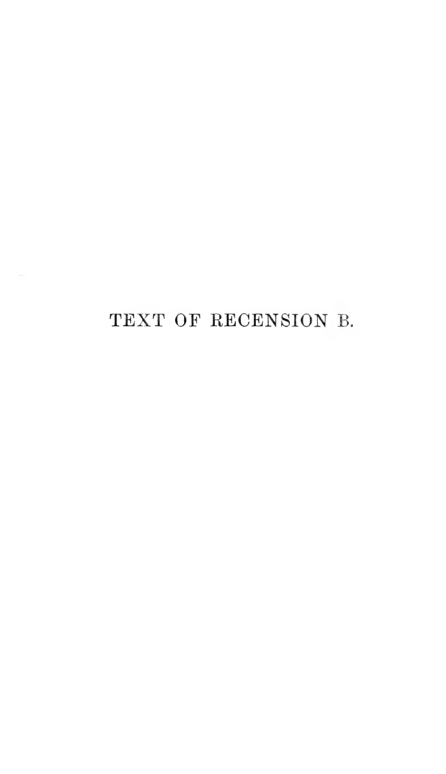
The sense of this paragraph is clear, in spite of the fragmentary condition of the text: If a man wishes to slaughter a game animal on a stony piece of ground, where he cannot find a handful of dust, he may take his garment, burn it and cover the blood with its ashes. If he has two garments, viz. a coat (קבנ) and a mantle (פבר), v. Gl. s. v.) he may burn one. If he has only one, what is he to do, since he is not allowed to pronounce the blessing, if his body is naked? Let him tear his garment and let him slaughter the animal upon one part of the garment, while he covers his body with the other part and pronounces the blessing. The meat of the animal is then fit for food. Afterwards, however, he must take the garment to a sandy place and squeeze the blood out of the garment and cover the blood with earth. He must also wash the garment and cover with earth even that water, in which he washed the garment. Under no circumstances, however, is he permitted, to cover the blood with stones, for the Bible makes no provision for such an expedient (cf. Hullin l. c.).

It is more than probable that this Halakah on כיסוי הדם, as it is found here in Eldad, is the one referred to as "gaonic" by Isaac of Vienna in his Or Zarua I (Zitomir 1862), הלכות כיסוי הדם 8 \$396 p. 109; לשון גאוגים הא דאמריגן אמר בתר הכי שוחק דינר זהב ומכסה אי איכא גברא דחביב עליה טליתו שורף טליתו ומכסה ואמר בתר הכי שוחק דינר זהב ההוא עופא או ההיא חיותא היכי ליעביד מן עופא או מן חיותא א"ג דלא שוויא דינר זהב ההוא עופא או ההיא חיותא היכי ליעביד תקיגו לי' רבגן למשהט וממצי דמא בכנדא א"ג בסנדלא (בסרבלא corresponding to מברך על כיסוי חדם וכר מטי לדוכתא (בבנדא מדלא (סרבלא Reifmann p. 280) דעפר ביו מסא ההיא בנדא או ההיא סנדלא (מרבלא הוכלא ברכה והכי תקינו רבגן לעגין כיסוי הדם בין במדבר בין בים. ע"כ לשוו הגאוגים.

The passage is also quoted by Mordecai on Hullin IV (בימוי הרם), beginning יעור כתוב בהלכתא הגאונים; cf. Epstein p. 96, note 41. Reifmann l. c., on the contrary, considers Mordecai as the source from which the "old forger" drew.

<sup>572</sup> § 38 is incomplete. It must have originally stated that הייה are treated like בהמות in regard to all שנקור, with the exception of ניקור. For the content of the rest of the ritual, which is missing, v. Chapter II, pp. 23 et seq. Chapter III p. 28.





- אמר רבינו 1 יהושע מפי משה מפי הגבורה:
- 1 (§ 1) אמר רבינו<sup>21</sup> יהושע מפי משה מפי הגבורה: כל זובחי הזבח אשר לישראל<sup>2</sup> שאינו יודע הלכות שחיטה אסור לאכול משחיטתו. ואלו הן הלכות שחיטה: שהיותיה דרסותיה<sup>22</sup> חלדותיה הגרמותיה הלמוסיה<sup>3</sup> עקוריה והכי פתרונם.
- 2 (§ 2) שהיותיה מהו כי יקח האדם הבהמה והאניםו אונם או נפל המאכלת מידו או נפל סודר על פניו 4 ושהה כדים שחימה אחרת פסולה ואס השעיע מיו כשרה.

R.

 $<sup>^1</sup>$  The Halakic part of R is introduced by the words: בהלכות שהימה אומרים. For the meaning of the various types, used in this text,  $v.\ supra$  p. 21.  $^{1a}$  V. A note 1.

 $<sup>^2</sup>$  A  $\S$  א לישראל בהוובת כל R probably to be emended to וובתי.

 $<sup>^{2</sup>a}$  R here דרסותיה (cf. also no 24, note 83), but in no. 3 regularly דריסותיה, הדריסה, הדריסה, הדריסה הריסה.

 $<sup>^3</sup>$  As the text stands, it would appear that קלמוטיה should be considered a special הלכת שחימה, which would enlarge the traditional number to six. This number, however, would be inconsistent with Eldad's own statement (A § 1), for according to him there are only five הלכת שחימה. Moreover in R does not occupy a place as a special הלכת שחימה, but, as in A § 5 it is only a subtitle under הגרמה. Undoubtedly the word קלמוטיה here has been inserted by a reader or copyist, probably the same one who consistently changed the reading of B no. 24 (O) או תקולמוסהו או תקרהו או תקרהו או תקרהו או תקרהו או תקלמוסהו או תקלמוסהו או תקלמוסהו או הלכת ש', thus again adding סד מלכת ש' special או to the traditional five. On the text, v. note 15.

או גפל סודר על פגיו אי, note the conformity with  $\it Hal.\ Pes.$  p. 135: או גפל הסודר על עיניו אונפל הסודר על פגיו שגפל סודר על פגיו או גפל הסודר על עיניו.

 $<sup>^5</sup>$  A § 2 אוייטת בהמה החרת; in B there is substituted the less characteristic כדי of Mishnah, Hullin 32a and later Codes.

ל משרה אם המעים מזו כשרה ל does not occur in A. It seems to be a later addition, inserted under the influence of some code. Hal. Pes. p. 135 (= Sefer we-Hizhir, Lev. p. 12a) likewise read משור זה כשיעור זה כשרה (Hal. Ged. p. 510 (= Sefer we-Hizhir ib.) החות מיכן כשרה (Maimonides, Yad, Hilkot Sheḥitah III 2 ואם שהה בחות מכרי זה שחיטתו פסולה The very same phrase occurs also in

- דריסותיה מהו אם יהיה המאכלת חדה מאד והכרית אותה בפעם אחת (3 §) 3 נפלה המאכלת על העצם? תהלך ותבא תבא ותהלך זאת היא הדריסה. דריסתה מנבלתה או הגבלה אשר לא תאכל.
- תלדותיה מהו אם מהרה הבהמה והעלתה ראשה טרם תפול המאכלת (4 § 4) עליה ותבא המאכלת במהרה בין הושט ובין הגרגרת<sup>21</sup> אם שחטה מלמעלה מרפה<sup>9</sup> ואם שחטה מתחת טרפה. אולם כמה הגון<sup>10</sup> אם יקה המאכלת ממקומה וישחוט על אופן השחיטה ויכין מקום למאכלת. 60 נקנה הגרגרת<sup>21</sup> של6 ניתוס שקיטה ערפה<sup>11</sup>
- הגרמותיה<sup>12</sup> מהו מטבעת גדולה ולמעלה פסולה ולמטה כשרה אם (5 §) 5 ישתייר מטבעת גדולה מלא פתיל<sup>13</sup> על פגיה כשרה. הגרמה כלה<sup>14</sup> וכל שחיטה העשויה כסולמוס<sup>15</sup> פסולה.

the "Sefer ha-Oreh" (sic, not ha-Orah, v. ZfHB. X (1906), p. 169) Hilkot Shehitah, § 116 ed. Buber p. 155 (= Pardes § 212 ed. Warsaw 1870). It is noteworthy that the entire § 116 of the Sefer ha-Oreh, found only in Azulai's MS. (v. Buber, ib. note 1) is taken word for word from Maimonides, Yad l. c. III 1—19. This fact has been overlooked by Buber. The passage is poorly edited both in Buber's edition and in the Pardes and should be revised on the basis of an early MS. or of the ed. pr. of Maimonides 'Yad.

- 7 The text would become clearer, if א were supplied before נפלה המאכלת על העצם. The word עם refers undoubtedly to a bone of the spine, the meaning of the whole phrase being: ".... or if the knife be applied to a bone of the spine." E's copy reads עצם after עצם which would destroy the sense of the passage.
- <sup>8</sup> Read מְנַבֵּלְתְּה, subj. דריסתה i. e. "such a procedure would render the animal יגבלה."
  - 9 Ed. pr. כשרה, which E., according to A § 4, rightly emends to סרפה.
- 10 So ed. pr., perhaps העשה has been lost before הנון; E's emendation of for for satisfactory.
- אם נקבה הגרנרת שלא במקום שחיטה has been pronounced an interpolation by St. (p. 300 note 2). In ed. pr. this clause is separated from the preceding paragraph on חלדה by a space, extending over an entire line. The Halakah, laid down in these words חלדה מופה הגרנרת שלא במקום שחיטה מופה אם נקבה הגרנרת בין כנפי הריאה פסולה היא ולא תאכל (E. p. 90 note 5 seeks to harmonize the two passages by limiting the applicability of the first halakah to the time of slaughtering. In order to retain this questionable clause it would be better to adopt an emendation which introduces only a slight change in the obscure words. Emend יובין מקום המאכלת הנרגרת שלא במקום שחיטה be better to adopt an emendation which introduces only a slight change in the obscure words. Emend אם נקבה הגרנרת שלא במקום שחיטה is the necessary complement of the opening of the sentence יובין מקום המאכלת. For the meaning of המין which occurs frequently in this Ritual v. Gl. s. v.
  - $^{12}$  Ed. pr. גורמיה.  $^{13}$  V. Gl. s. v.
- <sup>14</sup> The passage is obscure. In *ed. pr.* there is a large space between the words משרה and הנרמה, indicating the beginning of a new thought. Read:

עיקוריה מהו אם שחטה לבהמה אצל אבן או יתד או קיר והעקיר רגליה לא קיקוריה מהו אליה ומתה ורגליה מעוקרות זאת היא הגבלה אשר לא לתוכם ולא הבין אליה ומתה ורגליה מלו מרם יצא הנשמה והמשיכה מזה המקום אל מקום רחוק כשרה ולס נעקרו הסמנים ערפה.

#### II.

## הלכות מרפות 17

יולא זו כנס הדם במוח ולא נשבר  $^{17a}$  ולא המוח ולא זו למקומו או ממקומו  $^{18}$  כשר.

המות המון וקרומו של מות העצם עומר במקומו וקרומו של מות האם שחין יצא בראש כנגד המוח המנג של  $^{19}$ . שומד במקומו כשר ואם הדם נכנס במוח ממנו או משחין שיצמח שם פסולה. של עומד במקומו כשר ואם הדם נכנס במוח מקבו הדקין נקב קרום הושט נקבה הגרגרת  $^{20}$  בין כנפי  $^{20}$ 

וכל שחימה העשויה כקולמוס פסולה סד הְּגְרְמָה כְּלָּה [כּן] כל שחימה העשויה כקולמוס פסולה סד העשויה כקולמוס פסולה.

יאם נעקרו הסמנים מרפה הוא . The Talmudic use of נעקר וה is entirely different from that of Eldad (v. Gl. s. v.). Steinschneider (p. 300 note 2), has properly pronounced the word an interpolation, wherever it is found in the Talmudic sense. In this Epstein has followed him, v. Ha-Hoker I p. 328; cf. however, his Eldad, p. 92.

17 This section of R is introduced by the words: והכין הלכות מרפות הלכות מרפות שלהם. Subject העצם העצם ו $^{18}$  Subject קרומו של מוח.

ים I do not think that 7b represents a new-case, not mentioned in A. While A  $\S$  8c explains the formation of what appears like a tumour on the meninges tracing it to its pathological basis (v. A note 48), B is satisfied with a mere description of its appearance (המם של כננד המוח). Further-on R distinguishes two cases (a: אם מוח עומר במקומו וקרומו של מוח עומר במקומו כמוח ממנו או משחין שיצמה שם פסולה (ואם הדם נכנס במוח ממנו או משחין שיצמה שם פסולה ). These, it is true, are not treated as separate case in A, for אונה ממקום אחר of A  $\S$  8c is rendered here in B positively וקרומו של מוח עומר במקומו S 1 שונה ממקום אחר S 1 וקרומו של מוח עומר במקומו S 2 שונה ממקום אחר S 3 מידי ווקרומו של מוח עומר במקומו S 3 שונה ממקום אחר S 4 שונה S

<sup>20</sup> The relation of the two Recensions to Mishnah Hullin 42 a is shown most clearly in the following, where the texts are arranged in parallel columns.

אווא אומור אומר לנכרי.

אווא המרה לנכרי.

אווא מכור לנכרי.

אווא מכור לנכרי.

אווא אווא או מכור לנכרי.

אווא אווא או מכור לנכרי.

אווא או מכור לנכרי.

אווא או מכור לנכרי.

אווא או מכור לנכרי.

ובית הכוסות שניקבו.

הראה <sup>21</sup> נקבה הראה פסולה היא ולא תאכל <sup>212</sup> נקב הלב לכית חללו <sup>22</sup> לא תאכל לכלב תשליכון אותו <sup>23</sup> או מכור לנכרי. <sup>24</sup>

וכן נקובת הושם וכן אם יצא שחין בין גרגרת<sup>21</sup> לושם אם נקב (11%) <sup>9</sup> לגרגרת<sup>21</sup> ולא לושם לושם ולא לגרגרת<sup>21</sup> כשרה ואם שניהם פסולה ואם עמד ביניהם ויצא ולא נקב לא בזה ולא בזה אם כשער מעומה כשרה.<sup>25</sup>

\* בשתברו ידי הבחמה או כחתחו (sie) לגמרי או שכעקרו מעקרן או שיש לה שלשה ידים כשרה. והעלם הכשבר אסור אם אין עור וכשר חופין את הרכ. כחתכו רגליה ערשה ולא בכל מקום אלא מקומות מקומות יש.

כטל קבון הגידי' או שנפסק ערפה. 26

For the omission of של מוח ברום של מוח etc. in both Recensions and the additional omission of ניקוב הריאה in A v. A note 105. Whether לבית הלל לבית הללו should be regarded as one of the pierced organs, that are enumerated here, or whether it forms a paragraph by itself, as in ed. pr. and E. (v. p. 84 no. 11), corresponding to A § 13, the Halakah on the heart is open to doubt. I am inclined to accept the former view, for the following reasons: 1. A § 10 likewise closes with ביקוב הלב B follows the arrangement of A also in that it takes up the discussion of unimediately after completing the enumeration.

21 B uses גרנרת, in consonance with Hullin 42a and 44a et seq., throughout, where A always has קנה.

212 Comp. Hal. Pes. p. 140: תידון כריאה מן החוה מן למסה מן ניקב קנה למסה.

<sup>22</sup> Recension A has only ניקוב הלב; the words לבית חללו are inserted from the Mishnah ib.

<sup>24</sup> Deut. XIV, 21. Hullin 114b. Possibly both quotations are a gloss of a reader to לא מאכל or rather לא מאכל; at any rate, A § 13 has nothing to correspond.

25 The Halakah contained in this section is very remarkable. As the text stands, it treats of a swelling between the trachea and oesophagus which may result in one or both of these organs being perforated. The general proposition is made that a perforation in either the oesophagus alone or in the trachea alone does not suffice to render the animal unfit for food. This assertion is in utter contradiction with A §§ 11 and 12, where a perforation of only the trachea between the lobes of the lung or of the oesophagus only, so long as both of the membranes of which it is made up are pierced, suffices to render the animal unfit for food. I am, therefore, very much inclined to suspect the genuineness of this Halakah B no. 9. Perhaps the idea of a swelling rests upon a misinterpretation of the words A § 11: מעשה כמו שחון and trachea and oesophagus were substituted for the white and red layers of the oesophagus. Even such a solution, however, is unsatisfactory.

<sup>26</sup> There appear already in the *ed. pr.* three Halakot between nos. 9 and 10. Of these the first,  $9^{*}$  11 נשתברו ידי הבהמה ובו' 17 flatly contradicts no. 16 (= A § 17). The second,  $9^{*}$  2 נחתבו רגליה מרפה וכו' 2 is without a parallel in A and the third,  $9^{*}$  3 נמתבו בשל קבוץ הגירים וכו' 3 contradicts no. 17. The three Halakot have been interpolated here. They are taken literatim from Tur, Yoreh  $D\epsilon$  ah. Compare

חמשה אונין לראה שלשה מימינה ושנים משמאלה ויש לה עוד כלד ימין לחת קעכה ואיכ' עומדת נסדר האוכין אלא מרוחקת מהם ללד פכי<sup>27</sup> ואם הם שנים מימין ושלשה בשמאל מרפה. וע אמר לנו אומרים אנחנו אמר רבינו יהושע למשה רבינו אם נמצא שלשה משמאל וארבעה בימין אמר לו משה רבינו.

יום אחד הייתי במקדש אהל מועד ובחנתי ראה אחת לראות ומצאתי רביעית דבוקה לקנה. 28

ועוד מצאתי לה שני כבדים אחד מעל הלב ואחד מתחתית הלב ושניהם בנה בכלי בסופם. צוה להביא כלי מים חמים מאד ונתן שני הכבדים בכלי הנחשת וישפוך עליהם המים החמים ואמר אם יעמוד האחד ויתפשר האחר כשרה ואם שניהם יעמדו או שניהם יתפשרו פסולה. 29

#### Tur

563, נשתברו ידי הבחמה או אפילו נחתכו \$63, לנמרי או שנשמט מעקרן או שיש לה שלשה ידים כשר והעצם עצמו אסור כשנשברה אם איז עור ובשר חופין את רובו.

נחתכו רגליה טרפה ולא בכל מקום § 55. אלא מקומות מקומות יש.

שנפסקו מרפה. § 56.

#### B

1. 9\* 1. משתברו ידי הבהמה או נחתכו לנמרי או שנעקרו מעקרן או שיש לה שלשה ידים כשרה זהעצם הנשבר אסור אם אין עור ובשר חופין את הרב.

מתכו רגליה מרפה ולא בכל no. 9\*2. מקום אלא מקומות מקומות יש.

נטל קבוץ הנידי׳ או שנפסק טרפה. 9\*3.
 and Tur § 53, 55 had been noticed by Reif.

The similarity between  $9^*$  <sup>1</sup>, <sup>2</sup> and Tur § 53, 55 had been noticed by Reif., (p. 279). Why the copyist, compositor or reader should have inserted these three halakot at this most unsuitable place, is incomprehensible to me.

ייש לה עור בצר ימין אחת קטנה ואיג' עומרת בסרר האונין אלא מרוחקת מהם לצר פניי (עינוניתא דוורדא refer to the little rose lobe of the lung, called מהם לצר פניי (this lobe, however, is not mentioned at all in A  $\S$  9b, although the structure of the lung is there fully described and all possible variations in the position of the lobes are enumerated. Nor is the rose lobe taken into account in the following sections by R itself. Furthermore the passage יוש לה עור וכו' interrupts the continuity of the first and last part of no. 10, the authenticity of which is vouched for by the parallel text A  $\S$  9b אחר מוש לימים על שמאלה און לריאה שלוש על ימינה א  $\S$  9b אחרים משמאל לימין טרפה היא must be eliminated as a gloss. It is, no doubt, also an interpolation, taken from Tur ib  $\S$  35: אונר אונר בצר ימין אונא אחר דוורא ואינה עומרת בסדר האונות אלא מרוחקת מהם לצד פנים

<sup>28</sup> It is self-evident that the answer has absolutely nothing to do with the question. The latter states a condition which has its parallel in A § 9b: אים ימצא ארבעה מימין ושלשה משמאל מרי היא. The answer, in our present text however, would correspond to a question involving a condition like that described in A § 9g יואם און לקנה או לושט וכו' or in § 9c where the atrophy of a lobe is treated. Here we have a scribal confusion which can be readily accounted for; a question, pertaining to § 9b had been combined with an answer, suited to § 9c, the intervening passages having been lost.

29 The text of this Halakah agrees with that of A § 19 treating of a

נדבקה אזן הריאה לצלעים יתן המבח את ידו שמה וישבר מן הצלע (\$15) 12 ויצא עם הראה ביציאתה ויקח מאכלת ויסיר הצלע מן הראה ויפח בראה אם עמד הרוח כשרה ואם יצא הרוח ממגה פסולה.

סראס יש לה שני קרומים נקב זה בלא זה כשרה וכן אם נגלד הקרום העליון (ואם עולה בגפיתה ויעמוד הרוח ואם לאו פסולה). 30 ואם לא הבין מקום הצלע<sup>31</sup> יתן מן הרוק שלו על אותו מקום אם יצא הרוח פסולה ואם לאו רשרה. 32

A possible way of retaining the present text presents itself, if we take כבדים to mean "blood clots, looking like a liver", an interpretation which is not improbable in view of A § 19. Two such blood clots might easily form on the pericardium in a case of sudden death. Against this, however, it must be urged that A has nothing to correspond to such a condition of the heart and that in B itself the entire discussion on the Halakah of the heart is concluded in no. 8. The former emendation is therefore preferable. E., aware of the difficulty, emends כברים in two places to וורדים does not occur in Eldad's ritual at all, the reference to it in no. 10 being an interpolation (v. note 27).

 $^{30}$  The words הראה של השני מקרומים גקב וה בלא וה כשרה וכן אם נגלד הקרום אמיין העליון have no place here and no parallel in A. They are inserted as a quotation from Tur, Yoreh De ah § 36 הריאה יש לה שני קרומים ניקב וה בלא וה בשרה 186 אם. Then the remaining words עד שינקבו שניהם ואפילו נגלד קרום העליון כולו כשירה, seem to be a mere repetition of the preceding phrase אם עולה בנפיחה ויעמור הרוח ואם לאו פסולה. Their purpose is to reestablish the connection with the preceding part, which has been interrupted by the interpolation from the code.

<sup>31</sup> So E., ed. pr. הסלע.

 $^{32}$  The logical connection between אבין מקום הצלע וכו' and that part of the paragraph which precedes the interpolation, has already been established by E. (p. 94 note 23), who says: יכונתו שאם לא נכר בהריאה המקום וכונתו שאם לא נכר בהריאה המקום ולראות אם יצא שם הרוח או לא יתן רוק על אותו ששם נדבקה אל הצלע ולא ידע לבדוק שם ולראות אם יצא שם הרוח או לא יתן רוק על אותו המקום ושהם נדבקה אל הצלע ולא ידע לבדוק שם ולראות אם יצא שם הרוח או לא יתן רוק על אותו המקום ושהיה לו לסימן לבדוק היםב אחר כך באותו המקום number of cases of coalescences, and of other conditions which are not taken into account in our recension, nevertheless no. 12, in its entirety seems to me to be merely a variant recension of A § 15. The present juxtaposition is sufficiently vouched for by parallels. Compare A § 15: הרוח בה הרוח מהור הרופן בדוק לאון בניס ידו לבדוק .... ינתח אותה דופן מדופן .... ושמש בה הרוח מהור .... ואבל יכניס ידו לבדוק שלו על אותו מקום וכו' 12 The end of no. 12 הוא ויאכל .... הוא ויאכל ....

97

מרפה מן הטחול מהו גבין אם יש בו בזיעה אחת ויצא ממגו רוטבו פסול ואם לאו כשר. נדבק הטחול לצלעים אם באת להפריעהו ולא יתפרע עד שנשאר ממנו דבוקה לצלעים פסול הוא ולא יאכל. נדבק הטחול לקרב ולא יתפרד חתוך אותו במאכלת אם הקרב לקח מהטחול כשר ואם הטחול לקח מו הקרב פסול. גקב הטחול בעביו טרפה גטל הטחול כלו כשר.33

מרפות מן הכליות מהו לא נמצא כי אם כליא אחת אם עגל בן בקר הוא תקח שתי כליות מעגל אחר ותתן אותן 34 בכף מאזנים עם הכליא אם תעמוד כנגד שתי, הכליו עגל לעגל גדי לגדי עתוד לעתוד 35 כשר ואם לאו פסול. ואס הכליות אלאים אים עכורים ערפה. לקתה נאקת אהם שנתימים הנשר וכופל כשתאחו כו ערפה. וכן כליא שהקטינה עד כפו בדקה ועד כעגב בגםה. 36

33 The first part of no. 13, with its distinction between ruptures of the milt, accompanied by the emission of its fluids and ruptures without such an emission, is more specific than A § 21. The latter simply states: ואם ניקב המול בעביו ולא הבוע כי אם בצר אחר. The union of the milt with the (floating) ribs and the reticulum (concerning אין ערב פי אם בצר אחר בעל המחול been lost in A. Both recensions have in common נישל המחול been lost in A. Both recensions have in common כולי בעל המחול בעביו מהור A (§ 21), contrary to Hullin 55a and the current Halakah clearly states: גיקב המחול בעביו מרפה הוא Unless we adopt some pilpulistic harmonization, we must assume that the text in B has been worked over under the influence of our Halakah.

If the above suggestion is correct,—that the words לקתה באחת מהם לקתה לקתה מינופל כשתאחוו בו מרפה do not go back to Eldad, but originate in an interpolation from the *Tur*, then the agreement of *Eldad* with Maimonides, (Yad, Hilkot Shehitah VIII, 26) in the explanation of לקותא

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Ed. pr. אתו. <sup>35</sup> V. A note 183.

ואם הכליות מלאים מים עכורים מרפה: לקתה באחת מהם The two halakot ואם הכליות are both lacking in A § 20, although we now possess this paragraph on כלייה in no less than three texts. It is, therefore, more than probable that the two halakot quoted, form another interpolation, taken from Tur, Joreh De'ah § 44, where we read ואם הם [הכליות] מלאים מים זכים כשרה אבל אם הם עכורים או אפילו זכים וסרוחים טרפה. לקתה אפילו באחד מהן טרפה ואי זה הוא לקוי כל שנתמסמס הבשר עד שאם יאחוז אדם במקצתו מתמסמס וגופל והוא שיגיע הליקוי ומים העכורין עד הלובן שבה כוליא שהקטינה מרפה וכמה תקטין ותמרף בבהמה דקה עד כפול ופול בכלל טרפה יתר מכאן כשרה ובגם עד כענבה בינונית. The closing words וכן כליא שהקטינה וכו' flatly contradict the parallel halakah of A § 20, according to which the atrophy of a kidney to the size of a mustard seed (קרשה) or a lentile (ערשה), does not render the animal unfit for food, whereas in our text such a condition is not permissible. Furthermore, the measures in A § 20 are כערשה and כערשה, while here we find the Talmudic measures כענב and כענב. There can, therefore, be no doubt that our text is worked over either directly on the basis of Hullin 55 b: or, what is more likely, according to Tur l. c. In general no. 14 follows the Tur very closely in the arrangement of its subject matter (cf. Tur, l. c.).

ועוד אמר <sup>37</sup> לנו לומדי אנחנו אמר רבינו יהושע מפי משה מפי הגבורה (\$16) 15 אם מצאת בהמה שנשתברו צלעותיה הגדולות ברובן טרפה.

שבירת העצמות אשר בידים או ברגלים מארכובה ולמטה כשרה ואפי $^{8}$  ( $^{1}$ )  $^{3}$  נשבר מארכובתה ולמעלה ושומן העצם עומד במקומו כשרה. כמלף שבור ואיכו ידוע אם קודם שקיעה או לאקר שקיעה אם מקום המכה משקיר מבאר $^{40}$  הוא שקודם שקיעה היה וערפה. $^{41}$ 

ועוד אמר לגו בהמה שנמל קבוץ הגידים שלה וחתך מיד רגלה<sup>17 42</sup> למעלה מהם כשרה.<sup>43</sup>

ואס נפשעה הבחמה מקיים או שנפל עורס $^{44}$  מפני קולי ערפה. אבל אם נשקיר \*18 כרלועה רקבה על פני כל השדרה בשרה $^{45}$ 

which Epstein (p. 94 note 27) pointed out, is merely apparent. There is no reason for presupposing a common source for the two in some lost explanation of *Hal. Ged.* 

37 The subject here is Eldad.

38 No. 15 again contradicts A § 16, where the strange, but thoroughly Eldadic proposition is set forth that broken ribs do not render the animal unfit for food, if the numbers remaining unbroken, are equal on both sides. The same principle is found with regard to the lungs, A § 9b. There, in the same way, an equality in the number of lobes, whether there be two or three on each side, is insisted upon. Contrast with this the principle set forth here in no. 15: הבון מרחה הגדולות ברובן שרפה which agrees with our Halakah, Hullin 52b and the Codes. This is, no doubt, due to revision under the influence of Hullin and the Codes. Here too E. makes a farfetched attempt at harmonization, v. p. 123 note 14.

<sup>39</sup> Ed. pr. ואפי. <sup>40</sup> Sic ed. pr.

41 The words מצא שבור וכו, have no parallel in A. Their similarity with Tur l. c. § 55 end—the beginning of that § we have already noted under no. 9\*2 (v. note 26)—נמצא שבור ואין ירוע אם נעשה מחיים או לאחר מיתה שחור כירוע שנעשה מחיים has been noted by Reif. l. c. Since this passage is an interpolation from Tur, it can neither be the source of the same Halakah in Sefer ha-Terumah, as E. p. 95 note 31 maintains, nor can it be the source of Tur l. c., as Reif. held.

42 Ed. pr. גלרה. E.

43 This halakah has no parallel in A. There is, however, no evidence to militate against its genuiness.

44 Sic ed. pr.

45 This Halakah, on an animal, whose skin has been abraded, which is nowhere mentioned in A, is given on the basis of Hullin 55b as represented in one of the codes, probably Tur l. c. § 59: בין על ידי חולי ואם גשתירה בה כסלע כשרה הגלורה אסורה והוא שנפשט כל עורה בין בידי ארם. The only unusual phrase in our text is the measure כרצועה for the usual phrase it seems questionable to me, whether the original Eldad text contained any provision whatsoever on this subject. At least we can find no evidence of it in A.

רבר קשה אנפלה בהמה שנפלה בהמה בהמה גתרסקו אבריה בהמה בהמה בהמה בהמה בהמה בהמה אנפלה (§ 24) צריך לבדוק מכל המרפות ואם היא שלמה מכלם כשרה ואם לאו מרפה.  $^{46}$ 

לקוות הדם והמעושנת והמלוננת כשרה 47

20 (§ 23) מנופלת בשדה מהו נפל זאב על שור ותתך מבשרו דבר מועם בשניו או בצפרניו ועמד השור וגנחו או האניסהו ולא התירא ממנו כשר לאכלו בעת שתשחטהו. ואם יפול דוב או כפיר<sup>38</sup> על כבש או על עז ובאו הרועים ומלטוהו מידו אינו מותר עד שימלא לו שנה. ועוד אמר לנו לומדים אנחנו שבא איש מבני עמנו אל יהושע ואמ' לו אדוני עז היתה לי בתוך צאני ונפל עליו<sup>49</sup> חיה רעה ומלטוהו<sup>49</sup> הרועים מידה וילדה לי שני גדיי עזים דבר לו הגדי מותר לאכלו והאם אינה מותרת עד שימלא לו<sup>49</sup> שנה.

#### III.

# [פגולים]

עליה ויצא (§32b) הדריך אדם על הבקר והיא עוברה או נתן את המאכלת עליה ויצא העובר נשאר חציו בפנים וחציו יצא לחוץ החציו<sup>49</sup> שיצא לחו' תחתכהו ותשליכהו והחציו<sup>49</sup> הנכנס שחיטת אמו מטהרתו.

יצא ממנו עגל חי ועמ על ד<sup>50</sup> והוא הי תשחטהו ותאכלוהו. ואם ימות b (§ 32a) בואת הלילה שהיטת אמו מטהרתו וכשר לאכלו. <sup>51</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Here again the original text which corresponds to A § 24 (animals that have suffered a fall) has been replaced by a reading, quite similar to that of Tur l. c. § 58: שנשא שנשא בהמה שנפלה מדבר גבוה או שנפלה מדבר גבוה שנפלה בריקה בחום על דבר קשה ...... וניתרת ע"י בריקה גתרסקו אבריה ..... וכן הרין בעוף שנחבט על דבר קשה ..... וניתרת ע"י בריקה ..... שיבדקו אותו כנגד כל החלל, אם היא שלמה מכל י"ח מרפות כשרה ואם לאו מרפה .....

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> This halakah also, being without a parallel in A, is certainly an interpolation taken rather from *Tur*, *l. c.* § 60 than from *Misnah Hullin* 58b. It is to be remembered that §§ 58 and 58 of the *Tur* have been used in the two preceding sections (nos. 18\* and 19) of the Responsum.

או כפיר <sup>48</sup> There follows in ed. pr. או כפיר או after או כפיר, evidently a mere dittography of the latter.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Sic ed. pr. <sup>50</sup> E. supplies רגליו after 'ד.

Of course, it would be easy enough to harmonize the two texts by eliminating the ungrammatical בואת הלילה and by taking השחשה in the sense of "thou mayest slaughter him." But such harmonization is not our task.

וכל שאסר לנו הקב"ה התיר לנו כמותו 53 תחת 53 הדם כבד 53 תחת 53 בשר בחלב (§ 32c) בחלב בחלב (5 32c) בחלב 53 תחת 53 תחת 53 החת 53 החת 53 בהמה שתמות ילד שבכרסה.

### IV.

# [הלכות חיה (ועוף)]

עוד שאלנו אותו על זה הפסוק ואמרנו לו ושפך את דמו וכסהו ( $^{55}$ 92) בעפר המקום סלע סעיף ואין בו עפר לא מיס איי שס עפר המקום סלע סעיף ואין בו עפר לא מיס איי שס עפר הפתיל השר השיב ואמר לנו דבר זה הבין יהושע בן נון ואמר הפתיל הפתיל אשר

 $^{52}$  Hebrew translation of Hullin 109b כל ראסר לן רחמנא שרא לן כוותיה; A  $\S$  32c has חובל החם במקום אחר התים אותו החרים אותו החרים החרים. Cf. also Lev. Rab., Deut. Rab. and Tanhuma, as quoted on p. 76 notes 385a and 387a.

54 Hullin 1. c.; Midr. Tanluma, Shemini, ed. Buber, p. 15b (which has also שחול besides , כבר, v. A note 387a).

- 55 Hullin l. c.; Yalkut Shim oni l. c.; Lev. Rab. XXII, 10; Yalkut ha-Machiri. on Ps. CXLVI, 7 ed. Buber p. 142a. Frankl found in this passage which, as it reads now, is closely patterned after Hullin l. c., an additional proof that Eldad "in his attempt to inculcate the belief that Joshua had received from Moses a remark of Jalta (the wife of R. Nahman), was a mere impostor, playing on the credulity of his contemporaries". (M.G. W.J. 1873 p. 489.) But Frankl failed to remember first, that the same thought appears in A § 32c in a form, independant of the Talmudic version and second, that this form of contrast, although used in Hullin l. c. by Jalta, is not original with her. According to Yalkut ha-Machiri and Yalkut Shim oni l. c., this antithesis was already used by as old an authority as R. Meïr, in whose name R. Aha and R. Bisni transmit it. In Lev. Rab. l. c. it is ascribed to Jonathan [ben Eleazar, a Palestinian Amora of the third century], and in Deut. Rab. IV. 6 to the p.z. From what has been said, it is evident that this old form of contrast was not necessarily borrowed by Eldad from Hullin 109 b.
- 56 Lev. XVII, 13. O omits the whole clause from beg. to בעפר, which is due to the Responsum form and has instead simply עוד אמר יהושע.
- אם היה מעפר אם מעיף אם מעיף אם היה מחום אם. The word סעיף after סלים in R, which is wanting in O, might be the gloss of a reader or copyist who had כעיף סלע,  $Judges~{
  m XV}, 8.~11$ , in mind. סלע סעיף as it reads now, makes no sense at all.
- $^{58}$  O omits או שם שהי אם; A  $\S$  37 (T-S) likewise fails to take this case into consideration.

עליו או בגד וישחטהו 60 בתוכו 16 ויברך על שחיטת העוף ונוטל את הפתיל 62 ומכסה 63 בו את הדם 64 ומברך 65 על כסוי הדם כרצונו 66 ומוליך הדם אשר 67 בפתיל אל העפר 68 ומכסה 69 בלא ברכה.

ובשבירת העצם ובגרמה 17 ובכל הטרפות כאשר הוא בבהמה כן הוא 72 זה וחלב <sup>77</sup> אם גיד הנשה לבדו<sup>73</sup> הניקור <sup>73</sup> שאינו <sup>74</sup> בחיה כי<sup>75</sup> אם גיד הנשה לבדו<sup>76</sup> וחלב <sup>77</sup> חיה כשר הוא 78 לאכלו. 79

מיה שיש לה שני ראשים או נסמס או עוף 80 אי זה מהם תשחמו 15 אניהם איהם לממה והשמאל לממה וישחום שניהם \$ 27 and  $^{83}$ בשחימה אחת. הראש השמאל אשר הוא למטה $^{82}$  אם תשההו או תדרסהו או תחלידהו או תגרימהו ותקולמוסהו 84 או תעקרהו כשר מלבד הימין אשר

למעלה שאם תגרמהו 85 או<sup>86</sup> תמצא בו אחת מאלו<sup>87</sup> פסול.

60 O וישחום. 61 0 13. 64 O omits את הרם. 63 O ויכסה.

62 O omits ונוטל את הפתיל. 65 0 ויברך.

66 O omits נאוכל and inserts ברצונו instead.

67 *O* omits אשר.  $^{68}$  O למקום העפר. ומכסה 0 69.

70 In Edelmann's excerpts from cod. Oxford 78123 our Halakah is found in a recension which at times agrees with R, at times literally with O. אדם שהוא במקום שאין עפר יקח הפתיל ומכסה בו את הדם ומברך על כיסוי הדם ואוכל (= 0) ומוליך הדם אשר בפתיל למקום העפר ומכסה בלא ברכה זה הרבר שלחו עשרת השבטים לרב צמח גאון וכן אומר יהושע מפי משה רבינו מפי הגבורה.

ובגרמה O omits, ובגרמה. 72 O omits הוא.

73a St. (l. c. p. 300 note 2) without any justification, emends to עיקור; v. the parallel text A § 38.

74 O שאין.

75 O אלא.

76 O בלבר.

שחלב זד. 78 O omits הוא.

<sup>79</sup> B condenses the three paragraphs 35, 36, 38 of A into one: בשבירת to § 35, העצם to § 36 and ובכל המרפות to § 38. The omission of הגרמה in O (v. note 71) may be due to the fact that O had § 35 still in a comparatively complete form before him, but that for some reason he failed to copy it. For a fuller discussion of this point v. supra pp. 23 et seq.

- $^{80}$  R reads: בהמה חיה ועוף שיש להם שני ראשים. This is certainly not the original reading. Part IV of this ritual deals with חיה (and מוף, and not with המת Erom A § 27 it appears that the Halakah on בהמה בהמה שיש is identical with that on בית שיש לה שני היה. As the בהמה שיש. of A § 27 is not represented in B, it is quite possible that a reader or copyist wished to supply the omission by inserting here the words או עוף. או בהמה may be part of the original text. It affords a transition to the next paragraph which deals with עוף 81 O omits אי זה מהם תשחמו.
- 82 R omits, owing to a homoioteleuton (למטה-למטה), the whole clause וישחום שניהם בשחיפה אחת הראש השמאל אשר הוא למפה.
  - אם תדרסהו או תשהיהו אם תדרסהו תדרסהו או תדרסהו, not note 2a. R and O ותרריסהו או תדריסהו, cf. note 2a.
- $^{84}$  O או תקלמסהו, R , תקלמסהו, showing a later revision of the text, v.
  - 85 Sic R, ed. pr., O omits the whole passage from שאם תגרמהו to שאם תגרמהו.

  - פסולה 88 O מכל אלו 87 (אם 88 . ואם 86.

עוד אמר לנו אחד מבני עמנו 89 בא אל 90 יהושע ודבר 91 לו 92 אדוני 34 (40] and [40] איש 92 צייד אני ואצוד חיות ועופות בהרים 94 ואיני מכיר 95 ממנין להבדיל 96 ([40] איש 97 בין הממא ובין הטהור. 97 ויגד לו יהושע רבינו אינך מכיר מפרים פרסה ומעלה גרה אמ' לו הצייד מפרים פרסה הוא ואולם אין מעלה גרה לפני כי אני תפסתים פתאום. דבר לו רבינו יהושע סימן זה יהא 97 בידך אם יש לו שנים למעלה ממא. דבר לו הצייד אדוני זה בחיה בעופות מהו 98 דבר 99 לו רבינו יהושע 101 בידך כשאתה שוחטו אם שתי לו רבינו יהושע 100 מוריאותיו 104 אחת שופכת לאחת מהור ואם אין לו אלא אחת ממא. 101

שם אין לו אלא אחת מונצה: (so Jell.; Neubauer reads חות, v. E. p. 136 note 7) על אחת שופכת לו אחת שופכת על אחת מנצה ועל אחת שופכת על אחת מהור על אחת מנצה The doubtful על אחת מהור על אחת מהור על אחת שופכת על אחת מונצה ought, most probably, to be read אם אין לו אלא: The defective and may originally have read as follows: אחת נוצה [או מוראה] ממא ואם יש לו אחת שופכת על אחת מהור הוה based upon a passage in the Sefer ha-Mizwot of Daniel al-Kumsi, published by Harkavy, Studien und Mittheilungen VIII, Zur Geschichte des Karaismus und der Karäischen Literatur, Petersburg 1903 p. 187, which reads: ואולם אור מהור כאות עוף ממא הרבה מהם. על כן צוה בשמות ולא באותות. בזאת תדע כי לה מהבר כל עוף אשר לו אות כן או כן הוא מהור דבר זרה על יוי והוא כל המדבר כל עוף אשר לו אות כן או כן הוא מהור דבר זרה על יוי והוא ולא בדעת יאמרו. והם חושבים כי המראה ונוצה הם שתי נתחים כי הם חושבים כי מראה ולא בדעת יאמרו. והם חושבים כי המראה ונוצה הם שתי נתחים כי הם חושבים כי המראה ונוצה הוא קאנצה וחוצלה [פוֹנִיםֹבֹה בּבּבּיםֹבֹה] ולא כן הוא

The authority whom Daniel al-Kumsi here controverts, is, most likely, Eldad whose view might have found acceptance by others, hence הכם המשנים. For Eldad clearly states that the sign of purity for birds consists in

so O omits from the beginning to בא פא ס omits from the beginning to אצל 90.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> O omits לו. <sup>93</sup> O omits ארוני איש.

 $<sup>^{94}</sup>$  O omits from יודע 195 חיות ועופות חיות ואצור.  $^{95}$  O יודע.

<sup>96</sup> O omits סימנין להבדיל. 97 O סימנין להבדיל. בין עוף טמא לעוף שהור.

<sup>&</sup>lt;sup>97a</sup> Ed. pr. יבא (E.), but later יהא (v. note 101).

<sup>98</sup> O consistently omits the entire passage, dealing with סימני חיה, from סימני היה אונגד לו יהושע, since the מימני חיה have already been dealt with by  $O,\,v.$  A  $\S$  34.

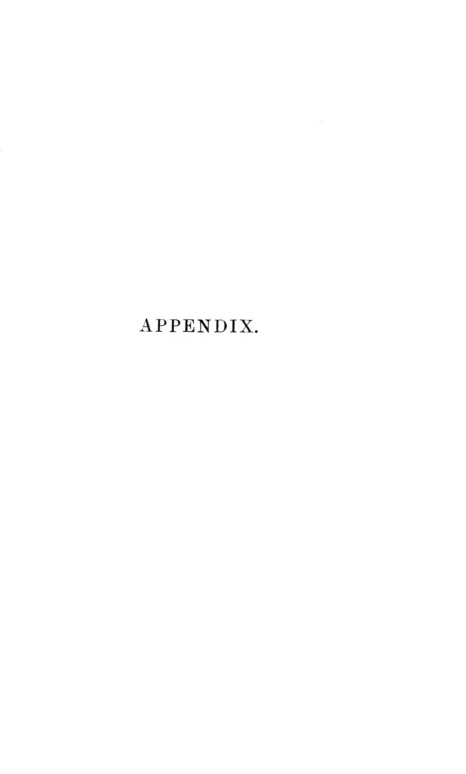
 $<sup>^{100}</sup>$  O omits רבינו יהושע.  $^{101}$  O has מסור after יהא.

<sup>101</sup>a Sic ed. pr., probably a misprint for מוראותיו.

that they have two crops (not as E. p. 98 arbitrarily interprets the text אם to mean one crop שתי מריאתיו אחת שופכת על אחת שהור ואם אין לו אלא אחת שמא to mean one crop and a gizzard) and that the contents of the one, i. e. the upper crop "flow" into the other, i. e. the lower crop.

Among frugiverous birds, only in pigeons is the second enlargement of the oesophagus sufficiently developed to be properly called a "second crop" (v. Gegenbauer, Vergleichende Anatomie II. Theil, Vom Vorderarm). There can, therefore, be no doubt that Eldad believes that pigeons are the only birds or fowl that may be eaten, probably because they were the only fowl offerings, brought in the Temple. The same view is held by the older Karaïtes, such as 'Anan (v. Harkavy l. c. p. 67), to whom the Karaïte Aaron ben Joseph traces the distinguishing characteristics of "clean" birds: שואף המים בלי הבדל וגם מאכיל אפרוחיו, which are taken from pigeons (v. Aaron ben Elijah, Gan 'Eden, 'Inyan Shehitah, chap. II, ed. Goslov p. 82b col. b; Adderet Elijahu, 'Inyan Shehitah, chap. VII, ed. Odessa (1870) p. 111 b, col. a), Benjamin Nahawendi (Harkavy l. c. p. 179), Daniel al-Kumsi (ib. p. 188) and others). The later Karaïtes are much more liberal and permit the use for food of all the wild and domestic fowls, not mentioned in the Bible as "unclean", so long as it is possible to identify them on the basis of tradition. Attacks on the validity of the characteristics, accepted by the Talmudists or Rabbinic Jews. for distinguishing clean from unclean fowl, are Karaïtic (cf. 'Adderet Eliahu l. c.; Gan Eden l. c.; Neubauer, Beiträge zur Geschichte des Karäerthums p. 43 (Hebrew Part) no. 6; Emunah Amen ed. Goslov 1846 p. 40 a etc.).





The most authentic or, more properly, the only authentic account of Eldad and of the Four Tribes is the Kairwan Epistle to Gaon Zemah [ben Hayvim], preserved in the Responsum. The study of the Halakic part of the Responsum has proved conclusively that the text of the editio princeps is considerably removed from the original. Many passages of the original have been changed in substance and in style, and a number of interpolations have been introduced from various sources—notably from the Tur of Jacob ben Asher. Some of the interpolations are as late as the first half of the fourteenth century. In view of the fortunes of the Halakic part of the Responsum text, we may presume that the non-Halakic part 1 has fared no better. This general presumption is confirmed, wherever we are able to compare the non-Halakic parts of the editio princeps with parallel texts, strikingly so confirmed for the portion of the text contained in the recently discovered Genizah fragment to the examination of which this Appendix (I) is devoted.

The Genizah fragment is the T-S Loan 94, University Library of Cambridge. It consists of two leaves of paper, 16,5×12 cm. Leaf 1 contains 16 lines recto and 14 lines verso; leaf 2 contains 12 lines recto, and 13 lines verso. It is written in an early Oriental cursive script. Its date cannot be later than the thirteenth century.

The fragment contains a) the end of the Epistle to the Gaon (leaf 1), and b) a passage of equal length from the middle of

 $<sup>^{1}</sup>$  An English translation of the legendary part of the Responsum was published by Neubauer in JQR I pp. 104 et seq.

the Gaon's reply (leaf 2). It thus preserves about one-eighth of the entire Responsum text. The inner quire is unfortunately missing. The text contained in the Genizah fragment corresponds to the following sections in the editio princeps (v. above p. 17 note 58):

1. a) The Epistle to the Gaon, ed. Epstein p. 5 no. 7 l. 2—p. 6 no. 9 l. 3 = ed. Müller p. 18 nos. 7—9. b) The reply of the Gaon, ed. E. p. 7 no. 16 l. 2—p. 8 no. 17 l. 1 = ed. Mü. p. 19 no. 16—p. 20 no. 18.

The text of the Genizah fragment is further paralleled in two other texts, to be described below (see 2 and 3).

2. Codex Oxford MS. Hebr. d. 11 fol. 62b-63b, Catalogue, by Neubauer and Cowley (Oxford 1906) II No. 2797 1, n, published by Müller (pp. 18—19)<sup>2</sup>. This contains, however, only the end of the epistle to the Gaon, that is only about as much as is

It is this mysterious "Cod. Oxford 2" which Müller uses as the basis of his text. Of our MS. Hebr. d. 11 (no. 2729, 1, n) only the variant readings are given in the notes. There is another codex, MS. Oxford 2287, 7 which Müller should have used for the legend of the *Bene Mosheh*. This codex sometimes follows codex Oxford 2399, sometimes our codex 2729, 1, n.

3. The so called Elhanan Recension, printed by Müller on pp. 41 et seq. = MS. fol. 64b. Müller (ib.) speaks of another Oxford MS., which he used, but he does not tell us anything about this MS.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Professor Müller has used the above mentioned Oxford MS. as a source for, at least, three excerpts. He has, however, failed to indicate the page in the MS., from which he quotes, an omission which is the more serious in view of the bulk of this Oxford codex (377 folios). These excerpts are:

<sup>1.</sup> Parts of the Responsum. These are reprinted on pp. 16 et seq. of Müller's work. It is surprising that there is no mention of the Responsum in the detailed description of the contents of this MS. in the Catalogue, by Neubauer and Cowley l. c. Can it be that Müller is mistaken in regard to his source?

<sup>2.</sup> The legend of the *Bene Mosheh*, in Müller's work published on pp. 27 et seq. = MS. fol. 62b—64a. Müller's vague reference to "Cod. Oxford 2" is evidently to our MS. By the equally vague reference to "Cod. Oxford 1" (ib.) he evidently means codex Oxford 2399 which he mentions on the preceding page (26). Here, too, Müller fails to give the page of the MS., from which his quotation is taken and even the number (2399) of his Manuscript seems incorrect, for neither Steinschneider in his detailed description of the contents of this manuscript (in *Ha-Mazkir*, 1871, p. 37) nor Neubauer in his *Catalogue* (I p. 842) makes any mention of the passages cited by Müller.

found on leaf 1 of the Genizah fragment (see above). The other text which is available for comparison is that of the

3. Shalshelet ha-Kabbalah of Gedaliah ibn Yahya (1523—1588), ed. Venice (1587) p. 37b. Here ll. 4—15 contain about as much of the Epistle to the Gaon as corresponds to leaf 1 of the Genizah fragment. Ll. 25—27 contain only the first half of the part of the Gaon's reply which is preserved on leaf 2 of the fragment, the text breaking off in Shalshelet.

There are, thus, three texts available for comparison with the text of the Epistle preserved in the fragment, and two texts for comparison with the first half of the passage from the Gaon's reply. Only the *editio princeps* preserves the text corresponding to the second half of this passage.

Although comparatively insignificant in extent, these fragments are nevertheless sufficient to prove that the account of Eldad and of his country which the Gaon received from Kairwan was, as yet, unadorned with many of the most characteristic features of the story, which now form part of the Epistle. Thus, for instance, the Genizah fragment, which has preserved a simpler and much older text than either the Cod. Oxf. or the ed. pr. or the Sh., warrants the doubt that Eldad made any specific mention of the Bene Mosheh. Its version makes it probable that in his story, as in the earlier Midrashim, it had been the Levites and not the "Sons of Moses" who refuse to sing the songs of Zion in a strange land and are saved by the interposition of a cloud from the wrath of their captors (v. note on leaf 1 recto, l. 1).3

In other points, too, the Genizah version differs from the accounts hitherto known. Here the Levites do not carry out the

Herr Kahan informs me that in the  $Siddur\ Ashkenazi\ ed.$  Venice 1645 a שיר היחוד is printed with the following heading, שיר היחוד אשר תקנו בני משה מעבר לנהר סמבטיון ומשם הובא אל ארץ ספרד ע"י סוחר אחר מעבר לנהר.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Speaking of the Bene Mosheh I would like to call attention to a fragment, published by A. Harkavy in Ha-Gat (Petersburg 1897) p. 65, which relates the travels of Jacob ha-Nasi, a magician who lived in Susa between 1240 and 1276 C. E. Jacob ha-Levi asserts to have visited the Bene Mosheh in the land of Kush and to have received from their prophet the power to do wonders by means of the devine name. The year 1276 C. E. is given by this prophet as the year of redemption for all Israel. Harkavy calls this fragment: ספור מסעות הנשיא משושן הבירה אל הרי השך או מגלת אלדר השני.

act of self-mutilation upon which they have resolved. divinely-sent cloud does not bear them through the air, together with their wives, their children, and their belongings, on their iourney to ancient Hawilah; it merely conceals them from their persecutors in their flight thither (v. 1 recto l. 7 et sea.). Eldad must, therefore, share the glory of inventing the story of miraculous deliverance through the agency of a cloud (v. Epstein, Bereschit Rabbati in Magazin, 1888, p. 83) with some still more imaginative successor to whom we owe the development of the tale. That the country inhabited by the "Sons of Moses" is free from unclean beasts and reptiles is another feature of the current legend, which is absent from the Genizah version. Similarly, the most marvellous details of the Sambation story are missing. Instead of a river without a drop of water, constantly rolling down a flood of rocks and sand, a river which cannot be crossed so that the inhabitants living on its banks can hold communication only by shouting to one another, the Genizah fragment tells of a stream the flow of which is swift enough to bring down sand and rocks. Whether in the original description given by Eldad this river stops flowing on the Sabbath, cannot be answered with certainty (v. note on 1 verso l. 4), but the words "it rests on the Sabbath" (ובשבת נה) are strangely omitted from the Genizah text.

That interpolations crept into the text of the Responsum is certain. It is highly probable that the source of these additions was the developed Eldad legend. The Recension of the Eldad legend from which these interpolations were drawn, can no longer be discovered. It is, however, significant that the Recension, which Müller designates by H. (E. pp. 55—60, Mü. pp. 13, 30 et seq. 53 et seq.), is found published together with the Responsum in the editio princeps, the text of this Recension preceding that of the Responsum, (v. note on 1 verso 11. 11—12). The mere juxtaposition of these texts makes probable the influence of the one on the other.

The fragment serves to clear up the text of the Responsum at several points. In turn light is thrown on the fragment by the Cod. Oxf., the ed. pr. and the Sh. These three texts constitute one related group. The text of Cod. Oxf. is less trustworthy than that of the ed. pr.

The value of Sh. as a source has not been sufficiently

appreciated. Epstein (p. 8) did not deem it worthy of a place outside of the notes and he pronounced the text "corrupt". The text of Sh. is, however, more accurate than that of the Cod. Oxf., and in several respects is more closely related to the Genizah text than either the Cod. Oxf. or the ed. pr. (v. note on 1 verso 11. 10—11). Moreover, Sh. contains fewer late interpolations than either the ed. pr. or the Cod. Oxf. On comparison with the Genizah fragment, it is found that the absence of these interpolations cannot be attributed to the intention, or to the carelessness of the copyist. (cf. preceding reference). The significant conclusion is that we may rely on Sh. for the correction of the ed. pr. even where we have no older text for corroboration.

The comparison of the following passages in the Sh. and the ed. pr. will serve to illustrate their mutual relation. Where the agreement is verbatim, this is shown by spreading the type. The numbering of the sections is that used by Epstein, p. 6 nos. 11—16.

#### Ed. Pr.

10. בעסק ר' אלדד ששלחתם לפנינו ואשר שמעתם ממנו ספרו לנו חכמים ששמעו מן רבנא יצחק בן מר ורבנא שמחה שראו ר' אלדד זה והיו תמהים מדבריו שהיו במקצתו גראים כדברי חכמים שלנו ומקצתן היו מופלגין.

בדברינו בדבר זה וראינו<sup>1</sup> מקראות שיש בהם סיוע לחכמים שלנו לפי שכשעלה סנחריב והגלה שבמי זבולון ונפתלי בשנת שמנה לאחז המלך (ומן יסוד המקדש עד שמנה לאחז קרוב לס"ד שנה) וכון שראו בני דן שהיו גבורי חיל שהתחיל מלך אשור לשלום בישראל יצאו מארץ ישראל לכוש וחנו שם להיותה שראן גנות ופרדסים שדות וכרמים

י Text not clear. Read: מופלנין הראינו ז"ל וראינו E. would leave ברברינו and read דראינו instead of וראינו; Reif. (p. 287) emends ברברינו ברברינו

#### Sh.

דעו כי יש לנו בקבלה מרבינו יצחק גאון שבשנת כמו דתר"מ ראו אלדד הנו' ותמהו בדבריו להיות במקצתם כדברי חכמי' שלנו ומקצתם מופלגי'.

ודעו כשהגלה סנחריב זכולון ונפתלי בשנת ח' לאחז מלך יהודה הלכו לארץ כוש וחנו שם להיותה ארץ רחבת ידים מלאה כל מוב ונתנו בלבם לעבוד ה' והועיל להם כי נכתרו בתורה ובמצוות.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> הבינו שמחה seems to be omitted by mistake, *cf.* the Plural forms: המהו המה For the name and date, v. Rapoport in *Maḥberet he-ʿAruk* ed. Stern p. XI col. a. <sup>b</sup> Read במלבות.

Ed. Pr.

ארץ רחבת ידים מלאה כל מוב ונתנו לכם לעבוד את ייי ביראה ולעשות כל מצותיו מאהבה והועיל בשני להם כי גכתרו בתורה ומלכות כאשר ספר ר' אלדר זה.

12. ושנו רבותינו עשר גליות גלו ישראל (ד' על ידי סנחריב וד' על ידי גבוכדנצר ואחת על ידי אספסינו' ואחת על ידי אנדרינו') ולא הוזכר שבמ דן בכל הגליות לפי שמעצמו הלך לכוש קודם החורבן קל"ה שנים. נראה לי שאין פגם בדבר זה שמא לא גסע דו עד נלות שלישית.

ואומר ר' אלדד שדנין 13. בד' מיתו' (סקילה שריפה הרג וחנק, ואין בתורה מיתת חגק וחכמים דרשוהו ואמרו כל מיתה האמורה בתורה סתם אינה אלא חנק).

14. וכי בני משה אצלם ונהר סבמיון מקיף אותם אמת אומר סבמיון מקיף להם אמת אומ' שכך אומרים רבותינו ז"ל במדרש שהגלה נבוכדנצר לויים בני משה ששים רבוא וכיון שהגיעו לנהרות בבל הם וכנוריהם אירע להם כמו שספר לכם ר' אלדד.

וקודם ביאת אבותיגו (15.) לארץ כנען הם נתעסקו במלחמות ישכחו המשנה שלקחו מפי יהושע<sup>2</sup> ואפי יהושע ע"ה אמרו עליו שנולדו לו ספיקות אחר מיתת משה ובכל השבמים שהיו בכל הארץ שבמי יהודה ובנימין החזיקו בתורה על כלם.) 16. ואל תתמהו על השנוי

שהרי חכמי בבל וחכמי ארץ ישראל שונים משנה אחת בתיקון רב. 2 E. צ"ל משה.

ואמרו חכמים י' גליות גלו ישראל ולא נזכר שבם דן בכל הגליות לפי שמעצמו הלך לכוש קודם לחרבן קל"ה שנים ובאולי לא נסע דן עד גלות שלנו.

ומה שאמר ר' אלדד הדני כי הם דנים ד' מיתות ב"ד

וכי בני משה אצלם ונהר כנראה במדרש שנבוכדנצר הגלה בני משה

ואל תתמהו על השינוי וחלוף ששמעתם בדבריו שהרי והחלוף אשר שמעתם מפי אלדד, חכמי בבל וחכמי ארץ ישראל שונין משנה א' וכו'

Disregarding such amplifications of the Responsum as are mere embellishments and add nothing of consequence to the contents, we are safe in saying that ומן יסוד המקדש עד שמנה לאחו in no. 11 is a gloss. As Reifmann (p. 287) has pointed out, these words have no logical connection with the preceding. In no. 12 the words ד' על ידי נבוכרנצר ואחת על ידי אספסינו' ואחת על ידי אנדרינו may be a later interpolation, taken over bodily from 'Eser Galiyyot (v. Jellinek, Bet ha-Midrash, IV, p. 133; Grünhut, Sefer ha-Likkutim III p. 2). The original text may have read merely ושנו רבותינו עשר גליות גלו ישראל. This reading is preserved in Sh. The source of the interpolator is probably the ancient Seder 'Olam, of which the עשר גלות גלו was as integral part, (v. R. Hillel's Commentary on Sifre II, 43, ed. Friedmann, p. 82a, note 46; cf. Ratner, Mebo leha-Seder 'Olam Rabbah p. 123 and Marx in Z. f. H. B. IV pp. 98-100 and in Steinschneider, Geschichtsliteratur p. 173). The assumption of Epstein and others, that Gaon Zemah ben Hayvim quoted the Midrash 'Eser Galiyyot, is therefore not beyond doubt (v. Epstein, p. 17, note 15, Ratner l. c. p. 49, Grünhut l. c. p. 13, p. '2 note 1).

In no. 13 סקילה שרפה הרג וחנק וכו' may again be a gloss amplifying the term ד' מיתו'. It is conceivable, however, that these words are genuine and that it was the purpose of the Gaon to demonstrate the truth of tradition by the very fact that those tribes are practicing אנף which is not mentioned in the Bible.

I shall not attempt to decide whether the concluding sentence in no. 14 וכיון שהגיעו לנהרות בבל וכון is an interpolation or not. On the other hand, Reifmann (l. c.) is fully justified in suspecting the genuineness of no. 15. This section is undoubtedly an interpolation, based on Temurah 16a. Its purpose is to prepare the reader for what follows and to impute to the Gaon an explanation justifying the divergence of Eldad's Ritual from our own. The same motive appears in the other interpolation our own. The same motive appears in the other interpolation in the diar while arise after the capture of 2 verso, l. 3. It likewise seeks to account for or to justify the discrepancies between Eldad's Halakot and the current Halakah. Evidently the reply of the Gaon was later found weak and unsatisfactory on this point and consequently the attempt was made to improve it. The words

מתר דבר המתר at the end of the Gaon's reply (ed. E. no. 17 end) may likewise have been added for this purpose (cf. also Reifmann l. c.).

In these instances the existence of parallel texts enables us to prove that the non-Halakic part of the Responsum has undergone alterations and suffered from interpolations in the same way as the text of the Halakic part. There is therefore ample justification for doubting the genuineness of the text of the editio *princens* in other places, where this cannot be proved by citing parallel texts, and where the appeal must be to internal evidence alone. For the reasons assigned by Reifmann (p. 261), the following passage, which occurs at the beginning of the Epistle. is of doubtful genuineness: לנו המפוזרים בלבד אלא (ed. pr. ולא (ולו לשבטים אשר מעבר לנהרי כוש כי הם מלחם אדונינו אוכלים ומימיו הם שותים (E. p. 4 no. 1). In view of Eldad's other utterance it does not seem reasonable to attribute the statement to him that the Danites recognized the supremacy of the Gaon. We must not forget Eldad's explicit statements, that the only source and authority for law recognized by them was God. Moses, and Joshua; that they did not know of our Talmud, and could not acknowledge its authority; that they had a code of their own. and contrary to the injunction of the Talmud (Sanh. 41a) and to tradition they continued to practice capital punishment in accordance with their own law. This would cast suspicion on the genuineness of the words at the end of the Gaon's reply: ושאומר אלדד שהם מתפללים על חכמי בבל בראשונה ואחר על כל הגלות יפה הם עושים וכו' (E. no. 18). The Epistle does not say anywhere that the Danites pray for the scholars of Babylon or for the Jews of the Diaspora. The only place which may possibly be construed as an allusion to such a practice is the passage, cited above: 871 לנו המפוזרים בלבד אלא לשבטים אשר מעבר לנהרי כוש כי הם מלחם שותים שותים ומימיו אוכלים אדונינו (cf. also E. p. 20 note 1). The authenticity of this passage is, however, doubtful. It is, therefore, not improbable that the entire passage, which at present forms the conclusion of the Gaon's answer (no. 18), is an interpolation. The answer of the Gaon, in the original text, probably ended with the words אחת וממעין בתלמוד בין במשנה בין במשנה הוא והתורה אחת היא בין במשנה בין בתלמוד ותין (E. no. 17).

Further examples can be cited, but these two instances suffice to show that the original story of Eldad is hidden by a thick overgrowth of later origin. Once this is pruned away, the Responsum will be found to be not "a stupid forgery", as Reifmann thought, but an authentic historical document.

In conclusion a word on Rappoport's view of the Responsum. In discussing the text of the Responsum preserved in Sh. he writes (Maḥberet he-'Aruk, p. XI, col. a): "There were two Recensions of the Responsum of R. Zemaḥ. The beginning (sic) of one of these is to be found in the Sefer Salshelet ha-Kabbalah, the other recension is to be found complete in our Sefer Eldad. In my opinion both are translations from the Arabic. They are divergent at many points. It is possible, however, to correct many mistakes in one by referring to the text of the other. In several instances the Recension in the Sefer Eldad seems to be more correct etc."

There are, however, serious objections to the view that the ed. pr. and Sh. represent different recensions. Comparison with the Genizah fragment reveals characteristic variations and corruptions common to both, the ed. pr. and Sh. There might be more justification for considering the Genizah fragment an independent Recension, for the differences between the text of the fragment, on the one hand, and that of Cod. Oxf., ed. pr. and Sh. on the other are very considerable. Even these differences, however, are not sufficient to warrant such an assumption. The points of divergence admit of explanation along the lines indicated in our discussion of the history of the text.

The other theory of Rappoport that Sh. and the ed. pr. are different translations of an Arabic original, seems to be equally untenable (cf. also Steinschneider, Die Arabische Literatur § 26). There is not a single feature in the language of the Responsum to betray an Arabic original. On the contrary, the language of the fragment is a simple, natural Hebrew, a comparison of which with contemporary style leaves no room for doubting that the Responsum was originally written in Hebrew (v. also supra p. 32).

With these general considerations we turn to the text of the fragment.

#### HEBREW TEXT.

fol. 1. Recto.

עליהם ועל הלוים שבהם ואמרו להם

שירו לנו משיר ציון עמדו הלוים והכינו

|                                                            | fol. 1. Recto    |
|------------------------------------------------------------|------------------|
| לבכם לאל והיו רובם [כ]כולם מבקשים                          | 3                |
| לכרות אצבעותיהם בשיניהם כי הם                              | 4                |
| אומרים אצבעות שהיינו מכים בהם                              | 5                |
| בשיר במקדש איכה נכה בהם שיר בארץ                           | 6                |
| ממאה נתקבצו ובקשו לנסוע ועשה                               | 7                |
| להם הקבה נס ועזרם לצאת ונסעו (א)                           | 8                |
| וסיבבם עגן ויצאו הם ובניהם ומקניהם אל ארץ                  | 9                |
| החוילה הקדומה ובאו באותו                                   | 10               |
| מקום ונחו בו במקום אשר עמד העגן                            | 11               |
| בלילה ההוא וסיפרו להם אבותיהם                              | 12               |
| כי היה בלילה ההוא רעם ורעש גדול                            | 13               |
| וראו בבקר אור גדול וכבד כי היה (sic) בהם                   | 14               |
| צדיקים וחסידים ותמימים ויראי ;                             | 15               |
| ועובדיו וסיבבם בעת ההוא נהר                                | 16               |
|                                                            |                  |
|                                                            | fol. 1. Verso    |
| שגולל אבן וחול מקום שלא היה שם                             | 1                |
| נהר מעולם פרץ אותו וגלל אבנים הרבה                         | $\overset{-}{2}$ |
| וחול עד אין חקר ויש לו קול גדול ישמע                       | 3                |
| עד למרחוק הרבה ובשבת יתמלא                                 | $\frac{3}{4}$    |
| עשן ויסתובב סביבותיו עגן וערפל                             | 5                |
| ולא יכול אדם ליגש אליו ולא יתבוגן                          | 6                |
| הדרך ולא מקומו עד מוצאי שבת                                | 7                |
| יתזור כמו שהיה וקוראין אותו נהר                            | 8                |
| סנבטיון ובלשונם קוראין אותו סבטינוס                        | 9                |
| ויש בנהר הזה מקומות שרחבם ששים                             | 10               |
| אמה ואלה השבטים אינם יודעין חרבן בית                       | 11               |
| שני שבחרבן ראשון גלו אבל                                   | 12               |
| נפתלי גד ואשר בתרבן בית ראשון                              | 13               |
| גלו ונתקבצו אצל בני דן והיו עם בני                         | 14               |
| 22 27 · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    |                  |
|                                                            | fol. 2. Recto    |
| החכמים שלארץ ישראל                                         | 1                |
| ווות במים של בבל משנה אחת                                  | $\frac{1}{2}$    |
| ווווכנים שעבבע משנו אוון                                   | 3                |
| ואין מוסיפין אבל לענין תלמוד                               | $\frac{3}{4}$    |
| ואן בוטיפין אבל לענין זוגלנוו (ו)יש ביניהן חילוף כי יש לזה | 5                |
| מעם והללו מחליפים במעם                                     | 6                |
| םעם וווארו מוואיפים במעם                                   | J                |

|                                        | fol. 2. Recto. |
|----------------------------------------|----------------|
| אחר וכן במקרא זה גראה לו               | 7              |
| טעם וזה נראה לו טעם אחר                | 8              |
| במקרא[ות] אֹעֹרָ שהן קבועין            | 9              |
| בכתב יש ביניהן חילוק בטעמים            | 10             |
| וכן בני בבל סודרות (sic) ויתירות       | 11             |
| ופתוחות וסתומות                        | 12             |
|                                        |                |
|                                        | fol. 2. Verso. |
| ומעמים ומסורות וחיתוך                  | 1              |
| פיסוקים כל שכן במשנה                   | <b>2</b>       |
| שהוא דבר סתום ועמוק עמוק               | 3              |
| מי ימצאנו ואין אתה מוצא                | 4              |
| חילוף בין החכמים ולא (אלא read) בתלמוד | 5              |
| וגורסין אותו בני בכל בלשון             | 6              |
| ארמית ובני ארץ ישראל                   | 7              |
| בתרגום שלהם ומה שאמרתם                 | 8              |
| כי השבמים יש להם תלמוד                 | 9              |
| כי החכמים שגלו לכוש עם                 | 10             |
| השבטים סידרו להם התלמוד                | 11             |
| בלשון קדש ואין במשנתם                  | 12             |
| נוכר שם חכם כי מקדם                    | 13             |

#### NOTES.

### Leaf 1 recto.

L. 1. The conclusion of the preceding page is missing. Restoring it in accordance with the editio princeps it reads [כשחרב בית ועל הלוים וכו [כשחרב בית שלו ישראל לבבל עמדו הכשרים] עליהם ועל הלוים וכו . Here as well as in l. 2 the text speaks merely of Levites, but the ed. pr. and Sh. both read בני משה in place of . The version in the Genizah text is the same as that preserved in Pesikta Rabbati on Isaiah XLIX, 14 ed. Friedmann p. 144a. The Pesikta is the source of the quotation found in Midrash Tehillim on Psalm CXXXVII, ed. Buber p. 262b or rather in Yalkut ad loc., v. ed. Buber note 1 on Psalm CXXII. In these Midrashim

the act of self-mutilation is attributed to the Levites and not to the Bene Mosheh. There is evidence of direct connection between this passage in the Pesikta and the reading preserved in the text of Cod. Oxf., the words מיד התכו (Mü. p. 18) and the concluding quotation from the Bible אמרו הֹכה (אמר הֹבה (אמר הֹבה שׁכחך ירושלים תשכח ימיני being the same in both. It is, therefore, doubtful, to say the least, whether the original text of the Epistle made any mention of the Bene Mosheh.

This doubt is not removed by citing the reference to the Bene Mosheh in the answer of the Gaon: וכי בני משה אצלם ונהר סבטיון מקיף להם אמת אומ' שכך אומרים רבותיגו ז"ל במדרש שהגלה נבוכדנצר לויים בני משה ששים רבוא וכו. In the first place the authenticity of the text at this point has not yet been definitely proved. The words בני משה in addition to לויים would seem to be a gloss. Moreover the substitution of the בני משה for לויים for in the reply may perhaps have originated with the Gaon. On the other hand I do not attribute any importance to the omission of the Bene Mosheh episode in the St. Petersburg fragment (pt. II p. 10 l. 3-p. 13 l. 3, Mü., p. 48) which contains a recension of our Responsum. The omission of this story may be explained by assuming that the compiler of the Eldad legends had no interest in the Halakic parts of the work and consequently, stopped at the very point where the Halakah begins, overlooking this legend, which comes after the Halakic part of the Responsum. It is therefore unnecessary to assume, as Müller has done (v. p. 51) that this episode was missing in the copy from which the compilation was made.

For the identification of the "Sons of Moses" with the Levites see my article in the Jewish Encyclopedia s. v. "Moses, Sons of" (vol. IX pp. 59 et seq.). On p. 59 in the first paragraph of the second column the reference "Midrash Eser Galiyyot" ed. Grünhut in Sefer ha-Likkutim III pp. 13 et seq. should be added.

L. 3 et seq. בשנהם בשנהם לכרות אצבעותיהם לכרות מבקשים; ed. pr., Midrash l. c., Sh. "וכתתו אצבעותיהם וכו'; Cod. Oxf. ...... The intention merely, is presupposed in the fragment text; all the other texts, however, assume that the act of self-mutilation is carried out. For an account of the biting off of a finger as a theme in legend see Cassel, Mischle Sindbad p. 18 note 1. For the phrase: אצבעות שהיינו מכים בהם בשיר cf. Mishnah, Bikkurim III. 4.

L. 6. איכה, ed. pr. היאך not האיך as in E. p. 5 no. 7 and in Mü. p. 18.

L. 7—10. ובקשו לנסוע. These words are missing in ed. pr., Sh. and Cod. Oxf. (v. Mü. l. c.). It seems, however, that they form part of the original text. In the ed. pr. and Sh. the episode of the cloud which carries the Levites away, is introduced abruptly. In the Genizah text the Levites are in the act of fleeing and the cloud helps them only to the extent of concealing them from their persecutors (ll. 8-9). This version is the same as the one found in a MS. of Midrash Bereshit Rabbati quoted by Epstein p. 43: כיון שבא הלילה ירד הענן וכסה עליהם ועל נשיהם ובנותיהם ובניהם והאיר להם הקב"ה בעמוד אש והוליכם כל הלילה עד אור הבקר וכו'. The Genizah version in the continuation of the legend is also the same as that in the above mentioned Midrash. In both the Levites wander on foot to the ancient Hawilah (l. 9-10). The ed. pr., Sh. and Cod. Oxf. add the more miraculous feature that the cloud bears them thither through the air: ובא הענן ונשאם עם אהליהם וצאנם ובקרם והוליכם לחוילה והורידם שם בלילה.

The flight episode seems to be part of the original form of the legend. An echo of it is found in the epithet לובו שבם ינום which is applied to the Bene Mosheh in the various recensions and traditions (v. Mü. p. 35, E. p. 15). The origin is perhaps to be sought in an attempt at an etymology for Sambation: (שבם ינום שבטינום). This conjecture of J. Theodor, Bereschit Rabba p. 93. Commentary l. 13, seems to be confirmed by the text of recension H: ועור שבני משה רבנו חונים אצל הנחל שבטין ונקרא כן על שם. Compare, however, Neubauer, Where are the Ten Tribes in JQR. I. p. 101 note 2.

- L. 11. ונהו בו במקום וכו'. This detail that they settle in the spot where the cloud rested, is modeled after the Biblical story of Israel's wandering in the wilderness. In this form it is found only in the Genizah text. It may, however, be an interpolation even in T-S.
- L. 12. וסיפרו להם אכותיהם. This is missing in Sh. and Cod. Oxf. In the ed. pr. it is amplified into ועוד אמר לנו ספרו לנו מאבותיהם.
  - L. 13. רעם occurs only in this text.
- L. 14. בכקר אור גדול וכבר probably an allusion to Isa. IX. 1. What is meant by a great and "heavy" light which they saw in the morning? Is it no more than the dawn? In Sh. כבר

is missing; ed. pr. reads איז instead of אור?); Cod. Oxf. reads כבר תש כבר . The variety of readings would indicate an early corruption of the text at this point.

L. 14—15. בהם (sic) בהם נדיקים וחסידים ותמימים (sic) בהה כי היה. This passage also occurs only in the Genizah text.

L. 16 et seq. It is interesting to compare the texts here.

ed. pr. Sh. Sh. I והשיב ה' סביבם נהר שגולל שגולל אבנים וחול.

השיב seems to be an early scribal error for והסב or השיב. This error was, evidently, in the copy from which Sh. was made, hence the addition of בלי מיפת מים, to make the text intelligible. בלי מיפת מים in Cod. Oxf. is due to a scribal error. The words occur later in their proper place. In E. and Mü. the reading of the ed. pr. is incorrectly given as והשיב להם את הנהר.

## Leaf 1 verso.

L.~1-2. מקום שלא היה שם נהר מעולם פרץ אותו. The river thus created for itself a channel, where none had been before. This thought is contained in the concluding words במקום שלא which are, at present, incomplete and not definitely related to their context in the ed.~pr.,~Sh. and Cod.~Oxf.

L.~2-3. והנהר אין אין ארבנים הרבה וחול עד אין אבנים וחול בלי מים והנהר נולל כל ששת ימי and later ההוא עדין גולל אבנים וחול בלי מים מוב הנהר נולל כל ששת ימי האבוע אבנים וחול בלי שום מיפת מים ועדין גולל אבנים וחול בלי שום מיפת מים Sh. ימים ועדין גולל אבנים וחול בלי מיפת מים . Significant here is the later addition of מים Sh. in ed. Sh. and Sh. and Sh. Among the numerous recensions of the Edad legend H. is the only one in which it occurs again (ed. Constantinople 1516—17 etc. Sh. Mü. p. 12 and p. 68). Our fragment seems to mean no more than, that the river was so swift that its waters brought down stones and sand. The Genizah fragment thus proves that Bacher's conjecture as to the original form of the legend

was correct, v. Bacher, Agadah der Tannaiten I 2. p. 291 note 1. Subsequently, however, legend made of this a river in which rocks and sand took the place of water. This is the idea of the interpolation בלי (שיפת) מים. It is doubtful whether the words אין חקר (Job IX, 10), found only in our fragment, form part of the original text.

 $L.\ 3-4.$  הרבה למרחוק עד לשמע עד לו קול (comp. Ezra III, 13).  $Ed.\ pr.$  גדול וקול גדול ( $Cod.\ Oxf.$  ברעש גדול גדול ( $Sh.\ Dr.$  ברעש וקולות. What follows in the  $ed.\ pr.$  ברעש וקולות מנפציהו שאלמלא פוגע בהר גדול היה מנפציהו ( $Cod.\ Oxf.$  של ברול היה מנפציה שם אפילו הר של ברול היה מנפצו is manifestly a later insertion.

ובשבת יתמלא עשן ויסתוכב סביבותיו עגן וערפל ולא יכול אבת יחזור כמו אדם ליגש אליו ולא יתבוגן הדרך ולא מקומו עד מוצאי שבת יחזור כמו ובשבת גח ובשעה שיעריב יום הששי בין השמשות תרד עליו  $ed.\ pr.$  עליו אליו עד מוצאי שבת ווה בכל ימי חול ובשבת Sh. Sh. עגן ואין אדם יכול ליגש אליו עד מוצאי שבת  $Cod.\ Oxf.$  preserves only the concluding words of our passage were also with the concluding words of our passage were also with the reprints here an unintelligible text without any comment. The conclusion of this passage is found in the  $Cod.\ Oxf.$  and in the Recensions of the Eldad legends (Mü. pp. 68 et seq.) after the description of the river Sambation. The text there is very much like the text of our fragment שבת תרד עליו עגן ומתמלא עשן ואין אדם יכול ליגש אליו ולא אגו אצלם ולא שבת תרד עליו עגן ומתמלא עשן ואין אדם יכול ליגש אליו ולא אגו אצלם ולא.

A very surprising feature in our fragment is the omission of the characteristic element in the description of the river, namely, that it ceases to flow on the Sabbath. This is particularly surprising inasmuch as this detail is old in the legend. Cf. Pliny, Hist. Nat. XXXI, 2; b. Sanh. 65b, Gen. Rab. XI, 5 ed. Theodor p. 93, and the literature there referred to, and Krauss, Lehnwörter II p. 369. To the references given by Krauss there should be added ward—the reading is uncertain—which is found in a Hebrew inscription, cf. Renan, Mission de Phénice pp. 192, 856 and Chwolson, CIH. no. 64 p. 102.

L. 8. וקוראין אותו נהר סנכטיון ובלשונם קוראין אותו סבטינום. The  $ed.\ pr.\ has$  והוא נקרא קורין אותו סבטיון ואנו סבטיון והוא ששמו סבטיון והוא נקרא אותו הבריבון:  $Sh.\ Sh.$  והיה נהר סבטיון וקורין לו סרטייבוס. The reading of our fragment is, therefore, not novel. In support of Bacher's view ( $l.\ c.\ p.\ 290$ , note 2) that יסבטיון prepresents the original form

of the name and that γιασο and σεσενί were derived from it, we cite the parallel development in Greek. "In certain districts where Greek is spoken there has been developed since the period of the χοινή a homogeneous, nasal sound before accented, unaccented and aspirated consonants standing at the end of the syllable. As a result  $\Sigma \alpha \beta \beta \alpha \tau i \varsigma$ , has become  $\Sigma \alpha \mu \beta \alpha \tau i \varsigma$ ,  $\Sigma \alpha \mu \beta \alpha \tau i \varsigma$ ,  $\Sigma \alpha \mu \beta \alpha \tau i \varsigma$ ,  $\Sigma \alpha \mu \beta \alpha \tau i \varsigma$ ,  $\Sigma \alpha \mu \beta \alpha \tau i \varsigma$ ,  $\Sigma \alpha \mu \beta \alpha \tau i \varsigma$ , etc. (v. Karl Dietrich, Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache 1898 p. 92 et seg.; comp. also Schürer: Geschichte III ³ p. 428).

The origin of the word is still uncertain. The most probable etymology is the one which traces it to the Ethiopic "Sanbat", corresponding to the Hebrew שבת; comp. J. Halévy, Te'ezâza Sanbat, 1902, p. III.

L. 10—11. ויש בנהר הזה מקומות שרחבם ששים אמה . The same reading is found also in Sh. ייש מקומות באותו הנהר שהוא רחב ס' . Originally this was meant for the dimension of the widest part of the stream. The insertion of the negative particle in the ed. pr: (not באותו הנהר שאין לו . p. 6; Mü. להם אמה (אמה באותו הנהר שאין לו . p. 18) ממה ממה and p a

In the ed. pr., after the width of the river has been stated, we have the following: והם עומדים בצד הנהר משם ואנו מכאן אלו עם אלו והם אסורים מפני שהנהר מקיף עליהם ולא אנו יכולין ליכנס משם משם יכולין לצאת משם allude to Yer. Sanh. X, 5, (Is. XLIX, 9 etc.) לאמר לאסורים צאו אלו שגלו לפנים מנהר סנבמיון; comp. also Ekah Rab. on II, 2; Pes. Rab. XXXI ed. Friedmann p. 146 and Recensions in Mü. pp. 66-67. The purpose of the words: עליהם וכו' is an attempt to explain why it is impossible for the inhabitants of the opposite banks of the river to hold intercourse with one another. These words, however, are not found either in Sh. ויש מקומות באותו הנהר). סר in משהוא רחב ס' אמה ולכן אינם יכולים, לבא אלינו ולא אנו אליהם or in our fragment. It is possible that this explanation has crept in here as a gloss from one of the Recensions of the Eldad legends (v. Mü. l. c. D, H, J, 8n; G. 3d). Furthermore the words and שלו עם אלו עם אלו מכאן ומספרים אלו עם אלו which occur in

the ed. pr. and in the Cod. Oxf. (מהם מצד אחד ומספרים מצד (והם עומדים מצד אחד והם עומדים אווא), but which are missing in Sh. and in our fragment, may likewise have their origin in one of these Recensions, (v. Mü. l. c., especially D.  $8^n$  and ib. B.  $19^a$ ).

If the description of the width of the river was followed in the original text of the Responsum by another sentence,—which is not very probable in view of the reading of the Genizah fragment—such a sentence must have been similar to that of Sh. דולכן אינם יכולים לבא אלינו ולא אנו אליהם. This was then amplified in the spirit of the later more highly developed legend by the introduction of material taken from the Recensions, until it assumed the form in which it is found in the ed. pr. and Cod. Oxf.

In the ed. pr. and in the Cod. Oxf. another extended passage follows this point:

#### Ed. Pr.

ואין ביניהם חיה רעה ולא בהמה ממאה ולא שקצים ורמשים כי אם כי אם (sic) צאנם ובקרם וחורשים ווורעים ושאלו אלו את אלו וספרו להם בחורבן הבית ולא היו יודעים בני דן מאומה.

## Cod. Oxf.

ולא בניהם (sic) לא חיה רעה ולא בהמה ממאה ולא שקצים ורמסים כי אם צאנם ובקרם לבד וחורשין וזורעין ושאלו אילו לאילו וספרו להם חורבן בית שני ואחרי בני משה (?) ואין אנו יודעין מה שם.

Sh. it is much briefer מאן מהורות וחיות אלא בהמות ואין ביניהם אלא בחמות וחיות מחורת א' שבעל פה אליהם. Our fragment contains only the concluding words of this passage v. l. 11—12.

L.~11-12. ואלה השבטים אינם יודעין הרבן בית שני שבחרבן ראשון, which makes good sense in connection with the preceding and does not suggest any lacuna. There is reason to believe that the statement that there are no unclean beasts or reptiles in the land of the Bene~Mosheh has crept in here from one of the Recensions of the Eldad legend, perhaps from H. (Mü. p. 63;  $cf.~ib.~8^{c_{-d}}$  מון עמם דבר ממאה (sic) ולא עוף ממא ולא חיה ממאה ובקר . . . . . . וולתי צאן ובקר . . . . . ווהם ולא חיה רעה ולא זבוב ולא פרעוש . . . . . . וולתי צאן ובקר . . . . . וורעים וקוצרים וכו"

It is probable that Recension H was, at an early date, prefixed to the Responsum; the fact that it is printed in this way in the *editio princeps* would point to an earlier practice of the kind. This circumstance may have suggested to the copyist or the compiler amplifications of the Responsum. The instance, however, in which the interpolations in the Responsum are more

closely related to Recension H than to any other Recension are not sufficiently numerous, and the agreement, between the interpolations in the Responsum and the text of H, is not striking enough, to justify the conclusion that H is the source of the interpolations in the Responsum. It is equally probable that the real source is a Recension which is no longer extant.

In the Recensions the account of the agricultural life of the Bene Mosheh is followed by an account of their study of the Law. This explains the following passage which occurs in Sh. at this point: אלימדים תורת א' שבעל פה אליהם.

L. 11—12. ואלה השבטים אינם יודעים חרבן בית שני וכוי ואלה. To whom refers, is not clear. The text in the fragment is nevertheless clearer and simpler than the corresponding text in the ed. pr. or Cod. Oxf., quoted in the preceding note (q. v.). Sh. has an incorrect reading: ובני דן לא היו יודעים מחרבן הבית ראשון.

L. 13. בחרבן בית ראשון. It is to be observed that ed. pr. and Cod. Oxf. both have the incorrect reading לאחר חרבן בית. Epstein emends to ראשון.

# Leaf 2 recto.

L. 1—3. אחת שלארץ ישראל והחכמים שלבכל משנה אחת החכמים שלארץ ישראל והחכמים אחת ולשון אחת. The verb is evidently missing before משנה אחת ישרא פול. pr. and Sh. read משנה אחת שרים שראל שונים משנה ארץ ישראל שונים בבל וחכמי ארץ ישראל שונים משנה אחת. The phrase בתיקון רב in the ed. pr. which probably means "with the utmost exactness" or "in the recension of Rabbi [Judah ha-Nasi]." is missing in T-S and Sh.; it seems to be interpolated in the ed. pr.

L. 4 et seq. שבל לענין תלמוד ויש (read שיש) ביניהם הילוף כי יש לוה מעם וכו' . What the Gaon meant, is now clear. The reasons which led Reifmann (p. 287) to doubt the authenticity of this part of the text, are now without force. The Gaon means to say that the Babylonian and Palestinian scholars use the one and the same Mishnah. In the exegesis of the Mishnah, that is in the Talmud they at times disagree, just as individuals differ in their interpretation of the Bible. This is the thought behind the obscure words of the ed. pr. דוה שבר מעם אחר הוא במשנה זה נראה לו מעם אחר כמו שני חכמים היושבין להבין במקרא או במשנה זה נראה לו מעם אחר ווה נראה לו מעם אחר בתלמידים which is perhaps an old error for בתלמידים.

- L. 9 et seq. במתב לבתב וברין האעף שהן אעף במקרא[ות] במקרא. The MS. reading is במקרא. The plural שהן would however point to the reading my his the reading in the ed. pr. Moreover in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by indicated b
- L. 11. בחסרות ויתירות . The reading of the ed. pr. is בחסרות בהסרות .וביתירות וביתירות וביתירות וביתירות וביתירות is certainly a scribal error for חסרות and may possibly be explained as due to the copyist to whom it was suggested by the Talmudic phrase חסרותה (v. Tosafot Menahot 32a s. v. והא אידנא, Müller, Masseket Soferim p. 30), the word וסתומות occurring in the next line (l. 12).

## Leaf 2 verso.

- L. 1. ומסורות, ed. pr. abbreviates ובמסור, intending the plural and not the singular, the reading adopted by E. p. 7 and Mü. p. 19 and actually found in Sh.
- L. 2. פיסוקים, ed. pr. and Sh. read הכסוקים. The form פיסוקים is found in the Massoretic notes in numerous Yemen manuscripts of the Bible, cf. Ginsburg, Introduction to the Hebrew Bible, 1897, pp. 72 note 1, 85, 104 note 2, 106; idem The Massorah, compiled from manuscripts, 1880—1885, II p. 450 nos. 189 et seq.; M. H. Hyvernat, Le Language de la Massore in Revue Biblique Internationale. Nouvelle Série II, p. 519.
- L. 3. ועמוק עמוק מי ימצאנו (Eccles. VII. 24); ed. pr. עמוק מי יכילנו (comp. Joel II, 11); Sh. breaks off at this point. In the ed. pr. the connection is here interrupted by the following ויש לומר שאינו כלל רחוק שאלדר זה שגג והחליף מרב צרותיו שעברו עליו That this passage is a gloss is clearly evident from its position in the text. The style, which is that of later philosophical literature, gives evidence of the lateness of the interpolation. The Gaon has already explained the divergence of the Eldad Halakot from the current Halakah on the ground that there was no absolute uniformity in the exegesis of the Mishnah. In view of this explanation it is superfluous and

almost inconsistent to seek further excuse for this divergence by attributing it to the lapse of Eldad's memory.

In the ed. pr. there follow at this point the words אבל which are absent in the text of the fragment. The continuation is again the same in both texts. The words אכל המשנה תורה אחת היא וכו' are a statement made above that there exists only one Mishnah and that its text is authoritative. The genuineness of this passage is, therefore, questionable.

- L. 5.  $\overline{\text{MS}}$ . ולא, ed. pr. גדול בדבר קוף לא חלוף מוצא ואין אתה מוצא ואין אתה מוצא בתלמור. The words in parenthesis seem to be a later amplification of the text.
- L. 7. The text of the ed. pr. is here less clear: ובני ארץ
- L. 8—9. ומה של להם יש השבטים כי השבטים. The style is here that of the Responsum. This passage is missing in the ed. pr. and the omission results in obscurity.
- L. 11. סידרו, technical term, "to edit" (redigieren, v. Bacher, Die Exegetische Terminologie, Vol. II p. 133). The text of the ed. pr. is corrupt, the reading being פתרו בלשון הקודש שהם מכירים אותו seem to be superfluous and suggest interpolation.
  - L. 12. The ed. pr. has ווה שאין בו שם חכם לפי וכו' Ans.

#### II.

We publish here another Genizah fragment, belonging to the Eldad legend:

T-S Loan 39, University Library of Cambridge. It consists of one leaf of paper, 19×14 cm., written in Spanish square characters, tending towards the cursive. It belongs to the fourteenth or fifteenth century. The vocalization of some words, some corrections and the completion of some of the abbreviations are, however, in a smaller and different hand. This fragment appears to be a stray leaf of an early ritual code which probably belonged to the Gaonic period.

The subject of discussion on p. A. (recto) is מרפה and מרפה. It concludes with the "catch word" at the bottom of the page

which indicate the subject dealt with on the following page. I have been unable to identify this part of the fragment, but its pregnant style, suggestive of the decisors (פוסקים), and its use of Aramaic would indicate that it formed a part of a Halakic code belonging probably to the Gaonic period. The superscription indicates that the שמול שהוא ר אלדר בן מחלי שהוא ר אלדר בן מחלי שהוא began on p. B (verso). The ritual of Eldad was preceded by a brief introduction, giving a summary of his life and of his stories. It is a part of this introduction which is preserved on p. B and which is published here.

The same account, which serves here to introduce the Ritual of Eldad, is contained in Cod. Firkowitsch 1261 (St. Petersburg) and published by Müller pp. 47 et seq. There it is in the form of an Epistle written by the authorities of Kairwan to the Jewish communities of the Diaspora. The account in this Genizah fragment is, however, intended as an introduction and not as a letter. For this reason there are omitted here such passages and phrases as would be in place only in a letter. is left out the epistolary heading מן ב"ד [ורא]שי הקהל וזקנים ותלמידים ווושאר העם הדרים במדינת ..... קירואו. נודע לרבותי עסק ושאלגו לר' אלדד זה האיך היתה or passages like אלודד בן מחלי וכו' וכר היה המעשה וכו' ביאתו לכאן והגיד לנו זה הדני כך וכך היה המעשה וכו'. For the same reason the first person of the epistle is changed to the third person of the narrative. Thus עליהם l. 6 is used for עלינו; והשליכם, ib.—should read והשליכתם for והשליכתנ: l. 7 for etc. This change of person is maintained consistently only in the first part of the letter. That the epistle was the original form of our fragment becomes, however, plainly evident in the second part; comp. for instance l. 9 אמר where אמר where אמר is a later interpolation, moreover l. 14 ועליתי and 15 וראיתי, l. 21 הודיעינו , 1. 22 ההגיר לנו and the conclusion הוא יהבץ נידוחינו במהרה אמ[ו].

Aside from this feature the fragment contains nothing of consequence. It is published here only for the sake of completeness. Brief notes have been added.

# זה ספר הילכות שחיטה שהוציא ר' אלדד בן מחלי שהוא מדן

|       | וסיפר שבח השבטים והם דן ואשר וגפתלי                 | 1             |
|-------|-----------------------------------------------------|---------------|
|       | ושוכנים מעבר לנהרי כוש בארץ החוילה                  | $\frac{2}{3}$ |
|       | הקדומה ומושבם מ' יום על מ' יום ומעיד שהיה           |               |
|       | דרכו לצאת לים הגדול וקנה בגדים וברזל וחזר           | 4             |
|       | לביתו ובפעם הזאת כשביקש הקבה להראותו גבורתו         | 5             |
|       | עמדה עלהם רוח סערה בחצי הלילה והישליכם (sic)        | 6             |
|       | בארץ אויביהם בידי הכושים שהיו אוכלין בני אדם        | 7             |
|       | ואד שהיה עמן מבני נפתלי נער בעל בשר וַאַכַלוּהוּ    | 8             |
|       | אמר ועמי עשה הקבה גם ובא גדוד אחד על אילו           | 9             |
| (read | ושליוני גַם אני עמהם והייתי ד' שנים מיד ליד (גע וגד | 10            |
|       | בארץ כוש עד שהִיגִיעוּני לגבול ישמעאל ופָּדָאוּנִי  | 11            |
| (read | ישר׳ עד שבאתי לשבט יששכר והם בהררי תהום (תחום       | 12            |
|       | ארץ מדי ופרס ואָשִּר שֶׁהַם חסידים תלמידי חכמים     | 13            |
|       | ויראי שמים ועַלִיתִי משם להרי פארן והיא מכות        | 14            |
|       | שירגיזו עליה ישמעאלים וראיתי שם בני זבולון          | 15            |
|       | בעלי אוהלים ואחריהם שבט ראובן ואחריהם               | 16            |
|       | שבט מנשה ואפרים ועוד אמר כי אילו השבטים             | 17            |
|       | יש בהם תורה וחכמה יתירה שגלו משו[מרון?]             | 18            |
|       | קודם חורבן הבית ונשארו בחכמתם                       | 19            |
|       | מספר וכששמענו דבר רה ד                              | 20            |
|       | אלהינו להודיעינו דבר זה ויהוציא ר' א[לדר הדני]      | 21            |
|       | זה להגיד לנו. הוא יקבץ נידוחינו מהרה אמ[ן]          | 22            |
|       |                                                     |               |

#### NOTES:

- L. 1.—The reading of Pet. indicates that גד has dropped out of the text after נפתלי.
- L. 3—ומעיד is here substituted for the longer phrase found in Pet. ושאלגו לר' אלדר וכו'  $v.\ supra$  p. 116.
- L. 13.—Müller's suggestion that there is something omitted after the words מדי ופרס is not born out by our fragment.
- L. 14.—הסס, Pet. has the same reading. "Mecca" is evidently meant. מכות occurs for "Mecca" also in Jephet ben Ali's Commentary on Daniel, ed. by Margoliouth, Oxford, 1889, p. 136 l. 21 and 144 l. 17 and in the Oxford MS. of Midrash Rabba de-Rabba, Catologue Neubauer, no. 2399 fol. 46 b, v. Neubauer in J. Q. R. I. 114 note.
- L. 15.—שרגיזו עליה ישמעאלים, "on account of which—the sanctuary of Mecca—the Mohammedans shall once tremble". This is an allusion to Habakkuk III 7 מדין ,ירגזון יריעות אהלי מדין ישמעאל.
- L. 16.—באהלים בעלי אוהלים. This reading would indicate that באהלים in Pet. is due to a misreading of בעלי אהלים.
  - L. 18.—[משו[מרון (?); Pet. reads מארץ ישר'.

#### CORRIGENDA

At the close of this book there is printed a list of corrigenda, based on the editio princeps, to the texts of it as printed by Epstein and Müller. These corrigenda are to both (1) the non-Halakic part of the Responsum and to (2) Recension H of the Eldad legend, printed there with the Responsum. The corrections to the part of the text reprinted above which have already been given (v. pp. 111 et seq.) are not repeated here.

### 1. RESPONSUM.

| $\boldsymbol{E}$ |              | $\boldsymbol{E}$ | d. I | Mül  | ler |    | Ed. Pr. |     |       |             |               |            |
|------------------|--------------|------------------|------|------|-----|----|---------|-----|-------|-------------|---------------|------------|
| p. 3.            | no. 1.       | Lin              | e 1. | p. 1 | 6.  | no | . 1.    | Lin | e. 1. | הימני.      | not           | הימיני     |
| •                | 27 27        | "                | 3.   | -    |     | 22 | "       | ;;  | 2.    | מלחמות      | "             | מלחמת      |
|                  | 22 22        | "                | 6.   |      |     |    |         |     |       | להוציא      | "             | להציא      |
| p. 4.            | " "          | ,,               | 10.  |      |     | ,, | ;;      | 77  | 6.    | לברכו       | "             | ולברכו     |
|                  | " "          | "                | 11.  |      |     | "  | "       | "   | "     | ולמייב שרשו | 27            | ולהמיב     |
|                  | " "          | 37               | 11.  |      |     |    |         |     |       | זר          | מיב צמו       | ולה del.   |
|                  | 27 27        | ,,               | 12.  |      |     | "  | 37      | "   | 7.    | ממיתו .omit | afteולה       | ולהצליחו r |
|                  |              |                  |      |      |     | "  | "       | 77  | 8.    | ישראל       | not           | לישראל     |
|                  | " 2.         | "                | 4.   |      |     | 37 | 2.      | "   | 7-8.  | מיתות       | "             | מב"ד       |
|                  | 27 27        | "                | 8.   |      |     | "  | "       | 23  | 14.   | מהם omit    | after         | לבב        |
|                  |              |                  |      | p. 1 | 7.  | "  | 4.      | 73  | 5.    | מעורבין     | >>            | מעורבים    |
|                  | " 4.         | "                | 3.   |      |     | "  | "       | "   | 6.    | ידועים      | ,,            | יודעים     |
|                  | " "          | "                | 7.   |      |     | "  | "       | "   | 12.   | ויוצאים     | not           | ויוצאין    |
|                  |              |                  |      |      |     | "  | 17      | "   | 14.   | שמשון       | 27            | שמעון      |
| p. 5.            | 27 77        | "                | 14.  |      |     | "  | "       | "   | 22.   | התורה       | "             | תורה       |
|                  | "5.          | "                | 3.   |      |     |    |         |     |       | לבדו        | "             | לבר        |
|                  | 27 27        | 21               | 4.   |      |     |    |         |     |       | פלפלין      | "             | פילפול     |
|                  | " 6.         | 17               | 3.   | p. 1 | 8.  | "  | 6.      | 17  | 4.    | לגו omit    | <b>a</b> fter | לומר       |
|                  |              |                  |      |      |     | "  | 77      | "   | "     | לומר        | 27            | לאמר       |
|                  | <b>))</b> )) | "                | 4.   |      |     | "  | ;;      | "   | 22    | שתורה       | "             | שתורת      |
|                  | 27 77        | "                | 77   |      |     | 17 | "       | "   | 5.    | במקצת       | "             | בקצתם      |
|                  | "7.          | "                | 1.   |      |     |    |         |     |       | בית המקדש   | "             | הבהם"ק     |
|                  | 22 27        | "                | 4.   |      |     | "  | 7.      | "   | 5.    | היאך        | not           | האיך       |
|                  | 27 27        | "                | 8.   |      |     | "  | "       | 77  | 9.    | נהר         | 22            | את הנהר    |
| p. 6.            | 27 27        | "                | 15.  |      |     | "  | "       | "   | 11.   | קורין       | "             | קוראין     |
|                  | " "          | "                | 16.  |      |     | "  | "       | "   | 17.   | לו          | "             | להם        |
|                  | >> >>        | 77               | 17.  |      |     | 22 | "       | 27  | 18.   | מספרים      | 22            | ומספרים    |
|                  | 22 22        | 77               | 27   |      |     |    |         |     |       | אסורים      | 27            | אסורין     |
|                  | " 9.         | "                | 2.   |      | _   |    |         |     | _     | בהריהם      | >>            | בעריהם     |
| _                | " "          | "                | 7.   | p. 1 | 9.  | "  | 9.      | "   | 6.    | עסק         | "             | בעסק       |
| p. 7.            | " 16.        | "                | 4.   |      |     | "  | 16.     | "   | 2.    | second דים  |               |            |
| _                | " "          | 77               | 7.   | _    |     | "  | "       | 17  | 4.    | ובפיסוקי    | not           | ובפסקי     |
| p. 8.            | " 18.        | "                | 5.   | p. 2 | O.  | "  | 18.     | 77  | 3.    | העולם       | 27            | העם        |
|                  | 22 22        | "                | "    |      |     | "  | 27      | 27  | "     | יוצאה       | >>            | יוצאת      |

# 2. RECENSION H.

| Ed. $Epstein$ |                                         |    |    |      |        | Ed. 1 | Mül | ler                                     |             | Ed. Pr. |    |         |
|---------------|-----------------------------------------|----|----|------|--------|-------|-----|-----------------------------------------|-------------|---------|----|---------|
| p. 55.        | no.                                     | 1. | L. | 7.   | p. 53. | no.   | 1.  | L.                                      | 13.         |         |    | וגלחמה  |
|               | 27                                      | 77 | "  | 37   |        | "     | "   | "                                       | 14.         |         | ., | ירושלים |
|               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |    |    |      |        | ,,    |     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |             | יהודה   | 22 | יאורה   |
| p. 56.        | 11                                      | 3. | ** | 5-6. | р. 55. | **    | 3.  | ., 9                                    | <b>10</b> . |         |    |         |

|                          | לראותם        |                                         |            | עוד ער        |       |                   |                |       | לא תשובו בדרך הזה עוד והיאך           |
|--------------------------|---------------|-----------------------------------------|------------|---------------|-------|-------------------|----------------|-------|---------------------------------------|
| עולם וכתוב לא תשובו בדרך |               |                                         |            | ב בדרך        | תשו   | ב לא              | וכתו           | עולם  |                                       |
|                          | איך ונו'.     | נור וה                                  | הוה נ      |               | ונו'. | זאיך              | עור וו         | הוה   |                                       |
|                          |               |                                         |            |               | no    | . 4.              | $\mathbf{L}$ . | 3.    | omits ונוסעים after הנמלים            |
|                          | no. 4.        | L.                                      | 2.         |               | "     | 27                | "              | 4.    | שהגיעו not שהגיע                      |
|                          | =             |                                         | 1.         | р. 57.        | "     | 5ª.               |                | 2.    | נד " וגד                              |
|                          | "             | "                                       | 6.         | p             | "     | •                 | 77             |       | // /nnhia                             |
|                          | 33 37         | 27                                      | 7.         |               |       | 5°.               |                | 1.    |                                       |
|                          | " "           | "                                       |            |               | "     | υ.                | 33             | 1.    |                                       |
|                          | " 6.          | 37                                      | 1.         |               |       |                   |                |       | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|                          | 11 11         | 37                                      | 2.         |               |       | 0.0               |                |       | ותוסק"א " ותיסקא                      |
|                          | 27 27         | "                                       | 3-4.       |               | "     |                   | " ŧ            |       |                                       |
|                          | את גביא       |                                         |            | : מעבר        |       |                   |                |       | לקיים גבואת הנביא צפניה מעבר          |
| תרי בת                   | י כוש] ע      |                                         |            | ת פוצי        | ורי ב |                   |                |       | לנהרי כוש עתרי בת פוצי יובילו'        |
|                          | מנחתי.        | יובילון                                 | פוצי       |               |       | תני.              | ון מנו         | יוביל | מנחתי.                                |
|                          | no. 6.        | L.                                      | 7-8.       |               | no.   | 6°.               | L. 4           | 1-5.  | שדות ופרדסים גנות וכרסים              |
|                          |               |                                         |            |               |       |                   |                |       | שדות וכרמים גנות ופרדסים not          |
| p. 57.                   | no. 7.        | L.                                      | 2.         |               |       |                   |                |       | רגל not דגל                           |
|                          |               |                                         |            |               | "     | 7ª.               | 27             | 3.    | דגלים " דגל                           |
|                          |               |                                         | 6.         |               | "     |                   | "              |       | delendum לרוב                         |
|                          | 27 29         | "                                       | 0.         | p. 61.        | 11    | 7 <sup>d</sup> .  |                | 2.    | והם גבורי חיל omits                   |
|                          | 8.            |                                         | 1.         | p. 63.        |       | 8a.               | "              | 1.    | omit מע"ה after רבנו                  |
|                          | " о.          | 27                                      | 1.         | p. 00.        | "     |                   | "              | 2.    | omit ששמו after הנחל                  |
|                          | yy yy         | "                                       | "          |               | 22    | "                 | "              | 4.    | ממו זוווס arter ממו delendum          |
|                          | 22 21         | 37                                      | 2.         |               |       |                   |                |       |                                       |
|                          | 22 22         | 77                                      | "          |               | 27    | 22                | "              | 4.    | ישוב not ימוב                         |
|                          | 22 22         | 27                                      | 4.         |               | "     | "                 | "              | 6.    | מרובע " מרבע                          |
|                          | <b>)</b> 7 )) | "                                       | 27         |               | 22    | 8°.               | "              | 1.    | ממא " ממאה                            |
|                          | 23 27         | 27                                      | 9.         |               | 22    | 8 <sup>d</sup> .  | " 8            | 3-4.  | וכל מיני קפנית וקשואים                |
|                          |               |                                         |            |               |       |                   |                |       | וכל מיני קשואים וכל מיני קשניות t     |
|                          | 22 22         | 29                                      | 18.        | p. <b>65.</b> | no.   | . 85.             | L.             | 8.    | בוא וראה not בואו וראו                |
|                          | 22 22         | "                                       | 19.        |               | "     | 8h.               | "              | 2.    | כמו before הרבה                       |
|                          | 22 22         | 27                                      | 20.        |               | "     | "                 | 22             | 3.    | ויראו not יראו                        |
| p. 58.                   | 22 22         | "                                       | 21.        |               | 27    | "                 | 27             | 4.    | וארבעה " ארבעה                        |
| _                        | n n           | ,,                                      | 28.        | p. 67.        | 57    | 8n.               | 27             | 6.    | לאסורים " לאסירים                     |
|                          | " 9.          | "                                       | 5.         | p. 69.        | _37   | 9°.               | 11             | 2.    | כמפחוי " כמפחי                        |
|                          | 33 37         | "                                       | "          | •             | -"    |                   | "              |       | omits קולו                            |
|                          |               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <b>6</b> . |               | 27    | 27                | 27             | 5.    | ברוח " כרוח                           |
|                          | 22 22         | "                                       | 0.         |               |       | 9e.               |                | 4.    | יפרחו ,, ישרצו                        |
|                          |               |                                         |            |               | 77    | 9g.               | 77             | 1.    | omit שום before ארם                   |
|                          |               |                                         | 12.        |               | "     |                   | "              | 3.    | שבסביבות not שסביבות                  |
|                          | <b>)</b> 7    | 77                                      |            |               | 77    | 9h.               | "              |       |                                       |
|                          | <b>))</b> ))  | "                                       | 13.        |               | "     |                   | 27             | 1.    | 777.77                                |
|                          | 27 27         | 37                                      | 18.        | p. 71.        | "     | 77                | 79             | 10.   | וכמה אורך זה delendum                 |
|                          | 37 22         | 37                                      | 20.        |               |       | <b>1</b> Oh       |                | _     | במח not בכמחה                         |
|                          |               |                                         |            |               |       | 10 <sup>b</sup> . | "              | 9.    | רומרום " רומרום                       |
|                          |               |                                         |            | p. 73.        | 22    | 10°.              | 27             | 4.    | אמו " אמי                             |
| p. <b>59</b> .           | " 10.         | "                                       | 11.        |               | 22    | 27                | "              | 7.    | omit ויאכלו אותו after ושמן           |
|                          | 22 22         | "                                       | 14.        |               | 22    | 10 <sup>e</sup> . | "              | 1.    | האומה not אומה                        |
|                          |               |                                         |            |               |       | 9*                |                |       |                                       |

|       | Ed.  | Epst | ein | ${m Ed.}$ Müller |                        |     |     |      |                |     | Ed       | $Pr_{\bullet}$ | 1               |
|-------|------|------|-----|------------------|------------------------|-----|-----|------|----------------|-----|----------|----------------|-----------------|
|       | no.  | 10.  | L.  | 26.              |                        |     | no. | 10e, | $\mathbf{L}$ . | 4.  | כת'      | n              | בה' tot         |
|       | 22   | "    | 27  | 77               |                        |     |     |      |                |     | בארבעה   | dele           | ndum            |
|       |      | 11.  | "   | 8.               |                        |     |     |      |                |     | עבוד'    | not            | עובדי           |
|       | ,,   |      | ,,  |                  | p.                     | 77. | "   | 13.  | 22             | 3,  | מלחמות   | ,,             | מלחמה           |
| p. 60 | . ,, | 13.  | 22  | 4.               |                        |     | 27  | "    | 27             | 8.  | שבמ ושבמ | "              | שבת ושבת        |
|       | 22   | 14.  | 22  | 1.               |                        |     |     |      |                |     | מדינת    | "              | מדינות          |
|       |      | 15.  | 27  | 2.               |                        |     | "   | 15.  | 27             | 2.  | מירושלם  | 27             | מירושלים        |
|       | "    | 16.  | 27  | "                |                        |     |     |      |                |     | אלדד     | 27             | בלדד            |
|       |      | "    | "   | 5.               | $\mathbf{p}_{\bullet}$ | 9.  |     |      | 22             | 2.  | עלום     | "              | עלים            |
|       | "    | 71   | 27  | 27               |                        |     |     |      | ,,             | 7.  | רופס     | 33             | חופם            |
|       |      |      |     |                  |                        |     |     |      | "              | 23. | שלום     | 22             | שלם             |
|       | 77   | 27   | "   | 9.               |                        |     |     |      | "              | 28. | דן       | dele           | $\mathbf{ndum}$ |



