



# GALMANGE COPY

AMBODHI ARTERLY ) APRIL 1984 MARCH 1985 13 Nos. 1-4 106922 DRS SUKH MALVANIA BETAI SHASTRI L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY, AHMEDABAD-9

: Editors : Pt. D. D. Malvania Dr. R. S Betai Dr. Y. S. Shastri Board of Experts Pt. D. D. Malvania Dr. H. C. Bhayani Dr. E. A. Solomon Dr. M. A. Dhaky Dr. R. N. Mehta Dr. K. Chandra Dr. J. C. Sikdar Dr. R. S. Betai Dr. Y. S. Shastri Contents

106922

|   | Refutation of Advaitā Vedānta in Major Jain Works<br>Yajneshwar S. Shastri               | 1-13     |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|   | Unpublished Inscription of Rāņā Sanga<br>Raghvendra Manohar                              | 15       |
|   | Kāvyabandha or Vākyavinyāsa<br>R. S. Betai                                               | 17-23    |
|   | Conception of Māyā (illusion) In Asanga's Vijnanāvāda Buddhi Y. S. Shastri               | sm 25-34 |
|   | Bhaifti as Quoted in the Durghaitavrti<br>Nilanjana S. Shah                              | 35-56    |
|   | 'Kāśirāja' of Bhāsa—An Appraisal<br>Sudarshan Kumar Sharma                               | 57-72    |
|   | Buddhism Vs. Manusm <sub>r</sub> ti<br>Jaya R. Betai & Ramesh S. Betai                   | 73-78    |
|   | Avidyā - Its Āśraya and Vişaya<br>E. A. Solomon                                          | 79-99    |
|   | Vardhamana - Sūri's Apabhramsa Metres<br>H. C. Bhayani                                   | 101-109  |
| Ś | Origin and Development of Jaina Sangha<br>J. C. Sikdar                                   | 111-119  |
|   | Rasa and its Pleasurable Nature<br>V. M. Kulkarni                                        | 121-134  |
|   | जयसिंह सिंदराज का विषयाक्ष मन्दिर (विखपांक) का अभिलेख, तंबत् ११६८<br>अरचिन्द् कुमार सिंह | १-१६     |
|   | चिरयुखाचार्य के अनुसार स्वत्रकाशता की अवचारणा<br>गौरी मुकर्जी                            | १७-३९    |
| 1 | शतपरी मश्नोत्तर पद्धति-एक अवलोकन<br><b>रूपेन्द्र कुमार पगारिया</b>                       | 89-42    |
|   | श्री वीरस्तव (पडम)पायुक्त) - सावचूरी<br>के. बी ब्यास                                     | १-३२     |
|   |                                                                                          | -        |
|   | + + + + + + + + + + + + + + + + + + +                                                    |          |

| 4                                       |                |
|-----------------------------------------|----------------|
| શાય્યરભાષ્યગત ભાષાવિત્રાર               | १४             |
| ર્હો. નારાયણ કંસારા                     |                |
| શ્રી યશાવિજયજી મહારાજની કાવ્યપ્રકાશઠીકા | ¥3- <b>¥</b> 8 |
| તપસ્વી નાન્દી                           |                |
| સતના બળે પ્રગટેલા આંગા                  | 41-41          |
| હરિવલ્લભ ભાયાણી                         |                |
| ળીહ, પ્રામાણ્યતું ભાસવંગ્રે કરેલું ખંડત | ૫૫કર           |
| લક્ષ્મેશ વ જોષી                         |                |
| Review                                  | 638            |

### REFUTATION OF ADVAITA VEDANTA IN MAJOR JAINA WORKS\*

#### Yajneshwar S. Shastri

History of Indian philosophy tells us that all the systems of Indian Philosophy developed in the atmosphere of freedom of thought. There was a tradition in Indian Philocophical platform to present opponent's view first known as the Pürvapaksa (prior view) and then establishment of one's own view by refuting opponent's stand point known as the Uttarapaksa or Siddhanta (conclusion). This kind of method inspired the Indian thinkers to study thoroughly views of all others prior to the establishment of their own system of philosophy and gave thoroughness, perfection and catholic spirit to their system. Jaina philosophers also following the same brodminded tradition, presented views of all the systems of Indian thought with considerable care and established their own principles refuting opponent's view with logical rigour. But it is very interesting to note that just as great thinkers of other schools of thought such as Bhartrhari,1 Kumārilabha#a,? Prabhākara,3Jayantabha#a4 and Udayana,5who treated only Advaita as real Vedanta system, similarly eminent philosophical personalities of Jainism presented and refuted only Advaita system of Vedanta in their writings. Even later writers who flourished after Ramanuja and Madhva mention neither Visistadvaita nor Dvaita system of Vedānta

Criticism of Upanişadic Atmādvalta or Brahmādvalta is found in early Jaināgamas such as Sūtrakriāngas and Višeşāvašyakabhāsya.<sup>7</sup> The line of presentation and refutation of Advalta is more or less similar in all the major works of Jainism. Certain common features are found in both Jainism and Advalta Vedānta such as liberation as the highest goal of life, ignorance of Reality as the cause of our bondage, Law of Karma. Jivannukci etc., still in certain other matters both the systems are diametrically opposed to each other. Absolutism of Advalta Vedānta claims that, Reality is one without a second, this world is mere appearance and utimately there is no difference between supreme Reality and individual soul.<sup>8</sup> Jainism is a system of realism, dualism and pluralism.

<sup>\*\*</sup> Paper Awarded Muni Śri Punyavijayaji Research Prize by the All India Oriental Conference—XXXII, 1985.

It is a realism, because it recognises the reality of the external wor is a kind of daalism, because it advocates two fundamental realities Jrav (Soul) and the Afree (Matter) which are obviously controdic related to each other; and a pluralism on account of belief in plura of substance.<sup>10</sup> Advata Vedata believes in absolute non-dus while Jainism advocates non-absolutism or manyside theory of Re (Anekantavada). It rejects both the extreme view of absolute eternality as as absolute non-existence. It is a system of unity in difference, of one many and of identity-in-change.<sup>11</sup> A Coording to Jainism Advata Veda one-sided theory which rejects particularities and emphasizes only ont of Reality. It gives only partial knowledge of Reality and falls under sagrahanay.<sup>12</sup>

Logical Jiants of Jainism such as Samantabhadra,<sup>13</sup> Akalanka Vidyananda,<sup>13</sup> Prabhacandra,<sup>14</sup> OHamacandra,<sup>17</sup> Vädidevasüri,<sup>18</sup> Mallige and orthers have severely criticised the Advaitic theory of non-Brahman, doctrine of *Māyā* and oneness of individual Souls, (*Ekafiranā* Criticism of Advaitic conceptions are scatered in different Jaina wo A humble attempt has been made here to size them in to unity in a v condensed form.

Jaina thinkers argue that Advaitic doctrine of non-duality of Brahn and theory of Maya (i.e. illusory nature of the world) cannot be proby any accredited means of knowledge. If it is provable by any means knowledge then there is duality of Pramana and Prameya.2º Frist of : existence of non-dual Brahman is contradicted by our perceptual expe ence. Perception reveals only the world of plurality. Daily experiences duality or plurality of phenomena cannot be repudiated as false appe rance or illusory, because this difference is clearly seen and felt. The is no proof against this duality or plurality which is cognised in c normal experience. Where is contradiction in saying that potter fashio a pot with his sticks and eats his food with his own hand. The differen (such as potter and his actions) between agent and action is even know by the ordinary people.21 If Advaitic view of non-dual Brahman is accept ted, then, the difference observed between the agent and the action car not be possible.22 The standpoint of the Advaitin's that one absolu transforms into many such as agent and action etc., also indicates dualit This is because one absolute never transforms itself into many without the assistance of others, which means acceptance of duality between th assistant and assisted.23 The well-known example of shell and silver give

### Refutation of Advaita Vedanta in Major Jaina Works

by the Advaita Vedantins to prove the ultimate falsity of the phenomenal world and oneness of Brahman, itself proves the existence of the shell and the silver as two different entities. In the same way, the statement of Advaitins that Brahmau is one without a second and the world is just appearance<sup>24</sup> proves the duality of Brahman and the phenomenal world which is different from Brahman.<sup>26</sup> It is also not tenable to argue that one unitory self-identical Brahman appears as the plurality of phenomena just as in dream a plurality of facts is experienced though it is one Consciousness that only exists and is felt and thus existence of one absolute Brahman is not contradicted by perceptual experience. This is because even in dream as in wakeful experience, the consciousness of action is different from that of the agent because dreamcontents are produced by different memory impressions.<sup>8</sup> •

The viewpoint that the indeterminate (nirvikalpa) cognition which cognises existence of Brahman cannot be accepted as source of our experience, because we never perceive what is not determined by space, time and what is not other than the knowing Self. On opening our eyes we perceive specific existence determined by space, time, otherness and the like.27 Granting that indeterminate cognition is a kind of valid source of knowledge, it must be accepted that, it will not only take note of what Brahman is, but, will also take note of what Brahman is not and thus, it leads to dualism of Brahman and non-Brahman.28 Even the argument that perception has no power to deny the Reality, it only affirms, is baseless because affirmation always implies negation, a thing cannot be affirmed to be yellow without denying that it is black. Thus, affirmation and negation which are presented together are the positive and negative aspects of a single Reality. Our perceptual experience instead of proving one Brahman, proves difference to be as integral to Reality as identity, 29 If perception only affirms Reality i.e. Brahman, then why not to state that it affirms this plurality of phenomenal world also. If it affirms both, then there is a dualism of Brahman and the world. Thus argu- . ment of the Vedantins that perception only affirms positive Reality. is not justified by our experience If Brahman is only real and this world is false, then Brahman could have been known in the first case of our normal experience and not this pluralistic phenomenal world, 30

Even the Non-duality of Brahman cannot be proved on the basis of pure logic also. When VedEntins argue that  $\overline{Aman}$  is un-born, un-bound and always freed and thus, in reality, there is neither bondage nor liberation, etc., this is purely fabrication of mind and to prove such kind of  $\overline{Atman}$  by inference will be completely imaginary. The Consequence of this is attainment of an imaginary liberation.<sup>32</sup> Bondage and liberation.<sup>32</sup> Reads and both cannot be regarded as illusory. Denial of distinc between them in definance of experience is nothing but embracing Scepticism or Universal nifilism.<sup>33</sup>

If non-duality of Brahman is proved with the help of valid infer which involves the proban (hetu) and the probandum (sadhya), then t is clear admission of duality between the proban and probandum.34 fact is that both cannot be identical because, inference will be inv unless both are admitted as two distinct facts. Again it will not be po ble to construct a syllogism which demands different members. In infere one proves the probandum by means of proban, proceeding from 'known to the un-known' which means inevitable dualism of the 'known' and the un-known'. It is also illogical to argue that so far as the of nent's refutation is concerned, the conditions of Inference, such as proban, the probandum and the example, are accepted as true by opponents and hence they are valid, because it will again lead to dual of one's own acceptance and the acceptance of the opponent.35If conditions of Inference (the proban, the probandum and the example) false and thus cognition of difference be considered as false, then t inference will be declared to be invalid, because no valid conclusion ( be drawn from false premises. If advaitins prove their theory of ne duality on the basis of fulse premises, then we may obtain real fire fr the dream smoke.36

In addition to all these difficulties, the word 'duality' which occu in the word Advalta itself indicates acceptance of duality. Advatta' met rejection of drata. Without acceptance of dvalta, its denial is also t possible. Nothing is contradicted unless it exists and thus, non-dual which contradicts duality, from this very fact accepts the existence duality.<sup>37</sup> Again, it is not plausible to argue that Brahman is support ground of all and is that principle of existence which runs through it things and unives them in one Reality, because it clearly involves to through which it runs (argumania).<sup>38</sup> If the doctrine of Advalta is base on scriptural testimony and not on pure legic, then, dualism or pluraliss may also be said to be based on scriptures on the same ground.

Even acceptance of scriptural testimony implies dualism of Agam (revelation) and Brahman i.e. dualism of vācya-vācakabhēra, without whice these scriptures declare nothing \$9 Ontologically, scriptures cannot, b identical with Brahman because the means of proof (Agama) and the object of proof must be different. Otherwise they can establish nothing. In fact, scriptural statements such as "All that exists is Brahman", "Everything is that one Reality", etc., which Advaitins quote in their support, prove dualism between all existing things of the world and Brahman.<sup>40</sup> Even scriptures cannot be regarded as the essence of the Absolute, because, essence and possessor of essence must be numerically different.<sup>41</sup> Another important thing is that, as far as these volatitic texts are concerned, Advaitin's interpretations are not to be accepted as final word. This is because there are other possible interpretations which are in harmony with dualism or pluralism as interpreted in Viseşāvakyakabhīkya.<sup>42</sup>

If Absolute Brahman is self-proved, then there is no harm in accepting duality or pinrality or voidity as self-proved truth. Self intuition cannot be considered as proof for the existence of non-dual Brahman, because, there is again an inevitable dualism between the proof (i.e. self-intuition) and the object of proof (i.e. Brahman). If self intuition is identified with the Absolute, then it cannot be considered as a proof for the existence of Brahman.<sup>4</sup> I is self-contradictory to say that self-evident pure consciousness is the contradictor of our normal cognition of plurality, because, it means, again admission of duality of the contradicted and the contradictor.<sup>4</sup>

Even on the religious ground, the doctrine of non-dual Brahman cannot be accepted, because it means denial of distinctions between good and bad deeds, pain and pleasure, this world and the world hereafter, knowledge and ignorance, bondage and liberation. Thus, if this doctrine is accepted then the consequence is destruction of the moral fabric of human life.4-5

If it is said that, Brahman is the only Reality and on account of  $M\bar{a}y\bar{a}$  or  $Aydy\bar{a}$ , this apparent world exists, then again it is impossible to prove, either the existence of  $M\bar{a}y\bar{a}$  or  $Mihy\bar{a}xre$  (illusory nature) of the world by any means of valid knowledge.4° The fundamental objection against Advalith's is, whether the doctrine of  $M\bar{a}y\bar{a}$  (cosmic illusion) adopted to explain this multiplicity of the phenomenal world is real or unreal. If it is real, then it destroyes the non-dual nature of Brahman and leads to an invitable dualism. If it is unreal, then, this world which is caused by  $M\bar{a}y\bar{a}$  will not be possible. To say that  $M\bar{a}y\bar{a}$  is unreal and that she is a mother.\*7 And the *redatints* themeslves accept the theory that the real thing (the world) cannot be produced from unreal thing.\*\*

Again, the very statement that Maja is indescribable i.e. neither existent nor non-existent on account of being existent in the state of mundame life and no more at the state of realisation, indicates that it is describable in terms of either existent on the phenomenal level or non-existent in the state of liberation.<sup>4</sup> a To say that Maja is indescribable, is self contradictory like saying that I am silent throughout the life and my father is bachelor.<sup>8</sup>

If we grant that Maya exists, then where does it exist ? Neither Brahman nor java can be locus of Maya. It cannot exist in the supreme Brahman which is pureconsciousness by nature. If it exists in Brahman, then Brahman cannot be called pureconsciousness on account of being associated with Maya. Even individual self is pureconsciousness by nature and in essence, not different from Brahman and thus free from all taint of Māyā. If Māyā is an independent reality like Brahman and co-eval with it from the beginningless time, then it will be an impossible task to annihilate it by any means of liberation and the consequence of this indestructibility of Maya is an eternal bondage of the soul 51 It is argued that Maya exists (Bhavarupa) but it cannot be eternal like Brahman nor cannot be an independent entity. Though it is not capable of being determined by logic, still the denial of its existence would be contradiction of a felt fact and without adopting this doctrine of Maya it is not possible to solve the problem of relation between the Absolute and phenomena, individual self and the Brahman, real and the unreal.52 Here, again, one may argue why should such kind of illogical and irrational concept be accepted at all ? Instead of postulating this kind of unreal principle as the cause of the world, it is better to accept the view that the world is both different as well non-different from the Brahman. The relation between the Absolute and the world is to be identity-cum-difference. An advantage of accepting this view is that there is no necessity of denying any one of the felt facts-the world and its cause-the Absolute.53

Again, the unreality of the world cannot be proved. Argument of the vedmetins is that real is real always, remains constant at all the times and is free from origin and destruction, increase and decrease. But things of the world are subject to constant cleanage, decay and decht. Thus they are unreal. This Vedantic position can be put in the following syllogistic form; "world is unreal, because it is an apparent reality, that which is apparent is unreal (as for instance)silver on a shall, therefore, this world is unreal, because of its apparent nature.<sup>54</sup> This word, "unreality" of the

6

Vedantins can be understood in three alternative ways :- absolute nonexistence, mistake or one thing appearing as another and indescribable. The first two meanings are denied by the Vedantins because, the former view leads to usatkhyāti, which is accepted by some Buddhists and latter view is Viparitakhväti, which involves two reals : the thing which is mistaken and the thing as it is mistaken. The third alternative that it means 'indescribability' is also not plausible because everything has corresponding expression for it in language, for instance, 'this is a table', 'this is a sarala tree' etc. and what gives birth to an expression in language is either an object or a piece of knowledge. Again, an object must be either real or unreal; to deny both the alternatives to a thing is meaningless, only one of them can be denied. If indescribability of thing means 'nlhsvabhavattva (i.e. unsubstantial) i.e. it is not what is appears to be, than it leads to viparitakhyāti. If it is understood in the sense of un-knowability, then the very argument that a thing is un-substantial because it is unknowable indicates that the thing is not absolutely un-knowable. And again, this apparent world cannot be, talked about due to unknowability and it cannot be made the subject of the syllogism such as the 'world is unreal, because it is an apparent reality', etc. If the world is un-knowable, then it could not be predicated of the world. Thus, unknowability is inconsistent with the hetu i.e. pratiyomanatva. If unknowability means that a thing is not really as it appears to us, then it cannot be said as un-knowable, because, here, a thing is known differently from what it is, which is again principle of Viparitak hyati, un-acceptable to Vedantins. Even direct perception of plurality of thing of the world such as 'table', 'Chair', 'Sarala tree' etc. disapproves the doctrine of indescribability of the world, 55

This doctrine of unreality of the world of Advaitins can be refuted by providing counter arguments such as "world is not false, because it is different from a non-existing thing, that which is different from nonexisting thing is not false, as for instance the soul, this world is so, hence, it is not false".<sup>5</sup>.<sup>6</sup> This counter argument makes it very clear, that, it is irrational to accept the vedmtins view that the soul which appears as a reality in our apprehension is only real and other things are unreal which also appear as real in our apprehension. If it is said that inference proves the unreality of the world then, it can be argued that "Is syllogism which is supposed to prove the unreality of the world is part of the world or is it separate from it? If it is separate, then is it true or untrue? It cannot be true, otherwise the whole world will become true, It cannot be untrue, because, it proves nothing. If it is part of the world then, it is unreal like the rest of the world and cannot accomplish its task of proving unreality of the world.<sup>57</sup> If it is said that an argument has a practical validity and serves well as a working theory, then we have to accept that an argument is real, and it will destory the fundamental position of the Advaitins that nothing besides Braiman is real.<sup>58</sup>

Even scriptural texts such as 'Sarvan Khalu idam Brahma' etc. instead of proving unreality of the world prove reality of the world and Brahman i.e. all existing things of the world and Brahman.<sup>30</sup>

Even Advaitic one soul theory is not tenable because this view is again contradicted by perceptual experience of plurality of individual selves. Like Sankhyas, 6° Jainas argue that, if Atman is only one then birth and death, bondage and liberation, pain and pleasure etc., should be one for the whole universe, if one person is blind or deaf, all should be blind or deaf, if one acts, all should act in the same way, if one suffers or enjoys, all should similarly suffer or enjoy. If selves were one, bondage of one should have meant of bondage of all and liberation of one should have meant liberation of all. But what we find in the world is of a nature which is quite the opposite. 61 If Atman is one then births of different kinds of beings such as hellish, human, Divine, etc., are not possible. If Atman is one and all pervading, then way is not consciousness seen in innert things such as pot, stone etc, ? Again, there will be no difference between liberated and bound Soul, preceptor and pupil, child and wise and so on. 62 Jiva is different in each body(pratiksetram Bhinnah) 63 and thus, individuals are born and die at different times, their actions and experience arc diverse in nature and so on.

There cannot be absolute indentity between Jiva and Brahman because, in that case mundane world of different individual selves will be impossible to conceive on account of inseparability of Jiva from ever liberated supreme Brahman. It also cannot be said that Atmar seems to be different on account of bodily adjuncts but essentially one because, in that case, just as after destruction of pot its space is also freed, similarly, when body is destroyed every one will be liberated and no need of means of liberation. consequently no one will try to achieve this goal and whole science of liberation will become purposeless of and theory of karma, rebirth etc. collapse to the eround.

If it is said that, on account of Samskaras (impressions) every jiwis not freed immediately after destruction of the body and become object of trasmigration then the question is whether these samskaras of dividual *jiva* are specio-temporal or all-pervading like ether. If they s limited by space and time, then the man divid at particular place, to y at *Citrakija* must born in the same place, because Sankkaras cannot ivel from one place to another heing inactive and unconscious (because oduct of unconscious *avidya*), *Sankskaras* cannot 'also be allpervading cause in that case, no place and no soul, even liberated, will be free m clutches of all pervading *Sankskaras* and these *Sankskaras* might bring serated man back to this mundane world. So, it is not possible to prove e oneness of souls and it is more wise and practical to accept the view plurality of selves.<sup>65</sup>

Now, all these objections raised by Jainas are generally found in the ritings of RamEnujae<sup>7</sup> and Madhva.<sup>68</sup> Possible answers are found in the orks of statwarts of Advanta Vedanta such as Sankarae<sup>50</sup> and his followrs<sup>7</sup> which certainly deserve separate treatment. It is also very important note that, though Jainas criticise the some of the doctimes of Advaita, ill some Advaitic trends are steeped into Jainism.<sup>71</sup> And there was trend reconcile Jainism with Advaita and other systems of Indian Philosophy, or instance, Yodovijaya<sup>72</sup> a 17th century Jaina stalwart proclaims that inism has no quarrel with any other system of Indian thought.

#### (ABRIVIATIONS used in Notes)

| A. S.    | -        | Astasahasri                  |
|----------|----------|------------------------------|
| A. M.    | -        | <b>A</b> ptamimāmsā          |
| N. K.    | _        | Nyāyakumudacandra            |
| P.N.T.   | -        | Pramananayatattvalokalankara |
| R. K. A  | <u> </u> | Ratnākarāvatārikā            |
| S. M.    | -        | Syadvadamañjari              |
| S. R.    | ÷.       | Syadvadaratnakara            |
| S. S. P. | -        | Satyasasanapariksa           |
| S. V.    | -        | Siddhiviniscaya              |
| T. S.    |          | Tattvärthadhigamasütra       |
| V.S.B.   | -        | <b>V</b> iścązvaśyakabhząya  |
|          |          |                              |

mbodhi XIII-2

#### NOTES

- "Yatra draştā ca dršyam ca daršanam cāvikalpanam. Tasyaivārthasya satyatvamāhustrayyanta vedinaķ" vākyapadīya-ed ; J. M. Šukla; Pub. L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-1984.
- "Draitapakşat parönudya budhyatsuddhisamötrayät. Paramätmänamevalkam tattivan tatiravido viduku"-Drhafikka, quoted in "Pedäntadarkanam" (R. P.), Pt. S. Subrahmanya Sastri, Pub. Varanasiya Sanskrit Visvavidyalaya, 1967.
- "Yastu Brahmavädinänesa niscaya yadupalabhyate na tat tathyani, yannopalabhyate tattathyamiti namastebhyo"-Brhati, Part-I, Pub. University of Madras, 1934, p. 239.
- "Atra i Evat vedäntina ähuh......nityasukhanätmano mahaivavadastityägamaprämäyyääähynupagamyvään. Tacca Samäradafäyäm avidyävarapavaten nänubhäyate" – Nyäyyamañjari-II, Apavarga parikijä, Pub. Oriental Institute, Mysore, 1983, p. 431-2.
- "Suddhabuddhasvabhāva ityaupanişadāķ"-Nyāya Kusumāñjali -1, Pub. Chowkhamba Sanskrit Series, Benareas, 1912, p. 4-5.
- "Evamegeti jappanti manya ärambhanissta, Ege kicea sayam pavam, tivvam dukkham niyacchat".-Sätrak ttänga-l-10, and 'see 8,9,11, Ed. Ambikadatta Oza, Pub. Jaina Jnanodaya Society, Rajkot, V. S. 1993, p. 31-35.
- "Višeşāvašyakabhāşya-II, Gāthā 2036-2045, Pub. L. D. Institute of Indology, Ahmedabad—9, 1968.
- 8. (a) "Brahmasatyam jaganmithyä jivobrahmai va näparah". Brahmajäänävalimälä-verse-20, works of Sri Sankaräcärya, Vol. 16, Vanivilas Press, Stiraugam. p 224.
  - (b) Bhāmatt-mangala verse 1-Brahmasūtra Šānkarabhāşya with Ratnaprabhā, Bhāmati and Anandagiri Vyākhyā, ed. Mahadev Shastri Bakre. Pub : Nirnayasagara Press, Bombay, 1900.
- Tattvärthädhigamasütra with Siddhasenagani tikk (T. S.) I-I-4 Ed. H. R. Kapadia. Pub : J. S. Javeri, Bombay, 1926.
- (a) T. S. I-V-2. (b) Pramāņanayatattvalokalankara-VII, 56, ed. H. S. Bhattacharya, Pub. Jaina Sahitya Vikas Mandal, Bombay, 1967. p. 560
- Şaddarsana samuccaya with Gunaratmasūri tikā. Ed. Mahendra Kumar Jain, Pub : Bharatiya Jnanapitha, Kasi, 1969. p. 244

- (a) Akalunka Siddhiviniscaya with tikā. Ed. Mahendrakumar Jaina, Pub : Bharatiya Jnanapitha, Kasi, 1959. p-11, p. 677-78.
   (b) P. N. T. VII-13, 15, 16, p. 518-520.
- Aptamimamsa 24-27. Ed. Pt. Gajadharlal Jain. Pub : Bharatiya Jaina Siddhanta Prakasini Sanstha, Benares. 1914.
- 14. S. V. II; p. 463-468; 494, 677, 678.
- a. Aştasahasri, ed. Vansidhar, Pub : Nirnayasagar Press, Bombay, 1915, p. 157-163.
  - b. Tattvärtha Ślokavärtika, Ed : Manoharlal Shastri, Pub:-Nirnaya Sagar Press, Bombay, 1918. p. 25-26.
  - c. Satyaśāsanaparāksā, Pub : Bharatiya Jnanapitha, Kasi, 1964. p. 1-9.
- Nyayakumudacandra part-I, p. 63-64; 147-155, Part-II p.-808, 812, 830-838, ed, Mahendrakumar Shastri, Pub : Manikcandra Jaina Granthamala, Bombay, 1938, & 1941.
- Anyayogavyavacchedikā with Syādvādamaňjar1-13. Ed: Jagdiscandra Jain, Pub : Ravajibhai Chaganbhai Desai, Srimadrajachandrasrama, Agas, 1970.
- 18. P. N. T. I-15, VII. 13-17 and 56.
- Syndvædamanijari, ed. A. B. Dhruva, Pub : Bombay Sanskrit and Prakrit Series, 1933. p. 77-83
- 20. S. S. P. p-7.
- 21: A, S. p.-158.
- 22. (a) Tattvärtharajavärtika, Pub : Bharatiya Juana Pitha, Kasi, 1953. p. 21.
  - (b) A. M. 24.
  - (c) A. S. p. 158.
- 23. S. S. P. p. 6-7.
- "Antivacyāvidyādvitaya sacīvasya prabhavato vivarta yasyālte, viyadantelatejo avanayab, Yatakeabhudvikvam caramacaramuceāvacamidam namāmastadbrahmaparimitasukhajnānamamtam"— Bhāmati-Mangala, verse-1, quoted in S. S. P., P.-2.
- -25. S. S. P. p.2.
- 26. A. S. p-158.
- 27. S. S. P. p-4.
- 28. S. M. p-82.
- 29. S. M. p-79
- 30. S. S. P. p-8.

- 31. Mandukyopanisad with Gaudapädakarika and Sankarabhäsya-V athyaprakarana-Verse 32, Gita press, Gorakhpur, V. S. 1993. p.
- 32. T. S. V. p-25-26.
- 33. (a). A. S. p-159.
  - (b) S. S. P. p-7.
- 34. (a) A. M. 26.
- (b) A. S. P. 160-161.
- 35 (a) A. M. 24,
- A. S. p-158. 36. S. S. P. p.7.
- 37. (a) A. M. p 27.
- (b) A. S. p-162.
- 38. S M. p. 83.
- 39. Vācyavācakabhāvalaksaņāsya dvaitasyaivatatrāpi daršanāt-S. M.
- 40. (a) S. M. p.-83
- (b) S. S. P. p-5.
- 41. S. S. P. p-6.
- 42. V. S. B. II, gatha 2036-2045.
- 43. A. S. p-161.
- 44. A. S. p 158.
- 45. (a) A. M. 25.
  - (b) A. S. p-159.
- 46. A. S. p-161-163.
- 47. Anyayogavyavacchedikä with Syadvadamanjari verse-13.
- 48. Mandukyopanisad with Gaudapadakarika and Sankarabhasya-Adu - prakarana, verse-28, p. 164-165.
- 49. (a) N. K. Part-I, p. 63.
  - (b) S. S. P. P-8.
- 50. S. S. P. P-8.
- 51. A. S. P. P-9.
- 52. Suresvara-Sambandhavartika-175-181, ed. Kasinatha Sastri Ag. m Pub : Anandasrama Press, Pune, 1982. P. 55-57.
- 53. A. S. P-163
- 54. (a) S. M. P-78.
  - (b) Ratnakaravatarika ed. Hargovindadas, Pub. :- Dharmabhyudi Press, Benares, Vira Samvat-2437. P-34.
- 55. (a) R. K. P. 34-35
  - (b) S. M. P. 78-79.
- 56. (a) R. K. P. 34-35. (b) S. M. P. 80.

- 57. S. M. P-80.
- 58. S. M. P- 80.
- 59. (a) A. S. P-161. (b) S. M. P-83.
- 60. Sänkhyakärikä-verse-18, Pub : Chowkhamba Sanskrit Series, 1963.
- Syādvādaratnākara-V. Pub :-Motilal Ladhaji; 27, Bhavanipeth, Pune, Vira Samvat 2457. P-1094.
- Šilāńka-Sūtrakrtāngatākā ed. Ambikadatta Oza, Mahavira Jaina Jnanodaya Society, Rajkot, V. S. 1993, P. 30-35.
- 63. P. N. T. VII-56.
- 64. S. R. P-1095
- 65. S. R. P-1095-6
- 66. S. S. P. P-7
- Śribhāşya-part-I, ed. Vasudev Shastri Abhyankar, Nirneya Sagar Press, Bombay, 1914. P-77-135.
- Ånandatärtha (Madhva)-Mäyävädakhandanam, Pub: T. K. Venkatacarya, Srividya Printing Press, Kumbhakonam, 1929, P-1-15.
- 69. (a) Works of Sankaracarya.
  - (b) Sambandha Vartika
  - (c) Advaita-Siddhi, ed. Anantakrishna Shastri, Nirnayasagar Press, Bombay, 1917.
  - (d) Madhvatantramukhamardanam-ed. Pt. Ramanatha Diksit, Hanumanghat, Benares-1941.
- (a) "Samalam nirmalam cedamitidvaitam yadagatam. Advaitom nirmalam Brahmatadikamavatişyate", Yasovijaya-Adhyatmopanişat prakarana, II-40, p. 152.

Adhyatmasāra, Adhyatmopanişad, Jāznasāra prakaraņatrayi, pub. Sanghavi Nagindas Karmacanda, Jamnagar, V.S. 1994;

- (b) "Advaitic Trends in Jainism"—The Jainn Antiquary, Vol. XXIII 1965, p. 6-7.
- "Abaddham paramärthena baddhañca vyavahäratah. Bruvönobrahmavedönti nänekäntan pratiksipet".-Adhyätmopanisat prakarana-1 p-50, and 45-49 and 51.

13

### UN PUBLISHED INSCRIPTION OF RANA SANGA

#### Raghvendra Manohar

Rāņa Sangram Singh (Rāņa Sanga) is counted among the great warriors of Indian History. Hero of many fierce battles Sanga fought bravely with Babar in March 1527 A.D. (1584 V.S.) in the famous battle of khanwa. Sanga was wounded and taken to a safe place. Except this information we do not know anything authentic about Rāņā Sanga thereafter. Especially where did he die ? When did the end come ?

In this context it is submitted, that during my research tour I have traced a very important inscription in the town Diggi (Malpura). Diggi is a Principal Thikana of Khangarots and is about 85 K.M.S. from Jaipur. The inscription under discussion is inscribed on a black stone fired in the outerwall of Sita Ram ji temple situated adjacent to the fort. The inscription clearly mentions about death of Rāṇā Saṅga and discribes the rituals performed later on. It is quice clear from the inscription that Saṅga was alive for three months after the battle of khanwa and most probably he died in Diggi in June 1527 A.D. (Jeth Budi 13; V.S. 1584). The text of the inscription is as follows:--

रामनाम सत्य संवत १५८४ (1584) वरप कोठ वदी १३ (13) स दीवे राजी औ राणा संप्राप्त स्वरिंग.....देवरोनावनीतीवाशेङ्सवाकाया पीपायुत वेढा सुसदी अंत्रीनामु तीवाधी साठे (i) कपिल्युनिप्रसाद नाधुमराझ पीपातस्यपुष-इवाकाधातस्य प्रसादुलीचंद सौचाड (!)......सीड प्रातप्रसादपायोसकी

### KÄVYABANDHA OR VÄKYAVINYÄSA

(According to Narendraprabhasuri)

R. S. Betai

#### Introductory

It is known to all more or less that Sabda and Artha constitute the medium through which a poet's expression of emotions and also poetic beauty take shape. The hammer and chisel of the architect, the paper, brush and colours of the painter, the bodily grace and movements of the dancer, the voice and instrument of the musician-just like these the noet's media are Sabda and Artha. As the poet gives shape in Käyva to his own experience of poetic inspiration, he makes use of typically unique Sabda and Artha. These he uses as per his own pleasure and free-will. extracts from these Sabda and Artha, far greater and sweeter meaning than they are capable of yielding ordinarily and thus gives new life to them. Sabda and Artha thus constitute the body of Kavya, and still they are not just the body or Kavya, they are much more than this. The poet therefore, consciously, in his state of training and unconsciously, naturally and effortlessly in his state of attainment, concentrates all the more on the typical uniqueness of Sabda and Artha. The originality and novelty which he imparts on these, and their new capacity to yield varied indescribable shades of meaning-all this leads to the discussion on and analysis of "Sahda and Artha in Kavya"; "word-power in poetry"; "Vakyavinyasa in Kavya" etc. by the literary critics.

#### In Alankāramahodadbi

In his A.M., NPS states that his thinking is inspired and enriched by the thinking of his able prodecessors.<sup>1</sup> Still, his thinking is no doubt ocean-like as the title of the work claims. Again, in the evolution of style, methodology, expanse, illustrations, internal arrangement, poetic thought etc., NPS exhibits a uniquely original scholarship and grasp. At several places and in some contexts, he has developed some doctrines thut are uniquely original and his own positive contribution to poetics. Several places this are available to us in this vast work. Here, we take up his discussion on Kavyabandha or Varkavinyäsa.<sup>2</sup>

Abbreviations used in this Paper-NPS-Narendraprabhasūri; A.M.-Alankāramahodadhi, Ānanda-Ānandavardhana, Abhinava-Abhinavagupta. Sambodhi XIII-3 Väkyaviojäsa Kärikäs

शाणेाल्लिसितमाणिक्यकान्तिकेलिपदं पदम् । अर्थनारीद्ववरस्पर्धी यत्र सङ्खङ्कनक्रमः ॥ गिरां किमपि लावण्यं तरङ्कयति यः परम् । वस्तु किञ्चिदिवामाति न किञ्चिदपि यद्वशान् ॥ मज्जतीव क्षणं चेतः स्नातीव सुधया क्षणम् । माद्यतीव क्षणं यत्र विलीयत इव क्षणम् ॥ अमन्दतदिदानन्दकन्दकन्दलनाम्खुदः । कोऽप्पसौ वाक्यविन्यासः कवेवैन्य इति स्मतः ॥ ।२.१७.२०।

Here, in the four karikas, first of all, NPS expresses these main thoughts about Vakyavinyösa or Kāvyabandha.

(1) Words to be used in Kāvya should be those that are very carefully chosen, they should be lustrous, as if playing most naturally in the poetic composition. Words of our daily use strike on and get sharpened by being scratched on a grindstone in form of the *Pratibha* of the poet and attain to a uniquely novel, and indescribable artistic shape. Every word used in  $K\pi$ vya should strike us, as a lustrous jewel, as sahrdaya readers.

(2) Word and word as also word and meaning in Kāvya are so very much indivisible, conjoined and fully befitting one with the other that, while reading a poetic composition and tasting of its sweetness and charm, the readers experience only their oneness and unity, and their invariable association. This leads to the experience of the picture of a unique wholesome beauty in Kāvya. Every Kāvya is claarming, beautiful, sweet and delightful in its own way. The schäphapankrama in Kāvya being competitive with Ardhanoristrara is precisely this

(3) When a poem is enjoyed as one, as a unity, in its wholesonucness, naturally this becomes possible because the words used by a poet become eloquent and lively with an extraordinary, uncommon meaning. This leads to an aesthetic experience that is awe-inspiring. This capacity of yielding an indefinably excellent novel aesthetic experience and aesthetic delight that is found in a poet's speech, moves sportively like the waves of flowing and running water. This poetic speech now may and then may not give a faint picture to some extent of poetic matter. This should lead us to conclude that in poet's speech, both *Piczna* and *Pyakgya* are

18

jointly at work.  $V_{jakgya}$  of course as also  $Vde_{ja}$  should be precise, effective, beautiful, unparallelled in Kayya. Only when this happens, will the oneness of the hearts of Sahrdayas, who are to be won over with  $V_{jahjaha}$  of Kawya at its supreme heights, become possible.

(4) Through the reading of such a Kärvya, the Sahrdaya reader has varied delighting experiences, which win over oneness with him, bring about Samzada of the emotions of the heart with those of Kärvya. He gets totally merged in, lost as it were, in the all-pervasive Ananda of otherworldly taste of Rasas. We can go a step further and say that this experience of wonder, of awe is not momentary or confined only to the time of reading. Even when he later remembers his experiences when he read and enjoyed Kärvya and got lost in the Ananda that it yielded, the whole experience is refreshed and he is again overcome by that same merger in the Käryabhävas that the experience at the time of reading.

With these four basic points laid down in the Karikas, NPS further analyses these four and other allied points and tries to throw further light on *Pākyaringāsa*, in the Vrtti,

The Padas used in  $K_{\rm RVya}$ , must of necessity, be bright and also lustrous. Here, being lustrous does mean being endowed with Kantiguna but not that only; it also means the Padas becoming rich in exquisitely fine sense and thus highly effective and appealing.

The Bandha like Ardhanārisrara means that we should not conte across in Kāyya, the slighest apprehension or consciousness of the joints between word and word, word and sense, sentence and sentence, and so on. Here, in every respect, we must experience only unity, oncness; it shall ever be wonderful unity, in which the links between meaning and emotion, emotion and emotion etc., get lost.

The Vakyavinyasa of a poet brings about a constant, flow of the charm, delicacy, sweetness and artfulness of Kavya, it flows as if in waves, and endless series that is regular, shapely and effortless.

The peculiar trait of Kavya as Kavya, as NPS explains further, is that the ordinary becomes extra-ordinary, the unpalatable becomes palatable, the dull becomes extremely charming. This explains the *Alaukkatva* of Kavya in a way.

Again, this Vākyavinyāsa endows Kāvya with an inherent capability to attract in an unusual as also uncommon and extraordinary

#### R. S. Betai

manner, the heart of the Sahrdaya and to win him over in love. This Vakyavinyäsa gives to the Sahrdaya, a unique experience of nectarbath and yields to him, varied and ever beautiful experiences beginning from this Amrtasnaha to ultimate experience of the complete merger of his personality in the beauty, charm, appeal and delight of Kavya, so that on his part it is loss of his separate identity or, to state in other words, his personality becomes expanded like the expanse of human experiences that Kavya leads to, in its own original way.

Thus, the uniqueness and typical traits of Vakyavhyasa in Kavya cannot be described to the full inspite of all efforts. That is precisely the meaningfulness of Kavyabandha, the ideal of which ranks very high in NPS.

#### Analysis of the Views

This discussion on the use of Padas in Karya as also Vakyavinyasa or Kavyabandha, in the Karikas and Vrtti, gives a fine expression to NPS's conception of it in AM. It also analyses and reveals the unique powers and capabilities of use of words in Kavya; it also reveals at the same time, how poetic speech very much differs from common worldly speech, Ananda states:

ध्वनेरित्थं गुणीभूतव्यंग्यस च परिप्रहात् । न काव्यार्थविरामे।ऽस्ति यदि स्योत्प्रतिभागुणः ॥ वाचस्पतिसद्दस्नाणां सहस्रैरपि यन्नतः । निवद्वाऽपि क्षयं नैति प्रक्रतिर्जगतामिव ॥

The same truths apply to NPS's conception of Vakyarhyasa that creates Divani par excellence of Kavya. The alaukikatva other worldliness-of beauty and its quite uncommon experience, expect their own charm in the limbs of a youthful girl and also an uncommon identity of all these that constitutes beauty of the girl. The same truth applies to the body of Kavya. Thus experience of poetic charm, known as Lalandiaranyaprakhya by Anandte is shaped by and is decisively dependent upon the poetic experience and enjoyment of the Salrdaya. When therefore, NPS analyses kayabandha strielly bearing in mind this experience of the Sahvaya, he bings about a get-together, a triveqlsohgama of the poet, väkyavinyäsa and the sahrdaya reader. This definition of kävyabandha seems to treat as a complete identity kävya, the poet and the sahrdaya and consequently all the three are known to us together. This definition defines all the three in the fewest possible words, the creative artist and his creative experience,kävya and the sahrdaya. NPS analyses and tries to lay down in clear, effective terms, what a poetic creation should be, in which language it should be, and what it shall give and not give to the sahrdaya reader. His conception of words-power in poetry naturally evolves with this. This is the precise attainment of the sättra-like kärikka sud the Vŗti thereon.

Important thoughts that are the outcome of this discussion and analysis can be laid down in these words.

The day-to-day worldly language is the same as poetic, still, day-to day worldly language is not the same as poetic language, in this sense that a poet's word and sense born thereof, and the happy unity and oneness of the two, give to the Sahrdaya reader, an experience of so many varied meanings and host of emotions. NPS has analysed these in his AM. This word and meaning and their identity can yield different meanings and experiences to different readers. in tune with their varying mental and emotional states and the resultant Sahrdayatya very often with every reading, in case often of the same reader. In a similar manner, this word and meaning and their identity in Kavya and the resultant unique charm can yield different poetic experiences to different readers according to their differing Sahrday atva, its differing status with each reader. Whatever it may be, the world of emotions and the varied experience of poetic charm, aesthetic experience as it is called, that is created with reading and enjoyment of Kāvya, gives in the end, to the right Sahrdaya's heart a happy, delighting concentration, and the resulting identity of the reader with the emotional world of Kuvya and the aweinspiring experience of forgetting ones self. That is the reason why this indefinable experience surpassing all language and expression is known by NPS as unique, unparallelled, indescribable.

Following the preceding Acaryas, NPS lays down in AM 2-30 and clsewhere the threefold sense and the supremacy of Dhvani including Rassi but still lays down that the peculiarities of Kavya do not end with this. This shows that even though NPS follows predecessors in this, his approach and analysis are original and very very clear. His discussion, though brief, is profound on the other side, this is a proof of the fact that poetry is an art that is ever new, ever frosh and ever developing towards the perfect.

This uniqueness and indefinability of Kavya shines forth in poetry through beauty of word and meaning in Kuvya. A total identity and happy combination expected between the two is systematically brought forth in Kavya through his Vakvavinjasa or Kavyabandha. For this Vaicitrya of Sabda NPS uses other words such as Sobha, Carutra etc. This proves one more specific fact that Sabda, be it Vacya, laksya or Vyaigya in Kavya, must of necessity be charming; it must be appealing to the Sahrdaya, pleasing and delighting to him. To NPS, this charm and appeal of Kavya constitute its Satya. When NPS states that the poet brings about a profound wave-like flow of speech in Kavya, it is in this sense. Indirectly NPS also lays down that in Kavya, Sabda and Artha, their identity, their wholesomeness, their Vinyasa, everything should be uniquely rich in beauty, it should be delighting to the Sahrdava. Behind this, a unique other beauty of charmingness evolves out of the individual beauty of Sabda and Artha in Kavya; it is indescribable mental comprehension; it is only to be experienced. The Sanghatana being like Ardhanariśvara means the absence of the consciousness of the Samdhis of all these, but not that only. It also means their unique oneness and an awe-inspiring experience of the incomparable Cārutva of Kāvya born there of. Only this can endow different experiences of Bhavas, of course according to his own Sabrdayatva. NPS knows these experiences as indefinable and unique. He refers to their vast variety and knows this as bathing, merging, diving being lost in the nectar of Kavya. Here, the basis of all this is this typical Vakyavinyasa, i.e., the Carutva of Subda and Artha that give shape to it. Here, the pratiblea of the poet extracts greater, varied and charming Artha from Sabda and Artha of Kavya, at his own sweet will. Bilhana earnestly requests a poet .--

# साहित्यपाथोनिधिमन्थनोत्थं कर्णामृतं रक्षत हे कवीन्द्राः ।

This type of earnest request is to be found even in this depiction of the richness of Vakyavinyasa. This brings NPS near to this view of Sabda and Artha when used in Kayya-

## अपि वागघिषस्य दुर्वंचं वचनं तद्विदधीत विसायम् ।

And when this capacity to give birth to  $\mathcal{V}ismaya$  is there, it is also true that

## किं कचेस्तेन काव्येन किं काण्डेन धनुडमतः । परस्य हृदये लग्नं न घुर्णयति यच्छिरः ॥

NPS knows this experience of poetic excellence as sudhismina. It means becoming completely engrossed, merged and lost in Kavya, then to taste of and experience its sweetness and amtatva that delights the reader and wideus the boundaries of the readers personality and his *Clita* far and wide. It can also mean experience of immortality in moments of tasting of poetic charm for man the mortal. Thus NPS includes *Kāvyakalā* in those happy elements with which the Almighty has endowed and enviched man the mortal to experience and delight in immortality for some blessed moments in life. With this, NPS comes very much in proximity of the views of Abhinava when he states:

### अपूर्व यद्वस्तु प्रथयति विना कारणकळां जगदुग्रावगरूपं निजरसभरात्सारयति च । कमात्प्रख्यापारूपाप्रसरसुभगं भासयति यत् सरस्वस्यास्तन्त्वं कविसहृद्वयाच्यं विजयते ॥

This can very well be considered a remarkable achievement of NPS, who, in matter of the discussion on *Vakyaviny* are comes very much near to some of the views of a great modern western critics. To cite one such view, of W Lewis-

"\_\_\_\_\_ by which words are charged into something beyond themselves, an arrangement transmuted into the language of another world; a language in which the very shape and size and texture of words, their resonance, their position and significance become, as it were, charged with tremendeus or mysterious or ravishing music." Thus, the analysis of NPS in the matter of Vakyarinyasa or Karyabandha is very much near to the secret of the very essence of poetry.

Foot Notes

- नास्ति प्राच्येरलङ्कारकारेंगविष्कृतं च यत् । कृतिस्तु तद्वचः सारसंग्रहःथसनादिवम् ।।
- कोऽष्यसौ याक्यविन्यास: काब्यवरूघ इति समृतः ॥२.२.०

## CONCEPTION OF MÄYÄ (Illusion) IN ASANGA'S VIINAŇÄVÄDA BUDDHISM

#### Y. S. Shastri

Asanga (circa 290-360AD)<sup>1</sup> is one of the outstanding philosophical personalities in the history of Mthayana Buddhism. His contribution to Vijānnavāda School of thought is unparalleled in the annals of Buddhist history. There is no Buddhist topic which is left untouched by him m his works.<sup>2</sup> In fact, one of his works namely 'Muhayānasūtrālnākāra' is a landmark in the development of Mahāyāna Buddhism, which also throws full light on Absolutism of Vijāžanavāda.

It is a well-known fact in the history of Mahāyāna Buddhism that Nagarjuna-the chief exponent of Madhyamika philosophy-adopts a purely. negative approach to Reality and defines it as "that which can only be directly realised, that which is quiscent, inexpressible, that which is non-discursive and non-dual.3 Absolutely reality is Sanya i.e., beyond subject- object duality, inderminate, indescribable and cannot be even identified with pure consciousness. The word Sunya is used to indicate this Absolute Reality 4 But it seems that Nagarjuna emphasizing the transcendental aspect of the Absolute, failed to show the proper relation between the Absolute and the phenomena . He does not analyse how this absolute is related to the phenomenal world. His extreme negative approach is misunderstood by his oponents and consequently he is dubbed as a propagator of nihilism in his own time.5 But shortly after Nagarjuna, some of the Mahayana thinkers revolted against the negative stand point of his and started thinking in a more positive way by identifying the Absolute Reality with pure consciousness and established their own independent school of thought known as Vijnanavada.

Asanga, disciple of Maitreyanātha, is prominent among those revolutionary thinkers who went against Nāgārjuna's doetrine and propagated Vijāšnavāda Asanga, a speculative thinker of first rank is not satisfied with this negative attitude of Nāgārjuna. His approach to Reality is more positive and he identifies the Absolute Reality with pure-

Sambodhi XIII-4

A Research Paper, presented to the Section of Buddhist Studies at the XXXII International Congress for Asian and North African Studies, at Hamburg, West Germany, Agust 1986.

consciousness which is free from subject-object duality, indescribabl beyond determination of thought-categories and non-dual. Asanga is n ready to accept the view of Nagarjuna that the phenomenal world is pure conceptual and lacks any basis.7 His aim was to find out the ground phenomena-an apparent world on which it appears. There mu be some basis for this worldly appearance. Phenomena, thous unreal, must be rooted in some reality. This line of thinking, leads him t come to the conclusion that the base or the ground for this apparen phenomenal world is nothing but pure-consciousness. Consciousness itse, appears as subject-object quality on account of transcendental illusion Appearance of a form of consciousness as something objective an independent is illusory. But the ground for this appearance is real, it i the reality-pure-consciousness. In other words, pure consciousness free of the false duality of subject and object is the Absolute. Phenomena ar the veiled form or false appearances of the Absolute. Phenomena do no completely cut us from reality. They are appearances and appearance: point to that which appears, i.e., pure consciousness.

According to Asanga, the highest reality which is non-dual, indescribable and non-determinate,<sup>9</sup> transcends all opposites and in it the positives and negatives are one and the same.<sup>9</sup> The nature of the highest reality is such that it is neither existence nor non-existence. It is neither born nor destroyed. It is neither pure nor impure.<sup>19</sup> It is Dharmachtru i.e., essence of all elements. It is the substratum of all phenomena, permanent, background of world of phenomena. It is the principle of unity underlying the entire phenomenal world. It is essentially identical with all elements (dharma) and yet it eannot be defined in terms of any elements, it transcends all of them.<sup>13</sup> It is like the sky (%käs) which pervades every thing and is affected by nothing.<sup>12</sup> It is unimaginable, immensurable and all-pervading.<sup>13</sup> It is the highest reality which is pervade eternal.<sup>14</sup> It is uncaused unoriginated, and self-existent. It is pure knowledge.<sup>15</sup> It

If the nature of reality is such, then the problem is how this non-dual pure consciousness appears as unreal manifold world of phenomena. In other words, how is this Absolute related to the phenomena, appearance and reality, one and many, Asanga has advocated the theory of illusion (mayn as an explanatory factor. This doctrine is a logical necessity for all the Absolutists to explain the otherwise inexplicable relation between the universe and the Absolute. This doctrine of illusion is introduced to satisfy the natural curiosity to

know the why and how of appearances. The seed of this doctrine is found in the earliest texts of the Prainaparamita literature, works of Nagariuna. Lankavatara Satra and in Asvaghosa's writings. The Astasahasrika Prainaparamita-the earliest work of Mahayana literature states that everything is like a dream like illusion thought construction and thus unreal 17 Even Nirvana is said to be like illusion, and dream 18 The Samādhivājasūtra of Mahavana literature also tells us that all things have no self-substance, they are like the air castle of the Gaudharvas that they are like Maya or Mirage.19 Nagariuna the great champion of Madhyamika school of thought holds a similar view.20 Lankayatarasatru treats the entire world as an illusion or as similar to Mava 21 All the things are Mava, because they are unreal like the flash of lightning which is seen as quickly appearing and disappearing. All things are unborn and thus do not exist. They are like the air-castle of the Gandharvas. like a dream. like the creation of a magical power, 22 Even Aśvaghosa the great master of Mahāyāna Buddhism, clearly states that all phenomena are created by the imperfect notions of the finite mind. All existence is therefore like a reflection in a mirror, without substance only a phantom of the mind, 23 The Absolute is non-dual but the phenomenal world of objects is appearance of illusory, ignorance colours the true model in the finite mind. As there is an influence at work, there arise false imperfect ideas. On account of influence of ignorance this manifold world of nhenomena arises24. The same idea found in carlier texts, is fully developed by Asanga and credit goes to him for giving perfect shape to this doctrine of illusion or ignorance All these worlds such as ignorance, illusion, Bhranti, Maya are used as synonyms by Asanga. Asanga was not fully satisfied with his predecessors explanation to a question how this non-dual pure consciousness appears as a manifold world of phenomena. To attribute any kind of casuality in an absolutely real sense to the immutable, uncreated and transcendent. Absolute will be logically absurd. To solve this vexed problem, Asanga has developed this doctrine of Maya or illusion owing to the influence of which consciousness, though itself absolutely non dual, appears to be holding up diverse, discrete and finite appearances as inumerable, animate and inanimate objects of the universe. Pure consciousness influenced by ignorance gives rise to all phenomenalappearances recognised as various empirical entitics(naratantra) and also to further appearances sometimes known as illusory objects. 25 (Parikalpita). So, besides the one non-dual Absolute Reality there has to be assumed a universal diversifying factor or effectuating principle. Thus, assumption of illusion or ignorance is the only solution to the question which unavoidably arises as to how this one non-dual transcendental Reality

is achieved, it dominates the whole field of our existence and experiences as an irresistable, inexhaustible and un-definable power. Owing to this illusion, only the Absolute non dual pure consciousness appears to have been divided a. d limited to finite existences.

Asanga advocates the Vijaanaparinamavada. He thinks that the phenomenal world is transformation of the pure-consciousness only. The absolute (pure consciousness) transcends everything, but painted with ignorance, it manifests itself as subject -object quality.20 He analyses this entire process of phenomenalisation of pure consciousness, which is on account of ignorance, in the following manner. First of all, owing to the influence of powerful illusion or ignorance it manifests itself as Alayavijñana a stone-house of creative consciousness. It is the first product of parinama, out of pure consciousness which is also known as seed of all phemona. 3 ° This store-house of consciousness projects various forms out of it. Because of various impressions (Vasana) left in the Alava, the ego and the material world, the subject and the object are produded.31 Alaya Vijnana is defiled aspect of pure consciousness only.32 Purification of Citta or consciousness is nothing but becoming free from subject-object quality, created by Alayavijnana and stopping activity of Alayavijnana.33 Once this is achieved illusion affecting pure consciousness feters out automatically and illusion is no more required to be assumed as an explanatory factor of appearances of our reality. After realisation of reality not only ignorance or illusion is dissipated, but all products of illusion such as subject-object quality, relativity limitations etc., are also wholly exterminated along with their sustaining appearances. The moment reality is realised, there is neither this illusion nor any appearances, any more.

We have seen that illusion must be accepted, however illusory in its ultimate nature, as explanatory factor of all the appearances of the phenomenal world. Apart from this explanatory nature, it can claim no existence or reality whatsoever. That is why it is held to be both beginningless and terminable. Its origin is not traceable. It is thus called beginningless. It is beginningless but it can be destroyed enlightenment or realisation of pure-conscionsness. It cannot be said that what is without beginning is without end as well. The example of seed and tree relation will make this idea very clear. The seed is produced from the tree and this tree is from the seed; it is thus not possible to trace out their origin or beginning. But tree or seed can be completely destroyed by some outer causes such as fire, etc. Likewise, ignorance can be destroyed by fre like knowledge of pure conscionsness. is to be related to the complications of diverse becomings, pseudo realities in the form of inumerable appearances as multiple empirical or illusory entities. Illusion or ignorance must be accepted, however illusory in existence of its own. Ĭf its ultimate nature. It has 110 is yet not entirely unreal as it produces the objective world. Illusion being itself unreal, cannot exist by itself. In itself it is nothing 26 Its existence is inferred through its function. Its main function is the creation of subject object duality. All entities of the universe, are thus only diverse appearances appraised as so many real or illusory entities from the view point of relativity and arising from and lasting upto the termination of ignorance.

Illusion exists in the Absolute.27 In other words, Absolute is the locus of Maya. Yet it is nothing. It exists in the real so long as the Real is not known. The appearance of subject-object duality is the result of ignorance. This ignorance can be determined to be neither distinct from nor identical with the basic reality. It is, nevertheless, undeniable both ontologically and epistemologically as existent veritable and valuable in the empirical order of things until the realisation of reality. That means Avidya being illusory can be described to be neither identical nor different from Reality and really it is not there at all from the view-point of reality. Still it appears to be there as something other than reality. illusion cannot be a separate permanent reality. No absolutism will accept any permanent reality other than non-dual reality. Thus, illusion or Maya must be an appearance; it appears to be veritable and real for all practical purposes and intents, and to be ceaselessly functioning until the realisation of Reality itself. All the elements of existence are appearances like that of Maya. They can be said to be neither existent nor non-existent, like a magical elephant produced by a magician. They cannot be called existent because they disappear after the removal of illusion. They cannot be called even non-existent because they exist so long as illusion is there. The most truthful description of the state of things as we experience in this world of particulars will be to compare it with Maya as created by the magician making use of whatever objects a man chooses; he makes a variety of phantom creations which appear to the spectators as real and substantial. But just as illusion or Maya is neither existent nor non-existent, similarly these elements of existence are also said to be neither existent nor nonexistent. 38 All the elements of the universe are thus diverse appearances only. Realisation of Reality (Tattva) is the last milestone or the end of illusion and it results into a disruption of all appearances. But so long as this milestone is not reached the unceasing and diverse modifications of Avidya continue to hold up appearances further and further. Until realisation

It is very important to note that no Vijnanavadin has given a proper answer to the very subtle questions such as why is this ignorance? How is it that non-dual pure consciousness becomes affected by illusion, becomes impure34 and phenomenalised? The why of illusion or ignorance nobody can explain as much as the why of suchness or reality. Suppose we accept it as an explanatory factor of all appearances. the question why or how it defiles the pure Absolute, how the Absolute becomes impure and takes the form of manifold world of phenomena are still unanswered. If its impurity is due to past deeds, then are these deeds free acts of the Absolute ? What makes it to do bad deeds in the beginning? There seems to be no clear-cut answers to all these questions in the Vijñādavāda School of Thought.

This doctrine of illusion is closely connected with the theory-error. It is a commonly accepted misconception that Vijnānavāda upholds the ātmākhyāti which means that error is the super-imposition of the form of cognition on the so-called external object, such as 'I am the Silver,' But this allegation does not apply to Vijnanavada of Asanga and Vasubandhu. Asanga, by calling illusion or Bhranti as neither existent nor nonexistent, advocates the theory of non-discribability of errors5. His theory of error is very similar to anirvacantyakhyati of the Advaita Vedantin, even though he does not use the word anirvacaniya. The error is indescribable in the sense that it can be called neither real nor unreal. It cannot be called totally unreal because it is there as long as an appearance lasts. It cannot be real because it is contradicted afterwards when the real is known. Error is true as long as it lasts and becomes unreal only when it is contradicted by higher knowledge, i.e., after realisation of Reality.

Advaita. Vedanta of Sankara also offers theory of illusion to solve the problem of relation between Absolute and phenomena, apparent and the real. Advaita Vedanta, like Vijñanavada has faced the same problem because according to it, there is only one pure Absolute Reality, one without a second<sup>36</sup> and theory of ontological Reality i.e.,<sup>37</sup> Brahman, World 's mere apparent reality and ultimately there is no difference between Brahman and individual soul, 38 Advaita Vedantins have faced the problems as to how, from the pure non-dual Brahman the impure world of man and things came into existence, how one appears to many without loosing its pure, non-dual nature, how the real appears as the transistory world? Sankara, the Advaita stalwart thought that without the assumption of an extraneous principle, which is already found in seedling form in

the Upanisads,  $3^{\pm}$  it is not possible to account for the world-appearance. There must be admitted some principle or power which superimposes the manifold of sense on the supersensuous and Supreme Brahman. This extraneous principle, the Advaitins call Maya or illusion. This doctrine plays a very vital role in the Advaita philosophy. On this edifice Advaita metaphysics is well established. The Advaitins analysis of illusion is very subtle and far more satisfactory than that of Vijfañavafains.

The nature of Maya is such that it is neither real nor unreal and therefore anirvacaniya4 o i.e., indescribable. It is power of God. indistinguishable from Him, just as the burning power of fire is from the fire itself+1. It is neither real like Brahman nor unreal like son of a barren woman. It is existent but nor real like Brahman. It is destroyed by realisation of Brahman42. The statement that the world is Maya or mithya means that it is an appearance of reality in a form which is not its essential and ultimate nature and has no being after the dawn of right knowledge about it. It is to be inferred through its effects by our intellingence43. It operates in three ways as positive wrong knowledge as doubt and as absence of knowledge. Really it cannot do any harm to reality, just as mirage water cannot make the Sandy desert muddy. Its function is twofold; it superimposes and conceals (cavarana) the real nature of the object and shows up in its place some other object. It conceals Brahman and shows up in its place the universe and the world of souls. It not only makes us not apprehend Brahman, but creates some other thing in its place. It conceals the Brahman in the sense of preventing the ignorant individual from realising his real nature, just as a patch of cloud conceals the sun by preventing a person from preventing the sun#4. Though it is the creative power of God, it does not affect God, just as magician is unaffected by his own magical power#5. We can only say that Brahman appears as the world; even Sankara aptly remarks that Maya or nescience is co-evel with life. We do not know how or when we got into it. Nobody walks into illusion consciously. We can only know how to get out of it. It is the result of a false identification of the Real and the unreal. It is the nature of man's experience 47. But without Maya no human activity is possible. All intellectual, religious moral and social activities presuppose Maya. Every one of our activities is the work of Maya.48 The world is product of Maya. The world itself is Maya in the sense that it is only apparent. It is real for practical purposes, but vanishes after the realisation of Brahman. The word Maya or Mithya is used in Advaita Vedanta to emphasize the ultimate unreality. of the world. It is real so far as empirical life is concerned but becomes

sublated when knowledge dawns. But so long as we are in this world, we cannot take it to be unreal.<sup>379</sup>

Both Vijnanavada and Advaita Vedanta advocate anirvacanīyākhyāti i, e. non-describability of error. For both, Reality is non-dual pure consciousness which is direct, immediate and self-luminous and is the transcendental background of the world of phenomena which is its appearance due to the power of beginningless ignorance. But the difference between Viinanavada view-point and Advaita view-point is that in Vijnanavada, the Reality is affected and defiled by illusion and transforms into the phenomenal world while in Advaita the Absolute Reality-Brahman is unaffected, neutral and is not subject to transformation. The world is Vivarta of Brahman.50 Thisworld is superimposed on Brahman by illusion as snake is superimposed on the rope, silver on shell etc. Illusion consists in mistaking the given for something else. In the statement this is a snake, rope is mistaken for a snake. But this rope must be there as the substratum of snake appearance. Though rope appears as a snake, it is unaffected by snake appearance. Similarly, Brahman is mistaken as this phenomenal world, i. e. Brahman is the substratum for this world appearance. But Brahman is neutral and unaffected by any type of illusory power, Illusion does not affect the Absolute while in Vijnanavada as opposed to Advaita Vedanta, the Reality, itself is affected by illusion. The phenomena is defiled aspect of Reality. It is only after removal of ignorance that its phenomenalised aspect will no more be there. It shines in its pristine glory only after the destruction of illusion. But the question how it is affected by illusion still remains to be answered.

#### NOTES

- Indian Buddhism A. K. Warder, Pub : Motilal Banarasidass, Delhi-7, 1970, p. 436.
- Many works are ascribed to Asanga. But Madhyantavibhanga, Mahayanasūtralankara and Dharmadharmata Vibhanga are very important from philosophical point of view.
- Aparapratyayam Śāntam Prapaňcairaprapaňcitam. Nirvikalpam anānārtham ctat tatīvasya lakşaņam Madhyamakašāstra (MS) XVIII-9, ed. P. L. Vaidya, Mithila Institute, Darbhanga, 1960.
- 4. Prajňaptyartham tu kathyate- Ibid, XXII-11.
- Vigrahavyāvartanī by Nāgārjuna, ed. K. P. Jayaswal and Rahula Sankrityayana. Pub : Journal of the Biliar and Orissa Research Society, Vol. XXIII, Parl-III, 1937.
- Tatiyam yat satalam dyayenar rahitam bhrāntesca sannisiyah, sakyam naiyaca saryathābhilapitum yaccāprapaňcātmakam— Mahāyānasµtrā-

Conception of Maya (Illusion) in Asanga's Viinanavada Buddhism

- lankara (MSA) XI-13, ed. Dr. S. Baschi, Mithila Institute Darbhanga, 1970.
- 7. Madhyamakaśastra- I. 9-10.
- 8 MSA XI 10
- 9 Bhayabhayasamanata- Ibid. XI. 41
- 10 Thid VI 1
- 11. Sarvadhramaśca buddhatyam dharma najvaca kaścana- Ibid-IX. 4.
- 12 Thid IX 15
- 13. Aprameyam acintyam ca vibhutyam baudhamisyate-Ibid-IX. 40.
- 14 Mahabodhim nityam dhruyam- Ibid- 50.
- 15 Ibid- IX, 3: XXI, 44,
- 16. Ibid V. 8. Commentary
- 17. Astasahasrika- Prajnaparamita- I-p. 8. XXVIII- p-230. XXXI 254 ed. P. L. Vaidva, Pub. Mithila Institute, Darbhanga, Bihar, 1960.
- 18. Nirvanamani devaputra mäyopamän svapnopamän- Ibid. II p. 20
- 19. Samadhraiasutra, IX. 11, 17, quoted by Candrakirti in Prasannanada on Madhyamaka Sastra-VII, 34, P. 74,
- 20 Yatha Mava Yatha svapno gandharvanagaram yatha- M.S.- VII 34. XVII. 33, XXIII. 8-9.
- 21. Saddharma Lankāvatārasātra- X. 126, 144, 228, 234, 251, 279, 201 ed., Dr. P. L. Vaidya, Mithila Institute, Darbhanga, 1963.
- 22. Gandharvanagarasvapnamayanirmana sadréah Ibid, X. 144.
- 23. Awakening of Faith -T.Richard, ed. A.H. Walton, London, 1961, p. 55
- 24. Ibid- p 60.
- 25. MSA-XI, 15.
- 26. Svavam asadapi yad akarena pratibhasate sa bhrantih mavavat-MVSBT- p. 18.
- 27. MSA- X1. 13.
- 28 Tatha bhavat tatha abhavat bhavabhava visesatah. sadasantah athamadharma bhrantilaksanah- Commentary : Tavosca vabha ve hhāvabhāvavoravišistatvāt- santo'pi asanto'pi māvāpi caivam laksana. tasmanmavopamah-MSA- XI, 27,
- 29. Cittamatrameva dvavapratibhāsamisyate, grāhyapratibhāsam grāhaka pratibhasam ca- MSA- XI. 34, Com.
- 30. Bijam alayavijňanam- MSA- XIX. 49- Com.
- 31. Tatrālayākhyam vijnānam vipākah sarva bijakam- Trimšikā- 2: Vijnapitimatratasidehi, ed; Svami Mahesvarananda, Pub : Crtadhrmakaryalaya, Varanasi, 1962. C. S. Street
- 32. MSA- XIX, 51
- 33. Bijaparävrtteh ityälayavijnänaparävrttitah. Padärthadeha nirbhäsanam vijnanam paravrttiranasravo dhatuh vimuktih. MSA-XI. 44. Com. Sambodih XIII-5

- 34. Matam bi citta n parkriprabh isviram sada tad tgantukadoşadüşitam. MSA- XIII, 18,
- 35. MSA- XI. 15, 29.
- 36. Ekamevadvittyam-Chandogyopanisad-VI. II-I, The principal Upanisads with Śańkarabhasya- Pub : Motilal Banarasidass, New Delhi, 1978, p. 506.
- 37. Ekameva hi paramarthasatyam Brahma-Taittiriyopanisad-Brahmanandavalla-6.
- 38. Brahmasatyam Jaganmithyā jīvo brahmaiva nāparah-Brhmajňānāvalimala- Works of Sankaracarya. Vol. 16-Vanivilas Press, Srirangam, p. 224. N.D.
- 39. (a) Isopanisad- 15
  - (b) Kathopanisad I. 24-5
  - (c) Mundakopnişad-II. I. 10.
  - (d) Chandogyopanisad-I. I. 10, VI. I-4.
- (e) Praśnopanisad-I. 16.
  - (f) Svetaśvataropanisad-I. 10, IV, 9.10.
- The Principal Upanisads with Sankarabhasya, Fub : Motilal Banarasidass, Delhi, 1978.
- 40. Vivekacudāmaņi-111, Works of Sankarācārya, Vol-14, Pub : Vani Vilas Press, Srirangam, p-21, 22.
- 41. Brahmasutrasankarabhasya (BSB)-J.1V.3, JI.I.14, with Ratnaprabha, Bhamati and Anandagiri Vyakhya, ed; Mahadev Shastri Bakre, Pub : Nirnayasagar Press, Bombay, 1909.
- 42. Jnate dvaitam na vidyate- Mandukyakarika, Agamaprakarana-18, The Principal Upanisadas with Sankarabhasya p. 191.
- 43. Karyanumeya-Vivekacudamani-110, p-21.
- 44. Ghanaechannadrastih ghanacchannamarkam yatha nisprabham manyate catimudhah.
- 45. Yatha svayam prasaritamayaya mayavt trisvapi kalesu na samsprasvate
- avastutatvat, evam paramatmapi samsāramāyayā na samsprašvata iti-BSB-ILL9.
- 46. Rajva iva sarpadibhavena iti -Ibid-II I 9.
  - 47. Satvanrte mithuntkrtya ahamidam, mamedam iti naisargika ayan lokavyavahārah—Ibid-Adhyāsabhāsya-p-9-10.
  - 48. Avidyavatvenai va jivasya sarvah vyavahārah santato vartate-BSB-1.IV.3.
- 49. BSB-II.I.14.
- 50 -Vivarta yasyaite-Bhamati-Verse-1, BSB-p-1
- 51. BSB-Adhyasabhasyam p. 7-19,



## BHATTI AS QUOTED IN THE DURGHATAVRTTI

#### Nilanjana S. Shah

The Durghalavrtti<sup>11</sup> is not unknown to the students of Sanskitgrammar. It is written by Satapadeva, the eastern grammarian, who flourished in the twelfth century. This vytti discusses the difficult usages in the Mahākāvyas of Ašvagheaa, Katlidasaa Bharavi, and Bhaht etc. from the grammatical point of view. It also refers to the odd usages in the dramas of Kaildasa, Bhavabhdif, Bhaht Anfrayana, Murar-etc

This v<sub>f</sub>tti first discusses in detail how a particular usage seems incompatible according to a particular sura of Pravini and then afterwards justifies it on the basis of other grammatical devices bared on Paninian grammar.

It is yery important from the viewpoint of Sanskrit grammar, as Saranadeva has noted many opinions of Maitreyaraksita on important grammatical points. Some of these views are not found even in his only available work, Dhittopradipa. Sanskrit scholars are under the obligation of Saranadeva, for preserving many view points of Bhagavrtikara, Anunyasakara and of some unknowa grammarians such as Srikaniha, Vallabha. Somanandi etc.

From the point of view of the classical literature also, this vrtii is important, because it seems to have preserved the original readings of the usages discussed therein. Even the fearined commentators like Milliniaha prefer to accept the readings which are grammatically correct and leave aside the doubtful readings. In these circumstances, this vrtii can be useful in eprecting the text of the works mentioned therein, particularly Blatikava, because it discusses maximum usages (70). From Blatikavaa,

This vit'i discusses the usages pertaining to Atmanepada, Karaka, Samasas, Bhyadiprakarana, Taddhitas, Krdantas, Acsandhi, Halasandhi etc.

The various devices by which all these usages are justified pare discussed here.

Sarapadeva has justified the following usages on the basis of Panini's Sufras, other than those with which the usages seem incompatible.

Paper read at 32nd Session of the All India Oriental Conference, Gujarat University, Ahmedabad, November 6-8, 1985.

Bhaffi seems to have violated the rule बहुत बहुवयनम् (1. 4. 21), in using the plural with regard to the word महियो in विजुकुतुः अभिनेत्रेमिदिष्य: (3.22), because the queen regularly coronated with the king is called महियो, which denotes singular.

By quoting the sūtra जारवाएवगवामेकसिमवहुवचनमस्पतरस्याम् (1. 2. 58), he propounds that the plural here denotes Jati and not an individual. As another alternative he suggests that by common sense, we can understand the word as denoting the harem.

According to the sutras वह्यपा (2. 1. 4) and विभावित्तवमी रसमुद्धि (2. 1.6), Bhath's usage पुरो रानस्य जुद्धवांचकार (4. 5) is not correct, as the अध्यय पुरस् should form a compound with the धुवस्त word राम.

In the rejoinder, Saraandeva, argues that the above rule itself has violated another rule, অব্যাহমন (2. 2. 2.), by placing aging in the beginning, therefore it is জানিয়, Hence Bhath's usage cannot be deemed incorrect.

Moreover, he adds that the mention of अतिदित्तान्त स्वयपंत such as स्वीप etc. in the sütra, also indicates that the sütra may not apply to पुरस्,, which is a सदितान वस्य. The word स्वाचम in the verse ब्यतात् स्वातं च्ह्रन्यचनीनम् (2. 49) poses a difficulty. In order to derive the word संयत्रम् we have to affix ट्व् according to अन्त्र (5. 4. 108) but that is not permissibel according to the rules of Bahuvrhi compound.

At the same time, it cannot be derived by अन्ययवाथे च संजायाम् (2. 1. 21), because there is the अनुष्ठति of नदीभित्र from the previous sûtra (2. 1. 20) and in this word, उत्तपर is not नदीवाचक. Hence according to Saranadeva, the word should be understood as an avyayibhava compound in the sense of ग्रीमिय by अम्ययविभन्ति...वीमयवचने (2. 1. 6). It then conveys the sense of simultaneity.

Many a times, he has utilised the anuvrttis also to justify some usages of Bhattikavya.

Bhatti has employed the sixth case affix for युणिना in the line, प्रमायत् युणिना (हेरो (18.9). This is not correctly used, because, while commenting on चुद्दवी सम्प्रदाने (2. 3. 11), Patanjali has enjoined the fourth case-affix in द्वित-दोन.

To justify this, Saranadeva draws the anuvriti of the word 'अर्थ' from नदहर पण्यम् (4. 4. 51) and joins it with हिले in हिते मजा: (4. 4. 65) and approves of the sixth case affix in हित्रयोग. To justify some form's used by Bhaffi, Saranadeva sometimes does not attach much importance to the anuvrttis, e.g., the atmanepadt form समारन्व in समारन्व यागभीषा (8. 16) seems to go against the sutra चरिंचगास्य-सिंग्य (3. 1. 56) because, on account of the anuvrtti of परस्मेपरीषु from 3.1.55, परस्मिपरी form was required here.

As noted by Saranadeva, some grammarians, like Maitreyarakşita think that this anurytti surely affects the subsequent rule; while some do not attach much weight to the anuv<sub>f</sub>tti. Therefore the use of the Bhatfiknya is justified.

The views of Patañjali have been quoted by Saranadeva to justify the following usages:

The parasmaipadi form अभिवानाति in सःभविष्णाव एदस्त्यामभिज्ञानी सि मातरि (6. 138) goes against the stirta अमुर्मकाच्य (13.45). It means that when used intransitively, after the root jfin, the Elmanepadi form is employed, when the fruit of the action does not accrue to the agent.

To justify the usage, Saranadeva remarks that here the root jnit, denotes the meaning of अझ्म by झानोनसर्जन्मद्वीच. So the rule may not apply here. Then again he justifies the parasmaipadi usage by citing a parallel instance from the Mahabhaşya. देवद्त:-अभिदानांसि यरक्रभोरेषु वरस्याम: (मद्दामाप्य on 1.4.49).

The point can be raised against the following usage of BhaiHi, तथा प्रामायद् गुणिनां हित्ते (17.39) that he has not respected the Vartika ज्ञुगुज्याविश्रोत्रान्न दार्थानायुर्धच्यानम् (on 1.4.24). He should have used the ablative case after the word हित instead of the locative case.

Saranadeva meets the objection by pointing out that the above Vartika denoting षोद्ध व्ययसान has been refuted by Patanjali on the ground that it can as well be included in the suira शुवावायेद्यावानम् (1.4.24). But we would like to remark that then also it would require the fifth case affix.

Saranadeva adds that the Vartika can be considered प्राधिक on the analogy of the Vartika एवे चानियोगे (on 6. 1. 94).

In the verse मोहायकारस्य तस्य दुच्छेन यानेन वनस्य मोख (3.13), Bhatti has used the sixth case affix for वनस्य. According to the surra, माययक्रमीयि वेष्ठायाननय्वनि (2.3.12), he should have used the second or the fourth case affix for वन. Saranadeva replies that this satra is refuted by Patanjali. Therefore Bhaffi is not at a fault. He has employed क्रयोगपडी he e, (एव च समम्प्रीमावात् क्रयोगपच्यलये ग).

The views of Jinendrabuddhi, the author of Nyāsa, are also quoted by Šaranadeva to support the following usages in Bhattikāvya:

The form समीदे in समीदे महीमानचें (14. 83) goes against the stitra इमादेव गुइमतोऽमुच्छ: (3.1. 36). According to this rule it should take भान suffix in किंदू and the form should be समीदाधके. While justifying it, Saranadeva has quoted the Nyasa, according to which the stitra is rendered भनिविः, because the perfect tonse affixes, are called किंत, by, the gira देशियमतीवर्धा (1. 2. 6).

Bhaffi has used the word केहन्यी (3.6, 3.10), while according to the sūira "अनंपरवज्यात् संविधारम् (4.1.168), the word denoting the सम्यतस्य of केंहम should be केकेयी (केकय+अज) तद्वितीयंच्यामादे: (7.2.117) हति वृद्धि: = केहम्-केंक्रेयी)

Saranadeva quotes the view of Nyssakara केक्य्याच्यो सूत्रप्रहतेरेवापचारात् स्त्रप्रवये वर्तते हति न्यासः । Then by शाक्रु वाधव्यो कीन् (4.1.73), we apply कीन् to केक्रंग and get केक्सी. Any way, we do not find this view mentioned in the Nyssa on this soltra.

Some difficult usages of Bhatti have been justified on the basis of the views of Bhagavrttikara.

Bhalli has used the Ātmanepadı forms उपायंदन (1.16, 8.33) and उपायरवम् (7.101) in the sense of only स्वीकरण, while according to the sūtra उपायदा दबकाणे (1.3.56), the root यम preceded by उप when used in the sense of esponsing takes atmanepada, Kašikākāra also explains स्वरूपण as पाणिमहण्ण-विधियस्वरूप,

. Saranadeva has justified it basing himself on Maitreyaraksita and the Bhagaytti who ascribe the meaning of attacleas  $\mathfrak{efl}[\mathfrak{R}]$  to  $\mathfrak{eq}\mathfrak{efo}$  on the basis of the anuytti of  $\mathfrak{R}_2^{d}\mathfrak{eq}$  from 1.4.37. This meaning, is supported by the interpretation of  $\mathfrak{R}_3^{d}\mathfrak{eq}$  from 1.4.37. This meaning is supported

Saranadeva remarks that Jayamangala solves the problem by justifying the usages by applying  $\overline{vag}(\overline{vag})$   $\overline{qa} |\overline{sa}|^{2}$  (1.3.75) instead of the above satra. In this way he avoids the difficulty arising by the word  $\overline{vag},\overline{vag}$  in the satra.

. There is a controversy among the grammarians, on the word धुन, employed by Bhatti in the line : हा पितः क्वासि हे छुन् । (6,11).

The first problem raised in the Durghatavrti with regard to this form is as to why the vocative (i.e., the nominative case) is used here, when the accusative case was required here according to the Vartika, अभिन परिव: स्वायविषयाद्वाप्रविश्वेष (on 2.2.2).

To justify it, Saranadeva argues : शोव्यशोचस्कमवाये पार्थ्यपायो दितीया । सम्योधने तृपवर[तेमसते स्वारक्तिपासितवेषीयमें]. It means that here हा denotes sorrow and invocation of some relatives. Thus vocative is' due, which will take nominative by इम्पेधने ये (2.3.47). This nominative case, being a सारक्षविभवित्त is stronger than the accusative case, which is' उपयदविभवित्त. Thus the use of the nominative in the above case by BhatHikavya is justified. The following remarks of Kaiyafa, the author of महामास्वप्रयोग, also favour Bhati : gi जोदेषायी व्यवस्वप्रवाद सेवाइयतिय मंत्रदिय मन्नति ।

While commenting on 'रवः इत्रवाष्ट्रविपरिषदे। वस्त् (5.2.112) Saranadeva notes that there is छन्देगमङ्ग in the verse of Bhaffi : परिवद्रकान् महामद्वी:... वैकटिकाऽऽअमान् (4.12). He justifies it by arguing that this is वृत्तमेद, not व्यत्नेमङ्ग (नवाबदेविक्यादे वृत्तमेदार्द्रीत) I In support of this, he cites the paralled instance 'प्रवाने कविष्यमिदिवे वाधीनां हुर्दिकमेवामिति 1 This is the Annıştup stanza quoted from Mahabhaya on 1.4.5.1. Bhagavrttikara also believes that this cannot be called जन्देशक.

Vardhamana, the author of Ganaratnamahodadhi, draws our attention to the fact (145) that actually in Mahabhaşya we find the regular Anuslup stanza वर्मणपाएवेचे...etc. It is worth noting that Mallinatha and Bharatamallika give, the flawless reading पेष्ट्रव्यान.

Several usages of Bhatti have been justified by Saranadeva, by referring to the viewpoints of Maitreyaraksita.

The compounds भिक्कते and वरकुते employed by Bhatti in 16.24 and 17.23, respectively are not correct, because they are prohibited by the suira पुरणगणमुद्धिराधमद्ययवश्यमानाचिक्रणेन (2.2.11).

To justify these compounds, Saranadeva quotes the opinion of Maireya, that in the sura, ktavyaya not being mentioned, the prohibition does not apply to it. Thus the compounds employed by Bhalij should not be deemed as incorrect.

Saranadeva justifies the parasmaipadi usage অমিৰানাটি in অৱমাৰিত্বাৰ বৰুৰবাৰমিৰানাটি দাবৰি (6.138) in another way, i.e., by eiting the view of Maitreya. He argues that here the question of setting aside the rule शेक्स्रेकार्यच् (1.3.45), should not arise at all, because the word असि+वा is rendered transitive, as the चान्याये itself serves the purpose of the object (बाक्याप्रेस्य क्मेणी विवशितव्यात् ).

The word काछानी, used by Bhatti in पुरी काछानीम (7.9) has been a controversial usage, from the grammatical viewpoint.

The sutra अनुदासादेश (4.3.140) prescribes अर्थे in the sense of modification or part after अनुदासादि words. This is a general rule (उपलंगराक्ष) to be set aside by the exception (अगराद) निष्य दुदयारादिश (4.3.144), prescribing मदद in the place of अप्रे and giving the form साल्यनगरी.

Maitreya, as quoted by Saranadeva justifies the form with the help of the qरिमाय। ক্ৰকিংগৰাৰ্বিষ্ঠাপুৰুৰাজীয় মিনিয়িয়াই (58)<sup>3</sup>. Here also the general rule prevails and অসু is enjoined in place of मयद and we get the form কাল্যকা

This justification is not acceptable to Nageśa, the author of Paribhāsenduekhara as it goes against the comment of the Bhāşya on the rule sam  $\mathbf{q}_{n}^{AB}$   $\mathbf{q}$  is repeated in order that it may he added also, when an apavæda may be applicable ( $\mathbf{q}_{n}$ ;  $\mathbf{q}_{n}^{A}$  $\mathbf{q}_{n}$  $\mathbf{q}_{n}$  $\mathbf{q}_{n}$ , thence the exception cannot be set aside by the general rule. Nageśa himself derives the word  $\mathbf{q}_{n}$ :  $\mathbf{q}_{n}$   $\mathbf{q}_{n}$ ,  $\mathbf{q}_{n}$ , and  $\mathbf{q}_{n}$  is  $\mathbf{q}_{n}$ .

In the verse न चेषलेको वर्षिची पणायान् (3.27), Bhaffi has used the ঝাৰ suffix in the sense of 'making a contract.' The shira যুষ্থ্যवीविष्ठयील्पनित्थन बाया: (3.1.28) enjoins আ ব suffix to पण only in the sense of praise, because qr is read here along with यन, which has the sense of praise only.

To justify this use of ঝাৰ suffix, Sarapadeva cites the opinion of Maitreya, that some grammarians do not respect the আছৰ্ষ of qa with qa and therefore the suffix ঝাব is enjoined in both the meanings. Maitreya has quoted the above usage of Bhafi in support of his view.

While commenting on the suita वरम्नेामासुद्धीन (6.1.63) Saranadeva remarks that in spite of the anuvriti of the word छन्दीं from 6.1.68, the rule can be applied to secular literature also. In his support, he cites, the view of Kमर्डाप्तकाब, and in the following line of Bhafi : व्युवा मरदात्रद्वीति स्वीयायम् (3.41). Maitreya says that प्रवान्ते प्रवाने प्रवाने प्रदान्त्रद्वी

While commenting on the sūtra, न श्रवद्ववादि गुणानाम् (6.4 126), Maitreya as quoted by Saranadeva remarks that on the bases of the usage.....! वबनू रहन तत्वुधभाये मदा: (14.30), it is implied that here by the term वादि, only the dentolabial letter न is to be understood and not the letter न obtained by स्वायाण.

Some difficult usages of Bhattikavya have been justified by quoting the views of Purushottamas, the famous grammarian, who was the author of phagavetti etc.

Bhatti has violated the rule ऊपोदिनियडाचथ (1.4.61) in the verse दुरो रागस्य दुरांचकार (4.5), because according to the above sūtra, the word दुर: when designated as 'gati' is to be employed exactly after the verbal form. To justify thus, Saranadeva eites the opinion of Purushottama. He opines that the anuvriti of कियायेग descending from 1.4.59 is the deciding factor in this matter.

In this verse, the word,  $\mathfrak{P}^{\mathfrak{R}}$  is not in composition with the verb, therefore it cannot be designated as  $\mathfrak{A}^{\mathfrak{R}}$ . It is connected with the  $\mathfrak{P}^{\mathfrak{R}\mathfrak{R}}$ word  $\mathfrak{N}\mathfrak{R}$ , hence the  $\mathfrak{n}^{\mathfrak{R}\mathfrak{R}}\mathfrak{R}^{\mathfrak{R}}$  is will not accrue to the word  $\mathfrak{P}^{\mathfrak{R}}$  and in absence of  $\mathfrak{n}^{\mathfrak{R}\mathfrak{R}}\mathfrak{R}$ , the above rule will not apply.

Bhalti has used the word से।दर in the verse 'रन' से।दरस्यातिमदे!ख्रनस्य' (12.2), instead of से।दर्य, which is derived according to से।दरावाः (4.4.109) The word से।दर can be derived from समान+डर् as well as from सह+डदर-

Saranadeva remarks that the form धे।र् (धमान+ठदर) can be justified by resorting to दोगविभाग of the Suitra समानस्य खडरदीत (6.3.84) as suggested by Somanadi. As another alientative, he suggests सहसावरस्य समानाधेन्ध्र वीवर्षकानस्य (6.3.82) द्वी वा स्वाधी वाचया।

Saranadeva must have another reading of the line, as 'अहोदरस्वातिम दीव्हत्वस्व (12.2), therefore he explains the word सोरोदर also : यथा स्वयुग्धन्दः समानार्थ: । तथा च प्रवेगाः सर्भे ते सह जापन्त इति । तेन सह समानं ठदर अस्य इति संहोदरः ।

He wants to explain that here by the word dit? Bhaffi means, a brother born of the same mother and not a brother born at the same time, and so we have to derive the word accordingly.

The neuter gender of the word ইামাণি in the line ইামাণ্ডইয়েখিল্... (1.1.2) is not proper according to the sūtra মহাবীয়ৰ (2.4.38) and the following Sambodih XIII--6 comments of Patañjali on the sūtra भावे (3.3.18) : पुछि इनेनाय' निर्देश: क्रियते, एकवबनान्तेन च । तेन पुछिङ्गे एव भावे एकवचने चैते प्रत्यवाः स्यः ।

Thus the ভস্তন अञ्चल usages should take only the masculine gender. Saraŋadeva justifies it by quoting the opinion of Vallabha, who differs from others and remarks मावेधु घञ्ज प्रति पुरस्वधुक्त करणादिघञ्चलकर्य नातास्मिता। In this usage the word दोषाणि, being करणादिघञ्चलत, the neuter gender is justified.

The compound करहंसराममहितः (16.2) employed by Bhatti goes against the rule करेने च युजावास् (2.2, 12) as the word ending with a sixth case is not compounded with the affix क्ल waen it denotes respect.

In rejoinder, he quotes the view of Nymsakara, that the compound can be justified as instrumental compound by the surra. इन्द्र करों छुझा बहुकम् (2.1.32), on the analogy of राजयूक्तियर. The remarks of Ganapati stastri the editor of Durghatavriti (p. 36) are useful in this context : क्तें।इन पूर्वे न द्य बर्बमाने, कर्तर य त्रीजा यथा युचिने व: सुराष्ट्ररे।

To justify the much discussed form 建 夏玥 (6.11), employed by Bhalli, Saranadeva quoted the opinion from Bhathitka. This must be some other commentary than Jayamangala, because he generally refers to it by name.

The suita नैयहुवक्स्यानावस्त्रे (1.4.4) prohibits नदीक्षेत्रा for the उदब्हस्थानीय words such as मुझे. Thus, it cannot be हस्य in the vocative according to अन्यार्थनयी: (7.3.107).

Bhalititka derives the form in the following way : In his bhaşya on 4.1.66, Patahjali has instanced संज्ञाज्य and लड्रेच्यू: indicating thereby that उद्धार्गाय words may also take ऊड्डे acc. to ऊड्डा: (4.1.66). Now by the Vartike आयाणिवारेवारक्ष्यारीवाय (on 4.1.66) we apply ऊड to gig and then it gets उद्य क्षेत्रतंत्वा by पद्यार्गिदेश सामव उपबह्तेत्व (1.2.43). Afterwords the word go is changed to agg by क्रोलिये। (4.2.43). Again by उड्डून: we apply ऊड् to gig and get gas. Now the नरोलेश (यूटनायले नरी 1.4.3) can apply to gig and the vocative singular will be दे gas by 73.107.

An unknown grammarian Srikantha has been quoted by Saranadeva, who derives if in another way. He opines that the shortening of  $\frac{1}{2}$  in  $\frac{1}{2}$  is possible by drawing any from the next suita any (1.4.5) and thus providing range angle and the present case.

Some grammarians proclaim this form हे 'सुञ्च' as correct, by applying नग गरितमनिस्थम् (93.5) paribhāṣā to it. In the sūtra नेय-ुनक्स्थानावस्री (1.4.4),

is incomplete. Thus, the word सहचर can be formed by चरेष्ट and then ई.पू can be applied to it by the suitra 4.1.5 to derive the word सहचरा.

Saranadeva himself justifies it on the basis of गण शत. As गोयांदेगण is an आफुतिगण, the word सहचर can be included in it and then by षिद्गीरादिस्थय (4.1.41) we can apply ङाष् 10 सहचर and derive the word सहचरी.

In the following case, he even goes to the extent of setting a side Maitreya's opinion about the Alter of a certain Vartika, in order to justify the explanation given by Jayamangala.

In the following verse of Bhaffikavya, आआवियान् गण्यवद्वः मुगण्यस्प्रैतारविन्द-व्यतियन्नभंभ (2.1.), the word मुगन्य has been used as an attribute of the wind. It was well-scented due to the contact with aravinda-lotuses.

Jayamanigala explains the word खुनम्भ: on the bases of the Varitika नम्बर्ट्सेड्रे त्रेइनन्त्रवृष्प, The word एकान्द is explained in two ways, one explanation is अपरवस्ति, i.e., गम्भ is changed to गन्मि in the sense of smell and not in the sense of perfume. Another explanation of एकान्द्र is स्वाभाविक, i. e., when the fragrance is natural, नम्भ is changed to गन्मि.

Jayamangala makes it clear that in this verse गन्य being not natural, is not changed to गन्दि. While commenting on the Vartika एवं चानियोगे (6.1.94), Maitreya considers the above Vartika गन्धरयेगरे etc. also as प्रायिक.

Saranadeva is not willing to agree with Maitreya. He argues, if the Vartika is considered  $\eta f \eta \pi$ , the explanation given by Jayamangala based on it would be rendered futile.

Jayamangala has raised the problem that in the following line of Bhalfi : सभी मदः यन् विहुत सबुर: (10.19) 1, there should be वय् by the sūtra सज्ज बरोडिन्ते (5.2.39) in the word महस्वान, i.e., it should be महद्वान,

Saranadeva meets his criticism by pointing out that before मतुद्, मसत् is designated as 'म according to तसी मरवे' (1.4.19) and then this म संश will bar प्रदेश (1.4.17). Hence, 'झल जरोडन्वे' will not apply because त of मनद will not be at the end of a सर.

The following viewpoint of Jayamangala, noted by Saranadeva with reference to আদন্টবুর্নিয়ান্য: (19.22) is not found in the commentary now available to us.

Bhatti has employed the form आश्वसेषु: which is not correct according to मदिवप्रतिगर: ग्राय: (2 4.72). The sutra enjoins that there is elision of vikarapa राष् in the case of roots beginning with अब etc. Accordingly, the potential third person plural form should be आश्वर्षपु: Saraapadeva the rule contains नश् denoted by কালী. Therefore, the Sutra becomes ঝনিংয and would not apply to ষ্ট্র

But Nagesha does not approve of this paribhāṣā, as it is not found in the Bhāṣya. Naturally he does not approve the above justification.

The compound Mifstzag employed by Bhatii in 'Mikstzag eveloata (4.14) goes against the rule तिषट्युवार्ग ति च (2.1.16) 1. Only the words enumerated in तिषट्यु group are to be considered as ArtiseFs and therefore designated as avyayibiava compounds. The rule cannot apply to the word Mikstzgi as it does not belong to that group. Jayananagala as quoted by Saranadeval, solver problem by taking Mikstzag as an avyayibiava compound according to the start sing Mikstz (2.1.13).

The following stanza of Bhatti 'इत्यं नु:: पूर्वनवाछुरोचे ततोऽनुकाझे गलनं सुतस्प (1.23) has been criticised by the grammarians, because अनुपत्ताचित्त: (1.4.76), the root ज्ञा can take Atmanepada terminations only when not preceded by any upsarga. In this verse ज्ञा, though preceded by 'अर्', takes Atmanepada.

Jayamangala corrects the usage, by changing the case of the word दृष: (दृषेत) अनुभन्ने गमन सुनरन् । Thus by विभक्तित्वरिणान, the Atmanepada would be justified in the passive voice.

The word  $\mathfrak{F}_{1}$  and  $\mathfrak{F}_{2}$  (5.85) employed by Bhatti goes against the surra,  $\mathfrak{F}_{1}$  tequal  $\mathfrak{F}_{2}$  and  $\mathfrak{F}_{2}$  (4.1.19), because according to this rule, by adding the affix in the feminine, after the words  $\mathfrak{F}_{1}$  tequal and  $\operatorname{Hog}_{\mathfrak{F}_{2}}$  we get  $\mathfrak{F}_{1}$  term and  $\operatorname{Hog}_{\mathfrak{F}_{2}}$  if  $\mathfrak{F}_{1}$ . Sarangadeva justifies the form by quoting the viewpoint of Jayamangala. He applies the affix  $\mathfrak{F}_{4}$  to the word  $\operatorname{Hog}_{\mathfrak{F}_{4}}$  by  $\mathfrak{E}_{4}^{\mathfrak{F}}$   $\mathfrak{F}_{2}^{\mathfrak{F}}$  $\mathfrak{F}_{4}^{\mathfrak{F}}$  by and after forming  $\operatorname{Hog}_{\mathfrak{F}_{4}}$ , he derives the form  $\operatorname{Hog}_{\mathfrak{F}_{4}}$  is populate surra and  $\mathfrak{F}_{2}^{\mathfrak{F}}$  (4.1.95).

remarks that Jayamangala justifies the fom on the basis of the परिभाषा गणकायमनियम (93.3).

It is strange that not only we do not find the remarks cited by Saranadeva, but on the other hand we find the reading আগব্যুগৰ নিয়াৰ্য: in the commentary.

Anyhow, the reading आश्वसेयुदियात्राः must be the original one; because Maitreya has quoted that in his Dhatupradipa (p. 83) in support of the above paribhaşa.

The following paribhāşas have been utilised by Saraŋadeva to justify some difficult usages of Bhaffi. Bhaffi has used the instrumental case affixes for फैंडे: in the following verses: दिखाइदशितज्ञतीताल केवेषं व्याधिगम्मस् (4.11) and फैंबीनॉरास्ट बुदे: .तुन्दास्त्रा युरेगम् ॥ (7.6.4.65) These usages seem to go against a आदर्क inferred fom the surtra 'gरजगुज द्वांसंग्र'... समानाधिकरूजन (2.2.11). This sūrta enjoins that a word enting with a sixth case is not compounded with दुदिदाय i.e. तुदस्यर्थक words. Form this, we inter a आदक, that the दुर्वयक् words should govern the sixth case affix.

In justification of the instrumental case, Saragadeva cites the paribhāṣa: য়ঀয়৾৾ঀ৾য়ৢ৾ ঀ ড়ঀয় (116) I. It means that what is established by a Janpaka is not universally true. Therefore the above भाषा should not be attached much importance. As an alternative explanation, Saragadeva adds that ayaqı [qəaqı4] झाएसाली भव्यतील सुध्यादिव्याया तुतीया । Such case-endings can edpend upon the will of the narrator. Hence, the instrumental case affikes are possible in स्थावियाया.

Saraṇadeva has justified the form देषिण्यद्वः (14.74), employed by Bhatti with the help of the paribhāşa: ( यशापूर्वेको विश्वस्थियः (93.1)). It means that a rule is not universally valid, when that which is taught in it is denoted by संजा.

By बुचिस्वविभज्ञारीना किंति (6.1.15) we get the form व विषयुः, in the following way: Before weak terminations, व पत्राणा takes place before reduplication. Thus क्ये is changed to ति, we get वित्रि (दिराव) and विवि **म उस्** = ति क्य जब्द (देणो वर्ष्य (6.4.81) = विषयुः.

But the problem is of deriving the unusual form च विश्वयुः used by Bhatti. Saranadeva argues that in the sûtra, त्रचिस्वति etc. संप्रसाय is enjoined by चंचा, i. e. यजादि. Therefore it is not always valid. When the चंत्रवारण does not take place, we get the form e किंग्युः in the following wa क्ये + उस् = क्येक्ये उस् = विक्ये उस् (त्लोटे वातीरनक्ष्यासहय 6.1.8), । यं + क्यू + अयू + = विक्ययुः ।

The paribhās, सनासात्रविशितिगरय: (93) has been utilised by Saranad to justify the compound अपेटने शिक्षीम (10.34) as a बहनी हि compound.

According to the sūtra अप्रेतापेद...(2.1.38), the word দীখিজ should placed first in the compound, if we take it as tatpuruşa compou Therefore, Sarayadeva explains it as Bahuvrhi compound. But then would require জ suffix according to the rule ব্যুৱল (5.3.153). At t point, the paribhāṣā comes to our help. It means that a rule wh teaches the addition of a samāsanta affix is not universally valid. Sin the samāsānta affix জ i अनिय्य, we can explain it as Bahuvrihi compou even in absence of क्यू.

To justify the form अस्यमन, the viewpoint of Maitreya is quoted Saranadeva. He considers this paribh महत्र प्रीपिक on the basis of the jत्तकाव daried from the salura स्यूझरो की परुष्य (63.14), in which मनावडार्य tak place after ब्यूचलित.

Thus to arrive at the word अध्ययन, we first suffix अन to  $\frac{1}{2} = (z + 3)$ (नावधातकात्रधातकरो: 7.3.84), = अय् + अन = अवन Then we prefix अधि अधन and we get the word अध्ययन.

Some odd usages of Bhatti are justified by Saranadeva on the basis of the Ganapatha of Panini.

In the following usages, राजाजिंहत्त मधुर्यक्रेपाणि: (1.17) and तपत्क्रया शान्यदुरकुम्महरता (2.20), the words पाणि and हस्त should be placed in the beginning of the compound, according 10 सन्तभीदियोषणे बहुत्रीही (2.2 35).

First, Saranadeva suggests that the words may be categorised in আছিলাগি group, since this group is an আছানিশল where all the forms are not specifically enumerated. Then by ভ্যবধিয়নিশাণা laid down in the sūtra আহিরাম্যাইল্ব (2.2.37), the বাধীবার বা ব্যবি becomes নিম-

\$aranadeva adds that the other way to justify these usages is to resort to the two Vartikas प्रहरणार्थे भ्यो निग्ठास्टनस्यी परे मवत इति वस्तस्यम् and निष्ठायाः पूर्वनिपति जातिकाटमुखादिभ्यः परवचनम् (on 2.2.36).

Bharatamallika, while justifying the usage शान्युरकुम्महस्ता, on the basis of the Vartika प्रहाणोर्थे ज्यो etc. elucidates it thus : शान्युरकुम्मस्तु अहितनिवारणसावम्यति उपचारेण प्रहरणम् ।

In the verse of Bhatii, मुझोऽयं प्रवृत्त्वी तां सध्यवयो रघूत्तम (5.60), the word सध्यवय is formed by the application of the यत् affix after the root वद in the sense of the agent of an action.

But the sūtra बद: दुपि कगच्च (3.1.106) according to which this word is formed, prescribes यत् affix to denote भाव.

Saranadeva solves the problem in the following way : we first add यत् (य) to चद to denotes भाव, i.e., सरस्य वध्म = सग्वयः । To this अ is added as a possessive termination by the sūtra सर्वाक्ष दिस्योऽच् (5.2.127), अयांदि being an आइतिगण. Thus we get सर्यवद्यानस्यास्वीति सरयवृष्ट: | Jayamangala explains it in the same manner.

The word मुजा employed in Bhatti's verse, 'मुजान्वया: स्नेइमिय सवन्ती: (2.13), seems to go against the sutra थिझियादिम्योडङ् (3.3.104), because मृज is not mentioned in the मिदादिगण.

Saranadeva, justifies the word सुत्रा acc. to this sūtra, by including it in तिगादिगण, because it is an आहतिगण. As another alternative he suggests that one can apply अङ्ग to सृत्र on the basis of च in the sūtra, तिनिऽयुक्तिदिविद्यिये वर्द्य (3.3.105) and derive मुद्रायया:

The vocative singular सैमिने in the verse of Bhatti, जातेव कुर सैमिने (4.54) is not correct, because according to the sutra सीन्यों द्वर्स (4.1.120), the form should become सैमिनेव, meaning the son of Sumitra,

106922

## Bhatti as quoted in the Durghatavitti

at some forms used in the works of standard writers, which cannot be easily explained by the regular application of the sūtras.

According to the suitra जा मगेंदग घल्पतमुप्ये बहुल्या (6.3.122) the री of the verse अमुविस्तरीवारी वर्षभूपी तथावि मासू (4.37) should not be वींजे, it we take अमुविस्तरीवारी in the sense of 'not having human attendents.' The word बहुल in the suitra, comes to the help of Saranadeva. He justifies it on the basic of बायुजनः I Saranadeva interprets the word अमुविस्तरीवारी as meaning not having human attendents, therefore he had to meet the objection by the help of बायुजनः

For Jayamangala and Mallinatha, this problem would not arise at all, as they give the meaning of the word 'as मृगगरीवारी.

While commenting on the sūtra,  $\ll_1(\mathbb{Q})$  संशाख्छन्दसो बेहुव्वम् (6.3.63) Sara nadeva points out that the word बहुज indicates that the sūtra may sometimes apply to अन हां. He points out that the sūtra applies to प्रमदायेपनम् =प्रमदवनम्, when the चतुर्श तरद्वाप यनाम is formed, but it does not apply to प्रतदापा वन्य=प्रमदाननम्, when the पश्ची सनान is formed. In support of his comments, Saranadeva cites the following usage of Bhatti : प्रविष्ट: प्रमदा-वनम् (9.20).

In order to justify the usage, तथ्य वाहिन : (6.56), Saraņadeva resorts to प्रवेषतिश्व . It means that the preceding rule supercedes the latter rule, when the arrival at the correct form requires it. Instead of सफुल्य्याजिन, here the form should be इत्यवत्याहिन:. Acc to the sūtra इत्यवृत्याह्या पुरुषपाति : (2.1. 68), This sūtra is subsequent to the sūtra 'सनस्-वर्षनोक्ड्या पुरुषपाति : (2. 1. 61), therefore it should prevail, and the form should be इत्यवत्य [

Saranadeva argues that पूर्वपतिपेषोऽत्र द्रष्टव्यः, and thus justifies the usage-

Saranadeva has justified the word विनरा in चिनसा हतनान्वना (5.8) by quoting the authority of a dictionary.

According to the Vartika, चेको पैर्वनतगरः (On 5.4. 119) when नाशिका is preceded by त्रि, it is changed to म. Accordingly the form should be चिम्रा and n.t चिनसा.

Saranadeva points out that this form should be derived from नास, the synonym of नाधिका given in one dictionary (नाडा शब्दस्यार्थ प्रयोग: । तथा च क्रोबास्वरम्-नसा नाडापि नासिका । ).

Sambodih XIII-7

Saranadova remarks that since the word धुमित्रा is enlisted in the बाह्य दिनज, we can apply the sūtra वाह्य दिय (4.1.96) here and add suffix इज to सीमेत्रा to get सीमांग and then the vocative singular would be सीमिजे.

Bhatii has applied the affix तीते after उपपदणच्यामें in the word मत्तः and सत्ता: occurring respectively in the verses मा देवीताय मता च मत्ता: (3.15 and के न तंत्रदेते नाल्यसत्ता वाल्यदर्गस्त्र: (18.29). But according to the sūtra अगदाने पाईपिक्से; the affix तीय can come after only अगदानेयल्या.

To justify these usage, Saranadeva offers two solutions. One way is to resort to Yogavibhaga, i.e. to split the stira तीरेवाने प्रवच्यास्तरि (5.4.44) into two parts and then to apply तति to उगरदभच्यती. The other way is to apply the Vartika, तति प्रइतने आयारिश उपत्यस्यानम् (on 5.4.44), because आयार्वा san वाइनियन.

Sometimes Saranadeva himself derives  $\overline{a}17\overline{4}5$  from the sūtras or the Vārtikas and then on the basis of these  $\overline{a}17\overline{4}5$ , he justifies the following usages of Bhatfi :

The accusative case employed by Bhaili for अणिकती (गाविन:) in the vesse: हुतनापाखुद्ये।...युत्राग् यातस्य वाचिन: | आशुंच...प्रामण्डतिरेगाचवत् | (9.67) is not correct according to the suitra 'गतिझुंख.. मण्डिकतो स णौ (1.4.52), as बुच is not a गथवंक चाद denoting प्रचासन्त्रा गते.

To justify this case, Saranadeva derives the মান্য from the Vārtika 'দৰ্শৰ বাৰ্ষায়া: মান্যৰ ৰহাৰণ: (on-1.4.52) that গুমনুবা নাব can be a নিশিল for উদাৰ হা, In this case, মুব denotes গুমনুবা নাব, hence the accusative case for ফাটক্ষী is justified.

In the verses of Bhatgikāvya रक्षोभणं विल्तुमविषतास्मा (2.21), and षायैरीमासद्वेजमम् (6.80), genetive case should have been used instead of the accusative case, for the words रक्षांगण and सामोद resp. acc. to the suitra बर्लु क्या। होत (2.3.65).

To justify this, Saranadeva derives the आवर्क from the sûtra, तरहेम् (5.1.117). It means that the affix वति comes after a word in the accusative case, in construction, in the sense of befitting.

On the basis of this  $\overline{\mathfrak{A}}$  (1976, Saranadava remarks that the genetive case is not compulsory.

The following usages of Bhattikavya have been justified on the basis of algas, i.e. the presence of the word ago in the particular suitras. algas is the application of a grammatical rule as a necessity to arrive

## Nilanjana S. Shah

It is difficult to know the name of the dictionary referred to by Saranadeva as के गानेवर, but it is interesting to note that Kamastrami commentary on Amarakoia (2.6.89) quotes one साहवाङ्क as giving नावा among other sungrums of नाविका.

Juyamangala prefers the reading দিবাৰো, but he discusses the reading দিবলা and justifies it thus :-- We must take the compound as কাৰ্দ আৰম and then by বহৰীবাৰেছিনিয়াও (G.1.63), the word বাৰিছা is changed to বন্ধ, Then we get বিৰখা (বন্ধ বিধাৰ খাধী বাৰিছা আ বিৰোধ কা বিধায় ব্যৱহাৰীয়া ব স্বীখাৰ্থ বহৰীবাৰ, (G.1.63) হোৱেনা বাৰায় য: |

In support of the meaning of the word अत्गमन in the suitra भाष्डवद्वमने (1. 3. 40), he quotes the following line of Bhatti : त्रियममाझमनाणेव केतुतारा मयवरो (8. 23).

While commenting on the of above suita Saranadeva elucidates that the word 'उद्गगनन' means उर्गगननांच (त्यान) and उद्गगनन्धूचिंकस्वासि (गुणभूत). Thus according a the suita, तुङ् (आपलेश्व) applies to these two types of accendings of the luminaries. As an illustration of the application of the rule to उदगनन्वीं की चायि, he quotes the above stanza.

In Durghafavrtti, this stanza is ascribed to Mahi, but it is actually found in Bhattikavya (8. 23).

Saranadeva quotes the following line of Bhatti in support of his view about the meaning of दिय with reference to the satra कृषदुद्धेष्यांस्यायांना य प्रति कोष; (1.4. 37) : द्वेष्टि प्रायो: गुणेग्यो यन्त च स्तिक्षति कस्यचित् । (1.89).

He points out that in the above verse  $\sqrt{\beta}$  denotes the meaning of angen and therefore it governs the dative case  $\overline{y} \partial v_{\overline{q}'}$ . When it denotes the meaning of addlf, it will not govern the dative case as in attained with and and addlf is related with and et mentioned in the above satra.

Sometimes, in order to justify an odd usage of Bhaffi, he sets aside the technical meaning and ascribes general meaning to a particular word in the suftra, e.g. the usage of Bhaffi, वैरेदीमन्द्रा कुद्ध: (8.94) is not correct, according to the suftra 'क्षन्दागरोज युनदी (2.3.4). because the word कृत्वरा technically means मरप्राधेदयवात्म (cf, काशिज्ञा-आन्दरायन्त्रे मध्यमाधिदायनात्मायटे). That meaning does not fit in the context here.

Saranadeva remarks that according to some, here the word अग्लरा means simply मध्यम्, and not आदेषप्रापानं मध्यम् (केविद्यियेष) मध्यमिक्छति !).

106922

## Bhatti as quoted in the Durgaatavrtti

Jayamangala on the other hand remarks : अन्तराशान्द्रो मध्यमाचेयप्रधानमाचढे, आवेपवात्र वर्धा

According to the stitta, 'तिर्थ की टिस्पे गाँ। (3.1.23), the affix यङ्क is added to the roots denoting गति, it means crookedness. In the verse of Bhaffi वायाया पुरासके चन्त्रे (2.20), the word य(यायर means vagrant or wandering mendicants though it is formed by the application of the suffix यङ to  $\sqrt{41}$ .

Saranadeva justifies the word by explaining that all the  $\pi \eta \bar{\eta} \bar{\eta}$  roots convey the meaning of knowledge. So here the root conveys the intensity of the action ( $\Re \eta \eta \eta \bar{\eta} \bar{\eta} \bar{\eta} \bar{\eta}$  acc. to 3.1.22. Therefore the word  $\eta \eta \eta \eta$  is used in the sense of highly learned, so the suffix  $\eta \bar{\eta}$  is justified.

In the verse of Ehatti, जातान्तके पुरी सीचें: (8.38), आम acc. to the sūtra कास्ययवादामन्त्रे लिटि (3.1.35) is affixed to \ कास. In the above verse कास denotes the meaning of तीटन, while in the sūtra, कास meaning धाइन्द्रभाषा is intended.

Saranadeva, in support of Bhatti, argues that 'ग्रव्ह द्वाधा पेने संपेशन प्रकारामंत्र क्ये युहत्ता | The opinion of some VidyAsagar as quoted by Bharatamallika also supports the meaning intended by Bhatti : आयह शावी दन्यायतः अस्ति दींत विधागातः ।

As a true grammarian, Saranadeva discards incorrect readings and suggests incorrect readings or draws our attention to better readings already existing.

Saranadeva notices a metrical error in the third quarter of the verse 10.37 [सेन साहेन तिबुदुताई पाठी ता सर्वजन्त रूप | The metre of the stanza being Nandana. the ninth syllable should be short, but in the above line, 'q' will be considered long by देवीने गुढ़ (1.4.11).

Saranadeva suggests the reading 'ति तुनुत्रवग' to avoid the error. Bharatamallika, in support of Bhatji quotes the opinion of Bhoja\* that in these circumstances, इरोमज्ञ is not considered a fault. He himself suggests the reading निद्वत्वीयम |

While commenting on the sūtra, सङ्ख्यायाञ्च गुणान्तायाः (5.4.59), Saranadova remarks that in the verse.....सैनामूचे युखागनं (5.6.4), the form युखामय is not correct according to the sūtra. He proclaims it as अग्राठ and remarks that the original reading युखाइन is better and correct.

The following usages have been explained by Saranadeva himself, without citing the opinion of any grammarian.

In support of his comment on तमः स्वरित स्वाहा.....योगाचच (2.3.16), he cites the following verses of Bhalti : रावणाय नमरकुर्याः स्यात् कोते स्वरित ते श्रुवम् (8.98), and नमस्रकार देवेश्वः पर्णवल्यं द्वमोच च (14.18) ।

With reference to this sutra, Saramadeva discusses, when the word FR: would govern the dative case and when it would govern the accusative case.

He makes it clears that when there is यो।यथोतक सम्बन्ध, between नम: and करोति, it would get गतिबंडा by साझामामुसीति च (1.4.74) and hence would govern the accusative case, but when नतोऽर्थ is pervaded by करोतिश्विम, then नमें: would govern the dative, as गतिबंधा cannot accrue to it in the absence of योरययोत्तरू ध्मन्म. He makes it clear that in the verses quoted above, नम, governs the dative case in the absence of योरययोतन् सम्बन्ध.

The remarks of Saranaideva, on this point bear much resemblance to those of Stradeva in connection with this topic.4

Sarapadeva draws attention to the fact, that the form मा रूम मेथी: used by BhaHi in the verse, 'मा रम मेथोरमथाखेत कुतार्थो दश्यरी पतिः (5.58) itself makes clear his opinion about the inclusion of  $\sqrt{41}$  in the suttra.

Some grammarians opine that in the sütra, 'गातिस्वाधुागभूचा दिवः परस्मियेषु (1.4.77), the root मी is included in the sütra and it is indicated by 'परा' the ablative singular form of मी (अपरा बिर्दे के केनविराज्यों मा किस्मा) नातिस्वाधुगभूचर दी वर्ष्टमयेक्वयंगम् । Those who believe that this sütra applies to the root मी also, will give the Parasmaipadi forms such as मा मै: शए शह etc., in which there is elision of the affix सिन्न, च्हे: सिच्च (3.1.44). From the form मा मैंभी: given by Bhat!!, it becomes obvious: that he disagrees with those who include 'मी' in the sütra.

The compound ভষ্ঠবৃষ্টান্দনিট্ৰা: (10.2) cmployed by BhatH is prone to the criticism, according to the sūtra দনিষ্টু হিশ্বেখি দ্বাৰ্থ (3.2.188). The above compound °ন্ট্ৰা: is formed by adding ৰা to  $\sqrt{-4g}$  meaning respect.

The problem is that this suita enjoins the affix  $\exists i$  after these roots with the force of the present and BhaHi has employed it with the force of the past. Now if the affix  $\exists i$  enjoined here in the force of the present may bar  $\exists i$   $\exists i$  (3.2.102), then BhaHi's usage will not fit in the context.

Saranadeva argues that by this suitra, only the  $\overline{\ast d}$  which was  $\overline{\ast d}$  in the present tense is enjoined here. That  $\overline{\ast d}$  which is enjoined in the

force of the present by 3.2.102, already remains. Therefore सूतेम्तरह न बाध्यते सरवादिवृत्तेन i Thus the compound used by Bhatti denotes the meaning in the force of the past.

This compound  $\[mathcal{Figst}$  is controversial from another point of view also. According to  $\[mathcal{Figst}$  is controversial from another point of view also. According to  $\[mathcal{Figst}$  is a  $\[mathcal{Figst}$  and  $\[mathcal{Figst}$  anode a

Saranadeva finds out the way out of this problem. He argues that here the meaning of the causal (भि) is included in the root itself, therefore the root is rendered transitive (अन्तर्भावितवर्धरवात् सर्म स्वम् ).

As another alfernative, he suggests that we can explain the compound as वैर्याग्रहमध्ये बहुब्रोहि: by खजन (खजन्तेन वा वैर्याग्रहमध्ये बहुब्रीहि:)). The affix ब्ज् (by भावे, 3.3.18) is applied to the root रम to derive the word राम, 'जय जहन्नहें ता रखहें रा राम सन्दरग, फल्ड्रवेरानः ।

Bhatti has been seriously criticised by the grammarians for violating the sūtra, বरী ই ভিহ (3.2.115) in the very first verse. He should have used ভিহ ৰমূল্ instead of গুৰু in the line হানু কৃষী বিশ্ব অৱস্থ, (1.1) and in the verse, মাজ ইক্ষণীল মৰেম্বনীঃমূল্ (1.14) Saranadeva justifies this on the basis of বৃৰ্বদ্ধান According to ব্ৰক্ষেয়ৰ, every word is formed independently and after formation, here গুৰু has been used in sense of past tense in general.

We would like to add that Panjini himself has accepted the word आह as denoting जावस्वामान्य, by the sutra, 'जुव: पक्षानामादित्याहोतुव: (3.4.84). Bhatti has used the word 'अशिवादान् in the verse दनियाऱ्यात्तिवाता (9.42), but he should have used the verse अदिधान because necording to the sutra संयोद्यों गात्राप्रतेगरे: (3.3.86), the world are and उद्ध are irregularly found in the sense of a collection and praise resp. Sarapadeva justifies the word by quoting the following paribhaइत : पूर्व भाष्ट्रा साधनेन युज्यते प×चाहुपसोंग (128). It is found in Stradeva's Paribnasavyrti's.

By the suitra कर्मवण्ण (3.2) we derive अरीन्द्रन्ति इति अरियात: | In the process, first the root is joined with वायन (अरीन्) and then we add the उपक्षी सम् to get the word अरिक्षात.

As another alternative, he derives it from सम + चाति, the causal form of हर, We would like to add that one Atreya quoted in the Matchavaya, Dhatuvriti, derives the word बंधाय in the same way 'हरवय्रेवर क्षेत्र द्वारंवियाई' वायेव संवादयज्ञाह' ।

The word की वेस्वायति in the verse 'म्लियांगरें न सन्छामः की वेस्वायति स्वक्षमात् (7.90) i derived according to the to the sūtra, की त्रस्यक्रमार्ग्वरियां च (4.1.55) would not have given the sense of son Kausalyñ as required by Bhatti. According to the sūtra, the word की वस्यायति is formed by adding किन्दा the sense of कार्यय to की वस (of कायिका-परसजकोरे दायं स्वय दे परे ). Before affixing the termination फिल्ल, की सब is changed to की वस्य. Therefore, if we derive the word thus, it would mean अवस्य of की वस्य. Therefore, if we derive the word thus, it would mean अवस्य of की वस्य. Therefore, if gest is very tasson, Jayamangala has been severely criticised by Mallinätha, because he has derived the word, ace. to this sūtra.

In order to arrive at the intended meaning, Saranadeva derives the word from ভীধন জী អর্যাবনী, formed by देती দনুপে লাব: (4.1.65). Then by হনীগৌ হয় (4.1.20) হয় is applied. Now the stitra তার্বেষ্ট্রেকি (1.2.49) would function and জীমধন জীয় would go away. Thus we atrive at the form জীলহামাণী (Son of Kausalyn i.e. Rama).

While commenting on याच्ये पालप् (5.3.47), Saramadeva first remarks : कर्ष रक्षः पाशानिति महिः, क्रियागुल्योनिन्दायोगात् ।

In this case, the पूर्वपक्ष is not very clear. Perhaps he wants to imply that the पायप समय, being a स्वार्थवायक प्रत्य here denotes actions and qualities of the demons as censurable. But as they are already ag flear, what is the significance of पावप समय here? This is the objection and Sarapadeva justifies it by remarking that स्वापी राषधात्विम्या निम्बदी |

Saranadeva has not noted it, but the masculive form रखस्पायान्, is held questionable by Mallinätha. The gender of the word रक्षस् is neuter. Therefore the word रखस्पाय must be in the neuter gender. But Mallinätha himself justifies the forms by questing a paribhasa. स्वाधिकृतः कृत्विकृतः कृत्विकि किन्न्यचनम्बतिच्लेन्देवि (83) | It means that sometimes words formed by

affixing a स्वार्यभोतक termination do not follow the gender and number of their original bases. Jayamangala also justifies the masculine gender in the same way.

In justif, ing the following usage of Bhalli Śaraŋadeva tries in vain to reconcile grammar with worldly usage. According to the implication of the satra, 'सहयुत्तरेडवमों, (2.3.19), Laksmana, though elder will be considered grammatically अगवान in the following verse of Bhalli : यात्रोड यात्रन्त्रप्रोध्देधेमेझ द्विभिया साह व्यस्तान (1.14) |

Saranadeva justifies it by quoting the principle that 'वस्य कियागिस्संवन्ध: अन्देन मुविपाये तस्य माथान्यं वज्ञेसवम् ।' In his support, he cites the opinion of Jayamangala,...याजुन्मे कनिवकि माय्त्रे तथा ध्यवहांगत् तस्य माथान्यम् स्ति वयमङ्गव्य I These remarks also are not found in the Jayamangala commentary. Mallinatuh however takes a practical stand. He remarks that this subordination of Laksmana is only verbal, the usage only emphasizes the fact that म्यद्य of two brothers was व्यक्तांचीक and that in order to avoid छन्देमान्न, Bhalti had to use स्वमणिन वह. The remarks of Bharatamallika are noteworthy in this context. He explains that 'ये द्य कियादियोज्ञान् यहां' यतीया द्यादुत्तमत्यदेशि व्यत्मवद व्येक्षयम् because the process of delivery was not complete with the birth of Laksmana, as Sattuijan was yet to be born. Therefore Saturijan is mentioned in the accusative case (क्रियादयान्यवान्य मर्मयम्). He also adds that the यायान्य of पाजुम्न des not in anyway come in the way of Laksmana's prominence.

Saranadeva has noted that Bhaffis अयुवर्त्सनोपम् (3. B) is not correct. According to इपादिषु पपाविध्यनुपयोगः (3.4.46), अयुषन् should be employed after क्योषम् Saranadeva justifies by remarking that the word अनु here denotes proximity (सामीच्य) as in अयुवेसन्तया (2.1.15). In another place (6.26) Bhaffi has given the usage क्योपमप्यक्ष also.

From the alone discussion, we know it for certain that Bhaffi was famous among the grammarians and many of the prominent grammarians took special interest in justifying the forms used by Bhatti. It also becomes obvious that Sarandeva is the most prominent among these grammarians. Saranadeva's Durghafavrtti can be relied upon as an important commentary on the Aşlādhyayı, only next to Kāsikā. Therefore the value of his justification is enhanced for the textual reconstruction of the grammatical forms in Bhaffik Raya.

## Nilanjana S. Shah

#### Foot-Notes

- Durghatavrtti, (Ed. Ganapt, śastri), Trivandvam, 1940, La Durghatvrtti de Śarandeva (ed. Renou, Loais), vol. I Paris, 1940.
- The number of paribhāsās given in the brockets are given acc a to the Paribhāsendu Šekhar (Edited by K. V. Abyankar, Poona 1969).
- 3. Sarasvatikanthabharana (Calcutta, g. H. PCSW) I 123.
- 4. परिभाषासंग्रह (Published by Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, 1967), p. 259.

5. Paribhāşāsamgraha, p. 271.

6. Midhuviya Duitvetti (Varanasi, 1964), p. 318.

# 'KASIRAJA' OF BHASA-AN APPRAISAL'

#### Sudarshan Kumar Sharma<sup>2</sup>

" Pratijnāyaugandharāyaņa "3 and 'Avimārak '4 the two plays of Bhasa illustrate a term ' Kaśiraja ' which deserves a thorough probe as to what King in the annals of ancient times is represented by this term. Taken literally it means-"The King of Kaśi ". In Pratijñāyaugandharāyana (PRY) the term has been employed to indicate the point that a Kāsirāja's Upādhāya Jaivanti had been received by Mahāsena the King of Ujjavini as a Courier meant to intercede on behalf of Kāśirāja for the hand of Vasavadatta the only daughter of Mahasena for whose hand suitors from Magadha, Vanga or Anga, Saurastra, Mithilä and Surasena had also sent their Couriers. Inwardly Mahasena wanted to bestow Vasavadatta unto Udayana who had sent no courier. Vatsaraja Udayana was in all probability having a fascination for the Kalatras stationed in Venuvana before starting for the Nagavana, whose name in all probability was Viracika.? The ruse of the Shamtusker had been devised to entangle per force Udayana, for the espousal of Vasavadatta. The ruse could bear fruit or fail since Yaugandharayana, the astute statesman was always at the back and call of Udayana to render service for the scourity of his interests. .

" Raja - atha Kimuparato Yaugandharāyaṇah ? Класukiyah --Na khalu, Kausāmbyām Kila, Rajā-Yadyevam na grhito Vatsarājah-obviously proves this point.

<sup>6</sup> Kasirajopādhyāyo Jaivantiķ<sup>7</sup>, however had been treated exceptionally by Mahāsena in so far as he had ordered an ovation for him having kept in abeyanee the special ovation in case of other couriers. Mahāsena however, spared not even Jaivantiķ in line with other couriers in so far as he did neither approve of the embassy of any amongst them nor disapprove of it. Rather he felt raeful for the curt behaviour and cold shoulder offerred unto him by one who had been mentally preconceived as the suitable suitor for Väsavaldatta, i.e. Vatsarðja Udayana son of Satanka and a daughter's son of Sahastanka the over-lord of Kaušambi.

"Kasirajopadhyaya Jaivantih" had been preferred to all the other suitors' couriers and hence had been given an otatim of exceptional

Sambodhi XIII--8

norm but Vatsarājā having been caught alīve by Sālaākāyana Mahāsena directed his whole hearted attention unto the rescue operation of his life got into jeopardy through injuries in war and, therefore, disowned him also. Disgruntled and disgusted he must have gone home to the utter dismay of Kāširāja. Vāsavadatīt having been handed over to Udayana stationed along with her in prison in Ujiayin, Yaugandharāyaņa managed through his skill of cspionage to take away Udayana along with Vasantaka and Vāsavadatīts on the Gow-elephant Bhadravatt the female vehicle of Vāsavadatīt en unguisītķika marital tie having been solemnised through a painting of Udayana and Vāsavadatītā later on sent as a memoir to Udayana on the proclaimed supposed denth of Vāsavadatītā devised as a ruse to secure the military alliance of Durfaka the Magadharāja whose sister Padnatītai also was made the second spouse of Udayana by the astute Yaugandharāyaņa (Act VI of SyD).

This act of Mahasena has been summarised by Bhavabhūti in his Målatimadhava (Act-II) in the speech of Kamandaki. Illustrating the voluntary choice of Duzyarda as her husband by Sakuntala and of Parurarda by Urvati Bhavabhūti illustrates the point that Visavadatti originally having been stipulated as the would-be spouse of Sahjaya, this king (Sahjayära räjhö) by her father, made herself over to Uddayana. This obviously affords a clue to the critic that 'Sahjaya' the King for whom she had been reserved was none other than 'Kakiraja' whose courier Jaivani the Uprdhäysa had been exceptionally treated of by Mahasena but not given a final and favourable consent in preference to the couriers of the Kings of Magadha, Anga or Vanga, Sauraştra, Mithilä and Strasena.

# " As-matsambaddho māgadhah Kāsirājo "

in Cff 5 above also can afford an equivocal clue to the critic to construe this 'Kaširāju' as the King of Magadha.

In Act I of " Vigatisareadatton," of anonymous authorship and controveratil date the theme of PRY Act-II has an elaborate but varying versionof events. Batrata-torbaka and Rajn (Mahasena) Pradyota are displayedas taiking to each other on the topic of a choice for the marital tie ofVäsaradatta as to who stood foremost among those who were eager toestablish kinship with them, whereupon Bharata-rohaka is describedas denouncing the claim of any one amongst those in so far as they allhad been endowed wito Pollution by dint of the grace of Lord Sara(i.e. Siva) simply because Satigaya the son of the lord of Aimakas wasone who ejaculated blood and was addicted to drinking. Jayarapring the

wife of Kāširāja along with her son Jayavarmā for the espousal of the same princess.15 Kaliraja himself being busy at some religious ceremony had not come personally. The two speeches of Narada solve the riddle involved in the conflict arising out of the dual claim of Visnusena and Jayavarma over Kurahgi a situation prone to end the matter in a tragedy at least for one of them.16 "Kathamidan'm Jyestha-pathi Kaniyase diyate. Sudarśane ! abhidhyatām Kāśirājāya - Jayavarmanah Kurang Vayasadhiketi. Nanvasti Kurangyah Kaniyasi Sumitra nama. Sajayavarmanobharya bhavisyati" illustrates the point that Jayavarma being younger in age to Kurangi was married to Sumitra the younger sister of Kurangi whose secret courtship with Visnusena guised as Avimaraka was approved of through the intercession of Narada who reveals the reality to Sudarsana who had forgotten her own doing in her early life when she had handed over her own son to Sucetana her own sister whose son had died immediately after its birth. Hence Visnusena and Jayavarma were the two sons of Kāširāja through his wife Sudaršanā who had handed over Visnusena to Sucetana the wife of Sauviraraja, 17

The term 'Kāśirāja', therefore, remains unnamed by Bhasa in his two plays PRY and Avimaraka. Bhavabhuti's allusion properly in MM and that of the author of Vinavasavadattam (VVD) name him as 'Sañjaya', Bhavabhūti does not reveal Sañjaya's domicile though VVD names him as the son of Asmakasvara. In the light of PRY Act-II Sanjaya must be Kasiraja "whose Upadhyaya Jaivanti had been offerred the unusual ovation but was later on disowned when Udayana was captured alive by "Salankayana" whose remarks in VVD-Act-i "Šālankāyanah-Vasuvarman ! aho Sarveşva-patyeşu Vasavadattām Pratyatisnehatā Mahārājasya-Kutah

tamaśmakeśvarasutasya suniścito pi; datam punah prabalahārdatayā nivrtya; dāsyami Yadyanumatam bhagavānpradadyāt; tatreti sambhumabhi-radhayitum pravritah."

make it evident that after having stipulated her bestowal unto the son of

Asmaka-lord he changed his mind. According to Dr. Niti Adaval19

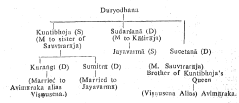
" It is difficult to accept this information unreservedly as  $Bh\overline{a}sa$ does not confirm it."

But Bhasa in his PRY has referred to Kasiraja ere his marriage unto Sudarsana and in Avimaraka he has referred to him when he had got two sons Vișnusena and Jayavarma in Sudarśana.

This presupposes a gap of Eighteen to twentytwo years or at least sixteen to twenty years in the composition in precedence and succession

king of Madhurā was a dunce;  $V_{15}$  nuserna the lord of Kāti was addicted to chase and gambling; Dariaka the King of Magadha was cruel. Jayaratha the king of the Angas was ugly; Satamanyu the over-lord of Matsyas was full of spite, while Sabandhu the king of Sindhu was timorous;<sup>11</sup>

Herein 'Sanjaya'' has been illustrated as the son of Aśmakaraja; Jayavarmā as the Lord of Madhura and Vispusena as the Lord of Kaši; Darfaka as the King of Magadha; a point that sets at thought the illustration of BhāsayBhavabhūti that Kaširaja conld be identified as Sanjaya. Darfaka has been illustrated as the King of Magadha by Bhāsa in his SVD12 while Vispusena and Jayvarmā have been illustrated as the two sons of Kaširaja in Avimāraka<sup>13</sup>. The geneological table given by Dr. A. D. Pusalkar is self-ovident:



Kuntibhola the King of Vairantyanagara, son of Duryodhana had Sauvirarāja and Kāširāja as the two sisters' husbands (Bhagini pati). Kašimāja was the sister in-law's husband of Sauviraraja and Sauviraraja also a sister in law's husband of Kāširāja. Sauvirarāja being issueless from Sucetanā Kasiraja being a father of two sons Visnusena and Jayavarma from Sudarsanā the eldor sister of Sucetanā-Vișnusena alias Avimāraka through the curse of a sage -was made over to Sucetanā as an adopted child immediately after birth. The courier of Sauviraraja having been withheld due to loss of Visnusena the courier of Kāširāja for the sake of Jayavarmā was given the requisite preference14, Sauviraraja had also been put off under a pretext that the girl was too tender to be fit for his son. Kurangt was, therefore, betrothed to Jayavarma officially. The speech of dhatri at the inception of Act VI reveals the same point in a different vein. It refers to an unusal turn of events in so far as the Princess Kurangi daughter of Kuntibhoja had been bestowed unto Visnusena the adopted child of Suviraraja. Simultaneously minister Bhūtika had brought Sudarsanā of PRY and Avimàraka. The author of Vvd. refers to Sañjaya as the son of Aśmaka—lord. He refers to Jayavarmä as the King of Madhurä and Vişquesan as the King of Käsi; and Daršaka as the Magadharäja as such referred to as well in SVD when Udayaaa married Padmävatt. This also presupposes a gap of a couple of years or more between the composition of PRY and SVD. SVD and Vvd. may have had a gap of ten to fifteen years when Magadha-råja Daråska was quite young and Udayana married Padmävatt and continued to live a long life even after Kπśiräja had handed over his Kingdom to Vişŋusena and offerred the Vassaldom of Madhurä to Jayavarmä. The theme of PRY and VVD. can never presuppose the contemporaneity of the authors of PRY, SVD and Vvd. Hence 'Kuširäja' of Bhäsa could be 'Sañjaya' of Bhavabhäti and not that of vvd.

"Alamkrthamiti Yojanāpekşayā Karmani şaşılıı, Yathā Svapnavāsavadattā khye nātake : Svančulapakşma kapāfam nayanadvāram svarūpatādena Udghātyasā praviştā Indayagrham me napatanūjā "18

is an illustration of "Svapnavasavadattam nafaka" by Abhinavagupta's Locana Commentary on the Dhvanyaloka of Anandavardhana. T. Ganapatifastri Comments on it as under-And the stanza 'Svaficitapakşma-Kapātam" expressly mentioned in his 'Dhvanyalocana' as taxen from Svapnavasavadattam and not found in the published drama (Trivandrum play) must have been taken from the other drama of the same name mentioned by Sarvananda in his Commentary Amarahlcasarvasa.

The story of that other Svapnaväsavadattam must have been thi viz. that Väsavadattä having once seen Udayana in a dream fell in love with him and informing him of the same, married him, though she have been promised by her father to Sañjaya because here the stanza-

"Svahcitapakşımakapātam" etc. could not have been used to describe the first springs of love of the hero towards Visavadutif and also there will be special appropriateness in the name of the drama of which the main theme is the dream which Visavadatif has of Udayana and which results in their marringe". Following on T. Gaapatifastri also quotes the version of Bhavabhūti is Malatımadhava already illustrated above<sup>20</sup> and agrees on the point that Svapnaväsavadattam referred to by Abhinavagupta and Sarvānandu was that of Trivandrum Series in so far as the story of Udayana has been referred to by Bhavabhūti, a great and responsible poet.

### Sudarshan Kumar Sharma

The verse 'Svančitapakşma-Kapitam' might have had a place in the Vth Act of present play and might have got *lost* through Seribal omission. In order to arrive at a correct identification of Käsiraja contemporary Prince of Udayana a Co-Suitor for the hand of Väsavadattä preferred by Mahāsena in the event of failure of Sålankoyana to capture alive Vatasarāja Udayana (PRV) and one married to Sudardanā daughter of Vatasniya Duryodhana sister of Kuntibhoja having a sister-in law's husband in Sauvrarāja adopting his sou Vignusean alias Avimāraka and father of Jayavarnāt Vignusean married to Kuradaj and Jayavarnā to Sumirāt we shall have to tap a number of sources critically examining the history of Kāti and its Kings in various epochs preceding the Christian era and particularly the pre-Buddha and post-Buddha eras.

According to R. B. Pandeya, 'Kasi' finds a significant place as a political division in Northern India shortly before the times of the Buddha. It was an independent kingdom before the rise of Buddhism and as such it finds mention in no less than four places in the Anguttaranikaya in the list of the Sodaśa Mahajanapadas, i c. the Sixtieen great countries. The fact that Kasi and Kosala are frequently mentioned in the Jatakas, in the " Paccupannavatti " only and not in the stories, draws our attention towards the study of its political history and the dynasties that ruled and governed over its destiny. In the Sixth Century B C. Indian territories were split up into numerous independent but tiny states, which, according to the Puranas were ruled by the kings of different dynasties such as Aiksavākas or kings of Kośala, Pāňcālas, Kaseyas, Asmakas, Kurus, Maithilas and so forth. However, the most important of these dynasties was that of the Brahmadatta reigning at Varanast and ruling at Kasirattha. The ruling family of Kaši also seems to have been called Brahmadatta after this king. Thus, in the Jātakas every prince who was heir-apparent to the throne of Varanasi was styled Brahmadatta Kumura. The Matsya Purana<sup>22</sup> also refers to a dynasty consisting of one hundred Brahmadattas. The Jātakas23 which are the main source of information, regarding the history of this Kingdom mention no less than Stx Kings of Varanasi, besides Brahmadatta. They are : (1) Uggasenna (2) Dhanañjaya (3) Mahanlava (4) Samyama (5) Vissasena and (6) Udayabhadda.

In the Purāņas Brahmadatta is represented to have been followed in succession by Yogasena, Vidvakasena, Udaka-Sena and Bhallata.<sup>24</sup> Dilating upon, R.B. Paņdyaş quoting from Canqdatindu Jataka, Dīpavaņša, Mahāvaņša, Mahābārata (II. 8.23) (referring to a Hundred Brahmadattas) Dartmukha Jātaka, Gangamāla Jātaka, Sambula Jātaka, Uddīnāka Jātaka, Mahāvamīsa, Sambula Jātaka, Judatīnāka Jātaka,

(Act-V); Rifmäyana (I. 32), Mahifvagga, Vinaya-Pifaka, Dhamma-Padattrhakatha, kunala Jitaka, Suttanipata Commentary etc. makes it pertinent that Brahmadatta as a title of the King of Kaśi has also been a title of the Kings of Magadha and that of Videha. Quoting from Kunala Jitaka he says that Brahmadatta king of Kaśi owing to his having an army, seized the country of Kośala, slew its king and carried off his chief queen to Benaras there and made her his consort;  $2^{4}$ 

Dr. R. S. Tripathi<sup>2</sup> e, Dr. H. C Raychaudhari<sup>2</sup>7, Pandita Mohan Lal Mehto Viyagi<sup>2</sup> a, Dr. Visuddhananda<sup>1</sup>9 Pathaka deserve to be quoted here in explaining the points that *Ajatosatru* after having starved to death *Bimbisora*, annexed the kingdom of *Kasi* unto the kin,dom of *Kostal*.

Commenting upon the position of Kåti Dr. V. S. Päthaka<sup>2</sup>s remarks-Kåti formed an integral part of Kośala in the days of Mahakostala the father of Prasenajita in the middle of the sixth century B.C.

The Haritamäia and the Vaddhaktsükara Jutaka state that when he married his daughter Mahakalal to Bimbiāra, the Magadhan King, one of the villages of KAI yielding a revenue of a hundred thousand was given to that hady as Pin money. Prasenajita was able to retain Kaši in his imperial begemony. The lohitecha Sutta of the Digha Nikāya already speaks of his mastery over Kaši just in the same way as he was master of Kośala. The administration of Kaši was carried on by one of his uterine brother who was styled as 'Kaširāja'. Later, however, like Kośala tiself (when it declined) Kaši was analgamated by the new growing imperial power of Magadha. This must have happened after the strong personalities of Prasenajita Pidudabha passed away and their weak succesions had failed to retain the glory and greatness of their past.

It obviously makes it clear that *Praxenafita* the sovereign lord of *Kofala* had his *uterine* brother styled as *Kalirája*—he himself being styled as the lord of *Kali-Kofala* confederation. *Kalirája* the *Uterine* brother of *Praxenafita* enjoyed an autonomous status,  $3^{a}$  Dialating upon the topic of *Kofala-Maga*dha relations Dr. Paihaka has alluded to the tale of *Praxenafita* engita vanquishing and putting in bondage *Afatakaru* but reconciling immediately to marry his daughter *vafira* to him with a pin money in the form of KKsi Village, but has refuted the statement of H. C. Ray Chaudhari as under:

It is difficult to believe, it may be noted here, with H. C. Ray Chaudhari that Ajitasatru was able to annex Kāśi either fully or even a part of it. What he achieved were the proceeds of the village referred to above. As long as Prasenajita was alive, Ajatafatru was certainly not able to incorporate Kåti in Magadha.<sup>31</sup>

" Prasenajita's end was tragic. His own son Vidudabha revolted against

him and usurped the throne of Kosala. Ajatasatru thinking of attacking Vidudabha was prevented by his ministers from doing so. "32.

The entire dissertation of Dr. Pathaka makes it apparent that Ajātašatru was not the "Kāširāja " and the Uterine brother of Prasenajita was the 'Kasiraia' proper holding autonomy in his domains. Bhasa in his SVD has referred to Brahmadatta connected with the nagara named Kampilya identical with modern Kampil on the old Ganges between Budaon and Farrukhabad. N. L. Dey has identified it as a town at a distance of 28 miles North-East of Fathgad in the district of Farrukhabad (UP). It is only five miles distant from the railway station of Karimgani (B. B. C. I Railway).33 It obviously denotes a region contiguous to Kasi at least not far away from it (Kāśi being situated on the left bank of Ganges or on the north bank of Ganges 80 miles below (Allahabad).34 Brnhmadatta of Kampilya was most probably the Brahmadatta of Kasi whose name proper could be Sahjaya of Malatimadhava of Bhavabhuti and not the Asmakes varasūnuh of VVD. Kāsirāja alluded to in PRY aspiring the hand of Vasavadatta disowned owing to the success of the ruse of the tusker enticing alive Udayana, was certainly the Kasiraja of Avimaraka married subsequently to Sudarsana mother of Visnusena (Avimāraka) and Jayavarmā, sister of Sucetanā, wife of Sauvīrarāja and a sister of Kuntibhoja, king of Vairaniya, a son of Durvodhana, Kuntibhoja's two daughters were married to Avimaraka and Jayavarma. Avimāraka was the real son of Sudaršanā and Kāširāja, but Sañjaya was given to Succtana on the death of her own newly born child. He was, therefore, the adopted son of Sauviraja and hence was the Sauviraraja in the making. Jayavarma was the heir-apparent to the throne of Kasiraja and has been styled Kāśirāja by Bhāsa in Avimāraka. In PRY Bhāsa has referred to 'Kāśirāja' as the special guest of honour for Mahāsena for whose daughter Väsavadattä the kings of Magadha, Anga or Vanga, Mithilä, Surasena, Surastra had also sent their couriers. Udayana's courier did not come. Udayana was Vatsarāja having Kausāmbi for his capital (30 miles from Allahabad as Kosam). Hence Bhasa has distinctly mentioned the kings of Magadha, Anga or Vanga, Saurāstra, Sūrasena, Mithilā along with Kasiraja as autonomous suzerains in their respective domains. In SVD he has referred to Darsaka as ' Magadharaja ' whose strong military alliance was essential to create a Schism in the Samgha of Aruni who had usurped the regions of Vatsa Janapada. Bimbisāra held the honorific title of 'Srenika, "35 Ajatasatru as that of Kunika and Vidudabha son of Bimbisara bore the notorious title of ' Aruni ' " daruna Karmadaksa " (SVD Act V-13) we can easily presume Kāsirāja Sanjaya as a contemporary of Udayana, Mahāsena, Gopālaka, Palaka, Pauraņic

List of Pre-Mauryan dynasties assigns a total period of 138 years to 36

Pradyota Palaka Āryaka Avantivardhana Višākhayupa.

Dr. P. L. Bhargava<sup>37</sup> assigns 527-503 B.C. as the reign period to 'Darsaka' on the evidence of the Putanas and a Chronological epoch of 560 BC to 513 to Pradyota and Palaka. Palaka the second son of Pradvota Mahasena (PRY II. 13) was assassinated by Aryaka son of Gopalaka the elder son of Mahasena, done away with by Palaka, with Aryaka put into prison as evidenced by the plot of Mrcehakatika of Sūdraka (Act IV). Avantivardhana might have wreaked his vengeance on Aryaka and succeeded to the throne of Ujjayini. It obviously means that Pradyota IJdavana-Pālaka-period of forty seven years had 'Sanjaya' the 'Kāśirāja' as the uterine brother of Kosalaraja Prasenajita living in the period ranging between B.C. 560 to 513. Bhasa referring to 'Kasiraja' as a Prince in PRY and as a King having two sons Visnusena and Jayavarma grown up enough to woo the hands of Kurangi and Sumitra presupposes a gap of eighteen to twenty two years in the preparation of Avimaraka far away from PRY. Vvd. refers to Darsaka as the 'Magadharāja' and Visnusena as Kāsipati and Jayavarmā as Mādhurah most probably the King of Surasena. It implies from this that the author of Vvd. was porterior to PRY and SVD and Avimaraka and hence to Bhasa, Kasiraja referred to by Bhasa was certainly Sañjaya of Malatimadhava. Dr. Niti Adayal's comments on the topic "The digvijaya of Udayana"3 \* illustrate some critical examination of the conflict of Udayana with the King of Kasi whom the learned Critic has identified with Pañcala Aruni of the plays. 39 Dr. Adaval has fully taken into account the variety of marital ties of Udayana after the forced marriage of Vasavadatta with him through the ruse of the Shamtusker. His revival of his relations with Viracika(ta)40, his marriage with Baudhumati41 alias Manjulika through the help of Gopalaka; his romunce with Rajanika 42 (a controversial figure) and Kalinga Sena+3 (the princess of Takşasila) of all these the marital ties with Vasavadatta14 and Padmavatt45 (PRY and SVD) were mainly meant for political solidarity seeking the alliance of Mahāsena of Ujjayini and the Magadharaja Darsaka. These two alliances catered to his desire for a 'digvijaya'. He allotted Gopalaka the territory of Videha (KSS), Vidiśa (BKM) and to Simhavarman that of " CEDI " designating

Sambodhi XIII-9

then as baladhikas.46 In47 KSS.III 5.54-118 Udayana is described as marching against "Brahmadatta" the king of Varanasi48 who was his permanent foe (nityam vairi). An obvious conclusion can be derived from this version of Somadeva (Gunadhya) that "Brahmadatta" of Varanasi. i.e., the Kāśirāja (most probably Sañjaya) was pretty hostile to Udayana preferably due to the reason that he had been put to insult for the sake of Udayana by Mahasena (Pradyota) who first having entertained and honoured Jaivanti the Upādhyāya came as his courier in preference to other couriers of Magadharāja, Vangarāja or Angarāja, Saurāstrarāja, and Surasenaraja had married Vasavadatta to Udayana caught alive through the ruse of Shamtusker by Salamkayana. After consolidating his position by two marital ties with the Kings of Ujjayini and Magadha it was imperative for him to curb down the pugnacity of 'Kasiraja' Brahmadatta who could hardly be ' Aruni' the darunakarmadaksa of Bhasa (SVD Vth Act) in so far as he had already been subjugated with the help of Magadharaja during the course of his marriage with Padmavati. Dr. Niti Adaval has miscontrued him as 'Aruni' the Pañcala King simply on the basis of the evidence of Vvd. even misconstrued by her: because 'Vatsarajabhayannanu pañcalo'smananuvartate''49 and "Arunira. smākam Kašāksusādhyah tasmāt svarājya pradānādeva Satkrto bhavisyati"s d clearly prove "Pancala" King and 'Aruni' as the two distinct personages. Neither of the two could be 'Kasiraja' as the author of Vyd. has named him as "Visnusena" who was certainly the eldest son of Kasiraja. (Avimāraka of Bhāsa). Udayana handed over "Videhas' to Gopālaka and "Cedi" to Simha-Varman. Gopālaka was the eldest son of Pradyota Mahasena (PRY II. 13). But Simha-Varman as the brother of Padmavatt is not proved by SVD wherein Darsaka the King of Magadha was the real elder brother of Padmavati. Simha-Varman could, however, be a younger brother of Padmavati always conspiring against the suzerainty of his eldest brother Darsaka. He could be subdued by Udayana through a gratification,

Moveover, as evidenced by Avimaraka Kaśiraja even after having been deprived of the hand of Vasavadatta went on to live a longer span of life having married Sudarsanā and getting two sons Vienusena and Jayavarma married at a matured age to Kurangt and Sumitrā. He was never crushed by Udayana with the help of Magadharāja as was done Aruņi (SVD). Hence the idea of Dr. Adaval construing 'Aruņi' Patoala as the 'Kairaja', Brahmadatta as ithe dargerous neighbour of Udayana falls through for want of pulpable evidence. Aruņi was certainly Vidudabha

son of Prasenajita Kośala after whose discemfiture Kaśirāja Eralmadatta alias Sańjaya the uterine brother of Prasenajita continued to reign with Kingdom handed over to Vişaussna alias Avimāraka whose identify had been proved as the elder brother of Jayaramä referred to as Kašipati in Yvd. Bhuvabhūti in his Mālatimāthava could hardly err in case of naming Sañjaya as such when he had not erred in naming Daşyanta and Pārurava. The author of Vvd. has mixed up facts with fiction perhaps through his confusion caused to him by the variety of sources available to him or perhaps he meant to create a now history with a view to vying with Bhāsa and the author of Brhatkatha. Hence "Kāširāja" bearing the generic term *Brahmadatla* bore the name proper as "Sañjaya" whose couri: Jaivanti had bean received by Pradyota Mahāseau as the second preference for the hand of Vāsavadattā. The six, kings of Vārāņan besides Brahmadatta tisted by Jātukas (illustrated hy R. B. Pāņdeya above) as

Uggusena, Dhanañjaya, Mahasilava-Samyama, Vissasena and Udaya-bhadra.

may even be construed to have referred to "Sampana" as a corruption of "Sampana" and "Visuazena" as that of Vigursena (Avi titraka) followed by Udayabhadra. Pali "Samyama" preceded by Dhanañjaya can be a misreading of the Palacography of 'Sañjaya" (as in most of the Buddhist texts Pali word have been variantly transcribed in San krit due to the controv-resial Curatetor of the Brälimtcharacters assuming cursive or monumental forms based on the material on which they stood inscribed the Palm leaf, buch bark, hand-made papers or stones of Iron Pillars or even cooper plates.

#### Footnotes

- Paper read at the 30th Session of the All India Ori<sub>e</sub>ntal Conference, Santiniketan, October, 1980.
- Lecturer, Senior Scale in Sanskrit, Govt. Rajindra College, Bhatinda (Pd) 151001.
- Bhasanālakacakram : C. R. Devdhar, published by Oriental Book Agency, 15, Shukrawar, Poona-2, 1962, p. 73, Act-II.
- 4. Ibid., pp. 115, 116, 127, 135, 158, 173, 183, 184 187.
- 5. Eşa Katirajaopadlıyāya tayajalvantiradya dautyena pröptah. Asya Samānya dūta Satkāram prşthatah Krivā sukhamiva nivešyatām. Yuthā Cātithisatkāram Jāmyat tathā prayatet uyam iti. bhoh ! evam natmāluanyahani gotrānukūleblyo rajakuleblyah Kanyā pradānam prati dūta-Sampregaņā varitate na khalu mahāsenah Kam-cidapi pratācaste

## Sudarshan Kumar Sharma

na cāpyanugshnite. Kinnu khalvidam athavā daivamatra Kanyā pradānc'dhi-Kytam Kutah. Vyaktam na tāvat samupalitasya; dato vadhūtve vihito hi yasya. tato narendregu guņān narendrona vetti Jānannapi tat-pratikļah. Ibid., p. 73 and Verse I along wita Asmat-sambaddho *Māgadhab* Katirājo Vangah Saunāstro; Maithilah Sārasenah; ete nānārthair lobhayante guņairmām; Kaste vaitosām patratām yati rājā; Ibid., p. 77, Verse 8.

- 6. bälukättriliena nadim narmadäm tiritivä veņuvane Kalatramāvāsya Chattramātra-pariochadena gajayūhavi marda yogyena balena mārga, madunyä vithyä nāgavanam prayālo bharitā, Ibid., p. 61. Act-1.
- Ibid., SVD (Svapnaväsavadattam), Act V, p. 42, Räja-Kim Viracikäm Šmarasi ? Väsavadattä-apehi ! kimihäpi viracikä.
- 8. Ibid., PRY, p. 78.
- Kaňouktyah-Vatsarajah Raja-Kim-Vatsarajah ? Kaňouktyah-Atrabhavatamatyana sklankäyanena gylhito Vatsarajah, Raja-Udaganah Kaňouktyah atha kim, Raja-Satantkasya putrah, Kaňouktyah, Dardham, Raja-Sahasrantkasya monta. Kaňouktyah, Sa eve. Raja-Kausámbisáh-ete. Ibid., p. 77.
- 10. Kāmandaki. ayi saralel Kimatra mayā bhagavatyā šakyam. Prabhavati prāyah Kumārņām janayitā daivem vā yacca. Kila Kaušikt ša-kuntalā duşyantamapsarā Urvaši Piruravasam. Cakama, ityīkhyānavida mackṣtate. Vasuvadatīt ca Saāļoyapa Rājās pirta datumātmānamudayanīya prāyacehadityaditadapi Sāhasābhāsamityanupādeşā avya evāyamarthah. Malatimāthava of Bhavabhūti, M. R. Kale, p. 57, Messrs Moti Lal Banarasi Dass, Delhi-110007, 1967.
- Raja-Sakhe ! Bharatarohaka ! Ye' Smäbhih Sambandhukāmāh Ko nu Khalu teşu sarvarguņairyuktah.
   Bharatarahakah-dūşitā iva te sarve bhagavatā Sarveņa.
   Raiā-Kathamiva.

Bharataroheka-as-Makarājasūnuh. Saājayo rudhirodgārī Pānaprasaktašca. Mādhurorājā Jayavarmā Mūrkhah. Kāsipatirvisņuseno mrgayāksaprasanķi.

Mägadho räjä Darsakah Krūrah. Abgesvaro Jayaratho Virūpah. Matsyadhipatih Satamanyuh Matsari. Sindhurajah Subandhurbhruh. Viņāvāsavadattam (Vvd.). p. 7, published by Kuppuswami Sastri Researeh Institute, Mylapore, Madras, 1962. Edited by K. V. Sarmä with a preface by Dr. V. Raghavaa.

- Bhrtyarmayadharājnsya Shigdhaih Kanyānugāmibhih; dhrstamutsāryate Sarvastapovanagatojanah.
   B.NC. PI. Act-I, Verse 2, along with—
  - Esa gurubhi rabhihitanam-adhe yasyasmakam
- Mahārajadarśakasya bhaginī Padmāvatināma, Ibid., p. 3 and Ucitam tatrabhavato magadharājasyā parāhņakāle Bhavantamagratah Krivā Suhrijanadarś-anam, Ibid., p. 34, Act IV.
- Bhāsa—A study, p. 377 cff-2, Published by Munshi Ram Manohar Lal, P.B. 1165, Nai Sarak, Delhi-6, 1968 January, Second revised edition. BNC. (Avimāraka), pp. 115-116.

Kaunjayanah-Svamin bahuşvapi Kşatriyesu pürvasambandhavisesau Sauvirarajakasirajau Svāmino bhagini patitve tulvau asmatsambandhayogyauiti Svamina cintitau tatra purvameva Sauvirarajena putrasva Karanad dutah presitah. Sa casmabhiratibala Kanyety spadesamuktva Supūjito Visarajitah. Idanīm tu Kāsirājena putrasya Kāraņāddūtah preşitah, tatra balabala-Cintayam Svamt Pramanam. Along with-Bhūtikah-Idānīm tu napratyākhyātavyam. Svāmin ! Sauvīrarāja Kāsirājau Svāmino bhagini-patitve tulyau. Atha devyāh bh a eti Sauvirendro gunadhikah, Ibid., p. 116. And. Dhatri-distyaryen a paripalitoyam Janahalamati-prasengena. adyaiya pravestavvam Kanyapuram amātyah ārya bhūtikahkanyapurarakşakah Kasirājadutena Sahāsmākam Mahārājeņa pujiteh Prasthi taśca, Ibid., II, p. 12.7. Magadhikā-Asti Kāsirāja putro Jayavarmā nāme. tasmai dattā bhartrdārikā, tasya cadūta āgato. Mahārājena pūjitah pratigrhitam ca Varnikāram, Ibid., Act-III, p. 35. AND

Nāradah—Pitā Kurangyāh bhūpālo vairantya-nagraresvarah duryodhanasya tanayah Kuntibhojo bhavānnanu. Ibid. VI, Vers 13. p. 182.

- 14. Vidüşakah Aho ! tatrabhavatah Sugrhitanāmadheyasya sauvīrarājasyadhanyatā, yathā ciramaputro bhātrātimana niyama višeşeņa Daivaprasādena ca māuşaloka durlabham Suputram labdhvā punarapi tādrās eva Samvrtuh, Ibld. IV, p. 158.
- 15. Dhatn-Aho! anavasha Krtäutasya yad Räjadärika prathamam Maharajena Sauvtraräjena tam, Vispusena-muddidya Vrta. Adyavidita-Sambhavena mänuşalokadurlabhä-Kritguŋavisesena Kenäpi sauyogo jatah. Atha cedäuta Kaitajaputro Jayavarna nama bhatjinya

Sudarsanayā Sahāmātyena bhūtikenānītah. Samprati Rajakulam pravistah. Svayam Kila Kāsirājo yajnavyāpāreņa nāgatah. Kiunu khalvetatbhavisvati...Ibid, p. 173.

- 16. Näradah-Taväyam putro'gnerutpannah. Tvadbhaginyäh Sucetanäyäh präseva-samakäla eva tatsutah Svargam gatah. Taväyam Putrastva-dbhog-inyai tvayä dattah. Savura-mjäsensäyatyanta Santuisah prtti-Sadsih Kriyäh krtvä Visuusena iti Samjäämakarot. Amänusasvaröpabalavirya paräkramepänena Vardhamänena Yasmädaviröpadhäri märitö Suruah. tasmädavi-märaka iti-Visuusenain loko braväti tatah so'pi brahmašapa-paribhraş-lo-hasti Sampibramadivas Kuraňgyä daršanasähkitah Kanyä putraksjöhih Partkşamänö gninäbhogaviä-Pracohädito airgatal, Ibid. VI, pp. 183-184.
- 17. Kāsirāja and Sauvirarāja being the two sisters' husbands of Kuntibhoja, Kurangi and Sumitra became the maternal cousins of the two. Both therefore, were married to their father's sister's sons-an unusual law not so well spoken of in the Hindu Code of law. To quote Dr. A. D. Pusalkar here-"The marriage of Avimaraka is important to us from the fact of its disregarding the rule of Sapinda exogamy or Coasanguinity. In the Vedic times and the Buddhist age as we have already seen marriages with cognatic relations to the third degree were recognised. We have also seen that the Dharma Sūtras and the Smrtis fixed the limit, prohibiting marriages with maternal relations to the fifth or seventh degrees and paternal relations for the Sevenths degree. Now in the Avimaraka we find that the Prince is marrying the maternal uncle's daughter who was at the same time his paternal aunt's daughter. Marriage with a maternal uncle's daughter is not uncommon on this side, being recognised by Baudhayana and approved by local custom. Marriage with a paternal Aunt's daughter, however, being rather uncommon and being with the third generation suggests fairly old time before composition of the Smrtis which accords well with the time assigned to these plays. BHASA-A STUDY, p 377.
- 18. P. 2, Verse 4.
- CP Story of King Udayana as revealed from Sanskrta, Pali and Präkrta sources by Dr. Niti Adaval, pp. 71-72, Published by Chowkhamba Sanskrit Series Office, Varanasi I, 1970.
- Dhvanyalokah Śrimaćanandavapdhanācarya Viracitah edited by Dr. Rāmasāgara Tripāthi, Second Part, 3-4 Udyotas, Published by Messrs Moti Lal Banarasi Dass, First edition 1963, p. 819.

 Bhasa's plays, p. 82. Printed by the Shridhar, Power Press, Trivandrum, 1925.

as has been the case of

"Padakrantāni puspāni sosma cedom Silattalam;

nūnamkācidihāstnā mām drstva sahasā, gatā" in Act V of the Printed SVD (Ubhāvupavisatah), BNC, p. 25.

- 20. Ibid., p. 83.
- The Indian Historical Quarterly XXXVIII, No. 4, December, 1962, pp. 335-339
  - A note on the Brahma-dattas of Kāśi.
- 22. OP-Cvt Anandāśrama Sanskrt Series, Poona, p. 556, V. 72.
- Ibid, Jātaka IV 458. 13, iii 97 23; I. 262.8, V. 354. 91; ii. 345-19;
   IV. 104-22 and 25.
- Vayupuranam, edited by Manasukharaya Mora, V. Clive Road, Calcutta 1, 1959, pp. 507-8, Verses 180-22.
- 25. IHQ XXXVIII, p. 339.
- History of Ancient Iudia, p. 95, 1960 edition, published by Messrs Moti Lal Banarasi Dass, Delhi-110007.
- 27. Political History of Ancient India 1953, University of Calcutta, p. 209.
- Jataka Kalina Bhāratiya Samskrtih, p. 147, published by Bihar Rāstrabhasā Parisad, 1958, cif. 5. Brhadāranyakopanisad, Ajāta Satrum Kāsyam, H 1-2.
- History of Kośala upto the rise of his Mauryas 1963, Messrs Moti Lal Banarasi Dass, Delhi-110007, pp. 260-261.
- 30 Ibid., pp. 221-222.
- 31. IBID., p. 215.
- 32. Ibid., p. 216, Beni Modhas Barna in his Asoka and his Inscriptions, Part I, Thiq Ed. 1968, published by New Age Publisher Private Ltd., 12, Bankim Chatterjee Street, Calcutta-12, p. 311 also takes Ajataburu as Kaliraja.
- Historical Geography of Ancient India, pp. 56, 107, 108, Dr. D. C. Sircar the Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India.
- 34. Ibid., GAA I, p. 101.
- 35. Gadyalintamani of Odayadeva Vādibha-Simha Sūri introductory, Verse II, edited by Pandita Pannalal Jain Sāhityācārya, Published by Bhāratiya Jňānaapitha Publication, 9, Alipura Pade Piace, Calcutta 27, First edition, 1944.
- 36. Recent Studies in Sanskrit and Indology being Prof. Jagannætha Agravala Felicitation Volume, p. 167, Names, Order and Chronology of Pre-Mauryan Kings according to Purana by D.: P. L. Bhærgava, 1982, published by Ajanta Publications, Delhi-11'007.

## Sudarshan Kumar Sharma

- Ibid., p. 169, CP Malwa through the ages by Dr. B. C Jain, pp. 102-103, 1st Ed. 1972, Messrs Moti Lal Banarasi Dass, Delhi-110007.
- The Story of King Udayana as gleaned from Sanskrit, Pāli and Prākŗtu sources, 1970, Chowkhamba Sanskrit Series edition, Vārāņasi 1, pp. 190, 193 also pp. 101, 103, 113, 120.
- 39. Ibid., p. 193.
- 40. KSS II. 6, Verse 65-66, p. 46, MLBD ed 1970, ed. by J. L. SASTRI and SVD., Act V, p. 42, BNC, OBA, ed. 1962.
- 41. Ibid., II 6.67-74, p. 46.
- BKM. II 271-274, pp. 67-68, Published by Mehar Chand Lachhman Dass, New Delhi-110002, 1982.
- 43. Ibid., VII 165-262 Verses, pp. 172-174.
- 44. KSS. II, pp. 24-47.
- 45. Ibid. II, pp. 48-79, cp SKU., Dr. Niti Adaval, p. 190.
- 46. SKU, 190.
- 47. pp. 72-73.
- 48. Tasmādyathāvatsammānya siddhaye mantrinandalam, Kuru digvijayam deva labdhumdhermottaram śriyam. Svasmradvayabandhünām asaktanuprasaktitah: Vikurvate na bahavo rājānaste milanti ca; astycsah brahmadattā khyo vārāņasyām mahipatih; nitvam vairt sa te tasmādvijayasva tamagratah; tasminjite jaya praciprakramenakhilah disah: Uccaih Kuruśva vai Pändoryaśaśca kumudojivalam; itvukto mantrimukhyena tatheti vijayodyatah; Vatsarājah prakrtisu prayāņārambhamādiśat; dadau vaidehake ca rājyam gopālakāya suh; Satkarahetorn; patih śvaśuryayanugacchate; Kim ca padmāvatī-bhrātre prāyacchatsimha varmane; Sammanya cedivişayam Sainyaih Samamupeyuşe; Yaugandharayanaścagre Caranvaranasimprati: prähinodbrahmadattasya räjňo iňātum vicestitam. tadbuddhva dhvastamayuh sainyapūrita dinmukham; Vatsesvarm brahmadatto mene durjayancvatam.
- eti, KSS, III-5, Verses 52-58, 61, 86, pp. 72-73. 49. Vvd., K. V. Šarmā, p. 9.
- 50. Ibid. p. 11.

# **BUDDHISM Vs. MANUSMRTI**

## Jaya R. Betal & Ramesh S. Betai

It would be precise and just to state that every Indian on the Indian soil has, at his back, a culture and concept of social life that have volved through a processing of more than almost four thousand years. Society and its concept are in his blood. In this, the Hindu social life is in brief, Varnäfsmadharma. It was so in the past and it is more or less so in the present. The oldest Acarya who redefined, revalued and reinstated the concept of Hindu social life is Manu, in his famous work Manusmpti. For centuries it was conceded that Manu's is the prime and greatest authority as far as Hindu social life and Hindu social philosophy are concerned.

#### Manusmr!i :

The Manusmrti is the main source of D tarma, i.e., social philosophy and law, for all later centuries and also the Sütra, Snirti and Nibandha writers thereof. It is placed by Kane between 200 B.C. to 200 A.D. We can accept this as the safest and most authentic date of the work. It is also to be noted that the Manusmrti belongs to a period of transition when the comparative liberalism of the Vedic period is also slowly giving place to later puritaiism. The authority of Sastras was to give place to custom later. Manu primarily accepts the authority of the Vedas, but also tries to justify ways, modes of his own days, i.e., custom. He also claims that these should have the sanctioning authority of Sastras.

It is interesting that the Manusmrti codifies Hindu social philosophy and Hindu law and gives to us a compendium that redefines and revalues the Dharma, i.e., social philosophy of old and places it into a systematised whole just as in the seventh century Sańkara found it, necessary to reinstate Arya dharma and Darfana against the non-vedic schools of thought, the Tantric and Sakti cuts etc., just as Vallabha in very late days tried to make strong the 'citadel of Hindusim in such a way that Hindus did not lose faith in their own religion in view of the terrible onslanghts of Islam etc. Manu too seems to have specific purposes in view when he writes the Mansmrti and reinstates Dharma, i e., the social philosophy and law of the Aryas. One of the purposes scens to

Sambodhi XIII---10

stand and control the tide of the fast spread of Buddhism. Jayaswal, Radhakrishnan and Mukheriec refer to Manusmrti being a post-Buddhistic work, and written possibly with a view no repudiate Buddhism. Buddhism threw away more or less the custe-system and established the absolute equality of all. We must concede that its attitude of equality of all irrespective of caste, creed, sex, social status etc., and its opposition against the caste-system is revolutionary. It challenged and set aside the Asrama system by permitting conversion to all at any age in life. It granted permission to women to embrace Samnyasa, though with reluctance in the beginning and established their independent Sanghas. It raised, its firm voice against the excessive ritualism of brahmins and slaughter of animals in Yajñas. It gave place to conscience as an authority in place of the word of the Vedus. This was a veritable challenge to the very existence of Aryadharma or Vedadharma and Hindu society with its deep-rooted traditional values. It seems that this inspired the Manava school to give this exquisite compendium so that Hindu society and its Varnäśrama were not wiped out or up-rooted. This is again one of the main reasons that inspired Manu's revaluation of social philosophy. This seems to be one of the important purposes of this composition. The following are the main points of internal evidence, that can go to prove that the purpose mentioned above was in the mind of Manu when he composed this work. It is interesting to note that he took the constructive step of making Hindu Dharma firm-rooted and the citadel of Hindu society intact and preferred not to attack directly the opponents. If Hindus or Aryas become strong and sound in their social, religious, philosophical, ethical and cultural values, they could very well stand the tide of Buddhism; this seems to he his outlook.

# Internal Evidence :

One very important and an unusual feature of the work is that it staried with two-fold plilosophy of Origin of Creation and Creation of man and ends in the 12th Adhyaya with the Karma doctrine of social activity to stress (hat one who leads this his life of *Puruqartha* on the lines laid down in the intervening Adhyayas, becomes fit to attain to mokşa (12.107, 126). Social life and social ethics adopted in a very normal and balanced manner, with *Puruqartha* can lead man to bliss in the end. When Manu lays down this possibility and promise, naturally this can have a soothening effect on man's psychology and personality and he would not hurry up to ranounce the world. The social order and choice will not collapse, as was likely with the freedom of choice

of renunciation promised by Buddhism at any age because Manu promises the highest spiritual rise *through* life. Normally all mon attain to higher pursuits through life.

(2) The worldly life is too much with us, and, as far as this life is concerned, naturally man has certain desires and expectations. No man is free from this, even the Vedas and Karmayoa resulted from this Karma of man (2.2). What is necessary is resorting to right and proper desires (2.5); man might have a natural desire for worldly fame, he might desire inmortailty. Both these are possible on the path of social life based on social norms, ethies and values laid down by Mana. When Mann emphasises this reality of life, naturally man will have the right perspective about individual and social life, he will also have a correct perspective of renunciation and this can and will be inspired by a spirit of discrimination. Thus, the social fabric and order will remain unshaken and man will become fit to attain to supreme bliss in due course of time.

(3) This is again in line with Manu's emphasis on the need generally for all men to pass through all the three Aśramas before man embraces Sannyasa. If man hurries up to resort to Sannyasa before naturally passing through the first three stages and developing his mind and personality and also inclinations in such a manner that man's Sannyasa comes as naturally as his worldly life, there will be perversions that will have adverse effect both on social life and on man's Sannyasa. Though Manu has accepted the possibility of exceptions (5.15 g), bits view 'applicable to all men, rules out the possibility of immature, hurried Sannyasa for which man might not be fully prepared physically, emotionally, psychologically and in all respect. Who can deny the fact that the last fear and the consequent perversity is possible when renunciation, with all its firm yows, rules and denials, is permitted simply at the will of the individual at any age in life ?

(4) It is again, with this point in view that Manu lays down that of all the Aframas, the householder's is supreme, because he maintains the other three and in all respect: the social order with its four Aframas is dependent upon the housholder. This is emphasised in the sixth Adhyaya after the glorification of Vanastha and Samuyπsin (6.87, 89 and 90). In 6.87 again, Manu states that actually there is only one Aframa that divides itself into four. He therefore further shows that  $\mathfrak{l}(\operatorname{inset})$ yeare the householder can rise to the stag: of Yati, and here he gives

#### J. R. Betai & R. S. Betai

option of actual renunciation of the world as also staying with son and family, though as a real Samnyasi (6.95). This shows that the Yatis of Aryadharma, the Sramaya or Bhikkhu of Buddhism, and the Sadhus and Ganis of Jainism are dependent upon householders for maintenance. This can be construed as an appeal as also as a request to men and women to resort to Saunyrisa with full thought and consideration only after becoming free from ones debts to the world, i.e., after passing through the first three Advanues and Iufilling ones worldy duty to himself and to the society. This constructive revaluation of Aryadharma is bound to strengthen Hindu way of life and Hindu social fabric. It is a steady view as compared to the enthussistic view of Buddhism.

(5) When Manu accepts purity of race, higher and lower culture of men and social stratification, his insistence on concessions to brahmins in general and to the learned brahmins in particular, also deserves to be noted. Manu lays down exceptional priviledges for brahmins, firstly because his society was dominated by brahmins. But by laying down these special previledges, it seems that he tries to stem the tide of brahmins getting converted to Buddhism. We know too well that the best and foremost of Acaryas and scholars of Buddhism are originally brahmins. Many learned brahmins were attracted to this new faith which they served and defended more jealously than others. But Manu seems to have the feeling that if the social status of the brahmin is well guarded, one sound result will be the prevention of brahmins from getting converted to the other faith. And if we were to analyse and lay down a picture of the ideal brahmin of Manu, who can deny the fact that this ideal brahmin with his highest restraints, responsibilities and a very plain way of life, with highest heights of thinking, is more or less on a par with the Bhikkhu or Sramana Brahmana of Buddhism ?

(6) We may next come to the jealous insis'ence of Manu on the very high unique status of Vedas or Sruti. Manu wants to protect, at all cests, this highest Vidya that is Dharman, source of Dharman, origin of all later knowledge, the very word of god. He also states that the faw of Manu is entirely based on the absolute authority of the Vedas. Manu's jealou defence of the absolute authority of the Vedas is also inspired by several reason, one reason scems to be to keep this authority alive and firm against the tide of Buddhism that now and again directly and indirectly challenged this traditional claim.

(7) The whole sociological analysis of Manu and the rules of social life, ethics, philosophy, law etc., that he lays down show that Manu is

very much against pessimism and a firm believer in the Puruşārtha of life. To him, basically man is good and essentially powerful He expects man to stand firm as a rock against the tides and tensions of life, he wants him to be ever alert, alive and kicking so that he makes a full success of his life, constantly sublimates his personality and conves to a stage when he can resort to the path of renunciation and *Aumothbana*. To him the world is not "Sarvam Dukkham Dukkham" as Buddhi-un would lay down. Surely this vision of life would pose a great challenge to the pessimism of Buddhism.

(8) This Purusirtha of man lies in making his life active, balanced, natural and sublimating. Manu expects, for example, man to be a stadacari in all spheres of life; to behave in the realm of his desires in a rational and right approach. He wants the householder to lead a life of utter satisfaction, to lead a life of hard effort, to worry about social good first and his own good last. In this his approach, he a olds extremes of renunciation and this worldly life and strikes the middle path. This stands firm against the so called Madhyanamärga of Buddhism.

(9) Manu's great emphasis on the caste system in which he condemns the Sudras and even the Vaisyas low:red in their status, i highly significant. Buddhism did not accept the same barriers and opened its wide gates even to the Sūdras, who could, in its opinion, take to renunciation as much as others could. The Hindu social philosophers had the fear that this would upset the age-old caste-system. Jayaswal is right when he states that Manu hated the learned Sūdra claiming equality and freedom. The attitude of Buddhism naturally attracted more of the suffering classes to it. Radhakrishnan rightly adds to this the fact that Manu's unfortunate references to the Sūdras were perhaps motivated by his opposition to Buddhism, which allowed them the highest religious life or learning and monasticism. These were for Manu the Sūdras who assumed the air of the twice-born.

(10) Again, why should Manu refer now and then to the double reward that Dharma assured to man ? It seems that he wanted to emphasise the Karma doctrine and at the same time anywer Buddhism that did not accept happiness in this world as real and also did not accept the possibility of Nirning by faithful parformance of ones duty to this world. Unlike other Smytikäras Manu emphasics that happiness in this life is not to be overlooked and God can be realised by full performance of all actions and duties in his station of life. This too scems to be a reply to Buddhism. (11) Manu's conception of *Hibra* is quite significant, and opposed to that of Buddhism He wants that on the whole, there shall be no *Hibra* as far as possible. Yet, under certain circumstances *Hibra* is necessary and not bad. One condition of this is *Hibra* in the sacrifices; it is no *Hibra*. This is evidently a firm reply to Buddhism that took everything to the extreme including its concept of *Hibra*. It is very much likely that Manu's view is inspired by his desire to answer very important charges against Buddhism.

(12) Manu again specifically refers to Veulabilya aad similar other Smrtis and works as failure leading to destruction. These Vedubilyu works, in the view of Manu, fail to solve maa's problems of this life as also the life hereafter. This too can be an indirect reference to Buddhism.

Soveral other proofs can be cited. But these should be enough for our purpose,

Actually Buddhism fuced three challenges. The first came from the GHE in the sphere of wide concept of life in general and man's attitude to it. The second came from the Manusmrti in the sphere of man's social life and social philosophy. The third came from Sankara in the sphere of spiritualism and metaphysics. All the three spheres of thought in Buddhism were thus answered Credit goes to the Manusmrti to answer Buddhism by its uterly optimistic outlook on life, teaching man to adhere to his Karma rightly, taking interest in life, and trying to realize God through life and through Karma, through good turns to all living the upsetting Hindu society and the great prestige of Brahmanism, of the twofold purpose of life etc. and in outsing Buddhism from its growing high position against the Hindu way and view of life.

#### Jainism Vs. Manusmrti

Even though Jainism is as old as Baddhism, may be, even older and even though so miny pieces of internal evidence mentioned above can be against Jainism, Manu does not seem to be very much against Jainism because it was not so very powerful, as Buddhism was. We have therebre preferred not to discuss the problem of opposition against Jaivism 'ong with Buddhism or independently of it.

# AVIDYA - ITS ASKAYA AND VISAYA

## E, A. Solomon

Sankaraearya's main thesis was that Brahman alone is the Ultimate Reality, everything else being unreal. But how did the world-appearance become manifest and out of what ? Sankara does not seem to have thought it worthwhile to answer such questions at length. For him Avidya is a good postulate which ans vers all such questions satisfactorily. He did not deal explicitly with such problems as the relation of Avidya with Maya or with Brahman or with Jiva or with the phenomenal world and he did not discuss very clearly whether Avidya is the material cause (upādāna kārama) or an auxiliary cause (sahkāri-kārana) of the world. In fact, he would plainly tell us that the world was never created, so one should not bother oneself with questions pertaining to causality and the like. To discuss these problems would be equivalent to regarding Avidya as a real principle, whereas it is tuccha or an absolutely nonexisting thing from the highest point of view. Avidya expresses in a nut-shell the difficulty we experience in recognising that what we experience in the mundane world is not in reality there. Sankara aware of the limitations of reason left such problems to injuitive experience culminating in truth-realisation which is indispensable for the attainment of emancipation when such problems do not trouble the person at all as Pure Consciousness alone persists without the differentiation of the subject and the object.

The words of Sankara could be interpreted in diverse ways though the general scheme was sufficiently well-defined. Appayya Dikşita notes in the beginning of his 'Siddhätatelsasingraha, that the ancients were more concerned with proving the oneness of all phenomenal objects with the Self and so on account of their indifference to other matters they led the way to divergent views or currents of thought. 'These divergent views are but different ways of explaining cogently the central thesis that Brahman is the Absolute Reality and everything else is an unreal appearance from the absolute point of view.<sup>2</sup>

We may first take up the concept of Avidya as found in Mandana Misra who is regarded as a contemporary of Sankara and whose views are quite independent and present a distinct trend of Vedantie interpretation. Mandana sa s that Avidya is called maya or false appearance (mithy avabhas) because it is neither the very nature of Brahman nor something different from it, it is neither existent nor non-existent. If it were the characteristic nature of anything, then whether one with it or different from it, it would be a real thing and could not then be called avidya. If it were utterly non-existent it would be like the sky-flower and would have no bearing on practical experience as avidya has. Thus Avidya has to be recognised as indefinable (anirvacaniya). This is an explanation which should be accepted by the adherents of all the different schools of philosophy.<sup>3</sup>

It might be argued that the things of appearance might be unreal but the appearance (avabitsa) itself is real and that is exactly what avidyr is and so it is real. But this is not correct. If there is nothing which can appear, the appearance also is false and indescribable. Hence, avidyr is neither existent nor non-existent; being of this illusory nature it can be dispelled. Avidyā not being 'sat' there is no question of the existence of anything besides Brahman; it not being a sat, there is something which can be set aside.4

To whom does this Avidya belong ? According to Mandana, it belongs to the individual souls. Of course, the indivdual souls are not in reality different from Brahman; but their difference from Brahman is due to kalpana or imagination. Whose is this differentiating imagination ? It cannot be that of Brahman which being of the nature of knowledge is devoid of all imagination; nor could it be that of the Javas since they themselves are the products of kalpana. Solutions have been proposed by some thinkers. One suggestion is that the word 'maya' signifies what is inconsistent and inexplicable, had it been consistent and explainable it would not be maya but would be real. Others say that avidya comes from the Jivas and the Jivas from avidya; this process is beginningless, as in the case of the seed and the sprout, so no fault should be found with this explanation.5 And similarly, those who regard avidya as the upadana (material cause) of diversity say that it is beginningless and devoid of any motive, so there is no scope for the question as to what the purpose or motive could be there behind the creation of the world of diversity.6

If  $A_{vil}(y_{\overline{v}})$  were to belong to Brahman it could not be dispelled even on the realisation of Brahman. If it is Brahman that suffers under an illusion and Brahman that is emancipated, there would be the contingency of universal salvation. The Jivas are transmigratory due to Avidya and they are liberated by means of Vidyā. Vidyā is not natural to the Jivas, but adventitious, it is avidyā that is natural to the Jivas, as

their very existence to it. But this avidya is dispelled by the adventitious vidya.<sup>7</sup>

Mandana recognises two kinds or aspects of aridpa—non-apprehension and misapprehension. It has two functions—concealing the light (of the  $\overline{atman}$ ) and projecting appearances. It projects in the waking and dream states, and in deep sleep it conceals or envelops and is of the nature of dissolution. These two aspects, non-apprehension and misapprehension, are related as cause and effect. The causal aspect is present in deep sleep and both the aspects in dream and waking conditions.<sup>4</sup>

It can be seen that Mandana has in a way put forth in so many. words the problems that would arise out of Sankara's philosophical stand, He has very clearly described Avidya as sadasadanirvacaniya, as having āvarana and viksepa šakti, as of the nature of agrahana (non-apprehension) and viparyaya-grahana (misapprehension). He regards the jivas as the asraya (locus) of avidya though the jivas are in reality non different from Brahman. He very clearly says that avidyā is natural to the jivas. It may be noted that Sankara also says that mutual superimposition of atman and anatman is naisargika (natural) and therefore anadi (beginningless). Mandana is very bold when he says that avidya belongs to the jivas. Even Sankara will not outright disagree here for he also says, as we have seen, that avidyā belongs to him, i.e. the individual soul, who asks about it. Mandana takes Avidya primarily in the sense of a pre-natal disposition or obliqueness which does not allow a person to apprehend the Ultimate Reality and makes him conceive the Ultimate Reality otherwise. It is in this aspect that Avidya turns out to be a potency that is responsible for the world of appearance. Mandana like Sankara has not discussed what sort of a cause of the world avidya is. He also does not explain why if avidya belongs to the jovas, all the jivas have a common experience of the things of the world.

- Viacaspati seems to have drawn much of his inspiration from Mandana. Ho speaks of  $Avidy\overline{a}$  being two-fold and says that all appertances originate from Brahman in association with the indefinable two-fold avidya or as having the two-fold avidyā for their auxiliary cause (sahakarikaraqa). Of this two-fold avidyā, according to Amalananda, one signifies the boginningless positive eatity and the other the series of beginningless false impressions (pārra-pārra-bhrama-samskārabi). The appearance of the distinct personality of the individual souls is due to arbeginningless, series of false confusions Avidy has jura for its draya

Sambodhi XIII-11

(locus) and Brahman for its *vijaya* which it obscures; being the *adhishāna* of the superimposition of the phenomenal world, Brahman is the updadan of the world, which is its *vivara*. Væcaspati regards Brahman with *avidya* as the *sahvkari-karag* to be the *updahan karaga* of the world in assuchas being the object of the *jiva's avidya*, Brahman appears as the insention world.<sup>9</sup>

Sankara commenting on Br. sū. 1.4.3 says that the term 'awyakta' in Katha Up. 1.3.11 signifies the seminal power of the nature of Avidva which resides in the Supreme Lord and is constituted of Mava and is the Great Sleep in which the transmigratory souls sleep being devoid of the realisation of their own nature.1° We can say on the basis of this and other passages from the works of Sankaracarya that he was inclined to regard the Supreme Lord as the alraya or locus of Avidya. At least we have the word 'asraya' which became current in later discussions regarding the asraya (locus) and visaya (object) of Avidya. Commenting on Sankara's Bhasya on Br. su. 1.4.3, Vacaspati says that this Avidya-takti of Brahman, which is termed Maya and the like, cannot be defined as non-different or different from it; and what constitutes its avyaktatva is its indescribableness. This is the difference of 'Avyäkrta-väda' from 'Pradhānavāda.' The Avidyāšakti is dependent on Isvara for it has Isvara as its zsraya; It is arthavalt (purposeful, meaningful), for no substance can bring about anything by itself. It might be urged : If Brahman experiences samsara by virtue of avidya-sakti, then even the emancipated souls would have to be reborn for Avidya would remain in it. Or if Avidya were to be destroyed it would mean that the whole mundane world is destroyed for its very root would be destroyed. Answering this Sankara has said that the emancipated souls would not be reborn as the bliasakti i.e. Avidya having the potentiality to emerge as the mundane world is destroyed by vidya (knowledge). Vācaspati explains this in conformity with his own view that the *jivas* are the asraya of their respective avidyas. He says, "We Vedantins do not say that there is one Avidya like one Pradhana in all jivas, so that we should be charged with this fault. avidya is different in each jiva, so only the avidya of that jiva in whose case vidya has arisen will be dispelled and not of other jivas, and so there is not the contingency of there being the eradication of the entire samsdra." It might be urged that the distinctious of the jtvas are dependent on the distinctions of the avidya adjuncts and the distinctions of the avidya adjuncts are dependent on the distinctions of the souls; thus , there is mutual dependence and neither is established. The answer to this is that it is not so. Since both are beginningless, they are established

like the seed and the sprout. The singular in avyakta or vyākrta or the like has in view the generality avidyātva, though avidyās are numerically many. Well, one might say, if Avidya itself is the seed of the world, we can do away with God. But this is not proper. A non-sentient thing is not capable of bringing about anything unless monitored by a sentient entity, so Avidya in order to bring about its effect resorts to God as the nimitta or the upadana. (Amalananda is quick to add that God would be that nimitta in as much as he is the preraka, provoker as scent is in respect of the organ of smell; and he would be the upadana by virtue of his being the adhisthana, substratum of the world). Vacaspati says that the world-illusion has God as its adhisthana as the serpentillusion has the rope as its substratum; so just as the serpent-illusion has the rope as its upadana so the world-illusion has God as its upadana. Therefore, Avidya though hiving the jiva as its adhikarana or locus resorts to or takes the support of God as a nimitta or as its object and in this sense it is said to be 'Isvarasraya', and not because Isvara is the adhāra or locus of Avidya, for Avidya could not subsist in Brahman which is of the nature of Vidya. It is because of this, argues Vacaspati, that Sankarācārya says that the samsārins lie in Avidyā being devoid of the realisation of their own nature. That is to say, Avidya being there, the souls lie in it. Laya or dissolution is signified by 'They lie devoid of the realisation of their nature, by 'samsarinah', viksepa is meant to be signified. (See Bhamati, I 4.3, pp. 377-8)

Amalānanda has tried to answer a very strong objection against the above-mentioned view : If Brahman were the  $up\bar{d}d\bar{z}na$  in the sense that being the object of the *jiva's* illusion or wrong knowledge it is the adhisthana, of the world superimposition, then the Srutis 'So' kamayata', 'Sa Svyam akuruta' would not hold good. Moreover, illusion being peculiar to each *jiva* this would contradict the experience of the world as common to all. And if akasa, etc. were produced by the jiva's bhrama (illusion), they could not have existence which is not known 'ajñata-sattva', i.e. they could not have existence even when they are not perceived, for rope-serpent etc. which are 'bhramaja' have only ijnata-sattva ! Therefore maya which is common to all and which bears the reflection of God should be accepted as responsible for the world, and its vyastis should be regarded as avidyas which serve as the adjuncts (upādhis)of the jivas. The answer to this objection is : 'Kāma' and 'krti' mentioned in the Srutis are vivarta (appearance) of the avidyz of jiva (i.e. vivarta of Brahman, the object of jiva's avidya-Kalpataruparimala) and not modifications of Brahman. Vivarta can be the cause of vivarta as serpent is of movement. Appayya Diksita in his Parimala explains clearly Amalananda's argument by saving that commonness of experience can be explained by the fact of the adhisthana being one. Several men may have the simultaneous illusion of silver (in nacre) when silver isbrought about by the avidvas of the several erring persons. If the error of one of these is dispelled and the error in the case of the others. continues, then another silver is brought about by the avidy as of all the other persons and thus the commonness of the illusion is possible. This, same explanation applies to the world-phenomena, where Brahman is the ultimate reality common to all. II When one avidya perishes, the, prapañca, to the production of which it had contributed along with other avidyas, also perishes and then only another prapañea in common to all is brought about by the other avidyas. Amalananda says that the 'aigatasattva' of the prapañca is because of its Vyavaharika sattva and this should not be impossible if the world is produced by the avidyas of the jivas. Even those who regard maya as the cause of the world regard avidya as the cause of one's own senses etc. and these are accepted as having 'ajhātasattva'. Thus mayikatva cannot be said to bring about ainatasattva'. as even what is conceived as 'avidvaka' is seen to have it.

From this discussion it can be seen that Vācaspati tries to link up m/dy3 as a congenital disposition with av/dy5 as the creative force of the world-appearance, and regards the *fiva* as the *åtraya* of av/dy3, av/dy3sbeing as numerous as the *fivas*. The world appearance has as its *admisharman* which is the object of the *av/dy3s* of the *fivas* and the av/dy3s jointly bring about the world-appearance which therefore is common to all. Vācaspati has shown in his *Bhāmati* (II. 2, 28) also that all appearances are indescribable entites and not mere mental ideas. The external objects have *ajhātasatīva*, are existent even when they are not perceived as they have empirical existence and are brought about by the beginningless av/dy3-faktis of all. Thus Vācaspati did not support Dr3ti-systi-vāda though he regarded the *jirat* as the *Krayas* of *av/dy3x* 

We may consider here the philosophical view of Prakašananda though he is quite late, because it was Prakašananda who developing on the lines of Mandana and Vacaspati gave a consistent presentation of Advatia Vedanta from a thorough-going idealistic point of view. Almost ill the teachers of the Kevaladvaita tradition of Sankatacarya: interpreted Sankara's view so as to take for granted the existence of an objective world of appearance as the ground of perceptual presentation. The world

# Avidya-its asraya and vişaya

was looked upon as a superimposition on Brahman (the object of Avidya) and hence supposed to exist whether the individual perceived it or not and whether it was brought about by the Avidya having Jiva as its locus, or by Avidyā or māyā having Brahman as its locus. Prakasananda was perhaps the first Kevaladvaitin proper to explicitly deny the objective existence of any stuff (though this had been earlier taught in works like the Yogavasistha Puranu and some clear traces of it found even in the Gaudapada-kārikā). According to Prakasananda, avid, a alone is the cause of the world; causality cannot be attributed to Brahman for it implies the dual relation of cause and effect whereas there is in reality the non-dual Brahman alone. Causality itself is based on the false notion of duality, the outcome of Avidya. Avidya is also not intended in the Sruti passages to be mentioned as the cause of the world; it is only stated to be the cause of Vivaria (unreal appearance). In fact, the theory of causality lies outside the scope of Vedanta which is only concerned with the theory of Vivaria12. When in reply to the question, What is the cause of the world ?' it is said that Ajnana is the cause, it is merely an attempt to obviate the awkward silence making one subject to the nigrahasthana 'apratibha'13. Since there is nothing but the Self, there is as a matter of fact no meaning even in saying that the Vedanta admits the Vigarta theory of causation, which is mentioned only as a stepping stone to the grasping of the ultimate truth (-balan prati vivarto' yam). Strictly speaking the very concept of causality is foreign to the Absolutist philosophy. Prakasananda has been bold enough to sound a correct note here. It does not serve our purpose to be carried away by prevailing concepts and theories and explain one's own system in alien terms.

Prakāstnanda says that ajāāna cannot be established by any of the pranāgas for the two are as opposed as darkness and light. Ajāana is vouched for by the witness so it is superfluous to ask how it can be proved. Avidyā has Brahman as its object (vigaya) and jiva as is locus. Avāzan is destroyed when the openess of the self with Brahman is realised. The destruction of ajāzā cannot mean its cessation together with its producis, as Prakašātman holds. Such a definition does not hold good whether singly or jointly. Destruction of ajāzā means the recognition or conviction following the realisation of the underlying ground or substratum that the apperance illusorily imposed on it does not exist at all. This view is different from the anyatākāņui view, for here aş soon as he underlying ground is intuited it is realised that the appearance was not there, it was not anyathæter and it will never exist. It is this conviction that is technically called badha (sublation or contradiction). It has been E. A. Solomon

rightly said that the indefinability of  $a/\hbar \pi na$  is its negation on the ground on which it appears. Prakāšanada approvingly quotes verses which say that *avidy* is *tuccha*, absolutely non-existent. The world is *tuccha* as nothing exists except Brahama.<sup>14</sup>

Even the other followers of Sankaracarya would accept that the world of appearance like the rope-serpent, never existed, does not exist and will not accept in the future. Only they would present a theory as to how it could be superimposed so as to provide an object to our empirical experiences. Prakasananda, an uncompromising Absolutist that he is, would not stoop to accept any theory for what does not exist in reality. Prakasananda carries Sankara's philosophy to the extreme position that no objective reality of any kind can be assigned to the world-phenomena; the world is tuccha, and so also is avidya; our own ideas have no corresponding objective substratum; the notion of causality is foreign to Sankara Vedanta; there is no causation or creation of the world. Brahman is the only reality. If at all any theory is to be nut forth he would agree with the Ekajivavadins. Brahman conditioned by Ajñana is jiva, which therefore is one. All experience of plurality including that of ilvas can be explained as in a dream. It is wrong to hold that akasa, etc. have ajnata sattva, that they exist though unperceived, whereas rajju-sarpa, etc. have only jhata sattva, for sense-organs, etc. are not really instruments of our cognition of the world. In a dream we feel we are visualising with our sense-organs, but actually it is not so. So also is the case in the waking state. If it is held that the sense-organs have for their objects things which exist even when unperceived they would have for their sole object the substrate of all things, viz. Atman or Brahman. The whole world of objects being insentient (iada i.e. of the nature of Avidvā when considered apart from Brahman which is the substrate), it cannot be something 'unknown' (i.e. veiled by Ainana) for the objects are of the nature of Ainana and Ainana can veil or make unknown only the Sentient Principle or Cit<sup>15</sup>. The common sense view that a thing exists even when unperceived is beset with difficulties. Ancient teachers admitted Vyavahariki Satta only out of a kind regard for the vulgar mind. Is an object said to exist even when unperceived by maintaining that duality is absolutely real or that it is what is called 'anirvacaniya' ? It could not be (absolutely real for absolutely real duality must) be rejected on the ground of the rejection of the validity of the pramanas. If the second alternative is accepted, it may be asked whether such an anirvacaniva duality was established elsewhere so as to serve as an illustration for proving the anirvacanivatva of the world. If the rajju-sarpa is said to be such an antrvacantya thing that can serve as an illustration for the antrvacantya existence of the phenomenal world consisting of *akata*, etc., the question remains to be discussed whether the object world exists even when unpreceived or only so long as it is perceived. If an existence independent of perception be surmised for the world, the rajju-sarpa which has jatan-sative cannot serve as an illustration. Thus all dvaita (including what is generally distinguished as yryachärika and prätlibhäsika) is prätitika, that is to say has only *fätasativa*.<sup>16</sup>

In Prakäänanda's view, Brahman associated with avidyā is jiva, who should be thought to be responsible for all erroneous perception and creation of world-appearance If the kajasha Brahman is to be maintained, the easiest and most rational explanation is that the jiva imagines the world. Isvara has no place in this view. Isvara as conceived by us is also imaginary. As Appaya Dikşita puts it in the Siddhäralelasatkeraha, jiva alone like the dreamer, imagines in himself everything including Godhood and consequently is the cause of all. This is the view of the Drşti-srşti vadins.<sup>17</sup> Appaya Dikşita says that Drşti-srşti vada is of two kinds— (a) That in which the world is supposed to be created anew at every operation of the senses, (b) that in which the world is regarded as nothing else but perceptions as the former never appears apart from the latter. Prakafananda upholds this view.<sup>18</sup>

There are a number of difficulties in the Drstisrstivada. Who could be the one who imagined the prapatical of the waking condition—the Atman free from adjunct, or the Atman having  $\lambda v d v d a$  as its adjunct ? It could not be the former for otherwise satisfier a would be equally there in the state of emancipation also. It could not also be the latter, for v d d a as being something imagined the one who imagines should be said to be there even before its imagination. And thus a beginningless series of avidy as would have to be accepted. Or, as some say, avidy etc. are beginningless and fall beyond the pale of Drstisrstivada.<sup>19</sup>

The  $D_{rst}$  is rst ivada does not appeal to many thinkers for it contradicts almost everything stated in the Scriptures. So they accept that the phenomenal world created by God in the order mentioned in the Sruti has  $a = \frac{3\pi a t}{2}$  and is cognised on there being corresponding means of proof for the things. This is known as  $S_r = \frac{1}{2} \frac$  be real as it satisfies the definition of an unreal object, viz (i) À false or unreal object is that which can be sublated by just right knowledge, (ii) that which is different from the existent and the non-existent, is unreal, (iii) that which is the counter entity of the absolute negation residing in the thing which is admitted to be the substratum of the phenomenon is unreal. The world as it appears to the senses is the counter-entity of its absolute negation in Brahman which is established by the Voda as its substratum. It is therefore unreal, Srsti-drsfivada is handy in explaining the Sruti passages which describe the creation of the world by God \*0. Here the objective existence of the phenomenal world as distinct from its perception is accepted.

Spitidistivada scens to be in greater accordance with the spirit of Sankaracaya's teaching. Sorestain, his direct disciple, regards the 'self diman as both the diraya and the object (vigray of  $\Delta_{15}$  dan. In the very beginning of his Naikarmyasiddhi (pp. 3) he describes a vicious chain corresponding to the Nyaya or the Buddhist chain. Each and every creature desires to avoid pain. The cause of pain is the body which itself is brought about by dharma and adharmi. These have their source in acts enjoned or prohibited. A person acts as goaded by likes and dislikes ( $\pi_{Rd}$  drega). These exist due to the superimposition of goodhess or badness on objects which exist in so Far as duality is thoughtlessly supposed to be real and this happens by virtue of the ignorance of the true nature of the Self ( $\pi_{Rmanarabadha}$ ). Hence ignorance of the true mature of the self is the source of all evils.

It is evident from this that avidya is regarded as a beginnigless congenital disposition. But it is also looked upon as responsible for the phenomenal world—objective and subjective. To keep pace with the theories of causality or to give an explanation in terms of causality, the Sänkara Vedantins regard Avidya as a material substance. This is a peculiar contribution of the Sankaraites According to Sureévara, Brahman can be regarded as the upadanakarapa of the world but only so far as the latter is its vivaria or appearance. Brahman may be called the *vivaruneation-karapa* (serving as the substratum of the appearance but not affected thereby of the world and Avidya is the parining upadand karava (the material cause undergoing modification). Sarvajatarma Muni also belivese, likehis preceptor Sureévara, that Brahman is both the Iocus non-self the self is superimposed on non-self and so should be unreal and this would lead to Sünyavada. To avert this charge

Sarvajňätima Muni draws a distinction between adhiqthäna (basis) and adhára (surport). Brahman that underlies all illusions is the true adhiqthana while Brahman as associated with a false ajhānais a false adhāra. It is only the false adhāra that appears in the illusory appearance, while the real basis (adhiqthäna) lies untouched. Sarvajňātīma Muni does not want to give the same degree of importance to Mayã or Audojā as he gives to Brahman in the ercation of the world. Brahman in association with aridyä is not the cause of the world; aridyäis only dvära-kärapa (intermediary cause) without which creation is certainly impossible, but which has no share in the ultimate cause that underlies all world appearance.

Padmapada, an immediate disciple of Sankara, clearly says that mithyajñana (mithya-ajñana) in Sankara's Adhyasa-bhasya signifies an indefinable force or potency of avidya (avidya-sakti) which is material in character, and it is this potency that is the stuff or material cause of the world appearance.21 Padmapada has not clearly stated whether Avidya has Brahman as both its locus and object. He only says that avidyā is conceived in the individual soul as obstructing the light which is the true nature of Brahman. Could he have regarded the jiva as the locus ? But Prakasatman commenting on Padmapada's Pancapadika clearly states that Brahman is both the locus and object of avidya; Padmapada says that Brahman associated with maya is the cause of the world-appearance. That on which the world-appearance is manifested, viz. Brahman must be recognised as the cause2?. Prakasatman puts forth three alternative explanations in this respect : (a) Like two twisted threads in a rope, Brahman and maya are together the joint cause of the world; (b) that which has  $m\overline{a}y\overline{i}$  as its power is the cause, and (c) Brahman which has  $m\bar{a}y\bar{a}$  supported on it is the cause. But in all these the causality rests with Brahman as maya is dependent on it.

Vidvāraņa distinguishes in bis *Pancadaši* between *māyā*, and *avidyā*. That which is associated with God is *māyā*, and that which is associated with the *ifva* is *avidyā*. Mayā and *avidyā* are so called according to the purity or impurity of *sattva*. Brahman reflected in *māyā* is *Idvarā* (God), whereas Brahman as reflected in *avidyā* is *ifva*. This force with its three gungas is called *Praki*(*t*), the causal body. *Avidyā* has a two-fold functionconcealing and projecting. In its former capacity, it obscures the true nature of the pure solf, in the latter, it superimposes a subtle\_and\_a gross body on the self. This beginningless *avidyā*-mon-discrimantion of

Sambodhi XIII-12

solf and non-solf is called *milicipla*, root ignorance. In the *Citradipa prakarapa* of the *Pakcadast* it is said that *fraa* is "Cit" (Consciousness) reflected in the mind, and Is is "Cit" reflected in *mayi* it inged with the subtle impressions of the minds of all creatures.

The various views regarding the upadana-karana of the world are given as follows by Appayya Diksita in the Siddhantalesasangraha:-(a) Sarvajñatma Muni holds that the Absolute Brahman is the cause of the world. (b) Prakasatman's view is that Brahman environed by maya and omniscient, ennipotent, etc. is the cause of the world (pp. 58-9). (c) Another view distinguishes between maya and avidya. According to it, the five gross elements are the transformations of maya which resides in God while the subtle world of the individual comprising mind etc. is the product of the subtle elements generated by individual avidya and helped by the gross elements produced by the maya of God. Thus the world at large consisting of akasa, etc. is the effect of Isvara, while the innerorgan, etc. associated with the individual is the effect of both God and the jiva (p. 65). (d) Avidyā does not require the help of the products of maya in bringing about the inner-organ, etc; so the fiva is the sole material cause of the subtle body. (e) Those who regard maya and avidya as one say that God is the upadana of akasa, etc. and jiva of inner-organ etc. (p. 68) (f) God alone is the upādāna kāraņa of both ākāsā, etc. and inner-organ, etc. (g) Jiva alone gives rise in himself to the notions of God, etc. and consequently is the material cause of all. This is Prakasananda's Drsti-srstivada.

The phenomena of Israra and jira are explained in different ways by thinkers : (a) The Prakajartha-vivarana says that the reflection of 'Cit' in Maya is called Isa or God. The reflections in a number of small portions of that maya, which are possessed of the two powers of concealing and projecting and which are known as avidya are said to be jivas. (b) In the Tattvaviveka, a chapter of Pañcadasi, it is said that reflection of Cit in maya (with sattva predominant) is Isvara, and reflection in avidya (with rajas and tamas predominant) is jiva (SLS pp. 79-81) (c) At places it is said that mula-proketl is called maya when the projecting power is predominant and avidya when the concealing power is predominant. Maya is the upadhi of Isvara and avidya of jiva. (d) According to the Samksepa Sariraka, reflection of Cit in Avidyā (=maya, ajāzaa) is called Isa, and reflection in the mind or inner-organ is called fiva. (e) According to the Citradipa chapter of the Pañcadasi, jiva is Cit reflected in the inner-organ and Isa is Cit reflected in maya tinged with the subtle impressions of the minds of all creatures. (f) In the Drgdrsyaviveka,

#### Avidyā-its āsraya and visaya

Jiva is said to be of three kinds —(i) Pāramārthika, which is limited by the gross and the subtle body. It is absolutely one with Brahman because the limited Cit is the very same as the unlimited one. (ii) The  $v_j = v_j = v_j$ 

In all these views, jiva is reflected Cit. But there is also a Limitation theory (avacched z-vāda) according to which jiva is Cit limited by mind and Isa is Cit not limited by it. Another view is that jira is neither reflected Cit not limited Cit. The unchanging Brahman itself goes by the name of jiva when associated with ignorance of itself. This is illustrated by the tale of a prince who was taken away by a hunter and brought up in the forest. After a lapse of time he was apprised of his royal desent. As soon as he realised his high birth, he gave up his humble activity. went to his kingdom and demanded his rights. In this view as every thing is imagined by the jiva, Isvara also along with his qualities of omniscience, etc. is imagined by the jiva (SLS, p. 123). It may be noted that Sankara and Suresvara have made use of this parable to explain that Brahman even while remaining unchanged in essence becomes the itra. But it is doubtful whether they would say that there is only one jiva and he imagines even Isvara. It would be more proper to say that Brahman by virtue of avidya behaves like Isvara and the javas. As soon as the nature is realised, no jiratra remains.

The views considered here are interesting inamuch as they are all attempts to place before the inquirer, in as rational and intelligible an manner as possible the fundamental doctrine of Snakara Vedanta, viz. nothing exists except the Absolute Brahman and nothing else has ever really emerged out of it. Madhusüdann Sarasvati says that the Non-dual Self alone is what is mainly meant to be known from the *Statra* for it is something that falls beyond the sphere of other prandags and remains uncognised. The conception of the division of *Jim* and *Livan* and the like are the product of the human intellect and still are reiterated by the *Sotra* as they are useful for the knowledge of Reality. As Sureévara has said in his Brhadaranyakopanişad-Bhāşya Vārttika, by whatever method one could get an insight into the real self that method alone should be regarded as good and that becomes established. And thus the *jiva* comes to experience sankafra being overpowered by the adjunct, and Išvara comes to have omniscience by virtue of the adjunct.<sup>3</sup>

Three theories became popular as accounting for the division of jiva and Isvara and explaining the process of cognition. Of these Pratibimbavada is mainly assigned to Prakasatman, the pioneer of the Vivarana school; to Surasvara goes the credit of propounding the Abhasavada, and Vacaspati is credited with the Avacchedavada. In the Abhasavada, Cit as it is reflected and appears in the upādhi (whether avidyā or the antahkarana) is regarded as something anirvacaniva being different from what could be called sentien; and what could be called insentient and so is unreal; and the Pure Consciousness is said to be bound through this Aphasa, while the Pure Consciousness is really unaffected. In the Pratibimbavada, Caitanya is reflected in Ajnana or in the antah karana, and this pratibimba is regarded as real inasmuch as it is consciousness on which the false attribute of being present in the upadhi (adjunct) and its impurities are superimposed. The pratibimba is non-different from the bimba as there is no causal complex for a fresh creation and the bimba could not enter the adjunct (mirror or the like); only the attribute of 'being located in the upadhi' is superimposed on it. Vacaspati regards consciousness as being limited (avacchinna) by Ajnana or the antahkarana and so his theory is called Avacchedavada. In his view Caitanva which is the object of Aiñana is Isvara, and Caitanva which is the locus of ajnana is jiva; and the ajnanas being many, jivas also are many. This can be directly derived from Vacaspati's own statements but it is difficult to understand how he is credited with the view that the phenomenal world is different with each jiva, for each jiva being conditioned by its own ajnana is the upadana of the world. If we feel that we see the same worldy objects as are seen by others it is only because of the extreme similarity of the objects seen by different people though the object seen by one is different from the object seen by another. Two persons may have their own illusions of rope serpent and yet they could feel that they saw the same serpent. This is true of the objects of the mundane world also.,,

Vacaspati could have stressed this point while commenting on Sankarácárya's refutation of the Vijhānavāda that there are no external objects which become the object of our perceptions. On the contrary he has said that the external objects are already existent outgice the

#### Avidyā-its āšraya and vişaya

perceiver, only their nature and stuff are indescribable (na hi Brahmavādino nt lādyākārām vittim abhyupagacchanti kintu anirvacanīyam nilādi).

Sadimanda (author of Advatia Brahma-Staddhi) is apt to say that Drgsisrgivada is based on Avacchedawada whereas Srgitiqqivirda is associated with Pratibimbawda.<sup>25</sup> Whatever it be, even though Vacaspati is said to have been the pioneer of Avacchedawada and though he regards the *fivas* and *afianas* as many, yeth does not seem to have believed that each *fiva* perceives its own world or that the world does not have *afjätasativa*. His view could only be that the *afjätanas* of all the *fivas* jointly create the world, like the atoms of elay bringing about the pot. When the *afjätana* of any one *fiva* is destroyed by kuowledge, the existing world is also destroyed, but immediately another world is brought about by the *afjätanas* of the remaining *fivas*. God is regarded as the *upidāma kāraqa* inasmuch as he is the common object of the *afjätanas*, just as rope is the *upidāna kāraqa*, of course *viratopādāna-kāraqa* of the serpent

Some thinkers moreover feel that Sankaracarya was not insistent on either the Pratibimbavada or the Avacchedavada though he might have employed these concepts for instructing the unenlightened. They believe that Ekajtvavada was acceptable to Sankaracarya as in the Brhadaranyakopanisad. Bhāşya, II 1.20 he has presented the analogy of the prince behaving as if he were a hunter's son because he was brought up by a hunter, but he claimed his rights as soon as he realised his real status. Atman by virtue of beginningless Avidya becomes as it were the jiva and imagines the whole world which has just jaztasattra, or has no existence separate from its perception.26 This is not convincing and though he employed this analogy as he also did of ghatakasa and jalasūryaka, yet he did admit the division of God and individual souls and also admitted the objective existence of the world outside,-may be from the empirical point of view. His immediate disciples were keen on stressing this point and so even tried to explain Sankara's definition of adhyāsa in conformity with this position of Sankara Vedanta which was their main point of difference from the Buddhist Vijňanvada. Šankara defined adhyāsa as 'Smrtirāpah paratra pārvadrstāvabhāsah', which should mean that it is the apparent presentation in the form of memory of something perceived earlier elsewhere. This would not in any way suggest that the underlying thing is the only reality and in that case the theory of error would not be consistent with the metaphysics of Sankara Vedanta. Padmapada commenting on this says that it is the appearance

of something resembling that which is remembered. But it is not remembered for it very clearly appears as situated in front. The knowledge of this is like memory for it came into existence as a result of the impression (samskara) left by the knowledge of that thing which occurred earlier, and to stress this Sankara cails it 'smytirupah'. Vácaspati also stresses that a new indescribable' silver is created which is like the silver that was perceived earlier. Similarly the body etc. superimposed on the self of the nature of Consciousness is indescribable, Of course, if the view of Mandana that the jiva is the āśraya of Avidya and the view of Vacaspati that the jivas are many and have their own ajitanas are carried to the farthest extreme they would result in the Drsti-srstivada and Ekajivavada of Prakasananda, or even the theory that there are many Jivas and each jiva imagines his own world. But it is rather hazardous to say that Mandana or Vacaspati propounded this theory. That the world-appharance never existed, does not exist and will not exist is the highest philosophy acceptable to all. Yet each of the great thinkers has his own way of explaining this and it is here that we see a development in their philosophical thinking.

#### Foot-Notes

- प्राचीनैभ्येत्रताः सिद्धविषये वार्धावृष्य सन्तक्षवृष्तिता दरात. सरणवो नानाविध्वा वर्श्विताः -सिद्धान्तदेशसंग्रह, प्र. २.
- 2. (i) यथा मावेरधुकां स्युरशत्तिः अध्यगास्त्रन्ति । सा सेव प्रश्निवेद्ध स्थात् साध्वी सा चानवस्थिवना !! - Suresvara ( इन्द्रदा. भा. वा.

( अहंदा. भा. वा. १.४.४०२)

- (ii) अफ्रियत्रस्युप्रतिदंशुपावतथा क्रद्यमान्देषु प्रत्येषु विरोधो न दोषायदः, यथा नाष्टिकारुम्क्षीप्रतिदेशुपावतथा नानापुर्खः कृष्टम्यानाषु तथाप्राधोदीव्यादिष्ठप्रकृतवाषु रक्षण्यं प्रकीषु विरोधो न दोषायदः । -Dikşita in Parimale-both as cited by Krşşānanda in his Vyakhya on the Siddiantaletasigrada, p. 4.
- अशेष्पते- ताश्चिम् महामः स्वमाथः, नार्थान्यस् । नार्थन्वनमत्ती नापि स्ती । एतमेवेत्रमविषा मार्था निस्धावमातः रखुष्णते । स्वमावश्चेत् करुराषित् अन्गेऽनम्मो वा परमार्थ एवति नाऽविषा । अस्पन्तारुपं खपुष्पत्तरुपी न स्पवहाराङ्गम् ; तत्मार्थन्वेवनीथा । मर्द्यप्रवारिभिन्न्वेस्थानियागरायेवा ।

4. Brahmasiddhi pp. 9-10. -Brahmasiddhi p. 9.

5. यत्तु कस्याविधेति जीगानामिति वृशः । नतु न जीवा मझम। भिष्यत्ते । एवं छाह— 'भमेन जीवेनागरानाऽपुर्वापेदग' – छा. ६.३.२) इति । स्वयं परमार्थतः, कहरानचा तु भिष्यत्ते । जस्य पुतः करना भेदिका ? न तावद् प्रखणः तस्य विवारमतः कहराना-युर्वशातः । ताल् जीवानामा करनगयाः प्राक्त तस्यावातः इतरेतराश्वयप्रक्षातः – रुक्शनाधीनो दि जीवविमागः, जीवाश्रयाः करवनिति । आज वेचिदाहु:- वस्तुविद्धावेच दोय:- नासिद्धं बस्तु वस्त्यन्तरनिपत्तचेऽहम् । न मायागागे । न दि गायायां काचित्युत्वपतिः । अनुरुखयानाधेर्ये हि माया । उत्ववय-मानाश्रंचे यार्थाभावान्त्र माया स्थातः । अन्ये तु – अनारिखानुमयोर्द्यावाणेत्रीजानीजयोर्वीजान जुङ्गरन्दरात्रार्थिते नेरतिसाधवयवमयुक्तदेशमास्वति हति वर्षायति ।

-Brahmasiddhi, p. 10.

- तथा चेक्तमविधोपादानमेदवादिभिः----अमादिश्वरोजना चाविधा? इति । तत्रानाहिस्वान्नेतरे-तराअप्रयवदोधः, अग्रयोजनवत्त्वान्न मेदः प्रपक्षधर्मप्रयोजनवर्यनयोगाचकायाः ।
- तस्मादवियया जौवा संसारिणः, विषया सुम्प्यन्ते । तेषां च निस्प्तेभाविष्याकछ्याणां विलक्षणप्ररुपयविषोधदेतोपरवतेऽप्रियानियुत्तिः । न हिं चीवेषु निस्प्तेभाविष्याऽस्ति । अविधेव हि नैक्षगिकी, तस्या आगन्द्रस्या विषया प्रविलयः ।

-Brahmasiddhi, p. 12.

8. दिपकारेगनविधा- मनाशास्याच्छादिका विक्षेपिका, सुषुप्ते आच्छादिका व्यव्यवणा ।...तस्नाद अवहणविष्य्येयग्रहणे द्वे आवेचा कार्यकारण-मावेनावरिषते । दयप्तवागरितयोक्से, कारणसूताप्रहणळवणा सुषुप्ते इति अविचान्नविभाग उपपायते । तद्वस्तसम् । कार्यकारणव्यते ।ताविष्येति तिथ्रतिक्षती ।

पात्रः कारणबद्धस्ती ही हर्ये न सिथ्यतः ॥ - Brahmisiddhi, pp. 149-150.

 अनिर्वाच्यावियःद्वित्यत्वियःद्वत्यत्रचित्रस्य प्रमचतो वियतौ यस्वेते वियदनिल्लतेक्रोडननयः । यत्तव्याभूद्वि\*ां चरमचः (मुच्चः नचः मिदं नमामस्तत् क्रद्वागरिमिनसुलक्कानममूत्रम् ।

-Bhāmati -Mangala st. 1

एका स्वविधा अनादिमॉकरुग देवताचिकरणे (२.३.२६–३३) त्रध्यते. अन्या पूर्वपूर्वविष्ठमतंस्त्रारः, तदविषाहित्रं तद्वातदन्त्रम्यानिर्वापचं त्विवं संदक्षारि यस्य तत्त्र्या । तत्वविंग्ता त्रझगस्त्रद्विप्यता नदाश्रवास्त्रु जीवा पदोति वश्यते । - - - क्ल्यत्व on the above

- (ii) एवनविधासहितनहोोपादानं जगत् जायते --मामती, I 1.2
- (iii) वाजस्पतिमिश्रास्तुः जीवाश्रितमायाविषयीकत व्यस्त स्वतः एव जाडपश्चियप्रवेश्वाकारेण विवर्तनगतवपोणदानगिति माया सहकारिमात्रम् । न तुक्तार्यातुगतः द्वारकारणसिर्याहुः । सिद्धान्तवेश्वसंप्रकः, p. 77

(iv) नाविया बद्याक्षता किं उँ जीवे, सा स्वतिर्वचनीयेस्युस्ते, तेन निस्थुग्रजमेव बन्ना। — Bhamati, I 1.4 (p. 126)

- 10. अवियारिन हा हि बीजवास्तिराध्यकरशब्दनिई देया परमेश्राधश्रया मायामयी महाम्रुष्तिः यस्यां स्वरूपप्रतिदोधरहिताः इंगरते जीवाः । ––Br. sū. SB I. 4–3 (p. 378).
- यदि तद्य युगगद्धाम्यद्धयुप्रशाविधाङ्कतमेकमेद रजतं सस्यचिद् अश्रमिष्टची पुनर्भ्रमानुद्य-चिस्तदा तदितःयङख्युद्धयाविधाङ्कतं रचतान्वरमिति प्राधाःव्यमुगगधते तदा स एव न्यायः प्रवल्चे योजनीतः ।

—Kalpataruparimala, I. 4.3 (p. 379) See also Siddhimtalekasahgraha, p. 133— अस्टिमन् एवं करूपाविष्या प्रश्वः कोऽदिर्शति चेत् , सिनिपाकामाधत् स्वाविधाहुकोऽनेकलम्पवाश्यवप्रदुस्यः । एकस्य मुक्ती तद्दविधात्रात्रे एकतन्द्रनाहो परस्पेव तरसाधारणप्रध्वस्य नाशाः । तद्देन विधानानतन्त्रत्यः राधनत्स्देनाहो परस्पेव तरसाधारणप्रध्वस्य नाशाः । तद्वेन विधानानतन्त्रत्यः राधनत्स्देन इआदिधादिमिः सकळेतरसाधारण प्रवन्धात्मस्योत्स्यनिर्धान्धे ।

12. इदर्शराधनुरानसिद्धानिवेनगीयस्य वगतः अनायनिवेवनीया अविद्येय कारणं, न महा त्स्य कृरस्यस्य कार्यकारणविव्यक्षणस्यात्, 'तदेत्त् व्यापूर्वननयरमनर्यम्याध्यम्, 'कर्मताना मह्या सर्वानुपूरं दीत् श्रुतेः । करं तर्दि व्याप्रो व्यारकारणर्थं अन्ते प्रसिद्धम् । अगर्षमात्रा-पिष्ठानस्वेन कारण्डन्योत्यारात् वद्याकारणभुतेरम्यार्थभाषा । पर्कनेवादितीयम् दित्व श्रेत-दितीयस्य तत्वन् मन्नाः दिव्यम् । तर्का स्याम्यतीरिति कार्यकारण्यां अनेरत्तारकोक हितीयस्य तत्वन् मन्नाः दिव्यम् । तर्का स्याम्यतीरिति कार्यकारण्याः अनेरत्तारकोक हित्रदा तत्वन् मन्नाः दिव्यम् । तत्रकार स्याम्यतीरिति कार्यकारण्याः अनेरत्तारकोक हित्रदाः । वन्नापि वत्रारकारणमिति कथमत्वभाषना स्थात् दति अद्वितीये संमायनाद्वदि मात्रमत्रोजनस्यात् तत्वयः । न् चाहातनापि जारकारणं आया विवक्षिते तत्वयं प्रतिमित्त मात्रायेन् उक्तरवात् । कार्यकारणवादस्य वेदान्तवहिभूतस्वात् , विवरियेव वेदासन-वादरस्थत् । —Siddhantamukravatı, pp. 116-117 (Chowkhamba Orientalia 1975)

सिद्धानसमुक्तावछी इतस्तु– मायाधकिवरेवेषादानं न ब्रह्म, 'तदेतद् ज्ञह्मापूर्व'मनपरम– बाह्मम्', 'न तस्य कार्यं कार्णं च विषते' इत्याति ख्रुतीः जगदुवादान्नायाधिष्ठानखेन उपचागात् उपादानम् । ताइरमेनेपेवादानस्यं त्रक्षणे विवश्वितनाहुः । — Stadharnulaisansiparaha, pp. 78-79.

- 13. किं जगतः कारणमिति ष्टष्टं माध्याप्रतिभानिधुत्तिमात्रपयोंजनतया अज्ञानं कारणमित्यभिद्दित-स्वाच्य – तिद्यान्त-पुक्तावली, p 118
- 14. (i) तथा च प्रमाणप्रकोऽनमेक एशाप्रातस्य काखिणैव विद्वावात् । न चाहानविषया हातनिहुरुपर्य प्रमाणप्रको युक्त इति वाक्यम् , तदमावार्ष् । अष्टानस्य प्रमाणेन् ज्ञातुन्यग्रक्ष्याच तेन तस्य विरोजात् । तदयं तमोवीक्य्याथः । तथा डि---

अज्ञानं ज्ञातुमिच्छेयो मानेनास्यन्तमुढधीः ।

स ह बूनं समः पश्येद्वीपेन)समतेजसा // -Siddhantamuktavalı, p. 125. (ii) सविलासाज्ञाननिवृत्तिरित्यस्मदीयाः केचित् , तदायाधातरमणीयम् , प्रायेकसपुदावा-भ्याम् व्याप्तेः । Ibid. pp. 126-127 (Cf the view of Prakasatman in the Vivarana - अज्ञानस्य स्वकाये प वर्तमानेन प्रविलीनेन वा सह ज्ञानेन निष्ठत्तिर्वाधः ।)

- (iii) एवं बहात्मसाकारे आते अहानं तरकार्यं वा सर्वं यावत किंचित्तवाध्यस्त तरसवैं तत्र काळत्रयेऽपि नास्तीति यो निश्वयः स्वानभवसिद्धः स एव तस्य तथः बाध इत्युच्यते । अत एव प्रतिपन्नोपाधौ निषेधप्रतियोगित्वमनिर्वचनीयस्वमिति संप्रदायविदां लक्षणमपि समझसम् । -Siddhantamuktavalı, p. 128.
- (iv) तस्मादबाधक प्रत्ययोत्तरमध्यस्तस्य श्रैकालिकासत्यनिश्चयो बाध इति सिद्धम् । तथा च सरेश्वर:---

तत्त्वनस्यादिवाक्योर्थतम्यग्धीजन्ममान्नतः ।

अविधा सह कार्थेण नासीदस्ति भविष्यति II Ibid. p. 134

(v) ...तस्माण्जगतस्तच्छत्वं अत्यनुमतमेव । तदक्तं गीडेः-तच्छाऽनिर्वचनीया च वास्तवी चेग्यसौ त्रिचा । शेया माया त्रिमिर्चोधैः श्रीतयौक्तिकछौक्तिः ॥ यनिष्ठोऽपीममर्थ' साथर्यवनाह---

अहो न चित्रं यस्तर्थं बड़ा तदिस्मतं मूणांम ।

यदसत्यमविश्वारव्यं तत्परः परिवस्गति ॥

तथा. अही न चित्र पटमोत्थेवद्धास्तन्तमिरदयः । अविद्यमाना याऽविद्या तदा विश्व' खिलीकृतम् ॥ -- Ibid. p. 178

- 15. (i) अन एवाज्ञानस्य जीवोपाधिरवात्तस्य चैकस्यात्तादुपाधिक आस्मा जीवो मवन्नेक एव भवनीत्येकजीबवाहिनो बदन्ति । -Siddhantamuktavalt, p. 16
  - (ii) एवं सति एक एवाग्मा परिपूर्णः स्वयंप्रकाशानन्द्रे कस्वभावः स्वाइन्द्रियावसीयः संसारीत्यादिशब्दाभिघेयो भनति । न तदग्यः कश्चित् संसारी संभावपितम्बि शब्द हति स्थितम् । तस्यैवानादिसंसारसन्चितपुण्यनिचयक्षपितकरक्षप्रस्य वैशामादिसंप्रम्मस्य शास्त्राचार्यप्रसादासादितादरनैरन्तर्यदीर्घकालादिसेवितभवणादिसायनवादवस्य 7107 तस्वमस्यादिवाक्योत्धात्मसाक्षात्कार उदयमासादयति तदाऽज्ञानं तत्कार्थं सर्वम्रासंहत्य स्वानन्दतृप्तः स्वे महिग्नि स्थितो मुक्त इति व्यवहारभाग्भवति । तस्यासवस्थायां न तदन्यः कथिरसंसारी तेनानतभ्रयमानं 'द्वैत' वा किन्विदस्तीति रहस्यम् । -Ibid, pp. 24-25

Sambodhi XIII-13

(iii) किल्च इत्द्रियाणां प्रमागरवेन अहातार्थविषयरवे वक्तच्येऽधिष्ठानमात्रविषयस्यं प्राप्तम् प्रवन्त्रस्य सर्वरूप जडरवं न अहातत्वामीवात् | -Ibid, p. 33

ं (iv) इष्टिमुधिवादिगस्तुः कलिग्तस्याज्ञातसत्त्वमनुपयन्तेमिति कुरस्नस्य जाग्रस्पय्वस्य हच्छिसमसमयां सष्टिमपेत्व घरादि हुष्टेः चक्षः संभिक्जीनविधान प्रतीति हुण्टेः पर्वे धगव्यभावेतासङ्ख्यानां स्वप्तवदेव समर्थयमानाः जाग्रदगजायनुभवोऽपि न चाध्यव इत्याहुः ।

---Siddhantalesashgraha, p. 360

16. कि देत पारमाधिकमाश्चिम्य अज्ञप्तरूतवां साध्यते, उतानिर्वचनीयं नाय: प्रायक्षादि ्रप्रामाण्यनिगसेन निरस्तत्वातः । अन्त्ये अनिर्वचनीयं प्रथमतः क्वचित् सित्वं म वा । न चेत् तर्दि दृष्टांग्तामावात् कथमाकाशादेरनिव'चनीवर्त्व' साधनीवम् । सिभ्धं रब्ध्रमपीदिकमिति चेत , तर्दि तत्र याद्यां उत्व' तादृशमेनाकाशादीः प्रपञ्चस्येति स्थिते विवेचनीयं किमज्ञातसच्यं किं या प्रात्तीतिकसेव । ययशातमपि सच्यमाकाशादेः कह्प्यते तदा कथमयं दृष्टान्तो दार्षन्तिके सामण्जस्येनोपसंह्रियेत विरोधात् ।.....

न च त्रिविधसत्त्वाभ्यपगमविरोधः सर्व स्य द्वैतस्य प्रातीतिक्रमत्त्वमपरित्यख्य तेंभ्रान्तसन्तोछ-मात्रस्य क्रतरवातः प्रातीतिकरवेऽपि प्रपञ्चस्य आन्तबुद्धिसिद्धावान्तरवैषम्यमाश्रिस्य व्यावहारिक-सरवाभिद्याना विरोधात । -Siddhantamuktavali, p. 27-28

17. जीव एव स्वय्नहध्यवत् स्वस्मिन्नी×वरस्वादि सर्वकृत्यकत्वेन सर्वकृत्रणम् इत्यपि केचित । -Siddhantalesasangraha pp. 70-71.

18. अवमेको दृष्टिसमसमया विश्वयुष्टिरिति दृष्टियुद्धित्यादः । अन्यस्त हथ्दिहेव विश्वस्थिः । हृदयस्य हथ्दिभेदे प्रमाणामात्रात् । 'शानस्यरुपमेवाहर्जगदेतद्विचक्षणाः । अर्थस्वरूपं आग्यन्तः पश्यन्त्यन्ये कुदृष्टयः ॥१ इति स्मृतेश्चेति सिध्धान्तमुक्तावल्यादिदशिते

द्धव्यिखातः । Siddhantalesasangraha, pp. 355-6.

19. जीव ईशो विशुध्धा चित्तथा जीवेशयोभिंदा। अ वेचा तचितीयीगः षडस्माकमनादयः ॥

Siddhantalesasangraha, pp. 350-352

20: ग्रांक्तिरजतांदिवत संप्रयोगसंस्कारदोधरूपेण अधिषठानज्ञानसंस्कारदोधरूपेण वा अत्कारगप्रयेणाजन्यतया कृष्शनासमयमयाभावेSपि ज्ञानैकनिवृत्यत्वरुपस्य. सदसद्विरुक्षण-रवरुपस्य, प्रतिपन्नीवाचिगतत्रैकालिकनिवेषपतियोगिरवरूपस्य वा मिथ्यारवस्याम्यूपगमात । -Siddhantalesasangraha, p. 357

21. मिध्याशोननिमित्त इति । मिध्या च तदशानं च मिध्याऽज्ञानम । मिच्चेति अनिर्वचनीयता उच्यते । अज्ञानमिति च जडारिम । ्र अविद्याशनितः, शानपर्युदासेनोच्यते तन्निमित्ताः तद्वपादान इत्यर्थः ।

-Pancapadika, p.4,

22. अतो यद्वच्ध्रम्मो विश्व्वो विवर्तते प्रपत्न्वः तदेव मूळकारणं ब्रह्मोति सूत्रार्थः । ---Pañcapādikā, p. 78.

23 जीवेश्वयधिमागादिकस्थनास्तु पुरुषदुधियाग्रवप्रस्वा अपि छासेणान्युवन्ते, तस्वग्रानोपयोगिरवात् ।.....तदाडुवार्तिकफारवादाः (द्र धा.मा.वा. १/४/४०२) वया यथा भवेत्पुं तो स्तुयर्शतिः प्रस्यगास्प्रति । या सैत्र प्रक्रिया श्वेदा शाध्वी या चार्थ्यपित्रा म व्ययस्थिता ।। इति । ......षदेवं जीवस्थोपाधिनासिभूतस्वात् संघारोपळव्तिः, परमेश्वरस्य तूपाधिवशस्थात् सर्वशयादिश्वगितं व्ययप्रयायदे व्यवस्था । --Siddhantarbinda, pp 30-31 (GOS)

- 24. অভাৰৰিঘখীমূৰ্ব বীনন্ধনীসৰাং, অভাৰাজয়ীযুৰ্ব বা জীব হবি ৰাব্দবেৰিনিয়া: । আইনেল বন্ধ অভাননানাগবোজনাৰানাগৰম্ । মবিজীৰ্ব দ্বেগ্ৰুষ্ঠ : । জীৰথৰীৰ ৰোভনিৰিত্তিবেগা জনমুৰ্বাবনেল্বম্ । সংবদিঙা বা ধাত্তবেল্লা । ইপৰংম্য বা ধ্বমকৰ জীবাৰিঘাজি-তানখন ভাবেলগৈবা ৷ .20 (-P. C. Divanji-GOS) অধ্যমিৰ আৰম্ভতিহ্বাব: ! - ---Siddhantobidu . 20 (-P. C. Divanji-GOS)
- 25. मचतु अवच्छेदबादपूर्वकहन्दि संग्दिशरः । सन्दिरियस्मतव्रतिविभ्यवादे तु वथं निर्वाहः । Advaita Brahmasiddhi, p. 216 (Parimal Publication 1981)
- 26. वस्तुतस्तु प्रतिविच्यावच्छेत्रवादानां स्युत्थादने नाश्यान्तामवः तेथां वाध्ययेषनार्थस्वात् । किं दु म्रक्षेत्र क्रान्दिमायात्रयात् जीवभावायन्तः सत् विश्वेत्रेन मुख्यते । अत एव अ्वतं बुढ्दारव्यक्रमाये स्वयमेव भगवयादेर... अ्यमेव परकवेववाराख्यो घुरुपो चेवान्तविद्यन्तः । Advoita Brahmadiddii, pp. 211-213 (Parimal Publication, 1981) मुस्को बेद्दान्तविस्वान्तः एकजीववाराध्वः । इममेव च इत्दिद्यित्वित्तमाच्यते । अर्त्तस्य द्वे चेव द्व स्वाधानवशाच्याच्यात्रं प्रकीयवाराध्वः । इममेव च इत्द्यित्वित् स्व स्व प्रात्तवित्तम् । देत्नस्रेवच्य बीक्षेयस्त्रात्तिः ।-- Siddhantachindu, p. 29 P. C. Divanji (GOS)
- 27. स्पर्शनाणरूगमिव कामस्य न पुनः स्पर्धेते एख । स्पष्टं पुरोऽवस्थितत्रवावमासनात. । पूर्वद्वस्थावमातः इति उपपत्तिः स्मृतिकारमे । न हि पूर्वमष्टपरस्वतस्य श्वमिरादंगरोगे रकतमेवमास्ते । Paincapadikā, p. 39.

# VARDHAMANA-SURI'S APABHRAMSA METRES\*

#### H. C. Bhayani

#### Introductory

A noteworthy feature of the religious-didactic marrative literature in Prakrit produced mostly by the Jainas of Gujarat from about the tenth century onwards was the increasing use of Apabhranka. One or more complete stories, episodes etc., long or short descriptive passages and individual stanzas in Apabhranka, scligious narratives, didactic Prakaranas giving stories to illustrate principles of religious conduct and treasuries of tales' (kathakośa) characterized by this stylistic pattern. Upadeśamial-writt of Ratinprzbha 1082 A.D.), Mogoramā-kaha (1084 A.D.) and Jugal Jipindacariya (1104 A.D.) of Vardhamāna, Stihanata-writt of Devendra (1090 A.D.), *Kalynānka-maik-koša-y*ritt of Amrateva (1134 A.D.), Mallināhacariya of Haribhaára (c. 1160 A.D.), Kumārapālapratibodha of Somaprabha (1185 A. D.) may be mentioned out of a host of works of this type.

L. Alsdorf's Der Kumärapälapratibadha (1928) was a pioneering study of the Apabhramia parts of such a work. It was admirably systematic and thorough. No other similar study has appeared thereafter.

As a modest effort in that direction, I have attempted in what follows to describe the metres used in the Apabhramia passages of Vardhamānasūri's Maņorama-kahā (= MK.) and Jugāi-jiņimācarīja ( $\pm$  JC.).

There are about 160 Apabhramás stanzas in MK. and about 460 such stanzas in JC. There are several irregularies in the numbering of verses in both the texts. In some places the two halves of a four-lined stanza are numbered separately. Elsewhere a single number is given to a passage containing two or more stanzas. The following tables give information in the case of both the texts about (a) the name and type of the metres that are identified, (b) the number of Matrãs per line, (c) the place of occurrence and (d) the total number of stanzas occurring for each metre. For the description and discussion of the metres one can refer to the standard manuals like the Swayambhiachanda, the Chandomudasana and modern works on the Apabhramás prosody.

<sup>\*</sup> The article is dedicated to Prof. (Mme) Colette Caillat as a mark of homage for her valuable work as an eminent Indologist.

| Name & Type        |
|--------------------|
|                    |
| 16 Matras per line |
|                    |
|                    |
| 15 Matras          |
| 5                  |
| 21                 |
|                    |
|                    |
| 24                 |
| 28                 |
|                    |

102

H. C. Bhayan i

| 42                                                                                                                                                  | 2                         | <del></del>                    | 14                                | 12                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 1 191, 213, 221, 275, 276, 278, 329, 344,<br>311, 678, 694, 11 194, 195, 236, 456, 457,<br>458, 461, 111 104, 511, 522, 537, 568,<br>838-855, 1017. | J 193 (B), 202.           | I 798.                         | III. 786-791 (14 distichs)        | I 266-267 (1 st.), 519-526, 746;<br>III 925-26 (1 st.), 927-28 (1 st.) |
| 13+11 Mātrās in each half                                                                                                                           | 13+16 Mäträs in each half | 10+8+13 Mātrās in each<br>half | 10 Matras per line                | 15+12 (or 11) +15+19 (or<br>11) + 13 + 1+113 + 11                      |
| Antarasamā Catuspadi<br>3. Dobā                                                                                                                     | 10. Cūdāla-Dohā           | 11. Şaipadi                    | The Short Dvipadi<br>12. Manthana | Dvibhangi<br>13. Matra + Doha                                          |

Vardhamāna-sūri's Apabhramsa Metres

## CRITICAL REMARKS

- No. 1. I 218 and 219. The fourth Päda of the first stanza under 218 is defective. The episode of the Dispute Between the Seasons has clear indications of having a folk-tale origin. Hence these verses bear clear dialectal traits. The second stanza under 219 is made up of Vadanaka and Lagùn-Catuspadika. The latter has been very frequently used for Old Gujarati verse narratives (see for example Bhayani and Nahta, 1975, fatroduction. p. 15; text, pp. 95-97) and for epigrammatic poetry, and it also holds sway in traditional and folk poetry, e.g. in the summing-up verse of a prose tale and in nursery rhymes. At II 97 Vadanaka functions as the concluding piece (*Chatta*) of a verse passage (*Knapavaha*). At II. 97 and II 509 it is used to describe the condition of hove in separation (*virala*). III 163 is a gnomic verse cited from some caller source.
- No. 2. Paddhaqft is used for the main body of the Kadavaka at 1 786-797. That Kadavaka is a hymn to the twentyfour Tirthankaras. For a similar use of Paddhadt see Svayambhu, 1962, pp. 96-99; for the use of Vadamaka, Paranaka and Paddhadt for the main body of the Kadavaka, see Bhayani, 1952, Introduction, pp.94-97.
- No. 3. The language of I 361 shows some dialectal ('Proto-Hindi') traits. No. 4. See remarks under 1 above.
- No. 5 In II 284, the fourth Pada of the first stanza and the second and the fourth Pada of the second stanza are textually defective. The passage under III 111-118 also has some inaccuracies. The language of such descriptive Madanavatara verses is usually Prakritized. It has been convientionally used to describe wealth of wild flora. See for example: Sysumbh's Paumacariya III I, Vijayasena-sāri's, Renancajrirāzi, second Kadavaka (wherein as in MK. III 111-118 Mount Girnar is described in a Dviblanági type of metre, one of its constituent being Madanavatara).
- No. 6. The RESErvalyas seem to be used mostly in passages describing emotional condition of a character or tense moments in a narrative. This characterization applies to I 182, 193; to the verses I 93 95 (with 97 as the summing-up verse in Vadanaka) and I 135-138. The verses from the story of Candanabata (I 268-272; 273-274) give the impression of a composition partly executed as a RESEAL. II 325 is a citation. III 144 is a summing-up verse. III 160-169 is a sermon on chastity. III 512-522 is a hymn to the Tırthankara Santinatha.

Rasavalaya was the standard metre of the Apabhramsa poetic genre Rasabandha or Rasaka. The MK. Rasavalaya passages are valuable in view of the fact that the rich Råsaka literature of Apabhramsa is totally lost except a single late specimen, viz, the Sathdesa-råsaka.

- No. 7, Vasuwadanaka is used in MK. for the summing-up verse of a story at 1, 326. Elsowhere it is used for variation. In the later regional traditions, Vastuwadanaka forming the first constituent of a two-unit strophic metre called Şafapada (or Karya or Sardha-Chandas) became very popular, sepecially for gnomic verses.
- No. 8. Dvipadi, which has been frequently used in Apabhramsa Sandhibandhas, either as a Kadavaka-opening piece or for variation, seems to have declined in popularity after the eleventh century.
- No. 9 Doha is frequently used for sentential sayings, proverbs and bons mots. Many of the Doha verses in MK. are apt illustrations of the figure Arthantaranyäsa. Sometimes it is used to highlight some important moment or the conclusion in a narrative. At III, 522 Doha occurs in the Ghutta. III, 838-855 is a hymn to Parfwangtha composed in D.753. The total does not include the figure of Dohas occurring as the second unit in the strophic metre Radda.
- No. 10. Actually Cüdula-Doha, as the name signifies is a Crested Doha' because in it each half of the Doha is extended by five Matras. This seems to be a later development. The instances weifind in MK., JC. and the Malatuddhiviti (p. 164, v. 168) are the earliest known occurrences of this metre. Later on we find one instance eited in the Siddhalema (VIII 4, 419 : 6th illustration) and two instances in the Saidheaferdsaka (vv. 112, 114). The Cüdüla-Dohā is defined and illustrated by the Kavidarpona (UI 17), Chandahkola (26) and Prakţta-paingala (I 167 168), See also Bhayani, 1945, pp. 64-65.
- No. 12. The short Dvipadts have been conventionally used as variation metres in the Sandhibandha and usually they are used to describe a festive occasion, a battle-scene or similar episodes.
- No. 13 At I 519-526 Radda is used for a hymn to the Tirthenkara Candraprabha, I 746 is a gnomic verse. Elsewhere it is used narratively.

The passages I 519-526, I 785-798, III 512-522 and III 838-855 are hymns sung before the images of Tirthankaras and as such are self-sufficient poems. Of these the second and the third constitute a regular Kadavaka that ends with a Ghatta.

#### Sambodhi XIII-14

| ŝ         | Sr. Name and Type | Description   | Place of Occurrence Te                                                                                              | Total No of.   |
|-----------|-------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| No.       |                   |               |                                                                                                                     | stan2aS        |
|           | Samā Catuşpadī    |               |                                                                                                                     |                |
| <b></b> : | 1. Vadanaka       | See Table I,  | 38, 39, 96-98, 657, 1419-1420, 2296-2299.                                                                           | . 23           |
| 2         | 2. Paddhadi       | £             | 2495-200 (11 a Kadavaka).<br>1721-1729                                                                              | $9\frac{1}{2}$ |
| m.        | Padakulaka        | 66            | 988-989                                                                                                             | 7              |
| 4         | Rāsāvalaya        | <b>6</b><br>1 | 138, 443, 1070, 1335-1336 (one st.), 1417-1418                                                                      | 63             |
|           |                   |               | 0402 51), 1/19 1/10 000 511, 1/10 124 000<br>1758-1759 (one st.), 2648, 2654-2684.<br>2692-2699, 3081-3086 (3 st.). |                |
| ŝ         | Vastuvadanaka     | ŝ             | 31, 873-874 (one st.)                                                                                               | 7              |
|           | 6. Dvinadí        |               | Sku-870 (one st.)                                                                                                   | 1              |

Table II

Mettees of the Apabhramia Passages in JC.

106

H. C. Bhayani

| Ŭ                    | 1           | -                  | 320                                                                      | 1                                                    | 1                            |   |  |
|----------------------|-------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------------|---|--|
| p. 205), 2507.       |             |                    | 495, 2517–2553,                                                          |                                                      |                              |   |  |
|                      |             | Ghattā)            | 1375-1384, 1401-1415, 2350-2495, 2517-2553, 320<br>2557-2647, 3537-3560. | one st.)                                             | one st.)                     |   |  |
| 448, 1715, 1760, 176 | 36          | 2506 (as a Ghattā) | 1375-1384, 1401-1415,<br>2557-2647, 3537-3560                            | 1067-1069 (one st.)                                  | 2554-2556 (one st.)          |   |  |
| See Table I          | 8           |                    | ŝ                                                                        | 11. Dohā + Vastuvadanaka See individual descriptions | u- 23 times                  |   |  |
|                      |             |                    |                                                                          | vadanaka See indi                                    |                              | • |  |
| T. Doha              | Cūdāla-Dohā | 9. Saipadi         | Dribhangi<br>10. Raddā                                                   | Dohā + Vastu                                         | Dandaka<br>12. Anangasekhara |   |  |
| <b>.</b>             | ಕ್          | 6                  | 10.                                                                      | 11.                                                  | 12.                          |   |  |

Vardhamāna-sūri's Apabhramsa Metres

#### CRITICAL REMARKS

The observations made above about the functions of various metres in MK, hold good in the case of JC, also. Some special remarks follow. No. 1. vv. 2495-2506 make up a Kadavaka. It is a hymn to Rşabha.

- No 2. Paddhadt is used at vv. 1721-1729 for variation with the Rāsāvalava.
- No. 4. We have three long passages in Rasavalaya. vv. 1730-1753 describe female beauty, vv. 2659-2684 describe seasons. vv. 2692-2699 describe Bharata's repentant mood and Rsabha's observations.

No. 10. Radda is extensively used in JC. We have a total of 320 vv. vv. 1375-1384 describe the eight Pratharyas, vv. 1401-1415 describe Marudevi's worries about Rsabha's plight and Bharata's consolation. vv. 2350-2495 and 2517-2553 describe the episode of the battle between Bharata and Bahubali. vv. 3537-3560 contain a hymn to the twentyfour Tirthankaras. Vardhamana-sūri's extensive use of Radda for the narrative purpose probably set a model for Haribhadrasūri who later on composed his Nemināhacariya entirely in Raddas. Ratnaprabha also described in his commentary on the Upadesamala the battle between Bharata and Bahubali in the Radda metre (folios 65-68, vv. 85-108).

# REFERENCE WORKS

| Alsdorf L. (ed.)<br>Bhayani H. C.                                                                          | Der Kumārapālapratibodha, 1928.<br>Introduction to the Saindesarāsaka, 1945.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bhayani H. C. (ed.)<br>Bhayani H. C. and<br>Modi M. C. (ed.)<br>Bhayani H. C. and<br>Nahta Agarchand (ed.) | <ul> <li>(ace under Muni Jinavijaya)</li> <li>Paumacariya of Svayambhūdeva, Part-I, 1952.</li> <li>Nemināhacariya of Haribhadra, Vol. I, 1970;</li> <li>Vol. II. 1971.</li> <li>Pfācina Guniena Kaunana Ka</li></ul> |
| Dalal C. D. (ed.)                                                                                          | Revantagiri-rāsu of Vijayasena-sūri (in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Bhojak Amritlal (ed.)                                                                                      | Prácta Gurjara Kayasamagraha, 1920).<br>Máll suddhi-prakarna of Pradyumna-súri<br>wih commentary by Devacandrasúri,<br>Prakut Tara Ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Haribhadra                                                                                                 | Prakrit Text Society Series 15, 1971.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

H

See under Bhayani and Modi, 1970-1971.

# Vardhamäna-süri's Apabhramsa Metres

| Hemasagara sūri (ed.)           | Upadesamālā (with Ratnaprabha sūri's                                                     |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| Muni Jinavijaya (ed.)           | commentary), 1958.<br>Saindešarāsaku of Abdula Rahamāna, Singhi<br>Jain Series 22, 1945. |
|                                 | Maņoramā-kahā of Vardhamāna-sūri',<br>L. D. Series 93, 1983.                             |
| Pagariya Rupendrakumar<br>(cd.) | Jugāi-jiņimdu-cariya of Vardhamāna-sūri,<br>L. D. Series 104, 1987.                      |

Ratnaprabha-sūri See under Hemasägara-sūri, 1958.

Svayambhū See under Bhayani, 1952.

Vardhamana-süri See under Pagariya, 1983, 1987

Velankar H. D. (ed.) Chandonusäsäna of Hemacandra, 1961.

Velankar H. D. (ed.) Srayambhucchandas of Svayambhü, 1962.

Velankar H. D. (ed.) Kavidarpana 1962.

Velankar H. D. (ed.) Chandahkosa of Ratnasekhara-süri

(= Appendix II to Kavidarpana), 1962. See under Dalal 1920;

Vijayasena-sūri Vyas B, S, (ed.)

Prākrta-paingala Vol. II, 1959.

# ORIGIN AND DEVELOPMENT OF JAINA SANGHA

#### J. C. Sikdar

After Rsabhadeva there appear the names of the following twenty three Tirthankaras in the Jaina puranic tradition, viz. Ajita, Sambhaya, Abhinandana, Sumati, Padmaprabha, Supārsva, Candraprabha, Puspadanta Sıtala, Sreyamsa, Vasupūjya, Vimala, Ananta, Dharma, Santi, Kunthu, Araha, Malli, Munisuvrata, Nami, Nemi, Parsvanath and Vardhamana. But it is not possible to make a comparative study of the life of the twenty one Tirthankaras from Ajita to Nemi with the historical background in the absence of genuine historical documents regarding their historicity. Nevertheless, some evidences of the historical existence of the last two Tirthankaras- Pärsvanätha and Vardhamana or Mahavira are available to throw some light upon the historical existence of the sect of Parsvanatha and the rise of Jaina sangha at the time of Mahavira under his spiritual leadership. It should be kept in view that the study of the sect of the twenty third Tirthankara and that of the last one will not be complete in the present state of the Jaina Agamas, but some portions of them give some ideas about the actual position of Jaina Sangha in the beginning of its formation.

## Pärśvanātha and His Historicity

According to the Jaina tradition,<sup>3</sup> Pärávanātha was born in the royal family of King Afvasena and queen Vāmādevt of Vārānast and he took to ascetioism by renouncing the worldly life at the age of thirty. After his seventy year's ascetic life he attained nivrāma (liberation) by observing Samlekhanītapa for a month<sup>3</sup> at Sametašikhara at the age of one hundred, at a time two hundred and fifty years before the nivrāma of Mahavīra,<sup>4</sup> having fulfilled his glorious mission as Tirthankara.

Since Herman Jacobi<sup>5</sup> gave the convincing proof of the historical existence of Nirgrantha sect, flourishing at a period prior to the time of Mahavıra and accepted Pärśwanātha as a historical person on the basis of the evidences of the Jaina and Buddhist canons studied by him with deep critical historical acumen the scholars began to accept the historicity of Pärśwanātha and the Jaina tradition of the attainment of his nirvāna two hundred and fifty years earlier than that of the laşt Tirthankara, Mahāvira,

#### J. C. Sikdar

Jocobi holds the view that "we cannot.....without doing violation to the tradition, declare Mahrytra to have been the founder of Jainism. But he is without doubt the last prophet of the Jainas, the last Tirthankara. His predecessor, Pariya, the last Tirthankara but one, seems to have better claims to the title of founder of Jainism ...Followers of Parsva are mentioned in the Canoncial books ....This seems to indicate that Pariya was a historical person; but in the absence of historical documents we cannot venture to go beyond a conjecture."<sup>6</sup>

In addition to this view, he advances further arguments, while discussing caturyama of Parsvanatha in contradistinction to Pañcamahavrata of Mahāvāra by making reference to Cāturyāmasamvarasamvuto of Nigantha Nataputta, contained in the Pali texts and the Uttaradhyayana Sūtra XXIII that "Pārśva was a historical person, is now admitted by all as very probable." 8 ("The records of the Buddhist canon are not repugnant to our views about the existence of the Nirgranthas must have been an important sect at the time when Buddhism took its rise. This may be inferred from the fact that they are so frequently mentioned in the pitakas as opponents or converts of Buddha and his disciples; as it is nowhere said or even mercly implied that the Nirgranthas were a newly founded sect, we may conclude that they had already existed at a considerable time before the advent of the Buddha." " "This conclusion is well supported by the fact that Makkhali Gosala, a contemporary of Buddha and Mahavira divided mankink into six classes"1° of which "according to BuddhaGhosa,11 the third class contains the Nirgranthas",12

According to Jacobi, the name 'purva,' given to a part of the canon itself testifies to the fact that the Purvas were suppressed by a new canon, for 'purva' means former, earlier, etc.<sup>13</sup> The existence of the Purvas suggests the existence of a previous community.

It is apparently clear from the views of Jacobi that the solution of the problem of the historicity of Pärśvanātha hinges upon the historical existence of the Sangha of his Parampara led by his followers, (pärśvāpatytyas), their ācāra (conduct) and Śrutas (Pürvaśrutas) followed by them prior to Mahāvira.

The spiritual heritage which Mahavira obtained was that of the tradition of Parsvanatha. This heritage is mainly of three kinds, viz. Sangha (Monastic Order). Acara (conduct) and Sruta (Scripture).14

#### Origin and Development of Jaina Sangha

In both the Digambara and Švetāmbara canons it is stated that: Pāršvanātla was born at Kāši and attained nirvāņa at Sametašikhara-Qrarásanātha hili in Bilari, This much is undoubtedly known from both the sources that the field of religious propagation of Pāršvanātha was Eastern India-mainly Northern and Southern parts of žihar lying on the north and south of the Ganges respectively. But it is not possible to determine the boundary of his Vihārabhūmi (field of his mission). Only it ean be indistinctly made clear on the basis of the Ägamie reference to the limits of the field of mission of the Pāršvāpatyiyas (his followers) and the Baddhist works :

It is come across in the Búddhist texts that "appa Sa'kya, the uncle of the Buddha, 1.5 a resident of Kapilavastu<sup>1.6</sup> (in Nepal) was a Nirgrantha Srāvaka.<sup>1.7</sup> It appears from this fact of the existence of the Nirgrantha Srāvakas in Kapilavastu that Nirgranthadharma flourished historically in the Sākhya land in the period earlier than that of the Buddha.

At Stravasti (Sähet Mähet)<sup>18</sup> which was situated on the bank of Aoitävati, lying to the south of Nepal, there took place the meeting between Kest Strama, ao Pärkvanathaparamparä and the chief disciple of Mahävtra, Gautama Indrabhuti.<sup>19</sup> This Kest initiated king Paest and his charioteer to Nirgranthadharma<sup>20</sup> at Seyaviya<sup>21</sup> which is indentified with Setaviya of the Banddha Pitaka, lying at, a distance not, far from Sråvasti. During the life time of Mahävira the Parfvapatyyas flourished at Vaisali (present Vasarh<sup>2,2</sup> of Mazaffarpur District, Bihar), Kşatriya Kundagrama (present Väsukund)<sup>2,3</sup> and Vanjiyagrama (present Vänlagaon<sup>2,5</sup> a quarter of greater Väisäli).

The parents of Mahāvira were Pārśvāpalyiyas.<sup>25</sup> It is not surprising if his elder brother, Nandivarddhana, etc. were also Pārśvāpatyiyas. It is said that the father of Mahāvira used to visit Duipalāsa Caitya which might have been sanctified by the image of Pāršvanātha.

At Rajagrha (modern Rajgir) Mahāvira<sup>26</sup> heard through the mouth of Indrabhūti about the news of the religious discussion between the Parkwapatytya theras (monks) and the Srāvakas (lay worshippers) of Tungika (Tungi)<sup>37</sup> at Puepavati caiya.

On the basis of these scanty surviving (preserved) informations it can be said without doubt that some villages and towns of the north and Sambadhi XIII-15 south of the Gauges as found in the account of religious tours and propagation of religiou of Mahavira were also the fields of religious tours and propagation of religiou of the Nirgranthas belonging to the Pårsvaparamparä. In this way many referances are come acrross in the Agamans to the meeting of Mahāvira with the Pärsvapatytas at Rajagrha, etc.

According to Dharmānanda Kodambi Gautama Bodhisatta practised the austerity of Samādhimārga Of Alāra. Having left the palace, he first went to the hermitage of Alāra and made study of Yogamārga. The latter taught him seven steps or stages of attaining Samādhi. Next he went to Udrāka Rāmaputra and learnt eight stages of attaining Samādhi, but he was not satisfied with this attainment because the conflict of human life was not resolved by this Samādhi. Then he came to Rajagrha from the hermitage of Udrāka Rāmaputra. There he perhaps liked the Cāturyāma sativaras of the Sramaņas by staying in their midst, for it is observed that he accommodated these four vows in Ayra Aşfāngikamārgas formulated by him on the attainment of his spiritual enlightenment. It may be surmised from this evidence that the Buddha fully accepted the four vows of Cāturyāma of Pārša, 2.6

On this point Pandit Sukhlalji says that the purpose of Dharmānanda Košambi was to point out this thing in Cäturyāma that the Buddha made the development of the tradition of Cäturyāmadharma of Paráva <sup>20</sup> in some form. He holds the view that the Buddha narrated the account of his practice of asceticism and religions conduct.<sup>36</sup> prior to the time of his attainment of Buddhatva (enlightenment), which appears to be similar to the religious conduct<sup>34</sup> of he Nirgranthas.<sup>30</sup>

When the reference to the Nirgrantha Srävaka, Vappa Säkkya of Kapilävastu and some technical words (Paribhāşika Sabda)<sup>33</sup> regarding conduct and knowledge of reality recorded in the Bauddha Pitaka, which are found in the Nirgrantha teachings only, are taken into consideration, then there does not remain any doubt to accept as such that the Baddha. at least for some time, accepted the religious tradition of Parivanätha. The last bock of Prof. Dharmaananda Košambt." Pärivanätha ez exturyzma Dharma" (pp. 24, 26) indicates such belief.<sup>34</sup>

It seems from an account of the early ascetic life of the Buddha as given in the Mahasimhananda sutta that he also was first initiated in Caturyāmadharma of Parávanatha, for the description of his asceticism -rukşatt (lukho), jugupās (jegucohā), pravivikto (pavivito)<sup>3</sup> etc. throws some light upon the four vows of Caturyāmadharma.

In the Pali, Pifaka it is stated that once Ajatasatru, the king of Magatha, told the Budda about his meeting with Niganjtha Nataputta and his question on Saindrastika Śrāmanyaphala. The latter explained : "Caturyama Sanwar- sanwarvuto' to the king in this manner :

"Nigapho Nafaputta mam etadovaco-idha Maharaja, Niganho Catuyamasamvarasamvuto hoti, Katham ca Maharaja Niganho Catuyamasamvarasamvuto hoti / Idha Maharaja, Niganho Sabbavarivarito ca hoti, sabbavariyatto ca, sabbavaridhuto ca, sabbavaridhuto ca, exabavarian Maharaja, Niganho Catuyamasamvarasamvuto hoti/yata.....Mahāraja, Niganho catuyamasamvarasamvuto hoti/yatacuti, Maharaja; Niganho catuatatto ca Nitatto ca filutato cati/"<sup>37</sup>

Dr. Muni Nagarajaji has interpreted the meaning of the word 'Vāri' of the statement 'Sabbavārivārita' as water and that of the word 'vāri' of the statement 'Sabbavāriyutto', etc. as sin ( $p\bar{a}pa$ ).<sup>3 8</sup>

It is clear in this matter that he has followed the version of the translation of other translators of the Dighanikaya in this regard.<sup>39</sup>

If once this meaning of the word 'Vari' in 'Sabbavärivärita' is written in this sense, it would be proper to accept the same meaning of it in the case of the statement 'Sabbaväriyuto', etc. But all the translators have accepted the meaning of the word 'vari' as sin (pāpa) elsewhere. This much is known from this interpretation that one meaning of the word 'Vari' as sin (pāpa) was desirable to all scholars. Then why this meaning 'Sin' for Vari is not accepted in the case of the first Samastapada ''Sabbavärivärito''?

It is proper to take such a meaning of the word 'Vāri' because Mahāvtra prohibited cold water but not all kinds of water. And at the time of his taking initiation he took the vow by renouncing all sins; its name was sāmāyika cārilra. ''Tao nari samaņe jāva loyam karittā siddhāņam namukkāram karei, savvam me akaraņijam pāvakammam ti kathu sāmāyam carittam padjuajjai.''40

According to the Sūtrakrtānga, it is accepted as such that he first of all gave the teaching of Samayika. Not only this, but it is stated in this work in connection with the culogy of Mahavira in this way :

"Sa vāriya itthi Sarāibhatta uvahāņavam du.....logam vihitta aparam param ca savvam pabhū vāriyasavvavāru."

It becomes very much clear from this eulogy that the meaning of the word 'Vari' is sin because that which is fit for prohibition is 'Vari'. The one who has prohibited (or renounced) all kinds of sin is variyes avayen''.

- 8. S.B.E. XLV, p. XXI.
- 9. S.B.E. Vol. XLV, p. XXII.
- 10. Sāmañňaphala Sutta, Dighanikāya II, 20.
- 11. Sumangala Villasini, Pt. I, p. 161, Buddha Ghosa
- 12. S.B.E. Vol. XLV, p. XX11I.
- 13. S.B.E. Vol. XXII, Introduction, p XLIV.
- 14. Car Tirthankara, Pandit Sukhlalji, p. 33 (Gujarati).
- Aithakatha of Mūlasutta 2/474.
   "Vappati dasabalassa culladita Sayama Samskarana 1"
- Anguttara Nikāya, Catuşkanipāta, Vagça 5. "Ekam samayam bhagavā Sākkesu viharati kapilāvatthummi 1 atha so vappo sākko niganthasāvago iti".
- 17. Ibid.

"The Dictionary of Pali proper Names,', Malalaschara, vol. II, p. 832. 18. The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India, p. 119, Nandalal Dev.

19. Uttaradhyayana Sutra 23.

20. Rayapasentya Sutta, 54 (See p. 330 edited by Pandit Bechardasji).

21. Ibid., p. 274.

- 22. 23. 24. See Vaishali Abhinandan grantha, p. 92. See the Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India, Nandalal Dey, for the identification of Vaishalt.
- "Samaņassa Bhagavao Mahāvirassa ammapiyaro Pāsāvacciji samaņovāsagā Yāvi hotthā 1", "Ācārānga II, Bhāvaculiā 3, Sūtra 40.
- 26. Teņam Kāleņam...Tungiyāc nagarte bahiyā pupphavatte ceiehpasavaccejjā therā bhagavamto, samaņovāsehim imāim eyerūvaim Vāgaraņām pucchiyā...etc."
- 27. 'Śramana Bhagavan Mahavira,' Kalyanavijayaji, p. 371.
- 28 'Parśvanātha Kā Caturyamadharma', Dharmananda Kośambi, p. 28.
- 29. Car Tirthankara, p. 155. (37-38).
- 30. Car Tirthankara, Pandit Sukhlalji, pp. 36-37.
- 31. Ibid., p. 38.
- Compare Daśavaikalika, Chapter 3, 5-1, and Majjhimanikaya, Mahāsimhanādasutta.
- 33. "Puggala, āsava, samvara, uposatha, sāvaka, uvāsaga, etc. The word Puggala' is found to be used in the Bauddha Piłaka from the very beginning in the sense of Jivavyakti (individual soul or personality) (Majibimanikāya 114).

The commentator interpreted the meaning of variya of the gatha, Variyasavvavari as varitavan. This meaning was followed by the Carnikara.

Even reaching closely the meaning of these two words 'Vari' in two cases, the straight meaning of the word 'Vari' as sin cannot be made, in a real sense both point to one and the same thing.

"Varitavan sişyan himsanıtasteyaparigrahebiya iti......Sarvasmadakrtya damanami sişyamsca varitavaniti...... sarvavari. sarvavaranasıla ityarthah"<sup>41</sup>

"Prabhuh bhagavan sarvavaram bhauso nivaritavan ctaduktam bhavati, pranatipataniscdhadikam svato' anuşthaya paramsca sthapitavan''42

So the direct meaning of the word 'Vari'<sup>4.3</sup> is prohibited or fit for prohibition.

It would be correct, if the meaning of the word 'Vari' found in the reading of the Piłaka is accepted in the sense of sin in all places.

Here it is also proper to see the 58th gatha of Isibhasiyaim, supporting the meaning 'sin'.

"Savvattha varac dante savvavarihim varie.

savvadukkhappahine ya siddhe bhavati nirae."43

#### Foot-Note

- Kalpasütra, 190-200, pp. 247-275;
   Tiloyapannatti, pt. I, vv. 510-519, pp. 206-7.
   Trişaşthiśalākāpuruşa, Hemacandra, 1410 parvas.
- Kalpasütra, 151, p. 217. Tiloyapaņņatti, 548, p. 210.
- 3 Kalpāsūtra, 159, p. 225.
- "Päsassa duvälasaväsasayin vikkanitäim terasumassa väsasayassa ayain ütsaime samvacchare kale gaochai ", Ibid., 7. 169. "Mahävirasa......ava väsasyain Vikkamitäim...... astme samvacchare käle gaochai, etc. 1" lbid...6. 148. = (1230-980) - 250 years.

SBE., vol. XLV. Jacobi Introduction 6.

- 6 Studies of Jainim, Part-41, H. Jacobi, p. 6.
- Sāmanniphala Sutta, Dighanikāya, pt I. Niggaņfha Nāfaputtavādo 5, 28, p. 50.

In the Jaina parampara this word 'Puggala' is generally used in the sense of non-living matter or atom. Even being so, its meaning as accepted by the Bauddha Pifaka, i.e. individual soul, is found in the Bhagawat Stara (8.10.361) in the sense that Jiva is poggalt and poggala also and in the suitra 20.2.665 as the synonymous word of Jiva (soul), while in the Dafavaikatlika Suitra 5.1.73 the word "Poggala" is used in the sense of flesh which is related with the body of living beings (bahn-affhiyam puggalarh). It is noteworthy that this word "Puggala' is not come across in any old available suitra except the Jaina-Bauddha suitras.

Asava and Samvara : These two words have mutually opposite meanings. Asava denotes the suffering (Kleśa) of Soul, while 'Samvara' indicates the stoppage of it and the means of stopping it. Both the words are found in the Jaina Agamas (Sthanānga, 1. Sthāna; Samavāyānga, 5 Samavāya, Tattværthödhigamasūtra 6.1.2; 8-1, 9-1 and the Bauddha Pitaka (Majhimanikaya 2) in the same sense.

The word 'Uposatha' indicates particular upavrata (sub-vow) of the lay worshipper which is come across to be used in the Buddha pitaka (Dygiunikaya 4) and the Agamas from the very beginning (See Uysaserdasão).

The two words 'Savaga' and 'Uvasaga' are found to be used in some form or other in the Baudha Pilaka (Dignikaya and the Ägamas) from the very beginning. In the Baudha parampara the meaning of the word 'Savaga' is the direct 'Bhikau' disciple of the Euddha (Majjimanikaya), whereas, in the Jaina parampara the word 'Upasaka' is used in the sense of the lay worshipper.

Having left the household life, if some person becomes a monk, then the one and same sentence is applied by usage to indicate this meaning, which is found in the both Pifaka and the Ågama. It is this "Ågärasmå anägäriyam pavvaijanti (Mahāvagga) and Ågärao anāgariyam pavvaitae 1" (Bhagavati Sūtra 11.12.431.)

Here a few words have been compared as only examples. There is a good scope for consideration of their details. The similarity of the above-mentioned words are really old, there is no such possibility of their accidental occurrence. For this reason one common source should be found out any how by reaching the root of this similarity. Perhaps it indicates the parampara of Parsvangtha, Car Trithankara, f Note No. 15, pp. 36-37, Pandit Sukibalji Origin and Development of Jaina Sanhha

- Joid.
   Joid.
   Johijānāmi kho paņāhath, Sāriputta, Cāturangasamannāgatam Brahmacariyam Caritz /"
   Ta passi sudath homi paramatapassi, lūkho sudam ra passi sudath homi paramatapassi, lūkho sudam no mi paramalūkho, jeguechi, sudam homi paramajeguechi, pavivitto sudath homi paramatvitto l" Mahāsimhanānda Sutta, Majihimanikāya, I, pp. 109 fl.
- 36. Beally speaking Cāturyāmika instruction was of Pārsvanātha.
- 37. Szmañňaphalasutta; Niganthanātaputtavādo, Dighanikāya, p. 50.2.21.
- 36. Anusilan, p. 454.
- 39. See the English translation of Dighanikaya, S B.E., II, p. 74 Findi Traslation of Sri Jagadish Kašyapa, p. 21 In the Palikoşa also the meaning of 'vari' in 'Varivārita' has been veritten as water.
- 40. Acziranga Sutta, 2. 178, p. 424.
- 41. Sotrakrtänga, Cürni 6. 28.
- 42. Thid., Tika, 6. 28
- 43. prof. Dr. H. Bhayani has suggested that in the words 'Cori' derived from caurya, 'madhuri' from mädhurya, 'degi' from desya and 'karisi' from karisyati, etc. there is found the use of 'i' or 'ya'. According to Uhis rule, the form of the word 'Värya' can be used as 'Väri.
- 44. Tsibhāsiyāim 29. 19.



# RASA AND ITS PLEASURABLE NATURE

### V. M. Kulkarni

Bharata nowhere in his *Natya-fastra* makes any explicit statement that the *rasa* by its very nature is pleasurable. There are, however a few clear indications in the text of *Natyafastra* of its pleasurable nature. The Indian tradition of the origin of the drama as preserved in the *Natyafastra* says : *Natya*, the completely new form of literature was created as a *kritatnyska* (lit. a play-thing, pastime, regregation) to give pleasure to the eyes and ears alike (*drfyam*, *dravyßcq*).<sup>1</sup> It was meant to give courtage, provide pastime, pleasure, friendly or salutary advice, etc.<sup>3</sup> It was also intended to give relief or assthetic repose to persons afflicted with grief, exhausted with work, or overpowered with sorrow or distressed through weakness caused by different religious practices including fasts *tapashtam.*<sup>3</sup>

Dhanafjaya, who in his famous work. *Dasarāpaka*, gives an abstract of Bharata's *Nāţyaāstra* explicitly statės that the *rāpakas* (the jen types of drama) overflow with joy or delight.4

Dhanika, his brother and commentator comments in his Avaloka : Aesthetic enjoyment consisting of supreme joy that is inwardly experienced or felt is the real purpose of the ten forms of drama, and not merely knowledge of the three goals of human life, etc. as the case in the Mahabharata (Itihāsa).<sup>6</sup>

Some modern scholars, however, cite Bharata's definition and description of ideal spectator :

"An ideal spectator at a dramatic performanace is one who, when (the character) is pleased becomes himself pleased, when (the character) is angry becomes himself angry, when (the character) is frightened or terrified becomes himself frightened or terrified."<sup>6</sup>

Also, "Ideal spectators at a dramatic performance are those who, when (the characters) are depressed become themselves depressed, when (the characters) are pleased become themselves pleased, when (the characters) are in sorrow, are themselves in sorrow".<sup>7</sup> And, they interpret it to support their own feeling that it was Bharata's view that some rasas are pleasurable and some others painful.

Sambodhi XIII-16

It should be noted that Bharata does not speak here about the nature of rars – whether it is pleasurable or painfal or whether it is both-but of the essential quality of sympathy that a spectator or reader must have. Unless gifted with sympathy he cannot respond to the scenes and situations presented on the stage or in the poem and cannot establish what has apply been called by Abhinavagupta the hrdaya-sathwada. It is then followed, in Abhinavagupta's hangunge, by the two successive stages of taming/thhar or taming/thawana (identifying oneself with the scene or situation retaining a certain distance) and rasawada or rasa-carvana (asisthetic enjoyment).

To explain rasāsrāda (aesthetic enjoyment or experience) Dhananjaya gives the following analogy :

"When children play with clay-elephants, etc., the source of their joy is their own utsha (dynamic energy). The same is true of spectators watching (the heroic deeds of) Arjuna and other (Mahabhārata) heroes on the stage".... This hesthetic experience or enjoyment is a manifestation of that joy or bliss which is innate as the true nature of the self (*Atman*) because of the identification of the spectators with

Kāvyārtha (the characters, scenes and situations presented in the drama).<sup>8</sup>

Dhanika discuises this problem at some length : "It is quile proper to say that the sentiments of the crotic, the cheroic, the comic, etc., which consist essentially in joy arise from *Immanada* (the joy which is innate as the true nature of the self). But in the sentiment of pathos (*Karuŋa*) and such other sentiments (that of anger, of fear, and of sigust.) how can joy arise ? For when *sahrdayas* (sensitive readers or specators) listen to a poem full of pathos, they experience sorrow, shed tears, etc. If this sentiment of pathos were essentially to consist in joy, this would surely not happen." This objection is answered as follows: "What you say is true. But the aesthetic joy in the sentiment of pathos and similar other sentiments is such that it is both pleasurable and painful. For example, in the act of *Kuptamita* (affected repuise of a lover's caresses, as for instance, when he holds or catches her by her hair, presses her breasts or kisses ler and inflicts pasionately love-bites) at the time of *sambhoga* (vexual enjoyment) women experience both pleasure and pain." (In other

## Rasa and its Pleasurable Nature

words, love-bites tooth-marks and nail-marks-although phy sically painful give pleasure to women,) The aesthetic experience of grief or sorrow in poetry, in Karya (creative literature) is different from the grief or sorrow as directly experienced by people in the actual life. To explain : Sahrdayas turn more and more to experience this aesthetic grief or sorrow. If it were only painful like the grief or sorrow in the real world (actual life) then nobody would ever think of going to witness plays or reading meens full of the sentiment of pathos. (For it is an axiom that every being strives to secure happiness and shun misery or pain.) Consequently, then such great and celebrated works as the Ramayana, etc., which predominantly depict the sentiment of pathos would have fallen into oblivion and lost. The shedding of tears etc., by the spectators (or readers) on listening to the description of a sad or tragic incident or event (in a work of art, like the shedding of tears, etc. through sorrow over the death or loss of one's beloved person in actual life, is not at variance (with the view mentioned above). Therefore, Karuna-rasa (the sentiment of pathos), like the other rasas of singara (the sentiment of love) etc., is certainly pleasurable."

But of all the Sanskrit alamkarikas, it is Abhinavagupta who repeatedly speaks of the pleasurable nature of rasa. Before setting forth his view in detail it is necessary to notice two other theories mentioned and refuted by him. After refuting Sankuka's view that rasa is the reproduction (anukarana) of mental states he briefly refers to the Sämkhya theory of Rasa, According to the Samkhyas, rasa is made of pleasure and pain and is nothing but a combination of various elements (the vibhavas; anubhāvas, etc.), possessing the power of producing pleasure and pain and that these elements are only external (bahya), i.e., they are not psychic or mental states (citta-vyttis), According to this, theory, there is no difference between rasus and sthavi-bhavas (permanent mental states). The advocates of this theory are naturally forced to give a metaphorical interpretation of all the passages in which Bharata distinguishes rasa-s from citta-vittis (permanent mental states). The very fact that the Samkhyas have to resort to a forced interpretation of Bharata's passages 1.1715 shows that their theory is unsound.9

Towards the end of his comment on *Najvasatra*, VI. 33 Abhinavagupta attacks Sankuka and his followers who hold the view that *raso* is the reproduction of permanent mental states like *ratil* (love), etc. "Some people argue that *rasa* is the reproduction of imitation of permanent mental states like love (*rati*) etc., and they thus go on to ask the question : 'How can sorrow be the cause of joy ?' They answer their own question by saving that sorrow (and similar other painful mental states) when portrayed in drama acquire a peculiar or special property (whereby they become a source of pleasure). But to start with, the very question they ask is false. For, is there an invariable rule that when one perceives sorrow in somebody else it necessarily produces sorrow in oneself? It is observed in actual life that when one sees one's enemy in sorrow, one experiences extreme joy. In other cases (i.e., in the cases of persons who are neither one's friends nor foes) one remains totally indifferent. Now, regarding the answer they give to their own question, viz., it is the very nature of the mental states or emotions that when they are depicted in drama, they attain a peculiar or special propertythey come to possess speciality and produce joy is no answer at all (lit., there is no substance in it.)10 "In our opinion, (says Abhinavagupta) (in aesthetic experience) what is enjoyed is one's own consciousness which consists of a compact mass of bliss. How can there be any question of sorrow ? Different emotions like love, sorrow, ctc. only serve the purpose of lending variety to the enjoyment of this consciousness consisting of bliss). Acting, etc., helps or serves to awaken it (i.e. the samvedana, consciousness),11

Abhinavagupta is firmly of the view that all the (eight or nine) rates are pleasurable (drandaršipa). When commenting on Natyaśastra (E. 119, p. 43) ké decláros : The four permanent (or dominant) mental states of love (rati), haghtét (litza), dynamic energy (utsiha) and wonder (vismaýa) are primarily pleasurable (sakha-swabhāva). But the other four permanent (or dominant) mental states of anger (kroida), feat (bhaya), sorrów (fokka) and digust (hagpah) are primarily palinful. These permanent mentál states, however, do not exclusively consist in happiness or misery, joy or sorrow, but are pierced through an etement of sorrow and joy respectively.<sup>12</sup>

In the course of his discussion of the sixth obstacle to the realization of rasa, viz., the fack of some predominant factor (apradhEnatā), he observes: "All these permanent mental states (when portrayed in a drama) are predominantly pleasurable. For, the essence of compact light (prakfa) consisting in the aesthetic relish of one's own consciousness is transcendental delight. To explain: In actual life also women when they are completely absorbed in the rumination of their consciousness charactrised or circumscribed by profound sorrow find full rest or repose in their own heart. For happiness consists in complete rest of full repose without any obstacle. Pain, on the contrary, is nothing but absence of complete rest or full repose. It is for this reason alone that the Samkhyas who explain pain or sorrow as a property of *rajas* dedare that restlessness is the very essence of pain or sorrow. All the *rasas* thus consist essentially in transcendential delight.<sup>13</sup> But some of them, on account of the *Vibharas*, etc., by which they are coloured are affected by a certain touch of bitterness.<sup>14</sup>

When explaining Bharata's comparison of rasa (sentiment) with anna (food) and of the aesthetic process with testing, Abhinavagupta elucidates the phrase Harşādims (Cādhigacchanti) with reference to (i) gourmets to mean that they attain pleasure (and adt includes) satisfaction, nourishment, strength and good health and with reference to (ii) sensitive spectators to mean that they attain pleasure, (and the word adi includes) proficiency in the four goals of human life, viz, dharma, artha, kama aud moksa, and the fine arts. He then quotes the view of earlier writers (anye tu) : "Others however think that the word adi etc., in the above phrase includes sorrow and the like. But this melusion (samgraha) is not proper. For drama produces pleasure and pleasure (alone) ("Harsaika phalam natyam') in the sensitive spectators and not sorrow, etc., (other similar painful feelings). Thinking that there is no good or valid reason to believe that drama produces sorrow and that they would be required to refute the view that sorrow is the purpose of drama these writers' read : harşāmscādhigacchanti (i.e. they attain pleasures).15

Abbinavagupta does not record either his approval or disapprovat of this view. But this view does not, it would seem, differ from Abbinar-Waupta's own view often expressed in his two commentaticas-Abbinarabharart and DhranyAlokalocana He, for instance, remarks in his Locana : "Although knowledge (instruction in the four ends of human life and the fine arts) and pleasure for the reader are both present, pleasure is the chief purpose of Kavya (poetry, creative literature)... Even of instruction in the four ends of human life, joy or delight (*danada*) is the final and chief purpose or result or result. This is what our respected teacher says. Nor are pleasure and moral instruction really different from one another, for they both have the same casis (*ekavigavida*).<sup>17</sup>

Viśvanātha discusses this problem of Karuna etc. being pleasurable in his Sāhitya-darpana (Chapter III, 4-8);

He declares that *rasa* is made of pleasure or joy and that it is brahmāsvād *i*-sahodara (akin to the enjoyment of Brahman, charačterised by sat, elt and ananda). Objection ; "Then since Karuna, etc. (i.e. bibhatsa, bhayanaka and raudra) arise out of sorrow, etc., they cannot be called rasas at all."

Answer : In Karuna, etc. supreme aesthetic joy is produced. And in this matter the experience of the sensitive spectators and readers is the sole proof. Moreover, if they were to produce sorrow, nobody would be attracted towards (the works depicting) these Karuna and such other rasas. No sensible person exerts himself to experience sorrow; and since all (seasible and sensitive people) are seen to be drawn towards larma, etc., it is evident that karuna and such other rasas consist of (aesthetic) joy. If Karuna-rasa were the cause or source of sorrow, such great works as Ramayana would cause sorrow. And how then some one may ask, can joy arise from what causes sorrow ? To this Visvanatha replies as follows : Granted that worldly joys and sorrows, arise from wordldly cause of joy and sorrows. But when these very causes etc., are depicted in Kavya (creative literature) they lose their character as causes, etc., and turn into vibhavas etc., which no longer remain laukika worldly and are called alaukika (non-worldly). They like love-bites, etc., in sexual union, produce pleasure and pleasure alone, and therefore, our above thesis is unexceptionable.

But if the thesis (poelic or dramatic representation of sorrows and sufferings produces only joy) be correct, how is it that the shedding of of tears, (etc., are produced while) witnessing or hearing sad events in in the life of Hariscandra, etc. in the Mahabhārata and the like? To this it is replied as follows: The shedding of tears etc., are held to come from the mind (or heart) being melted.

Jagannätha in the course of his exposition of the nature of rasa as elucidated by various alamktar/kas (literary thinkers) sets forth for the first time the views of the Naryas (Moderns) and Pare (other literary thinkers). It may not be wrong to suggest that Jagannatha himself held the view ascribed to the Naryas. The Naryas account for joy produced by Karuna and such other rasas as follows:

"The sensitive spectator (Sahrdaya) identifies himself with a hero, say, Dusyanta; and enjoys the dramatic performance, ray, Abhijhänadätkundala. In this connection it may be asked : Rati 'love) of Sakunilali for Dusyanta, let us grant for the sake of argument, produces peculiar joy in the spectator as in the case of Dusyanta. But how can soka (sorrow)-the peramanet montion of the sentiment of pathos, which is well-known to be the cause of unhappiness produce joy in the spectator?

On the contrary, it would be only proper to hold that it (soka) produces unhappiness in the spectator as in the case of the hero. Some might argue : "That real sorrow produces unhappiness is an accepted truth. But the sorrow produced by reading a poem portraying Karuna rasa or while witnessing a tragic scene or event, being unreal cannot produce a distressing effect. While the hero of a poem or a play experiences grief, the sahrdaya does not." But this argument is not correct. This argument, if accepted, would force us all to accept the position that the rope mistaken for a serpent does not produce fear or trembling. Again, it would not be reasonable to say that rati (love) etc., which is imaginatir. vely felt by the spectator produces joy in him." In reply to this it is said : What you say is true. But if it be the experience of the sahrdayas) (lit. if it be verified by the heart of the sahrdayus that pure joy alone is produced from poetic or dramatic works replete with Karuna-rasa just like from the poetic or dramatic works in which the erotic sentiment predominates, then it will have to be admitted that extra-ordinary power or better, function of suggestion lokottara-kayvayyapara) itself is the cause of preventing sorrow or grief just as it is the cause of producing joy. For a cause is inferred from the effect. On the other hand, if sorrow/grief is proved to effect from a poem or a play depicting karuna-rasa as joy from an erotic poem or play then it is not necessary to infer the cause, viv., the preventing of sorrow or grief and then, both joy and sorrow will follow their own causes respectively." It may be asked : "If a poem full of pathos were to produce sorrow why should a poet strive himself to compose such a poem and a sensitive reader, to listen to it ? For it being the cause of an undesirable or unwelcome thing (viz., sorrow) it would be only proper for him to refrain from it." In reply it is said : As there is in a play full of pathos welcome joy in a larger degree and unwelcome unhappiness in a lesser degree a poet's activity of composing and a spectator's activity of witnessing it stands to reason, just like a person's activity of applying sandal paste to one's body."

Now, according to the literary thinkers or critics who maintain that every poetic work yields pure joy, there is absolutely no hindrance to the poet's or reader's or spectator's activity in regard to writing a poem,' or listening to it or wincessing a play respectively. Even the flow of tears or shedding of tears when reading a poem full of pathos is only natural as it takes place while experiencing that pure joy; and this flow of tears does not (at all) arise on account of grief. Therefore the flow of shedding of tears from the eyes of the devotees of (Vissue. Siva 'er' any other) deity on hearing his description is only proper. There is not even the slightest touch of sorrow or grief in listening to such descriptions of deities (And yet they shed tears; therefore it is quite evident that these tears are of puce joy and not of sorrow). It may be asked : "If the sensitive spectator or reader who has completely identified himself with sorrow-stricken Dasaratha, etc., experiences in relishing the sentiment of pathos etc., joy, then in a dream or in sannipāta (a dangerous fever a combined derangement of the three humours of the body causing fever which is of a daugerous kind) by such identification also he ought to experience sorrow in this case (viz. relishing the sentiment of pathos, etc.)". To this it is said in reply : "That even matters like sorrow, etc., which are in themselves distasteful (unwelcome), produce extra-ordinary or transcendental joy is due to the glorious power of the extra-ordinary poetic function, called vyanjana (the power of suggestion). The sweet aesthetic relish arising out of this extra-ordinary poetic function (of vyañjana) is altogether different from the experience of joy produced by any other means of cognition (like perception, inference, analogy, scriptures, etc.)"19

This discussion reveals that conflicting views are held by Sanskrit literary thinkers regarding rate and its pleasurable nature: (i) Some are of the view that rates, one and all, without any exception, are pleasurable. They define and describe rate as a manifestation of the joy. or delight or the bliss of the self ( $\lambda$ immanndu) or one's own consciousness circumisoribed by or coloured with a particular permanent emotion with its well of ignorance uncovered or rent asunder.

Consequently, in this enjoyment of one's own consciousness, which is a mass of bills or of one's own mental state with the preponderance of the element of *satura* and with the light and bills of self reflected in it there can be absolutely no question of any unhappiness, pain, grief or sorrow. These literary critics are known as '*Keyalalipadvadins'* (iii) Some other literary critics are of the view that some rasps like the erotic (*fragara*) etc., are pleasurable but some others like the pathetic (*faruna*) are painful as in our actual everyday life. These-literary critics are known, as *Sukhadukhatmakarudans* (iii) The modern (*nava*) literary origite, Sidáhicandragani is alone in holding the view that there are only some safe are of the bar of the some safe are besturable, and the *rest* of the some safe (selft) or nine) rasas do not deserve to be called rasas.

of the four well-known commentators of Bharata's reseasting, Bhafta, Näyaka and Abhinavagupta are undoubtedly of the view that all reases

### Rasa and its Pleasurable Nature

are pleasurable. Regarding Lollata we do not get any definite indication in his exposition of the rasa-sūtra as presented by Abhinavagupta in his Abhinavabhārati (I.p.272). But in his Locana commentary on Dhvānyāloka (II. pp. 184-85) we have a clue in this regard. An objection is raised by Šankuka against Lollata's Pustivada or Uttpattivada : " ... Therefore there is no rasa in the character being portrayed ... If one were to say that it exists in the spectator how could there be camatkara (mysterious delight, thrill of joy) ? On the contrary, in Karuna-rasa, etc., the spectator would experience only sorrow or grief or pain." This passage may be taken as an indication to draw the inference that Lollata was also of the view that all rasas are pleasurable. We are fortunate enough to come across a passage which has been cited by Abhinavagupta only to criticise Sankuka. Sankuka unambiguously states : "Soka (and other similar permanent mental states) when portrayed in Kāvya (a poem) and nātya (a play) come to possess a peculiar charm or beauty whereby they become pleasurable; and that it is the very nature of these bhavas (permanent mental states) to become pleasurable when depicted in drama (creative literature)."20

Incidentally, it may be noted that Mammata has paraphrased, when summarising Sinkuka's interpretation of the rasa-sätra, the phrase 'wastusvahhäva-mätrena' and the sentence 'asti ko'pi n#bya-gatmäm bhävänäm višeşahj' as 'wastu-saundaryabaldä rasant yatrenän yänumtyamäna-wilakşanah... (rayaddir bhävah...)''.21

Although Abhinavagupta criticises Saakuka for this view of his, elsewhere he humself declares : "...ihe states of mind appropriate to love (Kama) etc., and ubnoted by such workd as *rati* (sexual love) etc., are made capable of being enjoyed or relished through the suggestive poetic activity or function (Kwiv-yiphara) and the fourfold suggestive *abhinaya* atting or dramatic representation of the word *bhava*. Abhinavagupta very process of verbal representation, etc., render themselves worther or capable of relish or enjoyment, although they are in our actual day-tody life tunworthy or incapable of being relished or enjoyed.<sup>23</sup>

Rimacandra and Gunacandra who hold the view that rasas are "sukhadukkhātmaka" account for the mysterious delight (camatkāra arising from repugnant karuņa aud such other rasas by referring to Kavi-nața-

Sambodhi XIII-17

fakti-kaufala: "That mysterious delight is seen to result from these (repugnant and) painful rasas is due to the poet's creative imagination and the actors' skill or proficiency in acting or the dramatic representation (due to the excellence of the art of either the dramatist or of the actors.)"<sup>34</sup> As these authors have made free use of Abhinavabharatt in writing Najpadarpapa probably they have been influenced by the two passages from Abhinavabharati cited in foot-notes (No. 22 and No. 23) above.

Visvanatha who, as a rule, follows Abhinavagupta depends on him for this point too: "In the actual world the rule holds that from worldly causes of joy, sorrow, etc., worldly joy, sorrow, etc., respectively are produced. But in the world of poetry and drama, which is *alaukika* (transcendenta], non-worldly) joy alone is produced from the *vibhāvas*, etc., which are *alaukika*.

Jagannitha too who also is a follower of Abhinavagupta asserts that the dower of suggestion ( $vyaRjan\bar{a}$ ) plays a unique role in creative literature. Such is the power of the lokottara (i.e., alaukika) poetio function of  $vyaRjan\bar{a}$  that even things like sorrow, altough unwelcome in themselves when portrayed in creative literature produce extraordinary joy or delight. The sweet relish raising from this  $vyaRjan\bar{a}-y\bar{x}\bar{p}\bar{a}ra$  is altogether different from the joyful experience produced by any other *pramma* (proof, like perception, inference, etc.).<sup>25</sup>

It is indeed extra-ordinary that none of the post-Abhinavgupta *alankarikas* (literary critics) noticed the glaring contradiction between the two following statements made by Abhinavagupta in his Locana. In the course of his exposition of the relish or enjoyment (bhoga) of rasa Bhalia Nayaka observes that it approximates the relish or enjoyment of the Highest Brahman-Abhinavgupta commenting on this statement says ; "We admit with him that aesthetic enjoyment (rasūsvāda) is similar to the relish or enjoyment of bliss of the Highest Brahman.<sup>36</sup> But commenting on his own verse "yā yyāgāravati rasān rasayitam..." he says :

"The happiness which results from the knowledge of both seen and unseen objects which are ascertained, by all the means of cognition or even that extra worldly joy which consists in enjoying an aesthetic experience - to both of these, the blists that follows from full repose in God is far superior; and that aesthetic repture is only an appearance of a particle or reflection of a drop or fraction of that bliss. But ordinary worldly pleasure is almost inferior to even that aesthetic pleasureceab use it is not without plenty of pain or misery,"<sup>12</sup> This plain inconsistency can only be explained if we take Abhinavagupta's statement comparing rassarda with parabrahmasvada as a mere arthavada (praise, eulogy) with a view to glorifying rasa.

The protagonists of the view that all rasas are pleasurable attempt to show that bhavana (generalisation, universalisation, idealisation) or vyañjanā-vyāpāra (the power or function of suggestion) effects, temporarily, though, the removal of delusion of mind (moha) or ignorance (ajitana) that envelops the mass of bliss innate to the Self (atman); and thereby enable the sahrdaya to appreciate and enjoy the transcendental joy or delight of the self or the bliss of brahman. The advocates of the view that rasas are only laukika (worldy, the same as emotions or states of mind as in actual life) and are pleasurable or painful in accordance with the pleasant or painful emotions may raise the following objection : "It posses one's comprehension how a literary function like bhavana or vyañjana can transform what is unpleasant into pleasurable rasa. One may admit with the followers of the Vedanta dariana that the cover of delusion of mind or ignorance enveloping the Self or Cit or Caitanva is removed or rent asunder through knowledge of the Ultimate Reality (naramatman or parabrahma) in the case of a person who aspires after moksa (liberation) and is possessed of the four well-known requisites (including samadamadi-sadhana sampat) and undertakes the study of edanta, etc., but there is hardly any justification or evidence enough for investing bhavana or vyañjana with such extra-ordinary and incredible power." In reply the Kevalananda-vadins (those who hold that all rasas are pleasurable) may say : "The facts or events treated poetically may, as parts of the actual life produce pleasure or pain but when they are contemplated in their idealised or generalised form they give rise to pleasure and pleasure alone. As a result of this contemplation of literary objects in their idealised character they become impersonal in their appeal and therefore enjoyable in and for themselves. In other words, the sahrdaya in appreciating poetry or drama or creative literature in general rises above the duality of pleasure or pain as commanly understood, and enjoys higher pleasure or delight. Bhavana28 leads to spontaneous and complete selflessness or forgetting one's private self and it in its turn vields pure joy unmixed with pain or sorrow or any kind of mental tension. And in this regard it is comparable to brahmāsvāda; and in regard to such pleasurable experience sahrdayas alone are authority." It is doubtful if this reply would satisfy or convince Sukha-duhkhatma-vadins. Modern literary thinkers too may not accept the position that in aesthetic experience one enjoys one's own consciousness that consists of a

compact mass of bliss. They, in fact, regard the postulate or concept of *āimāmanda* or *brahmānanda* as irrelevant in the context of enjoyment of *rasa*.<sup>29</sup>

# FOOT-NOTE

| 1. कोडनीयकमिच्छामो इक्ष्यं अन्यं च यद्भवेत् ।                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. हितोपदेशजननं भ्वति-क्रीडा-सुखादिइत् ।                                                               | -NS I. 11(b)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 3 दुः खार्तीनां अमार्तानां शोकार्तानां तपस्थिन म् ।                                                    | Ibid, I. 113(b)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| विश्रान्तिजननं काले (पा.मे. लोक) नाटवामेतद्वविष्यति ॥                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4. अत्मन्द्निष्यन्दिषु इपकेषुस्वादु (पा.मे. स्वाद) पराङ्ग्रियात ॥                                      | -Ibid I. 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5. अत्र केचित्त्रिवगदिःयुत्पत्ति काव्यफलरवेनेच्छन्ति ।                                                 | -DR I.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| नविमायेन जन्मनेन जन्मका को भी करवे हिंदा                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| तविरासेन स्वसंवेध-परमानन्द-रूपो रसास्वादो दशरूपणां<br>न पुर्वारतिद्वाखादिवत त्रियगोदिन्युत्पतिमात्रम्। |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                        | DR Av on I. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ે મહેલા (માર્ગ્સલા) હોલ્લ્લામાલ શાળ શાળવાત જે !                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| कुद्धः कोचे भये भीतः स श्रेष्ठः प्रेक्षकः स्मृतः ॥                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7. दैल्ये दीनस्वमायान्ति ते नाटये प्रेक्षकाः रुम्हताः ।                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ये दुष्टे दुष्टिमायास्ति शोके शोकं वजस्ति य ॥ —NS. X                                                   | XVII 61(b) 62(a)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                        | XVII 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 8. कोडतां मृण्मयैर्यद्व बालानां द्विरदादिभिः ।                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| स्वोत्साहः स्वदते तद्गच्छोतृणामजु'नादिभिः ॥                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| स्वादः काव्यार्थसमेदादात्मानन्दअमुद्धवः ।                                                              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| -DR IV. 41(b)                                                                                          | -42(a), IV. 43(a)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 9सुख-इ :ख-जनन-शक्ति-यक्ता विषय-ामगी तालेव ताहत-न्या                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| रक्षः ) स्थायिनस्तु तः रामग्रीत्रन्था आन्तराः मुल-तुःल-त्वभावा इ                                       | ्यः उप्यः⊶पमापाः<br>सि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                        | A DL I AWA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10. य तु रत्याचनु हरणरूपं रमगाहः अध चोदग्रहित जोकः कर्ण मण्डेन्द                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| लारत को अप मीट्यगतीलें विद्याय होते । यस जोल' यान्यलन                                                  | <b>NN R</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                        | A Description of the second seco |
| स्थरवात् । उत्तरं तु 'भावानां वस्तुस्वमावमात्रेण' इति न किविन                                          | ाजन्यत्र च संख्यन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                        | 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 11. अस्पत्मत संवदनमेवानन्दं धनमारुवाधते   तत्र को तःखाश्रद्य । केन्न                                   | arân (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| रनिशोकादिवासनाव्यापारः । तदुद्वोधने चामिनयादिव्यापारः ।                                                | तर्थव चित्रतीकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                        | . Bh. I. p. 292                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 12. तथा हि-रति हासारसाहविस्मयानां सुखरवमावरवम् ।                                                       | . oa. i. p. 292                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                        | . 7. 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -А. Ы                                                                                                  | 1. I. 119, p. 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

13. तव सर्घेष्ठभी सुखप्रश्नाताः । स्वतंतिकार्वग्ररूतस्येकधतस्य प्रकाशस्यात्रस्यारध्यात् । तथा हि एकवन्नशाक्ष्वांश्वम्बनेवीप्रि कोके स्त्र्यीक्षंत्रस्य हृदयद्विक्षानिरन्तायष्टस्वर्शकातिस्त्रीत्वारीत्वाराः (सुखस्य)। अत्रिआतिकपेतेव दुःस्त्रम् । तत्त एद कापिळेईरक्षस्य चाण्चकार्ये प्राणयंत्रोन्न वाचेदियां वर्षद्विर्मारथानरक्ष्यता चर्वस्यानाम् । A. Bh. I. p. 282

14, किन्तुपरव्यकविषयवयात केवामपि कटुकिम्ना स्वर्गोडस्ति...। -A. Bh. 1. p. 282

- 15. अन्ये स्थादिश्व-देते शोकादीनामत्र अंग्रहः। स च न युक्तः। सामासिकानां हि दुर्वेकफलं नाय्यं न शोकादि कल्रम् । तथास्त्रे निभिक्त-भाषात् तस्थरिहारप्रमुझाच्चेति मन्यमाना हपारंचाधितण्डवन्तीति पठन्ति । A. Bh. I. p. 289
- 16 ओतृणां च व्युरात्तिप्रोती यथांवे स्तः...त्तयानि तत्र प्रीतिरेव प्रवानम् ।...चतुर्वर्गण्युत्वले-रवि चानन्द एव पार्वन्तिकं मुख्यं फल्प्स ।

Locana on I. 1 pp. 40-4

- 17. प्रीरवारमा च रसस्तदेव नाट्यं नाट्यमेच बेद इत्यस्मद्रुपध्यायः । न चैते प्रीतिष्ठयुष्ट्वी भिजन्ते एव द्वयोरप्लेकविवयरवात् । — Locana p. 336
- 18. तेभ्यः युरते इन्तवासादिश्य इय मुखसेय ज्ञायते । —SD. Vrttia on III 7 ef. दिन्त ताद्य प्रवासावानव्दः सुखदुःखात्मको यथा प्रहरणताडनादिषु रुभोगवस्यायां कृृृहमिते स्त्रीणाम् । Analoka IV. 44-45 And, सं मोगसमये स्त्रीणानवाददंशनादी कृषिमतुःखानुमायसीस्तरवपाखुपवरेः । मुखे-ठवि राजवरण्याः कहास्त्रीमिति तत्वव्रवणतः Ratnäpona. p. 209
- 19. Rasagangadhara, Kavyamala edn, Bombay, 1939, (pp. 30-32)
- 20 Vide the passage edited in F. N. No 10 above.
- स वोगात् गम्यभानस्वात् अनुमीयमांनोऽपि वस्तुसौन्दर्यवश्चादसनीयरवेनाम्या-नुमीयमानविळक्षणः स्थायिग्वेन संभाव्यमानो स्थादिभावस्तवासन्नति सामाबिन्नातं वासनया स्वयंत्राणां स्वः..... — — K.P. (Jhalakikar's edn) p. 90
- 22. ...कामाविषु अभुचताथित्रहत्तयो रस्यादिश्वन्द्राच्याः कविनट-डयावादेणारस्यादयोग्य-ताजापणद्वादेण......सामाजिकान् प्रति रससं गुजारवितया नीयन्ते।

-A Bh. I. p. 333

- 23 चित्तद्वत्तय एवग्लैकिकाः वाचिकार्थमिनय-(१ एवग्लैकिकवाचिकायमिनय-) प्रक्रियास्वतवा स्वास्मानं क्रैकिक दलायामनास्वाच- [मप्यास्वाच] कुर्वन्तीयतस्ता एव भावाः । --A. Bh. I. p. 344 (text restored by me)
- 24. कडण-गैद-धीमरस-मयानकाथरवारो दुःखारमानः । यत् पुनरेभिरपि खमस्कारो हृइयते, स रसारुवाधविरामे सति यमावश्वित्वस्तुप्रदर्शकेन कविनट-शक्ति-कौष्ठकेन ।

ND p. 141

- 25 अयं दि स्रोकोत्तरस्य काश्वरूवायारस्य महिमा, परंप्रयोज्या अर्ग्यणीया अपि शोकादयः पद्दार्थाः अनस्रजदमन्नैकिकं जनवन्ति । विरुक्षणो हि कमनीयः काश्वय्यापारंज आस्वादः प्रमाणान्तरवादनुमयात् । Rasagahgadhara pp. 31-32
- 26 [मात्रिते च रसे तस्य भोग:...परवद्यास्वादसविधः ।...] परवद्यास्वादसविद्यास्वादसिव चास्त्यस्य रसास्वादस्य । Locana pp 183-190
- 27 सरूवमाण्यसिनिधितदृष्टादृष्टविषयविद्वेषयं वयसुक्तं, यद्धिं ना लोकोक्तरं ग्लचर्यणारम्भकं तत्व उमयतोऽपि परमेश्वयशिक्राम्यतनस्रः प्रक्रव्यते तदानस्वविभण्यात्रायमात्रो हिं ग्लास्वाद देखुकतं प्रारस्यान्निः । कीकिकंतु सुत्रं ततोऽपि निकृत्द्यायं बर्तुतरृःखानुपङ्गादिति तात्र्ययेग ।

Locana III p. 510

28. cf. the gloss in Locana on the phrase of Dhvanyāloka (Kāvya-tattvārtha-bhāvanā-vimukhānam):

काध्यस्य तस्यभूनो योऽर्थस्तस्य भगवना वाच्यातिरेकेणः नयरतचर्वणा तत्र विमुखानाम् ।

-Locana, p. 94

29. This paper leaves out consideration the views of Bhoja, Saradätanaya, Madhusūdana Sarasvati, etc., as Raghavan has already dealt with them in his two works: Bhoja's Sragaraprakāda and the Number of Razas.

हिन्दी विभाग एवं गुजराती विभाग

## जयसिंह सिद्धराज का विरूपाक्ष मन्दिर (विलपांक)का अभिलेख, संवत्न ११६८

### अरविन्द कुमार सिंह

यह अभिलेख रतलाम किले(मध्य प्रदेश)में रिशत बिल्यांक गाँव के विक्र्याक्ष मन्दिर के हाते में, मुख्य मन्दिर से कुछ दूर, मागन बनाने के लिए नीय खोरते सनव मामवादियों के। प्राप्त हुआ था। इस सनय यह भन्दिर के अस्तराळ की वैवाल से लगा हुआ। हैं " मुद्धता अभिलेख की प्रथम नागरारी रि जु मर रहा रहे की लियी दित्तक सह दुनिया से हुई । उसी दैनिक के २३ दितम्बर १९६४ ई. के लंक से बॉक्टर विख्य और योभेकर सी वैन्द्र्यन्त क्या रहा रहा कि क्या का जान कर कोर योभेकर सी वेन्द्र्यानकम् द्वारा अभिलेख की याचना का पता चला। मारतीय पुरातच्य सर्वेखण द्वारा प्रकाशित में सारा प्रार्थेख की याचना का पता चला। मारतीय पुरातच्य सर्वेखण द्वारा प्रकाशित मारतीय अभिलेख भर वार्थिक विवरण (१९६९-७०)<sup>2</sup> में सी प्रोलेख सम्बन्ध कुछ जानकारों से गई। रह १९८६ ई. में बिल्लाक से प्रकाशित समारिका में दिन्सी के आंधी अनुवाद सहित इस अभिलेख का पूरा वाठ मन्दिर के चित्री के साथ छया। परनु स्वरीरिका संस्थटिव्युट ऑक शिव्यन स्टबील (भानसगर, वारायसी) द्वारा प्रस्तुत अभिलेख से लिए तार छायाचित्र से मिलन कर्य का भत्ते कर स्थर्ण पर वड़े में प्रसार प्रस्तुत अभिलेख से किए तार छायाचित्र से मिलन कर्य राधेक स्थर्ण यहा है ।

संस्कृत भाषा-नियद २६ पंदितायेवाका यह प्रश्न दिलेख आराम के ''दुॐ मेनाः शियाय'' तथा अन्त के भिति वाठे भाग को छोड़कर प्रथल दे। अभिलेख में ३० व्य ही । इसमें मेवस्ट्रूविंग्रजी (प्रश्न), छिखरिणी (२,१९,२३, सण्यता(१,२०), अग्रॉ (४,२१,२६), अग्रेड्यू (५,८,१७,२६,२७), इन्द्रतजा (३,१०,२८), व्यारा (१५), इन्द्रालेडल (१८,११,१६), मंदुव्विंग्रजी दिवर(५,१२,१९,१८,२, और रथोदता (२५) इन्ते का प्रयोग हुआ हो। अन्तिम पंति अनुष्ठार अभिलेख 'स्पष्ट दया ग्रुड आक्षरो' में देशित हुआ ! नागरी जिवि के सुन्दर वर्षों में खुर्म दुई स्प्रायहांत से यह दावा निशंक मागापित होता है। विहिन छोर को स्वाना रखने के लिय कुछ पंतित्वों में प्रक या दो खड़ी लभी है' खोंची है। किन्दु स्ही-वहीं बणीविका भी है, जैवे पंत्रवाह्यत्वरे में स्थान प्रदा स रखना मुद्दा आवी हो हो दाही हो के का स्थान रखने के लिय कुछ पंतित्वों में प्रक या दो खड़ी लभी हैं खोंची है। किन्दु स्ही-वहीं बणीविका भी है, जैवे पंत्रविक्तर में 'ख्यासत्रय' के स्थान पर 'ख्याममत्र्य' और ११ दी पंति में 'प्र्यतिकर' की जगह 'प्र्यविल्लसः' का लिखा होना। कुछ सुवार अभिलेख के प्रा खोरने के बाद मी किय गय थे जैसे 'की स्वियन्तु' (प.८) में 'दे' की नाम पत्र के आहम में वाये को और नई दे ! दसी यह में 'तु' की मात्रा और अक्षर को रेखा निस्च जाने से अक्षर का रच बरल गया है । रही तो मा का में दुस्त की रेखा में देश हिला मा या उट्ट कणकार से यह गलदियां हई ही तो !

मर्थास्त के उत्थानिक २ वय शिवाराघना रुपेण है। शिव द्वारा चुरुछ में लिए चल से ख़ुछूमय या चौडुम्य यंत्रामी उत्पत्ति मी दत्तकथा ३-४ पद्य से जजागर छोती है। ज्ञाव्येद्र्य के चौछल्य शासक फिलेचनशाल का शक संवत् ९७२ (ई॰ १०५०) का तासफ ठेख<sup>3</sup> मदा के चुछक में किए कल से उगरित का उटलेख करता है । विकामकिदेवचरित<sup>4</sup> (मायः ई॰ १०८५) में कश्मीने कवि विखला ने रंभ्या करते समय इन्द्र की प्रार्थना पर मद्या के चुछक कल से उपरन्त शेर के क्यांट के चुछक्य वंधा का आरम्म बताया है। इमारपाल की बडनागर प्रयार्त्तर (सं. १२०८/ ई॰ ११९९) में दैप्यो दारा देवलाओं को आर्थांक सवाप का पर, उतने मुतिर गाने के छिए विषाता में प्रार्थना करने पर मधा के चुछक बल से उत्तरिक ता समर्थन है। वालवन्द्रसुम्कित बस्तरन विखास (मायः ई० १२४८), प्रांगल्डांव हेनवन्द्राचार्यकृत द्वांध्याय का आरम्म करने पर मधा के चुछक बल से उत्तरिक ता समर्थन है। वालवन्द्रसुम्कित बस्तरन विखास (मायः ई० १२४८), प्रांगल्डांव हेनवन्द्राचार्यकृत द्वांध्यन्ताच्या के टोकाकार अमयतिलक माणे (ई० १२४४), नामेव्याख्ठीय मेड्यु गावार्यकृत व्यांध्याव्यकाच्या के टोकाकार अमयतिलक माणे (ई० १८४४), नामेव्याख्ठीय के उत्तरि सा सद्याना प्रार्थति के उनान ही है। यह चौछक्य भीच्या का पीरांगिक दं या का खलाता मात्र है।

पय ५~२२ राजरात के चौळक्य नरेशों की वंशावली तथा उनकी उपलब्धियों पर प्रकाश डालता है । अधिकांश विवरण यशोगाथा के रूप में है । सबंप्रथम चौलक्य वंश के आदि पुरुष मूलराज के पराक्रमों का वर्णन है: ततपदचात अनुगामी राजाओं चामण्डराज, बलल भराज. दर्लभराज. तथा नागराज का संक्षिप्त वर्णन है । पथा ११-१२ से भीमदे । की सिन्ध. खार. और मालव नरेशों पर विजय की जानकारी होती है। मेक्तगाचार्य? ने भी भीमदेव की सिन्ध और मालव नरेश भोज पर विजय का वर्णन किया है। डॉ॰ अशोक ऊमार मज़मवार \*\* साहित्य में वर्णित मीम द्वारा पराजित हम्मुक को सौगध्ट दिश्वत सैन्धव व श का राजा मानते हैं। कण देव के सन्दर्भ में यहां केवल गतानगतिक प्रश्न साएँ हैं । पथा १४-२२ जयसिंह सिद्धराज को अवन्तीपुर, चारा और मालव अमि की प्रसिद्ध विजय के साथ अन्य उपत्रविधयों का प्रशंसास्मक उटलेख करता है। सालव विजय तथा मालवराज को बन्दी बनाए जाने का उल्लेख चौख़स्य खयसिंहदेव के दोहद अभिलेख<sup>11</sup> (सं०११९६/ई० ११४०), उपग्कथित वडत्रगः प्रशस्ति, च सन्त विलास और द्वाश्रयकाव्य में भी है । सोमेक्यरकृत कीर्तिकौयुद्वी 12 (प्राय: इ० १२२५) तथा कल्पगच्छीय जयसिंहस्ररिकत क्रमारपाल भपाल्यरित<sup>13</sup> (सं०१४२२/ई० १३६६) में जयसिंह हारा पराजित मालव शासक नरवर्मा (ग्राय: ई० १०९४-११३३) बताबा गया है. लबकि प्रवन्धचितामणि<sup>1 क</sup> के अनसार पराजित मालव नरेश यशोवमी (मायः इ० ११३३-४२) था । अतः अनमान होता है कि मालव पर नरवर्मा से यशोवर्मा के समय तक एक से अधिक आक्रमण जयसिंह निद्धराज द्वारा किए गए थे, जो इन दोनों का समकालीन । प्रायः ई०१०९३-११४३) रहा।

२३ या पथ विरूपाक्ष के बोर्गमवन का उद्दलेख करता है। एस. के. सिंहु<sup>15</sup> ने परमार द्युग में निर्मित (मायः १०४५ ई० में पूर्ण) माचीन देवाल्य तथा क्वसिंह सिद्धराज के समय तक मन्दिर के इड बाने के बाद भी मंडप की सखानती का विवरण दिया है। परन्तु अभिलेख (१४ – ६७ व्य. में विवाल दिखर वाले मत्य दिस्पाक्ष मन्दिर का सिद्धराज द्वारा सन्पूर्ण निर्माण भभिग्रेत है।

प्रश्वति केरचथिता श्रीपाल का नाम २८वें क्यों में आता है। श्रीपायको सिद्राज अपना माई (प्रतियन्तवन्धु) नानता था। वहनगर प्रशत्ति और चैरोच्चनपराजाय श्रीपाल कवि की अग्य प्रार्थक रचनाओं में हैं। इंतनी कार्यक्षशता का वर्गन करते हुए एक ही दिन में महाप्रवन्ध निर्माण में समर्थ तताया गया है। वडनतर प्रशत्ति के रामान वहां मी उन्हें 'क चिक्रवरी' उपाधि से विद्यूपित किया गया है। राडवनच्छीय प्रमावन्द्राचार्थकृत प्रमावकव्य दितां है (वं १३३४ / ई० १-००), में आंगता केत्वीवर, 'फडावविं त्या 'कवियुज्जव' कहा गया है।

श्रीपाल कवि की रचना वडनगरग्रवस्ति तथा प्रस्तुत अभिलेख में एक ही प्रकार के कथानक में कुछ भेद है, जैसे वडनगर प्रशस्ति में ब्रह्मा के खुद्धक से चौद्धक्य वंश की उस्पत्ति वर्णित है बवकि इस आंभलेख में शित्र के खुद्धक से।

पदा २९ साहिस्य में प्रश्नीण, गुणीकन से प्रधान तथा मुनिश में लेग्द्र की किनमद्राचार्य का उल्लेख करता है किनका विदर 'राखवरूभ' था। अतिम प्रय सिद्धाक की काश्रा में स्वप्ट तथा द्वाद अक्ष्तों में गगावर नागक वाह्यण से हर प्रधारित का उत्स्वीनं करवाने का उल्लेख करता है। अतः विनमद्राचार्य की 'ल्खक'' गातना उत्तित नहीं। 'ने वारककर महीदय कीपाछ और जिनमद्राचार्य को एक मानते हुए कहते हैं कि 'श्रीवाड एक जिनमट्राचार्य थे'' । केकिन वर्धारत से दोनों ही मिन्न व्यरित जान पहते हैं। वंभवतया उनकी निगरांनी में बह केख उर्दुस्ति हुआ होगा। (हो सपता है यह आवार्य दूढद्वाव्हा जिनमट्राचार्य से आमन्न हो। उनका समय मो यहा है। )

अभिलेख की भिति संवत् ११९८ आवाड़ दुद १ दी हुई है। यह विक्रम संवत् में है वो २८ अग्रेल ११४ ई० के वराक्षर है। अन्त में मंगल सूचक ''भगल' महाश्री'' शब्द है।

#### मूलपाठ

GO ॥ ॐ नमः शिवाय ॥ यमण्टाक्षो व(व) झा स्मरति अजति द्वादशाक्षः कुमारः सहसाक्षः क्रको नमति जुवति दिस्तदक्षः फणींद्रः । असौ वामाक्षीणां स्मरपरवर्स(शं) लक्षणीयोक्षिलक्षै– विरू–॥<sup>19</sup> पाक्षः क्षिप्रं क्षपयतु सतां कमैजातं विरूपं ॥१॥ लजाटाक्षिज्वालाज्वलितवपुषा पुष्पपउनुषा । स्फुटारगमां वामां दश्वममम्रत<sup>20</sup> चा(वा)पीं प्रविधता । यदद्वं भूव्याज्ञात्त्य इव विमुक्तं घजुरिदं वि–!क्ष स्थाक्षः कातात्र्यव()लित्यग्रीरः स जयति ॥२॥ ą

यौष्माकीणप्रभावादकरुत सकलक्षत्रियाणां विरामं रामोऽयं जामदग्न्यस्तदिह कमपि में रक्षितारं स्टुजेति । मात्स्यन्यायप्रवृत्तौ सपदि वसुधया प्रार्थितःचंद्रमौहि-र्वेगाचत्रैव संध्याविधिचुळुकजले वीरमेकं ससर्ज ॥३॥ तस्माच्चुलुक्यनाम्नो धरणिभूतः प्रवद्यते महावंशः । पादाक्रांतमहीको द्विजनिवह-॥श्रस्वैरश्चक्तफलः ॥४॥ तत्र श्रीमूलराजांख्यो राजाख्यातगुणीभि(णाभ)वत् । भ िवनं नी तिविद्यानां निरवद्यपराक्रमः 11411 सीमांतसामंतलालटपड-संघइरेखांकिमंडिपीठं । यस्याबभौकी: ।। तिंवधूप्रवेश-हेतोरिव न्यस्तचतुष्कशोभ ॥६॥ चामुंडराज इति तस्य सुतो व(व)भूव यः काम्रकोऽपि रिप्रभूपतिमंडलस्य । आच्छिद्य संततमसेवत राजलक्ष्मी-र्दुरं मुमोच वनिताः शुचिवृत्तज्ञाली ॥७॥ तस्माइल्लभराजोऽभूत भूपतिर्येन भूतले । गुणैबदीकृताः संतो-ग्णैः प्रत्यर्थियोषितः ॥८॥ दोष्णादाढर्चपरिग्रहाजुलयता दंष्ट्रं महदंष्टिट्रणः क्षोणीं दुल्र्लभराज इत्यभिधया तस्याथवं(बं)घुईधे । प्रत्यर्थिक्षितिपालपत्तनमहाहर्क्येषु यस्योजितां कीर्ति' कीर्तयितुं क्षमाघनघुणोत्कीण्णैंव वण्णाविल्लिः ॥९॥ तस्यानुजन्माजनि पुचयजन्मा श्रीनागराजो जितरा-।\* जराजः ।

X

साध धर्मेण कलिं विधूय या: दिर्घाषि चक्रे परलोकसिद्धिं ॥१०॥ नृपतिस्तनयोऽस्य जज्ञे श्रीभीमदेव यस्यारिवीरनिवहास्थिचयस्थलेन । अद्यापि हंतविलसंतिचतर्दिगंत-भागेषु मुर्तिकलिता इव कीर्तयोऽसः(भः) ।।११।। सिंधक्ष्मापतिखंडितांग् लिगलद्रक्तेन लाटाधिप-स्त्रीलोकस्य कपोलकंकमरसोन्मिश्रेण वाष्पांभसा । शस्त्रोच्छोदितमालवेइवरभटव्युहासु-॥\* पु रैस्तथा सिक्तो यस्य जनानुरागकुसमं सतेस्म शौर्यद्रमः ॥१२॥ सनुस्तस्य व(व)भूव भूपलि(ति)लकः श्रीकर्णादेवाह्वयो यस्यास्फालितमत्तकंजर्श्विरः सिंदरप्रराहणः । पाणिः पृष्ठमरं \*जयद्विनमतां यद्वैरिपृथ्वीभ्रजां तेषां सैव समग्ररांज्यकमला स्थैर्याकमुद्रा बभौ ।।१३।। दानप्रीणितविग्रलोकसत्तप्रारब्धनोनाध्वर---प्राप्तप्रीतिरसेन नाकपतिना सोत्कंठमामंत्रि-॥\* तः । स्वर्गं गंतुमनाः क्षमापतिरयं तत्राभ्यपिंचन्निजे राज्ये श्रीजयसिंहदेव इति हि ख्याताह्वयं नंदनं ॥१४॥ देवः श्रीपुरुषोत्तमः स्वयमयं क्लुप्तावतारः क्षितौ दातास्मे रससिद्धिमंध-\*करिपुः सिद्धाधिपत्यध्रदां। कर्तासावसहाय साहसरुचिः कर्माद्रअतानि क्षणा-देवं यो जननक्षणेऽपि जगदे लोकोत्तरज्ञानिभिः ॥१५॥ ग्नैलेंद्रकंदरजुषां रिप्रभूमिपाल-वानभ्रवां वन - चरी सहवासकरूप्ताः । गुंजास्रजः स्तनतटीपु चिरं व(ब)भुवु-र्यत्कोपपावक कणावलिविभ्रमाय ॥१६॥ स एव राजानिः शेष--

k,

भरविन्द कुमार सिंह

कलाभिः समलंकृतः । पूर्णीमंडलतां दधे केवलं न कलंकितः १७।[।]\* संकल्पेष मनोरथेषु वचनोच्चारेषु संदर्भन-व्यापारेषु विलासचित्रविधिषु स्वप्नोपलंभेषु च । भूषिष्ठेषु सृगीदद्यां नरपतेः संभाव्यमानात्मनः सिद्धेयं व(व)हुरूपिणी व(व)त महाविद्येति संवि-बाहे\* ।।१८।। समरखाताः पूर्वं तदन् निजराज्यं च गमिताः कुपाणव्यापारत्रणकिणज्ञतस्पष्टलिपयः । जगज्जेतुर्यस्य प्रणतशिरसां रक्षणरुचे-र्यं अस्तंभायंते प्रतिदिशममी क्षोणिपतयः [।।]१९।। लब्धोल्लासं इसंती द्विजभवनमनोद्दोरि हारावमूले-गयिती वंदिवंदद्विरदमदजलामोदमचालिनदैः । नृत्यंती त्यक्तसंख्यामरसदनलसद्वैजयंतीविवर्ते-र्यस्कीतिः क्रीडति\*–स्म ध्रुवमवनिभ्रुजां दानदीक्षां दिर्द्याती ।।२०।। विग्रहसिद्धिनिवं(वं)धनमनल्पकल्याणसंपदां हेतुः । द्यताह्वयञ्च वीराभिधञ्च सिद्धोद्विधारसस्तस्य ।।२१।। मोनान्यंचितमुच्चमानमवनाञ्छ-।\* ष्टामवंतींपुरं कर्तुधारणमात्मनोऽप्यकुशलां निर्माय धारामपि । दुर्गाणामिति कल्पयन् सुगमतां निर्मालवान् मालवान् कुर्वाणः स्फुटमर्थसंपदमसौ सेहे न नाम(मा)न्यपि ॥२२॥ अ-थ\* प्रीत्या पश्यन् निजस्रजजितां मालवमहीं विरूपाक्षं देवं स्थितमनुचिते जीर्ष्णभवने । समालोक्याभ्यर्चन् फणिमणिललाटाक्षिहुतभ्रग् सगांकप्रद्योत्तैः प्रकटमुपलेभे प्रभ्रमसौ ॥२३॥

Ŕ

जयसिंह सिद्धराज का विरूपाक्ष मन्दिर (विरूपांक) का अभिलेख तत्रच भक्त्या परमेव्वरस्य प्रासादमासादितशैलशोभं। स कारयामास विद्यालगंग खेलस्वलत्वेचरसंदरीकं ॥२४॥ शातकुंभमयकुंभकेतन---स्फीतकांतिकपिशीकुताकु-। \*ति । एष गैरिकगिरींद्रगौरवं व्याकरोति गिरिजागिरीक्योः ॥२५॥ अत्यंत्तसभगैभौगै-रत्र सिद्धेवसाधितैः । विरूपाक्षोऽपि देवाऽयं प्रसन्ननयन स्थितः ॥२६॥ समुद्रवसनां यावता हे-। \*माद्रिमंडयत्ययं । तावन्नंद्यादिदं वंद्यं श्रीविरूपाक्षमंदिरं ॥२७॥ एकाहनिष्पन्नमहाप्रवं(वं)धः श्रीसिद्धराजप्रतिपन्नवं(वं)धुः श्रीपालनामा कविचक्रवतीं प्रशस्तिमेतामकरेात्प्रशस्तां ॥२८॥ यो राजवल्लभापरनामा मुनिपुंगवो भुविख्यातः । श्रीजिनभद्राचार्यः साहित्यविचक्षणः सतां मुख़्यः ॥२९[॥] तेन श्रीसिद्धपतेन्निरेापते। व्यक्तशुद्धवर्णाद्या । गंगाधरात्प्रशस्तिर्द्विजन्मने। \*लेखितेयमिति ।।३०।। संवत् ११९८ आषाढ़ शु(स)दि १ मंगलं महाश्री: ॥<sup>21</sup>॥<sup>22</sup>

#### भरविन्द कुमार सिंह

#### अनुवाद

- १. किनका २०/८ ओखीजारु मद्रा स्मरण करते हैं, बारद अखीवाले कुमार (कार्त्तिकेय) महन करते हैं, खहणाब धरप्र किन्दे प्रणाम करते हैं, और उससे मी ठुगुने आखिलाक झेखनाग चिनकी स्ट्रति करते हैं तथा वो प्रेम के भारण अरवश कामिनीयों के खाखों आंखों का करब है. एसे (यिश) विराध सरवनाने के द्वारे कानों को सीए नर्स्ट करें।
- २. (भगवात विरुधक्ष की) सलादिस्थत आंख की क्यांत्रा से चल्के हुए दागीरवाले पुष्यषम्या द्वारा उनकी विद्याल वाये नेत्र रूप अम्प्रतवारी में प्रदेश करते हुए, उत्तर्फ माने अर्घतर पर ही मुकुरी के व्याज से चतुप लेक दिया गया, देसे अर्घनारी विरूपाक की वाप है।
- ३. भाव ही के प्रभाव से जमदन्तिपुत्र राम (प्रद्युप्तान)ने सप्तर अभियों का समापन किया, जिसने मारस्यग्वाय होने पर श्रीज ही प्रस्वी द्वारा मेरा कोई रक्षक उपयन्त करो इस प्रकार चन्द्रमोलि से प्राप्तना की रई। श्रीज ही वहीं सच्याविधि के चुल्छ (अंज्ञलि) के पानी में एक बोर प्रकट हुआ।
- Y. उसी चुखुक राजा से महान वंशा चला, जिसने पृथ्वी को पादाकान्त किया तथा बाक्षणों के समुदाय द्वारा जिसको फल उरपमोग किया गया ।
- 4. उम्र वंघ में, विख्यात गुणीजनों की भांति नीतिविद्या में कुश्राल, निर्दोध तथा अत्यन्त पराक्रमी 'मूल्रराज' नामक राजा उत्पन्न हुआ ।
- 4. जिसकी चरण्यीठ सीमान्त राजाओं के हुके हुए मस्तकों के रूपश' से रेखांकित होने के हरण ऐसा मास्म पड़ रहा था कि मानो कीर्तिस्वी वधू के प्रवेश के लिए चंद्राप्क (चौक) हो ।
- ७. उत्तरका पुत्र 'चाढ़ण्डराव' हुआ, जो कायुक होने पर भी शुभू राजाओं के समूह की राबरूक्षना को छीनकर निप्तर उत्तका सेवन करता था, परन्तु सच्चतित्र होने के कारण उनकी रित्रयों को दर ही रखता था।
- ८. उससे पृथ्वी पर 'वल्लभराख' नाम का राखा उत्पन्न हुआ, जिसमें अपने शुणों से इस पृथ्वी के सज्जनों और राख्न-रिवर्यों को वन्दी बना लिया (=मोहित कर लिया)।
- ९. तत्परचात् ठ 6 के भाई 'हुर्खभराज'ने अस्थत्व इड़ताप्ट्रवंक प्रथ्वी पर राख्य किया, माने महावगह की प्रच्या राइ से द्वजनीय प्रायों के प्रथ्वी को चारण किया हो। बग्राज राज्याओं के नगरों के बच्चे राधमहाक्यों में की गई अलंकार-घोभा मानो उत्त राज्य की कीर्ति का वर्षन करने वाले गरदी खुडी ट्रुई कीर्ति की चालेकी (अक्षर) हो।

- १०. उनका दूनरा माई थां : पुण्पकमा 'नागराज,' जिसने बढ़े-बढे राजाओं को जीत विया और सदाचार के कारण कळि को भी तिरस्कृत कर दिया। उसने दोनों पद्धतियों (कर्म पंच संन्यास) से परळोक गति को दिद्ध कर खिया था।
- ११. उपसका पुत्र 'श्रीभीमदेव' हुआ जिसकी कीर्ति आज भी चारो दिशाओं में शत्रुशेरों के अस्थियव्यारों के रूप में पृथ्वी पर मूर्तिमान सी शोमित हो रही है।
- १९. थिम्धुदेश के राश की उंगळियों के गिरते हुए रक्त से, डायाविपति की दिनगे के गाठों पर लगे केतर रस से मिश्रित अभुवल, और शरकों से उलाके गए मालवेस्वर योद्याओं के ब्यूह के आंधुओं के सरने से हीचे गए जितके सौर्थ रुपी इस ने बनातुराग कपी पुण्य जयमन किया ।
- १३. राजाओं में अंभ्य उत्तका पुत्र 'कुंगेदेव' हुआ, जिवके हाथ मटमत्त हाथियों के शिरों को आपने से रक्तवर्ण हो गएर और जो वैरी राजाओं के विनत होने पर उनकी पीठ को अपने हाथों से रंग करता था; मानों उनको लेख यी गयी कंपूर्व राज्यदरभी की स्थिरता देखा पर प्राप्त के रूप में शीरित हुआ।
- १४. दान से प्रसम्त (संतुप्ट) त्राह्मणो द्वारा निरस्तर प्राग्धम फिर गर अनेक यहाँ से भातृत नाकवति (इन्द्र) द्वारा उत्कंटापुर्वक आमन्त्रित किर जाने पर स्वर्गतमन की इच्छावाठे इस राजा (कर्णदेव) ने अपने पुत्र 'क्यार्थेहदेव' को अपने राज्य पर अभिषिवत किया।
- १५, यह स्वयं श्री पुरुषोत्तम है। शल्वक के शामु भगवान् शंकर विद्वाचित्रया देनेवाळी रत-विदि ईव राजा को देने, जो क्षम में अतहार्थों की बहायता में चर्चि शा तोहब रखनेवाले अद्युद्धत कर्मों को करनेवाला होगा।" ऐता इस राजा के जन्म के समय में ही लोगोत्तर जानियों द्वारा कहा गया।
- १. (उनके) वृषु राज्राओं की दिवयों ने पर्वत की कृत्रपाओं में आश्रय प्रहण किया और वनचरी दिवयों के सहवास के काश्र उनके द्वारा प्रदेस गुंजा रुठ की मालार्ट आभूषण के रूप में भारण की, जो दीर्थकाल तर इनके प्रति कोम की चिननारियों के समान अक्षरमज पर दिवा यो।
- १७. यही राजा चन्द्रमा की सम्पूर्ण कलाओं से अलंकृत पूर्ण मण्डलता को प्राप्त होने पर भी कलंक्र रहित था।
- १८. कुन्दरिय विकृष्य में, विचारों में, बोलने में, देखते में, विलाध के चित्र-विधि में, तोने में और अनेक बातों में सर्वत इस रावा को ही देखती थीं; ऐसा प्रतीत होता है कि माना अनेक रूपों को बारण करने की खिद्धि उसे प्राप्त थी, ऐसा उसे महाविद्या समझते है।

१९६ वे राजा, जिन्हें उठरले पराह्रम से उखाड़ दिया था, उसके द्वारा गुनः स्थापित डिप्ट गए जिनके शरीर पर कुराज के व्यापार से स्थायर घेर ळ ने से पढ़े हुए खढ़ें मानो वर्णीवि स्पदत हों; एंका प्रतीत होता है कि मानो वे राज सभी दिशाओं में स्थित जमत्विकेता एवं शारणमातो की रक्षा में प्रति रखनेवाले (खपसिंह) के की विस्तम्भों के तमान हो।

- २०. चिसकी कीर्ति, बाह्यणों के मबनों में डगी ग्रुन्दर वंदनवारों के दवेत ग्रुन्तामालाओं विदित हास्य कर रही है, बन्दी राजाओं ने प्राप्त हाथियों के ग्रुप्तिच्चत मद जली से आकृष्ट प्रमारे के ग्रुजर के रूप में गायन कर रही हैं, उसी प्रकार असंख्य देवमनिदरों में ठगी पताधाओं की सङ्खन के रूव में त्रूप्य करती हुई में मानो राजाओं को टांग की दीखा दे रही है।
- २१. युद्ध में विजय सथा प्रचुर वेभव प्राप्ति के कारण स्वरूप सूत और वीर (सन्त्री और सेनावति) के रूप में उडसकी दो प्रकार की चागएँ थीं।
- २२. अभिमान से उल्नत को मानहीन कर, अवत्वीपुर की रक्षा को नण्ट करके घारा (नगरी) को भी आसमवारण में अरुक्षर्थ बनाकर अधिक्षेत मारुवों के हुगों का छुगम बनाकर (आवेषण्य स्थापित कर) भी वह राज्ञा नामों की धार्थ कता को सहन नहीं करता था ।
- २३: इस प्रकार अपनी ग्रुजाओं से विकित माख्य भूमि को प्रसन्ततपूर्वक देखता हुआ, भगवान, विक्रपाक्ष को अतुचित जीवभेषन में दिखात देखकर (दनकी पुन-स्वापना के दारा) पूजा करता हुआ विदने स्वीम्सिकि के रूप में छलाट की शांख के रूप में, आगिन सहित चन्द्रमा आहि प्रजा के प्रकट प्रस्ट करी प्राप्त भिया।
- २४, उसके बाद सक्तिपूर्वक ऐसे विशाल शिखर वाला प्रासाद यनवाया जिसमें आकाशा में चलने वाली सुन्दरियां क्रीड़ा करती हुई कभी-कभी आ जाया करती थीं।
- २५. सुवर्ण'सय कुळ्या एंव भ्वज खुक्त स्वच्छ कोलि रे उसकी आकृति कपिंधवर्ण की मॉलि दिलायी पड़ रही थी, मानो गैरिक (ईंटलारा ) मगवान खिव कीर पार्वती का गैरिक ्रोरल मन्दिर को प्राप्त हो ।
- २६: सिंदराज द्वारा साधित अध्यन्त सुन्दर भोग सामग्री से यह भगवान विरूपाक्ष भी मानो प्रसन्न नेज़ से यहां विराजमान हैं ।
- २७, जब तक हेमाद्रि (सुवर्ण मेरु) पर्वत, समुद्र क्रिसका वस्त्र है (ऐसी पृष्यी को) शोमित सुद रहा है तब तक वन्द्रनीय की विरूपाक्ष मन्दिर समुद्धि प्रदान करता रहे।
- २८. एक ही दिन में महाप्रवल्घ निर्माण करने में सक्षम, सिद्धराज के माने हुए. साई तथा. कविचकवर्ती, 'श्रीपाल' के द्वारा इत प्रशस्ति की रचना की गयी.।
- २९. 'राजवर्रकम' विचद घारी मुनियों में क्रेंठ, जगतविख्यात 'जिनभद्राचाय", जो खांहिंग्य में प्रवीण और गुणीजन में श्रेष्ठ ये।

8.0

३०. उन्होंने छिद्रराज की आह्या से स्वथ्ट एवं शुद्ध अक्षर में प्राह्मण नंगाघर से प्रशस्ति को खिखबाया । संवत् ११९८ आपात्र सुदी १ महाश्री मंगल करें ।

सम्दर्भ सची

- १. डॉ. विण्यु प्रजीघर वाक्तजरुर ("सिद्धराज जयसिंह की खिल्यांक प्रशसित," स्मारिका, सम्पादक डॉ. ओममकाश पण्डथा (१७ जुरुगई १९८६, खिल्यांक, हुण्ट ९) अभिलेख मन्दिर के गर्मग्रह में लगे होने की जानकारी देते हैं।
- पत्तुअळ रिपोर्ट आन इण्डियन पपिमोफी फार १९६९-७०, पृष्ठ ४१, नम्बर बी २०८।
- १. इण्डियन पेण्डीव्रवेरी, भाग १२(१८८३), ए.२०१, प्य ३-५ ।
- ४. विकममाङ्कदेवचरित्तम्, सुरेशचन्द्र वनकी तथा अमल कुमार गुप्त का अनुवाद (कलकत्ता, १९६५), सर्ग १, पथ ३३-४७ ।
- ५. पपियाफिआ इषिडका, भाग १, पृ. २९६, वय २ ।
- ६. वसन्तविल्लांस महाकादय, सम्पादक चिमनेलल डी. दलाल, गायकवाड ओरिएण्टल विरीज नं• ७ (१९१७), तृतीय हर्ग, पद्य १-२।
- ७ द्वाध्ययकाच्य, जैन क्वे. सू सङ्घ, मनकरा (कच्छ) १९८३, प्रधर्म, स्थं पथा र की दीका, ष्ट. ४-६ ।
- ८ प्रवन्धचिन्तामणि, ভিनडिजय मुनि द्रारा सम्पदित, सिन्धी जैन प्रन्यमाला, प्रयाह्न १ (विक्रमान्द १९८९), ष्ट १५; अंग्रेजी अनुवाद सी. एच्. तमे (कलकत्ता, १८९९)' ष्ट. २१–२२।
- ९. वहां' पृ. ३०-३१ एंव ४५-४८, अनुवाद, ४४, ६६-७० |
- १० चौलुक्याज आफ गुजरात (वम्बई, १९५६), ए. ४९।
- ११. इण्डियन चण्टीक्वेरी, भाग १० (१८८१), पू. १५९ ।
- १२. कीर्तिको मुद्दी, सम्यादक मुनिप्रवर ओ पुण्य विजय सूरि, सिन्धी जैनग्रन्थमाला, प्रथाङ्च ३२ (विक्रमाब्द २०१७), द्वितीय. ३०-३२ ।
- १३. कुमारपाळ भ्रुपाळचरित महाकाव्यम्, ७म्भादक-अनयोगाचार्य श्रीक्षान्तिविचय गणि (बम्बई, विक्रम संवत् १९८२) प्रथम, ४१।
- १४. यही, पृ. ६९-७० ।
  - १५. ''बिल्योकेदवर महादेव टेम्यल, बिल्योक'' शार. के शर्मा सम्यादित आर्ट आपक दि परमाराज आफ माळवा (दिल्ली, १९७९), पु. ६४-६६ ।
- १६. प्रभावकचरित, सम्पादक जिनविजय धुनि, संचालक सिङ्घी जैन प्रयमाला, अहमदाबाद (कलकत्ता, १९४०)।

- १७, मनुअल, रिपोर्ट आन इण्डियन पपिमाफी फार १९६९-७० (बी २०८)में बिनमदाचार्यको लेखक बताया गया है।
- १८. उपर कथित, पृ. ९-१० ।
- १९. यह और आगे की, पत्य के चरण के बीच में आयी एक या दो छकीरे अनावस्यक हैं। सम्भवतथा प्रशस्ति के दाहिने छोर को समान रखने के लिए इन्हें खोदा गया है।
- २०. इराममृत पहें।
- २१. जैन नागरी का अक्षर छ ।

२२, अलंकरण चिह्न ।

| स्मारिका                  | अभिलेख                                 | चचस ख्या                                |
|---------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| भन्नति                    | भन्नति                                 | 2                                       |
| सहरत्राक्षः               | सहसाक्षः                               | ٤                                       |
| नमति                      | नुवति                                  | ۲.                                      |
| द्विस्त्रदक्ष             | द्विस्तद् <b>क्षः</b>                  | ٤                                       |
| फर्णीण्ड् :               | फणोंद्रः                               | 8                                       |
| स्मरपरवसे                 | स्मरपरवसं                              | 2                                       |
| लक्षणीर्थाक्ष             | लक्षणीयोक्षि                           | 2                                       |
| लक्षेबिरूपोक्षः           | ल्लीबिंरूपाक्षः                        | 8                                       |
| ( <b>H</b> y              | क्षिप                                  | ٢                                       |
| कर्मचात                   | कम्मेजात                               | 2                                       |
| रफुरायामा                 | स्फुरायामां                            | २                                       |
| भृशममृतं                  | दश्मसमृत                               | २                                       |
| यदर्घे                    | यदर्खे                                 | ર                                       |
| क(न्त)                    | कांता                                  | २                                       |
| योध्माकीण                 | यौष्माकीण                              | ą                                       |
| प्रभावाद्                 | সমাৰাৰ                                 | 1. 1                                    |
| कुरूतः                    | कुरुत                                  | 3                                       |
| विरागं                    | बिरामं                                 | ,<br>ą                                  |
| रक्षितार                  | रक्षितारं                              | 1                                       |
| प्रबर्तोगवदिव             | प्रवृत्ती सपदिव •                      | 3                                       |
| <sup>0</sup> श्चन्द्रमो ल | <sup>0</sup> श्चंद्रमौळि               |                                         |
| वेगारमेव                  | <sup>0</sup> वे <sup>°</sup> गात्त शैव | \$                                      |
| प्रसंजे                   | संसर्क                                 | ą                                       |
|                           |                                        | 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - |

| वाचन-भेद |  |
|----------|--|
|----------|--|

ŧ٩

| ° नामनो                  | 0                                       | नाम्नो                        | ¥        |    |
|--------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|----------|----|
| पादाकान्त                |                                         | दाकांत                        | ¥        |    |
| दि <b>जः</b>             | ផ្ទៃ                                    |                               | ¥        |    |
| सुब्दफलः                 |                                         | शुक्लफल:                      | ¥        |    |
| धुवनं                    |                                         | ग[•]बन                        | ų        |    |
| मद्रिपौरं                |                                         | iहिपी <b>टं</b>               | Ę        | e. |
| कीर्ति                   |                                         | <b>को</b> ति                  | ą        |    |
| चतुब्दशीभ                |                                         | वतुष्क्षोभं                   | Ę        |    |
| सुती                     | 1 A A A A A A A A A A A A A A A A A A A | <b>क्</b> री                  | 9        |    |
| 티영웅해준지                   | :                                       | मे <b>डल</b> स्य              | 6        |    |
| सततम्                    |                                         | संततम                         | 'e       |    |
| राच्यसंस्मी              |                                         | राजस्मी                       | ٩        |    |
| दूरं                     |                                         | <i>दू</i> 'रं                 | 6        |    |
| मुगोच                    |                                         | मुमोच                         | 9        |    |
| वृतचास्त्री              |                                         | वृत्तशास्त्री                 | 9        |    |
| रजोभूत                   |                                         | राजोभूत्                      | 6        |    |
| गुणवंदी इता              |                                         | गुणव दीकृताः                  | ٢        |    |
| सर्वे रणे                |                                         | संतो रणैः                     | ٢        |    |
| प्रस्थर्थि               |                                         | प्रत्वर्थि                    | ٢.       |    |
| दोष्णाद्।                |                                         | दोष्णादार्ख्य                 | ع        |    |
| तुल्यतां                 |                                         | ° चुल्यता                     | ٩        |    |
| दष्ट्रा                  |                                         | दंष्ट्रा                      | \$       |    |
| महादंष्ट्रिमः            |                                         | महदंग्ट्रिणः                  | \$       |    |
| ओणी                      |                                         | क्षोणी                        | s .<br>S |    |
| दुर्सभर <b>ाज</b>        |                                         | दुर्ल्लभराज<br>इस्यभिवयात     | \$       |    |
| <b>इ</b> रवाभिषयात       |                                         |                               | ŝ        |    |
| स्याववंधुर्द <b>प्ये</b> |                                         | ० स्याथवंडुई धै<br>प्रस्वर्धि | ŝ        |    |
| प्रत्यार्थि              | 1994 - Sec.                             | प्रत्याय<br>० पत्तन           | ŝ        | 1  |
| पतन<br>कोर्ति            |                                         | ∾ पत्तन<br>कीर्त्ति           | è        |    |
|                          |                                         |                               |          |    |
| कीर्त्तयुत               |                                         | की ते यितु                    | \$       |    |
| श्वमाधन                  |                                         | क्षमाधन                       | ٩        | ÷: |
| <b>छ</b> णोरकीर्ग्वेव    |                                         | ° धुमोरकीण्मैं ब              | ٩        |    |
| वर्णाचर्स्ट              |                                         | वण्ण विलिः                    | 5        |    |
| <b>ক্টিবিন্যু</b> য      |                                         | <sup>0</sup> कलिबिध्य         | १ ०      |    |
| 10014984                 |                                         |                               |          |    |
|                          |                                         |                               |          |    |

| दिथापिच के                            | दिर्घाषिचके                   | \$0                 |
|---------------------------------------|-------------------------------|---------------------|
| स्वज्ञज्ञे                            | <ul> <li>स्यज्ञ्ञे</li> </ul> | 88                  |
| ° यच्छलेन                             | ° यस्थलेन                     | 22                  |
| मूर्ति                                | मूर्त्ति                      | 22                  |
| फीर्तियो <i>भू</i> :                  | की संयोस् :(भूः)              | . 55                |
| खण्डितां <b>ड</b> ल रक्त <sup>0</sup> | खंडितांगुलिगल                 | <b>१</b> २ ऱ        |
| लाराधिपः                              | लाटाधिप                       | ۶                   |
| कुकुम                                 | कु छुम                        | 2. <b>1</b> . 2.98  |
| व्युहास्त्रपूरे स्तमा                 | ब्यहास र्रेस्तथा              | ۶                   |
| ॰ शोर्युद्धमः                         | शीर्यद्भमः                    | <b>?</b> ?,         |
| स्सूस्तस्य                            | सूनुस्तस्य                    |                     |
| भूपंतिलकः                             | भूपछि(ति)रूकः                 | ₹.                  |
| %ी कर्णदेवा स्रो                      | असि¤णविद्य।≣यो                | ₹                   |
| यस्मारफालित                           | यस्यास्फालित                  | ر بر <b>۲</b>       |
| मतः कुंजर                             | मत्तकु जर                     | ₹.,                 |
| सिंदुरपूरा रूणः<br>पाणि               | सिंदूरपूराच्याः               | R., .:              |
| पाण<br>प्र•ठनर                        | पाणिः                         |                     |
| प्रदेश मता                            | पुष्ठमरं<br>९ द्विनमतां       | १३                  |
| ।<br>মুআ                              | ु हिनमत।<br>भुजां             | <b>1</b> 2 -        |
| रेजा                                  | नुग।<br>तेषां                 | <b>?</b> .?         |
| सतत                                   | सतत                           | १३<br>१४            |
| न(नाध्वर:                             | नानाभवर                       | . 88                |
| ° वाकपत्तिना                          | ० नाकपतिना                    | ₹¥.                 |
| सोरकां                                | सोरकंड                        | **                  |
| गंतनग                                 | गंतुमनाः                      | 5 TUR DI <b>STO</b> |
| बन्नाभ्याधि                           | तत्राभ्यषि                    | 6365                |
| हयं                                   | See.                          | 1.12                |
|                                       | <b>े ह</b> ुयं                | <b>\$ X</b>         |
| नंदनंः                                | ी नंदने                       | 8¥:                 |
| देव                                   | देवः                          | · * K               |
| कृष्तावतारः                           | क्टूप्तावतार:                 |                     |
| दातास्मे                              | दोत <b>ा</b> स्में            | ્ ૧૫                |
| कर्तासाव                              | कर्त्तासाव०                   | 684s                |
| रुचि                                  | ে এই নাঁও বি <b>বি</b>        |                     |
|                                       | 1                             | - <b>₹</b> 4        |
|                                       |                               |                     |

| कम्मदि्भूता              | क∓म¥िदुता⁰                   | १५ 🔗       |
|--------------------------|------------------------------|------------|
| ° छोकोतर                 | <b>ळोको</b> त्तर             | १५         |
| दी लेन्द्र               | <b>दौ</b> लेंद्र             | <b>१</b> ६ |
| भूमिषालः                 | भूमिपाल                      | १६         |
| कृष्ताः                  | ० बऌप्ताः                    | <b>*</b> § |
| गुंजस्मच:                | ° រា៉ូ នាសត                  | <b>१</b> ६ |
| विभू र्यहकोप             | बभूबुर्य स्कोप <sup>0</sup>  | १६ े       |
| गावकः                    | ० पांचक <sup>0</sup>         | १६         |
| समलकृता:                 | समलंकृतः                     | ٤ نه       |
| पूर्ण मण्डलता            | पूर्णमंडलतां                 | <b>१</b> 9 |
| दधे                      | दध्ने                        | <b>१</b> ७ |
| मल्लित                   | कलंकित :                     | e \$       |
| सकलपेषु                  | संकल्पेषु                    | 86         |
| मनोरथेषु                 | मनोरथेषु                     | 86         |
| <b>चি</b> গ              | <sup>0</sup> चित्र           | 86         |
| भूमिण्डेषु               | भूयिष्ठेषु                   | 26         |
| म्ट्रमो हत्ता            | म्हगीहशी                     | 16         |
| सविदूबहे                 | संविद्महे                    | 86         |
| समुख्याता                | समुरखाताः                    | 12         |
| पू <b>वे<sup>९</sup></b> | पूर्व                        | 28         |
| गमितः                    | गमिताः                       | 29         |
| शत्त                     | <sup>0</sup> शत <sup>0</sup> | 25         |
| रूचे े                   | ्रुचे                        | 29         |
| हाराय                    | हाराव                        | २०         |
| ਰੁਲੈ                     | મૂહે                         | <b>२</b> ० |
| गायंती                   | ग्रीयंती                     | <b>२</b> ० |
| मोर मतालीन दैः           | मोदमत्तालिनांदैः             | ٤٥         |
| द्वेचयंती                | ° द्वे जयंती °               | 80         |
| विव तें                  | वित्रते                      | 5°         |
| ० यरकोर्ति               | • र्यस्कीर्ति                | २०         |
| સૂર્થા                   | मुर्जा                       | 20         |
| वीक्षा                   | दीक्षां                      | २०         |
| सपंदा                    | ° संपदां                     | 28         |
| सूताह्य्यव               | स्ताह्यरच                    | 55         |
| <b>ৰি</b> য়া            | सिद्धो <sup>0</sup>          | <b>૨</b> १ |
|                          |                              |            |

| 28 |                       | अरविंद कुमार सिंह               |              |
|----|-----------------------|---------------------------------|--------------|
|    |                       | અરાયવ સુભાર શિદ                 |              |
|    | द्विधारमस्तस्य        | <sup>0</sup> द्विधारसस्तस्य     | २१           |
|    | मानान्न्याचित         | माना स्म्य चित                  | 55           |
|    | हन्दवा अवंतीपुर       | ° द्भष्टामवंतींपुरं             | રર           |
|    | कर्छं धारण            | कर्तु 'धारण o                   | २२           |
|    | दुर्गाणामिति          | दुःगोणामिति                     | २२           |
|    | मल्पयन                | करूपयन्                         | २२           |
|    | निर्माल्यान्          | निर्मालवान्                     | <b>२</b> थ   |
|    | से हेना मन्यपि        | सेंहेन नाम(मा)न्यपि             | २२           |
|    | प्रीरयाच्यवन          | धीरया पश्चन                     | २३           |
|    | জীৰ্ণ                 | afloof                          | . २३         |
|    | મુત્ર્                | સગ                              | २३           |
|    | प्रचौतेः              | े प्रचातिः                      | રક           |
|    | भवत्या                | भक्स्या                         | રપ           |
|    | शैलसोभ                | <b>बौलशो</b> म                  | ર૪           |
|    | बेहालहाखेचर           | खेलस्खलःखेचर                    | 28           |
|    | <b>कविशी</b> कृत।कृति | कविश्वीकृताकृतिः                | રષ           |
|    | भरयन्त                | भर्यत                           | રક્          |
|    | सुभगे हीगिरत्र        | सुमगी नोंगीर अ                  | રદ           |
|    | संसाधिगे:             | शंसाधितै:                       | ્ય           |
|    | दैवोयं                | देवोऽयं                         | ્ય           |
|    | समूद्रवसनां           | समुद्रवसनां                     | रू<br>२७     |
|    | हेमद्रिर्मडंयस्यययं   | हेमाद्रिम डयस्ययं               | રહ           |
|    | तवन्नद्यदिदं          | रगाजन चपत्वन<br>तावन्नंदुयादिदं | र ७<br>२७    |
|    | महाप्रबन्ध            | महाप्रव'(बं) घः                 | રહ           |
|    | कविचकवर्ति            | कविचकवर्त्ती                    | ર૮           |
|    | प्रशास्तिमेताम        | प्रशस्तिमेताम                   |              |
|    | द्विचन्नमनो           | ॰ द्विजन्मनो                    | R.(          |
|    | <b>ले</b> खिरोयममिति  | लेखिरोयामिति                    | \$ 0 S       |
|    | सुदि १०               | द्य(सु)दि १                     | . <b>₹</b> ∙ |
|    | ส์ขอ                  | ¥9(34/ਾ੫<br>ਸੰगਰੰ               |              |
|    | નેંઠા શ્રી            | गढाश्रीः                        |              |
|    |                       | .161011.                        |              |
|    |                       |                                 |              |
|    |                       |                                 |              |
|    |                       |                                 |              |
|    |                       |                                 |              |
|    |                       |                                 |              |
|    |                       |                                 |              |
|    |                       |                                 |              |

## चित्सुखाचार्य के अनुसार स्वप्रकाशता की अवधारणा

## गौरा मुकली

दार्शनिक क्षेत्र में झान स्वप्रकाश है या परप्रकाश है इस प्रधन की बहुत रूपमी व विभिक्ष कुरपनायूणे चर्चा है। इस विषय में किसका क्या थश है सपका वर्णन करने से पूर्व कुछ सामान्य वार्तों का आन आवश्यक है, जिससे स्वप्रकाशस्व प्रयं परप्रकाशस्व का माव ठीक ठीक नामदा जा लोक :

(1) कुछ दार्शनिकों का यह शिद्धान्त दैं कि ज्ञान का स्वभाव मार्थक के योग्य दि, कुछ अन्य दार्शनिकों का विरुद्ध मत है। उनके अनुवार ज्ञान फा स्वभाव परोध है, प्रयंक्ष नहीं। इस प्रकार प्रायक्ष-परोख रूव से ज्ञान के स्वभावमेद की करवना हो स्वग्रकाशायल पर-प्रकाशाय की चर्चा का सहय जावार दे।

(2) स्वप्रकाश शब्द का अर्थ दे स्वतः स्फ्रस्ल अर्थात् अपने आप हो जान का प्रथक रूप से भाखित होना। इसे यूंभी समझाबारकता है— अप किसी जान—ज्यविक की यथि होवी है तब 'उ तको जान हिया'' यह जान भी साथ ही साथ हो जाता है। दरन्दु 'पर्यक्रांण श्राटद के दो अर्थ है जिनमें से प्रथम तो पर्यप्रथक अर्थात एक जान का अर्थव आग न स्पर्वित से भावित होना। दसरा अर्थ है परानुमेय आर्थात् डान के प्रख हो जाने की अन्तुमिति होना।

(3) स्वप्रत्यक का अर्थ यह नहीं है कि यदि कोई बान स्वप्रत्यक्ष है औतः उठीकां अनुमानादि द्वारा बोब होता ही नहीं । वरन् हबका इतना ही अर्थ मनझना चाहिए कि खेब कोई ज्ञान व्यक्ति पेश होता है तब स्वायार प्रमाता को उठका प्रायक होता हो है त्यार ही अन्य प्रमाताओं को उत्तकी परोक्षता ही है। जैसे वंदि क्रम्म का झान लियी को "क्रम्म के साथ इन्द्रिय का स्वन्तर्क होने से '' होता है तब उत्त क्रम्म का झान उठ स्वक्ति के खिर हो प्रत्यक ही होगा छेतिन यदि उस क्रब्म की चर्चा वह अन्य व्यक्ति से करता है तो कार्य क्रमिल के लिप वह प्रत्यक्ष न रहकर परोक्ष होगा । इतके स्वतिरिक्त स्वाधार प्रमाता के लिए घोदि बह झान व्यक्ति वर्तमान नहीं है तो परेल ही है । परंप्रकाश के पंर्यायक्ष आर्थ के पंक्ष में भी यही बात लागू है अभोत् दर्तमान झान-व्यक्ति ही स्वाधार प्रमाता के लिए प्रवक्ष क्षे के जिप्र वह प्राव्यक्ष न रहकर परोक्ष होगा । इतके स्वतिरिक्त स्वाधार प्रमाता के लिए प्रव्यक्ष की मंभी वही बात लागू है अभोत् दर्तमान झान-व्यक्ति ही स्वाधार प्रमाता के लिए प्रव्यक्ष क्षेय कार्य्या नहीं ।

स्वप्रकाशवादियों में हम जिनकी गणना कर सकते हैं ने ई विज्ञानवादी की छूं, प्रीमार्थर मीमांतफ, अद्भुत वेदान्ती और जेनी । जैद्ध विज्ञानवादी, प्रांमार्थर मौमांतफ संवादि रुभी ईसे बात पर लहमत हैं कि जान मात्र स्वावर्थ्य है अर्थात् रोज प्रयस्थ हो या अन्द्रेमिति, ध्राव्य, स्वुति आदि रूप हो फिर मो बंह स्वेक्ष के विवय में जालालांग स्था (अन्द्रेसाइय्रेस क्ये ) ही है। उसका अन्त्रीतियिय, बादय्य, स्युतिष्य आदि भन्यवंग्रांस्त्र की अपेत्रा से अन्योत्त चिंगों हैं

ą

परमथशवादियों में सांस्वययोग<sup>6</sup> और भ्याय-वैशेषिक<sup>5</sup> की गणना की वाती है। उनके अनुसार आन का स्वभाव प्रत्यक्ष योग्व है, पर वह अपने आप प्रायक्ष नहीं हो सकता। इसकी प्रयक्षता अभ्याशित है। अतः आन चाहे प्रायक्ष हो या परोक हो (अनुतिति, शावर, स्टुतिबस्य आदी, फिर भी वह स्व स्वीर्थयक अभ्य के द्वारा प्रायक्ष रूप से यहीत होते हो हैं। परप्रायक्षय के विषय में इनका प्रेक्तगय होने पर भी 'पर 'शावर के अर्थ के विषय में 'उनमें मनमेद है। वांखन-पोग के अनुसार 'सा' शावर का अर्थ है वितय, जो पुरुष का सहज क्ष्य है और विषक द्वारा जातायक सभी द्वद्विद्विपो प्ररथत्वया गाहित होती हैं (आर्थात् प्रति क्षेत्र है आ सा का हान तैवन्य करता है)। न्याय-वैशेषिक के अनुसार 'पर' आ अर्थ है अनुस्पत्रवाय, जिनके दारा पूर्वत्ती कोई भी जान व्यक्ति प्रयक्षयाय द्वीत होता है।

वान का बान स्वपकाय न मानने से अनवत्थ्यादि दोय के साथ-साथ एक और भी किटीनाई है। बान होने के साथ हो साथ यदि बान का जान न हुआ तो फिर बान कभी भी नहीं हो करता, क्योंकि दूसरे कान में वह झान, नहीं रह बाता वस स्पृति हो जाती है। इसी किटीनाई हो आग होने के साथ में स्वारक प्रस्ट ने वान के बान के अनुयेय या दरील माना है। अतः प्रसुत्म अर्थ में स्वारक प्रकार से स्वय के साथ मार है जा ता के स्वयाय ये दी परेश मानकर तवक्वयवाततास्व किंग के द्वारा अनुमित मानते हैं, जो कार्य हेवुक करणवीवर्य्यक है। कुमारिल के जतिरित अप सो में प्रसान हो हा भारत माई हो बान के स्वयाय ये दी परेश का कब्दलिति से तान का अनुमान माना जोता है बहु कुमारिल उम्मत प्राप्तक्र स्वयात्व हो कब्दलिति से जान का अनुमान माना जोता है बहु कुमारिल उम्मत प्राप्तक्र स्वय का आस्वमा-के बानी प्रत्न कि स्वजुत्त मिन है। कुमारिक तो प्राक्त्वकर्या कि स्वान वो आस्वमा-वे याण है वतका अनुमान मानते हैं, जवकि तो प्राक्त्वकर्या के स्वान को आस्वमा-वे याण है वतका अनुमान मानते हैं, जवकि तो प्रत्नकर्य क्या कि स्वान के आत्म के स्वान स्वान स्वान का न्यान का स्वान स्वान माना के स्वान के आस्वत्य के साथ के साम की आस्वमा-वे ताण के स्वान का न्यान का स्वान के साम है। कुमारि की प्राक्त्यकर्या कर साम ही हो स्वान के स्वान वाता है वत्वक्व अनुमान मानते हैं, जवकि प्राक्त स्वानकर्य का साथ सित्य के साम ही ही ! हम सामग्री करा भय ' में जान राक्त के मयोग का सामर्थन सामग्रे का प्रायेल क्यान के जान का किस्त वाता करा भय ' में जान राक्त के मयोग का सामर्थन सामग्रे का प्रायेल स्वान स्वान है।

नेयायिक आरमधर्मज्ञान को ही प्रकाशक मानते हैं जबकि अद्वेत वेदान्त में आरमंतरव को ज्ञान की प्रक्रिया में (ब्रत्ति के साथ) प्रकाश के रूप में स्वीकारा गया है। ऐसा इसलिए कि अद्वेत वेदान्त में ज्ञान को आत्मा का घर्म न मानकर अन्तःकरण का धर्म माना गया है जयभि न्यायदर्शन में ज्ञान आध्मा का ही धर्म ग्रदीत होता है । ज्ञान की प्रक्रिया मी दोनों संप्रदायों में . मेनन-सिन्त होते हुए भी दोनों में इस बात का साम्य है कि बिना आश्मतरब के विषय का प्रकाशन नहीं हो सकता। घटादि का प्रकाशन चाहे नैयायिक रीति से झान द्वारा माना जाय या अद्वैतियों की रीति से बत्तिप्रतिफलित चेत्रन्य के द्वारा, दोनों ही मतों में यह किशासा स्वाभाविक है कि ज्ञान अथवा चेतन तत्त्व जो सबका प्रकाशक है उसको अपने (स्वके) प्रकाशन के लिए किसी अन्य साधन को अपेक्षा होती है या नहीं ? नैयायिक व्यवसायासक ज्ञान को स्वप्रकाल नहीं मानते वरन अनुव्यवसाय से रहीत मानते हैं । उस अनुव्यवसाय को अन्य अनुव्यवसाय से प्रकाशित मानते हैं। इस प्रसंग में जिज्ञासा होगी कि यह तो स्पभ्ट रूप से अनवस्था की स्थिति है ! किन्द्र यहाँ न्यायतार्थ्ययीका से आचार्य वाचस्पति मिश्र के अनलार समझना चाहिये कि ३-४ कोटियों के बाद चरम ज्ञान की प्रकाशता के विषय में प्रमाण जिज्ञाशा की समाप्ति हो जाने के कारण उस चरम ज्ञान का प्रकाशन उसमें प्रकाशता होने पर भी नहीं सा होता। अतः नैयाधिक भी कथंचित स्वप्रकाशादि कहे जाते हैं। स्वप्रकाशत्व एवं परमकाशात्व का संक्षेत्र में सामान्य परिचय दे छेने के परचात चिश्ताखाचार्य का स्वमकाश के संबन्ध में क्या यिचार है उस पर प्रकाश डाला जायेगा क्योंकि यही इस निवन्ध का विश्वय है। अतः वह स्वप्रकारात्व जिसे अद्वैती आंजस्येन (पूर्णरूप से) तथा नैयायिक कथंचित (किस) प्रकार से ) स्वीकार करते हैं. उसका लक्षण क्या है, उसमें प्रमाण क्या है. तथा खकित के आधार पर वह कहां तक निर्दृष्ट सिद्ध होता है, इसका विचार किया जायेगा ।

भारतीय जात्म चिंततपबते में तीन दीखिणां वाद<sup>9</sup>, चला<sup>9</sup> और वितंडा<sup>19</sup> मुझपचित हैं। वाद दीको में तिखालो विषय में '' संमाध्यं'' सभी सिद्धालों, विचारों एवं तकों को पूरी विषयदता के साथ स्थापना पूर्वे सिद्धाल्य पश्च से उन सभी वर्गे का निराकाण करके अपने विद्धाल्य की निदुर्डिंग्र एवं दिपर विद्वाल्य के प्रारम्भ में संगळाचरण के अल्व में विषयुक्तालाव कि स्वय उदाहरण है। अगने उक्त प्रत्य के प्रारम्भ में संगळाचरण के अल्व में विषयुक्तालाव कि मिन्म बाल्य कहते हैं:

## " नमस्क्रमी चुसिंहाय स्वयकाशचिवात्मने '

भीर पुनः स्पयं ही यह पूछते हैं कि ''स्वप्रकाश'' दान्द का अर्थे क्या है ? स्वप्रकाश आ बार्बनिक न हो इसके छिए. उसका प्रदेश छीक्कर ही (चैसा नाटको में नान्दी होता है) उत्वकी चनां करना प्राप्तम करते हैं। स्वयकाशा की चार्चाका प्राप्तम उसके निवेचन या छबाग (उनकी द्यार्थीत या व्याहार के छिए) से किया जात है। नियहखादाए' पूर्व पद्य के हम में स्वयकाश के खत्रग की ग्याह किस्टों में उपस्था पित करते हैं और सभी छवनाया का दिखेलग करते उन्हें देगदुर्वत द्यांकर हम वार्व की योगण जाते हैं कि स्वयकाश का कोई भी खत्रण नहीं किया वा सकता। उत्त के उत्तर दिवराजी योगण

\$ \$5

के लिए, कोई भी मनापा नहीं हो लक्ता यह भी पूर्व पक्ष के रूप संकट लेने के परवात प्रसुद्धप, लक्षण, को ही रूवमकाराका निदुष्ट अखणा दिद करते हैं। यहाँ से चिससुवाचार्य विद्यूलन, पक्ष के रूप में आ ते हैं। उक्षण बता लेने के परचात स्वयकाश में प्रमाण भी देते हैं।

लक्षणों की चर्चा करने के पूर्व यह कह लेना अप्रासंगिक न होगा कि आचाय ने संहन-खंडखाधा<sup>11</sup> के आधार पर तथा स्वप्रतिभा से स्वप्रकाश शब्द के जिन न्यारह रुक्षण विकल्पों को उपस्थापित किया, उनमें से प्रायेक लक्षण स्वयं में पूर्ण होते हए स्वमकाश शब्द का सही। निवेचन करते हैं और साथ ही साथ उन निवेचनों में कोई व्याकरणात्मक दोष भी नहीं पाया जाता है। इस स्थिति में यह स्वाभाविक रूप से प्रदन उठ सकता है कि (1) व्यर्थ, इतने, रक्षण विकल्पों की क्या आवदयकता थी (2) क्यों नहीं स्वाभिमत रक्षण का उपन्यास. करके मात्र, उसका परीक्षण किया गया ? विचार करने पर इसके तीन कारण प्रतीत होगे : (1) वश्वया विकल्पो का उपन्यास अवन्धतीनिदर्धनन्याय ।<sup>12</sup> से होता है। (2) प्रामाकर, विज्ञानवादी। बौद्धदि, मतो में स्वीकृत स्वप्रकाश से बैलक्षण्य विद्य करने के लिए स्वप्रकाश विषयक अन्यमतमान्य लक्षणो का पूर्व पक्ष के रूप में उपन्यास आवश्यक था। (3) ज्ञान की अद्वैत मतमान्य स्वप्रकाशता उन लश्वणः-विकस्यों में स्पन्द नहीं है, अतः सभी ल्झणों के लक्ष्यभूत आग्मा की अपेक्षा से विकल्प-... विद्तार. करता आयाच्य था। यहां यह भी विचारणीय है कि प्रथम लक्षण का चढ्य में तीलरे: का नौते में, छठे व सातने का भाठवे में एवं दूसरे का पांचने में अन्तर्भाव देखा जा रहा है तो बह, फौत. सा कारण है कि जहाँ छैं ही विकल्प पर्याप्त थे वहाँ स्थारह विकृत्प, दिये गये ! इसका कारण यही कहा वा सकता है कि आचाय स्वाभिमत लक्षण ऐसा देना चाहते थे जिसमें किसी भी प्रकार के दोशोदमावन की संभावना न रह जाए । या लक्षण चोरों तरफ से ऐसा कमा हुआ हो कि कोई भी खण्डन का साहस न कर सके।

अब उन सभी रूक्षणों पर विचार होगा जिनको आचार्यने पूर्वपक्ष के रूप में हमारे सामने रजला। (1) स्वरचासे प्रकाशय च (स्वर च असने-प्रकाश: च) अर्थात् स्वरवे सति प्रकाशाः अस्। इस प्रकार "स्वमकाश " के प्रथम निर्वचन का ताल्पर्य है ऐसा तत्त्व जिससें। स्वश्च (स्व. की सत्ता या भाव) हो और प्रकाश भी। (2) स्वस्य स्वयमेव प्रकाशः वरः। (स्व. इति विषयस्य स्वयमेत मकायस्यम्) (अर्थात् इसको मकाशित करने के लिए मकाशान्तर की: भावरप्रकृता नहीं होतो) (3) सजातीय प्रकाशाप्रकाश्यस्वम् (सजात्तीयेन प्रकाशेन भप्रकाश्यस्वम्)-यह जो अगने सजातीय (जैसे घट का सजातीय घट ही होता है) प्रकाश से प्रकाशित न हो: (या अप्रकाशित रहे)। (4) स्वसत्तायां प्रकाशव्यतिरेकहितल्बम् --- नह विसकी अपनी सत्ता अव तक है . तब तक वह प्रकाश के व्यतिरेक या अभाव से रहित रहता है अर्थात् जितने काल तक मी इसकी सत्ता है. उडमें अविच्छिन्त रूप से प्रकाश की विद्यमानता भी होती है। वह कभी भी प्रकाशहीन नहीं । डोता जैसे दीपादि हो जाते हैं। (5) स्वन्यवहारहेतु प्रकाशस्यम्-वह जो अपने व्यवहार का हेतु (कारण) भी रहा और जिसमें प्रकाशता भी हो। (चूं कि किसी का व्यवहार उसके ज्ञान पर निर्मर होता है । अतः ज्ञान को व्यवहार का हेत्र (कारण) कहा जा सकता है । तब खक्षण होगा ज्ञानस्पता ही स्वमकाशत। है। इस स्थल से यह अन हो सकता है कि ज्ञान एवं स्वमकाशता में विषय-विषयी का सम्यन्ध है, अतः इसके परिहार के लिए सगला एवं छठा लक्षण दिया गया। (6) शानविष्रधत्रम् (ज्ञानस्य अविषयरवम् )---वह जो झान का विषय न हो । झान का अविषयरव

₹0

श्यवीयाण, आकाशपत्रमल आदि भी हूँ क्योंकि ये अर्थ रूप में प्रकृत नहीं हो। वक्तते। इसीलिए अस्य विद्यम्ति दो गयी। (7) झानाविषवरवे छति असरोक्षारुप्य (शानस्य अविषयचे स्ति अमरोक्षात्रम् स्वप्रकाशायम्,) आर्यात वह को जान का विषयन होते हुए भी अपरोक्ष हो। (8) व्यवहार्यावयचं सति झानाविययायम्,) वह जिसमे अ्यवार की विषयता हो किन्द्र झान की वियतता न हो अर्थात जो वेषान हो। (9) ह्यात्रीवद्य प्रवर्शने स्वातीय प्रान्वेकाव्यन्त-वह जो स्कर्ष या अपने ते संप्र व्यवहार के लिए अपने ही जवादोर कातावेय प्रान्वेकाव्यन्-वह जो स्वरंग आने से संप्रद स्ववहार के लिए अपने ही जवातीय पर की वेषात्रा ना रखता हो था यह किने अपने विषय में किये जो वोक व्यवहार में अरमे ही हिती, तवातीव अपनेकाव्यन् वह जी आवर्यवक्षता न हो। अर्थात जो वेषात्र वी वोक व्यवहार में अरमे ही हिती, तवातीव अपने वहा ही आयत्यक्षता न हो। अर्थात जे व्यवहोराक्षतिप्रवायम् – वह जिल्में अवेवता हो हेत्र प्रा भारभरोक ध्यवहार की विषयता हो । जाता वेष बर्ग्य, माव युग्वता हो ते स्वप्रकाशा हो हे प्रा भी अपरोक्ष प्रयवहार हो विवयता हो (जाता वेष-हा प्यां स्वान्त हो ते स्वप्रकाशा को प्रयुक्ष को स्वि स्वां हो त्याती वेष्यत्र भाव युग्वता हो ते स्वप्रकाशा का स्वयं ही ना यहा हो जी विषयत्व हो (जाता वेष इत्य माव युग्वता हो ते स्वप्रकाशा को खेए भी अरोक्ष कार्यहार की त्रिव्यक्ष हो योगवता – वह जो अवेच हो प्रयं जसमें अरमेक्ष व्यवहार की त्यत्व हो न

टराजों के बो वाष्यार्थ निरूष्ठते हें उतसे उन रक्षणों में अतिस्थालि 7 , अध्यादि 1 4 आ दि दोष दिलाये जाते हैं। इसका सीचा- तौषा अर्थ यही समसना चाहिर कि किसी एक तत्वविशेष को स्थास्थापित करने के लिए अक्षण निर्माण की पैस्टा की जाती है। जितने भी लक्षण दिये गये हैं थदि चे सक उन तत्वविशेष की ही ध्याख्या काते, तभी उनकी जायेक्सता मानी जा सकती थी। अन्यथा यदि शब्दों की अनेकार्थता के कारण स्वाकारण तत्वर के किसी लक्षण का या किसी अव्यायिक्सर में राजाकोतर तत्व का योच होता है, तो वह ल्यूल काषु नहीं माना चा सकता है। यही उनकी आत्मेवाएत नादी दोष है।

### लक्षणों का विइलेषण

स्वयकाण का प्रथम खदल ग्रहण करने रोग्य नहीं है क्योंकि सत्ता एवं प्रकाशता (वेयता) किसी भी वेय पदार्थ घट, पर आदि में होने के कारण खदल का वेय पदार्थ में प्रवेश हो जाता है, जिससे खदल अतिम्यापित दोव से ग्रस्त हो जाता है ।

्रूभेरे लक्षण का बहिष्कार देत आधार पर किया चाता है कि स्वयं स्वयंकाम कासक नहीं हो यकता है। ऐसा होने पर स्वयं ही कर्तापयं स्वयं ही कर्म भी हो। वावमा को अग्रम्भव है। किंधी भी किया का जो कर्ता होगे हैं।वदी कर्म भी नहीं होता। इसे उदाहरण से रसक किया वा पलता है—जैसे में निकष्य लिखा रही हें—देश किया का कर्तामें हुं और कर्म है निवल्य। यदि वो कर्ताई वदी कर्म भी है ऐता माना जाय तो में 'मैं में''. लिख रही हुँ देश प्रधार का प्रयोग हो जावेगा।

तीसरा रूदण भी दोवयुक्त दैं क्योंकि पट, पट प्रदीपादि सभी अपने सजातीय अन्य प्रकाश से अपकाशित ही रहते हैं क्यांत् घट या प्रदीप का प्रकाशन दूलरा घट या दूलरा. प्रदीप नहीं करता वस्त, घट का प्रकाशक प्रदीप होता है जो सवातीय नहीं है, यह सभी को हात है। क्यतः घट, प्रदीपादि में पूरा रूखण चला जाता है लेकिन पट, प्रदीपादि विवशित नहीं होने के कारण व्यवन में अतिभगरित का दोष भा चाता है। कहा जा सकता है कि स्वता साम्यत पर पर्य प्रदीय सवातीय है अर्थात् दोनों में सत्ता जाति होने के कारण दोनों को एकदूसरे से विवासीय नहीं कहा जा सहता और वदि घर का प्रकाशन प्रदीय के द्वारा होता है (वो सकते मान्य है) तो घट अभने सवातीय से प्रकाशित ही हुआ, अप्रकाशित नहीं। ऐसी स्थिति में व्यवा घट आदि में अतिश्यापत नहीं होगा। परन्तु ऐसा मानने पर संसार की कोई भी बद्ध विवासीय नहीं होगी। अतः विवासीय याज्य स्वर्थ हो जायगा पर्य संसार की कोई भी बद्ध विवासीय नहीं होगी। कार विवासीय याज्य स्वर्थ हो जायगा पर्य संसार की कोई भी स्वरूत विवासीय नहीं होगी प्रकार विवारीय याज्य स्वर्थ हो जायगा पर्य

चीये निर्ववन का खंडन यह कह कर किया जाता है कि यदि सत्ता के बने रहने से श्रुकाशता का ध्वतिरेक या अभाव का न होता ही स्वप्रकाशता है, तो गुख पर्च दुःख फी श्वादवा क़ैसे होगी ! सुख और दुःख के खिए भी तो उपयुंक्त छद्रण सही वैठता है, क्योंकि क्या तक सुख या दुःख पहता है तब तक ठसकी अनुभूति भो होती रहती है । अतः सुख, दुःखादि में ख्वथा की अतित्याप्ति होने से उद्यजवद्रीय पूर्ण हो जाता है ।

पंचम इक्षण भी निदुंख नहीं है क्योंकि दीपादि में यह अतिव्याप्त है। ऐसा इक्षलिप कि दीपक असे अभ्यकार्यात्रायाकर्षी व्यवहार का हेद्ध (कारण) है और उसमें प्रकाशताभी है। अब परि यहां ज्ञानरूपी व्यवहार के कारणस्य को खप्रा के स्वयवहार हेद्वता के अर्थ में लिया जाये तो भी अनुस्वक्षाय में मॉल-पॉप्ति के दोव से यचा नहीं जा सफता । क्योंकि अनुस्यस्याय नियायिकों के यहां) स्वसायस्थी जान के ह्ययहार का कारण भी है और उसमें प्रकारता या बैबता भी हे (क्योंकि यह दूखरे अनुस्वर्याय से ज्ञात होता ही है)। अतः वेय जान सं भी अत्रियाप्त होने से अद्युद्ध है।

देवके अप्रेतिपत मन्यकार (पूर्व पक्ष के रूप में) एक सूरम विरलेपण के माभ्यम से इसी ख्याण का खंडन करते हैं। आ चार्य प्रका करते हैं कि ''क्यवतार्यद्वता '' विषका प्रयोग व्याण में दुआ है बढ़ प्रकाल का विशेषण है कायवा उत्स्वरण ? इसे विशेषण नहीं माना जा सकता मयोकि मेशकाठोन आध्या में सभी प्रकार के स्वयदार की स्वायित सही आप्यालि का दीव जा जावेगा। यदि व्यवस्था माना चाये तो पुनः प्रदन होगा कि यह विशेषण है वा उत्तव्याण, और इस प्रकार अनवस्था दोष का जावेगा। इस दोष में वच्च विशेषण दे वा उत्तव्याण, और इस प्रकार अनवस्था दोष माना जाये तो उत्तः प्रदन होगा कि यह विशेषण दे वा उत्तव्याण, और इस प्रकार अनवस्था दोष का जावेगा। इस दोष में व के किय यदि उत्तव्याज, और इस प्रकार अनवस्था दोष का जावेगा। इस दोष में व के किय यदि उत्तरक्षित्व, उत्तव्यित (जाने का स्वच्य ''जानं प्रकारा '' वही होगा और उत्तमें आरंगाक्षय दोव होगा या स्वान की प्रकायण प्रविद्ध दोने के कारण ''बात काक्षा '' है यह प्रकार वेश होगा जेना यहा ज की प्रविद्य स्वात्र प्रति हो। कश्यण का स्वस्थ लक्ष्य से छाना या स्वान की प्रविद्य को के खर ही पर है। रक्षण का स्वस्थ त्वस्य से प्रविधा नित्व होना चाहिए । त्वस्थ की ही कश्या नहीं माना वा सकता। इश्वके अतिरिक्त जरू जान के लिए मी '' जानं प्रकारा '' यह ख्यान खडी विद्या है कारा तैयायिक सम्पन्न खड़ान के लिए मी '' जानं प्रकारा '' वह क्या कही माना का का लेता है अत्र: तैयायिक सम्पन्न खड़ जान में भी ख्याण की तोलयांगित देनी। \*

प्र•ठ व्हशण में असंभवता है। यदि स्वप्रकाश को ज्ञान का विषय न माना आये तो अनुमान आहि तय प्रमाण वर्ष्य हो जायेंगे, जय कि स्वप्रकाश (नड़ा) का ज्ञान हमें श्रुति प्रमाण से होता रै । अपि च यदि स्वप्रकाशा ज्ञान का सिएथ ही नहीं है तो उसे जानने की जा खिजासा हमारे सन में है उत्त के विषय में क्याकहा जावेगा ? स्वप्रकाश को ज्ञान का अविषय मानने से पूरा वैदान्वयात्म ही निष्प्रयोजन हो जायगा ।

थालम ल्याग भी कवादि छाद नहीं है । अविषयाय का एंडवन तो उपर दो ही चुका है और अब यदि विषयत्व धाव्य को कर्मत्य का वाचक माना जाये तो ल्याग का स्यरूप दोमा '' राता-कर्मरेव विते अवरेश्वायवम '' और यह ख्याण प्राभाकर मोगोलती की आशमा से प्रविष्ट हो चाने के अलिंड्यादित के रोद से प्रस्त हो जाता । देखा रहिव्य कि प्राभाकर मोमोलको के मतालुवार आगा में जान कर्मरंव नदीं होता किर भी जान का आवय होने के कारण का रोका करने स्वान मानी जाती है । लेकिन यहां यह भी विवाशीन है कि प्राभाकर मोमोलको को असेशाता नोंदी है बगर जुक है और जानस्यरूप न दोने से अस्वप्रकारा है । अल. इस आस्वम् कार्या तत्व में लहा क वीरायीत होन स्वान हो स्वार्या है । अल. इस आस्वम् कार्या तत्व में लहा को चरितार्थीत होन से खल्याण अप्राप्त है ।

भग्यम अक्षण में भी मोशाकाळीन आरग में अभ्यालि देाय है क्योंकि मोहायसम्पा में कियी प्रकार का स्वरहार नहीं दोता अत: स्वरहार की अविवयता मानो खाती है। जान की अविवयता की अतंक्षमवता भी ऊरार यदावर्ण वा चुकी है। आतः यह व्वराण भी यहण करने योग नहीं है। ओर व प्राप्तक सोनोहक के यहाँ दुनितरजत-संकर्ग में स्वरहार की विषयता? गानी जाता है क्योंकि ' इदं रक्षतम् '' इय प्रकार का व्यवसा माना जाता है, किन्द्र भिषया झान न मानने के कारण दुनिंतरवत-संवर्ग में खान को अविययता मानी जाती है। आः चुनित हो जाता है अत्य का अक्ष के उपर्धुक्त व्यान के अविययता मानी जाती है। अत्य दुनित हो जाता है क्याका स्वार के उपर्धुक्त व्यान के व्यावस्व का अतियया सानी जाती है। अत्य दुनित्व हो जाता है क्याका स्वार के उपर्धुक्त व्यान के व्यावस्व का के स्वरण अतिय्याति दे प्रस्युक्त हो जाता है क्या स्वार के उपर्धुक्त व्यान के प्रतिया का का के विययता का का का क्या खीत

नवम खदाण घर, प्रदीपादि में प्रवेश होने से अतिश्याध्वि देख से हूपित पाया काला है। यह इपलिप कि घट या प्रदीप को भी अपने व्यवहार के लिप किसी घजातीय की अपेक्षा नहीं होती । यदि खदाण मिहतुलका के पका में यह कहा जा सकता है कि अन्ततेगाला वबको बहण्ड की अपेक्षा होती है अत. स्व<sup>1</sup>काश को भी स्वस्प्रवहार के लिप स्टार्ट की अपेक्षा हो गेर खता वाम्पात् वे सजातीय भो होगे । इसमें जो मूळ खदण है वही वाचित हो जावेगा अप्रेरि स्वरीक स्वकाश में स्वांत सम्यात सजातीय अटस्ट की अपेक्षा सिद्ध होगी अगरिक्षा तही ।

दयाम व्यशाण भी आ संपत है। ऐता इसलिए कि जो बेच ही नहीं है उनके विषय में विचार क्या करना, जैसा ख्याण के खंडन के समय कहा चा खुका है। और भी चो अवेख है उनमें आ रोका स्वयहार की विषयता असंगत है। अवेख अपरेशित व्यवहार की विवयता मानना विता ही दुआ जैसा कि यदि यह कहा चाय कि मेरी माता वरुष्या है क्योंकि युक्ष सरवान की जननी के सरनानदीन लढना विष्ठुल विपरीत कथन है। ईसके अतिरिक्त मोखकाळीन देशा में किसी भी मकार का व्यवहार नहीं माना जाता सप्ता वहां व्यवा के कल्यादि होने से भी व्यथा यहा खा की अन्त्र का व्यवहार नहीं माना जाता स्वप्ता वहां व्यक्षण की अन्त्रादि होने से भी व्यथा यहाय खाय है। प्कादश खश्यण का विश्वेषया उधने अक्रुस्त योग्यता शन्द से भीरम्भ होता है । <sup>प्र</sup>त यह उठता है कि योग्यता शब्द स्व∺काश का धर्म है अध्यक्ष स्वरुप । यदि योग्यता स्व<sup>4</sup>काश का धर्म है तो यह उद्याग मोक्षाकालीन आरंग में अध्याति के देष से प्रस्त हो चायेगा क्योंकि सेक्षाकालीन आसा स्वर्भकाश होते हुए भी इस्में किसी <sup>प्र</sup>कार का घर्म नहीं शना चाता है । इत्रके व्यविस्कित धर्म मानने से धर्मी को मो मानना पदेगा जिससे हैतापत्ति आ चायेगी । अतः इत्र क्वतिस्कित धर्म मानने से धर्मी को मो मानना पदेगा जिससे हैतापत्ति आ चायेगी । अतः इत्र क्वतिस्कार योगेग्यता के स्वयकाश का स्वरूप मानना भी देषध्यक्षत है । क्योंकि आपमा से व्यवहार तिरुपयोग्यता के स्वयाकाश का स्वरूप मानना भी दोषध्यक्षत है । क्योंकि आपमा से व्यवहार तिरुपयोग्यता के स्वयाकाश का स्वरूप मानना भी दोषध्यक्षत है । क्योंकि आपमा से व्यवहार तिरुपयोग्यता के स्वयाकाश का स्वरूप मानना भी दोषध्यक्षत है । क्योंकि आपमा से व्यवहार तिरुपयोग्यता के स्वयाकाश होगी (क्रेसे हस्व के उत्यके प्रतियोगी दीर्घ की अपेका होती है) को हितापत्ति के मय से अन्द्री स्वोत्त तर्हों कर तकते । अतः त्वन्म हा को ले हैं खराण

इन उद्धवाों में यह क्रमिक दघण दिया जासकता है कि प्रथम उद्धण से दृत्ति ज्ञान में भी स्वप्रकाशस्य की सिद्धि होने से प्रकृतानाकांक्षित का अभिषान होने से अर्थान्तररूप निग्रह स्थान के वारण के लिए द्वितीय लक्षण है। द्वितीय लक्षण में एक ही में क्रियाकर्मभाव होने से विरोध होगा अत: विरोधपरिहार के लिए त्रतीय लक्षण है। त्रतीय लक्षण की घटादि में अतिव्यापित होने से उसके बारण के लिए चतुर्थ लक्षण है। चतुर्थ लक्षण की अपने सत्ताकाल में प्रकाशमान सुख दुःख आदि में अतिव्याप्ति होने से तदारणार्थं पंचम रक्षण है। पंचन लक्षण की प्रदीप में अतिंग्याप्ति होने से उतके वारणार्थ षष्ठ लक्षण है। आत्मा का आगमजन्य ज्ञान का विषय होने से यह लक्षण दोषप्रश्त है। किं वहना ! लक्षण के शशविषाण आदि में चले जाने से इसके परिहार के लिए सप्तम लक्षण हैं। सप्तम लक्षण विशेष्य एवं विदोषण परस्पर विरोधी अर्थों का उपस्थापक होने से वदतोध्याघात होता है। अतः उसके निवारण के लिए अध्यम लक्षण है । अख्यातिवादी के मल में रजतसंस्था में अतिव्यापित हे अतः उसके परिहार के लिए नवम लक्षण है। स्वप्रतिवद्ध व्यवहार में विजातीय झान की अपेक्षा करने वाले प्रदीप में लक्षण की अतिव्याप्ति होने से तदवारणार्थं दशम लक्षण है। दशम हक्षण को सुप्रति एवं सुक्तिकालीन आत्मा में व्यवहार न होने से अव्याप्ति होती है अन्तः अयके निवारण के लिए एकादशम रुक्षण है। इस प्रकार प्रस्येक रुक्षण के दोष दुसरे लक्षण से निराक्ठत हो जाते हैं। अतः एक एक लक्षण स्वयं खंडित हो जाते हैं। ग्यारहवें लक्षण में भी आग्मा में सप्रतियोगिक होने की आदाका व्यक्त की गयी है। अद्वेती इसी अन्तिम लक्षण को सभी दोषों का निरासकर स्वप्रकाश का लक्षण सिद्ध करते हैं।

अह्तेती सम्मत स्वप्रकाश लक्षण

ग्रन्थकार एकादशं रूलण को ही स्वप्रकाश कानितुंष्ट रक्षण मानते हुए अपना सिंहाम्त-इलोक देवे दें जो कि उनकी दीलो है---

> अपरोक्षव्यवहृतेयोग्यस्थाधीपदस्य नः । संभवे स्वप्रकाशस्य उक्षणासंभवः कुतः ॥

अर्थात "अवेच होते हुए भी जिसमें अपरोक्ष व्यवहार की योग्यता हो", यही स्व-प्रकाश का समीचीन लक्षण है। इस लक्षण के विदलेपण के अवसर पर प्रदन यह उठा था कि लक्षण में योग्यता शब्द स्वप्रकाश का धर्म है अथवा स्वरूप । सिद्धान्ती प्रथम विकल्प को ही स्वीकार करके लक्षण में आये दोष का परिहार करते हैं । योग्यता को स्वप्रकाश का घर्म मानने से मोक्षकालीन आत्मा में अव्यग्ति का दोष दिखाया गया था। इस दोष का निराकरण अवेद्यरवे स्वपरोक्षव्यहारयोग्यत्वारयन्ताभावानधिकरणस्वम् (जो अवेद्य होकर कभी भी अपरोक्ष ब्यवहार योग्यता का अधिकरण हो वही स्वप्रकाश है) कहकर किया। जो कभी भी योग्यता का अधिकरण होगा वह योग्यत्वात्यन्तामाव का अनधिकरण होगा ही, यह सिद्धान्त सभी को स्वीकाः करना होगा । अन्यथा गुणवद् द्रव्यम् (गुण के अधिकरण को द्रव्य कहते हैं) यह द्रक्य का लक्षण जिसे कणाद मुनि ने स्वीकर किया है-वह भी प्रथम क्षण में द्रव्य में गण के न रहने के कारण अव्यापित दोष से प्रस्त होगा । नैयायिक यह स्वीकार करते हैं कि उत्पन्न होकर द्रव्य प्रथम क्षण में निगुणि एवं निष्क्रिय रहता है । प्रकृत में '' गुणवद द्र्ण्यम् " कहने का तात्वर्य होगा '' गुणात्यन्ता भावानश्विकरण देव्यम् ''। उत्पत्ति काल में जो गुणाभाव होगा उसे अस्वन्ताभाव नहीं कह सकते: (क्योंकि न्याय में स्वीकृत दो अभाव 18 अन्योन्याभाव 19 व संसगभाव में संसगीमान का तीन विभाग किया गया है जो कमराः प्रागमाव3, प्रश्वेतामाव20 (जिन्हें अनित्य माना गया है) व अत्यन्ताभाव<sup>21</sup> (जिसे नित्य माना गया है) । यदि उत्पत्तिकालीन गुणामांव को अध्यन्तामान कहें तो आगे गणामान के प्रतियोगी गुण की उत्पत्ति होने से उस अभाव का नाश होगा अतः विनाशी अभाव होने से वह प्रागमाव रूप ही जायेगा । प्रतियोगी की हिश्वति के अनन्तर जो अमाव होता है वह भी अन्य अमाव होने से प्रथ्वंसामाव होता. अत्यन्ताभाव नहीं । अतः यह मानना होगा कि कभी भो जो वस्तु किनी अधिकरण में रह जाती हे वहाँ इसका अत्यन्तामाव नहीं रह सकता, उसके प्रागभाव प्रध्वंतामाव मले ही हो सकते हैं। गुण का अधिकरण कभी भी हो जाने पर द्रश्य में गुणास्यन्तामाव की अधिकरणना नहीं रहेगी । अतः गुणारयन्ता भाषाऽन चिकरणर :- द्रश्य का लक्षण हो जाता है । ईसी प्रकार अपरोक्ष ज्यवंहार योग्यत्व का अधिकरण संसार दशा में आत्ना के हो जाने पर मुक्ति दशा में व्यवंहार न होने वर भी योग्यत्वात्यन्ताभावानधिकरणस्व रहेगा ही अतः सुवृष्ति तथा मोक्षकालीन आत्मा में इस परिष्कृत लक्षण की अञ्याप्ति नहीं कही जासकती ।

दुसरा दोप यह दिलाया गया था कि आरमा में किंसी प्रकार का चर्म मानेना द्वेरापति है। इसका परिहार यह बहकर किंवा जाता है कि संवार आत्मा में अज्ञानकस्थित संघकष्यादि चर्म मान ही बाता है। आ चार्य के इत्य मत का समर्थन सुरेदयराचार्य 22 करते हैं। पद्ममाहिकाचार्य 23 विषद्धि स्नात्मय दोष के निराकरण का समर्थन यह कह का करते हैं कि मोक्षकाल में उक्त चने का अभाव होने पर मी संवार द्वा में मानने के कारण उसे चलों के भी आयरनामा का अन्य भिद्ध माना जा सकता है।

٧

योग्यता, स्वप्रकाश का धर्म है या स्वरूप, इन दोनों में से धर्म को ही स्वीकार कर

आ चार्य उसका परिष्कार कर देते हैं। अतः योग्यता स्वमकाशा का स्वरूप है या नहीं इसकी चर्चा क्यर्थ है।

योग्यता शाब्द के विदरेषण के उत्पान रुक्षण में प्रभुक्त अवेधता स्वी विशेषण को ताधकता को सताने के लिए आवार्ग उचत होते हैं। अगरोज व्यवहार की योग्यता तो बद, पर आदि संतार की तमी बहुवनी में है। अड़ा अवरोज व्यवहार की योग्यता नाम लखन करने पर घट, प्रदाद में लखन को अतिव्यापित होगी। अत: अवेधता निविषण अपतिवर्ष है। विशेष्यद की वार्थकता पर मो बरु देते हुए आवार्य कहते हैं कि जेते माझ अपरोज व्यवहार की योग्यता स्वपकार का लखना स्वाध कहते हैं कि जेते माझ अपरोज व्यवहार की योग्यता स्वपकार का लखना है। वन सकता उसी प्रकार मात्र अवेधता भी व्यवहार की योग्यता स्वपकार का लखना है कि प्रताकालीन वर मविध्यकालीन घट परं तिष्यभुत्रेष भर्मादि जो प्रदरमामा के होता है हो अयेगा। हिय पर पूर्व पक्ष यह शंका करते हैं कि पतींद जो प्रदरमामा के होता है हो अधेध कैसे कहा जा सकता है। उपयुंक्त संर्थक कि पार्ट को जान का अविध्य समय स्वरहा है। उपयुंक्त संर्थका अवेध राव्य कि आतंत्र अविध्य के ति के बिता हा स्वरहा है। उपयुंक्त संर्थका अवेध राव्य के ल्वान सावाय विश्व है उसे अधेध कैसे कहा जा सकता है। विषयान्या है आ: वे बेध ईतिय स्वर्मात्र विश्व विश्व में उसे अवेध कैसे हा विद्यान मा क्यात्र है। वायाता है आ: वे बेध है कि मही सकता है अर्थ को ही है विवय्त स्वर व्यवहा सी दि यात्र त्वाय का से साव से बीध है ति क्यात्र के स्वर्धात ही स्वर्ध के स्वर्ध करा के स्वर्ध की ति स्वर्ध का सित्र है विषयाभियक्त के का: वे बेध है कि स्वर्ध सम्प्रमारा तथ्य स्वर ही जित्य स्वर हर का सि विययो में कल त्यायता है आ: वे बेध ही तहा स्वर्धका क्यां के स्वर्ध के अर्थ याना जाता ही है। कि स्वर्ध त्यां की त्यह कि का: वे से की ही तहा सकता है का भाव के अर्थ के अर्थ माना जाता है।

पूर्ववश्वी पुनः शंका करते हैं कि यदि घलांदि अत्रेय है लेखा खेदान्सी मानते हैं तब योगियों के हाग उसके मानस प्रत्यक्ष की व्याख्या क्या दी था लकती है। इस पर विद्यान्सी कहते हैं कि प्रमांदि का जान शप्तव प्रमाण<sup>35</sup> सेदी होता है, प्रत्यक्ष प्रमाण से नहीं। यदि पूर्वपक्ष योगियों को को खेददर्सी है धर्म का प्रत्यक्ष न कर पाने के कारण उनकी संवर्धिता को लंडित कहे तो भी उदित नहीं है। व्यक्ति प्रत्यक्ष प्रमाण उनकी है कि को कान से युतकर बातने का समुद्द है उसे आँख से देखकर जाना बाता होने का संवर्धिता का लंडित कहरे तो भी उदित नहीं है। व्यक्ति क्या होने का यह अर्थ नहीं संवर्धिता का लंडित कहरे वानने का समुद्द है उसे आँख से देखकर जाना काता होने का संवर्धिता का लंडित स्वर परं दूर में स्थित होने के कारण आँख से देखकर या कान से सुतकर नहीं बान सकते उसे योगिगण जानने की काता लाती है। उदाहरण स्वरूव अर्थुत का विश्वकर दर्धन, ध्रण्याती का लड्यपार स्थित येता का दर्पता। इन सानी स्वरातों में खंध्येगयर्थारीता के अर्थ तर्धी होनी वाधिर और दश स्थित येता का दर्पता ! का स्था स्थान मानने में कोई आनदि दो होनी वाधिर होने देख नियति में माक अल्वता, स्वरक्ष या का हिया दियादि दो मी साधर होने के उन्हों संगरेश स्थवहार को येगवता या छाद्य या मानने पर अतिध्याति दो होनी माधिर होने के उन्हों संगरि स्थान साही है। यताः चर्म की अनेव दो होनी ना सि उन्हे कर सि स्थान स्वर् का से पायता ! देखकर या नानने में उनकी संगरी स्थान स्वर्गता या का हराव रान की होनी नाधिर द के उन्हें संगरि स्वर्गता को स्वरता !

अब पूर्वश्वी सार्प्यां तक्षण का अशान, अश्वःकरण, अश्वः स्टंग का घर्म इत्यादि ध्यां याक्ति रजतादि में प्रवेश दिवाकर उत्यसे अतियाधित का दोप दशोते हीं क्योंकि उनमें भी फलस्याप्यता के अभाव के कारण अवेद्यता रहती हैं और साथ ही में कड़्वानी हूँ या ''यह रखत है '' इत प्रकार की अग्रेश न्यवहार की योग्यता भी रहती है।

µन्यकार अधानादि में अवेधता को स्वीकार करते हुएर उनमें अवरोक्ष व्यवहार की योग्यता का संखन यह कहकर करते हैं कि अडानादि साक्षात अवरोक्ष जब्रा में अभ्यस्त होने के काल उनमें अवरोबता की प्रशीति तो होती है किन्द्र अरोक ध्यवहार की योग्यता नहीं मानो चा लक्षती या ठुस्ति में रखत का भान अभ्यास के कारण होने से साक्षात इदसमान ठुसिवलर्ती रखत में अपरोक्षता होते हुएर भी उत्सां वास्तविक रजत का अभाव रहता है दिल कारण उडमें अवरोक्ष यहबार की योग्यता को स्वीकार नहीं किया जा सकता ।

सिटाक्तपक्ष के उपय कत कथन से पूर्वपक्षी पूर्णरूपेण सन्तरूट न हो पाने के कारण और "अवेदाख '' की सार्थकता को समझने के लिए पुनः शंका करते हैं। उनका कहना है कि यदि अज्ञान महा में या रखत शुक्ति में अध्यस्त होने के कारण उनमें अपरोक्ष व्यवतार की योग्यता का अभ्याय रहता है तो घट भी त्रह्य में अध्यस्त होने के कारण उसमें अपरोक्ष व्यवहार की योग्यता नहीं रहती और उसकी व्यावृत्ति भी हो ही जाती है (क्योंकि अन्ततोगस्वा नहा के अतिरिक्त कुछ भी अवधिष्ट नहीं रहता) ऐसी स्थिति में "अवेदा" पद की क्या चरितार्थता है ? इस पर सिद्धान्ती का कहना है कि घटादि प्रत्यक्ष प्रमाण से सिद्ध होने के कारण व्यवहार दशा में उसमें अपरोक्ष व्यवहार की योग्धता रहती है अतः उसकी व्याव्यत्ति के लिए ही अवेद्यत्व पद का प्रयोग होता है । परम्तु अज्ञानांदि में प्रत्यक्षादि प्रमाण का भी अभाव रहता है जिस कारण अपरेक्षता पद से उसकी व्याष्ट्रसि होती है । इस पर पूर्वपक्षी पनः इंग्रेका करता है कि यदि अवेद्यता एवं अपरोक्षता पदों से कमशाः घटादि व अज्ञानी का व्यावर्तन होता है तो अवेधारवे सति अपरोक्षरवम् मात्र ही स्वप्रकाश का लक्षण क्यों नहीं माना जाता ? क्यों व्यर्थ में " व्यवहार की योग्यता " का प्रयोग किया जाता है ? इस बांका के उत्तर में यह कहा गया कि अपरोक्ष से आशाय होता है अपरोक्ष ज्ञान का विषय अतः यदि स्वप्रकाश को अपरोक्ष मान लिया जाय तो वह अपरोक्ष ज्ञान का विषय हो जाने से वेद्य हो जायेगा जो अतंभव है। स्वयकाश (त्रहा) की अपरोक्षता अपरोक्ष व्यवहार का योग्य होने से है, न कि अपरोक्ष ज्ञान का या व्यवहार का विषय होने से ।

इसके अनन्तर पूर्वपशी की ''स्वयकाश के स्वज प्रसंग में अन्तिम संका यह रह वाली है कि वह स्वयकाश जो अवेख है, उवमें अगरोक एवरदार की योग्या हैने मानी का सरकां है ? इसका स्नावान देने के उद्देश से ही धारी, प्रतिवादों से वह पूछते हैं कि उनका उत्युं का तर्क किंस प्रमाण को आचार बनाकर दिया गया है। क्या हसे अर्थावलि माना का स्वरता है या अन्तुनाग ? अप्राधिति और अनुसान, दोनों में से किसी को मा मानेने से सनस्वा आती है। अर्थायचि में देवदत्त के मोटे होने से और दिन में न खाते हुए पाये बाने से उसके प्रसाप की याधारित और अनुसान, दोनों में से किसी को मा मानेने से बनन्दा आती है। अर्थायचि में देवदत्त के मोटे होने से और दिन में न खाते हुए पाये बाने से उसके रात में मोखन की पुष्टि होनी हैर ? । विसे ही खेयल के जानाव अवेखान से अगरोध व्यवहार की योग्यता का अमान नहीं माना जा हकता क्योंकि वेपया की अरमरोध व्यवहार योग्यता ये नैयायिकों के अनुसार केवलान्वरी है, इनका आतदिर मान्य सी नहीं हि 1 अतः क्षेत्रयात व अनरोख प्रयवाहार योग्यतागंव का त्या के यहां अग्रविदि होने से पूर्वपक्ष कर में नैयायिक दारा दिया तथा तर्क महण करने येग्य नहीं है। ्रूबरे विचक्ष्य को भी युक्ति-युक्तन होने से प्रहण करने में अग्रुविया है क्सोड़ अक्सोरे व्यवहारवेग्यतो से देखता का अनुमान करने में स्वरूत वर उपरोध्य व्यवहार वेख्य इस-उम्र वेयपयं यह स्थापित माननी होगी। उस्त स्थिति में प्रदन उच्छेगा कि स्थापि क् प्रदूष करने के द्यपयां यह स्थापित है अथवा (2) कहीं। यदि प्रभाग प्रदान से उस्तर से कहा चाये और साथ (1) प्रकाषित है आखवा (2) कहीं। यदि प्रभाग प्रदान से उस्तर से कहा चाये और साथ ही यह भी माना बाये कि उसीसे उत्तका जान होता है तो विज्ञातावा वोडी के स्वप्रकाराय का समर्गन करना होना बो कि कान को झान का कर्म मानते हैं। यदि उस कान के अहण में उस्तरे देखता नहीं मानी जाये तो वेदान्त के स्वप्रकाराता के सत के मानना होगा।

वदि दिवीय प्रस्त का सम्भीन किया चाय अध्येत् यह माना जाय कि व्याप्ति को सूच इस्मे के समय व्यापित प्रहण करने वाला जान स्वयं अग्रवायित रहता है तो स्वापित की समादि हो चायेगी | ऐसा है स्विप्त कि स्वापित तभी खदू होगी चाक अभरोव स्वयतार योगयता के सभी आधारों में देवता दिखायी जा सके | किन्द्र स्वापित प्रहण करने याळा अग्रकाशित होने के आधारों में देवता दिखायी जा सके | किन्द्र स्वापित प्रहण करने याळा अग्रकाशित होने के का से कम ठब झान में देवर्थ नहीं रह सकता चवलि उसमें अपरोध अ्यवहार योगयता के होती है | अत्राः सभोध डवयद्वार योग्यल अवहार देव वेवसव का व्याभित की वोगवता होती है | अत्राः सभोध डवयद्वार योग्यल अवहार देव वेवसव का व्याभित्तारा हो जाने है उसमें वेवर्थ की साति की सतारित हो जाती है | <sup>28</sup> अत्राः स्वप्रकाल प्रात्त : '' अववादे स्ति अग्रवेबदरवहारोगप्रवायनतामानविकरणवाय्,'' यही निद्वुंप्ट प्रदां सनीचीन व्याप कृद्व ने देवरी ब

# स्वमकाशःव में प्रमाण तथा युक्ति के आधार पर उलकी निर्दुष्टता का सिद्धि

स्वमकाश का अक्षण करने के उपाग्त भी यह विवारणीय रह जाता है कि स्वाप्तकाशव में प्राणव क्या है। प्रमाण के विवा केवल अखण मात्र से वस्तु भी लिखि नहीं हो उसकी । अतः अखभूतिथ (डानला) हेतुक केवळवतिरेकी संतुतान प्रमाण से आवार्य स्वप्तकाश्वात्व की प्रांतति करने हैं। केवल्वरतिरेकी अनुमान का स्वरूप है—अनुमुद्धि: स्वयं प्रकाशानुभूतियात् कर्मत करने वे वे केवल्वरतिरेकी अनुमान का स्वरूप है—अनुमुद्धे स्वयं प्रकाशानुभूतियात् करने वे वे केवल्वरतिरेकी अनुमान का स्वरूप है—अनुमुद्धे स्वयं प्रकाशानुभूतियात् करने हैं वो केवल्वरतिरेकी अनुमान का स्वरूप है—अनुमुद्धे स्वर्तने के स्वर्तने का करने वे पा परः (भनुभूति पा है, क्यों प्रकाशय का ध्ये है अनुमुद्धिवात् हरेत्र तेन ते स्वर्तने का करने वा का स्वर्यकार की सामागत हो का ता जा कहता ।

सर्वे प्रथम नाध्य के स्वरूप पर प्रध्न उठता है कि साथ्य की कहीं नाशंदित है अथवा नहीं कर्यार साथय की चला कहीं जात है अथवा नहीं ? यदि साध्य कहो प्रतिय ही है तो ऐसी स्थिति में लेकक व्यतिरेक्षे अनुमान निष्ययोजन हो जाता है २०। यदि दूपरे विक्रस्त पर विचार किया जाये अर्थात् साथ की प्रसिद्ध न मानी जाय तो आगेषद विक्रेस्त ना<sup>30</sup> को दीय आता है। अतः इंस दोव को दूपर सने के लिप्ट साध्य की प्रतिय आवश्यक हो जाती है। यथरे यह कहा जा सकता है कि जवास्त परिमापाठण में अनुमान की केवक अम्पविस्तता ही स्लोक्षर की गती है अतः केवल व्यतिरेक्षी का प्रदेशा जवित नहीं है तथानि न्याय की रीति से यह प्रयोग है, ऐता कहा जा सकता हू।

अब विद्धान्यी केवछ व्यतिरेफी अनुमान की रक्षा करते हुए साथ को अग्रतिदि के दोश का निराकरण करते हैं या ताध्य की प्रधिद्धि केवल घ्यतिरकी रखल में करते हैं। सापर की प्रविद्धि के लिए उददनावार्य की रीति से ही अगला अनुमान प्रस्तुत किया जाता है—वेवस्य किचिनिन्न्ठारवरनामायप्रतियोगि, घर्मरवात, धीरव्यवन देखरा (अह) किसे घर्मों में स्टूने वाळ अपन्दनामांव का प्रतियोगी, घर्मरवात, धीरव्यवन देखरा (अह) किसे घर्मों में स्टूने वाळ आपन्दनामांव का प्रतियोगी, घर्मरवात, धीरव्यवन देखरा (अह) किसे घर्मों में दाध्य के अन्दर निदोशण तथा प्रविष्ट वेयल किसी अवेक्सण में रहने वाळ अधनवामांव का प्रतियोगी है ग्योंकि नियता: जो घर्म है वह किसी ज विक्स में स्टूने वाळ अधनवामांव प्रतियोगी है ग्योंकि वियता: जो घर्म है वह किसी ज विक्स में से स्टूने वाळे अधनव का प्रतियोगी है ग्योंकि वियय प्रति के बाज आगत नीलपरादि में है। हसे पूंभी स्पट किया जा प्रतियोगी है ग्योंकि वियय का आगत नीलपरादि में है। हसे पूंभी स्टूने वाळे का तियेगी में स्वयोक विव्यव (अर्म) के बेथ पराये था पर्नी में होग को. चर्म होने के कारण नील-घटक्यों चर्नों के वेयल (अर्म) को खेय पराये था पर्नी में हो जा चर्म होने के कारण नील-वरहनी वर्म में उनका अवन्तामांव होने से छुक्लव नीलघट में रहने वाले अपलतामान का प्रतियोगी होता है। जित खि खरेताम होने के छुक्लव नीलघट में रहने वाले मर्सि होने बेद बहीं अवियाय की प्रतियोगी ने बिया है मान तो खाये में स्टूने वाल व्यर्भ वियोग कात हो होने के या कोयण्य की हता आतत पर्ना में ही ने प्रवेश वाल क्ये स्वराय पर्भी वियेष कात नहीं होने से या कोयण्य की हता आतत पर्ना में से अन्यत्व त्य धर्म वियोग कात हो हो हो से या कोयण्य की हता आतत वर्गा में सि जान वर्ग के की ता के किस मांत हो बाल हो हो

यहां पर एक स्वामाविक जिज्ञाक्षा उत्पन्त हो सकती है कि स्ववकाथ का अश्वण मात्र अवेधरव नहीं है अपितु अवेधले तति अरोरताप्रदार योग्यत्वम् । तव क्या कारण है कि वाप्य स्वतकाग्र की लिदि करने के उज्देदरव से नाज अवेध्यव की लिदि की गयी । दश्का सीचा-ताचा उत्तर यहां है कि स्वयकाश के जवग के अराते व्यवहार योग्यत्व र में विवाद नहीं है क्योंकि वेदान्त परंत न्याय दोनों संवराय में इसे माना हो। या दी । विवाद केतज अवेध्यत्व यत को जेकर है । अतः उत्तकी लिदि स्वयकाश की लिदि भगानी जाती है ।

इसी साप्य की भिदि एक अन्य शीत से भी हो ककती है किसे न्याय-छीलावशेकार की भीति कहूदी हैं। यह नियम स्वीकार किया जाता है कि यद्द-विश्वेये अक्सीहितग्रहतिर कत्त् स्ववित्रमागवांग्यम, अर्घाद जिंकका अमाव यानने पर अनवस्थारि अनिष्ट रोपों की प्राप्ति हो बह वदार्थ अवस्थ ही प्रमाण का विषय होता है। अठ्रपुर्गते के विषय में भीद कर प्रकार ठठे कि बह अनुप्राप्त (वेय) है कि नवहां छीरे यदि प्रस्त के प्रथम विकहर (अनुप्र्युति अनुमाय है या वेय है) का समर्थन किया जाय तो अनवस्थारि रोप की प्राप्ति होती है क्योंकि अनुप्र् को वेय मानने का अर्थ होता है। कि वह दूरारी अपुप्रति का विषय है और फिर दूसरी अनुप्रति को वेय मानने का अर्थ होता है कि वह दूरारी अपुप्रति का विषय है और फिर दूसरी अनुप्रति तीक्षरी अनुप्रार्थ का विषय होगी और ती क्यों, भीवी का और इस प्रकार करीं मी आवस्थिति तक होने से अनवस्था दोष को भारीद होनी अर्थात का का मान मानने पर अनवस्था हो रही है। अतः यह कहने में अल्यनाव भी संकोज नहीं करना चाहिए कि अध्युद्ध निक्षी ममाण का विषय है। अव्येय के प्रमाण का विषय होने का अर्थ होता है । वह प्रायिद ही मर्थ वास्य की मान्विक दायुत ही है। वहीं न कहीं उडकी कता है। आतः उय्युत्त तिवम से पुनः वार्थ की अन्धित् होती है। वहीं न कहीं उडकी कता है। आतः उय्युत्त तिवम से पुनः वार्थ की मानिद्व होती है। वहीं न कहीं उडकी कता है। आतः उय्युत्त तिवम से पुनः वार्थ की मानिद्व होती है। वहीं न कहीं क्या का अन्त हो ला क्या है। आतः उय्युत्त तिवम से पुनः

इसके उपरान्त आचार्य साध्याप्रसिद्धि के वारण के लिए महाविद्या अनुमान<sup>31</sup> की

गौरी मुक्तजी

अपस्थापना करते हैं । यहाँ यह प्रश्न उठ सकता है कि साध्य प्रसिद्धि तो हो ही गयी. पनः महाविद्या अनुमान का क्या प्रयोजन ? इसके उत्तर में यही कहा जा सकता है कि . सामान्य रौति से साध्य की प्रतिदित जो नहीं मानना चाहते या वक्र रीति ही जिन्हें (नैयायिको को) विय हो उनके लिए महाविशा अनुमान है जो उन्हें बलात अये धरन की प्रसिद्ध स्वीक्षार करवाती है । महाविद्या अल्मान का स्वरूप है अयं घटः प्रतत्वरान्यरवे-सति वेधरवानचिकाणान्यः पटा घेरवात. पटवत अर्थात "यह घट " पक्ष "इस घट के अन्यस्य से युक्त वारु वेयाव के अनविवरण से अल्य या भिल्न है "--- साध्य " क्योंकि यह पदार्थ है "--- हेत, " पट को तरह " -- उदाहरण । सामान्यतः सभी अनुमानों में हष्टान्त दथा पक्ष में साध्य एवं हेत्र का समन्वय एक तरह से ही होता है, जैसे पर्वत बडिमान हूं क्योंकि धामवरव है. इत प्रसिद्ध स्थल में इध्यान्त महानल में संयोग सम्बन्ध से अपन तथा बहि दोनों रहते हैं, उसी प्रकार पर्वत (पञ्च) में संयोग सम्बन्ध से घूम तथा बह्वि दोनों रहते हैं, उसी प्रकार पर्वत (पक्ष) में भी संयोग से भ्रम के रहने के कारण बढि की सिद्धि होती हैं। किन्द्र मधाविया अनुमान में हरणन्त पर होने से उत्समें वेयरव रहता है क्योंकि वेयरव नैयायिकों के अनुसार केवलाक्ययी है। किन्त साध्य है, घट के अन्परव (घट के अतिरिक्त सभी पडाथ<sup>6</sup>) में रहने वाळे चेयाय के अगधिकरण का मेद. इस घट से अन्यत्व विशिष्ट में रहने वाला वेवारव, इस वट से अन्य में रहेगा और उसका अनविकरण होगा यही घट, अनविकरण से मिल होगा पट आदि या घट से भिन्त सभी पदार्थ । अतः पट में साध्य की प्रसिद्धि इसलिए होती है, क्यों कि उसमें पक्ष (इस घट) का मेद है। परन्त्र पन्न में पक्ष का भेद न रहने से (क्योंकि वह घट, उस घट से अल्य तो हो नहीं सकता) यहाँ साध्य का समन्त्रय दृध्यान्त की रीति से नहीं किया जा सकता। अतः पक्ष में साध्य का समन्वय करने के लिए हमें पक्ष से भिन्न कोई वेथात्र का अनधिकरण बाध्य होकर मानना होगा जो इस घट के अन्यरत में रहने वाळे वेथरव का अनिधिकरण हो । इस प्रकार इत कार्थ्यानेक सत्ता (जिसमें इत घट से अन्यत्व भी है और उस अन्यत्वविशिष्ट में रहने वाळे वेयल्य का अनचिकरण्त्व भी है) से ''यह घट'' रूपी पक्ष की भिन्नता भी हो जायेगी । ऐसी स्थिति में पक्ष में साध्य का समन्वय अनावास हो जायेगा । अस्त: महाविया अन्मान के द्वारा यत्तकिचित पदार्थ की सिद्धि के उपरान्त ही प<sup>23</sup> में साध्य की सिधिव हो पाई । अतः वह यतुर्किचित् पदार्थ वेवाःव का अनविकरण होने से अवेवारव का अधिकरण हो ही जायेगा या अवेधस्व की उसमें प्रसिद्धि बलात हो ही जायेगी और यह कहना उ चित है कि इसी उद्देश्य से ही महाविया अनुमान की उपस्थापना की गरी थी। मदाविचा अनुमान का परीक्षण

साप्य "एतद्य्यान्ययेशति वेषध्वानविक्रणान्दः" को छेकर यह प्रदन उठ सकता द्वी कि इतने विस्तुत हाध्य का क्या प्रयोजन ? क्यों न सात्र "वेष्ययानविकरणान्धः" से ही कार्य तथप्रन कर किया बाव । सरके उत्तर से यह कहना होगा कि मात्र 'वेषरानविकरणान्धः" साध्य मानने से अप्रशिद्ध विशेषणता का जायेगी क्योंकि नैयायिक छम्मी वस्तुओं को वेथ मानसे है अत: अनुमान के दुर्व वेषयक का अधिकरण प्रसिद्ध नहीं हो सकता । सहकार 'प्रदायन सती ये यह विशेषण दिया है । पुनः ' स्वयत्वयः' के साथ 'प्ररत्त ?' विधेषण तर्ज के केकर साथति हो सकती दे । देशकेन यह आपत्ति निर्मूछ है क्योंकि 'प्रतद् '' विधेषण तर्ज ने प्रय

ŧ۰

(पतद् घट) से अतिरिक्त अभ्य घटों में सिद्ध सायन हो जायेगा। क्योंकि सभी घटों में घटा-त्यावयिथिए वेषाय के आविकरण से मिश्रता सिद्ध ही है। इत पूर्व सिद्ध कहा की पक्ष में किंदि करना निप्राप्रोजन होने से एवं विवक्षित ''कवेषाव'' की तिद्धि न होने से सिद्ध आपनता है। एक में सम्पूर्व साध्य की तिर्द्ध करते समय वह प्रवस्त होगा कि विवक्षित '' अम्यस्व एतट्पटाय्यावेन '' मानां जाय या ''वेषावात्यिकश्वलवेन '' माना जाव अर्थात् विदेषण के अनुसार अन्यद माना जाय या 'वेषावात्यिकश्वलवेन '' माना जाव अर्थात् विदेषण के अनुसार अन्यद माना जाय या विदेष के अनुसा। विदेषण का अम्यस्व तो सम्यच ही नहीं है क्योंकि '' कार्यवर '' में '' एतट्पटाय्यवर'' क्यायि नहीं होगा देविद्ध ''वेषायानकि रूप्ताय्येन '' ही तापर की विदि वश्व में करना होगा। क्योंकि पतव्यप्र-रम्पत्र पक्ष में भा प्रवृत्त ''अयं'' त्वीरोप्त्य की याईकता को सावादी हुए आवार्या कहते हैं कि घट मात्र को एत कहने से अन्य किया की सार्यक्रता को सावादी हुप आवार्या कहते हैं कि घट मात्र को एत कहने से अन्य किया की सार्यक्रता को सावादी हा वायेगा क्योंकि द्वाराय प्र की '' दित्य्यायार्थवविद्यिध वेषावानाकिरण '' होना और उन्हो ''इत घट ' की अन्यता मी होगी। अतः महाविया अनुमान दोष्टरित है। फ्रस्ता उससे अनुमित अवेषाय अधिद्व हो बाता है।

इस प्रकार इस देखते हूँ कि 'अवेशाय ' स्वी साइधानशिदि के वारण के खिद विभिन्न प्रवास उत्तर प्रदर्शित किए गये हूँ। पुन: अनुपूति: स्वय प्रकाशा ---इस अनुमान में यह कहा वा सकता है कि इस तास किसी न किनो रूपों कई सारण की प्रदिद्धि मान केने प्रतो अप्रतिद्ध विशेषणल दांध ही नहीं होगा। किन्द्र यह अप्रेक्त साधुवित नहीं है क्योंकि भूमि: साधावियाणोदिव्यतान, भूमिशात्-एस केवल व्यतिरेकी अनुमान में वाध्यानविदि मूमि: साधावियाणोदिव्यतान, भूमिशात्-एस केवल व्यतिरेकी अनुमान में साध्यानविदि नहीं को सा तकती है। यहा दशविद कि वहां साध्याण की प्रतिदि किसी मो रूप नहीं को सा तकती है। यहाश्याप्रसिदि के साध्या के शिदीवत प्रवासविद्ध की स्वत नहीं है । राध्याप्रसिदि के ताराक केशिदित प्रवासविद्धि किसी मो रूप स्वत में वारण किया चाता है। अनुपूर्वति देनों मतों में प्रतिष्द हे कता: पक्षाप्रसिद्धि की प्र प्रत्न हो नहीं है । देखावविदि के निराहण के किद (अनुपूर्वति) हेद्व के कितने मी देख हो सहते हैं क्यांत चितने मो हेरामास हो सहते ही का एग स्वा क्रां करते हैं प्र का न करते हैं क्यांत चितने मो हेरामास हो सहते हे का पा को उत्तरित प्रदेश प्रदा

#### हेत्वाभास-असिद्ध

(l) आक्षयासिद्ध <sup>9 2</sup> ---चूंकि अनुभूति रूपी पक्ष की प्रसिध्दि है अतः अनुभूतिस्व रूपी डेव्र को आश्रयासिद्ध नहीं कहाजा सकता ।

(2) इत्यरुपाक्षिद्ध <sup>33</sup> अतुभूतिल के स्वरूप के सम्बन्ध में यद्द प्रस्त स्वाभाविक दे कि वद्द स्वरुपतः चाति है अथवा उपाचि । चाति कही नहीं जा सकती क्योंकि अनुभूति एक मानी चाती है, अनेक नहीं । अनेक की जाति हो ती है चेसे घट की चराव या पट की प्ररक्ष किन्द्र सामग्रा एक होने से आकारायल चाति नहीं मानी चाती । हसे उपाचि मी नहीं मानी चा सकती क्योंकि उपाचि किती के आधित होने से उपाचि के अतिरिक्त किसी आवय को मानना होगा । अतः व्यरूप की प्रत्ये हे चोति या उपाचि न होने से उख्य प्रति स्वरूप हो आवर्ष्य हो जाता है । अतः स्वरूप का निर्णय न होने से अनुभूति रूपी पक्ष स्वरूप हो आवर्ष्य हो जाता है। अतः व्यरूप का निर्णय न होने से अनुभूति रूपी पक्ष स्वरूप हो आवर्ष्य हो जाता है। अतः व्यरूप का निर्णय न होने से अनुभूति रूपी पक्ष में के कारण नहीं रह पाने से पक्ष मंगता न बन थाने से स्वरूपाकिथिद हो जाती है। इसका हमायात यह कहदर दिवा जाता है कि जैसे कल्पमेद से अनेक प्रन्युनाओं की कल्पना करके पंदरण जाति नानी जाती है। उसी प्रकार उपाधि मेद से अनेक प्रनुपूरीवर्ग मानकर अनुपूरित जाति मानी जा सकती है। ऐसा काने से अद्वैत की डानि भी नहीं होगी और काल्प-निंक अनुपूरित्व हेत्र से स्वरूपक की साध्य का सापन भी होगा जैसे काल्पनिक मतिविषद

साधन का अम्पाशक होना भी उपाधि के लिप्ट आजश्यक है। किन्दु फेवल व्यतिरेक्षी अनुमान में साहन वक्ष माल में ही रहुआ है। वदि पक्ष में ही उपाधि है तब वह <sub>सा</sub>धन का अन्यापक नहीं हो पापैनी चरिक स्वापक होगी। अतः उपाधि पूर्णतः अनवकाटा होने <del>से</del> स्वाप्यकालिंदि नहीं हो सकती।

यदि उशांक को शध्यवद्भाव (बहाँ साध्य की उगरिथति हो) की सत्ता मानने में दोव शाधन होता है तो ठश्मे वचने के विषट साध्यामाव की सत्ता कहने में कोई आवत्ति नहीं उठाती चाहिए। ठलित ऐठा गानने में स्वयकालय रूप ताध्य का अमाव वेवस्व होता और "भग्नुमुखियेंचा वस्तुवाया यह्यम्।" ईस अनुमान से अनुभूति में वेवस्व की विद्वि करती होगी किस्ते " अनुमूखिर्यवर्थकांचा अनुभूतिवाय् ? इस अनुमान में प्रयुक्त हेद्व (अनुभूतिव) हाथ (स्परंयकाव्य) का ध्वमिचारी हो चायेगा स्वाफि प्रतिक्रम में प्रयुक्त हेद्व (अनुभूतिव) वाध्य (स्परंयकाव्य) का ध्वमिचारी हो चायेगा स्वाफि प्रतिक्रम में प्रयुक्त हेद्व (अनुभूतिव) वाध्य (स्परंयकाव्य) का ध्वमिचारी हो चायेगा स्वाफि प्रतिक्रम में प्रयुक्त हेद्व (अनुभूतिव) वाध्य (स्परंयकाव्य) का ध्वमिचारी हो चायेगा स्वाफि प्रतिक्रम में प्रयुक्त हेत्व उपाधि का प्रयोक्त है । किन्दु "अनुभूतिर्वेया वस्तुयाद दम्प्रव" इस अनुमान में वस्तुत्व रूप उपाधि की साधामाय (वेदाव्य) का अनुमान किया जा रदा है । वस्तुत्य में उपादित्व हो भव नहीं है क्योक्ति के त्वान्य) धर्म में साधनाव्याक्ष्यक्र की उपरत्ति नहीं की जा सकती । अनः

(4) विरुद्ध<sup>37</sup> — इत दोष की संभावना तब हो सकती थी खब अनुपुतित्व देतु स्वयं प्रकार क्यों ताथ्य के अभाव के स्थल पर होता। जैसे घटनादि साध्यामाच स्थल है। किन्तु वहीं अनुपुतित्व देतुता है नहीं घट तो मात्र अनुपूर्ति में ही है। कत: देतु को विरुद्ध नहीं क्या जा एकता है।

٩R

(5) साधाग्ण अमैकान्तिक— <sup>58</sup> उपयुक्त विरुद्ध दीघ नियारण के इन्टर्भ में यह कहा गया था कि अनुभूनित्र इंतु देव में नहीं रहती दै वर्श यह उमल केना चाशिर कि देखता विपक्ष होने से उससे उसकी क्याद्वति हो खाती है। अतः साधारण अमैकान्तिक दोस का अवकारा नहीं रह जाता क्योंकि देहु का पक्ष सपक्ष पर्य विपक्ष में रहने के कारण ही देह अकारे के दीप की उपत्ति होती है।

(6) असाधारण अन्तैकान्तिक— ३० फेयल व्यतिरेकी अनुमानका कोई सपक्ष नहीं होता। आनु-भूतिथ के सात्र अनुपूर्वी में रहने से उसकी सपक्ष से व्याद्वत्ति नहीं कही जा सकती है। अतः असाधारण अनेकान्तिक देख को निरस्त कर दिया जाता है।

(7) सन्दिग्ध अनैकान्तिक या अनुपसंहारी<sup>40</sup>—अनुभूति को अनुभाव्य या वेध मानने पर अनवस्थादि अनिष्ट दोष की प्राप्ति होती है। इस तर्क के कारण (इसकी चच्ची पहले हो चकी है) संदिग्ध अनेकान्तिकता का भी स्थान नहीं रहता। यहाँ यह कहा जा सकता है क अनुभूति यदि वेग सानने पर अनवस्था दोष आता है तो उसे अवेथ ही मान लिया जाए और उसी अज्ञात कत्ता से व्यवहार दोव आता है तो उसे अवेच ही मान लिया जाए और उसी अज्ञात सत्ता से व्यवहार भी चला लिया जाय तब तो संन्दिग्ध अनैकान्तिक होय के बने रहने हे हैं। आपसि नहीं हो सकती, जैसा कि उदयन ने तार र्थयपरिश्वधिव में कहा है कि अज्ञात सत्ता के विषय में जिज्ञासा होते पर उसके व्यवहार आदि ही हेत बनाकर अत्रवान किया जा सकता है । किन्त यहाँ विचारणीय है कि प्रमाण के बिना सत्ता का तिरुचय कैसे हो सकेगा । तथा सत्ता के निश्चित न होने से उसके विषय में व्यवहार ही कैंसे बन सकेगा? जैसे यह घट (व्यवसाय) और घटको जानने वाला हूँ (अनव्यवधाय, यही दो अनभतियाँ अनभव सिद्ध मानी जाती हैं, इनके अधिरिक्त तोसरी अन्भति अनुभव में नहीं आती। और इस परम्परा को बिना तीमरी अनभति के (जिससे उसका ज्ञान हो) ही मान छेना पहेगा देशी स्थिति में किसी भी वस्तु का ज्ञान बिना किसी प्रमाण के मान छेने का सिद्धान्त ही बन जायता । इसके विपरीत यदि अनभति परम्परा के ज्ञान के लिए तीलरी अनुभति को मान लिया बाथ तो पहले जैसा अनवस्था दोव आपन्त होगा । उपग्रंक्त दोनों कठिनाइयों को देखते हए यह कहा जा सकता है कि अनुव्ययसाय अपने विशेष स्वमाव से ही अवसाय का व्यव-हार चला छे सकती है, ऐसी स्थिति में व्यवसाय को स्वमाव से ही अपना व्यवहार चला छने में कोई बाधा नहीं होनी चाहिए, अतः पूर्वपक्ष के सारे तर्की को निरस्त कर "अन भति को अन्भाव्य मानने पर अनवस्था दोष होगा "

(8) गाथितरव - उत्त प्रवल विपक्ष वाथक सर्क की सहायता से सिध्यान्ती सन्दिग्व अनैकान्तिक की परिसमाप्ति कर देते हैं।

''में घः छातयान् हूँ'' ''घर जात है'' इत प्रकार के प्रयक्ष से अनुपूर्वि में वेख्यव की प्रतीति क्षेती है। अतः अनुसूर्वेस्य हेत्र (क्षिसे अवेयस्य माना गया है) बाधित हो जाती है, देसी दोक्ता हो सकती है। किन्द्र इस प्रकार का आखेर करना उचित नहीं है क्योंकि अनुसूति की स्वयंग्रकाशितता से भी उत्त व्यवहार हो सकता है। और भी ''कर हात है', इंग अन्द्रप्रस्ता डात से घर को वेगां जाती जाती हैं, उभनुभूति की नहीं | यदि अनुभूति 'मं' मैं करवानवान हूं'' इस बान में प्रश्तका मानी मो जाव तो मो--उतकी 'कैंप्रेया का प्रथक तो नदी होता | अतः उसकी अधेवता वार्थित नहीं होते | स्वीर्कि यदि अनुप्रगत्ता ही अनुपरमाधांश्रेत अनुप्रयाथ के वेवस का प्रायक्ष कराता है तब स्थिति दूसरी होगी | वेषय वारेक्ष भर्म कोता है तथा अनुप्रयत्राघ उसकी [वेवेरण होने से उस वेयता का प्रदुष वर्षदा उनके विशेष के साद ही करना होगा | अतः दूसरा जुदेव व्यता का प्रदुष वर्षदा उनके विशेष के साद ही करना होगा | अतः दूसरा ज्यूद्रप्रसार ही के वेषस का अर्थ हो म उन्द्रप्र त्रवा विशेष व्यत्न, उस प्रायत्र अनुप्रयत्राघ बस्ता को वेयरं यदि अनुप्रयत्र को देशम का अर्थ हो से देशा तव दिशेषण क्सी अनुप्रयस्थाय में भी-वेषय नानना एवंगा तथा अनुरक्षवाय अभने हो वेयरंत्र को स्वयं म्हाद्र्य- क्से म्हाद्र्य- के स्वर्था की स्वयत्त का प्रत्यक्ष न मानना ही दिष्यान्ते है सिप्रान्त से खिरा वेयरंत्र से दिया । अतः अनुप्रति की वेयता का प्रत्यक्ष न मानना ही दिष्यान्ते है सिप्रान्त से खरा वार्या का अनुप्रत्या का प्रायक्ष न मानना ही दिष्यानी है । अाः देव वार्यात्र नहीं है ।

(9) सरप्रतिपक्षस्व<sup>4 2</sup> अनुभूति स्वयं प्रकाशा, अनुभूतिरवात् यन्नैव'' इस अनमान में प्रयस्त हेतु अनुभूतिरव से स्वयं प्रकाश या अवेवरूपी साध्य की सिध्िव होती है । यदि किसी दसरे हेत से इसी स्वय प्रकाश ल्पी या अवेध साध्य की अधिदि दिखायी जा सके तभी भनमतित्व देत को सम्प्रतित्व कहना उचित होगा । इसके लिए अनुभूति वेया वस्तत्वात बरबत यह अनुमान दिया जा सकता है किन्तु इंग अनुमान से अनुभूति में वेधारव की सिद्धि के लिए "यहस्त तहेवां" यह व्यापित माननी होगी। ऐसे अवसर में यह प्रश्न उढेगा कि ब्याप्ति प्रहण करनेवाली अन्तुभूति व्याप्ति प्रहण कर्ता में स्फुरित (प्रकाशित) होती है या नहीं। यदि प्रथम विकब्द को स्वीकार किया जाय तो योगाचार बीझाभिमत स्वप्रकाशस्व की आवत्ति होगी जिसे नैयायिक नहीं स्वीकार कर सकते । और यदि व्यापित के ब्रहण में उसकी देवता न मानी जाय तब वेदान्त सम्मत स्वयं प्रकाशता को ही प्रहण करना होगा । यदि दसरा विकट्य माना जाय अर्थात यह माना जाय कि व्याप्ति ग्रहण करनेवाली अनुभूति व्याप्ति ग्रहण काल में स्फरित नहीं होती है तब तो व्याप्ति ही समाप्त हो जायेगी क्योंकि उक्त व्याप्ति के अनुसार तो सभी में (वेद्यता रफुः णता) प्रकाशता (होनी चाहिए)। अतः ब्या.प्ते ग्रहण करनेवा छो अनमति में स्फ़रणता न मानने पर और वहाँ बस्तुस्व होने पर भी स्फ़रणस्व (बेयंस) का व्यभिचार होने से व्यापित नहीं चन पाएगी । अतः इसका निर्गलतार्थ यही होगा कि अन्भ'तेरव हेतु सध्पतिपञ्च नहीं है । इन्के अतिरिस्त वस्तुरव हेतु केवलान्वयी है अतः उसका कोई विश्व (अवेयपदार्थ) होगा। वहाँ से वस्तुरंव हेतु की व्याद्वत्ति सिद्ध करने के लिए विपक्षवाधक तक का प्रयोजन होगा। यदि '' वेयाय को न मानने पर वस्तारव उरपन्न नहीं होता "इस प्रकार का तर्क प्रस्तुत किंपा जाय तो यह शिद्धांत के द्वारा स्वीकृत नहीं होगा। इसका कारब यह है कि स्पर्यप्रकाशा अनुभूति में वेद्यश्व को स्वीकार किया जाता है जबकि उसमें बस्तुख माना जाता है। अतः उग्रहुँकन तर्गी के आधार पर अनुभतित्व हेत को किसी भी मन्य में सरप्रतिपक्ष नहीं ठहराया जा सकता है ।

इस प्रकार स्वप्रकाशा के अनुमान में सभी प्रकार के सेतुदोबोदमावन करके उन दोवों का निराकरण करके आवार्य अनुस्तिथ देतु को मी परिष्ठत कर देते हैं या उसे निर्दृष्ट

प्रसाणित कर देते हैं। स्वयंगकाशा के खिर दिया गए। केवळ्यपिरेकी अनुसान (अनुपूषि: स्वयंग्रहाबा......) के ताध्य एवं पत को तितुंखता को पहले ही प्रसाणित कर चुके हैं अतः उक्त केवळ व्यतिरेकी अनुसान को पर्णतितु ए धर्व प्रयार्थ झान का जनक घोषित करने में पुरा कर मिल जाता है।

उत्तपर दिये गये सारे तर्की के बात भी खुकि नैयायिक को अवेध है (भनुभूति) उत्तकी स्वयाकांशता को नहीं स्वीकार करना चाहते अतः प्रनः यह कहते हैं कि यह सही है कि उन्त अन्मान में किसी भी प्रकार का देवनेदेंश नहीं हो पारहा है परन्त उन्त अनमान से वैसे ही अनुमान को आभास हो रहा है वैसे "वटः स्वयंग्रकाशः घटावात यन्नैयं तन्नैवं यथा पटः" अनुमान से अनुमान का आभास ही होता है बास्तविक अलमान नहीं। लेकिन ऐसा कहना सर्वया भूछ है। घर शब्द को दो अर्थ में जिया ज सहना है। (1) विरोप आकारनाला छोक में प्रसिद्ध घट (2) किसी स्टोकोत्तर में प्रसिद्ध घट का प<sup>क्ष</sup> को प्रथम अर्थमें महण किया जाय तो उत्तका स्वयंपकाश होना पत्वक्ष प्रमाण (देखे जाना या स्वर्ध करना) से ही बाचित हो जाता है अर्थात् लोक में प्रतिद्व घर को कोई देव का या छका बता सकता है, वह स्वयंग्रकाश नहीं है बरन दूसरे से प्रकाशित है। घट रूपी पक्ष को दूसरा कव्य भी सुक्त नहों है क्योंकि वह घट प्रत्यक्ष का विषय न होने से अप्रसिद्ध ही है। और इस प्रकार आश्वयासिडि का टोव निरूपित होगा। जैसे लोकोत्तर वाला घर (प्रत्यक्ष का चिषय न होने) अप्रतिथि है वैसे ही अवेध अनुभूति अप्रतिथि हैं, कहना है. दोधपूर्ण है ऐसा इसलिए कि अनुभृति की प्रसिध्धि न्याय एवं वेदान्त (जिसकी चर्चा हो चुकी है) दोनों के यहाँ है वह वेथ है या अवेध है इनी में विवाद है या यह मी कहा जा सकता है कि अवेच अनुभूति रूगी धर्नी की प्रतिथिव होते हुए भी उडके धर्माध्व (वेचता अथवा अवेद्यता) को छेकर दे।नों में मतभेद हैं। अतः अन्भुतिः स्वयं प्रकाश अनमात के। अनमानामास कहना सर्वथा अनवकाश होने से यह अन्भूति घर्नी में स्वयकाशस्व घर्म का प्रमाजनक चन्नाज है।

कि सी मा प्रकार अब वेदान्ती को परास्त करने में क्षत रही हो यते हैं ते नैयांतिक प्रक प्रस्ततम तर्क प्रस्तुत करके स्वयक्षायस्य के प्रतिशदक वेदान्ती को उम्पतः पाशास्त्र से जलड देने की चेस्टा करते हैं। तर्क तिम रुपते किया बाता है—यदि स्वयंकायस्य के विवय में कोई प्रमाग नहीं दे तक तो बह अप्रमाणित होने से विवारणीय नहीं है। दूसरी तरफ यदि उनके विषय में प्रमाग है (चैवा दो बह अप्रमाणित होने से विवारणीय नहीं है। दूसरी तरफ यदि उनके विषय में प्रमाग है (चैवा दो रातने देते हैं तज उठ प्रमाय में खेय हो) वाने से उनकी (स्वयक्ताय को) स्वयक्तायेत्रता समाला हो। जायेगी। यह तर्क वेदान्ती को-उत्तरा पायारुग्र में जकडने की नेधा मात्र है। इस पर विवार, करने से इस तर्क वेदान्ती को-कुलि में कितनी शतित है उनका पेशिला हो जाता है। इस प्रकार की चेसा का मू मान कारण यही दिया जा सकता है कि अन्द्रपूति के स्वलय को नहीं साला पता है। वट आदि पदार्थ प्रमाण जन्म स्ट्ररण जन्म इतिता ज साथप हैं जो माह मत है या होन का की- विषयता है। लेकिन हान में कमैल्व या आश्रवस्व के न होने से उतमें ऐसी विषयता नहीं है, फिर भी प्रमाणकस्य अन्तःकरणकी हति की विषयता मानने पर भी स्वयकाशता वाधित नहीं होती क्योंकि द्वत्ति में प्रकारदर्श्व नहीं होता अंदेतु वह प्रमाणकस्य — हत्तिविद्योय उसका अभिन्यष्टकरू-मात्र होती है।

यहाँ यह भी आपसि होती है कि इत्ति स्वाप्थता मात्र ही प्रसाण नहीं है आपिउ घटादिवस् कत्तव्यापका भा प्रसाण में होना आ सदस्व है। किंदु यह क्यन निर्मूल है स्वीकि वरूआपता पर्य प्रामाणि कता को अस्यवस्थापित तो बन तकती है लेकिन व्यतिरेक व्यक्ति नहीं जन सकती आपता पह नहीं कहा जा सकता है कि बहाँ बहाँ किल्डराभिता नहीं है वहाँ वर्दा प्रामाणि कता भी नहीं है, फिर भी — ने प्रमाणि कही माने बाते हैं। और भी प्रमाणवेज न होना स्वाक्त स्वा नहीं है स्वर्ग साने अरोध व्यवहार में अल्य प्रकार्य की निर्मयक्षा ही स्वर्माक्षता नहीं है स्वर्ग, साने अरोध व्यवहार में अल्य प्रकार्य की निर्मयक्षा ही स्वर्माक्षता है कि स्वर्ग का प्राणमन्य होने वर भी उत्तका वाच नहीं है क्योंकि वह प्राणामार निर्वेषक्र होक्स करने सावय (द्वर्प) में स्ववियक्ष कार्योक्ष व्यक्तीरा बत्र केला हो।

#### पाठ—दिप्पण

- 1. न्यायविन्दु-1-10.
- 2. प्रमाणवातिक 2.321.
- 3. बहती पू. 74.

4. सदा जाताश्वित्तव्रत्तयस्तत्ताप्रभोः पुरुषस्यापरिणामित्वात् । न तत् स्वामासं दृश्यरवात् -योगसूत्र 4 18.19

5. मनोप्रासं सुखं दुःखमिण्छाद्वेषोमतिः क्रतिः ।

6. शास्त्रदीपिका पृ. 157.

7 संविदुरग्तिकारणमारममनःवन्त्रिकांख्यं तदिरयवगम्य परितुष्वतोमायुभ्मता-प्रकरणपंचिका ।

8. प्रमाणसर्कसाधनोवालग्रमः सिद्धान्ताविरुद्धः पंचावयवोयपन्नः पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहो वादः

--- न्यायसूत्र अ. । आ. 2 सूत्र ।

9 यथोक्तेारपन्नदछलजातिनिमहरूथानोपालम्भो जल्पः।

## चिरमुखाचार्य के अनुसार स्वेपकाशता की अवधारणां

10. सप्रतिपक्षस्थापनाहानो वितंडा ।

- यही भ. 1 भा 2 स. 3.

- 11. खंडन पृ. 81–113.
- 12 सूक्ष्म का जान अनेक स्पूछों के सभिक जान से होना, अर्थात स्पूची को न जान कने से स्टक्ष्म को ठंक ठीक समझाना संभव नहीं है। दिने प्रकृत में यूं समझा का सकता है कि स्वप्तकारा का जो अलिन जरूश है वही निर्दुर्ध्य (सूक्षमत) होने के कारण उसे समझने के खिर सबसे अधिक दोप युक्त या स्पूच उनने कम, उसने कम इस झम का अनुसाण करने से बहु खाडियों देनसाथा सरका है।
- 13. अलक्ष्य में लक्षणगमन
- 14. लक्ष्य के एक भाग में लक्षण का अवस्थन्ध
- 15. अथ्यस्वरूगमात्रत्वात्तस्य जडझानवादिभिरपि तावन्मात्राङ्गेकाराज्य ।

-नयनप्रसादिनी प्र. ८ टीका

षड्रश्तेन, प्रकाशन प्रतिष्ठानमू-वाराणसी १९७५

- 16. व्ययहार का यहां अर्थ है शब्दपयोग।
- 17. अभावस्तु द्विधा.....मावावरिच्छेद
- 18. अन्योन्याभावस्तु तादारम्यप्रतियोतिकोऽमावः (अर्थात् जे अभाव अपने प्रतियोगी के तादारम्य का विरोधी होता है उसे अन्योग्यामाव कहते हैं जैसे घट, पट नहीं है या पट, घट नहीं है । यक्षी)
- 19. उल्पत्तः प्राक्त कारणे कार्यस्याभाव (अर्थात् कार्य की ठरपत्ति के पूर्व कारण में कार्य का अभाव होना जैसे तन्द्र में पट का अभाव)

-तर्कमाथा-मोतीलाल बनारसी दास,--वाराणसी १९८६

- 20. अपन्तरुप फारणेऽभावः प्रध्वेवाभावः (भयतं किती उरान्न कार्यद्रव्यो के तथ हो जाने पर जो उसका अमाव हो जाता है वह प्यंवीमाव कहरुपता है जैसे जब घड़ा बनकर हर जाता है तब हरे हुए दुकडो में घडे का अमाव)
- 21. जैकालिकोऽभावोऽरग्वन्तामाकः (अर्थात् दो बस्तुओं में जैकालिक-सून, वर्तमान और मलिष्य संबन्ध के अभाव को अर्थन्तामाव कहते है, जैसे बाद्य में रूप का अमाव)-बहा
- 22. अक्षतम्भवतः केयं सायकत्वप्रकट्वने । किंन पद्यति संसारं तच्चेवाज्ञानकस्टिन्तम् । — युद्दराज्यकोपनिषद्रभाष्यवासिक
- 23. आग्नदो विषयानुभवो निमस्वरव येति सन्ति बर्माः ।
- 24. फल्ड्याप्यतालक्षणवेदास्वस्य तथाभावार्थस्वम् । चिस्मुखी पृ. १७ घट्टदर्शनश्वचन वाराणती १९७५.
- 25. चेारना लक्षणोऽधों=चर्मः (वेदवाक्य ही लक्षण अर्थात् प्रमाण है लिसका) जैमिनीय सूत्र । 1.1.2,

. 61

- 26. जो वस्तु इन्द्रियगोचर नहीं है उनका प्रस्थक्ष नहीं हो सकता जैसे रूप को प्रस्थक क्लोटिव्य नहीं कर सकता।
- 27. यथा अभिनव हेतु भूमरव का व्यभिचार अवःपिण्ड में है। अतः यत्र यत्र वत्र लिंह. तत्र तत्र भ्रान: यह्न ध्यपित नहीं यन सकती ।
- 28. किसी मश्चिद्ध साध्य के लिए नदेव अन्वयव्यविरेकी अनुमान दिया जाता है केवल -ब्यलिपेकी नहीं।
- 29. साध्य, स्व हा दिरोगण हो।। दे जैसे पर्वेत रव का अगिन साध्य होने से अग्नियुक्त पर्वेत इस प्रहार का प्रयोग होता है विससे अग्नि-साध्य स्टास्ट रूप से पर्वत-पर्यका विसेरल ज्ञान पड़ता है। अतः उसकी (साध्य) प्रसिद्धि न होने से विद्येषण की अगसिद्धि होती हे और ऐसा होने से अवसिद्धिविधियता का दोष कहडणता है।
- 30. हल्टब्य वेदान्तवरिभाषा-अनुमान परिच्छेद ।
- 31. नदाविया एरक प्रकार के अनुमान दौली का नाम दें। गढ़ दौळी—''मध्यस्य'''भी प्रयुख देन दें। बित प्रकार काळी तारा आदि महावियाओं की उसाधना से परलोक माप्य इत्यापूर्वक मौतिक बात में स्वदाल होता है, उर्जी प्रकार महाविया अनुमान में मौ हिसी अग्य की जिदि होने के बांद ही पछ में साध्यपिदि हो पाती हैं—पत किंकिन् साध्यप्रदेव को साथ बाध्यपि सहावियनुमानम् ।
- 32. यस्य इतो: याव्य्यो नायनायते स आश्रवातिद्धः तर्कभाषा । यह वह हेतु है जिन्नहा अधिद होता है, यह अधिद हेर्थामात के तीन प्रकारों में से एक है । बाक्ती दो कमरा: स्वरूपाश्रिक और स्वाप्तस्वासिद है । आश्रवासिद का उदा-हरव हे — नानाशित्य द्वारी अश्वित्ररावात् अर्थात् गगन का कसल गुराध्वित है क्योंकि क्रमह है । छेल्किन गगन का कमल आधिद होने से आश्रय या परं ही अश्विद होता है अतः यह हेतु जो (अधिद) आश्रय में साध्य के तावनार्थ प्रयुक्त हुआ होता है आश्वयाध्य का जाता है
- 33. स्वरूपीक्षद्वस्तुं स उच्यते यो हे (राश्रये नावगण्यते —नक्षमण्या —वहीं वित हेतु का प्रश्न में अमाय हो इसे स्वरूपीपेट चढते हैं। लेसे वाटर अनिष्य है क्योकि उसका चाधुप क्षेता है। इस अनुनान में चाधुयप्य हेय प्रवृत्ते के विष्य् में स्वरूपता अतिह है-अता हेतु स्वरुपीक हो चाता है।
- 34. व्याप्तरश्वतिद्वस्तु स एव वत्र देतोज्यतिनांवगण्यते तर्कभाषा. . वित्त देतु में वगुर्थादेने से व्याप्ति विद्ध न हो उसे व्याप्तरवायिद्ध कहते हैं वेषे . पहुंत में दुर्धादे क्योंकि नीको लाकको (उगोवे) से वर्लाव गर्या काग है। इस अनुपान में अगितव देतु नीजी कहमी द्याचि से युक्तर होने के कारण व्याप्रराया विद्ध है।
- 35. तक संग्रह-उपाधि लक्षण ।
- 36. व्यभिवारस्यानमानम्याधेस्त प्रयोजनम्---कारिका 40 न्यायसिद्धान्तभुक्तावली ।

ŧć

37. साध्यविषर्ययग्पतो हेतुर्विरुद्धः । तर्कभाषा

- 38. सब्यभिचार या अनै कान्तिक देश्वामास के तीन प्रकार में से यह परक प्रकार दी। सावारण अनेकानिक वह देख होता देवो थर, खरब और विपक्ष तीनों में सहता हो। चेसे राज्य निरय देविपोर्क प्रमेय देवे चेसे आकारा। इस अनुमान में प्रमेयल देख पढ़ याज्य, जपक आकाराय वविषक पट आदि अतिरय पदार्थ तीनों में रहता है।
- 39. अमयायाणानेकालिकः संपद्ध थः सपक्षविषक्षाश्र्यात्राष्ट्राः एक एव वर्तते तक्षे प्राया अधापारणा अने कालिक, अनेकालिक का दूसरा प्रकार है, यह वह हेत होता है जिसको सपक्ष एवं विषक्ष दोनों से ज्याषुत्ति होती है और मात्र एक में स्वता रहती है, जैसे भूमि सिर्थ है, क्योंकि उसमें गल्य है इस अनुमान में गल्य हेत्र जाता हती है, जैसे भूमि सिर्थ है, क्योंकि उसमें गल्य है इस अनुमान में गल्य हेत्र असायाणा अनेकलिक है क्योंकि यह आकार्य स्वय विषय होती है कि स्वर्म स्वय प्राय है, विषय है स्वय प्राय है, व्य के स्वर्म से स्वय प्राय है स्वय प्राय के स्वर्म से स्वर्म है। विषय है, व्य के स्वर्म से स्वर्म से स्वर्म है। यह वह भाषा स्वर्म स्वर्म से स्वर्म है।
- 40. अन्यवग्थतिरेफ्तडवान्त्रा शिदो उनुरसंदारी। तर्फसेशह अन्यस्थ्यविक उदाक्षरण ग्रुप्य देतु अवदिष प्रथान में देतु का होना किन्तु पक्ष में साभ्य सन्दिश्य देत्या उदाक्षरण कोईनहीं दे। अतः देतु तुष्ट माना जायेगा, जेने समो अनिश्य दे क्यों कि मोनेय दे चुनिद क्या रिमा' सब है आतः उदाहरण कहाँ से निर्फ्राा
- 41. यस्य प्रस्पक्षादिप्रमाणेने यद्वे साध्यासातः दारिच्छननः ।----सर्कभाषा जय किली अनुमान का हेतु अनुमानेतः प्रमाण से खडित या याचित होगा है तब बह अनुमान दोषपूर्ण होता है और उछ दोव को वाचित कहते हैं। जेसे अधिन शौतल है वरोंकि कार्य है, इस बन्द्रामान का खंडत अमिन के प्रथव प्रमाण (द्यवा) से होता है।
- 42 यस्य प्रतिपक्षभूनं हेरबनगरं विधते ।—तकंमाधा बब किसी हेतु के साध्य के विश्वनि अर्थ का ताथक अन्य हेतु विधमान होता है तब हेतु (शप्य के सावनार्थ प्रयुक्त) स्प्रातिश्व कहरताता है । जैसे शब्द की निश्यता का (आक्षारा की यॉति अहरथ होने से) सरहत (अर्थात् शब्द की अनिश्यता) घट की मौति पत्क कार्य को से होता है ।
- 43. रव्युहानं तवापरोक्षस्यवहार रोग्यरवे सति वेर्घं न भवति ज्ञानरयान्मदीय ज्ञानवत्. (आपका ज्ञान पक्ष) आग के आसरेक व्यवहार की योग्यता से युक्त वेवस्य बोला नहीं है (साध्य) क्योंकि ज्ञानरववाला ही (हेंद्र) जीता मेधा ज्ञान (उदाहरण) ।

--चि. पू. 36.

## श्वतपदी प्रश्नोत्तर पद्धति-एक अवलोकन\*

#### रूपेन्द्रकुमार पगारिया

शातपदी प्रदनोत्तर पद्धति चैन दवेताम्बर संयख्यम्ब्ल की समाचारी एवं उनके द्वारा मान्य हिद्धान्तो को आगगानुसार खिद्ध करनेवाला प्राचीन प्रन्थ है। इस प्रन्थका रचना समय वि सं 1294 है। यह प्रस्थ अब तक अग्रकाशित है। इसकी ताढरत्र पर किस्ती हुई तीन चार प्रतिवर्ग एवं कागब पर लिखि गई कई प्रतियों मण्डारों में भिरूती है। पारण चैन क्षान भवदार की दो ताढपनीय प्रतियों में एक संपत्नी पाडे की ताढरत्रीय प्रतिका लेखन स्वेत 1306 है। स्वन्ध हिम क्षेत्र की ना योत में खेल नर्तत ताही है में देश प्रथ्य का रोधीवन कम्पादन स्वी प्रति के स्वा कि

इस प्रन्थ की खात विशेषना यह है कि इन के तीन संस्कृत हुए है। प्रथम संस्कृत्वा ब्रुहद् शतवरिका के नाम से प्रतिद्ध है। इस प्रन्य के कर्ता आ० धर्मचोचस्ति ये। इसका रचना काल सं. 1263 है। इसकी भाषा प्राष्ट्रा थी। वर्तनान में यह संस्कृत अनुवस्त्रम् है।

इतका दूगरा सं२६२ण आग मानेव्यक्तियरि ने किया । भाव मदेव्हसिंहसूरि मान्न । धर्मगेपस्टि के राष्ट्रवर थे। उन्होंने जगने पूर्ववर्धी आवार्य के द्वारा वनायाः दुझा यहं प्रध्यां देखा । उन्हें लगा कि कंतवलाव्यक को तयावारी एवं मान्य विद्वारती को शास्त्रायागांगे से दिद्व करनेवाला तया अन्य गच्छों सी सनावारी को छजनाश्मक दंगेसे प्रखुता स्वत्रेवां यहं अध्यां प्रथ्य है । किन्दु दवकी मापा प्राइन हैं एवं विषय विषेवन मो अति गमंभीर दिश्व स्वये विद्वा अन्य पाठ्य हो बुत्तन देखी से तया सरक संखुका माध्या में देवा स्विधिका यहं अध्यां हे से पात और माघा की दृष्टि से सरक वनाना वाहिएने। यही से सेक्ष उन्होंने आवार्य हे से पात और प्राथा की दृष्टि से सरक वनाना वाहिएने। यहा से सेक्ष क्यों स्वर्ध के स्वर्ध कर से होने वर्दाभी वर्दा यहनरी के तया प्रका कि अपने प्राय्य से स्वर्धका साध्या से देवा स्विध उन्होंन वर्दाभीवर्दा कुन रातनरी के तथी प्रको को अपने प्रभ्य में समाविष्ट किस को कि प्रथा और उत्तर सिद्धन ये उन्हें संविधन किने और संक्षित्र किया क्या का महेन्द्रसिंह दिशि भार त्र 5200 दर्जाक प्रमाण प्रदाने रा दही से दिशे कि त्वार किया ने वाहे स्वर्ध हिथ्यो को विना पुरस्तक की सद्दापता है दी पढाते ये। उन्होंने अपने जीवनकाल से कह प्रत्यों की रात्या के उन्हा के सिद्धान है। वही ये। उन्होंने अपने जीवनकाल से कहा सिर्या को दिया पुरस्तक की सद्वापता हो ही पढाते ये। उन्होंने अपने जीवनकाल से कहा प्रत्यों को दिता पुरस्तक की सद्वापता हो ही पढाते ये। उन्होंने अपने जीवनकाल से कहा प्रत्यों का दिया प्रत्या को सी । पुरुपुणवर्दनियिका, अध्येवरितीर्धमाला, स्वोरक्षहत्विज्ञ वित्व कानी विका, चाराया को अत्र कर पर रहे ही ।

शतपदिका का तीवरा संस्करण व्ययु शतपदिका के नाम से प्रसिद्ध है । इसमें 52 श्रथम बुहद्यापथी से लिये हैं । अपनी ओर से सात नये प्रदर्गों का समावेश कर 1570 इस्लोक प्रमाण वि.सं. 1450 में मडेन्द्रप्रसदीरे के पहुंचर श्री मेस्ट्रांसदीने व्ययुवातपविका के नाम

<sup>\*</sup> अ. भा. प्राकृत एवं जैनविद्या परिषद् (वाराणती), में पढो हुआ शोधप्रेयन्थ ता. १-१-८८

से स्वताकी है। इसमें समय ग्रहर की एकाविवार, धुस्तकपूजादिवार, आ रसीमंगळ दीपविचार प्राजेट्वाटनदिवार, सधुपतिकम विवेषर, इत प्रकार सात प्रश्नों का विशेष रूप से विवेषन किया है। साथ ही इसमें कुछ ऐतिहासिक घटनाओं की सूचि भी दी है। जो सजी महस्व की है।

शतपदी का सार और परिचय--

्युत्तश्वी प्रन्य में 117 पहनो के सार्व्याय प्रभागों के साथ उत्तर दिये हैं। इन्दोंने आगमं, दोका, माथ, च्लिंग, प्रहाश आदि हो गर्वा से उद्धरण ठेकर अमली वात को प्रमाणित किया है। उनके समय में उजलब्ध किन्दु वर्दभान में अनुशब्ध ऐसे कई प्रम्यों के उद्दरण इन प्रस्थ में मिछते हैं। तथा कर प्रत्य वर्तमान में अनुशब्ध ऐसे कई प्रम्यों के उद्धरण इन प्रत्य में मिछते हैं। तथा कर प्रत्य वर्तमान में उजलब्ध है, किन्द्र अपकाशियत स्थिति में प्रत्य-मंद्यमों की योगा में अधिवृद्धि कर रहे हैं। खाथ ही इन प्रत्य में संतत के साथ कई ऐतिश्वतिक घटनाओं की मी प्रती दी गई है। त्याय ही इन प्रत्य में संतत के साथ कई ऐतिश्वतिक घटनाओं की मी प्रती दी गई है। त्यान ही नहीं वारखरी सदी में प्रत्यकित के वेवरवतों की सिमन 57 मालनाओं का भी देश में उडलेख कि लगा है, जिस से हमें उत क्षय की सामाजिक प्रत्व भाभिक स्थिति का पता शाया है। यतपदीकार ने सुख्यता असने प्रत्य में किन प्रतिमा, नित एसा. पर्व, तिर्थ, आवक प्रयं शायुओं के आन्वार, प्रदं उनके अश्वाद बादा अर्थ्यमार्गती विश्वन क से प्रत्योत में चर्चों की दिस्तृत क्यसे क्यांनी कहे होन के आवा को प्रतिमार्गती विश्वन प्रत्य ने प्रत्योत में चर्चो की दि हे क्या की ही ही इनके द्वारा आवायों ने मी माग्यता दी थी। चतवरीकार ने किन विषयों की विस्तृत क्यसे चर्चा की है जनका खेवल या यद है—

1. प्रतिमा सपरिकर और अपरिकर दोनों बंदनीय है।

2. प्रतिमा में वस्त्रोचल करना आवदयक है।

3. साधुओं को प्रतिमा की प्रतिष्ठा नहीं करनी चाहिए ।

4. दीपपूचा, फलपूचा, तथा बीजपूचा नहीं करनी च। हिए ।

5. बलि नहीं चड़ाना चाहिए ।

6. तण्हूल (चावल) से तथा पत्र से भी पूजा हो सकती है।

- 7. पार्थनगय की मूर्ति में सातफणे और सुपार्थनगथ की मूर्ति में पाँच फणे ही करानी चाहिए ।
- 8. सामान्यतः जित पूजा त्रितेथ्या में ही करनी चाहिए । कारणवर्षा पूजा आगे पीछे भी की जा सकती है ।

9, देवों की तरह ही आवक को चैश्य वन्दन करना चाहिए ।

10. रात्रि में पूडा नहीं करनी चाहिए ।

11. निआकृत चैंग्य तथा अनिआकृत चैंग्य दोनों ही वन्दनीय है।

जैन परम्सा में एक पक ऐका भी था थो वपश्किर प्रतिमा को ही यूजनीय मानता था। वरिकर रहित प्रतिमा को यूजनीय नहीं मानता या। खतवचीकार ने प्राप्तीय प्रमाणी से यह विद्र किया है कि प्रतिमा चाहे बपरिकर हो या अपरिकर, दोनों ही बन्दनीय है। दिगम्बर जैन मान्यता के अनुखार वस्त्ररहित प्रतिमा ही प्रजनीय है । प्रतिमा पर बस्त्र या अलंकार नहीं होने चाहिए ।

यातपदीकार का महना है कि बत्व एवं अलंकारों से युस्त प्रतिमा मध्य दिग्य एवं आक्रमैक लगती हैं। ऐती मध्य एवं तमस्त आलंकारों से विभूषित प्रतिना के दर्शन से व्यक्ति के मन में अधिक प्रसन्नता उत्पन्न होती है। व्यक्ति जितना अधिक प्रतन्तता का अंतुभव करता है उतनी ही वह कर्म की निर्वशा अधिक करता हैं।

चिन प्रतिनाको प्रतिग्ठा अवक को ही करनी चाहिए साहुओं को नहीं। उस समय कई साहुतया आचार्य स्वयं आ ने हार्यों से मूर्दि की प्रतिप्ठा विधि करते ये और करवाते ये। सतनदीकार ने प्रास्त्रीय मनाकों से किंद्र किया है कि प्रतिप्ठा में सचित चल, महिन और बनस्वरिका अप्रयोग होता है। ये कार्यवाधु सराचारी के विचद्र है अतः साहु को ऐसी सावय प्रष्टुति में नहीं पडता पाहिए।

साथ ही फल से दीप से या बोब से किंग प्रवानहीं करनी चाहिए क्योंकि फल से दीपक चलाने से तथा वीब के सचीय होने से देखने अनेक जीवों को दिंस होती हैं। अतः इन सजीव पदार्थों से जिनप्रवानहीं करनी चाहिए.।

राधि में जिन पूरा नहीं करनी चाहिए और पूत्रा के निमित्त दीप भी नहीं जलाना चाहिए । और मंगल आरती भी नहीं उतारनी चाहिए । क्यीकि दीपक में अनेक प्रक्षओर स्थावर चीर्वे की दिंगा होती है ।

ै चैथवन्दन की विधिव विधिवां जैन समात्र में प्रच%त थी और है । उनकी वितंततता को हदाने के लिए और उनमें पहरूपता जाने के लिए उन्होंने कहा—राधवस्तीय सुक्≓में पूर्याग्मेदेव ने तथा जीवाभिगमा पूद्र में विजयदेव ने जित प्रकार जित प्रतिमा के सानने चैथवन्दन किया वैसा ही चैथत प्रदेन श्राद को करना चाहिए । अन्य प्रकार में नहीं /.

5959 व्यक्ति परेवा मानते थे कि आवक को घम किया करते समय ग्रुखवरिमका रजोक्षण तथा स्थापनाचार्य अवदय रखना चाहिए । शतवरीकार ने कहा-चार्मिक किया सामयिक आदि करते समय आयक गुरवरिवका तथा रजोहरण के कार्य वह उत्तरीयवरक से या वर्त्यु के अंवल से भी कर सकते हैं। आयक के ठिर स्थापनावार्यका विवान आराम में कहीं भी नहीं आता असा इसका रखना तिर्थक है।

आवरूको विविध त्रिविप रूप से साधुको तरह ही मिथ्याख का परियोग करना चाहिए । आद, देव, देवी, पूचन, वळि चढाना आदि सब मिथ्याथ हे अतः इनका आवक को सर्वया स्थाग करना चाहिए ।

उपपान और मालारोपण उस तमय भो विद्येष इय से प्रचलित थे और आ व मी है। उन्होंने देख विषय में अभते दिवार प्रहट करते हुए कहा—उपदानवर और मालारोवण वास्त्र विरूद दे अतः आवात् को यह नहीं करना नाहिए । तथा साधुकों भी इरि शास्त्रविरूद विदि का विधान बही करना चाहिए ।

आवक को अध्यती, पूर्णिमां जैशं तिथियों में ही गैवघ करना चाहिए अन्य दिनों में नहीं। सामायिक का सगय केवळ दे। ही वधी है। दे। वधी से अधिक सामायिक नहीं ्होती । स्राथ ही श्रावक को प्रातः तथा संस्था के समय ही सामाथिक करनी चाहिए । दे। है अविक बार श्रावक को सामायिक नहीं करनी चाहिए ।

कुछ तोग आवक को द्वन पदने या पटाने का नियेख करते थे। यातपरीकार ने इंत विषय में भोबी छुट देते हुए कहा 'आवक आवश्यक निर्देषित, चार्गि तथा स्ट्रों के अवामक पट स्टक्ता है। साथ भी आवक को मर्यारित एयं उनके उपयोगी यास्त्र पढा सकता है।''

आ प्रदेश कर्जु में बलायी गई थिथि के अनुसार ही आ वक को घडावरयक करना चाहिए | सासुके उपाक्षय में दिश्यों को खडे खडे ही बन्दन करना चाहिए | सासु के उपाक्षय में किस्टों को चैठना या घटने देक कर बन्दन करना चारक्ष विरुद्ध है |

मर्तिको बझ्टन एक खमासमन से भी हो सकता है।

आवक द्वादशायतीस्पवन्दन सामान्य साध को भी कर सकता है।

प्रायदिवत का विवान साधु के लिए ही है यह कथन उजिंत नहीं । आवक भी साधु की तरह अपने पायों का प्रायदिवत कर सकता है ।

#### -पर्वतिधिविषयकविचार--

तीर्थकरों के जन्म, च्यत, दीक्षा, डांन एवं निर्वाणकस्थाणक नहीं मनाने चाहिए । जो जिनकद्यायक मनाते हैं वे शास्त्र विरुद्ध करते हैं ।

**आ कोज और चैत्र मात्र के अध्यहिका पर्वं न मनाये जाय**।

सांबरसरिक प्रतिक्रमण आपाढी प्रिमा से 50 वे दिन ही करना चाहिए।

चातुर्गोत विदार पूर्णिमा के दिन ही करना चाहिए तथा पूर्णिमा को ही पक्छी माननी चाहिए । चहुँदशी को नहीं ।

श्रीकिक पंचांग नहीं मानना चाहिए। क्योंकि श्रीकिक पंचांग में जैन सिद्धान्त के विरुद्ध भनेक बाते आती हैं।

अधिक मास पौप या अवाढ के ही मानना चाहिए । अधिक मास में वीलावजूवण अर्थात् भाद्रप्रदृष्ट 5 के दिन ही रोवश्वरि पर्वमनाया जाय ।

साधुके आचार विषयक अपवाद---

साधुको बांस का ही दण्डा रखना जाहिए ऐसा एकारत नियम नहीं द्वे काण्ठ का मी रखा चा सफता है।

साधुको पर्वं के दिनों में ही चैश्यवन्दन करना चाहिए । प्रतिदिन वन्दन के लिए लीइय में आने की आवश्यकता नहीं दे ।

षाषु को द्रस्य स्तव करने या करवाने का शास्त्र में निषेष हैं । जिन भगवान के सप्तने नारक गीत द्राय आदि करवाना द्रस्य स्तव है । अर्थात् द्रस्य स्तव साधु को त्रिविष वितिष ऊप से नहीं करना खाहिए ।

साड़ को चैपपकरता तीन रक़ोकवाकी स्ट्रति से ही करनी चाहिपरा कनोड़ि साधु मठनखैन परंभलात होते हैं अतः अल्प स्ट्रति करके उसे तुरत चैथ्य से निकळ जाता पाहिरा वाधु को चैपकरत में हाविम स्ट्रति अर्थात् आधुनिक साधुभी के द्वारा बनाई गई स्ट्रतियां नहीं बोठनी चाहिरा

YY

दो से कम साधुओं को एवं तीन से कम साध्वियों को नहीं विचरणा चाहिए ।

चाद्वमीस के पश्चात रोप काल में भी शाखु साथ्वी पीठ, फलक आदि का उपयोग कर सकते हैं ।

साधु को अपने उपाश्रयों में गीत, इत्प वाखवादन आदि नहीं करवाना चाहिए । साधु तथा साध्यी को कमाडवाळी वस्ति में ही गहना चाहिए ।

डुळ आ चार्थ दीक्षा छेने के बाद शाखी का प्रथम को च स्वयं अन्ने द्वायों से करते थे । श्रतपदीकार ने कह!—साथ्वी का छोच साध्वी को ही करना चाहिए । राष्ट्रओं को नहीं जो ऐसा करते हैं ने शास्त्र विरूद्ध करते हैं ।

साधुको हाथ पैर आदि नहीं घोने चाहिए । क्योंकि शास्त्र में ताधु को हाथ पैर धोना मना है ।

भिक्षा रूगने के समय में ही साधु को आहार करता चाढ़िए । अन्य समय में नहीं । शतपदीकारने साधुओं के आचार में निम्न अपवाद भी सुचित किये हूँ ।

1. साधु पुस्तक, लेखनी, स्याही तथा उनकी सुग्झा के उपकरण रख सकता है।

2. पात्र में लगाने के लिए यदि खंबण लेप नहीं मिलना है तो अन्य लेप भी लगा सकता हैं ।

3. साधु कारणवद्या स्थिर (भीत स्तंम) अथवा चल पीठ फलक का आधार लेकर बैठ सफता है।

4. यदि साधु को कडवमकब्पनावाळी वर्तति नहीं मिलत्री हैं तो वह अन्य वसति में भी रह सकता हैं ।

5. बाहर वर्षा वरस रही हो तो भी साधु उपाशय में आहार कर सकता है।

6. सूचार्थ पौरूषी में भी साधु धर्मदेशना दे सकता है।

7. कारणवश साध, सूत्रपीरूवी में अर्थ और अर्थ पीलना में सूत्र वट सकता है ।

8. साधु मात्रक, वासत्राण घडा, स्ईं, कैंची, कर्णसोधिका, पाउंठेखनिका आदि उपकरण अपने पास रख सकता है।

9. कारणवशा साधु मालकटन को कम या अधिक भी कर सकता है।

10. नीझोदक से भी साधु वस्त्र आदि घो सकता है। (नीझोदक छत से गौरा हुआ। वर्षी का पानी) ।

11. कारणवशा साधु अपने निवास का द्वार बन्द कर सकता है और खोल भी सकता है।

12. कारणवशा साधु पाक्षये (शिविद्यानारी) को वन्दन कर सकता उनसे बातचीत भी कर सकता है और उनकी वसति में निवास भी कर सकता है।

13. तुम्बे का कण्ठ सीना या उसमें दोरा बान्धना शास्त्र विरूद्ध नहीं है।

14. चूहे आदि से बचने के लिए साधु अपने आहार आदि को ल्ट्टी पर भी यंग सकता है ।

15. कारणवशा साझ अपने पास औषध आदि भी रख सकता है।

16. साध लेख या सन्देश मेत्र सकता है।

17. संवरसरि तक में साध को अवश्य कोच कर लेना चाहिए ।

18. कारणवद्य साधु मधुर, स्निग्ध और गैब्टिक आहार भी कर सकता है।

19. साधुको नैक्षय दिशामें ही स्पंडल जानाचाहिए ऐसाएकास्त सियम नहीं हैं। अनुकूल्तान हो तो अन्य दिशामें भी स्पंडिल जा सकता है।

20. साधुओं को एकांगिकरबोहरण नहीं मिले सो अनेकाङ्गिक, भी प्रहण कर सकता है।

21. साधु तुब्बे के पात्र के सिवा अग्य आलेपित पात्र में भी मोजन कर सकता है।

27. साधु भिक्षा के लिए गांढे लगाकर झोली बना सकता है।

23. साधु दशायुक्त वस्त्र छे सकता है किन्दु उसका उपयोग नहीं कर सकता |

24. सामान्यतः साधु, साध्यी को नहीं पढा सकता किन्तु कारणवंश उन्हें पढ़ा सफता है और आगम की वाचना भी दे सकता है।

25, कारणवद्या साधु प्रायरण (कम्बल या दुशाला) भी ओबु सकता है |

26, साधुओं को जैनकुठों में ही भिक्षा लेनी चाहिए ऐसा एकान्त निवम नहीं है। साधु जैनेतरकुठों में भी मिक्षा छे सफता है।

27. बीमारी आदि कारण से साधु फलादि भी ग्रहण कर सकता है।

28. साधु को तृनीय प्रहर में ही भिक्षा के लिए जाना चाहिए ऐसा एकान्त नियम नहीं है अन्य प्रहर में मी भिक्षा के लिए जा सकता है।

29. साध्वी त्रिस क्षेत्र में निवास करती हो उस क्षेत्र में साधु को नहीं रहना चाहिए ऐसा प्रसन्त नियम नहीं हैं।

30. एक ही घर में एक से अधिक संशार्ड को नहीं जाना चाहिए ऐसा एकान्त नियम नहीं है।

31. साधुको संख्य हाथ से यासंख्य कडळी भादि से ही आहार लेता चाहिए ऐसा एकान्त नियम नहीं है। असंख्य हाथ या कडळी से भो साधु आहार प्रहण कर सकता है।

32, समय होने पर भी यदि साधु या आवक पर्वं दिनों में तप नहीं करता है तो वह प्रायदिवत्त का अधिकारी होता है। यह नियम बाउ, ब्रुद्ध रडान आदि के छिए छान नहीं होता।

33. ननोखुण में "दिवासाण सरण गई परद्वा" नमो बिनाण जीव भवाण तथा "जे अक्ष्याखिदा" ये जो पाठ है, उन्हें नहीं बोलने चाहिए ।

34. नमुक्कार संत्र में "इवइ संतरु'' के स्थान में ''होद मंगरुं'' ही बेखना चाहिए । 35. साधुको एक ही बार मोदन करना चाहिए वह एकान्त नियम नहीं है इनरणवरा बद्द एक से अधिक बार भी आहार कर सकता है ।

इसके अतिरिक्त इन्होने निम्न बातों पर अपने मंतच्य छिखे हे----

1. जिनाज्ञा की प्रमाणता

3. आचरणा वैचिश्व विचार

3. असठाचरण के लक्षण तथा उसके हब्धान्त

4. हरिभद्रसूरि तथा देवस्रिकी आचरणा विषयक अपने विचार ।

5. मुनिचन्द्रसूरि तथा देवस्ि की आचरणा विषयक अपने मंतव्य ।

उपदेशमाला विषयक अपने विचार ।

84

7. खतरगच्छमतमीमांसा

8. दिगम्बरमत समीक्षा

9. अंचलगच्छ तथा युहद्गच्छ की उत्पत्ति का इतिहास

इन सब वातों का आंक मोहेन्द्रविंद सुरि ने दुछनात्मक एवं तालिक रूप से आगमों के उद्धरण के साथ विवेचन किया है। आगम, निदुलिम, मुर्गि,माप्य एवं धीनाओं का तथा प्रकरण मध्यों का गहराई के ताथ अध्ययन कर अध्यनी नान्यताओं को शास्त्र प्रमाणों से सिद्ध किया है। शतदी में करीच की प्रत्यों के नाम और उनके उद्धरण प्रद्युत किये हैं।

इन्होनें जिन प्रन्थों के उद्धरण दिये हैं उनमें से कुछ प्रन्थ सलपदीकोर के समय मौजूद ये किन्तु वर्तमान में अनुस्टब्ब है । जैसे—

1. प्रतिष्ठाकल्प (आ० हरिमदस्रि)

,, ,, (समुद्राचाय<sup>6</sup>)

सम्यम्स्यकुलक (पूर्णिमा ग०वर्द्धमानाचार्य)

4. व्यावश्यकमीमांसा (चिरन्तनाचार्य)

5. दर्शनसत्तरि (वर्धमानाचार्य)

6. आवश्यक टिष्पणक

7. योगसंग्रह

8. योगसंग्रहचूलिं

9. चिरन्तन कल्पवल्ली (44000 हजार दलोक प्रमाण ग्रन्थ)

10 यापनीयतंत्र

11. जीवा भिगम चूर्णि

12. छेर स्त्र की हुण्डियाँ आदि .....

उपलब्ध किन्तु अवकाशित सन्थ ये हैं----

1. व्यवहारसूत्र चर्णि

2. पंचकस्प चूर्जि

3. महानिशीथ सूत्र (जर्मन में प्रकाशित)

4. पाक्षिक चूर्णि

5. कल्पसामान्य चूणि

6. અસ્પવિશેષ चुर्णि

7. पश्च शाह ठीका आदि

हमें दैन अनुळव्य ग्रन्थों का पता लगाना चाहिए । तथा उपलब्ध अप्रकाशित ग्रन्थों को प्रकाशित करना चाहिए ।

आचार्य महेन्द्रसिंह सुरिंका समय वि. सं. 1237-1309 तक का है। इंतके समय मैं मूर्विप्रक समात्र 84 गच्छों में विमक्त था। 84 गच्छों की विमिन्त मान्यताएँ उनके आचार, विचार उस समय के जैन समाज में प्रचलित ये। आचार एव विचारमेद के काश एक गच्छ दूसरे गच्छ के साथ बाद विवाद करता था। एक आचार्य दूसरे आचार्य के साथ वाग्युद में उतरता था। देश वार्मिक युद्ध से वितंडायाद से आचीर्य महेन्द्रसिंह सूरि सडे स्परित ये। वे स्वते हूँ- इसारे रायदायों में तैकयों आचार पर्व विचारों का वैचिभ्य इडिगेक्ट होता है। और सभी अपने अपने विचारों को सरथ बताते हैं तो किन विचारों को माना वाय। मेरी छाडे से वो विचार सास्त्रीय हो उसे ही मानना चाहिए । इसो से ही समाज में सोति त्यालि हो तकतों है।

आ. महेन्द्रसिंह सूरि ने उस समय की 50 विभिन्न प्रचलित मान्यताएँ अपने प्रन्थ में दी हैं। वे ये हैं—

 कोई साधु चैस्य में निवास करता हैं तो दूसरा साधु चैस्य निवास को मुनि कृष्य के चिरूद मानकर आवकों के लिए बनाई गई वसति में ही निवास करता है।

2. एक नमोक्कार मंत्र में 'हबइ मंगलं' बोलता हैं तो दूसरा 'होइ मंगलं'

3 कई चैरगवन्दन में 'नमः श्री वर्द्धमान[य, नमः तीर्थेय्य, नमः प्रवचनाय, नमः सिढेस्पः ऐसे चार पद बोलते हैं, कोई एक ही पद बोलता है तो कोई एक मी पद नहों बोलता।

4. कई नमस्कार मंत्र का उपयान मानते हैं। तो कई उपधान को शास्त्रविरुद कइंकर उसका निपेध करते हैं।

5. एक अपने हाथों से मालारोपण करते हैं। कोई तूसरों के हाथों से 'मालारोपण करवाते हैं। तीसरा पक्ष मालारोपण को ही शास्त्र के प्रतिकूछ मानकर उसका निषेष करता है।

6. एक पक्ष प्रतिक्रमण में 'आयरिय उपवज्झाए' आदि गाथाएं बोलता है। तूस्वरापक्ष नहीं बोलता ।

7. एक पक्ष साफ्वी का प्रथमलोच गुरुद्रारा ही होना चाहिए ऐसा सानता है तो दूसरा पक्ष साफ्वी का लोच साम्वी को ही करना चाहिए ऐसा मानता है।

8. एक पक्ष जिन स्नान पञ्चामृत से मानता है दूसरा पक्ष गन्धोदक से ।

9. एक पक्ष आवरु का ग्रिजावन्य मानता है तो दूसरा पश्च-कछ्याभिमंत्र करना मानता है। तीसरा पश्च दोनों बार्डों को नहीं मानता ।

10. एक पछ किन प्रदिमा को रथ में रखकर छत्र चैवर के साथ गाँव में छुपाता है, दिगाओं की पूता करता है | बछि फेक्सा है | तो दूसरा पछ इन सब बातों का निषेध करता है |

 एक पक्ष प्रश्वेक प्रशाख्यान में 'बोसिरामि' ऐस्ता बोसता है। दूसरा पक्ष प्रस्थाख्यान के अन्त में 'बोसिरामि' ऐसा सञ्द बोस्टता है।

12. एक पक्ष प्रस्ताच्यान में 'पिर्गड्वभी पच्चक्क्लानि'' ऐसा पाठ बोलता है तो बूसरा पक्ष 'निर्वहंशों सेसियाओ पच्चक्क्लानि' ऐसा पाठ बोलता हैं ।

13. एक पक्ष एक परिका में एक ही किन विभय बनाना मानता है. तो दूसरा पक्ष-एक ही परिका में 24 तौर्थका विविग्ध पंचतीर्थी सत्तरिष्ठपवड़ (170 तीर्थका) बनाने. का विधान करता है।

86

14. एक पक्ष एक गूटमण्डप तथा तीन द्वार बनाने का विभान करता दे दूसरा पक्ष एक ही द्वार का विधान करता हे।

15. एफ पक्ष एक मन्दिर में एक ही प्रतिमा की स्थापना करता है तो दूसरा पक्ष अनेक प्रतिमा की स्थापना करता है ।

16. कुछ लोग सासायिक प्रदृण करने के पूर्वे आवक को इयदियिक करने का विधान करते देे तो दूसरे लोग सामायिक प्रदृण करने के बाद इयांपयिक कहते हैं।

17. एक वस मन्दिर के खिर क्रमों, बगीचा, ताखांव, प्राम, गेकुछ तथा खेत भादि देने या बनवाने में पाप नडों मानता है तो दूसरा पक्ष इन प्रवृत्तियों को सावय प्रवृत्तियों कह कर उसका निपेच करता है ।

18. एक पक्ष जिन पुत्रा के समय आवक को पगडी टोपी रखने की जात करता है तो दूसरा पक्ष उत्तरीय वख्या का विचान करता है ।

19. एक पक्ष आवक को तथा सौमायवती इसी को ही बन्टन प्रतिक्रमण करने का विधान करता है तो हूतरा पक्ष ऐसा नहीं मानता।

20. एक पक्ष भारती को निर्माल्य मानकर एक ही भारती से अनेक जिल दिम्सों की भारती उतारता है तो द्वरा पक्ष मरयेक दिस्सों की अख्म अलग आरती उतारता है।

21. एक पक्ष उत्तरणाटिका कोई छ हाथ की, कोई पांच हाथ की तो कई चार हाथ की प्रहण करता है। दूसरा पक्ष ऐसा नहीं मानता।

22. एक पक्ष खुछे मुख से बात करने में पाप नहीं मानता तो दूसरा पक्ष खुछे सुख से बोडने में पाप मानता है।

23. एक पक्ष एक परी मुखवस्त्रिका का विधान करता है तो दूनरा पश्च दो परि मुखयस्त्रिका को मानता हैं।

24. एक व्यक्ति स्तावकाल में पर्व तिथि को प्रहण करता है दूसरा स्ीवय से पर्व तिथि को प्रहण करता है। तीसरा पक्ष सायकाल में प्रतिक्रमण के समय तिथिप्रहण करता है।

25. एक पश्च चतुर्देशी का क्षय होने पर त्रयोदशी को प्रतिक्रमण करता है तो दूमरा पश्च पुनम को प्रतिक्रमण करता है।

26. एक पक्ष एक परलक रखता है। तो दूसरा बिलकुल नहीं रखता।

27. एक पक्ष आवण या भादपद का अधिक मास होने पर 49 वे दिन पर्युषण पर्व मानना है तो दुसरा पक्ष 69 वे दिन संपरवरें पर्व मानता हैं।

28. एक पक्ष एक गच्छ में एक आचार्य तथा एक डी मःचन का होना मानता है। तो दूसना पक्ष अपनी सुरिक्षा के अनुनार कई आचार्य पर्यक्र मैनननाओं की स्थावना करना है। पूर्णिमा मच्छनाचे एक मच्छ में अनेक आ गाये मानते हैं किन्द्र एक ही महत्तरा होने का विधान करते हैं।

29 एक पक्ष अधनी, चौरस, एनम तथा अमावास्या को ही शास्त्रोक्त तिथि मानता है तो दूसरा पक्ष द्वितीया, पंचपी, अधनी, एकादशी, चतुर्दशी ऐनी पाँच तिथि मानता है। 30. एक पक्ष यक्ष, महारिका, क्षेत्रपाल और गोन्नदेव की पूचा तथा आह आदि को मान्य रखता है तो दूतरा पक्ष इसे सिप्यास्व कह कर इत्रका निषेध करता है।

31. पर्क पक्ष पूराने सरवों को ही प्रहल करता है तो दूसरा पक्ष साधु को सूरत बस्य ही प्रहण करने का विशान करता है ।

32. एक पश्च ग्रहण के समय स्नाव पूछा पटाता है तो दूसरा पक्ष ग्रहण के समय पूजा आदि का निपेध करता है।

34. एक पक्षवांचे साथु आवकों के द्वारा उठाई जाती हुई पाळखी में बैठते है तो दूसरा पक्ष उसे साधुके खिये अक्त्यनीय मानता है ।

35. एक पश्च चन्दन से चरणपूजा करवाता है तो दूसरा पक्ष उसका निषेध करता है।

36. एक पक्ष प्रणिवान दंडक की दो गाया ही बोबता है तो दूसरा चार गाथा बोखता है।

37. एक दीपफाल में भी पीट फलक आदि महण करता है ती दूसरा निषेध करता है।

38. एक साधु रचोहरण की दीश,काओं को सम्बी तथा पतली बनाता है तो दूसरा पक्ष ऐवा नहीं करेता.

39. एक पक्ष रजोदरण को एक ही बन्ध से बांधता है तो दूसरा पक्ष दो जन्ध से बांधता है ।

40. एक पञ्च महानिशीय सुच को प्रमाणभूत मानता ई तो दूसरा पक्ष महानिशीथ को मनाणभूत नहीं मानता ।

41. एक पक्ष मस्तक पर कपूर डाखता हैं, तो दूसरा उसका निषेध करता है ।

45. एक पक्ष में आवार्य स्वयं तिन किन की पूजा करता है तो दूसरा पक्ष साधुओं को पूजा का निषेध कुरता है।

44. एक पक्ष अक्षसमत्रसरण में पूत्रा करता है तो दूसरा पक्ष ऐसा नहीं मानता।

45. एक पक्ष गुरू परम्भरागत मंत्रपटकी पूजा करता है तो दूसरा पक्ष ऐसा नहीं करता ।

46. आवक के पुत्र के नामकरण, निवाह आदि के अवसर पर एक पक्षवाले वासक्षेप करते हैं तो दूसरा पक्ष उसका निवेष करता है।

F47. प्रदक पक्षवाळे गद्दी पर बैठते हें तो दूसर। पक्ष गट्दी पर बैठना शास्त्र ⊣वेरूद्ध बताते हैं ।

।48 एक पक्ष प्रेशा मावता है कि वेद्रिका में (नन्दि में) रखा हुआ समी द्रव्य गुरू का हो जाता है। दूसरा पन्न ऐसा नहीं मानता ।

40 2

49. एफ पक्ष आवक पर अक्षत सहित वासक्षेत करता है तो दूसरा पक्ष अक्षत रहित बासक्षेप करता है।

50. एक पक्ष दिन में ही बलि चढाते हैं तो दूसरा रात्रि में भी बलिं चढाता है। एक प्रकारे संघ के साथ चलकर तीर्थयात्रा करते हैं तो दूसरे पक्षवाळं स्वतंत्र रूप से चलकहर तीर्थयात्रा करते हैं।

एक गण्ड में आयोर आवक के हाथ से ही बख्व प्रहण करती है तो दूसरे पक्ष की अगयोर्ट साधुओं से भी बहन प्रहण करती हैं।

परक 'पक्ष बाले हरिभाइंस्पुरि द्वारा रचित क्रमन छुद्धि के आचार से रात्रि में भी दीक्षा, मतिष्ठा आदि करते हैं तो दूसरे रात्रि में दीक्षा प्रतिस्ठा भादि का निषेच करते हैं ।

एक पक्षवाले अफले साथनी का तथा अफेले साथुका विवरणा शास्त्र विरूद नहीं मानते हैं जो दूसरा पक्ष अफेकी साथनी का तथा अफेले राषु का विवरणा शास्त्र विरूद मानते हैं । ' ' '

इस प्रकार की अनेक आचरणाएँ उस समय जैन समाज में प्रचलित थी।

इसके अतिरिक्त इस प्रभ्य में कई ऐतिद्वाधिक परनाएँ भी मिलती हूँ। जैसे गिरागर पर्वत पर बल्परहित प्रतिनाएँ है जिन्हें (देवतान्दर मी मानते हूँ। प्राचीन स्वन्द्र में वायस में मुनिसुस्तनमत्वान की तथा जीवन्त स्लामी की प्रतिनाएँ ब्रह्मश्रेहन थी। सुनिष्ठप्रेस्ट्रेनि कामु के लिए जराये गये उपाअय में नहीं रहते थे। जि. तं. 1229 में कुरायरां के स्वान के लिए जराये गये उपाअय में नहीं रहते थे। जि. तं. 1229 में कुरायरां के स्वान के दिश्वाचा संव निकाल था। उसने देवचरी से कि कुमारपाल राजा के। तीर्थवाना क्षेत्र में स्वाय में स्वम्ह्यात्वार्थ ने तथा वायस मंत्री ने देवदारि से कुमारपाल राजा के। तीर्थवाना क्षेत्र में स्वाय सम्बन्धित होने की प्रार्थना की ये। देवदारि उनसे क्या- महानिशीय स्वन में साधुन के लीर्थवात्रा संव के साथ यात्रा करने का नियेव किया है। अतः इस यात्रा संघ में नहीं आ स्वक्तरे।

इस प्रस्य में हुरद् गच्छ (ददगच्छ) का इतिहास भी दिया गया है। वह इस प्रकार है— तानक गाँव में नानकाम्छ में खड़े देवदूरि हुए। (दने गुरू वैररवाओं ये। सर्वदन इन्द्री बाल्यावस्था में बड़े दुदिमान ये। इनके गुरूले इन्हें सरुकत, प्राइन, स्वाया कारे इन्द्र्यों के ताथ साथ आगन प्रयों का भी अपयतन करवाया था। इनकी प्रतिमा को देखकर गुरूजो ने 'आदि' और द्वातली नामक गांव के बीच वट इक्ष के नीने राख का वास्क्षेप्र इटाइन्द्र स्वें आवर्थर पर अधिन्द्रित किया। इनका गच्छ, वदगच्छ के नान से प्रशिद्ध इट्रआ। देव गच्छ में कई प्राीमा सरग्वन आवाई ये अाः यह गच्छ इत् राच्छ हत् नाम से प्रशिद्ध इट्रआ। 1

इन्ह्री 'स्प्रेवेव सूरि की परम्पा में ययो देव नागके उपाध्याय को गये । उनके छिथ्य आ चार्य जयविंह सूरी ने भयने नी विद्यान छिप्पों को चन्दावती नगरी में महापीर स्वामी के सन्दिर में एक ही समय में आचार्य दूपर अधिषिठन किया । नी आचार्यों में सातिसूरि मा एक ये उन्टोंने विप्लेखिया गल्ड की स्थापना की । देवेन्द्रसूरि नामके आचार्य में संगम खेडिया नामक गल्ड बनाया । अग्य कि दि. 1149 में पूरानिया गल्ड की चार वाखायें, निकटी । मुनिचन्नस्त्रि से देवसूरि की परम्पा चली। श्री दुष्पितागरसूरि से श्रीमालीगच्छ निकला। तथा श्री मल्यचन्द्रसूरि से भाषापदली गच्छ चला।

भी वयवन्द्रपुरि के शिष्य विश्ववचन्द्रीपास्थाय ने अपने मामा शीळगुलपुरि के साथ पूरानिया गच्छ स्वीकार किया । उन्होंने आतम अग्यों का सविशेष अच्ययन किया । आ. वय-चन्द्रपुरि रेन्द्रे गच्छाचार्भ के पद पर अचिथ्ठित करना चाहते ये । उन्छ समय उनके गच्छ मैं नाशरीयन आदि अनेक शारूव विरुद्ध परप्रपार्ट् प्रचलित यी । उन्हें शास्त्र विश्वद प्रष्ठीयेग अग्छी नहीं अग्वती थी । अतः उन्होंने आचार्थ पद रुने से इनकार कर दिया । तथ करें उनाध्याय पद से निरूधित किया । धुनिचन्द्र सुरि पदं विजयचन्द्रीयास्याय एक ही गुरु के शिष्य थे ।

विश्वयचन्द्रोपाप्याय के शिष्य यशचन्द्रगणि थे। उन्हें मुनिचन्द्रसूरि के सांभोगिक रामदेवसूरि ने पाचागढ के समीप मन्दारपुर में भा पार्थनाथ के मन्दिर में औवन्द्र आदि अवकी ने तथा बबोदरा, संमात आदि के तंत्रों ने वि. सं. 1202 में आचार्य पद पर अविधित किया। और उनका नाम ज्यविंद्र सूरि रखा।

वि. सं. 1169 वित्रवचन्द्रोपाध्याय ने विधिषक्ष की स्थापना की ।

विजयचन्द्रोप।ध्याय का जन्म सं 1136, दीक्षा सं. 1142, स्वरीवास 1226

श्री जयविंहसूरि जन्म 1179/1197 में देखा /1202 भाषार्थपद । 1258 स्वर्गयास |

प्रयम सन्पदी के कृती घमें घेस दरि का जन्म 1208 । दीक्षा 1216 । आचार्यवद 1234 । स्वर्गवास 1268 । इस्यदि

रस प्रकार शतपदिका प्रदनोत्तर पथ्वति ग्रन्थ चार्मिक सामाजिक एवं ऐतिहासिक दथि से यदा महत्व का दे ∣

48

# श्री जिनकीतिंद्धरिक्ठत पड्भाषामय 'पंचजिनस्तवन' \*

#### तथा

## श्री जयसुन्दरस्ररिकृत अष्टभाषामय 'श्री नेमिजिनेश्वरसंस्तव'

#### Introduction

I

Both Brahmanical and Jaina religious literatures are replete with 'stotras and stavanas' --hynns in praise of deithes. They are mostly of moderate length, which helps devotees to memorize them and recite them at their prayers. They are composed in a style which is casy, avoids all linguistic intricacies and is sweetly melodious. That helps in creating a peaceful and devotional atmosphere. Their main purpose is not to create an imposing philosophical tratet, but to give to devotees small lyrical poems, extolling the great proves, abounding Kindness and limitless knowledge of the Lord. Several Brahmanical 'stotras' of Sri Sankaräcatrea, and Jain 'stavanas' are of this kind.

Sometimes, however, in composing an epic poem the poet is unable to resist the desire to show his vast grammatical erudition as in 'Bhatitikāvya' or 'Dvyāguyakāvya'. This tendency is sometimes manalifest in small 'stavanas' also, which, however, renders them difficult to comprehend by a lay reader. Such 'stavanas' are very rare-- only a few have been traced so far and they make a deliberate attempt to display their mastery over the Sanskrit and Prākrit languages. They compose the first verse in Sanskrit, the next one in (general) Prakrit, and the succeeding ones in Saurasent, Magadht, Paifarct, (sometimes in Calikāt Paifaci also), and Apabhramása, in that order.

The Catalogues of Jaina Manuscripts list a few such 'stavanas'-hardiy 3 or 4 but my assiduous attempts to trace them were hot succossful. By a sheer chancz, while searching for old Guiardi, and Banskrit and Präkrit MSS for my research studies under the Springer Research Endowment of the Bombay University, I chanced upon in a Jaina Jananbhandāra MSS of a stavana, which extolled the greatness of five Thrthankaras' in six languages (92(47), as outlined above. It was written

\* Being the fifth research study based on rare Mas meterial, prepared under the auspices of the Springer Research Endowment of the Bombey University. by an crudite Jaira poet usuned Jinaktrit, towards the end of the 15th century V.S. The stavana seems to have been very popular and considered invaluable as a linguistic curiosity, for all the MSS of the 'stavana' bear a Sanskrit 'avachri', expounding important passages in the verses, commenting on grammatical peculiarities, citing sütras probably from the celebrated Prakrit gram nar 'Siddha Henneandra'. Below each avacüri is an Old Gujarätt 'stabika' or explanation, of a much late date, trying to give in very peculiar and often clumsy and corrupt Old Gujarati the meaning of the Prakrit verse, which, at places, usefully supplements the exposition in the 'avacitri'.

Along with the şadıbhāşāmaya 'Pañēcajinastavana' of Jinakirti, I came across a MS, 'Śri Nemijineśvara Saństava (#\*!ग[ग[17]-verses written in 8 languaça), written by Jayasundarastiri of Tapīgacacha also an illustrious disciple of Somasundarastiri, about V.S. 1506. It forms the concluding portion of a MS, containing 5 short poems - Pañcakalyzayaka Ekzdási (11 Vas in Sanskri), 'Śri Paňackalyžayaka Ekzdási sturi ('4 vas in Sanskri), 'Namaskāra (3 vas in Prākri), 'Śri Mahavirastavana Phāgubandha' (17 Vas in Sunskrii), sant 'Śri Nemijineśvara Saństava' (18 vas in Sanskrit) diffront Prākrits). It has come down in a single MS, the last 2 lines of which are written probably in some North Indian NIA language. It does not have either an 'avacūri' or a 'stabaka'. It is, however, more elaborate than the 'Pañcajinaštavana' and evinces greater poeti beauty.

Three MSS of 'Sadbhāṣāmaya Pañcajinastava' of Jinaktrti became available to me from the Jaina Atmānanda Sabhā's Jāmabhandāra at Bhavnagar (in Gujarat). They bear Nos. 976/1, 976/2 and 976/3. I have named them A, B and C MSS for convenience. A and B MSS give the name of the work as 'Şadbhāştamaya Pañcajinastava', while C MS refers to it as 'Şadbhāştanava' oly. All MSS agree in mentioning the name of the poet- Alagericative sin flats flats. MS A was copied in VS. 1529; B probably in about the same century, and C in V.S. 1871 (probably recopied from an older MS). A and B MSS consist of 2 folios each, while C MS written in much bolder hands has 10 folios.

Folios in MS A are  $10\frac{5}{4}$ " long and  $4\frac{1}{4}$ " broad, folios in B MS measure  $10\frac{5}{8}$ " by  $4\frac{5}{8}$ "; while C MS is larger its folios are  $10\frac{7}{8}$ " long and 5" broad.

A MS has 12 to 13 lines on each side of the folio, though it has extensive marginalia at the top and bottom; B MS has 14 lines per page, and has also long marginalia above and below; while C MS has only 4 lines per page, though between the main lines it has copied in small hands the writing of the 'stabaka' relating to the above main writing (i.e. verses of the stavana).

A MS has 53-54 to t0-62 letters per line; B has 45 to 51-52 letters per line, while C has 31 to 35-36 letters per line only.

A has a side-margin of 1.3" to 1.4" on the two sides, and 8" at the top and the bottom. 3 has a side margin of 1.4" to 1.5" on the two sides, and "8" at the top and the bottom C has a side-margin of 1.2" on the two sides and .8" to .9" margin at the top and the bottom.

A MS marks out the margin by a thin double line on each side, and has soloured space between thes: lines in red pigment on the obverse folio. B MS draws two thick red lines between two thin lines. The thin line at the extremity is drawn in black. C MS marks out the margins by dark broad lines. A and B have a 'svastika' mark in the middle of the page and also in the margins. In A MS folio numbers are written in thin hands in red ink on the reverse side; while in the B MS the numbers of the folio are written within a square, in black ink; and the C MS writes the folio numbers in the right margin in black ink on the reverse side. None of the MSS bears any ornamentation.

The calling phy of A MS is exquisite—the letters are straight and can easily compare with letters in print.

Handwritings in the B MS too are very beautiful, though flowing and eursivy. C MS writes the verses of the text in very bold hands, over each of which pretion, relevant Old Gujarati explanation is written in small hands.

A MS has been very carefully written, and has been corrected by the copyist nt places. Even such difficult matter as 'avaediri' is usually written quite correctly I have mainly relied on this MS as the basis of my text. B MS has been useful to me at places which were obscure in the A MS. C MS seems to have been copied from a different exemplar. The copyist seems to be a good scholar. His Old Gujarati 'stabaka' has been very useful in getting at the meaning in the original places.

I have given variants of text 'avacari', and 'stabaka' at all relevant places.

The MS of 'stabhāşāmaya Śri Nemi-Jintśvara Samstava' is the concluding poem in a small MS of 3 folios, containing the poems of Jayasundarasūri, who flourished around 1506 V.S. The MS was in possession of Achirya Muni Siri Pugywijayaji, himself a great scholar of Jainism and the doyen of research in Jaluism in Gujarat. As he bequeathed his vast collection of Sanskrit, Präkrit and Old Gujarati MSS to L. D. Bhanatiya Sanskriti Vidymanadir, Ahmedabad, which was founded at his behest with the munificence of Sheh Shri Kasturbhai Lalbhai, the MSS is likely to have been preserved in the Institute. It bears No th 745<sup>1</sup>

"The folios have [3 or 14 lines per page, and 55 60 letters per line. Both the sides of the folio bear a round red mark resembling a 'svastika' in the centre, while on the reverse of each folio there are two red marks with ornamentation in the two side margin. The MS is fairly well-"preserved. It is undated and being incomplete (- only the last verse of 'Nemijineswara Samistawa' is incomplete -) lacks a colophon. However 'udging from the general condition of the paper, and the style of writing it is likely to belong to C 1600 or thereatbout. The MS is exceedingly clear and meticulously correct—only 2 letters in the last line of folio I have been partially damaged and therefore, difficult to decipher with certainty."<sup>2</sup>

The author of 'Sadbhāşāmaya Pahcajinastava' is Jinaktrišīri of Tapāgaccha, an eminent disciple of Somsundarasūri of legendary fame. He was first a 'Vācaka' ( $\mathfrak{A}[\mathfrak{A}\mathfrak{A}]$ ) and was later elevated to 'Sbripada' ( $\mathfrak{A}[\mathfrak{A}\mathfrak{A}]$ ) towards the close of the 15th century V.S., when Campaka Śresthi of Chitod ( $\mathfrak{A}\mathfrak{A}\mathfrak{A}\mathfrak{A}$ ) celebrated the occasion with great pomp and festivity. In 1496 V.S. he presided over the inauguration ceremony of  $\mathfrak{A}\mathfrak{A}\mathfrak{A}\mathfrak{A}$ an imposing temple of Neminitha, at Girnar, and also at another temple at Bedarnegar, built by Pāraschandra Kothari, a close confidant of he rulling Pādashah. Jinaktritšīri expired in 1499 V.S. He must have written several religious works, which have not yet come to light as Shri Mohanlal Dalichand Desai, an encyclopadie scholar of Jaina literature has not noted any of them. But the present 'stavanas' bear amply

The author of aştabhāşāmaya Nemijineśvara Samstava (अध्यमाषामय নিশিत्रिनेश्वरसरहत्व). "Jayasundarasūri of Tapāgaccha, too, was another

ef. "Śri Mahāvirastavana Phägubandha of Jayasundarasūri---A rare Sanskrit Phägu poem", by K. B. Vyas, Journal of the University of Bombay, Vol., XXX pt. 2 Sept. 1961, p. 119.

<sup>2.</sup> Ibid p. 110.

illustrious disciple of Somasundarasāri (born V S. 1430 attained एतिवर in V.S. 1457). Somasundarasāri is one of the greatest lumiraries in Jainism of mediaeval Gujarat, who exercised a profound influence on the Jainas of this poriod."<sup>3</sup> "He had a wide circle of disciples, also very illustrious and profound in their scholarship, like Muni Sundarasāri, Bluvanāsundarasāri, Jimākrisāri and Ratnasundarasāri,"

"Jayasundarásūri was the second d'sciple of Somasundarásūri. His vast scholarship earned him the epithet "Krynasarasvati". He had not only as a teacher expounded great works on Kavyšlańskara like "Kāvyapraktáa" and Jaina philosophical treatises like "Sanmatitatka" to his pupils, but had also composed important religious tracts like Pratyxkhyäna", "Sthåna Nirväņa", "Sanyaktva Kaumudi", and "Pratikramagavidhi" (V.S. 1506)." 3

Even his smaller works like 'Mahāvtrastavāna Phāgubandita,' Pancakalyāņaka Ekādasi (both in Sanskrit) and the present 'Shri Nemijinevara Sanšatava' (which opens with Sanskrit verse while the rest are in different Prakrit languagest bear ample testimony to his profound scholarship, which rightly entitle him to the appellation ('biruda') 'Krşnasarasavati'.

Jinaktrii's 'Şadbhāşāmaya Pancajinastavana' is a collection of five hymns written to extol the great spiritual eminence of five leading Tathankaras. The first three of them contain 7 verses (as they include a verse in Cūlikāpaišāct) and the last two hymns, which do not have a verse in Cūlikāpaišāct, have 6 verses each.

Jinakırti's vast erudition and his mastery over the art of poetry is evident in his use of elaborate metres.—अस्युष् as Puspadanta, the author of the sacred Brahmanic 1 'Siva Mahiman siota' says— like Sardalavikrıdıta (19 varnas; caesura at 12 & 7 varna; measures.— म स ज ख त त and ग i.e. a long varaa), and Srægdhart (2) varµas वति or caesura at 7.7.7; measure म र म ज ज ज युव्यू agaas) with the greatest case even in such archate and obsolete dialects as मागली and रेजावी

- 3. Ibid p. 120
- 4. Or......श्रीक्षोमयुन्दरस्रोणां बहवः व्दरधगः वाचकाः णिष्याध्वासन् हेषु केशन्ति नामानि यथा । श्रीदुनियुन्दरसरिः श्रीद्राणसरस्वती श्रीवणयुन्दरस्रिः.... श्रीधिनमीति स्र्रिः..... ( - अ) यिदावश्रीतमुक्यवः प्रथमो मागः (पु. ३९, ५०), by Muni Darshanavijoya, 1933.

5. Vide : K. B. Vyas, op. cit., p. 120.

6. Ibid, .pp. 11º, 120.

As a variation he has at places used 'Upendravajrä' (11 varaas, caesura at 5.6, measure  $\pi \in [4, \pi, n]$ ) in Santinathastavana, 'Mälini' (15 varaas,  $\pi \in \pi = \pi = \pi = \pi = \pi = \pi$ ) in Santinathastavana, Neminäthastavana and Pärävanathastavana; 'Manydäkräntä' (17 varaas; caesura at 4.6.7; measure  $\pi = \pi = \pi = \pi = \pi$ ) in Paršvanäthstavana.

The scheme of Jayasundarasiri's 'Neminatha Sarinstava' is much different. The first 6 verses are in Drutavilambita' (12 varnas; casura at 4.8; measure  $\eta = \eta = \chi$ ); 7th-12th verses scon to be in some metre closely allied to 'Sragvijnt' (12 varnas; casura at 6.6; measure  $\xi \neq \tau \chi$ ) and bears a close affinity to Gujarati Jati chanda (Jhulanaï which has 'sandhis' of 10 matras, and a long varna at the end of the 'carnaı'), verses 13 and 14 are in 'Vaitily'a' (10 varnas in odd quurters, measure  $\eta = \eta$ ; 11 varnas in even quarters, measure  $\eta \neq \tau \equiv \eta$ ; 11 varnas in odd nat three verses, 15 to 17, are in the 'Doha' metre (13 matras in odd and 11 matras' in even quarters.)

Each of these hymns begins with extelling the provess and virtues of the Trthankam – his complete remnnciation of worldly lifo- a vast kingdom, untold wealth, and all plesures of the world, his great austerity, extreme 'ahim'sa', forgiveness for even his sworn enemies, his 'Maravijaya' (subjugation of Mara, personifying all worldly joy2), and his great spiritual attainmants, revealing to him Past, Present and Fature. In the latter portion of the hymns the poet seeks his blessings for the 'bhnyya jana' (devotees seeking Truth) so that they may attain true knowledge. Such is the goveral pattern of each 'strwana'.

Though ba-ically religious lymns, they reveal great poetic beauty with their mellifuous rhythm of the metres, and sweetness of diction. The almost insuperable handicap of the archaie media of i.s composition, like Paister, Collika Paister and Magadin does not hinder the poet from achieving a rare lifting music in his verses.

The use of Pråkrit dialects like Paisāci; Cālikā Paisāci and Māgadhi is extremely rate in MIA literature. Paisāci is remebered as the linguistic vehicele of the gret: Bphatkathā' of Gurādhya, written somewhere about the beginning of christian era, but it has not survived except in the fragmentary adaptations like the SulfRelata and Sussaira-Seâ, which give some idea of the greatness and expanse of the original, classic. In later times except in the drama 'Moharajaparājaya and excerpts in Hemacandras' Kāvyānušāsana' and 'Kumātapalacarita' (in Dvyāšraya Kāvya), and stray illustrations in grammars like 'Bāðrama' no other noteworthy literature has come to light in Paišaci. Cālikā Paišaci, survives in a single drama 'Hammiramadamardana' and in the above-mentioned three works of Homacandra. Its difference from Paidaet is negligible. In 'Siddha-Hemacandra' it is just cursorily reforred to and carlier grammarians do not even allude to it. Sauraseni is found used in Sanskrit dramas in the prose speech of women characters, according to the then prevalent dramatic tradition. Magadhi is also similarly found used only in dramas like 'Mycohakatika', 'Sakuntaha' and Avaghoga' dramas in the speech of some low characters. Neither Sauraseni aro Magadht can boast of any noteworthy literature. It is only in the general Präkrit and Apabhramán, as expounded in detail by Hemacandra, that great epic poems and other classical works are composed.

Jinaktriisūri, however, has handled nil the above dialects with amazing skill and maticulous correctness, which point to his phenomenal mastery over the grammatical structure of all the above Praktri dialects. We encounter works in general Prakrit. Even in modern times some learned Jain 'sadhus' and religious scholars have composed works (like qrtaregi) in general Prakrit. And Apabhranha was favoured as a medium of epic poetry from C. 500 A. D. to about 1000 or 1100 A. D. and even later (as in the ditrargares). But the other dialects like Paisšaci and Māgadht have been almost defunct today. This vastly enhances the linguistic importance of these 'starmas.'

Partly for the convenience of lay students, and partly to save space, I have not given a translation of the verses nor supplied an Index of the stavanas, but have instead, remained content with giving a Sanskrit 'chaya' of each verse for the same reason. I have eschewed linguistic discussion of the grammatical characteristics of the different dialects employed in the verses.

I will be very happy and will consider my arduous labours amply rewarded, if this brief study interests Indological scholars in India.

K. B. Vyas

भिषध्य जिन्द्र तिक्षेत्र कर्ष ने म महिवाकी कहे तीव क्षिय थर भिक्ति भाषिण श्रीणा अत्योति स्वाय अनिमय्ति नी सिन्द् स्तित्रियः स्वित् यित्र स्वित् या जिला विद्राय जिला विद्रा तमे अवित्यम् ध्येती साध्य स्वय प्रधान आती आणापी धर्मा मेलर्थ्य द्वीपी ती संस्थादित वाण अवमता सिन्द्र मेथि धर्दा मेलिनि स्वय के 'देखें रद्दे आतुत्व रमाद्य स्वित्योग स्वतानि मेलानि मे मद्य मेल्य प्रदेश ष्ठिकट नहरुष् छयादार् दिदः स्त्री आदी सवन्यानया रुपुर पिवा नाय ग्रेजिः सामसी यः जिन्नास्त्रमानमन्द्र व्यक्ते क्रम्माय मह इतिहित या ग्रे ् यसंस्कृत् जेलिस्ट्रनक्षण्य ्रवेशीयकारिज्ञाप्रधायमा यात्राम् विस्तुर्ययायमा व्यक्तवायुक्त 985 ज्ञानेडव्यकालंबनिफलतियथास्ट्रस्य राप्यत्रसं अवंत्रालं केलंडल्य जिल्ला सङ्ख्यास्ट्रियीज तिम एक्स्यीज्यस्त तिम घत्रांतस्ट्रय् जीलेणयिया मटकी साओं යිල්තෝකාශයට මහිටිනහනද නැහ කැටැක් පාර් අප <u> विस्तिदेशह</u>या**वीयंतया (गेलविरहाएसंतहित्रहसेक्षेत्ररींकर ते**न्त्रजव्यदी (()))) अन्य प्रायमा प्रायमा सिम्ब सिम्ब सिम्ब सिम्ब सिम्ब सिन्द के सिंह अन्य सिन्द अन्य सिन्द अन्य सि ne na serie a serie de la constante de la const Na marcina de la constante de l Constante de la Contraction and an and

## श्रीजिनकीर्तिस्रिकृत

# श्रीबीरस्तव (षड्भाषायुक्त) -(सावचूरि)

।।एई ०।। श्रीणां प्राणातु दानैः प्रथमजिनपतिनाभिभू भ्रेश्वैनः स्वः सेवाहेवाकिनाकिप्रेश्चमुकुर्रतटस्प्र्ष्टेपादारगिंदः । भूतो भावी भवत्वान्रणुरणुरपि वा भावराजिः समस्तो य झाने तुरूपकालं प्रतिकृतति यथा स्वस्वरूपव्यवस्थय्।।?।संस्कृतम् जेणं भारहखित्तिझत्तिवविञ्चं सद्वम्भवीर्जतया एगेणावि तहा पसंतडिअ<sup>र्ड</sup> सो पुंडरीड कर्ड । जो अडावयपिडिसंतविजर्वण पत्तो परं णिव्दडं

जा जङ्कापयापाइतापजापु पता पर गिउड्ड देवार्यं पढमं अपूठ्वयसहं भत्तीड् चंदासि तं ॥२॥ प्राक्ततम् ॥

1 सेवाह्येवाहिहकिनां कि A 2 पुरुट C 3 स्पष्ट C 4 पाहारविंदाः B 5 भाषा B, भवस्वा C: . 6. AB Omit 7. बीच BC. 8 पुंडरोक C 9. चठित्र C.

अवचरि-पर्दः ॥ सु सुवः स्वः कर्मता माया<sup>1</sup>० झान्तिः'<sup>1</sup> अतिविंवतिः स्वस्त्रकप्-व्यवस्थानतिकमेण ॥-े प्रानिर्ध्वति स्विद्वपरससमाधि<sup>12</sup> ख<sup>13</sup>॥ भारवधेभे धर्मवीजवापे स्वतंत्रकृत्वात् तथा<sup>3,5</sup> यकत्याते तथा प्रकत्यात् । पु डरीकप्रदातकरणात्<sup>1,6</sup> अग्द्रापद्<sup>17</sup> प्रुटिस्समारोदे परमनिद्वतिप्रापणात्<sup>1,8</sup> वा<sup>10</sup> । पृर्ववुवभन्वम<sup>3,0</sup> ॥२

10 साम B 11 नालि B 12 तमापि B 13 व B, 14 वारत B 15 तथा B, 16 B omits, 17 प्रजातपद E 18 प्रापण B, 19 ज्या V, 20 द्वप्रसंव B.

हरायक (साधाटीका) ॥ आहें लक्ष्मीने दानोई करी प्रथम जिनपति नामिगकानो धुक श्री व्ययन-देव पाताख्य स्टेस्सरोको कार्गप्रताठे 'विशेषना धीवने प्रीतिकारी घाठी | ते प्रयम चिनपति केद्ववा छे | सेवाना हेवाकी कहेतां रखिया प्रहता के नाडिंगमु इंद्र तेहोना टक्क्ट-ट हामराना ध्रम्मामा तेहने किंगे प्रतिधिति के संप्रवक्तमा खेदना प्रदेशना देवा प्रति आगामी पहुडो वर्दमान पहुंदे। कलो मोगे स्क्रंभादिक तथा अखुपरमाण्यादिक पिण साह-राषिद्रस्य प्रयोग वसूह वस्तत सवकोय को समवतना डानमोहि द्युदयक्षाळ क सन्यवत्र प्रदीविधित याप छे के प्रकारे द्रस्यपर्यापनी पोतामी स्यद्भप्रस्ववस्या क प्रवर्तन छई।।श। ऐ संस्टन साथामा छे।।

केने मरतक्षेत्रने विधे शीम वास्युं रूखा घर्ममतु चीच तिम एफ शीफ्यमची हेने पिन तिम प्रशांतवृत्य रहने ते पुडरी-इनगवर्षं रूपयो होने । चळी के क्षयमदेवली अध्यापद पर्वतर्गी रीठने विधे रुखी रीठें थाप्युं छे शरीर कोने एहते। कोई वा पासे हो रक्ती के उनकुष्ट निद्दुति ज़र्ने देव २४ नथ्ये पहेला पहवा। अध्य दूवमरूथ है न्हर्ने मस्तीये इसीने बांडुं छे ते प्रते । सा प्राइतन माथा।

जो जोइंदणरिंदवंदिदेपदो तेछकचिंदामणी

जं आलिंगदि रागसंगदिमदी साम्रत्तिलीलावदी ।

बादा णिग्वदिदीविया गदमला विज्जापसदी जदौ

सो सामी रिसहां जिणिंद वसहो दिज्जा सुविज्जासुद्दं।।३।।शौरसेनी। ।

1 B O.nits 2 वरिंद C 3 तिख़क 4 जंगदि C 5 मुदी A 6 दो B.7 झिणदेC 8 B Omits

अवचूरि-योगी-द्रवरेन्द्र?वंदितपद<sup>1</sup>९दनेखेाम्यचिंतामणिः ॥ यं ॥ आर्ळिगति राभ<sup>13</sup>द्वगतिमनी ॥ मुक्तिश्रेखादती ॥ जाताः निवृंतिदीपिका ॥ गतमळा ॥ विषानम्रसतिः ॥ यः॥ देयात् खुविषासुखं। अनंतवानानंत्वद्वर्प ॥ तो दोआ्नादी तोरसेग्यासंयुक्तस्यति खुनेण सर्ववानादितकाराणामसंयुक्तानां वृद्धाराः॥ मभाक्वविदिति खद्वेण चिंदामणीरात्र संयुक्तार्थ्यापि तरुव्य दः ॥३

9 नरेन्द्र च B. 10 पदा B. 11 राभ B.

स्मयक-जे मधु जोगोश्तररेस्ट तेउणोगे वांधा छे पद खेढ़नां एडवा ख्वसममुद्ध छे (शः पौगींद नरेस्वर्शत परः) जण्ण लेकों विशे जिंतामणी रक्त छे मनीवाधित प्रसारा छे जे प्रमुखे मूर्ते आखिन करे छे एडी रागे करीने तंजति छे मति क॰ मलवी पदी एडी ते मुस्तिरिपों बीखवती स्पी जेदने आदित्या जिंधान करे छे के खाता केढ्र मत पर्ध छे निर्दात क॰ नेमछत्व पदी परे नतमाला क॰ मलरसित एडी विधामपूति जे ते बता क॰ वे मधु पकी ते स्वामी ख्यमरेवजी खिलंद्र मस्वी दूषमा सुमन वे ते देशत रू क आएवा मुलियाना सुख ते सुविधा ते अन्तरानात्य दमस खुल नवीयों माश्रा ए बीरेकी माला छे। ताष्ट्रचिम्नेग्रुवन्नवन्नेछड्ले यह्यंत्रदेशे यडाँ पैदी लायदि इंदनीलफलिणी तापिश्रगुश्रच्युदी । लम्मा कप्पलदा यथा शुलगिलिस्कंधमि तुंगेस्तिदा

शे पस्कालदु णाभिलायतणए मे वय्ययवाल ये ॥४ मागधी ॥

1 सीन्न с 2 सुवन्न с 3 जडा с 4 बर्ज्ज с 5 ज'बालय'с.

अवयूरि-नापोत्तीणेग्रवर्णवर्णवर्णवर्धिरे ॥ यस्यांसदेक्षे ॥ जटापंक्तिः ॥ राज्ञते ॥ इद्रनीळफळिनीतापिच्छगुच्छण्डतिः ॥ रम्या कत्व्यळता ॥ वधाग्ररगिरिस्सवे तुंगे ॥ स्थिता राजने ॥ सनाभ्रिराजननवः ? प्रशालयतु मम अवयर्जवाळं ॥ रसोळ्याै इति खुरोण सर्वत्र रेफानां ठकाराः सकाराणां राक्तारः । तथा छस्वप्रव्योश्वादां इति छनारस्य राकारामान्त्रश्वकारः ॥ सवयां य इति सूरोण सर्वत्र जनाराणं थकारस्य <sup>क</sup> यकारा ॥ सवा संयोग साञ्चीको इति खुरोण स्वंधप्रीयार्थसंग्रुक्तसकारस्य सकार एव उध्वेलेपायवादाः स्थ-थेयोस्तः इति छरोण स्वंधप्रीयार्थसंग्रुक्तसकारस्य सकार पव उध्वेलेपायवादाः स्थ-थेयोस्तः इति छरोण स्वंधप्रीयार्थसंग्रुक्तसकारस्य सकार यव उध्वेलेपायवादाः स्थ-थेयोस्तः इति छरोण स्वंधप्रीयार्थसंग्रुक्तसकार स्व सकाराकांत स्तिः? ॥ क्षस्य श्वः इति छरोण स्वा इत्यत्र स्विन्ध्याने स्वाराकांत स्तिः? ॥ क्षस्य श्वः इति छनारस्य न्काः । तो 'देाज्ञा-दाचिति ' सौरसम्यासिय मापाध्यासिति अकारांतस्य त्वर्धरः । वाध इति यस्य ध-कारः । आत परसो मागध्यासिति अकारांतस्य त्वर्धते धकाष्ठाः ॥ एका छातः ॥ वि Domito 7 ग्राजनत्वयः B श्वकार वि श्रियः व्रिते यो प्रिते यार्थ

स्ताबक-तापयी उतारहां के सुभूग तेक्को के वर्ण रात ते वर्गन स्विथाने विर पहवे के हमे खमाने देशा ते हमें विवे बटानी परित के ते राभति कर को में छे. ते जराप कि के हमे खमाने मेछमाणी स्याममणी ते हमी कड़िमी के तेरुखी छें बच्चे ताविष्ठ के छुआ दे कि स्ता, गुरूछ ते सरियी छे कालि किहमी ते बटाप विरानी उपमा वर्णवे छे. रम्या कर मने हर के स्वरूल ता जिम छारियरि के मेर ते हमे रक्त ते हमे विवे ते रूप वे को डॉ म कर उपने हर के स्वरूल विये रही ते प्रत्यादय हरू के बोद सरक्या नामिरावाने तरन के पुत्र की खप्र मेरे ख ते से क्या हम माहय महस्वरक्य जाना हर में हुए ा/भा पर मागचे मार्था मा कि -ते के कर माहय महस्वरक्य के बोद सारम्या नामिरावाने तरन के पुत्र की खप्र मेर के ते से कर माहय महस्वरक्य का हम ते सुरा प्राया नाम पा पा मार्था भावी सार्था ने कि -

### धारितो पकटं अतक्कटजटाज्रटछटाडंबरं

तं निंतो मतनं कतंतसतनं तिंतो भवानहितं ।

सम्बच्छू गननाधुँबंतितपता तेवाहितेवो सता भव्यान वसहध्वजो जिनपती तिज्जा पत सासतं ।।पैशाची।। 1 स्वन' c 2 स्त्रो B दिसो c. 3गतनाय B 4 सभा B.

#### श्रीजिनकीतिस्रिकृत

अव्यूरि-धारयम् ॥ प्रकटं । अत्युःकटजटाज्यस्टाइंकरं ॥ छटाऽठंकारोर्धः ॥ तं प्रसिद्धं नयदं प्रापयन् अद्गः ॥ इति तिसद्गं ॥ ददत् ॥ भयस्थानीवित्तं । पक्षे प्रवाग्याः पार्वस्याक्षिः ॥ गणनाथवंदितपदः देवाधिदेवः ॥ सद्दा ॥ भव्यानां ॥ वृद्यभवनतः दश्वात् ॥ पदं द्याञ्वतं ॥ तथा पकटमिश्याद्विषु करावजेतित्त्रेय ककारादीनां ठोपरत्था टोड इति टकारस्य उकारस्व प्राप्तोपि देशाज्यां न कगवजेतिनिधेपत्तस्यात् ॥ तद्योद् द कारस्य कारः । क्रोञ्जः ॥ देशति पद्य'ः कार्व्याः णक्षे त्र स्य च-कारः । क्रोञ्जः ॥ देशति पद्य'ः कारादा ॥ जं न इति णक्कार्स्य नकारः । त्रियाधे यहति प्रस्य' कार्र्याः श्वान्तः ॥ प्रा

5 बारवन A, घारवन: B. 6 मनां B. 7 emended; शास्वतं AB. 8 दुवगरथ A 9-10 B omits 11 बल्य A.

स्तवक बजे वातो छे प्रइट छें रुग अति उत्कट घटाने जुट ते हुनी छटा जे अरु फार ते हुन आ इयर ग्रां पतो छे ते प्रतिव तित क० प्रााखे छे सदन कान ते हुने इस्तोत खन-ताक ते हुना सदन पर प्रते बजे दित क० देती छें भव जे संखार ते हुनु अमीहि कर अक्षरितत प्रते देते यहा जिया के छा का गण्या के पार्च ते कि जी की छे दर्प जे हुना पहा ज्यूनरेद छे दकी देश घिरेद छें पता क० सदा सम्यजीवेनि घुषमते के द्वारा पहा ज्यूनरेद छे दकी देश घिरेद छें पता क० सदा सम्यजीवेनि घुषमते के द्वारा पहा ज्यूनरेद छे दकी देश घिरेद छें पता क० सदा सम्यजीवेनि घुषमते के ति स्थानी वे ते तिवश गए। आंगे परं तक स्थानक द्वारस्वतुं पद आगे ॥ । । प देशा विकी माथगा हे ॥

सण्क्रतप्रसरकावप्यकटितलफधुप्क्रतलोमंचलाची सोफालांचततेहा सुलसुललचित्तेतालपूचोपचालेा । सोलासोलप्प्यालप्पपलहुतवहुच्ल्लंपर्ने मेससंस्वा भोह चेलुक्क्यंपू कसटफलहलो मारुते वो चिनितो ।।६।।

[चुलिकावैशाचिका]

1 लोगो B (for लेमेचलानी), लाली c 2 सुबलवितो B 3 प्यल c 4 उच्छापनो B, स्थेपने C 5 तेखुक B 6 AB omit. अपने ची c

अववरि सर्म्रतल्फारभावप्रकटितः असोद्ध्यतरोमांचराजी शोभाराज्ञदुदेहाः सुरम्ररचितो "दाग्पूजोपचारः "।दोराषोधप्रचारप्रबऌहतवद्वोज्य पेनी मेघ्रसंघः

¥

॥ भवतुः शैळोच्यवंधुः ॥ कप्टभरहरः ॥ माठदेवो जिन्द्रः ॥ सुलिकांदशां चिके दुतीवचतुर्थयारावद्वितीया इति । धवर्णयाः सद्वत्रावद्वितीयाः रस्यः लेग° वेति रस्यलः ॥ यस्तम्प्टां रियसिनसटा इति कष्टस्य कसट इति ॥६

7 राजाद B 8 सुरसुरचितो B 9 रस A.

स्वाचक-सद्भूत कः छते। यह्नो स्कार कः मोटो एह्नो ने माय ते शर्झ मुख्य स्वा के रमस उपावका खर्म्भूत कः उद्य पास्वो जे रेगमांच रोमोद्दगम तेहनी राची ते पंक्षित तेहनी होगा तेनीके करी राजती छे देह जेहने। यह्ना हुम्बने तेढणे सुरचित: कः स्वरी तो स्वेग रह्नो ये उसर कः मोटो एह्ना यूझाने उपचार के मम्प्रेच एक्सा भी व्यवमदेवच्ची छे वसं घोर कः आते। यहा सुरचत क्याना उद्य जे पायना समुद्र तेहने के प्रचार कः निवाह तदुष के प्रवछ दुतवह कः मोटो अस्मि तेहने। उपकांपत के उठ्यतु तेहने दिय मेग-स्वस्त क्ष्याना प्रदेश ते भोएंग तेहने। उपकांपत के उठ्यतु तेहने दिय मेग-स्वस्त क्ष्याना प्रदेश ते भोएंग तेहने। उपकांपत के उठ्यतु तेहने दिय मेग-स्वस्त क्ष्यना भरने समुद्र तेहना हरनारा हे पह्ना मास्त्रेवः कः त्रदेवाना पुत्र छे. विजिती कः क्षिनेंद्र छे। अपम्रेवी सामाप्र हे.

वाणिजजव्यवद्वारपाणिगद्वणग्गामागरा इड्रिई धम्माधम्मविचारु सारु कदिउ जेणं जए साहुवि । अम्डे आण वद्दंतडा तसु तणी सीम्रुस्लर्डे अप्पर्णे पाप आदिजिणेसरस्यु नसहुं आणेर्दं नच्चतया ॥अ्वप्रस्नेज्ञी

।। श्री आदिनाधस्तवनं

1 पाणिगढ्णा o 2 सीम्रुडल्डे c सीम्रुटल्सें A 3 अग्ये c 4 क्षिप्सस्स c 5 आणंदे A आर्णेद C 6 नच्चतडा c 7 AB omit; चूलिंफापेंगाचिश्वे C 8 इति श्री आदिस्तव B इति अप्री बुषमदेवस्तवनं १ c

भवद्वरि - मार्श्ववि स्वयंधि । स्वर्वस्य साहा वा इति मर्वस्य साक्षदेशः ॥ जसुरालेत्द? अहे अद्यहं इति अर्झे आदेदाः । आणं स्वयम्ज्यमामिति अना लेपाः ॥ वहंतः स्वाधिक जन्यप्रस्यये वहंश्वा इति सिद्धं । तस्यव्यत्व, सुरान देशः ॥ न्वणीत सरकानंबधितः केर तणौ इति नणः स्वीलिंगे दी।॥ स्वय

#### भीजिनकीतिस्रिकृत

तास (तस्) ति अम् लेपण्य । शीर्थेण स्थाधिक डुस्ह डे । टायां एका देऽतुस्वारे च मीकुल्ड इति सिद्धं । आंसीयेत आंसीयस्थापपण इति अप्यणादेशः ॥ पादाने (न्) आदिजिलेण्डस्स्य ॥ ब्सा<sup>0</sup> होस्सु इति ब्स सुराष्ट्रेशः । समासः<sup>9</sup> बहुत्यं दुमिति ममा हानदेशः । आंनदेन स्त्येतः । स्याधिक ड्रआ प्रत्यये नच्चंतया इति सिद्धं । काविस्थेदोतोडच्चारकाधवसिति आण्वे<sup>912</sup>

9 जमशासेार A 10 बसे। B 11 नाममः A 12 आणेदे B.

स्तबक-म्यापार स्पयहार प्राणिप्रदूल प्राप्त आपस तेहोनी स्थिति जो मर्पोदा वर्सी भर्मभ्रभ्रम्भा विचार तेहता जो सार कड़तो छे जोगे को काल स्पर्की पिंग अन्हे आहा वहुं छु ते ऋषमदेव ते संपर्धानी मस्तफे आपणे करीने चरण प्रति आदि जिग्लेस्वरना नमु छु हर्पे करंगे नाचता यका आहा प्रते बहुं छु ॥७ पर प्रूलिकापैसाचिकी माणाना छ । पुरू यहां भी ज्यमदेवणीनु स्तवन ॥ १

श्रीमाम् ज्ञांतिजिनः पुनात्वद्वजिनः सर्वान् समय्यांजिनः सन्स्यक्तोपरमाऽवतीर्व<sup>°</sup>परमा आनन्दसंविद्रसाः । गौ यस्य त्रिपदी जगत्रयवर्ने स्वैरं चरन्तीतरां

चित्रं त्रासयति स्फुरत्तरमहान् दुर्वादिसिंहानवि ॥१संस्कृतंौ।

l परवितीर्थ B परमा वितीर्थ c.2 विपरीजगवश्री B.3 B adds: चित्र वास्वयवे स्वेर वरन्तितरां. 4 AB omit.

स्तवका-श्रीमंत धानितनाथकिन पवित्र करे। शांति केव्रवां छे नथी बलिन पाप केहने पहुवा केहने पवित्र करों सर्वभग्यप्राणीज प्रति स्वचो छे नाश खेलाइं एतळे निष्ठल पहुंची आनंदयुक्त ज्ञानस्वर्थांने उक्तुब्ट पहुंचीने 'विस्तारीनइं च गाविलाधनी त्रिवदीरूप नाय विलवसकर वनने लियं स्वरं स्वेप्छाई अतिकाये चरे छे दिल आध्य' छे जास प्राण्डे छे केले चान पनाडे छे स्कुरणदमान नोटा तुर्वादिस्प सिंहोने पिण । २ ए संस्कृत भागा ।

#### षड्भाषामय पंचजिनस्तवन

19

रडजं रडजं गणाउ वियडगयघडादाणसित्तगणाओ

अक्खोद्दाणेगजोद्दां तद्दय दयमद्दासज्जरंगा तुरंगा । उज्झित्ता सञ्चसेयं तणसिव भयवं जो णवज्जं पवज्जं निश्विनो संपवन्तो दिसउ सिवयुद्दं हेमकंती स संती ।।२प्राक्रतं॥

1 B. omits.

भवचूरि : राष्यं सप्तांगं ॥ राजिन्द्रा मनेाहरा आगताः । विकटगजघटाः । दानेन मदवारिणा सिक्तास्यंगणाति याभिः ॥ देतनहास्य देतनहा शजुरंगा स्तुरंगा ॥ पतस्वर्धं पृवोक्तं राष्यादिकं ॥ त्यवश्या ॥ योऽनवर्धा प्रवश्या राप्रपन्नः । निविंग्ना निर्वेदेवाव् ॥ सर्वं त्य त्यराम्वंत्रं इतिरेफलेपि अतावी योषादेरयोद्धित्वं । इति स्रुगेणः देषस्य वकारस्य हद्दिर्य क्याचिदिति चच्चनात् । तेन पवज्ञामित्यत्र न छंदीभंगाः ॥२

2 हेतनहा B

स्तव क-सब्य ससांग<sup>3</sup> ते प्रतें राज्य गताउ के रांजीओ ते वतें विकट ए.हया गज़राइजी घटा तेहे।तुं दान चे मदतु घळ ते जले करीने सीच्छुं छे आंग्र्यु तेखा दार प्रते वली भंजीम कर श्रीभने न पामता एडा अनेक योदा<sup>4</sup> ते तथा वली दृण्या छे मोटा घणुना रंगुं कर आगर ते के छेण एडा दारंग के अध तेठ प्रते छांडीने सच्छुं ए पूर्वे कह्युं ते मेते सण्गांनी गरे मगयान चे ते के अनयच निष्पार एडी प्रवर्थों के शीका ते मते ते प्रायग्त कर प्रायगत से प्रायगत के ते आगंतिकिन आगे शिवग्रुल प्रते सुज्ज किसि मते ही भीरायगत प्रका पाम्प्रेग ते भी शांतिकिन आगे शिवग्रुल प्रते सुज्ज करिली के किंति के बेहने एडा ते श्री रातिनायज ते ने ए प्राइत मालामा छे।

3 emended : सहाग c 4 emended : यादा c

ङ्कजा ऊल्जावलेखुम्मदमदनरिऊमत्तमादंगगामी सामी चामीकरांमज्जुदिरुहरतण् निम्बुदि संतिनाथो । एदे राजंदि जस्स क्कमकमलनहा घम्मलज्ज्जी ण तासि शिरलंतीणं दसन्हं दसपवरसरा इंकुम्रुमीसिदव्य ॥३॥ ज्ञौरसेनी/।

1 छेव A 2 झीडल तीण c. 3 B omits.

अवच्चूरिः कुर्यात् '।। कोर्याऽवलेपेग्मदमदनस्य रिषुस्तण्जे ⁵तृत्वात् ।। आमीकराक्ष-युतिरचिरतवुः ॥३

4 emended : कुशांत AB. 5 स्तेष्णे B.

स्मचन-एरे। स्थ्याने से अववेश लीपाई तेथे क्यीने अधिक मरवंत एक्की ज महन कंदर्श तेका पिंपु पष्ट छे एका ने बले महीनम्स तापीनी परिं मान छे तीहतु एक्का स्थानी जामांकर चे सुभग तेहनी आभा चे कोति ते सभान छे प्रति जिहनी ए.सहुं सविर सुरुरा हेन प्रारीत ने सेहतु प्रका निर्दाति ते सिक्षे खुक्स नहीं या सिनाधकी करी प्रमु होने के सुभग निर्वात के सिक्षि कि सिक्षे क्या नहीं के सिक्ष प्रार होने छे चे प्रभुना चरणक्मकना नख चे ते पर्मचविंगी रूक्सी ते होना ते केहवा श्रीकर्ण दब्दी एनले नाहवाना दशना ते दश प्रकान सेराव छे (स्ते फ्रांक्सनी) तीक्सी दख्दी प्रतेल नाहवाना दशना ते दश प्रकान सेराव छे (स्ते फ्रांक्सनी) तीक्सी त्यहा ति स्टोनर छे क्रुक्स चे वेश्वर तेलेंड भिन्न छे हस्य किंहा ॥ २ ए शीरोस्टी भाषामा छे ॥

भंपादा घरुणीपर्लमि सपरे सेदी पणार्ह' तदा उइन्ने निववीशशेणसदले यस्मिप्पभावन्ध्रदे । भंधालाडविभंदितंदिहरुणे त्रे' क्षेतितिस्तंकरु कुज्जा मे दुलिदोवसंदि मशमं देवाद्युठेहिं' स्तदे ।।४ मागाधी।।

1 काई B 2 के c. 3 जुलेह c.

अयचुरि : स जाना ।। धरणीतले ॥ सकले । द्यांति : ॥ जनानां । आसे। डाढ वेति डाढ ं आदेशः ॥ अदतीर्णः उपविश्वसेनसदमे ॥ यस्मिम् भुधु वाद्भुधुने संसारावयी\*अतितातिहरणः ।। सः ॥ द्यांतितीर्थकरः स्थर्थयोस्त इति वस्य सकाराकानस्तः ॥ कुर्यात् ॥ मस ।। दुरितोर्ग्वातिससमां ॥ देवासुरे स्तुतः सपीः संयोगे इति स्तुधाने सकाराका त्वस्ट्रावेद्याः ॥ रसे स्ट्रियी इति सर्वत्र सकाराजां उ । । रा रिफाणं लकाराः । जायां य इति जाकाराणां यकाराः ॥ ते दोकादायति तकाराणं वकाराः ॥ जायां य इति जाकाराणां

4 संसागटको B. 5 स्थ: A. 6 देवासुररे B. 7 सथे। मे AB. 8 जयवा AB.

समबक-संशात क∘ प्रकट गई पूर्धातक स्थे नक्षरे प्रांति क∘ म्हगीनास सभी जनानां क∘ नगरले कृती ते समये ते समय किये अवतरे थके जन्म पांग्या त्यारे छुप जिल्लकी नग स्वन जे का तेक्ष्ते विषे ते ये हवा अवतर्था छे जे छो सातिनाथकी अद्भुत प्रभाववंत स्थामी अवतर्था त्यारे साति यहेते औ सातिजिन केत्वा छे ते वर्णक छे संभार आप अवती ते मध्ये मन्द्र हैजी पंत्रिज जे परेश्वर ते छा, हरनाता छे ते वर्णक छे स्वीतिनामा नी सेक्षर जना प्रधाने त्यारे साहे राजे छे ते औ सातिनामा नी सेक्षर जना प्रधाने त्यारे साहे राजे छो ते जी साहितामा नी सेक्षर जना प्रधाने ते स्वेत कर आहत्य जल्पाति प्रते करें। से त्या अम्रहर तभोणों स्तस्था पक्षा ती स्वेत कर आहत्य जलपाति प्रते करें। से क्षत आ आहर तभोणों स्तस्था पक्षा ती साहेता या जे ते ॥ प्रभाग साथाना छे त हेहें' जस्स सरंभि कंतिसल्लि वंतारु तेवंगना तिद्वीउं' पतिर्विविता अचवला<sup>3</sup> रंगंतताराजुता⁴ । रेह्नति व्यमरप्पसंगसुभर्गभोजावलीउं विव तं संसिं नमघ प्पसंतहितर्प° कंतप्पतल्पापइं ॥५॥पैग्राची॥

1 तेदे B 2 तिट्ठिंड C 3 अधचला C 4 जुत्ता C 5 ०हितए B.

भवषूरि-देशे ॥ यस्य ॥ सरसीयसरसिः । क्रांतिसल्लिं ॥ वंदाद देवांगनाण्डयः । म्रतिर्थिषिताः ॥ रेगत्वाराषुत्रातः अमरप्रसंगद्धमा अंनोनमस्य (ष ॥ राजेते । तं दार्ति ॥ नमत ॥ प्रयातेल्दयं ॥ कंदर्पण्डार्थं ॥ तद्देस्त इति सर्वत्र द्वाराणां तकाराः । व्दये यस्य प इति व्दयव्यस्यकारस्य प्रकारादेदाः प्रोप्तोपि विद्वीद स्त्यन्न कृतं<sup>10</sup> स्वविदिति यचनात प्र्या तिद्वो सो आगल्डमानो<sup>11</sup> इति<sup>12</sup> ॥ इड ह्ववीस्थतिस्यूवेण नमभेत्यन इस्य हकारः ॥ ५

6 एगलारा B. 7 आंमोज A. 8 ०गदेश AB. 9 सन A. 10 इन AB. 11 आगच्छमाण B. 12 इति AB.

स्तावक कालिपियुं करांगी छे जेहते थिये पहुयुं जेहतुं देहस्पीया वरोवरने विषे देह सस्य वरिति कातिवलिके वादवी पक्ष जे देशतावनी सिर्ण देशानार्थ तैवेहनी करणीयों को ने प्रतिविंबस्य वर्षयों ते जेदवीयों दर्णयों छे अवराजा स्यामवर्णी बजी रंगत कर वरक पक्ष तारा के लोनी तेवेली युस्त दरियों छे ते वोमें छे ते उपर उपरा कर व प्रसार ये गलेला वी वोनी युस्त दरियों छे ते वोमें छे ते उपर उपरा कर व प्रसार ये गलेला युगने युस्त दरियों छे ते वोमें छे ते उपर उपरा कर व प्रसार ये गलेला युगनविर पक्षा अंभोच के काल तेदनी शावतीयों पंत्रन्या तेदनी तरे स्टीयों शोमें छई। ति शातियाद मते तमा प्रणाम को सावि केस्वा छे प्रसात छे इदन वेहतुं प्रदा वा वा के कंदरनी दर्प वे अर्थवार तैवा राजनार छे पहलाने ननो ।। पर देशाचीकी माथागां छे ।।

अनेत आनेत नमंत इंत महंत चोकिंतनरिंतपुच्चं । तं संतिनोधं कतमोहमार्थ नाथामि गुम्बस्य पर्थ अपार्थ।।६चूलिका।।

अवच्चरि-अनंत आनंदेन ये तमंत इन्द्रः महान्तो<sup>1</sup> योगीग्द्राः नरेन्द्राश्च तैः पूरुयं छत्ते? मोहमार्थ॥ मोशल्य पंथान<sup>3</sup> मघाधे॥ नाथे याचे॥ छतीच चतुर्धयो राषद्वितीयाधिति सर्वत्र दकार जकार वकाराणां तकारचकार-पुकारश-<sup>4</sup>॥ वाध्व<sup>5</sup> इति घरय थः॥ ६

٩

### श्राज्ञिनकीर्तिखरिकृत

1 महोतो थो A, महात दंड: महातो B 2 इत्य B. 3 पथान B. 4 ०एकथा: B. 5 दोघ B.

**स्तवक्ष-**आनंत आनंदे दरीने नमता एडा इन्द्र मोरा थोगीन्द्रमदेद चलकी तेउणे पृथ्व इ० यूत्रका योग्य છે यहा ते शांतिनाथ मते अरुखु छे मोक्ट्रां मध्य चेणे एडा काभ याचुं खुं मोध्दय क. मोक्तो पंय चे मार्गते हुने अवायं क. निर्वाधारुग याचुं छुं॥ ए अत्रवंधी माथामां छें।।

जसु पय नमणेणं मोहरायस्पु केरां दखपडयद्रवका⁰ ते विनासंति दूरा । इवद् दुरिप<sup>2</sup> संती एतहे<sup>3</sup> न त्थि अंती<sup>4</sup> स दिवत<sup>4</sup> शिवकेरी वट्टडी संतिनाहो ।।७ [अपश्रंश]<sup>6</sup>

11 शांतिनाथस्तवनं ॥<sup>7</sup>

- 1 दबका C. 2 दुरिअ C. 3 अत्तरे C. 4 मंती C. 5 दिसतु C. 6 AB omit; क्राफेका C. 7 इतिश्री शांतिस्तव: 1 B; इतिश्री शांतिनाथजिनस्तवन' C.
- अवयुरि-यस्य भगवतः ॥ पदनममेनांद्रिप्रणामेन ॥ मोहराजस्य ॥ इसः छुहोस्सव इति सुरादेशः ॥ सम्झाः संवर्धित्रः केरतणोष् इति केरादेशः ॥ अवस्कंद भयति ॥ अवस्कंदस्य दृडवडादेशः ॥ भयस्य प्रवक्त आदेशः ॥ अव भातिनास्ति । अत्य देवर्षे इति अवश्यकं इत्यद्र विकारयुव्यक्ष न् होषो पत्त्वे इति । सिद्धं ॥ वाधोरोलुक् इत्यत्रविकरयुवक्षनत् मतिर्फस्य न छोपः ॥ सिवकेरीति शिवसंबधिनी<sup>9</sup> वर्सनी मार्गः ॥ संबंधितः केरवणादिति<sup>10</sup> केरादेशः झीठिंगरवाच्छाद्वी ॥ स्यम्।<sup>1</sup>अस् छासामिति<sup>12</sup> अम्<sup>1</sup>क्षेपः ॥ इतिश्रीशांतिनाधाचचरिः समाप्तमिति ॥ भा
- 8 केंग्लगे B. 9 emended ; शिवनंधांचनी AB. 10 B omits. 11 सम् A, साम B. 12 बरासामिति B. 13 अन B. 14 इतिश्री शांतिनाधरतवावच्दिर ॥छा B.
- स्तवक- जेदना चरणनें नमनें करोंने मोइराजा ते देवंवीया दखवडय क॰ अवरस्ट्रंद ने घाडीतेहुनां दरबता रू॰ मय ते विशेषे करीनें नाते छें रूर आया सखी होप छें दुरितनी चाति दहां नयी अनेत ते किराज आगे मोछ संबंधी वर्राजी करू वाटडी जी झातिनाय जी ते ॥ ७८ पद्धीज घायेवी ॥ ए और धातिनायजीनी स्टबना संदुर्ण नहीं।'

पारावारसमानसंस्युतिसयुत्ताराय नारायणः सेवा सूर्यवरी<sup>1</sup> करी दढतरीतुल्यां स यस्यादरी । देवानामपि देवता स परयव्यवस्वरूपः प्रधुः ब्रब्दत्रस्वविदाप्यगम्यमहिमा नेभीथरा<sup>2</sup> पात वः ॥१

1 सुर्य C. 2 नेमिश्वर: C.

सबकू- समुद्रवरका संवारनई तरवाने आर्थे ते नारावण विष्णु के ते के नेमिनाधनी आदरख़के इड होडी सरखी सेवा भनिनार्थते अंगेकार करतो हवो ते नैमीश्वर मगवान देवना पज देश उरकुल्ट जानस्वरूपी कमे राजू विदारवा समर्थ शब्दशानीयोने विज सगम्य छे महिमा प्रभाष जेहने पहवा नेदिश्वर दुमने रक्षण करो । १ प संस्कृत भाषामां छे।

मेक्टबुच<sup>1</sup>समाणबुच्च णिवइपासाय<sup>2</sup>चित्तं व वा मुग्गाम्रुव्य णरायणुच्व वणिणंगेहुच्य मेहुच्य वा । उड्जाणुच्व सुभन्नशासुरतरो वाणीविलासो जप् जस्सेसो सह्वए सुईं दिसउ मे<sup>3</sup> सो गोमिलित्थंकरो ॥२ प्राक्ठतं॥

1 B adds माणवत्तम. 2 पासाय' B. 3 Comits.

अवच्रि-मेराक्षे छुवर्णकांचनं<sup>4</sup>॥ मानवपक्षे छुवर्णः छुपरा.<sup>5</sup>। चित्रपक्षे **छुवर्ण** नीळपीतादयः () मानपके? वर्णा ब्राहाणादयः॥ विष्णुपक्षे छुरणी गरेडः प्र वणिग्मेष्टपके? दुवर्णः कुंकुंसं॥ मेधापके छुप्तुः अर्थपेयः <sup>10</sup>॥ उर्थानस्तुष् छुप्रजानि शोभनपत्राणि ॥ वाणीपके वर्णाऽकारादयः॥ राजनेः राज्ञेरभ्या छण्डनसहरीरदेश हात सब आदेशः । वर्तमानातिचि । स्यादीनामप्रमः यस्त्रण कस्ते से च्ये हति तिवस्त्रायि पक्षारो सहर इति सिद्धस्य<sup>12</sup> ॥२

4 पुराणें B. 5 emended मुदारा AB. 6 नीकी A. 7 emended; पान AB. 8 सेरक्ष: (sic) A. 9 विष्णिगेहे A. 10 अर्णापर: 11 रथग्प A. 12 किंद्र AB.

स्तपका-मेर पर सुवर्ण उत्तममाणसतर सुवर्णते रागः इयतिना मंदिर तेहना चित्रामण पर सुवर्ण ते नोळपीत स्वत्तवासञ्चरूठरंग सुप्रोम परें सुवर्णते अप्राक्षांत्रव्येदव्य द्वार नारायणपरें सुवर्णते सरस वणिकत्ना सेहमी परं सुवर्ण देवस्तुं इस सेचनी परें सुवर्ण हुपुड वर्ण प्रवृत्त हुपुड डधाननी परें सुवर्णते पानवा ए राते सुवर्ण रुदिये स्वा वर्ण चे अकार आहे हकार अते प्रहा सुवर्णते से करते दरीते सुवर्ण कदिये स्वा वर्ण चे अकार आहे हकार ते प्रहा सुवर्णते से करते दरीते सुवर्ण कदिये स्वा वर्ण चे अकार आहे हकार ते प्रसु ज ते सोने ठेस्त सुवर प्रते आपते देनेनी नामा सीर्थकर च ते ।। र ए प्राह्नतः । भाषाना छि ।

#### आ जिनकीतिस्रिइत

जेणं वंभ सदक्कदुप्पभिदिणो सञ्चे सुरा णिज्जिदा ईसो जेण कराविदो पदिदिणं णईं उमा अग्गदो । जेण ज्झाणहुदासर्णमि गदणो सोवि क्खयं<sup>।</sup> पाविदो सो नेमी सिवदायगो भवद्र ये देवाहिदेयो<sup>2</sup> सदा ।।३ श्रौरसेनी।।

1 क्सब B, 2 देवो B,

अवच्चरि-प्रख्यातमतुत्रभुतपः ॥ इंद्याः प्रतिदिनं उमाया अप्रतो चैन नाटखंकारितः । ेतो दोऽजादांविति तकाराणां दकाराः ॥ भवे हों हुव<sup>4</sup> दवा इति इत्त आदेदास्ततो भवो भ इति भवतेर्धकाररूय भा<sup>5</sup> ॥ ३

3 जबाशव B. 4 हब B. 5 ईकारस्य: 11

स्तयक-के मदनकंदर्गे ज़वा सतल द्वारू भावें देई समझा देव कीश्या छें स्वासिय को ते केद्दे क्राफी दिसर दिसर प्रते तिर्थे प्रयानक पास्ती आगक के मेमीना में प्रानक्य अनिके विदों मदनकंदर्ग की ते पूर्वे शर्मध्यों ते पिण क्षय प्रते प्राव्यों ते नेभीनाव के के सोक्सी अप्राप्तारी क्षेत्री मध्न देवनी अविंग्ये निरंत ॥ क्य प्रारेसीनी माखाना के ॥

शुङ्कप्रसापदवानलेग<sup>0</sup> अयले कॉम्प्रिथेग<sup>2</sup> यालिदे तद्र्ध्रमेपायुदेवरु<sup>3</sup> कय्यलयुदी<sup>4</sup> लाजीमदीवरिहे । विज्यान<sup>5</sup> पलमसत्रास्तविशयं नेमीशले आदिणं दिच्या<sup>6</sup> त्राच्य<sup>7</sup> अवय्य<sup>4</sup>वस्थित<sup>2</sup>भडाविय्यो<sup>10</sup> महंदालल्ण् ।।१२ मागधी।।

1 ১ ব্যাগ্রহল C. 2 কম্মীয় T. 3 য়ুব্ব A. 4 কংলক হয়ত B. 5 বিজাল C. 6 বিষয়া C. 7 গৃহল C. 8 অন্যতন C. 9 ব্যিলব্ C. 10 ব্রিজা C.

अवध्यि-छुन्छध्यानव्यानलेन सकले कर्मेधने व्वालित सति ॥ तथ्युयेनां। ॥ युत इयालिण्ट इव सद फललपुति ज्ञांत।॥ राजीमतीयछमः ॥ विद्याने। परमाध तेऽर्था जीवादयक्षेतपा<sup>2</sup> सार्थः समुद्दस्त्वविषयंत्रेमीजवरा<sup>13</sup> भाषिनां दथाद् ॥ सयः ॥ अवय्यर्थजित मदाविचानां मद्दानु आलयः ॥ रसो लेशी इति रेस्तक्षाराणा लेकाराद्वारारा ॥ तो दोऽनादाविति तक्ष्य दे<sup>15</sup> ॥ जद्य्यां य इति जकाराणां द्यस्य च या<sup>16</sup> ॥ न्यज्या<sup>17</sup> इति वस्य ङेजः ॥ स्थर्थयां स्वार्डि इति यस्थामेस्तः ॥४

11 तेब्रूग्सनः B. 12 शीचारय A. 13 विषय A. 14 ल्लार A. 15 देह: A. 16 emended : द: AB 17 न्या B. 18 स्थ भीयास्त A.

ŧ٩

### भड्भाषामय पंचजिनस्तवन

समाध्य कुल्लप्यांनरूप से दावानल तेणे करीने सप्तलं कर्मरुपरं वर्णायालं थके तेहेशा धूमाडे करी युक्त आखिंगननी परे कावल क्यांन घट छे देहदाति जेहनी पक्ष गत्तीसीना बरक्षम श्री नेसिश्वयः सिधान पराम धर्म के जीवादिक पदार्थ तेहोनों ले सार्यक कल सपूर ते विषयियु विधान ते मदी श्रीनेसिताप जे ते मध्य बीवोने आगे सडल यक्ष अवय जे पातक तेणे वर्जिन रहित पही जे महाविधा तेहोंने देवायुं आख्य कल नोरा पर इप छे प्रयुक्ती ॥ ४ ए मगदी मायाना छे ॥

लीलांप तितसाचलस्स करनी गोबद्धनो तोलितो तेलुकं घरितं च जेन सततं' तेहेक्कतेसे<sup>2</sup> सुद्रं । जेनं सोवि हरी हरिच्व सञ्चजासाहांह<sup>°</sup> हिंडोलितो तिज्जानंतवलो समीक्स<sup>4</sup>पतविं तेवेा सिवानंतनो<sup>5</sup> ॥५ पैद्याची॥।

1 रातत C. 2 तेहेएकतेसे B. तेहेकतेहे C 3 साहाई C 4 समुरुख C. 5 सिवानंतवो B.

अवचूरि-स्ठीक्ष्यांत्रिदशावलस्य करणिस्तुत्व्यः ॥ गोवर्द्धनगिरिः<sup>6</sup>॥ येन त्रैलोक्यं देधैं कदेशे तठरे छुतं?॥ इरियन्<sup>8</sup> मर्कटबन्?॥ आंदोलिः ॥ दृद्यान् ॥ अनेतवल्रः ॥ समोक्षपदवीं देषः शिवानंदनः ॥ ०गे न ेत्ति सर्वत्र णकारस्य नकाराः<sup>10</sup>ा तदोस्त इति<sup>11</sup> दकाराणां तकारः ॥५

6 emended गोवईनगिंगे AB. 7 emended धुनि A, धुनि B. 8 emended इग्विंग AB 9 emended मर्क्टवन् AB. 10 emended नकाग AB 11 emended इतिदि A, इदि.

स्तवक-ळीलाये करीने विद्याचल जे मेद तेहनी करणी क॰ तुल्य सरखो पड़ो गोवद नश्वत के ते तोस्वो वस्त्री केळेक्य के ते घरयुं के इत्यों निरंतर देदनो प्रकटेश ज पेट तेहुने विधे झर्खे करीने के नैमिनाधवीये पूरीवत वक्ष्यत तो पिण इत्य के ते वानस्ती परं जे सेवानी भूवाकपिणी शाखाये करोते ढिंडोल्यो छे ते आपको करते वक्षतो घरनारो से जे मोअवदयी प्रते देव तिनाराजीनो नंदन पुत्र को ते ॥ ५ प् पेशाविकी सावामा हे ॥

कार्जितीचरुकच्चरुाचलसिला पालितनीलप्यको नेमी यातवलाचवैसतिलको सो फोतु' फत्तकले । धारिंतुब्व पफामिसेन कसिन ्ठोइस्स सन्नाह्यं सन्वंकेसु<sup>2</sup> अनंकवीलविचए वीलायलिग्गामनी'॥६ चुलिका'।।.

### थाजि नकातिसरिक्षत

1 फोलु C. 2 यत्व केंद्र B. 3 ० गामानी B, वीलाघलिनामनी C. 4 अपश्च शी C.

अव्यूदि-काळियीतर्छि यसुनाज्ञ ॥ कम्मडाचळशिळाऽंजनारिशिळा<sup>5</sup> ॥ वाखा इन्द्रतीळमणयः पधाद्वद्वः ॥ तद्यतम्भां यस्य स तथा ॥ याद्वयाज्ञवंदा-तिरुकः स मयद्य भद्रकरः ॥ अरयनित्र ॥ प्रभाषिषेण इल्ला छोद्रस्य सन्गादं सर्वांगेषु ॥ अनंगवीरविजये<sup>6</sup> वीरावळिप्रामणी<sup>7</sup> ॥ तृतीय-चतुर्ध्योराद्यद्वितीयाविति ॥ णो न इति रस्य छो वा इति सूत्राणां भावना प्रायवत् ॥ ६

5 Saralit 6 A omits 7 output A.

स्तवक- कालिंगे ज अपूर्ग तेहितुं अल कवबरायल जे आ जनगिरी तेही रिश वाल जे स् इंद्रनीक्ष्मली तेहा करियो छे प्रभा कांवि जेहनी नेनीनाथ जे ते यादयवंग मध्ये तिल्क समान ते होख्यो भद्र करनारो घारतेचन होये स्थुं देह्रभगाना सिंसें करीन इं इरल्यवर्ग कहता सगरमें पर्व वगर्ग दियं अनंग जे काम तर्द्य चे वीर तेहुने चातवाने दियं वीरनी श्रेणी मध्ये अग्रतामी एहरे श्री नेनिनायमधु छे ॥ इ. ए अन्त्र यी साधानां छे।

जगजगडणु जेवं<sup>1</sup> काम्रु<sup>2</sup> उद्दामधामुं<sup>3</sup> हयगयरहसडजं रज्जलच्छि चएपिए। तिष्ठुयणि<sup>4</sup> विणु जेणं कोवि अस्रो न<sup>5</sup> सक्षो सिबसुद्र मह्र नेमीदेवहं देव देउ ॥७

श्री नेमिनाथस्तवनं<sup>6</sup> ॥

1 जेषु C. 2 काम BC. 3 छ्ड्रामचान C. 4 तिखुआणि C. 5 C omits 6 इति नेमिस्तव B, इतिश्री नेमिचिनस्तवन ३ C.

अवचूरि-जगतां जगडणो देइयभाषया सतापकः । स्यम्जव्दासामिति? अम्छोपः।

प्यंत्रिध कामे उद्दाभ्य सामा प्रत्याप्रधामात अम्छायः। प्रिधुवमे येन विनाऽम्यः कोपि न शकः स देवानां देवः ।। तिषर्धुखं मम दरातु<sup>10</sup> ॥ हुमा प्रवमणाणहमणेई वेति स्रोण जेवसित्यत्र तुसः प्रवानदेशः ॥ छपि इत्यत्र वर्ष्ययादिवरोण तुम् परिव आदेशः । पुनर्वितं स्वाधं हुन्तिवरोणां ने प्रत्यत्रे विष्णु इति सिद्धाः ? रयम्। स्वान् । यापि इत्यत्र वर्ष्ययादिवरोण तुम् परिव आदेशः । पुनर्वितं स्वाधं हुन्तिवरोणां स्वायिक हु प्रत्यत्रे विष्णु इति सिद्धाः ? रयम्। स्वान् प्रत्यानिति सेरमञ्चन्नुद्ध स्विधद्धाः स्वायाः । देवः इत्यत्राः सेम्ब लुक् च्यामेरस्योदिति सि अमंतानां सर्वे अत्रारः महुमबद्य हुन्द्व हत्य ङसञ्यामिति ङ्संतस्यास्मदो मझ्छुरादेदाः ॥ आमा ढा ढं इतिद्वणेण देवडं इत्यत्र आमोढमादेशः॥० इतिश्री नेमिनाथस्तवावच्रिः समाप्तमिति¹ः॥

7 जम AB. 8 कान: A. 9 उद्यागे B. 10 ददादु: A. 11 emended, ब AB 12 emended सिद्ध AB. 13 स्थम A 14 जन A. 15 इतिश्री नेभिस्त(ज्ञ) नामचुरिः ॥छ॥

स्सवक- वगतनों से (ता) पनारों उद्दाग छें तेम चेहुरां एक्षें चे कानदेव तेढ़नें चीतवानें नाटे चोडाहाधीरय तेउंणें मझेली एक्षी राख्यनी के ख्वभनी ते प्रते लॉडीनें लियुउनने विषे ते विना कोदवें थिण बीचो समर्थ नधी नोखलुख प्रतें ग्रस्तमें नेभीनाथ चे ते आगे देवनो देव खे ते ॥ ७ इतिश्री नेमिर्ज़िय्तदवन सनासः।

मकिव्यक्तिश्रणमदमरस्वर्णं कोटीरकोटी प्रेंखज्योतिः प्रचलदचिरः कज्जलस्यामलयुत् । श्रेयोवस्त्रीरुपचयमयं प्रापयंस्तापद्वर्त्ती<sup>2</sup> भूयात्पाश्वैः श्रमितदुरितोऽंमोदवन्मीदकक्ती<sup>3</sup> ।।१

1 प्रणमद' B. 2 प्रापथस् C. 3 दुरितोइमोदवन् A.

स्तमक- मक्तिनो जे अविभाव सेगे करी नमता एवा जे असरदेवता तेहना शुग्धनो छोडे देवीय्यमांन एइड्रां क्योति जे तेव तहुर छे चपळ विवसी जेहने एहवाने वसी इस्वक सरवी गर्वान भोति छे जेहने कदयाणस्त वेस्ट्री जेने दूदि प्रमास्ता एहवाने वसी तपन हरनार पहवाने वसी समाक्युं छे दुसित पाय जेने पहवा भी पार्श्वनाथकी मेकनी परें धर्भकारक हो ॥ १

फणिफणमणिमाला रेहए जस्स शीसे तमतिभिरपणासे<sup>1</sup> दीपयंतिन्व<sup>2</sup> दिव्वा । परममहिमवासो पावराईवराई<sup>3</sup>— वणतमहिमवासो देउ सुक्सं स पासो ॥२ प्राक्टतं॥ ।तमि<sub>0</sub> B. 2 वीपपबतिम्ब B. 3 orte C.

अबचूरि-देवपति राजतैः ॥ वातादिभिरसुपक्षयमानस्वात् अनगरहितस्वात् च्च दिब्धाः ॥ पत्यन्तिकाां रः थानं' पापरात्तीवरातीवनतम<sup>5</sup> द्विमखुष्टिस्तमः ॥२

4 बास्य А. 5 बनतम А.

#### आजिनकोतिस्ररिकृत

स्वम्क- वर्पना फणीना मणी तेहनी माला चे ते शोमे छे जेहना मस्तकने विषें लमतिभिर तेही नाल करवुं तेहने विगे दीवतीच छे दिश्यरुपें मणिमाला अंचनरहिवलगा मारें उन्हरूप्य महिमादंश्यांनकरूप छे पापरूप कमल तेहनी राखि जे पंकित तेहने दम्च करवाने मारें घणीच हिम ने घुस्टिक्ष छे आयो सुख प्रते ते पार्श्वनाथ जे ते ।।२।। ५ प्राइत मार्थामा छे ।

बोलिज्जंत कुलाचलाईं पलयं' भोदप्पभाईं तदा वुट्टीहिं' कमठासुरस्स भरिदब्वंभंड'भंडा'हिवि । जस्सब्झाणहुदासणो पजलिदो सित्तोनि द्वीमाणहे सामी पासजिजो स भोद भगवं तेलुक्सुक्खप्पदो ॥३ ग्रौरसेनी॥

1 पलगं C. 2 बुद्दीहिं C. 3 व भंड C. 4 तंडा B.

अवचूरि-चोयप्ठव्यमानकुळाचळाभिः णिगंतरस्य प्रद्वतोः इत्युप्रस्यवे इवं कर्यो। प्रक्रयोगोदप्रमाभिः'॥ प्रत्नमहाद्वनोद्याभिः॥ सिक्शोपि' प्रद्वळित्वोध्स्यर्थ्य। हीमाणदे आश्वर्ये। स भवद्युभगवान् केळोक्यसोक्ययर्थः?॥ तो दोम्नावाविस्पादीनि दीरसेनीद्वजीणि प्रार्थतः॥ ३

5 emended, प्रव्या AB. 6 emended, दिशे।पिः AB. 7 emended शैख्यपद AB.

स्वरक-इग्राहवा' छे कुलायक भेडणें पहणीयो प्रवेशकाकां सेवना सरिखीयो कालि केहतीयो छप्रस्थने कालें सारिंद क० मन्युं के म्लांकरन मांड लेणे पहलेयो कमतासुरनी इक्रियो तेवणें करीने ये प्रभुने प्रांतस्थ मर्थित से स्वां थकों शिंप प्रवक्ते छे हीमागढ़े क० प गोड आश्वर्य छे स्वामी पार्श्ववित ते होवयो मांगंत मैलेक्यने सुखनो जापनारों ॥ ३ प शौरतीने मायामां छे ॥

चोला अस्तातिलोला तिद्रुअणगञ्चणी<sup>1</sup> शाइणी डाइणी<sup>2</sup> वा यश्का<sup>3</sup>तश्का<sup>4</sup>तुलश्का<sup>5</sup> पलपललश्किका<sup>6</sup> खित्तवाला अवाला ।

दुस्टा<sup>7</sup> अन्ने विनस्टा<sup>8</sup> यणयणिदभया यस्स नामप्पभावा वो मे बामेरादेषे भवद् भवदुइरवेणिविष्यंशकाली<sup>9</sup> ॥४ मागधी॥

1 विंगी C. 2. B onoits. 3 यस्ता C. 4 छला C. 5 तुजनला C. 6 कलिका C. 7 इधा B, इड्डा C. 8 विनड्डा C. 9 विंद्र स AC.

१६

अवर्ष्ट्रि-चोराः ॥ अर्थातिळांलाः स्थर्थयोस्तः इति र्थस्य स्तः ॥ त्रिधुवनप्रसन् चीलाः द्यापिक्तीडाकिली सरवा पव भेदः ॥ यक्षाः ॥ रक्षांसि प्राहृतस्वान् आकारांतस्य पुर्खित्तस्य चा तुरफाः!<sup>0</sup> पराल्ठरसिका परमांसाद्यितः ॥ क्षेत्रपाला अवाला प्रौढाः दुष्टा अन्ये पि भ्रा मताद्यो नष्टाः । जनकनितभयाः ॥ यस्य नामस्मरणप्रभात्।<sup>1</sup> ॥ सः ॥ मम ॥ यामेयदेयः ॥ भवदुःख्र्य्योणिविष्त्रंसकारी ॥ रसोळ्ड्याविति सर्वय् देस्राणा रूकाराः । सकाराणां द्यकाराः ॥ दस्य वर्ष्ययोस्त इति र्थस्य स्ताः ॥ संस्य श्रक्ष इति अनादो वर्त्तमान्स्य न स्त्वः । दायोः संयरोग ति सोध्वप्रिक्त इति स्ट्रेण्ड वर्त्तमान्स्य यां य इति जनराणां यकाराः ॥ ती दोप्रसादावि स्वार्ष्य्या ॥ त्रान्त्याः ॥ जनवत्ता

10 तुरब्का A. 11 नास्परण AB, 12 स्ट: A. 13 काराणां B.

स्तवक-चौर खे ते हभ्ये अतिरुगभीथा विश्वश्यतननी प्रश्नारी एष्ट्रवी शाकिनी बाकिनी यक्ष यक्षेसिमे तुरस्ख परमंतना रसिया क्षेत्रपाल अवाला क∘ मोरा वली दुष्ट विज्ञावे पिण नाठा जन उपभागा छें मय जेठणोये एक्षा दुष्ट वि प्रश्वनीवना नाम-प्रभावयकी ते गुसने नामाना पुत्र प्रद्रका देव खेते हे।व्ये संसारता दुक्षमी अेणी तेहना विश्वयंतना करनारा ॥ ४ ए गालवी भाषाना छे ॥

मंता तैताविजंता गतमहिमकहा नो तहा विष्फुरंती<sup>।</sup> सेवा द्देवाकिनोवि ष्पञ्चरफळभरं तिंति तेवा न तेवा । भावा<sup>2</sup> हीनष्पभावा मनिगनपद्युहा जम्मि सब्वे वि जाता काले एतम्मि पासो जयति जगगुरू जागरूकप्पभावो ॥५ पैधाची॥

1 बिस्पुर ती B, बिस्फुर ती C 2 मधा C.

अवच्चिर-सेवतंत्रवयंत्रादयः ॥ गतमहिमकथाः ॥ न तथा रफुर्रति ॥ सेवाडेवाकिः नोपि जनस्थीति गम्यं ॥ अपुरुतरुप्ररं ॥ द्वति ॥ ते पि वा ॥ न देवाः ॥ मणिगणप्रमुखा आध्रदीनप्रभावा यस्मिन् काळे ज्ञाताः ॥ तदोस्त इति द्वस्वार्र्णाते काराः । जो गरे इति जस्य गरे॥ <

3 emended, a AB. 4 emended, AB.

स्तवक-संत्र तंत्र पिण यंत्र जे ते पास्या छें महिमाप्रभावनी वात तेठणो ये एहवा यंत्रादिक नहि तिस देवीप्यवतं होयें सेवा करवानी टेव छे जेहने भिंज घणा भरूला समुद् ३ प्रतें अपि छें तीपे नहिंदेव जेते वस्त्री सागें करीनें हीन छे प्रमाव जेहने एह्या मगिगण को ते के देवनें दियें सवस्त्रों पिंण थवा ते कारूनें वियें वाश्वनेवाथ के ते बरवता वर्षी छे जगतना गुरु जागते। छें प्रमाव जेहां। एहवा ॥ ५ ए पैशाभी माथामां छे ॥

दुरियभर पलाई दूरउ घंघलाई खलभलडं<sup>1</sup> खलाइं<sup>2</sup> विण्यसंघा<sup>3</sup> दलाई<sup>4</sup> ।

न हि जणहिशडछइ<sup>5</sup> सोगसंपायु<sup>6</sup> सछइ<sup>7</sup> जस पयनमणेणं सो सहं पास देउ ॥६ अपभ्रंशः<sup>8</sup>॥

॥ श्री पार्श्वनाथस्तवनं<sup>9</sup> ॥

1 सरकमल्ड C. 2 खलाइ A, सलंह B. 3 विग्यसंघ A. 4 दलाइ B. 5 ० हिअडरले C, 6 संताप C. 7 सहें C. 8 अपश्रांशी C. 9 इति पार्श्वस्तवः ॥४॥ B, ईतिश्री पार्श्ववित्तस्तवनं ४ C.

अवर्ष्ट्रि-दुरितमरा। स्वयम्तव्यतां छुगिति जसळोपः<sup>10</sup> ॥ पळायंते ॥ दुरदेशि दुरात् इसे हेंहु इति दे आदेषः।। तथा झकटकान्यपि पर्छायंते दीन्नाइसे विद्विष्ट्रपद् इति के आदेषः।। तथा झकटकान्यपि पर्छायंते दीन्नाइसे विद्वाद् का दुर्जना<sup>12</sup> । विंगमतंत्र इति नषु सकळिंगता विक्रसंद्वाः। द्वळाद्दति पूर्णाप्तयंति ॥ जनहदये स्वाधि<sup>6</sup>क डडछन्नर्यये विअडछ इति ॥ द्योक्क संतोषण्यः समाहार द्वंद्वः ळिगमतंत्र <sup>13</sup> इति पुढिंगता स्वयम्ब द्यासीमिती<sup>14</sup> से र्जुक् स्यभोरस्योत् <sup>15</sup> इति उक्तारः ॥ दाल्यवद्याद्यरि<sup>16</sup> यद्यदीति ॥ वस्य

10 emended जस AB. 11 emended; देदशा A. 12 emended; दुकी AB. 13 emended, अनतंत्र AB. 14 emended, स्वयनजतशामिति AB. 15 emended अरस्योत AB. 16 emended; शत्वयया AB.

स्तवका-पापना सधुड जे ते नाले दूरे पंपत्र जे सगडातमें खल्र मलाट करें खल हुर्जन थे ते विभना सधुड जे ते दलाई पहुले वाई न देखे ठेशकना हदयने विषे शोड़ ने संताय जे ते सदय जेड़ना पगने नमने करीने ते सुख प्रते पा×्व देव जे ते शले ॥६ पर अन्नर्धती मापाना छे ॥

26

#### षङ्भाषामय पंचजिनस्तवन

विद्यानां जन्मकंदस्तिध्रवनभवनालोकनप्रत्यलोषि प्राप्तो दाक्षिण्यसिंधुः पितृवचनवबात्सोत्सवं लेखवालां । जैनेन्द्री शब्दविद्यां पुरत उपदिशन् खासिनो देवतानां श्रब्दत्रद्वण्यमीषं स<sup>1</sup> दिशतु<sup>2</sup> भगवान् कौंग्रलं त्रैत्रलेयः<sup>3</sup> ॥१

1 C omits 2 देखन B. 3 C adds : स'स्तर 11

हत्रक- विद्याती उप्पतिने कांसूरकारण विद्यातना चे भुान ते हुनु आठेतकन चे केातुं ते हुने विर्षे पूर्ण प्रदेश छे ते।दि पग पास्ते। प्रदेशे ते वक्षी दाक्षिण्य - सदुर मातापिताना बचनमधी उरठवशरित छेलाराज प्रते चित्रे प्रयालकरण प्रदर्शिया प्रते देवनाने। स्वामी ते हुने जागलि उपर्येश करते। हदे। विराणमातानेर पुत्र मत्वाना आवीस द्यवर्श्वा वा प्रवान ते हते विर्षे सफल चादुर्यजागे। । इर संसहन भाषाना छे ॥

जो जोईसरपुंगवेदिं हियए निज्चं पि झाइज्जए जो सब्वेसु पुराणवेयपशिइग्गंथेसु गीइज्जए । जो हत्यद्रियआमर्छ' व सयरुं छोकत्तयं जाणए तं वंदे तिजयग्गुरुं जिणवरं सिद्धत्थरायं गर्म ॥२ प्राक्ठतं॥ 1 अभक C. 2 ॰गुरुं C, अबच्चरिन्यः ॥ स्वेषु पुराण<sup>3</sup> वेद<sup>4</sup> प्रभृतिमंथेषु परसमयसकेष्ठपि गीयते । हर्स्वस्थियतं आसळकसिय<sup>6</sup> गोगावेराछतिनणःयास् आमळकरूस्यामळ आदेशः ॥२ 3 emonded, पुराणा AB. 4 देद B. 5 ॰हिज B. 6 B adds here : नोवादेशक्व त्याप्रे स्वाधान्वर्थति विद्यां हर्ष्या विश्वे हेवने वदका पुराववेद आदे प्रवेश विद्या वेडे वे देद द्रार्या विश्वे विद्यां दिस्व स्वे वदका जिंग केक्त से व्ये जाणे छे ते देव प्रती चंदु छुं दिष्य च(ग)तना सुर पद्याने सायान्य केढ़ानी थिए छे लिदार्थ राथाना अंगल पुत्र प्रदेशों सर्व स्वर्य जिन काक ते प्रते जाणे छे ते देव प्रती चंदु छु दिष्य च(ग)तना सुर पद्याने सायान्य केढानी थिए छे लिदार्थ राथाना अंगल पुत्र प्रदेगे ! सर प्राह्त मायाना के॥

देविंदाणवि बंदणिञ्जचलणा<sup>1</sup> सन्वेवि सन्वन्नुणो<sup>2</sup> संजादा किर गोतमा<sup>3</sup> अवितया जस्स प्पसादादु ते ।

सो सिद्धत्थभिहाणभूर्वादसुदो⁴ जोगिंदञ्चडामणी⁵ भव्याणं भव⁰दुक्सलक्षस्रदलणो दिज्जा सुहं<sup>7</sup> सासदं।।३ शौरसेनी।।<sup>8</sup> 1 • चडणो C. 2 सब्यन्तु B. 3 गौचमा C. 4 • सर्वो C. 5 चडामणी B. 6 तय B. 7 सड C. 8 शौरशेनी C.

अवच्रि-यस्य प्रसादात्<sup>0</sup> किल गौतमा अपि प्रछार बलीचहो<sup>10</sup> अपि सर्ववडाः<sup>11</sup> सुरेन्द्रवंग्रचरणाः संझानाः गर्वा स्वकृत्वे विगोधः ॥ अतो रूसेडदि-डाद् इति उन्से डांडु आदेशे पलायादु इति सिखः ॥ ते प्रसिद्धाः विरोभ परिद्यारपदे गौतमा गौतमगोचोत्पन्ना इन्द्रभुत्यादयः र्थ्वाचेपिरः इत्स बरिष्ठि<sup>12</sup> गौतमाठ्यो । इतिस्टोण बहुवचने ण पत्थयस्त्रोप<sup>13</sup> गौतमा इति इतं स्वात<sup>14</sup> ॥ ३

9 emended, प्रणतात AB. 10 B repeats : अपि प्रहुष बलीवर्दी 11 emended सर्वे बा, A, सर्वेश: B. 12 विशिष्ट A. 13 प्रस्वये A. 14 emended, स्यातः AB. सनवन्न-देवना बंदने सिंग संदेवायोग छे चरण जेहना समक्षा खर्वज्ञ झानी थया निश्चे लिग

गी गोत रेपी से किस्ता प्रसाद थभी ते ने किछा थे अभियांत राजना पुत्रा के ते योथे ह मध्ये जुझाशमी नुगट तुदय सम्य जीवांने देखारना वश्वीभमे दुक्ख तेहना दख्लाग आपको खुख शाव्यतुं पद ।। ३ पर शीरसेनी मापामां छे ।।

दुस्टे<sup>1</sup> ग्रंगमके<sup>2</sup> ग्रुले मयकले घोलोवशण्गावलिं<sup>3</sup> कुव्वंते वि न लोशपोशकछर्श<sup>4</sup> येणं<sup>5</sup> कदं<sup>6</sup> माणसं ।

इंदे भत्तिपले ण णेहचहलं<sup>7</sup> योगीशलग्गामणी<sup>8</sup>

्रे वीले पलमेशले<sup>9</sup> दिशतु<sup>10</sup> मे नेउचपुचर्त्तणं ॥४ मागधी॥

1 दुस्ट B, दुद्ध C. 2 संगमके A. 3 घोटावसग्गावर्कि C. 4 ० पाशकुल्स A 5 वर्ग .B, बेण C. 6 कद C. 7 बहुरे B. 8 ० ल्यगमणी B. 9 पलमेरेके B. 10 शत्र B

अवच्रि-दुष्टे पापासिप्राये संगमाभिधांत खुरे घोरोगसर्मश्चर्णिंगी कुवणि पित्र रोषपोषकछुप येन भगवता मानसं छतं ॥ इंदे भक्तिपरेपि न स्मेद्दबहुर्छ<sup>12</sup> ॥ योगीश्वरधामणी. ॥ श्री वीर:<sup>13</sup> परमेश्वर: ॥ मे मम नैपुण्येन पूर्णसं दिशतु ॥ सपोः संयोगे<sup>14</sup> सोऽवीभो इति घ्टस्य स्टः ॥ रसा ढंग्री इति रेफाणां छकाराः ॥ सकाराणां दाकाराः । झण्यां य इति ककारायकाराणां प्रकार पत्र ४ ॥

11 emended, ॰पतगंभगि A, पत्तगंभणि B. 12 इन्द्रे.....बहुछ B repeats 13 emended भी वीर ॰ A, भी वीर B. 14 तथागे B.

इतवक नुष्ट संगया नाम झुर मंथनो करनार को ते घोर उपवर्शनी केणी मते करें सके नही रोवयोधपी में क्वे को कार्यु सन इंदर के ते मर्सित करे घके न कर्स्य स्तेद वर्षिक मन पदवा योगे∜व्यर मध्ये अव्यागी ते चीर दरमे∞वर के ते आयो द्वासने नैपुल्य पुष्ययंष्य ॥ ४ पर मायचे गायानां के ॥

कैपंतकिखतिमंडलं खडहडण्फ्रइंत बंभंडचं। उच्छल्लंतमहचवं<sup>2</sup> कडचलुईत<sup>3</sup> सेलग्गयं । पातग्गेन<sup>4</sup> समेरुकंपनकरं बालत्तलीलावलं वीरस्स पहनो जिनान जयत क्खोनीतले5 पायडं ॥५ पैद्याची6॥ 1 ਕੁੱਧ ਮੁਢੇ B. 2 ਤੁਢਲੁਲਰ B. 3 ਨੁਫ਼ਧ B. 4 ਪੁਰੂਪ) ਜ C. 5 ਵਾਲੀ ਯੀਰਲੇ C 6 पैशाचिक्री C. अवचरि-कंपमानक्षितिमंडलं ।। खडदडशब्दोऽनुकरणे स्फुटद्वस्तांडक ॥ उच्छलग्महार्णवं। उच्छालउच्छलइत्युच्छल्ल आदेशः ॥ कडयड<sup>7</sup> शब्दोऽनुकरणे ।। त्रद्यत् शिलागं ।। बालत्वे यद् लेखायुक्तं बलं ॥ चीरस्य 11 प्रसोः ॥ जिनानां केवछिनां ॥ क्षोणीतलेग प्रकट प्रसिद्ध ॥ प्राकत प्रायह आहेगः णो न इति णकारस्य नकारः । तदोस्त इति11 वकाराणां तकारः ॥ 7. कडब A. 8 emended, मुख्यत AB. 9 यद A. 10 emended; तरे: AB. A omits. स्तयक-कंपान्युं छे पृथ्वीसंडल जेणे पडहड पड्गे करीने भोडयुं छे बझांड जेणे उच्छात्या छे मे। इ. समुद्र जेलें कडकड शब्दें करी ते। ख्या छें परवतना शिखर जेलें पगने भेग करीने समेरु बंगाव्यों छे जेले एहत बाव्या अवस्थाने विषे सेहबत बल छे वीरन् सामान्य केवलीन् स्वामीन् ते वीर जयवंता वक्ती पृथ्वीतलने विर्वे प्रगटस्प के ॥५॥ ए पैशाचिक्री भाषामां छें ॥ इंद्रो<sup>1</sup> वंदणरेसि<sup>2</sup> जास<sup>3</sup> महया हछोहलेणागर्उ जं झाइं मुणिहंसडा हियडए अक्खे निरुंमेविण 4 । साह त्रोप्पिणु जासु कोइ महिमा नो तीरए माणवो पाए चीरजिणस्सु<sup>5</sup> तांसु नमहुं<sup>6</sup> सीसल्लडईं<sup>7</sup> अम्महे ॥६ अपर्श्वंश साथा ।। 1 इंदा B, इंदे। C. 2 रेजि B. 3 ज्वासु C. 4 निरंभेषिण C. 5 नीरजिणेसु C. 6 नमहु C. 7 सीसछडे C. 8 अपग्रंसी C. अवच्चरि-इंद्रः व दणरेसीति व दनार्थं । तादथ्ये<sup>९०</sup> केहितेहिरेसिरेसितणेणाः । इति सुगेण तादथ्ये । थोत्ये रेसिशब्दप्रयोगः ॥ यस्य भगवतः । यत्ततकिभ्यः<sup>10</sup> ब्सो डासु न वा इति सूत्रेण ब्सो डासुः । महता हल्लोहलेन स अमेण रणकेन वा ॥ देइयोऽयं शब्दः ॥ यं भगवंत ध्यायन्ति ॥ मुनिहंसाः<sup>11</sup> प्रधानमनयः । स्वार्थिक अड प्रत्यये इंसड<sup>12</sup> इति सिद्धं ॥ ह्रदयेऽत्रापि स्वाधिकः । अडः ॥ अक्षाणि इन्द्रियाणि ॥

२१

निरुध्य एण्ट्येण्पिण्येव्येचिणवः इति खत्रेण कत्वाप्रत्ययस्य पविजु आदेशः ।। तथा । यस्य महिमानं सर्वं वक्तं कोषि मानयो न शकोति ॥ सर्वस्य साहो<sup>13</sup>या इति सर्वस्य साह आदेशः ॥ स्यम्जस् शलामिति14 अम्रा<sup>15</sup>लक् । त्यमोरत्योदिति उकार: ॥ तम प्रवमणेत्यानि स्त्रण तुम पण्पिणु आदेहेलिगो चातो रोण्पिणु इति रूपुं॥ आखु पूर्ववतु॥ रातेश्वधनरनीरपाराः ॥ अति तीर आदेशः । त्यादीनामाधन्नयस्यापश्य को वाईति तिवस्थाने पकारे तीरप इति सिद्धा । इस्तो सहोस्सव क्षि डसः रसुः । तासु इति जासुवत् ।। नमामः । बहुत्वे हुं इति मसो हं आदेशः ॥ इषिर्णेण ॥ अस्मद्वे इति हमे<sup>९16</sup> ॥ ६ इतिश्री वीरस्तवाब चरिः समाप्तकि सं. १५२९ वर्षे आद्रपद्यमासे द्युक्ळपक्षे पंचन्यां तिथी थे. स्टोमेन सिबिता ।। हा ।।<sup>17</sup>

9 emended तारथे AB 10 emended, दिन्थे। AB. 11 emended; afag'et AB. 12 g'et B. 13 emended, ar AB 14 emended, with AB, 15 असु A, 16 emended हवे: AB, 17 इतिओ वीरस्तवावच्चरिः ॥ छा 1 छा। छा। जा B.

स्तवक-इन्द्र बांदवाने अर्थ जे भगवातने मे। दे संधर्म विस्मये आव्या जे भगवातने ध्याये छें सुनिहंस परम सुनि हदयमांहि अध जे इन्द्रीया तेह रुंचीनें साध पहनो पण जे भगवंतनो के।इंक मनच्य सहिमानो पार न पामें ते श्रीवीरपरमेक्सरनें चरणे अगारा गस्तक बडे नमुं छुं ।। ६।। ए अपभ्र की भाषामां छें ॥

एवं पंचजिना<sup>1</sup> निरस्तव्वजिनाः सदमक्तिविम्राजिना<sup>2</sup> षड्भाषा अस्य संस्तवेन मयकानीताः स्ततेगीचरं । त्रैलोक्यस्पृहणीयसिद्धिरमणीशंगारणाप्रत्यला⁴

देयासु गुंरुसोमसुंदरकस्प्राज्मारगौराः⁵ श्रियः ।।७ पट्भाषास्तवः⁰।।

1 B adds here : fattagiant. 2 fasilian B. 3 emended, at AC, at B 4. शांगारिण: C. 5 गौग AB, 6 इतिश्री वर्द्धमानस्तवन, लि प. सुधाभूषणगणिशिष्यक्वते । श्रीः ।। B, इतिश्री महावीरजिनस्तवनं ५ इतिषट्माधास्तवनानि समाप्तानि । सं। १८७१ वर्षे फाल्गुनकुष्णपक्षे लि पं. जयवित्रय ग गेरीता मध्ये C.

स्तवक-ए प्रकारे पांचतीर्थं कर टाल्यूं छें बजिन पाप जेलें पहवा सदभवितहं से भते एहहो में घटमाधामय स्तीज्ञे करीने स्तुतिना विषयमां आण्या ए पांच सीर्था थर केहवा छें त्रिण लेगकना जीवनें स्पृहणीय एहवी जे सिदि स्त्री तेहना शांगारपरिपूर्ण मोटे पहनो जे सेाम चंद्रमा तेक्षना सुंदर पहना जे कर किरण तेहनो प्रान्मार जे रुमह ते त्तरखी गौर लक्ष्मी प्रती आपेग ।।७।।

श्रीमत् तगागच्छें श्रीसे।मसुंदरसूरिशिष्य श्रीजिनकीर्तिसूरि विरचितानि षदभाषामय स्तोत्राणि समाप्तानि ॥ संवत् १८७१ वर्षे फाग्रणवदि ९ चंद्रवासरे ।

### श्री जयमुद्धरसूरि विरचित

## श्री नेमिजिनेश्वर संस्तव (अष्टभाषायय)

वरमञ्चक्तिवरीलपरंदरस्ततपुरुद्वयनेमिजिनेश्वर । जलवनीलकचेस्तव सन्तव विरचयाप्ति खुवासनया नवं ॥१ सरतकप्रतिमोऽपि धिया नर्रतव गणाव गवित' क इयेथ्वरः । लग्भनीर निधे लंबरीगण गणयितां गणकोः पि किस क्षमः ॥२ संस्कृतम ॥ करणकंजरकेसरियारणं वहलमोहमहीरुहवारणं । चरणतामरसं नरसत्तमा महिमधाय नमन्ति न के तव ॥ गुणमणीगणरोहणरोहणं इत्युमयासमरेणुसमीरणम् । चिरमहं महयामि महादयारसमयं तव देवहे ॥४ समसंस्कृतम ॥ ज्ञउकलवरसरिअसोअरंभवियलोअचउरसहायरं। सकयपायवनीरहरोवमं जिण तमं पणमामि अणोवमं ॥५ सयललच्चि ज्जउंसुमहावई सररिऊ सइ सामिनिसेविउं। हवसि देवहरव्व तुमं पुणा मुअणनाह कयाचिन भेरवो ॥६ माक्रतं॥ नाध चिंदामणी दाव चिंदिज्जदे तावतह कष्पकश्वोधि कष्पज्जदे । कामधेण वि जिण ताव कामिल्जने जाव तह पायपउमं न दीसइल्जदे ॥। धिवददुरिदासिदे सुकदपरिपूरिदे सदददुहिदे तथा साद सद सोहिदे। संज्ञणंतो जणे गुणमहंदोसया जयदु भयवंभवं भुवणसिरि सामिअ ॥८ शौरसेनी ॥ उवदिस्टबावस्तमणस्तद्यमं भवशायळतोलणतलणिशमं । नद अण्पिदशस्तिलमोत्रवलम यिणधरुरु। यणापणमंति तम ॥९ ययवश्चलमधललहिदशमा शक्रिवालशशायल किल भविआ । हलिसेण महंति तह अणहे शशिण यह योण्हपि आअणहा ॥१० जय गनगनमनिनिधिनेमितेव जयतज्जिततुञ्जयमतनतेव । माधधी ॥ जय सन्जनहितपकनछिनछल जय पनतकसटतमतम्बन्धल ॥११ अपूरवसिरिसार अनञ्जापुञ्जा नरतिन्नसतसनभ्रयनधिञ्जा । तह नाममंतसरने रतान पभवंति न तोसा तळितमान ॥ १२ पैशाचिकम ॥ कतफामखनाखनष्पकं तनताळाककनं सुतुब्लक । नमते चिनळाच यो तमं ठफते सो अनर्खं मद्दालमं ॥१३

# श्री जिनकीर्तिस्टुरिकृत पड्भाषामय पंचजिनस्तवन

(संस्कृत छाया)

q

# श्रीवीरस्तव (पड्भाषायुक्त) (सावच्चरि)

श्री नाभिराजपत्र प्रथमजिनपतिः (श्री ऋषमदेवः) (यस्य) पादारविन्दः सेवार्थात्स्युकस्वर्गाधिपस्य (इन्द्रस्य) सकुटायभागेन स्पृष्टः (सः) मुभुंध: स्वः (त्रैलोक्य') श्रीणां दानैः श्रीणातु । यस्य (श्री क्षमदेवस्य) झाने मृतभाविवर्त-मानाः अणुपरमाण्यावयः तथेव समस्ताः पदार्थसमदायाः समालकाले स्वस्वरूपेण ब्रतिचिचिताः भवन्ति । इत्यर्थः ॥ १ (संस्कृतम) टीका येन भारतक्षेत्रे शीव्रं वण्तं सदचर्मनीजं तदा पक्केनापि तथा प्रशान्तक्ष्यः संप्रडरीकः (तन्नामा गणधरः) कृतः । यः अच्टापदपीठसंबीतततन्: ाण्तः परां निवृतिम देवानां प्रथमं अपूर्वदृष्णं भक्ष्या वन्दामि तम् ॥२ (प्राकृतम-छाया) गः योगीन्द्रनरेन्द्रवंडितपदः जैळोक्यचितामणिः यं आलिङति रागसंगलिमती सा मुक्तिलीलावती । जाता निव्दं तिदीविका गतमहा विद्याप्रसतिः यतः सः स्वासी ऋषणो जिनेव्द्रवृत्रभो देवात् सुधिवासुक्वभ् ॥ ३ (शीरसेनी-छाया) तापोत्तार्भसवणवर्णहविरे यस्यांशहे शे जटा-पक्तिः राजते इन्द्रनीलफछिनी तापिच्छग्रच्छ्यतिः । रक्या कल्पलता अधा सारगिरिस्कंधे तुने स्थिता सः प्रक्षालयतु नाभिराजतनयः सम अवयज्ञयालम् ४॥ (मागधी-छाया) धारयन् प्रकट अत्यत्कटनटाज्टल्टाडं वर्ष तं नयन मदनं छतान्तसङ्वं ददन भवानीहितम् । सर्वज्ञः गणनाथव दितपदः देवाधिदेवः सद् भव्यानां सुवअध्वत्तो जिनपशिः द्द्धात् पद्' क्षाप्र्यतम् ॥५ (पैशाची-छाया) सद्मृतस्फारभावप्रकटितरक्षसोद्मूतरोमांचराजी शोमाराजत वेहाऽसुर तुररचितोदारपूत्रोएचागः । घोराघौधप्रचारपत्रलदृतवहोक्त पनो मेवलंघः भवतु गैळोक्यवंबुः कण्टभरहरः साहदेवो (सरुदेव्या: सुतः) जिनेन्द्र: ॥६ (चरिकापैदााबी-छाया)

वाणिज्यब्यवहारपाणिगत्रभ्यामाका स्थितिः धर्मादार्गविवारमारः कथितः येन यत् सर्योर्थाप । थयं आक्षां वहन्तः तस्य दीर्णिण आरंमीयेन पादे आदित्तिनेश्वरस्य नमाप्रः आनन्देन हत्यन्तः ॥७ (अपत्रंद्यः छाया) पादे आदित्तिनेश्वरस्य नमाप्रः आनन्देन हत्यन्तः ॥४ (अपत्रंद्या छाया)

# (पडभाषामयं) श्रीझान्तिनाथस्तवनम् ।

श्रीमान् शान्तिजनः पुनातु अधुजिनः कर्यान स्प्रस्थाधिनः (=अस्यकार्) संस्यकोपरमा (=अपिनाशिनी) अपतीर्थं परक्षां आनन्द्रसंचित् (=ज्युम) छक्षतेः । यस्य नी: (= दार्था) जिपदी (गायशीलक्षो) ज्ञान्तप्रय(रूप,वने स्वेर विश्वरस्ती-तरां स्कूर-तराम (अतिगंजस्विनः) महादुर्वाधिदिक्षान् (=पुग्रधान् वादिसिंद्रान् अर्थं प्रात्ययति हुनि यिजम् । इस्यर्थः ॥? संस्कृतम्-दीका राज्य राज्यांगनाः विकटणकयदादाननिक्कोणानि अक्षोध्याध्नेक्योधाः तथा हतमहारुष्ट्रन्ता (=राज्युणां पियाः) तुरंगाः । उच्हिताः संय दने नुर्गात्य (येन) अगयता, वः शनवर्था प्रजञ्याम् निर्विषणः संप्रपन्न दिराह शिवसुत्व इनकान्तिः क गान्ति. (=ज्यास्तिनाधः)

२ प्राइटतम् (डाया) इयांत् कौर्यायळेपोम्मदमदत्तरिषुः गत्तमातंगगाधां स्थाभी चामीकरामजुतिदचिरततुः निर्वृतिं द्यान्तिनाथाः । पते राजनित यस्य कम(=चरण)फ्रमटनाकाः धर्मटरम्पाः तस्मिन स्गातं कुर्वनीनां (ने) द्यानम्नाः दद्याप्रवरमरालि कुर्फुमाधिवितानि इच (भाग्ति) ॥ संज्ञाता धरणीतले सक्कले शान्तिः जनानां तदा

समाता घरणातल सकल शास्तिः जनानां तदा उत्पन्नः नृपविश्वसमसद्मे यस्मिन् प्रभावादभूतः ।

संसाराटवीभाग्तितालि = सताप, दुःसंहर भाः स द्यानिसती धैकरः छ्यांन मे दुरितोपदालि जस्मां देवासुरेः स्टुतः ॥ ४ सामधी (छाया) देषै यस सरसि कालितसहिले बन्दारुदेवाकृतानाम् रण्डयः प्रतिर्वितिताः अचप्रशः रंगत-देव्यक्षण्ठातारामुकाः । रोजने अमरसदर्गसुद्रभगः अंभोजवृष्ट्यः इष त सांति नमथ प्रधान्तहर्द कंदर्पवृष्टक् ॥ ६ नेद्याची (छाया) अनन्तेन आनंदेन (ये) नमन्तः इन्द्रः स्ट्रान्तः योगीरद्राः नदेस्ट्राः (तेः) पूच्यम् । तं सान्तिनाथं छत्मोहमायं (=नादां) नाथागि (=याची) मोक्षस्य पंथानं धनाधम् ॥ ६ चुलिकापैकाम्ब

(यानि) अवस्कंदभयानि तानि नइयन्ति दुरे।

गवति दुरितशास्तिः अत्र नास्ति भ्रास्तिः

म दिशतु शिवस्य धर्मनी (=मार्ग) द्यान्तिनाथः ॥ ७ (अवग्रंथ) (छाया)

[इति थी शाल्तिनाथस्तवनम्]

वादाबारसमानसंस्टलि (=संसार) समुत्ताराय नारायणः (यह्य) सेवां सूर्यचर्याकारिणीं (संसारसमुद्रे) इडतरीतुल्यां आदरेण (कृतयान) । हेवानामपि देवता (छपः) स परमत्रहाःवरुपः प्रभुः शब्दब्रह्मविदा (योगिना) अपि अगस्यमहिमा नेमीश्वरः पात् यः ॥? [संस्कृतम] [टीका] मेह इच (खुवर्ण [मयः]), उत्तनमानवः इव (खुवर्णः=खुवशस्थी, जुवतिशसादे चित्रं (स्रवर्णयुक्तं) इव शोभनं वा सुधामः इव (सु-वर्णयुक्तः), नारायणः इव सुपर्ण=गरुडयुक्तः), वर्णिग्गेह इव (सुवर्णसुकतं-कुंकुमयुक्तं वा) मेघः इच (सु-अर्ण=जल-युक्तः) या । उवानं इव सूत्रणंभावरतव, वाणीविलासः (ख-वर्णमयः) जयी यस्य (स) ईशाः राजते शुभं दिशतु में सः नेभितीर्थं करः ॥ २ प्राकृतम् (छाया) येन ब्रह्मदातकतुष्रभृतयः सर्वे सुराः निर्जिताः ईशः ग्रेन कारितः प्रतिदिनं उत्यं उमायाः अग्रतः । येन ध्यानहताशने मदन: सांधि क्षयं प्रापित: स नेमिः शिवदायकः (=मो अदायकः) भवतु मे देवाधिदेवां सदा ।। शौरसनी छाया) ग्रुकलध्यानदवानलेन सकले कर्रोन्धने ज्वालिते तद्वभूमेन युतः इव कज्जलयुतिः राजीमतीयव्लभः । विज्ञान परमार्थसार्थविषयं नेसीश्वरः भाविक (=भव्य) जनान दयात् सव: अवर्जितमदाधिकागं महान् आलयः (ईवुशः नेमाश्वर:)॥ ४ मागधी (छाया) लीजया त्रिद्दशाचलस्य (=मेरुपर्वतस्य) तुल्यः गोयर्द्धनः तोलितः जैलोक्य घत च येग सतत देहेकरेहो (=उत्रे) सुखेन । येन सोऽपि हरिः (=क्रुण्णः) (हरिः =दानरः) इत्र (स्व) भुज्ञशाखायां हिन्दोल्तिः दयात अनतवळः स मोक्षवदवीं देवः शिवानंद्रमः (वनेक्षेत्रवरः)॥ ५ पैशाची (छाया) कालिन्दीत्तलकन्जलाचलशिला वत् थस्य) वालाः इन्द्रनीलवभाः नेमिः यादवराजवंशतिलकः संभवतु भद्र करः धारयस्तिव प्रभामिषेण कृष्णं होहस्य संताह सर्वनिषु अनगवीरविजये वारावहित्रामणी: ॥ ६ चुलिका वैशाची (छाया) जगतः संतापकारिणं जेतुं कासं उद्दामधामानम् (तथा च) हयगजरथलः जां राज्यलभ्मी त्यक्तुम् । त्रिभुवने विना येन कोऽपि अन्यः न शकनः शिवसुख' (=मोक्षसुख') मे नेमिः देवानां हि देवः ददातु ॥७ अपभ श (छाया) [इलि नेमिनाधस्तवनम]

# (पड्भाषामय) श्री पार्श्वनाथस्तवनम् ।

भक्तिक्यक्ति (=आविष्कार) (पूर्वकं) प्रणलवां अमराणां सुवर्षामुकुटस्य अपूर्व-प्रेसंत् (चलत) व्योतिः प्रचलद्खिर: (=स्पन्ध्यानः (भाति), (यक्ष स्वयं) कडन-लह्याग्युतिः (धर्तते) ।

(सोऽयं) (भव्यज्ञमोन्) रोयोवहत्वाः उपचयं प्रापयम् (तेषां) संतापद्वतं इमितदुरितः (च) ध्यात् (भगवान्) पार्श्व नाथः) अंभोद्यत् (≔गेधवत) सोद-कर्ता ॥{(संस्कृतम्] [टीका]

फणि (=सर्प)फणमणिमाला राजले यरय शीर्थी

तमतिमिरपणाको दीगयतीच दिब्धा ।

परममहिस्नां वासः पापराजीवराजि-

वनतप्रहिमवर्षी (इव) दातु सुरक्ष स पार्श्व (नाथ) ॥२ जानुतन्न (छांया) रक्षाव्यमानकुलाचलांसिः प्रलयांसोद्वप्रभाभिः तदा

बुस्टिभिः कमठासुरस्य (=श्रापाश्चनं श्रधिरोधिसस्वस्य) भरितव्रझाण्ड-भणडक्तिः अपि । यस्य ध्यानद्वतादानः प्रदर्शतिनः (=यथा घृताद्विना) सिवत्तः अपि इति आण्वर्यम्, स्वामी पर्द्यतिनः सं सत्रत् भगवान् श्रेष्ठोक्ष्यत्तीध्याद्रः ॥ द जीरपेली (साया)

चोराः अर्थातिकोलाः त्रिभुवनप्रसनी दााकिनी डाकिनी वा यक्षाः रक्षांति तुत्त्रकाः परपलः=मांत्रारेसिका। क्षेत्रपात्राः अवालाः (=प्रीद्वाः)। दुष्पा अग्ये (भृत्तरोत्रियः) विनण्डाः जन्जनित्तथयाः यस्य नाम (स्मरण) स्भावा, त मम वामेय(=यात्रियाः इतः) देवः भयतु आवदुःकत्रीयोजिध्वश्चेत्रकारी॥।

मागधी ॥ (छाया)

मश्वाः तत्प्राणि यन्शणि अपि (यस्मिन, काले) गतमहिषकथ्या न तथा विस्फु. रसि, सेवाडेवाकिनः (जनस्य) अपि प्रचुरफ्लभरं दर्शता तेऽपि चा न (या) देवाः । भाव (=स्थित) डीनप्रभावाः मणिगण प्रसुद्धाः यस्मिन् सर्वोऽपि जाताः काले पतस्मिन् पार्द्यः जयति जगदुगुरुः जागरूकप्रभावः ॥२ पैद्याची (छाप्रा)

दुरितभराः पळायन्ते द्र्पीभवस्ति झकटाः (=कळहाः) नद्द्यस्ति दुर्जनाः विष्कर्मधाः वर्छस्ति ।

नहि जनहदये शोकसंतापः शल्यायले यस्य पदनप्रमेन, स पार्श्वः छुरव ददातु ॥३ अपश्च शः ॥ (छाया)

[इति श्रीपार्श्वतायस्तवनम]

# (पड्भाषामय) श्रीमहावीरजिनस्तवनस्

(स्वयं) विधानां जन्मकदोऽपि (सन्) त्रिसवनभवनानां (=प्राणीनाम्) आलोकत (=अस्तित्वं) प्रति अलोपी (वेदनां अकुर्वन सन्) दाक्षिण्यसिन्धुः (स भगवान् ) पितृत्वनवज्ञात् सोत्सवं लेखकोलां (=पाटकालां) प्राप्त: । (तत्र) देवतानां स्वामिनः (=इन्द्रस्य) पुरतः जैनेन्द्री शब्दवियां उपदिशम् स भगवान् जैशलेय: (=जिशलाखुतः भी महावीरः) शब्दब्रह्मणि (=परमतत्वज्ञाने) (यद्) अमोवं (=सस्यवत् लाग्वत) कौबाळं उपदिशतु ॥ १ संस्कृतम् (टीका) यः योगीश्वरपुंगवैः इदये नित्यमपि ध्यायते यः सर्वेषु पुराणवेदप्रभतित्र थेषु गीयते । यः हस्तस्थित-आमलक इव लोकत्रयं जानाति तं वन्दे विजगदगुरुं जिनवरं सिद्धार्थराजांगजम (=श्रा महावीरम) ॥२ प्राइतम (छाया) वेयेग्द्राणामपि यंद्रतीयचरणाः खर्वेऽपि ते खर्वज्ञाः संज्ञाताः किल गौतमा अपि चयः यस्य प्रसादात् ते । सः सिद्धार्थाभिधानभूपतिसुतः योगीन्द्रचुडामणिः भव्यांनां भवदुःखलश्रदलनः देयात् छुखं (शुभं) शाश्वतम् ॥३ शौरसेनी (छाया) दुष्टे संगमके (तन्नाझ्नि) सुरे भयकरे घोरोपलगांवलिं कुर्वाणेऽपि न रोपपोष(=वृद्धि)कछुषं येन (भगवता) कृतं मानसम् । इन्द्रे भक्तिपरे न स्नेहबहलं, यागीश्वरवामणी; ल वीरः (≈महावीरः) परमेश्वरः दिशत में नैपुण्यं पुण्धस्य ॥९ मागधी (हाया) कम्पमानक्षितिमंडलं खडहड(दाव्देन) स्फुरदबझांडकं उच्छलन्महाणीवं कडकड(दाब्देन) नेंटवस्त्रिलायम् । पादायेण समेरुकंपनकर बाहत्वेऽपि (यस्य) (इंद्दर्श) लीला (पूर्वक) बलम वीरस्य प्रमो: (=महोवीरस्य) जिनानां (केवेलीनां) जयत क्षोणीतले प्रकटम् ५॥ पैशाची (छोया) इन्द्री बंदनाय यस्य महता संघ्रमेण आगत:

य (भगवत) ध्यायन्ति मुनिश्रेष्ठाः इन्द्रियाणि निरुध्य ।

# श्राजिनकीर्तिस्रचिहत

सर्हा (=पूर्णतया) यक्तुं यस्य कोऽवि महिमानं न तीर्च्यति (=दाक्रंगोत्ति) मानवः वादं (महावीर)जिनस्य तास्य नामासः शीर्षणे हर्षेण (अस्मष्ठेः) ॥६ अपत्र घा सावा (छ।या)

पद' पंचतिताः निरस्तवुत्रिताः सद्भदित (पूर्णेन) विभाजिना (=दीप्तेन) पद्भावामयसंस्वयेन मयकेन (=ज्ञावेन, घर्मेण) आर्भोताः स्तुतिर्गाखरम् । रंग्रोयवस्तुहणीवसिद्धित्मणार्गुगारिणाध्वयया (=कश्वनातीता) देवायुः गुहतोममुं दरकरद्राग्मारगीराः (पञ्चे, चन्द्रस्वयुं दरकिरणसमुद्रमा धवळाः) (ज्ञान/विष्य: ॥ ७ पद्भावास्तवन

थामन् तपागच्छे श्रीसोमसुदरसुरिशिष्यश्रीजिनकीर्त्तिसुरिविरचितानि पडभाषामय स्तोधाणि समाप्तानि ॥

30

## थी जयसुन्दरस्ररिविरचित

श्री नेमिजिनेश्वर संस्तव (अष्टभाषामय)

परमभ किवपरी त(=पूर्ण)पुरंदरेण (यस्य) पदव्रयं स्मुतं (ईद्द्याः हे) नेमिक्तिंनेद्वर । जलद (=मेघ) (सम) भीलरुचेः तव नयं संस्तवं (=स्तयन्) (अह) खुवासनया

(=भावपूर्वकं) विरचयामि ॥ १

धिया (=खुग्रया) खुरगुरु (=बुद्दद्यति)समः अपि नरः तव गुणान कथयितु कः समर्थः (ईद्दवरः)।

सुमहतः अभ्भासिधेः ऌहरीसैख्यां गणयितुं गणकः (ज्योतिविंद्) अपि कि अमः (समर्थः) (भवति !) ॥२ संस्कृतम् ॥

करण (=इन्द्रिय) कुंजराणां केसरि (=सिंह) वत् विदारणः, बढळ (=अतीव) मोड (रूपे महायदेषु (=वृक्षेपु) वारण (हस्ती) सम: विनायकारी) ।

(पताद्यास्य) ताच खरणकप्रक्षे, हे महिस्तः छाम (रूप) अथवा, हे महातेजस्विम) के नरसत्तमाः न नमन्ति (=सवे नमन्ति पख इत्यर्थ) ।

गुणमणिगणानां (प्रभवस्थाने) रोहण (पर्वते) (वे रुढाः, स्दृध्ताः) दुक्षाः (तेषां) कस्ममानां प्रभनरेण (=पराग) अक्त समारणम ।

तव चिर अर्ध सहयामि (=अनुभवाभि) तव महावयारसमय ज्ञान (समय) हे देव ॥४॥ समसंकृतम ॥

यदुकुछांवरखुर्यसोद्दरं सध्य (=सुप्रुश्च। होक (क्रग) चढोराणां सुधाकरं इव । सुछत्तपाद्यनीरहरोपमं (=मेन्नसम) (है) जिल (प्रमो) अनुपम त्वाप्रणमामि ॥५ सकळछण्डियः (=उपशालि, योगशक्ति-युक्तः) यद्दनां महापतिः स्मरदिषुणाः

भवसि देवहरः इव त्व, पुन: (हे) मुवननाथ (त्व) कदापि न भैरवः (=मयंकरः भवसि ॥६ प्राष्ठतम् ॥

(है) नाथ चिन्तामणिः तावत् (हि) चिन्त्यते, तावत्तथा कश्यवृक्षोऽपि कश्यते (हक्रायते) (क्राय्यते) ।

कामधेतुः अपि (है) जिल (प्रभो) तावत् काम्यते, यावद् (हि) तव पादपद्म न इङ्यते ॥७

विगतदुरिते (अतः एव) असिते सुक्रतपरिप्ररिते, (ळोकानां दुःखैः) लतत-दुःखिते तथा सुख (सात) दात द्योगिते ।

मंज्ञानने (-ज्ञानयुक्ते) जने गुणमहत्तोपितः व्यतु भगवान् त्वं गुयनश्री स्वाप्ती ॥ ८ द्योरसेनि ॥

उपदिष्टदातश्रमणार्थदामं भवसागरतारणतरणीसमम् ।

नत-अर्थित-छुस्थिर-मोझ रमां (क्लामी) (है) जिल (प्रभो) (है) अध्यज्ञनीः (ये) प्रणमन्ति त्वास् । १

जय वस्तल मन्सररहित स्वयं, सुठतरस्रस्रागर, किल भव्याः । इस्लोशकेन पुजयन्ति त्वां पृथिब्यां, शशिनं यथा ज्योन्स्नाऽपि व्याप्तनभा॥रः मागधी ॥

त्तय गुणगणगणिविधित्रेमिदेव जय तर्जिनटुर्जेयमदनदेव । त्तय सलग३द्यनलिगतंत जय प्रणतकष्टतमदमन परगेश्यर ॥११ अपूर्वध्रीसार अनन्यपुण्य वरेभ्यः दत्तं सुदर्शनं (=चम<sup>°</sup>) (येन सः) ध्रुवनयित्र । तव नाससरणरतान् प्रभवन्ति न दोषाः दल्तिमानाः ॥ १२ पैशाखिकम् ॥ कृतज्ञाम (=ज्ञमण), संद्ययित) घनाधन (=ईन्द्र) प्रभं, दुर्णयळञ्चणं (यस्मिन्) सुदुर्खभम् ।

(देव्द्वा) त्वां (दे) जिनराज यः नमते स लभने अनधी महालक्ष्मीम् (सदारमाम्) ॥१३

जगजन्तुकडानपंथके रचनीया समानक्षेत्रसः । भगवन् भवभावभज्ञन पंकव्रक्ष (=पंचम देवळोकस्य इन्द्रः) नतिरेखळक्षण ॥१४ वृत्तिकापेकाची ॥

सब भभावनिश्वानं तव शासनण्थमानसः । आवधः लहितं के के (जनाः) न प्राप्ताः शिष (=कस्याण, तीर्थं कर) नगरे ॥१५ तव पद्षेको नाव अगरस्यं ये आरयन्ति । भवन्ति तेवां द्वनगरभाकः रोध्या (यरु) दुरभिणा सुरभित्तलन्तुः ॥१६ पुरुषद्वन्यकारणः जनतः असितद्वानकरः (कर) एषः ॥ १७ धर्ष्यानि तानि नयनाति, जिहा तेवां सुछत्रार्था । ये तव पद्यन्ति कर्प, तया हुपन्ति ये तव गुणसमूहान् ॥ १८ आपशंश भोषा ॥ [तंद्रमकोदय्यकठरको ......]

- संपादन संस्कृतछायासमेतम्

प्रो. हो. कान्तिलाल व. व्याम

# શાભરભાષ્યગત ભાષાવિચાર

#### ડાં. નારાયહ્યુ કેસારા

અપ્રધ્યક્ષ

મહર્ષિ વેદવિજ્ઞાન અકાદમી, અમદાવાદ

#### ૧

### પ્રાસ્તાવિક

#### જૈમિનિ અને રાખરસ્વામીના સમય

્રૈમિનિરચિત ' **ચીમાંસાસ્** 'તે રતેષ સાંમાત્ય રીતે ઇસ. પ્રંકે ૪ ∘ - ૨૦ ∘તે **1** અને મોમાંસાસ્ટનના ભાષ્યકાર શભાસ્વાયીનો કાળ એવ. થીતરવ્યુ , એક. ઝાનએભગ અને હું હાવાતું સ્વીકાર્યું છે. ઉપલબ્ધ યોમાંસાસ્ટ ભાષ્યીયાં શાળસભાષ્ય રોધ્યે પ્રાર્થી ૨૦ આ ભાષ્યમાં અપતરાગ્રુષે દાંસામાં આવેલ ચેદિક મંત્રોનાં અને સ્પૃતિધ થેથાનાં છે. આ ભાષ્યમાં અપતરાગ્રુષે દાંસામાં આવેલ ચેદિક મંત્રોનાં અને સ્પૃતિધ થેથાનાં છે. સ્વા હોવાતું સ્વીકાર્યું છે. ઉપલબ્ધ યોમાંસાસ્ટ ભાષ્યીયાં શાળસભાષ્ય રોધ્યે પ્રાર્થી ૨૦ આ ભાષ્યમાં અત્રતા્રુષે દાંસામાં આવેલ ચેદિક મંત્રોનાં અને સ્પૃતિધ થેથાનાં પ્રગ્નેયો થયા હોવાની શાબતા અંગે ધ્યાન કોર્યું છે. શ.ત ચી. સ. ૧. ૧. ૬-૨૩-માંની શબ્દનિત્યત્વને વચેવી લગતા ભાગ.<sup>૧</sup> પરંતુ આખ્યેરના ખંતે શળદનિત્યત્વને લખેતા પ્રશ્ને શાળસભાષ્યમાં અપ્રક્રતુત તો નથી જ, અને આ ગ્રંચભાગ પ્રમાધ્યુયત તરીકે સ્વીકારાયેલ છે. આ ગ્રંચભાગમાં ભાષા અને સત્તત્ત્વને લગતા શળસ્વાયાના વિચારો

### મીમાંસાસૂત્રના સૂળ ઉદ્દેશ

ઐબિનિએ ' મીમાંસાવાર તો સ્થતા સપ્યુડ જેટલાં અમાપ શ્રુતિવચ્નોમાં પ્રચટ થયેલ ધન'તા સ્વરૂપના નિહ્યુધ કરવા અને તેના અનુપંગે ઉપલબ્ધ સમગ્ર શ્રુતિવચ્નોનો સમ્યગ્ રીતે અર્થનિહ્યુધ કરવા માટે કરી છે. ઘેરમાં જે કર્માં અને વાનોનો ભ્રયદ્ધ કરવામાં આવ્યા છે, તેને સમજાવવા માટે ઉત્તરક્ષળમાં ક્રાપિ-સુનિઓએ વેદની શાખાઓ અને બાલહ્યુ-આસ્પ્યક-ઉપનિદ્ધચીરાં, પ્રવચન કર્યું. હાયસ્યુગના અંત સુધી ફાબ્હુરેપાન ત્યાસના શિપ્ય-પ્રશિપો સુધી આ પ્રવચનપર પગ ચાલુ રહી આ સુધાર્થકા વ્યાપ્ય ન્યાસના અધ્યાત્મગ્રાનકાંડમાં અનેક વાઢ ઉલ્લગ્ધ અને અનેક વિયયોમાં તો પરંસ્પર વિરુદ્ધ વ્યવહાર પ્રચાર માગ્યા. માંત્રાનથકાંક્ષ્માં કરવા વદ્યાં જેવા વેદતું. ખંડન કરનારા વાઢ પછ્ય ઉદ્યાનથા કર્માં કાંઠ અને

લ્ લા, દ. ભારતીય સ'સ્કૃતિ વિદ્યામ દિરમાં તા. ૨૮–૧–૧૯૮૭ળા રોજ સ્યાપેલું પ્રથમ ચતિવસિં/ી વ્યાખ્યાન

સાનકાંડ વચ્ચે પછ્યુ પરસ્પર ખંડનાત્મક પ્રષ્ટનિના આવા વિષમા≾ળમાં વૈદિક ક્યંકાંડ અને ઉભારતાઢાંડાનાં સ્પળ તત્ત્વોની સરક્ષા, વેદવિશ્વક મતોતું નિરાસ્થ્યુ અને કર્માકાંડ તથા ગ્રાનકાંડના આંતરિક તથા પારસ્પરિક વિરોધોનું સમાધાન કરતા કૃષ્ણુદ્ધ પાયન વ્યાસે ગ્રાનકાંડનો અને તેમના વિષ્ય જેવિમિત્રે ક્રમકાંડાની— અંગ શુરુવિષ્ય બંનેએ મળાને ખાંડશ: ળે ભાગે, ગાં– ગીમાંસા કરતા ગીમાંસારાજ્યનું પ્રવચન કર્યું. પ્રાચીન કાળમાં આ ગંને વિભાગે પાયની વધ અધ્યાયનું ગીમાંસાસાર્થ્ય જેફ જ સારુ ગણાતું. ત્યારે વિષ્યવિભાગની દર્ષિટો પ્રચમ સેણ અધ્યાયનો ભાગ 'પૂર્વ'પીમાંસાં અને છેલ્લા થાર અધ્યાયનો ભાગ ઉત્તરમીમાંસા' નાગે એશેળપાતો, સાર્જ આપજી 'પૂર્વ'પીમાંસા' એટલે એગિનિકૃત 'પીમાંસારાગ્રનો આળનો કારી ક્રાન્સીમાંસા' એટલે વ્યદાયભ્રાયાર્થ કર્ય વ્યવસ્થા કે 'લે 'દેવાદેત્વર' અંગ આ ગે મોનાંસાએને આળળાએ દાઈને સ્થાન્યો છાઇ છે

આ ળંને મહાપુરુષોએ આવી ભગીસ્થ પુરુષાર્થતો કર્યો હણુ ળંને ખંડ-મીમાંસાએ, વચ્ચેનો પારસારિક વિરોધ તો ન જ શાગ્યો. વાતિશેએ અને હહાવાદીઓએ પોતપેતાતી મીમાંસામાંતા સિદ્ધતિને ભાજુએ સારીને પોતાના સાંપ્રલાયિક આપ્રહ પક્ષી રાખ્યો. આળ સુધી થાપીક લોક પૂર્વામાંમાંતા ત્યાચ્ય માર્ગને છોડી દઈને આવિશારિત માર્ગનું જ અયલંબન કરતા આવ્યા છે, અને અનેક અવેરિક વિચાધવારઓમાં અહવાઈ બપા છે.

#### ભાગ્યકાર શખરરવામી

ચીપાંસાસરના ક્રલ સોળ અધ્યાયમાંથી પ્રથમ ળાર અધ્યાય ઉપર સબરસ્વાયોએ ભાષતી સ્વયત કરી છે. એમની પહેલાં મીમાંસારાસ્તના વીસે આખ્યાયો ઉપર ગોધાયને 'ભાષ્ય' અને ઉપલપે 'શવિ', દેવસ્વાયોજ જેનિનીન યોદ્યક્ષાપ્યાય પર સાંદ્વિપ્ત 'વ્યાખ્ય', ભવસાસે 'ભાષ્ય', ભવ્યવિ' ધ્વી આપ્યાર પર વ્યાપ્યા' અને ભવું હરિએ ઉત્તરયોમાંસારૂપ છેલ્લા ચાર આધ્યાય પર 'ભાષ્ય'ની સ્વના કરી હતી જ. એમાંશે ઉપયય, દેવસ્વામિ, ભવસાસ અને ભનુ" હરિતા પ્રથોના આધાર શભારવાયોએ લીધો હોય એ સંભવિત છે જ, છતાં આ પુરોગાયોઝીના પ્રથો આપે ઉપલખ્ય નથી. દેવપા થોડા છટ્ટ ઉદ્ધરણો સાયવસ્તાપ્ય તથા ઉત્તરઠાલીન વ્યાપ્ય સંથીમાં મળે છે. તેથી શાળાસ્તાપ્ળ જ આપણે માટે આપણા વિષય અગે પ્રાથમિનંતન સંથીમાં મળે છે. તેથી શાળાસ્તાપ્ય જ આપણે માટે આપણા વિષય અગે પ્રાથમિનંતન

# સત્-તત્ત્ર કે વાસ્તવિકતા વિધે શખરસ્વામીનું મંતવ્ય

મનુપ્યતું આ છંવનમાં પરમ લક્ષ્ય છે—'તે.ક્ષેયસ.' આ નિઃક્ષેયસતી બતુખતે પ્રાપ્તિ ક્ષાથી ભાપે છે 'ધમ" કે આ 'ધમ"તે પ્રાપ્ત કરવા માટે બતુખતે પોતાની અનુભૂતિની મર્યાક્ષમાં છાલું પડે છે, કેમ કે અનુભૂતિ સત્ત-તત્વતી સાથે આંતરિક સંગપ ધ ધરારે છે: આ સત્તત્તવતી સાચી સમજબુ છેપર જ 'ધમ"તી પ્રાપ્તિ અવલ ખે છે. આ 'ધમ"તી વિરાયક્ષ અને તેની પ્રાપ્તિ સત્ત તત્વનાં બે પાસાંતા, આક્રલતથી કરવાની રહે છે. દુહ અને અંદેર. શખરતા મતે સત્ત-તત્વર્ડ પાસ તો પ્રત્મશે અને વ્યયક્ષેય સાથે સાથ છે. પ્રત્યક્ષ એટલે ઇન્દ્રિયસાલ, અને બપારેય એટ વાણી વડે જેઓ તિર્હે થય છે શકે તો. એ સ્વાયક્ષ એટલે ઇન્દ્રિયસાલ, અને બપારેય એટ વાણી વડે જેઓ તિર્હે કે તો અને સ્વિથ્યું અને અપૂર્વતો સિવાયનું ભાજી બધું અદહ પરિત્માલુમાં સ્તાઈ તેમ છે. એમાં સ્વચ, દેવવા અને અપૂર્વતો સમાવેલ થાય છે. આ ભાંતેનું હાઈ છે—'આચંલ ળત' અર્થાત 'આધારત્મત પદાર'ં આ સંદલ'માં 'ચળ્દેનું પક્ષાત્ત્વ નાલિત્થાનીય છે, કારણ કે અને તેા સબ્દ જ સર્થ અનુભાવને આકાર અને લાટે આપી. તેની સાથે સંદળાયેલ સર્થ વસ્તુઓને પાચ્યા આપે છે. માનવીના અનુલત અને તેને આજિત્યક્ત કરવાની માનવીનો પ્રવત્તિના વિશ્લેષણ માટે આ પ્રજાત્કની વિતાવના ચારીદ્વ છે.

રાપરસ્વામી કહે છે કે લોકવ્યવહારમાં કર્મ અર્થ'-વસ્તુને અનુલક્ષીને થાય છે. નહીં કે શબ્દને અનુલક્ષ્તીને. જેવું અર્થ-વસ્તુ હાય તે રીતે કર્મ કરવામાં આવે છે. રાખ્દ હાય તે અનસાર નહીં. વેદમાં તાે શબ્દને અનુસરીને જ અર્થ'-વસ્તુ સમજવામાં આવે છે. અને એ પ્રમાણે જ વ્યાચરણ કરવાતું હાય છે<sup>૪</sup>. તેથી શબ્દની હયાતી હોય તે વ્યનસાર કર્મ કરવ જોઈએ. અહીં શળસવામાં અર્થ-વસ્તુતું અને માનવીની અનુભૂતિ સાથે સંબદની પ્રેસ્તતનાન મહત્ત્વ પ્રગટ કરે છે. રાવ્યરસ્વામીના ભાષ્યમાં 'કર્ય' શબ્દ સામાન્યતઃ 'પદાર્થ', 'વસ્તુ', 'ઉદ્દેશ', 'પ્રચાજન', 'રાજ્દાંચ<sup>°</sup>', 'ભાવાચ<sup>°</sup>' વગેરે અર્થોમાં પ્રયાજયો છે, છતાં તે માટે ભાગે યત્ર માટે જે/ઇતા 'પદાચ'' કે 'વસ્તુ'ના અર્થ'માં વધુ પ્રમાણમાં પ્રયોળનયા છે. રાખરના ખત એવા છે કે પદાર્થી કે વસ્તુઓ સ્પષ્ટ રીતે સચિત કરી શકાય કે વહાવી શકાય તેવાં હોવાં જો તેએ. પ્રત્યેક બાહ્ય પદાર્થ કે વરંતુને અમુક આકાર હોય છે અને તે બાહ્ય આકાર્ય સાથે સીધા સંપર્કમાં રહેલ દેખાય છે.<sup>પ</sup> તેથી પ્રચલ છુદ્ધિના વિષય 'અથ'' છે, નહીં કે બીજી છુદ્ધિ આ ઉપરથી ફલિત ચાય છે કે આકાર વગર વસ્તુનું વાસ્તવિક આકલન થઈ શક્તું નથી. આ રીતે શળરસ્વામીએ પદાર્થાના આકાર અને ધડલરના ઇન્દ્રિયો દારા પ્રહણરૂપ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ ઉપર ભાર મકથો છે. 'આ કાર' શબ્દના સંસ્કૃતમાં 'રૂપ', 'ધાટ', 'આ કાર', 'લ'માઈ-પહેળાઈ-જાડાઈ', 'દેખાવ' એ અર્થો પ્રચલિત છે. હન્દ્રિયોને પકાર્થ'ના આ પાસાનું, જ સૌધું ગ્રહણ થાય છે. આને આધારે જ વસ્તુ સાચી અને ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ ગણાય છે.<sup>૬</sup>ં જે વસ્તુ કે પદ્મથ<sup>°</sup> ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષનો વિષય ન બની શકે તો પ્રતિક્ષપ્રત્યક્ષ કે આપ્તવચન વસ્તના સાચા ગાનની ખાતરી ન કરાવી શકે. તેથી ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષનો વિષય વાની શકે તેમાં પદાર્થ કે વસ્તુનું જ અતુભતિજન્ય વાસ્તવિક જ્ઞાન અઈ શકે, પઠાર્થો કાંઈ નિત્ય હેલ્લા નથી, અમર્થાત્ તેમને અરંબ થાય છે. તેઓની હયાતી ટકે છે અને તેઓનો અંત આવે છે. પરંતુ આ પદાર્થી કે વસ્તુઓ નિત્ય આત્માના સંપર્કમાં દ્વાય છે. બે વસ્તુને બાહાવાના એક જ ઉપાય અનુભવ પર આધારિત છે કે, 'કરક વસ્તુ જેવી અનુભવાય છે, તેવી છે'<sup>૮</sup>. આત્માને લીધે પુરુષ ચેતન છે અને માનવદેહ એ આત્માં અને 'અથ' વચ્ચેની કડી છે. આત્મા અને અર્થ' વિના કોઈ ગાન સંભવતું નથી, તેથી ગાન યથાર્થ હોવા માટે મનુષ્યને પ્રાપ્ત થવું જોઈએ. અર્થ અને પુરૂષ આત્મા સાથે એકચ પામે ત્યારે જ એ ઉદ્દભવે છે. અ રીતે સત્-તત્ત્વનાં એ પરિમાણા મનુષ્યમાં એકાઘ્ર થયેલાં છે : એમાં 'નિત્ય' (= કાયમાં કે ગિકાલાળા ચિત) અને 'અપીરુપેય' (= પુરુષ કે દેવ ડારા ઉત્પન્ન કરવામાં ન આવેલું) એ એક (અદપ્ટ) પરિમાણ અને અનિત્ય છતાં સ્થિર પદાર્થ (દપ્ટ) એ બીજું પરિમાણ છે. અનિત્ય પદાર્થી 'દષ્ટ' હોવાથી 'અદષ્ટ' નિત્યના અને 'અપીરુપેય'ના સંપર્કમાં આવે છે. અદપ અને દાપ બંને મળીને એક વાસ્તવિકતા છે, સત-તત્ત્વ છે, છતાં એ બે એકમીજામાં ભળી જતા નથી. ત્રાગના અનુપંગે આ સત્-તત્ત્વનાં આ બે પાસાં એકબીળથી અવિભાજ્ય છે અને પુરુંપ જ એમનું આકલન કરી શકે છે, દેક એ 'અધ'' છે અને તે સુખદુ:ખનું અધિયત છે, આ દેક આત્મા વગર ડરી શકતો નથંચે. આ રીતે અર્થ આત્મા લપર વ્યવલ બિત છે, આ આત્મા છુડિશી અલગ છે. અર્થ વિના આત્માનો સાક્ષાલક શર્ણ શકતો નથી, બતાં આતા તેની સાથે બંધાયેલો નથી. એમ બતાં દેક–આત્મા-સંબધનું વાલણીએ, પ્રાણતમિય અને મુખ્યત્વેને પ્રસ્તુલે અતૃત્વૃતિને આધારે અતુનમાન થઈ શકે છે. આત્માનું દર્શન કોઈ પોતાનાથી અન્ય તરીકે ન કરી શકે, છતાં બીલ્ગને પોતાના આત્મા લિપે સલાત બતાવી સક્ષય. આત્મા આગન્તુક નથી; એ તો અરાત છતાં વિદ્યાપ્ત છે, ત્યારે સર્થા તે પ્રત્યે કરે હોજ સહત્ય છે. અને પ્રત્યલે પ્રભાણુથી સાથ છે. આત્મા અને સર્થ બને પુરુષમાં પૂર્વ'નિર્ધારિત છે. આત્મા ક્રાપ્ત હોળતો ધરાવે છે, જ્યારે અને તે સ્પત્તિ હોય છે. આ સરથી રાત હર અને અરંડનના અસ્પત્રસ્થતા ન્યાપાય પુરતું નયારે સ્વિતે તે હોય છે.

આત્માની નિલ્યતા અને સર્થની મયાંદાઓ છતાં જગતમાં એવાં પરિવર્તી થયા કરતાં હ્યુય છે, જેની કોઈ પૂર્વકાયના થઈ શક્તી લચી. પદ્યથી વગ્ચેનના સામય અને તેહને નીરખોને મતુપ ગે પરિવર્તા વિષે જાણી શકે છે, છતાં સત્ત તત્વ કાંઈ પ્રત્યક્ષ પ્રમાસુની મયાંદ્વ પૂર્વ સીમિત થયો કે અને એમાં સમાવી લઈ શકાય તેમ વધી. અદરૂષ્ઠ અને દડ્ડ પરસ્પ એશ્મીજના આધીર રહેલાં છે અને અંગનો અંગ સાથેમાં સામ પડ જાતંદ્ર શકાય છે. જગતના પદ્યથી પતૃષ્ય સાથે સીધે જ સાગધ ધરારે છે. પક્ષથી મતુષ્યને થતા તેમના નક્ષર, વાસ્તવિક અનુલેવને આધારે જ મનુષ્ય માટે સાથંક કે નિરથક કરે છે. જગતના દડ્ડ પરિપાણ ઉપસ્પ અંદર પરિપાણનો અંદેશા છે. છે.

રામસ્સ્વામી કહે છે કે, પ્રત્યક્ષેત્રાહ્ય પદાર્થ ઉપર અવલાં બિત કર્મ અનેકવિધ પરિણામે સ્વરું છે, ફેગા આપે છે. તે કર્મ વૈદિક યદ્યા બાંધી હોય તો તેનું કળ દષ્ટ પરિમાણુના ફોરમાં નથી. હોતું. હોમથી અદાહ ફળ કેવી રીતે ઉદ્ધભવે એ અગે તે કહે છે કે, શકર (= શુનિપ્રમાણ) ઉપયયી તેનું કળ હોવાનું જાણવા મળે છે. કળ (મળે છે) એમ શબ્દ કહે છે તેથી (એમ માનતું) ત્યાયપુરસ છે. તેથી હેમ કરવાથી કળ મળે છે (એમ માનવું) ન્યાયપુરસ છે. અને દર્દો (અ. યદાર્થને લીધ) ક્ષ્મ મળે છે. એમ કહેવું ન્યાયપુરસ્સ નથી પગ

લેકમાં તેને સગ્દ ઉપરથી અર્થ સમજાય છે તેથી શખરને અનુસરીને જ વેદિક કર્ય કરવું જોઈએ એય 'આ વાળતમાં શપાસ્ત્વામીનો મત સ્પષ્ટ છે, છતાં આ અંગે વૃત્તિકારના મન ડોકીને જેણાવે છે કે, હોમ ઉપર આધાતિ ગુણા ફ્લ સિદ્ધ કરાવે છે; જેમ રાજગો આળિત માણાવે રાજવું શેમ કરે તેમ…તેથી દર્દી હોમ સાથે સંબંધ ધરાવવું હોવાથી ફળ ઉદ્દભવરો.<sup>1</sup>

રાળસરવામી રવગેવું લાગ્યું ગ કરતાં વિધાનોનો સખત વિરાધ કરે છે, કારણ કે માતવાની ગતાનાણાય રવગેવું છે જિ સીધું રામધાન કરતો નંધી '<sup>3</sup> આર્દ્ધી, પદાર્થ — દાત, દર્દી— એ દ'હ અને અદહેને જોડવારી એક કઠી છે. 'શાળદ' આ આદહ પરિતાણ તરફ અંગુલિતિકેશ કરે છે અને પોપપ પદાર્થોનો સાગ રીતે લખ્યોગ કરવાથી સત્ત-તત્તના આદહ પરિતાણું દ'હ પંત્રિમાણુર્થી સમર્થન મળા રહે છે, જેમ કે શરીર ઉપરથ પંતર્ગ નર્થી. સ્વર્ગની સિદ્ધિ થત્ર દારા કેસવાની રહે છે. મનુષ્યના ના સવધી વિદ્વાવવું 'તંહ' બેથે. સ્વર્ગની સિદ્ધિ થત્ર દારા કેસવાની રહે છે. મનુષ્યના વારથી રાય' ઢોઈ દપ્ટ પદાથ' તરીકે ઇન્ડિયપ્રાણ ળાની શક્તું નથી. શળાસ્વામી કહે છે ફે, સુખ ઐ જ સ્વર્ગ; ળધા લોકો સુખ અંખે છે.<sup>૧૭</sup> અને આ ગાળવતમાં તો સ્વત્રા' શબ્દ જ સુખની વાચક છે...યત્ર ગૌણ છે, સુખ સુખ્ય છે...સુખ માટે જ માણુસ પ્રશ્નેત કરતા હોય છે.<sup>14</sup> ઉપરાંત જેતું કુળ ગોસક્સ કહી ન શકાય તેવા કર્મતું ફળ સ્વર્ગ છે.<sup>14</sup> ઐને કોઈ વ્યાખ્યા કે વર્ણનમાં ળાંધી શકાય તેમ નથી, કેમ ફે, તે અદ્દ છે. પણ ચલ દારા મનુપ્ય તેની પ્રાપ્તિ કરી છે, કારણ કે દરહ અને અદ્દ છે. એ બે અલગ તત્ત્વો વધી, પણ ઐક્ષ્યીલનાં પૂરક છે. દરેક મનુખ તેની અંખના કરી શકે છે, ઢેમાં મનુખ્યના બંદબાવ પડતા નથી.<sup>15</sup>

શાળરભાષ્યમાં યતના અનુષ્ઠાનના અનુષંગ દેવલાનો નિદેશ થયે। છે અને તેઓ આયછી જેમાં છવીએ છીએ તે જ વાસ્તવિક્તાની અંતગ<sup>6</sup>ત છે. શળસ્સ્વામી કહે છે કે દેવતાઓ સ્તૃતિઓ અને હવિદ્ર°વ્યના પ્રાપ્તકર્તાઓ છે<sup>૨૭</sup> પણ દેવતાઓનો કોઈ મનુષ્યને અનુભવ થયા હાેવાનું કે દેવતાએ। મનુષ્યની જેમ વર્તતા હાેવાનું કે એવા ગુણુ ધરાવતા હાેવાનું શખરસ્વામી સ્વીકારતા નથી. એમને કાેઈ ભૌતિક શરીર હ્યુતું નથી <sup>૧૮</sup> દેવતાઓ મનુષ્યોથી સાવ અલગ છે, તેઓ મનુષ્યાની કોટિમાં અદલપદલ ન થઈ શકે, દેવતાઓ યન્નો પણ ન કરી શકે, દેવતાને અપ<sup>4</sup>ણ કરાલી આહુલિ દેવતાને બદલે મનુધ્ય ન લઈ શકે, યત્રના અનુધ્યાન માટે દેવતા ખૂબ મહત્ત્વના છે, કેમ કે યજ્ઞ્ ધાતુ દ્રવ્ય, દેવતા અને યજનક્રિયા સાથે સીધો સંખધ ધરાવે છે. <sup>૧૯</sup> દ્રવ્ય અને દેવતા અંગે વિરોધ ઉપસ્થિત થાય ત્યારે દ્રવ્યને આધારે વિધિનેા નિર્હાય કરવાના હાય છે. રું દ્રવ્ય અને દેવતા એ ખત્ને સિદ્ધ વસ્તુઓ છે. પણ દેવતાને ઢ મેશાં ગૌણા ગણવામાં આવ્યા છે. કારણા કે દેવતા કળ નથી આપતા.\* યત અમક સોકક્સ દેવતા સાથે સંબંધ ધરાવે છે. એને માટે કોઈ પ્રતિનિધિ ન ચાલી શકે, પ્રતિનિધિથી જદા હેત સરે છે. દેવતા તેો અમુક આહુતિ ગ્રહણ કરવામાં જ હેતુરૂય અને છે.<sup>૬૨</sup> પરંતુ ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષથી કોઈ દેવતાસંગંધ ગ્રાહ્ય નથી: દેવના માત્ર અનુમાનગમ્ય છે. દેવતા પોતે દરય નથી છતાં વાસ્તવિકતાના દરય પરિમાણ સાથે સંબંધ ધરાવે છે. દેવતાને અર્થ સાથે સરખાવી ન સકાય. 'અર્થા' દશ્ય હેાવા છતાં દેવતાથી વધુ ઉચ્ચ સ્થાને છે. દેવતાની સ્વર્ગ સાથે પણ તલના ન કરી શકાય, સ્વર્ગ અદશ્ય હોવા છતાં એ દેવતાની જેમ સિદ્ધ વસ્તુ નથી.

રાખરસ્વામાં કહે છે કે, કાળવાચક પક્ષે 'દેવતા' દહેવામાં છે, કાળ વિપે દેવતા શખ્દનો પ્રયોળ થયો હોય છે, જેમ કે માસ દેવતા છે, રાંવસર દેવતા છે. <sup>2,3</sup> દેવતા શપ વર્ડ થયદો સાધનસ્પ બનતા નથી. તો કેવી રીતે કે સાંગંધ ધરાવતા શબ્દ વડે. જેમ અધ્વર્ધું બે હાથ વડે સહાયક બને છે, તેવી રીતે દેવતા શબ્દ દ્વારા શ્વહાયક બને છે... શબ્દ જ હવિદિંગ સાથે સાંબંધ ધરાવે છે. તેની સાથે સાંગ્યાયેલ હોવાથી પહાર્થ' પણ દેવતા ગણાયો. જેનો શબ્દ હવિદ્ર'વ્ય સાથે તે અથ્થ' બાબતે સાંબંધ ધરાવે તે જ દેવતા.....ચહી તો શબ્દ હાય ત્યારે જ દાર્થ સંસંપર્થ ઘરાવે છે. તેની સાથે સાંગ્યાયેલ હોવાથી પહાર્થ' પણ દેવતા ગણાયો. જેનો શબ્દ હવિદ્ર'વ્ય સાથે તે અથ્થ' બાબતે સંબંધ ધરાવે તે જ દેવતા......ચહી તો શબ્દ હાય ત્યારે જ દાર્થ 'સંસંધ્યો છે. તેની સાથે સાંગ્યાય ધરાવે તે જ દેવતા......ચહી તો શબ્દ હાય ત્યારે જ દાર્થ 'સંસંધ્યો છે. વિધી સંબદ અર્થતો બોધ કરાવવા માટે છે એવું નથી. આ રીતે જેને અંદિત્યગ્રાણ તરોકે ન નિદેવા શાસ, તે હત્વિયાળ ન હોઈ શાદ એવું સ્થાનમાં લોગિન ન કરી સાથ, છે. છે શબ્દ દારા દેવતા પીતે જ સાળ ધરા ગાયે છે. દપ્ડ પરિણામની અંતગ'ત ઇન્ડિયમાજાની સોમામાં પરિવર્તન કે વિકારવું ભાન સમાઈ બાય છે. સ્વમાતા અને બેદની દર્પિએ પક્ષોંની તુવના કરીને મનુખ ખ્યાપેક્ષિક નિત્યાનું પ્રક્ષણ કરી શકે છે. દા ત હવિર્ડ અ યગમાં પંપ્ર્ણુને: ભરમસાત થઈ જાય છે અને પછો કેવળ ભરમ જ રહે છે. આવ્ય ખેતમાં વાવેલા દાછ્યો ખંડૂરિત થય ને નવા દાણા ઉપન્ન ટ્રે છે. અદય પરિપાણમાં ઇન્ડિયમ યસ આપશુને કોઈ પદાર્થનું આક્ષન કરાવી શકતું નથી. વડતાં દેવના રાખ્ય દાર્થ હાજર હોય છે, ખ્યુ પદાર્થ તરીકે આપણે માટે તે ઇન્ડિયાગ્ર તાં સ્વિત દુપ્ત પરિપાણમાં ચાલ છે, દેવના અદપ્ય પરિપાણમાં છે. સ્વર્ગ એ ચડતાં કાર્ય મહા પરિપાણ પરિપાણ થાય છે, દેવના અદપ્ય પરિપાણમાં છે. સ્વર્ગ એ ચડતાં કાર્ય છે. બનાં અને પદ્યાર્થ છે, દેવના આન્દર પરિપાણમાં છે. સ્વર્ગ એ ચડતાં કે પણ કેવના છે. બનાં અને પદ્ય પરિપાણમાં થાય છે, દેવના અદપ્ય પરિપાણમાં છે. સ્વર્ગ એ ચડતાં કે પણ કે તેમ પણ વિધિયનુક થયો હોય છતાં થત્ર પરિપાનિ પામીને 'સ્વર્ગ' બાનતો હોય તેવું દેખાનું નથી. તેથી આદપ્ય 'સ્વર્ગ'ની પ્રાપ્તિ થાય છે એટલું જ પડેલે રાક્ષ્ય 'સ્વર્ગ' અને યહ્ય એ ગાને સ્વાપ્તિ નથી છાકારક હોવા છતાં પ્રથમ દર્પિટ્ય તે ગ'ને તે એ કબાર્ય ત્યને થશે સોશમતી કોઈ કડો સોપક્ષની નથી. આ માટે સભસ્વામી સર્પ્લ નામનું એક અદરથ તત્ત્વ કે ટરિત

સપૂર્વ શબ્દતું સ્વરૂપ ત પૂર્વે સ્વર્ડ્વ એમ તકારાયંક હોઈ અર્થ્ય દીપ્ટિએ તે પૂર્વે કે વર્તમાનક્ષભે દરથ પરિમાહ્યમાં આવેલ બધી જ બાળનોતો કે પદાર્થીતો નિર્ધિધ કરે છે. સગતી ભરમ કે ખેતરમાં ઊગેલા દાહ્યા પશું આપ્યુવ<sup>7</sup>ની કોર્ટિમાં ત આપી શકે, આપ્યુર્વ વિધે અગભગેલી કે આપાદી ન કરી શકાય; તેમ ઇન્ડ્રિપપ્રત્યક્ષ છપર આપોત્તિ કોઈ વિધાન કે અનુમાન પણ ન થઈ શકે. આપ્યુર્વે એ પ્લે કદી હસાવી ન વધવાવું અને તવન નવું જ હોય. આપ્યુર્ અંગે કો કે અપ્યુર્વે એ પ્લે કદી હસાવી ન વધવાવું અને તવન નવું જ હોય. આપ્યુર્વે અંગે કો કે અપ્યુર્વે તે કોઈ ત્યાપ્યા આપી શકાતી નથી <sup>૧૫</sup> અપ્યુર્વેના અવતભવ સર્મેલા પશ્ચિમચ્યે થાય છે. <sup>૧૧</sup> વાસ્તવમાં 'અપુર્વ' તો ભાવના' થાયે અપ્યુર્વના અતભવ સર્મેલા પશ્ચિમચ્યે થાય છે. <sup>૧૧</sup> વાસ્તવમાં 'અપુર્વ' તો ભાવના શ્વર્યો દ્વારા અને ચત્રાતને સાંકેળી આપે & ત્યારે ત્યક્રતીને મળાપ્રી કરાવે છે. 'આવતા શ્વર્યો ભાવના સ્વર્યો ભાવને એ વસ્તિને સાંકળી આપી

યાદ્રમાં તો નારાચત છે તેથી સખરસ્યામીએ 'અપૂર્વ'ની ધારાચુા બાંધી છે. વાડામાંની ભાવતાથી 'અપૂર્વ' ઉદ્દભવે છે. કર્મ' તારાવ તે હેતા છતાં તે દૂગ આપ્યા વિના નાચ ધમવું નથી. દિષ(મα)વાચક સખરમાત્ર ઉચ્ચારસુ પામીને નપ્ડ ચતા નચી. એ ' માંચી ગતજા ક્રમ ઉદ્દભવે તેમ અપૂર્વા સે અપ્ય આવવો તથી. બ્યાં કર્મ નાચાન તે હાઈ કીઇ ગ્રેન્સે ક્રમ ઉદ્દભવે તેમ અપૂર્વા સે અપ્ય આવતો થશે. બ્યાં કર્મ નાચાન તે હાઈ કીઇ ગ્રેન્સે ક્રમ ઉદ્દભવે તેમ આપૂર્વા સે અપ્ય આવતો થશે. બ્યાં કર્મ નાચાન તે હાઈ કીઇ ગ્રેન્સે ક્રમ ઉદ્દભવે તેમ સ્થાપ્ય આપૂર્વા સે અપ્ય આવતો થશે. બ્યાં કર્મ નાચાન સ્થાપ્ય તરીકે ન સ્વીકારી શક્ય પછુ દુધ્ધ પરિવાણી સીમા પૂરી થતાં 'અપૂર્વ'' છે અને તે આવ્યું ' આ ત્યાં અપૂર્વ' તે આપ્ય તરીકે ન સ્વીકારી શક્ય પ્રહ્યુ દુધ્ધ પરિવાણી સામા પૂરી થતાં 'અપૂર્વ'' તે સ્થા સ્થાપ અને 'વાયત્ર' કિ સ્થારીતના ઉદ્દભાવન દારા મળ્યન્ય હોય કરવાવાં અપૂર્વ' ક્રમ આરંભા અને ' સંપત્ર' કિ સ્થારીતના ઉદ્દભાવન દારા મળ્યને હાલ સ્ટાવવાં અપૂર્વ' ક્રમ આં ક્રમ ધાર્ચ તેને સ્ટાવ તો ' અપૂર્વ'' છે સ્થળ સ્થાય અપૂર્વ' હોય છે રુ બાન્યાં સુધી ચલાબ કરવાવાં ત્યારે તે કર્મ ' અપૂરવ'' છે એમ કહી શક્ય. સગસ્વયાં બાંધા સ્થાન્ય સંગ્ર બાંધા છે વા સ્વાય સ્થા પ્ર્ય છે સ્થા છે છે છે ના સ્વાય સ્થા પ્રધા છે આ અપ્ય હાય એ એ છ તે એ છે છે કર્મ કરી શક્ય શાયત્ર સ્થાય સ્થાને સ્થાન્ય સંગ્ર અપ્ય સંય છે આ સ્થા તેમ એ એક જો છે છે ગયુ ' કાર્ય એ કર્ય ટાયથીના સ્થાય સ્થા અપ્ય અપ્ય સંચ છે આ સ્થા ક્ષણથું અને કર્યા વચ્ચે કોઈ લુલના કરી શકાતી નથી, કેમ કે કાર્ય અદરય છે. આ માટે જ સાયરસ્વામીએ એક સજ્યનાત્મક તત્ત્વ 'અપૂરા'ની ધારણા બાંધી છે. આ ધારણા માટે. શળ્દ્ર જ પ્રમાણભૂત છે.<sup>૨૮</sup>

સત-તત્ત્વના દપ્પરિભાણ દારા ભાષાની અર્થાસ્વસ્તાનો બોધ થાય છે, કેમ કે પહાર્થનો તિકેંગ વારતચિત્રવા થયે તેને ગેંગે, નહીં કે માનવિષ્ઠ કલ્પના તરીકે, ભાષા કડી પશુ માનવી માનની કત્પના કે સ્પ્રના ન હોઈ શકે. તે બેરિપ્રગ્ન પક્ષ દારા માનવમન ઉપર પડેલી છાપના પુત્ર જે તેની કામગીરે નાંચી 'હે તેથી ભાષા અને તેનો વ્યાપાર, તે આપણી અંદર જ રહેલાં હ્યુ-અન્ગે બોલિન્પદન જ કરવાની ભાષા છે.—એવી અપ ઉપર આપોસિત ન દ્વાપ્ટે શકે. આ દપ્ટિએ ભાષાનો આવ્યો હો ( idealistic ) કે અપ્યાત્મવાદી ( metaphysical ) અભિગમ સંભવી શકતો નથી. ઇત્રિયમાલાફી જેનું પ્રતિષદન થયું હોય, જેને પદાય'માં અને પદ્ય છે ગામાર હોય, તે જ ભાષા આંગેનો 'ન્યાપ્ય અને સાચે' અભિગમ છે. ભાષા કેવળ વિચારની આભિગદિતનું માધ્યમ, વિચારમાં માનુનું સાધનમાત્ર કે વાગ્યાપત્રનું પરિવૃાપ્ત ન

સ્ત-તત્ત્વનું અક્ષ્ડ પરિમાણુ એમ સરચે છે કે ભાષાતું સરસ અને સાર્થે ક્ષ્મ અવસ્થના સંકલ્મેમાં વાસ્તવિક્ષ્તા સાથે સંકળાવામાં છે, નહીં કે માનસિક્તા સાથે, ભાલે તેનો નિર્કેલ ન પ્રશ્ક ક્ષિતો છે બળાં અસ્દ એ ભાષાના સેક્ષની આંતમાં છે, અપ્યુલ્ડ દાસ એનું સ્વરત થઈ શકે છે. 'ભાવના' દાસ 'અપૂર્વ' ભાષામાં આત્મસાત્ત થયેલું છે, અને તેમાંથી જ તે નવતર સ્તર્જન તરીકે ઉદ્દભાવે છે. ગઢામ્પમાં 'આદર્પ' હયાતી ધરાવે છે અને દેવતાં તથા 'અપૂર્વ' પ્રાસત દ્વિપાશીસ હોય છે, તે ઉપસ્થી સચિત થાય છે કે ભાષાનું રિત્વેલ્યુ માહિતી-સિક્તાનં (information theory)ને ચત્રની પરિભાષાઓ વર્ડ ન થઇ શકે. 'માહિતી-સિક્તાન્ અનુસાર કેવળ ઇન્દ્રિયપ્ર-પક્ષની જ અપેક્ષા રહે છે અને અલ્પની ચ્યુનરીમાં લેવામાં આવતું નથી, ભંધી માહિતાં દાડ્ય પરિપ્રાણને હાતની જ હોય છે, આપતી સ્વર્ધ્વ સ્થિત્વામાં આવતું નથી, લોવા અંગે શાખરભાખનાં દાર્ડ સરત મળતું નથી. સ્પર્ધ કે દેવતા ભાષાનું સર્જન સરતા નથી, પ્રત્યક કેવળ દાડ પરિપાણને જ્યાવે છે, જ્યારે છે, જ્યારે ભાષાને દેવતા વધાનું સર્જન બંને પરિપાણીને આવરી સે છે, શબ્દ આ ખેને પરિધાણે સાથે સીધા સંબંધ ધરાવે છે એ હકીકત વાસ્તવિક્રતા કે સત્ત-તત્વની સમંત્રભ્યુ માટે ખૂણ મહત્વતું છે એમ શળરરવામી

### શખરસ્વામીના ભાષા આ ગેના દષ્ટિકાલ

ઐભિનિ કહે છે કે, ''કિયામાં પ્રેસ્ક વરતાથી લક્ષિત થતો નિઃચેયસ પ્રાપ્ક અર્થ તે પક્ષ" છે' અને એનું ગ્રાન 'ઉપરેશ' દાચ થાય છે. શખ્દનો અર્થ 'સાથેનો સાંબંધ ઔરપૈતિક અર્થાત સ્વાતાવિક કે નિયય છે, શખરસ્વાની ઉપરેઢાંની અર્થ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે, 'ચવરેશ इति चिशिरटस्य बच्चायक्ष 1-19 પદિવસાથ ન હોય તેવો કોર્મોટ્ તાન બનુનાના ઉત્પાન, આર્થાપતિ આતે આયાલ પ્રમાણીથી પહ્ય થઈ શકે છે. પરંતુ ધર્માવું ગ્રાન

9

તે કોઈક ક્રિયાપ્રેસ્ક વચતો દારા જ થાય છે. તેથી ધર્મતું આવ્ય અને દરયયસ્મિત્રજ્યનો બહ્યુરનો વિષય ભ્રાપાતા છોગમાં સમાય છે. ભ્રાપા એ એક મ્યાદિકાલીન સ્લસ્ય છે. સમસ્રવાય બ્રુજરંત્રી બીબ્રુવસ્ક્રી વ્યાપ્યા અને કાળજીપવુર્ઘ સ્પયેટના કરીને આ સ્લસ્ય ઉપર પ્રક્ષગ્ર પાંડે છે. ધ્રાજ્ય એ સાન્તત્તાનો વ્યાબે ભ્રાપાનો કોયરે ઉલ્લેષવા માટે કેન્દ્રપૂત સુદ્દો છે અને આ જોતની વ્યાવી પછ એ સુદ્ધાની વ્યવજવામાં રહેલી છે.

'શાબ્દ્ર' એ પદ શાળરભાષ્યમાં વિવિધ અર્થોમાં પ્રયોજ્વયું છે :

(1) અવાજ (sound) જેમ કે,

'शब्दं क्रुस्', 'मा कार्थीः' इति व्यवहत्तीरः प्रयुक्तते। ३१

(2) qui (phoneme) જેમ છે,

जन्दान्तरभिकाराद यकारः । <sup>3 २</sup>

(3) पट, केम डे.

अव्यक्तरवो गोश्रव्द उच्चारित इति ।<sup>33</sup>

(૪) અમુક વર્ણોવાળું શ્રાત્રપ્રાથ પર, જેમ કે,

अय गौरिस्पन कः शब्द: ? गकारौकारविसर्वनीया इति भगवानुपर्ययः । अोनअहणे वर्य स्रोके शब्दयाब्द: प्रसिद्ध: । ते च श्रोत्रमहणाः ।<sup>3४</sup>

વિવિધ અર્થોમાં આ પદ પ્રયોજવાતું કારણ, એ છે કે શળવરવાયીના મતે વિચાર અને વસ્તુ વચ્ચે શેદ ન પાડી શક્ષય, અર્થામાં પૂરા'પક્ષી વસ્તુવક્ષી (ontological) કે પ્રસાહ્યક્ષણી (epistemological) ભૂમિકાએ અર્ચા ઉપાઠે છે, અને 'શળદ'ને દ્રષ્ટ પરિ-તાહ્યમાં જ લુએ છે, ત્યારે શળવરવામી દપ્ટ અને અદપ્ટ ળાંને પરિમાહાને સાથે જ લક્ષમાં રાખીને પ્રહાર અર્ચ અર્ચા કેર છે.

#### 'શબ્દ' અને 'અર્થ'ના સંખધ

તેપિતિ કહે છે કે, 'લાખત'નો 'આવ'' સાથેનો સંગંધ 'ઔત્પત્તિક' છે.<sup>34</sup> 'ઔત્પતિક' પદ 'દરન્યતિ' ઉપરથી બતેલું છે. 'ઉત્પત્તિ' એટલે ઉદલભ કે જન્મ. આ ઉપરથી 'ઔત્પતિક' પદ્યો અર્થ છે— 'જન્મ કે ઉદલભ સાથે સંકળાયેલે'. શબ્દ કોઇક વસ્તુનો બોધ કરાયે તા તે શબ્દ અને વસ્તુ વચ્ચેનેના સંગંધ તરત જ ઉદલભે છે. તાત્પમ' એ કે રાખ્દ અને વસ્તુ વચ્ચેનેના સંગંધ શબ્દની અને વસ્તુની ઉત્પત્તિ સાથે સંકળાયેલે છે, સળથા છે, પ્રાયભ્રં છે, ઔત્પત્તિક છે. એમાં કોઈ માનવીય કે દૈવી કતુ'ત્વ સંકળાયેલું દ્વારાનું પ્રમાણ નથી. શભરસ્વામી આ પદ્ધની સ્થબતા કરતાં કહે છે કે, 'ઔતપત્તિક' શબ્દનેના અર્થ છે 'નિક્ષ' એમ બથવ'નો ભ્રાવ અર્થાત સંગય પ્રશ્નો છે કે, 'ઔતપત્તિક' શબ્દનો અર્થ છે 'નિક્ષ' એમ બથવ'નો ભ્રાવ અર્થાત સંગય પ્રશ્ને પાક્ષે લાગ્રં હતું છે, 'ને શ્રાય સંગ ત્રબદ ને શ્રી ભ્રાવો કર્યા કર્ય પાક્ષે ન શ્રસ્ય તેવો છે, ખે જુદા લદ્ધા ઉત્પત્ન ચયા પ્લે તેરાય હોય ઐચો તથી. રથે બધ્ધ પર પાક્ષે ન શ્રસ્ય તેવો છે, ખે જુદા લદ્ધ ઉત્પત્ત ચયા પ્લે તરાદ ફડિ પર અવલ'ખતો નથી. શબ્દથા નિટેસ્ટિત થતો અર્થ દબ્દ સાથે હાલવે છે અને સબદ ફડિ પર અવલ'ખતો નથી. શબ્ધ્ધા નિટેસ્ટિત થતો અર્થ દબ્દ સાથે ચાયે વેન સ્થળનેના **લેપ્ય ત્યાત શ**ે પેસ વિત્તરેલો છે. આ રીદવા સ્વત્ત સાથે આર્થનો - મદ્ધાને ન આપ નો **પ્રયત્વા સ્વ** 

### શાળરભાષ્યગત ભાષાવિચાર

શપ્યસ્વાગીએ 'ઓપ્પત્તિક'ને ા અર્થ' નિત્ય 'અર્થાત સ્વાભાવિક એવા કર્યો છે. આ દ્વીં 'નિત્ય' પદ કાંઇ કાળના સંદર્ભામાં કે કાળને ભાકાત રાખવાના સંદર્ભામાં કાંઈ વિરૂપતા દર્શાવડું નથી. એમાં તો ભાર એ બાળત ઉપર જ છે કે શબ્દ ઔપધતિક સંબંધતી ભલાર કે આવશ ન હોઇ રાકે. તેથી જ શબાસ્વાગીએ કહ્યું છે કે શબ્દ અને અર્થના સંબંધ છૂટો નું પડે તેવે છે કે ગ

આ જ સાંખ પે શભરસ્વાયોએ કહ્યું છે કે શખ્દનો અથ' સાથેને સંબંધ પુત્રયે હરપન કરેલો નથી, અને મછી ઉતેવું છે કે શખ્દનો અથ' સાથે સંબંધ ભાંધાને મછે ક્રોઈ કરેટ્રાની સ્વતા કરી એવું નથી. તેથી જ વેદમાં શખ્દાર્થસાંબ ધ આપી સ્વેમ છે કલ્ ન્સવેફિતા એ છે કે શખ્દ ભળ્યામાં આવતાં પદાર્થ ભળ્યામાં આવે છે. આ સંબંધ થ છે કલ્ ન્સવેફિતા એ કારે શ્રી નથી. અપી એપ છે કે શખ્દનો અથ' સાથેને સાંબ ધ માહ્યુસે એડી કારેશે નથી. અપી સુધ્ય એટલે માનવીય છે કે શખ્દનો અથ' સાથેને સંબંધ માહ્યુસે એડી કારેશે નથી. અપી સુધ્ય એટલે માનવીય છે કે શખ્દનો અથ' સાથેને સંબંધ માહ્યુસે એડી કારેશે નથી. અપી સુધ્ય એટલે માનવીય છે કે શખ્દનો હવા નથી. જે વખતે છે જ શ્રાર્થ સાંબ ધનો. છે બાંધ સાથે સંબંધ ન ધરાવતો હોય. પૈત્વા કાર્ય છે કળા નથી. જે વખતે છે જ બાંધ સાથે સાબ ધ બાંધના રે કાઈ કાળ દ્વારો હતો. તેથી સંબંધ બાંધ કાઈ વડે ભાંધ્યો હત્ય તો તેનો કાના તરે ? આમ અન્યવશ્યા હેતા આ સા સબ્દ સ્વી કાર્ય ભાંધ કોઈ લ પ્રધ્ય સંબંધ બાંધના વગરના કોઈક શહ્વ ક્યલ્ય સંસ્ટિસ સ્વર્ગ્ય સંસ્ટી સ્વી સંબંધ ભાંધ કોઈ લ પ્રચ્ય

જૈગિનિ અને રાપવસ્વાધ્ધ માને છે કે શબ્દનો અથ' ભાવવા માટે લીડિક પ્રયોગ એ જ જાપય છે, <sup>4</sup> ગ ડાકવાર્થ એ તેમાં બા બધ પદ્યોને સાંગિલિત અથ જ છે, <sup>4</sup>¥ શબ્દ હાક્ય અને અથ અંગે ગેરીદેક અને ગીડિક લાપા વચ્ચે કોઈ જ ફરક નથી. અતાં લીડિક અને દીઠ લાપા વચ્ચે મહત્વનો શરક એ છે કે વૈદિક લાપમાં શબ્દાવસ્તાબંધ ' અને ગુરૂષ ' છે, જ્યારે લીડિક લાપામાં પૈરૂપેય છે. તેમાં શબ્દ, અર્થ અને તેમની વચ્ચેનો સાંબધ તિત્ય છે. શૈદિક લાક્ય હનેસાં માત્રાળ કે દરાય લ્યુ મહત્વનો છે, જ્યારે લીડિક વાક્ય ફાઇ શકે છે લીડિક લાક્યમાં માત્રાળ કે દરાય લ્યુ મહત્વનો છે, જ્યારે વીદિક વાક્યનું શાહ્ય વધુ મહત્વ ધરાવે છે. <sup>4</sup>મે તેથી જ શળસરવામાં છે છે કે વિધિવાક્ષમાં લક્ષ્યણાને કોઈ અવસરા નદી <sup>4</sup> લીડિક લાક્યમાં સાંગાળ કે દરાય લ્યુ મહત્વનો છે, જ્યારે વીદિક વાક્યમાં વાક્ય વધુ મહત્વ ધરાવે છે. <sup>4</sup>મે તેથી જ શળસરવામી કે છે છે તેમ કે થવ્યૂમાને તાગણાને કોઈ અવસરા નદી <sup>4</sup> લીડિક લાક્ય કોઇક લાર અત્ય કે છે છે છે. જેમ કે થવ્યૂમાં તાગણાને શ્વધ્ય કારતા છે બા લીડિક લાક્ય કોઇ લાય જ્યારે કે છે છે છે. જેમ કે થવ્યુમાં માત્રાલ્ય પ્ર

'શખ્દ ને અર્થ 'વર્બુ' ગાલુનારા 'શિક્ષાકાર'ડાં મંતવ્ય એવું છે કે વાણુરાવવતે શકરતાણ : અર્થાત વાયુ શખ્દરા પાને છે. પણ શખરવામાં આ મંતવનો અપરીકાર કરતાં શકુછે કે એ શખ્દ વાયુરવરૂપનો હોય તેા તે વાયુને વિશિષ્ટ સાંનવેલર કે સમક્ષક અણાધ, પણ શખ્દમાં વાયુના આવવવો આપણાને જાણાના નથી… તેથી શબ્દ વાયુકાસણાક નથી, તેથી તેને છે.પ્ય

ર

Ŀ

સબદ એ વધું તમુદ્રાય તથી. લગવાત ઉપવર્ષ કેઢું છે કે તૌર સખ્દ એટલે **૫**, થો અને વિસર્ગનો સમુદ્રાય, કેમ કે કાનથી જેવું સહયા થાય તે રાખ્દ એટલું લોકખવલાસમાં જાણીતું છે, વધ્યું જ ગ્રો ગાયલ છે, પરંતુ ઉપવર્ષની આ મત રાખરસ્વામીતે સ્વીક્ષ થશે, કાસ્યુ કે વખ્ટતે વધ્યું સઘુવય માતીએ તો અર્થઓષ ન સંભવે. અર્થગ્રાન કો તો શબ્દન આપણ થતું તાનવું પરંતુ વધ્યું ર સપુરાય પે એકારાય શે સહયુથી કે વધ્યુંનિ સ્વાતિ આપણ થતું તાનવું પરંત વધ્યું ર સપુરાય પે એકારાય શે સહયુથી કે વધ્યુંનિ સ્વતિ આપણ થતું તાનવું પરંત વધ્યું તે સહિયુક હોય છે અને એમની સ્વાત પછ શ્રેલિયુક હોય છે. તથ્યે સંસ્કારનું માધ્યમ સ્વીકારીએ તો 'શખ્દ 'ગેલ દરે. શળસ્વતામીએ આ બધી ચર્ચા સ્વીને છેનરે પોતાનો મત દર્શાવતો કશું છે કે ગકારદિયી અલગ કોઈ 'ગો'-શખ્દ નથી, કેમ કે તે અલગ દેખાતો નથી અને અભિન્ન કેખાય છે. ગકાર વગેરે તો ' સપ્લય છે, વધું 'શ' ત્યું ત્યા.. તેથી અંગ અભિન્ન કેખાય છે. ગકાર વગેરે તો 'સપ્લ છે, લેય 'શ' ત્યું ત્યી… તેથી અંગ અભિન્ન કેખાય છે. ગકાર વગેરે તો 'સપ્લ છે, લેય'

શબ્દના અચેળોધકલ પસ્તવે શળસ્સવામાં ખ્યાસ ભાર મુક્રાને જચાવે છે કે અર્થ એ કોઈ માનસિક કલ્પના નથી. અર્થ સાથે તેની ઉત્પત્તિથી આરંભોને શખ્દની સંખ્યંધ છે અને તે સંબંધ અવિભાજન છે. પણ પ્રશ્ન પ્રશ્ન થાય છે કે લગ્લ રૂનેનો બોધ કરાવે છે ?' વળરસ્વામેને જ્વાખ છે : 'આકૃતિને ', 'થ' આ 'બાકૃતિ' એ નથી ' ભતિ ' કે નથી ' ન્યકિત' . ' ગો ' શબ્દ જ્વાપ્રવામાં આવે તારે સ્ત' ' માત્ર' માત્રેનો અપેસાથે બોધ થાય છે. ' આકૃતિ ' સાથે શબ્દ પહેલાંથી, કાયમથી સંક્રળોયેલે છે. આ સંબંધ કોઈએ જેડેલો નથી, <sup>પ૦</sup> ખાકૃતિ ' સાથે શબ્દ પહેલાંથી, કાયમથી સંક્રળોયેલે છે. આ સંબંધ કોઈએ જેડેલો નથી, <sup>પ૦</sup> ખાકૃતિ ' સાથે શબ્દ તેના ફોલાથો અતેક રીતે ઉચ્ચારલામાં આવે ત્યારે તે પહેલાં અને ગો. ન્યકિત—આય નામના પ્રાણી—આખતે વપરાતો સાંભળવામાં આવેશે હોવાથી અન્વય–વ્યત્વિક દારા ' આકૃતિ ની વાયક દોવાલે 'સભાય છે.<sup>પ</sup>

વાસ્તવમાં ખતતી ઘટતા અનુસાર ત્યારે ત્યારે કોઇક વરતુ ઇન્ડિયોશા ખને છે ત્યારે ત્યારે તેની આકૃતિ — અમુક વિતિષ્ટ આકારતું – તે વખતે ગ્રહ્યુ થાય છે. દા.ત., ગાયના સંલક્ષ્મો અમુક એક ગાય, ગાય નામના પ્રાણી સાથે સંડળાયેલી. ગગે ગેદરી જેવી લટકલી સાથા વેરેરવાળા આકૃતિ આપણને રેખા છે. વગાસ્ટવામી આ ગગે પૂળ્ય વિગતવાર સદ્ધમ ગ્રથ્ય કરીને જ્યુવે છે કે આકૃતિ તે ! બાકિતો ગોય અંદ બન્ય ટેખ્ય ચારતે સાથે અદી આદૃતિ રાત થતાં તેની સાથે સંકળાયેલ બક્તિનો ગોય અંદ બન્ય ટેખ્ય ચારતે થી આદૃતિવું સહય, થાય છે અને સાધુનિ લીધે બડતિતાં બાહ થયા છે. <sup>13</sup> ચારદીને સીધે આદૃતિવું સહય, થાય છે અને આકૃતિને લીધે બડતિતું પ્રહથ થયા છે. <sup>13</sup> ચારદીને સીધે આદૃતિ સહય, થય છે અને સાધુનિ લીધે બડતિતું પ્રહથ થયા છે. <sup>13</sup> ચારદીનો સ્થાકૃતિ ! પ્રાપ્ત થય છે. આ સારણે 'આકૃતિ ! અમુક એ અનેક વ્યક્તિન ત્વરતુઓને એક બ્લાતિ રતીકે ક્યા હેટ છે અને તે કારા બ્લીન્ગ્યુ ને અમુક એક વર્ષા 'સામાન્ય ' લક્ષણુર્વ સ્વધ્ પ્રાપ્ત થય છે. આ સારણે 'આકૃતિ ! અમુક તોને વર્ષા બોળખ થયા છે. બ્યાપ્ટ દીતે એ ચ્યુક તરીમ અદ્ય કરે છે અને તે કારા વ્યક્તિયુવ્ય લસ્તા માટેના ઓપ કાર અડિત ન્યરાને ચાર બાહ ચ્ય 'આકૃતિ ' હોગતાં મૂત' અને બ્યકિતો અને વર્ષા બંતોને ત્રો નિશ્ધ સરાવી નાપે છે, 'ધ્યુ 'ચારુ દિત્ત બાર્મ, 'આકૃતિ ! બાલિ આને વરા' ખતે તે ના નિશ્ધ સરાવી નાપે છે, 'ધ્યુ 'ચારુ દિત્ત ' બાને તે તો ને લીધે બ્યક્તિ કે વર્ગ ' અને કોર છે ના તે છે કોર છે આ સાય છે. અ સુદ્વેતો નથી. શબ્દના ચેાગ્ય વિષય તરીકે 'આકૃતિ ' હસહ મેશ શબ્દ તથા વસ્તુ અંત્રે સાથે સંક્રળાયેથી રહ્યુ છે. આ તો હાજરાજી રહે છે કે શબ્દ ઉગ્ચાવય ત્યારે વ્યક્તિ ઓળખાય છે, એ શબ્દને લીચે ઓળખાઇ કે આકૃતિને લીચે એવુ' અલગપણ 'તારે વ્યક્તિને આકૃતિનો આળખ પડે છે તે વ્યક્તિને આંગળમાં જ કાઠે છે. એથી ઉલસ્, શબ્દ ઉગ્ન પણ તેને આકૃતિનો આતરિક ખામીતે લીધે કદાચ આકૃતિને ન જાણી શકે તે કદી વ્યક્તિને ઓળખા શકતો નથી <sup>પ પ</sup> તેથી જ શળ્દરવામાં રુપળ પડેતાં તેની સાથે સંખધિત ત્યક્તિ આધૃત્તથી આહોચેથી છે અને આકૃતિને ગળાપ પડતાં તેની સાથે સંખધિત ત્યક્તિ આધૃંત્રભથી આહોચેથી છે અને આકૃતિને ગળાપ પડતાં તેની સાથે સંખધિત ત્યક્તિ આધૃંત્રભથી આજાખાઈ આવે છે. શળદરવામાં આ 'આફૃતિ'ને પત્ ' અવૃતિ તે તે વાસવિક ખામે છે. આ રીતે હિત્યક્ષ્યુ શબ્દની સાથે સંખધિત આકૃતિ પ્રહતાં તેના સહયુ વગર થઈ શકતું નથી.

શખ્દનો અનેક વ.ર પ્રેમોગ થતાં અનુકારને આધારે ' આકૃતિ 'ની ઓળખ પડવા લાગે છે, દેખ કે આકૃતિ ઇન્દ્રિયાશ છે. ત્યારે ત્યારે અમુક શખ્દ <sup>6</sup> વ્યારવામાં આવે તારે તરે તેની' સાથે સંશળવેલ આકૃતિ અમુક વૈયક્તિક શખ્દ્રમાંગ કે અનુકાવ છાર આલંગતાં તંથી. 'ખ ગ્રન્થબ્દ તો આજે જ તરી જ તન્કીલી વાબરડીતે માટે પચુ લાચુ પડે છે: એ વાબરનું પંચુલાં હતું જ નહીં અને તેને માટે પહેલાં ગો-રાબ્દ પ્રેમેલાયમાં જ ના હતો. '' આગુ એક પ્રાયતે ન તેનું દિવ્ય ખતાં સામાત્મ સાન થતું દ્વેપા છે, તેથી 'ગો–રાબ્દ વ્યક્તિવાયક છે' આવું પશેખને આધારે ન બદી સામાત્મ સાન થતું દ્વેપા છે, તેથી 'ગો–રાબ્દ વ્યક્તિવાયક છે' તે સામરે વાસ્તાર્થ અમુક સામ છે. આ ઉપરથં તે તથા પ છે કે સ્વયત્સવાયીતાં તે સાખદનો વિષય વાસ્તારે અનુસ છાર અવલાળિત નથી. તે આમ ન હોત તો સખ્દ અનુલ ઉપર આધાર રખત અને પશ્ચિમ હાર બદ દિલ્હ પર આધાર ન રાખત ર

'આકૃતિ' અગેની શળસરવામોની આ વિભાવના એમણું આપેલી ઇન્દ્રિયશંભવાની સમજાણુ કે શળ્દ અને પહાર્થ વચ્ચેના 'ઓપપતિક', 'તિન' તેમ જ' આપે સેપંચ સંબંધની વિરુદ્ધમાં નથી જતી. 'આકૃતિ' એ કાર્ડ અથથી વિરુદ્ધનો કે વહાર્થની વુલનાએ ગે ગ્રીહમંબાયું. તેવી રીતે શબ્દ સાથે સંકળાયેલો ખાંભો કોઈ અલગ 'અથ' 'નથી. 'જાય' અગે સ્પષ્ટતાં તેવી રીતે શબ્દ સાથે સંકળાયેલો ખાંભો કોઈ અલગ 'અથ' 'નથી. 'જાય' અગે સ્પષ્ટતાં તેવા સ્વરસ્યાપે કહે છે કે આકૃતિ એ જ શબ્દનો સાચો વિષય છે. 'કંઠત 'નામપક્ષે' જ' ક્યાં શબરસ્યાપે કહે છે કે આકૃતિ એ જ શબ્દનો સાચો વિષય છે. 'કંઠત 'નામપક્ષે' જ' કપ્પ પરિમાધામાંના પદાર્થોને ઓળખાવવા સ્પર્થ હેય છે, તેવા' વિલિગસ્ય પક્ષે તેમના વિષયક્ર્ય ''આકૃતિ' તો બોધ કરી શક્તાં નથી કે કાવી શક્તાં નથી. 'તેથી દપ્પ પરિપ્રાધુમાં શ્વેર્ય તે સ્પષ્ટ પ્રતિ શળસ્વતાના મતે આકૃતિ ચાંસવિક્રાના વે સ્વગ્લાત નામપત્રને હાશ સ્કર્ય છે. અહન્દપ્પ વિસાણામાં આકૃતિ આ કાર્ય દેવી રીતે કરે છે તે અગે શખસ્વામોએ કોઈ રાષ્ટના કરી નથી, હતાં તે વે વસ્તા, ધ્વર્ય, હત્રં વગેર' તાગે દારા અલ્દપ્પ પરિપ્રાધુમાંના પદ્યુર્થે કે વિષયત્રત વહાર્ય વચ્ચેનો સાથ બ આપેરબેધ હેલાવ ત્રેવું છે. ઉપરાંતે શબ્દ અને તે 'હયુ ચાહ રાપ્યવતુનું છે.પાટ આ દીતે શ્વે પ્લરોય હેવાવા તેમાં શ્વર્ય છે તે અગે શબરાવ્યાયુંના પદાર્થી તે પરિત્ર માન્તુ છે કાર્ય છે આપેર થયે સ્પરતાનો સંઘર્થના વર્ય છે સ્પર્ય પરિત્ર ચાર્ય છે સ્વર્ય તે સાથે છે સ્પર્ય સંત્રો અથ્ય અગે તે અથ્ય અમેરેય હેતાવા તેમાં સ્પર્ય સંત્ર છે કાર્ય તે પછ શાર સ્પરતાનું છે.પાટ આપ્ય તિ ચાયરાયવાનો માં આધારે હતા લો અપોરપ્રેય પરિત્રાણા મદાર્થોના માર્ચ છે.

**૧૧**ં

ડા નારાયણ કરવારા

પહતિ નિરથ'ક છે. ખરું જોતાં તેા અમૂક ચાલ્કસ વિશેષ અર્થાત્ વિશિષ્ટતા જ આ સંબુધન ઉદભવમાં મળભાત તત્ત્ર છે. વિરોધ એટલે કે અમુક ચાક્કર આકાર કે સ્વરૂપ અને નકા (અમક ચોક્સન નામ) વચ્ચે એવા કોઈ પ્રત્યક્ષ અને ઇન્દ્રિયગ્રાજ્ય આધાર નથી, જેતે લોધે કાેઈ વાસ્તવિક્તાના અદ્ગ્ટ પરિમાણ સાથે તેના પારસ્પરિક સંખંધ ઉત્પન્ન કરી શકે. દા.ત. વાસ્તવિકતાના અદૃષ્ટ પરિમાણમાં દેવતા જાણીતાે નથી, તેથી તેના આધારે અમુક રૂપ કે નામ વ્યાપવાનો મનખ્ય પ્રયત્ન પ્રમાણપુરસર ન ગણાય, કેમ કે એમાં તો ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષના ક્ષેત્રત અહારના અદપ્ટ પદાર્થ'ને જોવાના દાવા કર્યો ગણાય. એમ છતાં શખ્દને વિરોધ દ્વાતો નહ અર્થાત અદધ્ય પરિમાણમાં બાજીતિ નથી એવું શભરસ્વામી કહેતા નથી. પરંતુ એટલ ૨૫૦ છે કે એ પરિમાજીમાં આદ્રુતિ;ંગ્રહણ થતું નથી અને તેથી તેના વિષે ચાસ્ક્સ ઢોઈ વાત થઈ શકે નહિ. આમ છતાં, શબસ્સ્વામી માને છે કે દૃષ્ટ અને ગ્રદ્દષ્ટ બ ને પરિમાણમાંના પદાર્થોના શજ્ર સાથે સંબાધ છે અને એ સંબાધ અળી આવે છે અને આ જીતિ, ગદ્ય કે શજ્રને તે સાવ છે। ડવા તૈયાર નથી. વળી દેવતાની આ જીતિને મૂર્ત સ્વરૂપે સ્પષ્ટ કરવાતાં, તેમને ક્રેહી કારણા પણા નથી, કેમ કે શગ્દમાં અને શગ્દ દારા તેમની હયાલીથી વધુ કોઈ ના ક્રકર માહિતા મળતી નથી. વાસ્તવિકતાના દ્રષ્ટ પરિમાણમાંના પ્રત્યક્ષ ઉપર આધારિત અતુમાન વડે જ્ઞાદ્યતો મદદ્ય પરિમાણામાં કાઇક વ્યાધાર હેાવાતું જણાય છે. આ રીતે શળરસ્વામી શક્તને અને તેના અર્થ કે વિષયભૂત પદાર્થને અનુભવગમ્ય વ્યક્ત જગતમાં બાંધી કે સીમિત કરી રાખતા નથી કારણા કે પૂર્ણ વાસ્તવિકતાનો તાે એ એક અંશમાત્ર છે. ૬ષ્ટ પરિમાણામાં જ શબ્દને બાંધ રાખવામાં ન આ વે તેા આ ૬૬૮ પરિમાણામાં પણ, ક્યાજી તિને ા નિષેધ ન જ થઈ શકે. આ ઉપરથી ફલિત થાય છે કે કાંઈ પણ પદાર્થ ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષથી ગ્રાહ્ય ન દ્વાય તેટલા જ કારણો તે હયાતી નથી ધરાવતાે એવું સિદ્ધ ન થઈ શકે. અપ્રત્યક્ષ પદાર્થનું વર્ણુન ન થઈ શકે; અદધ્દ પરિમાણુના પદાર્થની આ∌દિતું આપણે ગ્રહણ નથી કરી શકતા એ અધ\*માંતે શખ્દાલીત છે.

٩ર

સાદરયને લીધે ભીજ સાંભળેલા શબ્દતો અર્થભોધ થઈ રાકે એય ન કહી શક્ય, કારણ કે કોઈ પચુ શબ્દ અર્થવાળા નથી; બધા જ શબ્દો નવા નવા હ્વેલ છે.....પહેલાં સાંભળેલા શબ્દ એવે છે એવું ગ્રાન થતાં બમને લીધે તાન પાયું પહેશે, જેમ કે 'શાલા 'અને 'માલા' શબ્દમાં એક વ્ય જન કરતાં વધુ સાદરમ હોવા હતાં 'શાલા ? શબ્દને આધારે 'માલા 'શબ્દનું ગ્રાન થવું નથી. તાનથ<sup>4</sup> કે તેને વધુની આનુપૂર્વી બાલાઈ જ્ય તે ારબ્દ ગઢલાઈ જ્ય છે અને અભિપ્રેત પદાર્થ અંગે ભ્રા હદ્દભવે છે.

વર્ણોની સાચી આવુપૂર્વીને આધારે જ શબ્દ સાચે৷ (કાલ) છે કે બ્રષ્ટ થયેલે৷ (ગ્રવગ્ર શ) છે તેના એદ પરખાય છે. માવી, મોળી, મોળો લગ્નિકા એ લધા મો: એ લાલુ શબ્દના અપભ્ર શા ગણાય છે. અહીં પૂત્ર'પક્ષી દલીલ કરે છે કે ગૌઃ, ગાવી, ગાણી, ગાપોતલિકા વગેરે શબ્દો ઉદાહરહા તરીકે લઇ એ ...... એમાંના 'ગાવી ' વગેરે શબ્દો દારા ગળાની ગાદડી જેવી ચામડીવાળી વસ્ત્ર—ગાયરૂપી પ્રાણી – નિદેશિત થાય છે. તેથી આજથી સે કડો વર્ષ પવે' પણ આ અર્થ સાથે સંખંધ હતા જ. તે પૂર્વ, તેની પણ પૂર્વે એમ કરતાં અનાદિપણ ઠરે છે. આ સંબંધનો કર્તાતો નથી એ નક્કી થઈ ચૂક્યું છે. તેથી બધા જ શબ્દો સાચા છે. બધા જ શબ્દો ખોલવામાં વાપરવા જોઈએ, કેમ કે બધા જ શબ્દોથી કામ સરે છે, જેમ કે હાથ. કર. પાણિ વગેરે. અર્થખોધ કરાવવા માટે જ એમનું ઉચ્ચારણ કરવામાં આવે છે, નહીં કે અદધ્ટ માટે, એમના ઉચ્ચારહ્ય માટે કોઈ શાહ્યનું પ્રમાણ નથી, તેથી આમાંથી કોઈ એક જ શહ છે અને ખીજા અશહ કે અપબ્રંશ છે એવં નક્કી ન થઈ શકે.<sup>૬૪</sup> આના જવાળમાં શળરસ્વામી કહે છે કે શબ્દત ઉચ્ચારણ કરવામાં મહાપ્રયત્ન કરવા પડે છે. વાય ના ભિમાંથી ઊઠવંગ, હદયમાં વિસ્તાર પામ્યો, કંઠમાં વિવિધ અવસ્થા પામ્યો, તાળવાને અથડાઈને પરાવર્તન પામ્યો. આટલું થયા પછી મુખમાં વિચરણ કરીને વિવિધ શબ્દોને અભિત્યક્ત કરે છે. એમાં ઉચ્ચારણ કરનારની બલ પણ થાય: જેમ કે 'સડી જમીને પર પડીશ 'એમ વિચારીને કુદનારા અંદાજ ચુકી જઈને કાદવર્મા પણ, પડે છે, 'એક વાર આ ચમન કરીશ 'એમ વિચારીને આ ચમન કરતારા બૂલથી બે વાર આ ચમન કરે છે. તેથી 'ગાવી ' વગેરે શબ્દો ભૂલને લીધે ઉદ્દભવ્યા હશે; નિયમપૂર્વક અવિચ્છિત્વ પરંપરામાં ઊતરી આવેલા નથી. ૬૫ શખરસ્વામીનું કહેવાનું તાત્પર્યએ છે કે શુદ્ધ રાખ્દપ્રયોગ તા અવિચ્છિન્ન ષરંપરામાં નિયમપૂર્વક ઊતરી આવેલે છે, જ્યારે અપભ્રંશ પ્રયોગોની બાબનમાં એવું કાંઇ નથી. એવે કોઈ ન્યાય નથી કે એક જ અર્થવાળા ખધા રાખ્દા અવિચ્છિત્વ પરંપરાવાળા હોય કેવળ પ્રત્યય જોવાથી જ સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. શબ્દ શુદ્ધ છે એવું જ્ઞાન થાય ત્યારે પ્રત્યયની કલ્પના કરવામાં આવે છે. તેથી આ બધામાં એક શબ્દ અનાદિ છે, બીજા અપબ્રાંશ છે. 'હસ્ત', 'કર', 'પાહિા 'વગેરેમાં તાે શિષ્ટ પુરૂષોતા ઉપદેશને આધારે એ શબ્દોના અર્થ સાથેના સંબંધ અનાદિ છે<sup>કક</sup> અર્થાત્ પર્યાયા અવિચ્છિન્ન પારંપર્ય ધરાવી શકે.

શપ્યદસ્વામીના મતે શબ્દનો શુક્ર-કાઘુ-પ્રયોગ અને તેવું શુક્ર અર્થગ્રાન ખૂભ મહત્વવું છે. અમુક આનુધૂવીવાળા વર્છ્યા– અર્થાત શબ્દ--ભાષાશાઓય દપ્ટિએ પ્રમાણપ્રત અર્થગોધ માટેના આધાર છે અને તે શબ્દના કાયની પ્રયોગ દર્શાવે છે. વધ્યોને સ્પંડપછ્વે ' વિત્ય' કલા

તથી શપરસ્વામી વર્ણો ઉપર ભાર મકતા નથી અને વર્ણપરિવર્તનો પ્રક્ષ ટાળે છે. આ સંદર્ભમાં દક્ષિ + અત્રતું દહવત્ર થાય તેમાં ઘકાર એ પોતે તેા શબ્દ નથી, પણ ક્રાગની જેમ બીજા શબ્દના અંશમાત્ર છે. શબ્દના અમુક વર્ણોની આનુપુર્વા માંતા એક જ વર્જીએ પોતે શબ્દ ન ગણાય, કાંતા એ એ શબ્દના અપભ્રાંશ ગણાય અથવા સાવ જોદો જ શબ્દ બની શકે, કારણ કે શબ્દ નિસ્વયવ છે. ૬૦ ઉપરાંત શબ્દ એકરૂપપર્ણ ધરાવે છે. જાદા જાદા કાનરૂપી દેશ ભિન્ન હે: ય તેથી શબ્દ અનેકન હે! ઈશકે. <sup>૬૮</sup> વહો!ના જે સંયોગવિભાગ કાયમ કરવામાં આવે છે અને જે દારા શબ્દ અભિવ્યક્ત થાય છે તેને 'નાદ ' પ્રહેવા જોઈએ. <sup>૬ હ</sup> તેથી શબ્દના વ્યવયવા હેરાઈ શકે નહીં. પાછળથી પ્રમારિલ ભટ્ટે વર્ણોને પછા નિત્ય માન્યા છે,<sup>૭૦</sup> પરંતુ શખરસ્વામીએ સ્પષ્ટ શખ્દામાં કચાંય વર્ણોને 'નિત્ય' કહ્યા તથી છતાં એટલું ચોક્કસ છે કે શબ્દ અને અર્થના સંબંધના સંદર્ભમાં રાળરસ્વામી અમુક ગ્રેપ્ક્સ આનપવી માં ગોઠવાયેલા વર્ણોને જ સાધ શબ્દ તરીકે સ્વીકારે છે. ઉપરાંત તેના અવિચ્છિત્ન પ્રયોગમાં વ્યવધાન કચારથી આવ્યું અને અપભ્રંશ શબ્દોના પ્રયોગ કોણે, કચારે, શા કારણો શરૂ કર્યો તેનું પગેવું શાધી શકાય તેમ નથી, એ કારણો તે શબ્દને અનાદિ માને છે. આ ઉપરથી એમ લગે છે કે શબરસ્વામીએ શબ્દનિત્યત્વના સંદર્ભમાં વર્ણોની વિચારણા પર ખાસ લેક્ષ આપ્ય નથી વળી શબ્દમાં વર્ણોનું મહત્ત્વ અમુક આનુપુલી' દારા અર્થ-એમ કાવવામાં છે અને ભાષાના સંદર્ભમાં તાે શબ્દના કાયમી પ્રયોગનું મહત્ત્વ છે. જો વર્ણોની આનપૂર્વીમાં ફેસ્ફાર થાય તેાં શબ્દ દારા અભિપ્રેત અર્થ'બોધ ન પણ ચાય અને શર્જનો પ્રયમે પ્રયોગ તો તેમાંના વર્ણોની આનપવી' યથાવત જળવીને જ સચવાઈ રહે. શખરસ્વામીના 'શખદ'ની વિભાવનામાં વર્ણોની અમુક આનુપવીંદ્વારા અર્થખોધ કરાવવાની બાબત અનિવાય પણે સંકળાયેલી છે અને અચ°બોધક એકમ તરીકે વસ્ત્રમાં રહેલી 'આકતિ ' શબ્દના અધિષ્ઠાનરૂપ છે અને વર્ણાની અમુક આનુપૂર્વી દારા એ આ કૃતિ શબ્દને વસ્ત સાથે સીધા સાંકળી આપે છે.

'તિત્યંત ' એ પર શાળ મરભાખમાં ચાવી રૂપ છે. 'મીમાં સાહલ ૧૧.૬થી ૧.૧.૬ચા સ્પ્રકૃતિત્યત્વ અગે સ્વાં છે. આ સારીના ભાખમાં શબ્દતી તિત્યતાનું સાગરસ્વામીએ ભારપ્લ'ક પ્રતિપાદત કહ્યું છે. ૧.૧.૧૨ તા ભાખમાં તે કહે છે કે છે ગે શબ્દના તિત્યપણા અગે ૨.૧૫૦ કહ્યું દારા પ્રચત કરી શપ્ત્રી સે તો : લિ ગરથી રહિતા થયે કે તિત્યતાના ગ્રાનતે આધારે ઉચ્ચા- સ્બુના પ્રયત્ન દ્વારા શબ્દ અભિવ્યક્ત થાય છે જો ઉચ્ચારણુ પૂર્વે અભિવ્યક્ત ન હતા એમ માતીએ તો ઉચ્ચારણુ દારા અભિવ્યક્ત થાય છે જોમ ફલિત થયા. બેમાંથી ગમે તે પક્ષ માતોને તોપણ શબ્દ ત્વિત છે છે. ' અમુક વર્ણાનુપૂર્વી ગોળો સાધુ શબ્દ આં તિત્યત્વના સંદર્ભમાં એમના સતત પ્રયોગ સાથે સંકળાયેલી છે. જાવી ' રાખ્દ 'તી વાત છે, તહી કે પદ કે વર્ણીતી તેથી ' શબ્દ ' એક સાતવપૂર્ણ અથ' બોધક એકમ તરીકે સ્વષ્ટ થયો છે. આ અથ'- બોધક સાતત્યને લીધે જ અનેક ઠેકાણે અનેક લે દા દા અનેક વાર ઉચ્ચારાયેલ શબ્દ સયમ અધ્યંધિ કરવતી રહે છે. 'આકૃતિ' અંગેની સમજ આપતી વખતે તે શબ્દના ચા તિત્યવને અંધુઘે છે એ તરફ શપ્લસ્વામીએ પ્યાન કેશ્વું' છે. જો ગા ન સ્વીકારી રહિ શ્રા છ છ અને

#### શાળ્યરભાષ્યગત**્ભાષાવિ**ચાર

આફૃતિ વચ્ચેને: સંખ'ધ 'ઓપપત્તિક' ન દરી શકે. હતાં સળસ્રવામીએ ફેાડ પાડીને 'આણૃતિ 'ને નિશ્વ' ક્વી નથી. કારણુ કે શબ્દની જેમ તેને દેક્કલ્પ એ વિરોષણુ લાગ્રુ પાડ્યું તથી. તેથી અહીં એ પ્રગ હપરિયત થાય છે કે ઓપપત્તિક અને નિત્ય સંગંધવાળી 'આફૃતિ' થશે 'લખ્દ' તો પંપર કામ પ્રકરનો છે કે કુપાયિલ કહે તો 'નિત્ય 'તો 'પરપ્રશ્વ'નિય ' 'વિકાલાળાધિત તત્ત્વ' એ મો દાર્શનિક અર્થ કરી છે. પરંતુ રાજસ્વાનોએ એ રીતે 'વધ્ધ્દ' અને 'આફૃતિ' વચ્ચેતા સંખંધની વિભાવના સ્ટ્ર્ડ કરી છે તે જેતાં તે 'નિત્ય ' શબ્દ ' સાયબધ્ધું ', 'સુસાંગતતા ', 'સ્થિત્તા ', 'સાતત્ય ' એ ગ્લાહ્યારિક અર્થોમાં પ્રોશતત્તા જાણૃષ છે. આ સંદર્ભમાં આપછે, અંગ્રેડ્ર તો નીરેના મંતવ્યને સમત્રવા જેવું છેલ્થ '……..that he linguistic theory comparable with વિત્ય will be comprehended more casily, if on translates the term નિષ્ય by 'invariable ' (and તેમ જાત્ર by 'invariability') instead.of' permanent', ' આ અર્થમાં જ સબ્દ સાથે આફૃતિનો સંખંધ ઔપત્તિક હેવાવું અને આફૃતિ પ્રતયથાલ—આવળપ્ર

શખરસ્વામીની નિત્યત્વની વિભાવના શાખરભાષ્યમાં નીચે મુજબ સ્પષ્ટ થઈ છે :

" આદ વખત 'ગાય ' શબ્દ લગ્ચાર્ચો '' એવું લોકો કહે છે, નકીં કે 'આદ 'ગાય ' શખ્દો ' એવું. જો એમ ફોય તો તેથી શું ' આ લોકવયન લગ્યથી જણાઈ આવે છે કે (એક્સો એક 'ગાય ' શબ્દ વારંવાર લગ્ચારવામાં આવ્યો છે એવું) એ લોકો ઓળખે છે, અને પણ આળામાં અંછો, કેમ કે અમારી દન્દ્રિયો તથા વી પડી શર્ડ એ અ રીતે ભીભ લોકો ચહુ ઓળખે છે કે 'આ એનો એ જ છે ', ઓળખનાર જો ઓળખે છે તો તેમણે અમારી જેમ કહેવું ' જોઈએ કે 'બીજો નથી '... એ લોકો તેને 'સખત ' તરીકે તથી ઓળખતા. તો કેવી રીતે ! ' એનો એ જ છે ' એ રીતે અનપણું સ્પય્ટ જણાઈ આવે તો ' લમ થયો એવું કહેવાય, પણ આ ' અન્ય ' હેવા અંગે પ્રત્યક્ષે કે બીજું કોઈ પ્રધાણું ઉપલબ્ધ નથી.<sup>98</sup> આ ચર્ચામાં ખાસ તે ધિવા એનો શુરો એ છે કે શળસરવામાં આવે તે બેલ થયો આ ચરામાં ખાસ તે ધિવા અને શુરો એ છે કે શળસરવામાં આવે તે છે અ આ ચરામાં ખાસ તે ધિવા અને શુરો એ છે કે શળસરવામાં આવે તે પરે જે શબ્ધ એકતો એક જ છે નકી કે જુદ: લુદા અઠ શબ્ધ ત્યાર તાર લગ્યારવામાં આવે તે સે સ્પર આપતા છેમ ખૂબ તાસ પહે છે, શબ્ધ તે 'તિલ ' માતવાના પ્રાયમાં આ પ્રતીતિનો સુરો જ સુપ્રત્ય છે. આમાં તા થી, ત્યાર તે તે તે છે છે.

ે ૧મ

®ચ્ચારચુર્ક્ષ કોઈ મતે 'હાથ'નો હરહ મેશ નિર્દેશ કરે જ એવું જેવા મળેવું નથી. આ બેઢ હરણાં રખીએ તો શગાસ્વળીને અભિગ્રેત નિત્સવના સંદર્શમાં આ પ્રતીતિ કેટલું બધું સહત્વ ધરાવે છે એ ળરાળર સમછ શકારો. શાળરભાષ્યમાંતી નીચેની ચર્ચા ઉપરથી આ મુદ્દો વધુ સ્પષ્ટ થઈ જરી :

ં 'ગઇ કાલના શબ્દનો નાશ થઈ ગયે। હાેવાથી આજનો શબ્દ જુદા છે ' એવું કહાે તાે (અમારો જવાળ એ છે કે) એ નાશ પામ્યો નથી, કેમ કે એની અમને કરીથી પ્રાપ્તિ થાય છે. હાજરાહજૂર મુદ્દર્તને ન જેવાથી ફરીથી તે ઉપલબ્ધ થતાં તેને એાળખનારા લોકો 'તે નાંશ પામ્યું હતું ' એવી કલ્પના નથી કરતા, જે એવી કલ્પના કરતા હ્યુય તેા (એક વખત નજરે પડીને વચ્ચે નજર બહાર ગયા બાદ ) બીજી વાર નજરે પડતી માતા, પત્ની કે પિતાને (એનાએ જ છે એમ) માની શકશે નહીં. ઉપલબ્ધ ન થાય એટલા ઉપરથી જ 'નથી ' એમ બભીને લોકો ' નાશ પાગ્યું ' એવી કલ્પના નથી કરતા. ક્રોઈ જ પ્રમાણ દારા હયાતી જણાવી નથી એવી ખાતરી થાય ત્યારે આપણે ' નથી ' એવું સમજીએ છીએ. પ્રમાણ હાજરા-હજર દ્વાય છતાં પ્રગાણ નથી એવું ન ખુની શકે. બ્રમ વગર ' છે' એવી જાણકારી મેળવીએ તાે ક્યાંય પણ 'અભાવ'ને કલ્પી શકાય. અભાવ સાભિત ન થાય ત્યાં સુધી 'ભ્રમ થયે ' એમ ન ખતી શકે. અભાવ તો સાભિત થયે। નથી તેથી ભ્રમ ન હાવાથી અભાવ હાઈ શક્તો નથી.જ્ય આ અધું આનુપૂર્વી દારા સિદ્ધ થાય છે. તેથી પહેલાં શબ્દ ઉચ્ચાર્યો ન દ્વાવાથી તેની ઉપગ્રબ્ધિ નથી થતી એમ જાણવા છતાં તે 'નાશ પાગ્યો' એવું જાણવા ચાગ્ય ન ગણાય. આ મુદ્દાને વધુ તાદશ રીતે રજૂ કરતાં શખરરવામી કહે છે કે જેમ લોકો ઘરમાંથી બહાર જાય અને તેથી ઘરનાં બધાં માણસાને ન જ એ, પણ ફરીથી ઘરમાં પ્રવેશ ત્યારે તેમને જુએ છે; આમ છતાં 'અમે કરીથી ઘરમાં પ્રવેશ કર્યો તે પહેલાં ઘરના બધા માણસાે નાશ પામ્યા હતા ' એવું નથી ખાનતા <sup>૭૫</sup> શળરસ્વામીએ આપેલું આવું તાદશ ઉદાહરણા પ્રતીતિનું મહત્ત્વ અને શબ્દના સંદર્ભમાં ભાષાની પ્રમાણભૂતતા સિદ્ધ કરવામાં તેની આવશ્યકતા – આ બે મુકાઓને સ્પષ્ટ કરી કે છે. આ ઉપરથી એ ચાંખખું જણાઈ આવે છે ઢે શળરસ્વાધીની શબ્દની વિભાવનામાં શબ્દની ' નિત્યતા 'ના અથ° તેની ' ત્રિકાલાળાધિત કટસ્થ તિત્યતા? એવા થતાં નથી, અને શયરસ્વામીના અનુગામીઓએ જે ઉપરના દાર્શનિક અર્થમાં શબ્દનિયતાનું જે પ્રતિપાદન કર્યું છે એવા પ્રકારના કોઈ સૈદ્ધાન્તિક અભિનિવેશ શબરસ્વામી પોતે જાતે શાળરભાષ્યમાં તેા વ્યક્ત કરતા દેખાતા નથી. શબ્દનિત્યતાની શાળરભાષ્યમાંની વિભાવના તાે ભાષામાંતું શબ્દનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરવાના અનુપંગે અભિવ્યક્ત થઈ છે, અને તેથી જ આ બધી ચર્ચાતા અંતે શબરસ્વામી કહે છે કે જે લોકો બધા પદાર્થીતે દરેકક્ષ® વિનોશ થતો હેવાનું માને છે તે લોકો પહા શબ્દના વિનાશ થતા હોવાનું ખાલી શકતા નથી. (દરેક પદાર્થ'ના) અંતે તેા વિનાલ થાય છે ઍલું જોઈને તેઓ ઍલુ માને છે, પણ શબ્દના તો અ'ત કે વિનાશ થતાે જણાતાે નથી. 'તે '(એને એ જ) એવી એાળખ પડે છે (પહેલાં ઉચ્ચારેલે હતા તેના) ' જેવા ' એવુ ' અતુમાનને આધારે જણાય છે. અનુમાનથી બેસતા અંદાજ પ્રત્યક્ષ અનુભવની વિરૃદ્ધમાં ઉદ્દભવી શક્તા નથી અને પાતાનું કાર્ય સિદ્ધ પણ કરી શકતા નથી, તેથી (શળ્દ) નિત્ય છે, જ્ આ ચર્ચામાંનાં દીવા જેવાં સ્પષ્ટ અને ચાઢસાઇભર્યાં

સિધાના શબ્દની કુટસ્ચનિત્યતા સાબિન કરતાં નચી. સાગરભાખમાંની ઉપરની ચર્ચા પ્રથ્ન સ્વત્ હાર્દર બે હતે ન હેય, હતાં તેમાં 'શબ્દ એનો એ જ છે', તેને અનેક વાર ઉચ્ચારવા હતાં એ શબ્દની સંખ્યામાં દેસરાર થતો નથી આ મળ પ્રુદ્ધો તો અભિપ્રેત છે જ અને ગીમાંસા-સવ ૧.૧.૧૮૭૫ આ સંભાયલા 'શિસ્તર વ્ર...'એ સિદ્ધાનપ્રધના સમયદંગમાં સંઘ્યા માગાં તુ રૂપીકસ્વુ માટે જ સગસ્સવામીએ આ સુરોના સાગરભાખમાં આ બધી ચર્ચા કરી છે. તેથી સપ્તા ક્યું કહિત થાય છે કે સગસ્સવામીએ સમજન્યા યુજબ તો શબ્દની 'નિત્યા' દેશ તેની ક્યું કે સાતત્યેલાળા ઇન્દ્રિયાક્ષાલા ઉપર પ્ર્યું વેધાર્ય ક્યું કરે છે. આ સ્થામાં સ્વાત્ સ્વત્ર ક્યું કહિત થાય છે કે સગસ્સવામીએ સમજન્યા યુજબ તો શબ્દની 'નિત્યા' દેશ તેની ક્યું કે સાતત્યેલાળા ઇન્દ્રિયાક્ષાલા ઉપર પ્ર્યું 'માંસાક્ષ્યને' લોય સ્વર્ટ છે, તેથી ' અહિંગતે આ 'નિત્યતા' તે તેમના 'ન વ શગસ્વાત્ત્ર ક્યા ટ્રાસ્થાનો' સ્થ સ્વરસ્વામીને અહિંગતે આ 'નિત્યતા' તે તેમના 'ન વ શગસ્વાત્ત્ર સ્ટા કે સ્થય વર્ષ સ્થા સ્થા સ્થા સ્થા સ્થા (સિક્યાની દ્વાર દ્વાર આય. પ્રદ્યોપ્યુ કરીને આ 'કાળની'હ્યું 'કે 'સાતલ 'ના અર્થ' ગો સુબ્લ નિદ્યું તે સ્ટલ્યનિત્યા 'ના આર્થમાં વા શબા કરતા છા કે 'સાલ 'ના આર્થયોથી સુબ્લ' નિદ્યું તે વાર ત્રે સ્ટલ્યનિત્યા 'ના આર્થમાં વાર શા સાથ 'ભિયાર્ધુ' અ આ આ નીચે સુબ્લ' નિહ્યું તારત્યો છે : '' With alt rigour if secons to us that Sabar has shown in this way only one thirg. the continuity of Sakda between two enunciations and not its eternity. ''અ

શાબ્દના સતત અને કાળનો પ્રયોગથ્વી થતા અનુલવતે લીધે શબ્દને 'નિશ્વ' કલ્યા વિના શબરસ્વામીને છટ્કો જ નથ્યી. શખ્દની ઊત્પત્તિનું 'પગેટું દ્વાધી કાઢવાની અથવિત અને શબ્દના પ્રયોગને! અંત આવતો નથી, તેમ જ આવૃતવશી શખ્દ એને! એ જ છે એવી પ્રતીતિ થાય છે. આ હત્રાકતા શપરસ્વામીના ' શબ્દનિયતા 'તા સિહાંતા આરે પાયતાની ગરજ સારે છે. આપ્રુક શબ્દ અધુક અથાં કે વત્રપ્રતિ તેમાં પ્રયાવતા કામગીરી બજાવે છે અને કાયમી ચેત્રણે આ કામગીરી બજાવવાનું અવિગ્રિજન પરંપકા દારા ઊતરી આપ્લું 'છે. આ બધું જેતાં, શાખરભાષ્યમાં પ્રતિપાર્ટિત કરેલી શખ્દી ' નિયત' શખ્દમયેગના સાતત્ય કે સ્થિસતાને જ સાંદર્શ કર્યાક શ્વાર છે, અને એ જ અધરમાં આપશ્વે ' નિયર શપદ' એ મીમાંસાસિહાતને સ્વીસરવા તેમંઈએ.

સાથે સાથે એ પશુ લક્ષમાં રાખવું જરૂરી છે કે શળરસ્વાત્રીએ 'નિત્યતા 'ની ચર્ચા શબ્દની લીકિકતા, ઐક્રિકતા કે સાંસારિકતાના સંદર્ભમાં કરી નથી. આ અગે ભાખવિષયક કોઈ ગેરસબજ ન લાના થાય તે સારુ 'શબ્દ' અને (આદ્રતિવિશપક્રતા અર્થ' વચ્ચેનાં બેદ અંગે શળરસ્વાનીનું યંતન્ય યાદ રાખવા જેવું છે. 'શબ્દ' તિત્ય અને એક્સ્પ છે. 'આર્થ' આદ્રતિ સાથે સંકળાયેથી છે. શબ્દના 'ઐક્રસ્પ ' અને 'નિરસાંતર' ' ઉપર ભાપ સ્પ્રાને શળરસ્વાની પૂર્વ'પક્ષીના, આકાસ કે લાયુના આધારે શબ્દ નિત્ય હોઇ શકે એવા, મતંનું બ'ડન કરે છે. 'જ આદી શળરસ્વામી સ્પષ્ટ રીતે શબ્દ 'એનો એ જ છે ' એવી તેની પંડન કરે છે. 'જ આદી શળરસ્વામી સ્પષ્ટ રીતે શબ્દ 'એનો એ જ છે ' એવી તેની પંડન કરે છે. અડી શળરસ્વામી સ્પષ્ટ રીતે શબ્દ 'ઓનો અંજ છે ' આવી તેની સ્વરૂપબાત એક્સ્પતા ભાર લાસ પ્રદા, એ માટે શબ્દની આ એક્સ્પતા અને નિત્યતા અંગે આક્રશ્નનો કોઈ આધાર અપેક્ષિત ન હોવાનું જણાવે છે. આક્રશમાં સંદેવો ' લગ્બ્દ', ફ્લે જુદાં જુદાં સ્થાનોમાં હેલાનું અનુભવાય છતાં, અને એ જ હાય છે. અહીં શબ્દનાં તહાલીન શાઘ આ ચ°ખોખ માટે ' એક્યટ્ય 'ના મહત્ત્વ ઉપર ભાર મુકાયા છે. શબ્દની આ પ્રકારની કાયમાં અર્થ ખાયકતાના સ્વરૂપની ' નિત્યતા 'ની અર્ચા કરતી વખતે શખરસ્વામીએ શખ્દને ' નિરવયવ ' તરીકે એમળખાઓ છે. નિરવયલ એટલે જેની અંકર સંધાગ કે વિભાગ ન હોય તેવા. શબ્દન ઉચ્ચાર્શ્વમાં અવાજના બેઠો અનુભવાય તેથી કાંઈ શબ્દમાં અવયવા હાેવાનું સચવાતું નથી ઉચ્ચારજીનો અવાજમોટો કે નાનો હોય અર્થાત વાયુને વ્યાપાર એોછો વત્તો હોય હતાં શબ્દ એના એ જ દાવાનું આળખા કાઢવામાં આવે છે. આવાજની ચઢ ઊતર કે આેઝાવતાપણાને 'નાદ' તરીકે ઓળખવા જોઈએ, નહીં કે 'શબ્દ' તરીકે. આમ શભરસ્વામી 'શખદ' અને 'નાદ' વચ્ચે બેદ પાડે છે. તેથી જ વાયુવા ઘટકોના સંધોગવિભાગ ઉપર આધારિત વર્ણાંકપ ઘટકોને આધાર ગણીને તે શબ્દમાં સંયોગવિભાગ સ્વીકારવાનું પૂર્વપક્ષીનું મંતવ્ય કપ્પલ રાખવા સંમત નથી. શબ્દ અને નાદ વચ્ચેના આ બેદ જૈમિનીય સુત્ર માદ-લુદ્ધિ વર∮૧.૧.૧૭)માં વ્યક્ત થયે। છે: એને જ શખરરવામીએ સ્પધ્ટ કર્યો છે. શબ્દને 'કાયમી' કે 'સાતત્યપૂર્ણ''ના અર્થમાં સ્વીકાર્યો હોવાથી શખરસ્વામી તેમાં વિભાગે કે એ વિભાગોનો સંયોગ નકારે છે અને શબ્દને 'નિસ્વયલ ' કહે છે. આ રીતે શબ્દના 'ઐકરૂપ' અને 'નિરવયવત્વ'એ ગુણધર્મો, શબ્દતું 'નાદ થી અલગપણું અને શબ્દની સાતત્યપૂર્ણ એક્સરખી કાયમાં પ્રવીતિ, આ બધાવા સંદર્ભમાં જ શખરસ્વામીએ રાખ્દવી ' વિત્યતા 'ત' પ્રતિપાદન કર્ય છે.

શબ્દ અને અર્થ કે વસ્ત વચ્ચેના બેદ અંગે પણ શબરસ્વામીએ કરેલાં કેટલાંક વિધાના સમજવા જેવાં છે. ' દક્ષિ + અત્ર 'માં ફકારને સ્થાને વકાર થયે। છે તેમાં ફકારને પ્રકૃતિ અને થકારને વિકાર ગણી તે બંને વચ્ચે પ્રકૃતિવિકારભાવનો સંબંધ તે માની શકાય, इકાર અને ચકાર એ એ શેખતો જુદા છે. વકાર વાપરવા હોય ત્યારે લોકો દુકાર વાપરતા નથી, જેમ કે, ચટાઈ ગુંચવી હોય ત્યારે લોકો ખસના વાળાનો જ ઉપયોગ કરે છે. ખીછી કોઈ વસ્તનો નહીં, <sup>હજ</sup> અહીં શપરસ્વામીએ થકાર અને દકાર એ પે વર્ણોને અલગ ગણાવી તેમની વચ્ચે પ્રકૃતિવિકારભાવ હોવાનું તકાર્યું છે; વૈયાકરણો અને નૈયાયિકોએ આ મતતવ્ય સ્વીકાર્યું છે.<° ઉત્પત્તિ વિષે જાણકારી ન હાવાથી જે વસ્તુઓની માત્ર હયાતી જ જાણમાં આવે છે તેમની ળાળતમાં પણ જેમના વિનાશનું કારણુ ઉપલબ્ધ થાય તે৷ એવી કેટલીક વસ્તુઓાની અનિત્યતા જાવા શકાય છે. જેમ કે તવું કપડું જોઈને, કેમ કે એને બનતું તે જોશું ન હતું અર્થવા તેવી વસ્તાઓનું ક્રય જ જોઈને અનિત્યતા જ્વણી શકાય છે. આ પટ તાંતણાઓના તાણાવાગ્રારપ સંયોગથી બનેલાે છે; તાંતણાઓના સંયોગ નાશ થવાથી કે, તાંતણાઓના નાર્શ થવાથી કપડ નાશ પામરો એમ જાણી શકાય છે. પણ આ પ્રમાણીન શખ્દની અનિ ત્યતાનું કારણ જાણવા મળતું નથી કે જેના વિનાશથી શબ્દ નાશ પામરો એવું જાણી શકાય દા આહી શળરસ્વામીના મતે આં અનપેશત્વાત (જે. મી સ. ૧.૧.૨૧)માં આ રવતેવ વિનાશકારણની અપૈક્ષાના અભાવના મુદ્દા ઉપર બાર મુકવામાં આવ્યા છે. પરંત ઐમાં કોઈ ચોછલ કાળના સંદર્ભમાં 'ઉત્પન્ન થતાે હળ્ય્યો 'કે 'નાશ પામતાે જહ્યાથી' એ અધ°માં આ વિચારણા થઈ નથી અર્થાલ અપુક વણોંની આનપૂવી ધરાવતા શબ્દ એ

## શાળરભાષ્યગત ભાષાવિચાર

સાદદીની માફક સ્પ્લામાં આવેલે નથી. આ ચર્ચામાં શબ્દના મળમતા ગુલ્યુધમં અને સ્વભાવનો સંદર્ભ અભિપ્રેત છે. આના આધારે શબ્દને 'નિત્ય ' સિદ્ધ કર્યો છે છતાં, ઉપર ત્વેશું 'તેમ ખાસ યાદ રાખવાનું છે કે શબ્દનો પ્રયોગ કાયમી અને સાતત્ય ધરાવે છે એ અર્થમાં તે 'નિત્ય 'છે, નવી 'કે તેશકાળપાલિન કટરથ નિત્ય. શબ્દનુ આવુ 'કટરથ નિત્ય 'સ્વરૂપ હોવાનું સિદ્ધ કરવાનો પુરાય 'ઉનારાત્રીન માંમાંસક કુમાસિલ ભટ્ટે (ઇરા. ૧૨૦-૧૮૦) અપૂર્વિત્તના વર્ણીના સંદર્ભમાં આદર્યો. બાઝા શબ્દના અંકરૂપમાં ઢોઈ પરિવર્તન આવું નથી કે આવતું હાંચી એ સંદર્ભમાં આદર્યો. બાઝા શબ્દના અંકરૂપમાં ઢોઈ પરિવર્તન આવ્યું નથી કે આવતું કે તથી એ સંદર્ભમાં આદર્યો. બાઝા શબ્દના બધા ઉપરથ્થી આવી કુટરથભીતેમના નથી ફેલિત થતો કે નથી સિદ્ધ થતા.

શગરસ્વામીએ કરેલી સપ્દ 'તો ચર્ચા ઉપરથી ભાષાનો પ્રયોગ અને અચપ્રતીતિ વચ્ચેનો પારસ્પરિક સંખંધ અહ્યંત સ્પષ્ટ થયે৷ છે. આ અંગે શગરસ્વામીનાં નીચેનો મંતન્ગો ખૂભ મહત્ત્વપ્રૂણું છે :

(૧) શળ્દ ઔષપત્તિક છે અર્થાત અર્થ સાથે આંતરિક સહત્ય સગધ ધરાવે છે; (૨) શબ્દ નિત્ય છે અર્થાત સ્વરૂથથી કાયમ રહે છે અને પ્રયોગમાં સ્થિત્તા ધરાવે છે; (૩) શબ્દ અપીદ્વેષ છે અર્થાત દાઈ મતુએ એની સ્થતા કરી તથી. શબ્દનું એકકરૂપ અને નિસ્વયવત તેની એના એ જ તરીકેની આળખમાં કારણ્યત્ર છે અને આ બે ગુશુધર્મતિના ઉપરોક્ત વિવિધ સ્વરૂપનું સમર્થ' કરે છે. એ ત્રિવિધ સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન શબ્દના અનિચિત્તન પારં પર્યાના સંદર્ભમાં ચતું છે. આ અર્થમાં શબ્દ સ્વર્ય સિદ્ધ કેરવય ભૂ છે, પહાપ્ર માનીતિ-પારં પર્યાના સંદર્ભમાં ચતું છે. આ અર્થમાં શબ્દ સ્વર્ય સિદ્ધ કેરવય ભૂ છે, પહાપ્ર માનીતિન પારં થ્યાને અને અનુલપગ્રમ્ય કે દિવધાલા શ્રીતથી વિસ્ત વધી.

શાગરરવાગીની 'શા∘દ ' ગાગેની આ વિભાવના પીમાંસાના મળપતા પ્રયોજન્ત – િ. ક્યું હતું. અને અપ્યુદયાત્મક ધર્મ 'ગાગેના નિગાસમાં કર્મપ્રતિધાદ કે લેવવગ જ તેના મળપતા આધાર-સાથે સુસચાત છે, કેમ કે શાગરવામીનું એમાં શાબ્દની ફુટસ્થનિત્વતા કરતાં વિદમાં શાબ્દમાં પ્રાથ સિંહ કરવા છે પ્રધાન લેવા છે. સ્વાયરવામાં હતું કાર્યદાય પ્રાપ્તાબય પૂછ સાહ-આ પ્રતિયાદનના સંદર્ભમાં ઔપપત્તિગત, નિત્યતા, અનીરુપેયતાના આધાર જ સિંહ કર્યું છે. શાબ્દનું મહત્વ એ શાબ્દ અને તે નાથી આધિતિન પંચાર્થ વગ્ચેતું શહ્ય અને વાસ્તવિક સામંજસ્પ દર્શાવવામાં જ છે. શાબ્દ ઓપત્તિક, તિવા અધીરેપ, એકસ્પ અને તિવસ્ય સાથ તો જ આ નૈસરિક સામંજરપ સમાવાર ઇલ અને તે ગાયેલ પ્રાપ્ત કર્ય, અને તિવસ્ય સાથ તો જ આ નૈસરિક સામંજરપ સમાળ પ્ર

#### વૈકિક અને લૌક્રિક શેળ્દ

શપાસ્સ્વામી ગેઠતે. આદપડતા ત્રાત માટે, એક્ષ્માત્ર વિશ્વસ્તવીય પ્રમાણક્યે 'વર્યોકારે છું. અદપડતાં ધર્મા, ધીદેક કોર્મે અને તેમનાં ફળતી પ્રાપ્તિ—આત ત્રણ પાસાનો સમાવેશ થાય છું. આ કાઠશું શપાસ્ટવામીએ 'ચીદેક વિધિ તથા લીકિક વિધાન અને તંગદ તથા વેદ તરફ ખાંદ્ય લક્ષ આપ્યું છે. 'શગ્દ ' જો ને તો તે સ્પષ્ટ શંગ્લેમાં કોર્ડ છે કે જે લોકિક શબ્દે છું, તે જ વીદેક શાખ્દેશ છે. એગતા અર્થી પણ એતા એ જ છે. આ રીતે હોય તો જ પ્રેમોગેવિધિ શંતલી શાંદે, જો તો જ શબ્દો અને તે જ અર્થો હોય તો જ. નહિતર, તો, લગ્દ હતું, હોલાથી આર્થની પ્રતાતિ ન થાય, માટે એક ફળ શબ્દ છે એમ માનવું તંગે એ.ગે તો તાપ્ત્ર

\$2.1.51

#### ડાં. નારાયણા કંસારા

કુ વૈદિક અને લીકિક એવા બેદ શખ્દતી બાખતમાં તથા અને એને લીધે વૈદિક અને લીકિક એવી બે ભિન્ન ભાષાઓ હોવાનું કહેવું એ બરાળર તથી. એ જ રીતે વૈદિક અર્થો કે પદાર્થો અને લીકિક અર્થ કે પદાર્થ એવા બેદ પણુ પાડવા શક્ય નથી. વેદમાંતા શખ્દ અગે એવું ક્રોઈ વધારાનું લક્ષણ તથી. તેવા પ્રથમ દિલ્ગિ તે એમ જ લાગે છે કે વૈદિક વિધાન અને લીકિક વિધાન વચ્ચે શખ્દતી દિલ્છો કે મહત્તતો બેદ ન હોઈ શકે. અતાં વેદ અને સ્થતિ વચ્ચે ખૂળ મોટો બેદ રહેલો છે. શખરવાયી તો અર્થપૂર્ણ વિધાના સરદ શ્વરે, હતું છે કે વૈદિક જોવા ન લીક શખ્દ વચ્ચે કે છે તે તે તે આ અર્થપૂર્ણ વિધાના સંદર્ભમાં જ હતું છે કે વૈદિક જોવા ને લીકિક શખ્દ વચ્ચે કોઈ લેદ તથાં એ વિધાન અર્થપૂર્ણ હોઈ શકે, પણ પ્રથાણિક જ હોય તેવાં ને પણ બને.

### અથ'બાધક ભાષા

શ્રબસ્રવાયી કહે છે કે પદા તો પોતપોતાનો પર-અર્થ ક્લીને કામ કરતા અટક્ય જાય છે, તર, બાદ, પદોતા અર્થી સમજાઈ જતાં, વાક્યના અથ'નો બોધ કરાવે છે. જે આ રીતે શબ્દો પોતે એક જ અર્થનો બોધ કરાવતા હોઈ શબરસ્વાયીના મતે વૈદિક કે લીકિક એ બંને પ્રકારનાં વિયોનો અર્થ'લુક્ત હેર છે. આની સ્પષ્ટતા કરતાં શબરસ્વાયી કહે છે કે જેમાં પંથાતે 'કે કોળો ' ઝેમ શુધ્વની પ્રતીતિ થાય છે ત્યાં એ શબ્દ શુધ્વાયો કહે છે કે જે પંથાતે 'કે તેથી શુધ્વળાની ભાળતમાં અર્થ'બોધ થાય એવું ઇન્ડબ્નારા કેવળ શુધ્વાયક શબ્દ ઉચ્ચારે છે. એમને કન્ડિબ જાલિપ્રાય સ્કળ થશે. વિશિષ્ટ અર્થનો ભોધ એ જ વાક્યનો જાય છે. ૪ આ અરથ બિસ્થી એમ સ્વિત થાય છે કે, શબ્દનો અલગ સ્પષ્ટ પ્રતીત ન થયેતો હોય કે વાક્યનો પદાર્થ તેમાં વિરોધબ્રુકાત અને વિરોધબ્રુવાયક શબ્દો કરતાં જુદો શ્રેષ તો વાક્યના પદાર્થની પ્રતીતિ થાય શિય ત્યો.

પછી શળ રસ્વામી કહે છે કે જે વ્યક્તિ પદન ઉત્ચારણ કર્યાવિના પણ શકલતા---ધોળાપક્ષ — ઓળખી શકે છે તે ધાળા ગણવાળા પટાર્થને પણ ઓળખે છે જ તેથી પદાર્થની ઓળખ ચવાથી વાકચના અર્થ સમજાય છે; એને પદ્યોના સમદાય સાથે સંખંધ નથી.<sup>૮૫</sup> આ રીતે જ્યાં કેવળ પદાર્થોના પ્રયોગ પણ સપ્રયોજન દ્વાય છે કે અનચઈક દ્વાતા નથી ત્યાં વાકથાર્થ સામાન્ય શ્રવણ થતાંવેંત જ સમજાઈ જાય છે. આ વાત સ્વીકારીએ તાે 'ખીજા ગુણાના નિષેધ એ શબ્દાર્થ નથી 'એ દાપ પણ દર થઈ જશે. અહીં શબરસ્વામીએ 'શબ્દ ' શબ્દ 'પદ'ના અર્થમાં પ્રયોજયો છે. પરંત શાળવભાષ્યમાં એકંદરે જોતાં તેમએ 'પદ' ઉપર બહ લક્ષ ન આપતાં વાકચાર્થના સંદર્ભમાં જ 'શબ્દ 'ના મહત્ત્વના વિચાર કર્યો છે. શખ્દો કોઈ એક વસ્તને અનસક્ષીને સાથ ક એકમનાં અભિધાન સ્વ-અર્થાની સાથે સાંકળીને કરે ત્યારે જ તે 'વાક્ય' ખને છે. વરત અને વાકચાર્ય' વચ્ચેના સંબંધ માવનાને લીધે છે, આના અનુસંધાનમાં બિયાદર્પુ કહે છે કે, "What is always important is that akril is never known alone, but is always known with the individual or t e individulas, that structures it. . . . One could say, taken separately that, the word denotes all the individuals of the same akrti (i.e. consequently of the same class ), while the sentence has to limit its intrinsic value (portee), < ?

<sup>- 63</sup> 

## શાંબરભાષ્યગત ભાષાવિચ્યાર

શળપરવામીએ શબ્દને વાકચનો વિશિષ્ડ અર્થ પ્રત્યાયક એક્સ ગપ્યો છે, એ ઉપરથી અર્થ પૂર્ણુ ભાષામાં શબ્દનું મહત્વ ટેઠલું પાયાનું છે તે સ્પષ્ટ થાય છે, શબ્દ દાર્શ્વની સાથે પ્રાપ્તાચિક કે યચાર્થ સંગ'ધ ધરાવતો હોય તો જ અર્થપૂર્ણુ વાણી સંભવે છે. તાત્પર્ય કે વાયપરવામીના મંતન્ત્ર અનુસાર જ્યાર્થપૂર્ણુ વાક્ય એ શબ્દ અને પાકૃતિ સાના વિધાય ક્તરે રહેલાં હોવાનું પ્રભાગ નિદર્શન કરે છે; એમાં એવી કોઈ માનવીય અસર કે દખલગીરી નથી હોઈ શક્તી જે વાક્યના સ્પષ્ટ થયેલાનિ તારમતે લીધે નથી થયો. વાક્યતે તો અર્થ પ્રથળે ત્રભ્યત્વ મેલું બને. પછું એ અર્થબાનિ વારમતે લીધે નથી થતી: વાક્યતો પછે પ્રચ્ તરીકે એક પૂર્ણુ જૂથ હોય છે. જો આ શબ્દજૂથ એક એક્સ ન બને તે તો ધ્વસ્ત ક્યાં શ્વર અભિત્ય સેલું બને. પછું એ અર્થબાનિ વારમતે લીધે નથી થતી: વાક્ય તો પછેતા જૂથ તરીકે એક પૂર્ણુ જૂથ હોય છે. જો આ શબ્દજૂથ એક એક્સ ન બને તે તો વાક્ય કેલાય જ નહીં. પણું જેનાં તો માતવીય અસરને લીધે વાક્યતા, વાસ્તવિકાનો અશ્વર્યની કાઈ ક્રપ્લગીરી થયી? સાથી મારા શબ્દ કે અભિત્યક્તિ કરવા કાર્ય માં કોઈ કપ્લગીરી થઈ સ્ક્રતી વધી તે થી નથી સ્વી સ્વી નથુપી સાથા શબ્દ કે

## યથાર્ય ભાષા

વસ્તુ સાથેના તેના કુદરતી અને ઔષપતિક સંબંધ બાળતે શબ્દ મતૃષ્ય પર આધાર રાખતા નથી, અને વસ્ત સાથેના અર્થપર્શ સંબંધ માટે શબ્દ એ વાક્યનો પાયે છે. તેથી શળવરસ્વામી ભાષાના સંદર્ભમાં શબ્દની પ્રસ્તૂતતા ઉપર પ્રધારા યાડતાં કહે છે કે શબ્દ નિત્ય દ્વાવા જોઈએ, કેમ ! દર્શન પારકા માટે હોવાથી. દર્શન એટલે ઉચ્ચારણ. તે પરાર્થ અર્થાત ખીજી વસ્તુને એાળખાવવા માટે હોય છે. જે આ કારણે વાસ્તવિક પદાર્થી પ્રત્યે પોતાના પ્રતિભાવા દર્શાવવા હાય ત્યારે મનુષ્ય પદાર્થ સાથે યોગ્ય સંગંધ ધરાવતા અર્થોલાળા શખ્દા પ્રયાજીને ભાષા દાશ એ કાર્ય સાધે છે. જેમ કે, કોઈ માણસ ગાયને જૂએ છે ત્યારે 'ગાય ' એ વસ્ત પ્રત્યેના પ્રતિભાવ 'ગાય' રાગ્દના પ્રયાગ સાથે એકરૂપતા ધરાવે છે અને એથ ઊલટ. રાળક અને અર્થ એકસાથે હયાત હાેય છે. રાળરસ્વામીના મતે આ પ્રયોગની એક સળાંગ પર પરા હાતરી આવેલી હોય છે. અને અપછે, તેને એ પર પરાતું માત્ર સમર્થન જ કરતા હ્યાઈએ છીએ. શખરસ્વામી વસ્તની વાસ્તવિકતાને તેના સંખંધિત શખ્દ સાથે સાંકળે છે અને એ વસ્તનું ગાન શબ્દ દ્વારા થાય છે એ હુપાક્ત ઉપર ભાર મુકે છે. પુરુષ દ્વારા ઉચ્ચારિત શખ્દથી જે જ્ઞાન થાય છે તેના મિથ્યાપહ્યાની આશંકા થઈ શકે છે, કેમ કે તે અવસ્થામાં એ બીજ્તનું ગ્રાન હ્યાય છે. પરંત (અપીરુપેય) શબ્દ કહે ત્યારે એનું જ્ઞાન કેવી રીતે બિથ્યા હાે શકે ? કેમ કે એ વખતે બીજા કોઈ પુરુષ પાસેથી તાનની ઇચ્છા આપણે કરતા નથી. આપ (= પુવ પક્ષી) પણ ' (અર્થતાં) કચન કરે છે' એમ કોઠો છે। અર્થાત બાધ કરાવે છે. જ્યાણનારા વ્યક્તિના જ્ઞાનનું નિમિત્ત અને છે. શબ્દ નિમિત્તભૂત હ્યાય ત્યારે પોતે જ જાણે છે, તેથી 'આ એમ નથી ' એવું છેતરામણા કેવી રીતે ખાલી શંકાય ૧૯૯

અહીં ભાષામાંની ચલાર્થ વાણી સાથે વહીં, પણ એકંદરે ભાષા અને શબ્દની પ્રમાણુભૂતવા વ્યંગે સાચા ગ્રાનના સંદર્ભામાં શબ્ધરવામીને નિસ્પત છે. સાચા ગ્રાનના પ્રમાણભૂત મૂળ સોત તરીકે યથાર્થ વાણીમાંના 'શબ્દ 'ની વિચારણા એ કેન્દ્રયુત સુરી છે.

આદિવર્ય શબ્દ એ પ્રમાણપુત હોવાવું શહેવામાં આટસું છે, કારણુ કે મનુષ્યની અસરશ અલગ રીતે શબ્દ પ્રમાણપુત અને યથાર્થ છે. એ મનુષ્યથી સ્વતાંત્ર છે અર્થાત અપીરું!થ છે.

શબ્દ પોતે જ ખોલે છે; કહેવાતું હોય તે બુલચૂક વગર કહે છે. શબ્દ ઉપર સંપૂર્ણતા નિર્ભાર સંહ્યારું તાળ, મતીતિની તેમ, પ્રમાણગૃત છે. શળરરવામાંએ સાર્પ પહુ નિ આંતરિક ચહેવારું માન્યું વિધાન સાળિતીમાં સિદ્ધાંત ઉપર ગળે. વધા, પણુ બિચાતના સિદ્ધાંત પર સ્વાધતિ હોવાનું માન્યું છે. સાનાની ચલાકથતા ઉપર આધાર રાખે છે. વધ્ય આવી તો છે છે. તબી, પણુ એને નિધ્ધા ડેસવરાની અશરકથતા ઉપર આધાર રાખે છે. વધ્ય આધી તે છે હતું સ્વાચાર્ય છે કે તાન તો મલતા ચલાથા હોય છે. કારણ કે તે પ્રત્યક્ષ ઉપર આધારિત હોય છે. અને પ્રચ્યલ તો ઇન્દ્રિયશાચ વસ્તુ સાથે સંક્રળો પેશું હોય છે, એમાં ઇન્ટિયોની અવિક્રલા અપેલિત હોય છે. તે મત્યત્વ તેથી સાથે ઇન્દ્રિયોનો સંધોણ ચલાથી તે અત્ય સાગ હાદ વિધી. છે તે પ્રત્યત તથી હેતુવું (તેથી છે પિત્માં આલાતિત થાતે સાંદોનું સાન પ્રત્યક્ષે વધી)..... પ્રયતપૂર્વ કે શોધવામાં આવે છતાં કોઈ શિપ જાણવામાં ન આવે ત્યારે પ્રમાણુના આભાવે તે તાન ક્ષેત્રબિત છે એમ માનીએ છીએ. તેથી જેન્દ્રું કરવ્યુ (= ઇન્દ્રિયો કે મન) ફોયવાળું હોય અને ૨ બાળતમાં નિશ્ધા તરીકેની પ્રતીતિ થાય છે તે જ ખોશું સાન છે, નહીં કે

દપ્ટ પરિમા**ણુમાંના પદાર્થાની** બાળતમાં તો હન્દ્રિયસ નિકાર્યસીધ થતો હ્યુંલાથ્રો આ વાતની ઉપર ખાસ નોંધ લેવામાં આવી છે. તેમ છતાં શબ્દ ઉપર આધારિત લાન ળાયતે, ઉપ્લેયના શેયરલિપ્ત્ર્યાની અપદેશ રાખીને, આ પરિસ્થિતિ વિધાનના તાનને પશ્ લાશ પડે છે. કોઈકવાર માનસિક આધાતથી પશુ એવી અવસ્થા આવી જાય છે જેમાં પશે ઉત્યાવવામાં આવ્યો હેલ્ય છતાં પક્ષાર્થ અગે નિશ્વય થતો નથી આવા સમયે વાક્યાર્થનું પ્રક્ષપ્રધ્યુ લોકતો તે તું લાન ન થાત.<sup>૯૫</sup>

ં ઉપરાંત, શપરસ્વાધીના માનવા મુજ્ય શાજ વિતિ જ એપલે છે અર્ચાત્ વિધર્ષ કે વિધાયલ્યા વગર તે પહાર્યું, ગાત કગવે છે, ઔપલિકિ સંખ શે શબ્દ વદાર્થે સાથે સીધા સંખંધ ધરાવે છે, લેબી ગાતનો વિધ્યયત્વા પદાર્થં અરુસ્યૂત્ર કરલુમાં કરો! ત્રેપ તે હેય છે. સર્વ હેલા છે, કેમ કે ગંતેના સંગળ ધર તિય અને અપીરેમાં છે, તેથી ગબ્દ બોર્લ ત્યારે તે પ્રવાશિક અને યવાર્થ રીતે કહેવાતું કહી દે છે. એમાં શરત અટલી જ છે કે ઝેને એ બોધ સ્થવવા માનો હેય તેનું કસ્થ કે શાંદ્રી હુલું તેમં એ આવે તે સબ્દતે આંભળા શક્તો હોય તેમ્બ્રેએ. શબ્દ દાસ ઉદ્ધભવતું ગાત બ્લસ્વરેલું કે અલ્યાવાત્મક તથી હેતું અને તે વિધરીને સ્થવા પર તેથા છે જે અલ્યા છે. ઉપર સ્થાયરિત વિધાન અગે સવ્યવ્યાં કહે વિધરીને દરતું નથી <sup>હત</sup> તેથી કેલ્પ લાજ હવર આપાંધરિત વિધાન અગે સવરત્વતાં કંદું વિધરીને દરતું નથી <sup>હત</sup> તેથી કેલ્પ લાજ હવર આપાંધરિત વિધાન અગે સવરત્વાં કંદું વે આ કારણે તે પ્રમાહ્યુપ છે, કેમ કે એ ભીના કોઈની અપેક્ષ સ્થેના નથી. આ તે પકું કનાન ધોતે જ હેલા ચો બીના ના કે બીના કોઈ પુરાતી અપેક્ષ સ્થેની નથી. આ તો પુક્ત કનાન ધોતે જ અર્થ સાથે આપપત્તિક સર્ખ બે ધરાવવામાં સ્વતનાં વધતો ના સ્થત માં બાળ માર સ્થા અગે છે. આને ગાણ હા તરી કે અત્યત્વે અ ું અને ખીદનાં પ્રમાણે, કરતાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણે વધુ ળળવાન છે, અભાવ એ પ્રમાણના અભાવેન્ રૂપ છે, 'તથી' 'એ ક્લપ પદાવેના સનિક્ષ' તે હોવાનો બોધ કછે,<sup>હુદ</sup> પ્રત્યક્ષ પ્રમાણોના અમાત છે અને બીદનાં પ્રમાણો તો પ્રત્યક્ષની અપેક્ષા રાખે છે,<sup>હુપ</sup> તો પ્રમાણો પાંચ જ દ્વાત તો 'ચળ્ક' પ્રમાણ રૂપ ન હોત. ખરું જોતાં તો જેના જેના દ્વારા ચથાથ' દ્વાન થાય તે પણ પ્રમાણ છે. સબ્દ દારા પણ થથાવે ત્રાન થાય છે, તેથી સબ્દ પણ પ્રમાણ છે. જેન્ત્ર પ્રત્યક તેમ જ દરા

આ રીતે સબ્દ અને તેના અર્થ' વચ્ચે ઔપાપતિક—તિત્ય-અપીરુપેય સાંભાધ સ્વયાઈ રહે અને આ યોગ્ય સંબંધમાં કોઈ વિશેષ ન આવી શકે, તો સબ્દ શુક્ર હોઈ તે તિસ્તાયય પ્રમાહ્યુય છે: શબ્દ અને અથમાં કોઈ લેષ નથી. આ રીતે આ સંબંધ સબ્દ હાશ ધતા કોઈ પણ નાત માટે હેતુભૂત છે અને એ કઠી ખોડું પડતું નથી. આ જ ભાધમાં અન્દ બોઠો છે અને ક્યારાની ખોધ કરોયે છે.

વૈદિક 'ચાદના ' અર્થાત વિધિવાક્ય ક્રિયામાં પ્રેત્વારું વચન હ્યુય છે, અને તે દેશ શબ્દનું પચાચ' ગાન થાય છે. આ વિધિવાક્ય અથવેક્ષત શબ્દોનું ભનેલું હ્યુય છે અને તેનો ઉદ્દલના ભીજી કોઈ રીતે થયેલો ન હ્યુતાથી તેમાં બ્રહ્નને માટે અલકાગ નથી. શભર સ્વામી આ પાયાને દપ્ટિકોલ્યુ લક્ષમાં રાખીને જ કહે છે કે 'ચોલ્ના' જ બ્રહ્માલીન, તત્તે મતાંકાલીન અને ભવિષ્યક્રાલી ન સરસ, પરોક્ષ, દરના એવા પકાથ તેને ભોય કરાવવા રાતિમાન છે, નહીં કે ભીજી કોઈ પ્રેટિંગ સ્ટિક્સ, સ્વામ ચાય પ્રાથ તેને ભોય કરાવવા રાત્રિમાન છે, નહીં કે ભીજી કોઈ પ્રેટિંગ સ્ટામાં નિભિત્તલૂય ભતે છે. જેના નિભિત્ત થયાથી બેધ થયે છે, તે બાધ કરાવે છે, બોધ થયામાં નિભિત્તલૂય ભતે છે. જેના નિભિત્ત થયાથી બેધ થયે છે, તે બાધ કરાવે છે, જે વિધિધાક્ય હોવાર્થા 'અબ્લિક્ષેત્રને લીધે સ્વર્ગ ગળે છે એવું નતાચુવા નજો તો 'એવું નથી ' એમ કેશે રીતે કહેલાર્થ અને 'સેવું નથી' એ કેવા રીતે તતાચુવામાં આવે છે ' 'હયાની ન ધરાવનારા પદાર્થનો નોધ કરાવે છે ' એવું સ્ટ્રેય તે તો વ્લંતો-વ્યાયત કહેવાય.<sup>જ0</sup>

લભરસ્વામી 'ચોહના 'તે— સિધિવાક્યને— પ્રમાણ રૂપ માને છે, કેમ કે તેને ખોહું કાર્યો શાતું નથી. શબ્દ ઉપર જ આધારિત દ્વાણ દે તે, દોષ કે વિષયં વિત, અથવાય કરાવે છે. આમાં વચ્ચે બીતે કોઈ વૈસ્પેય આધાર લેવા પડતાં નથી. જ્યારે અને કોઈ રીતે ખોહું ન કરાવા શકાય ત્ય રે જ વિધિવાક્ય પ્રમાણ સ્પ કરે. આંખુ પૂર્વના અનુભાગતે સ્પતિ નવેસ્તથી સામય ત્ય રે જ વિધિવાક્ય પ્રમાણ સ્પ કરે. આંખુ બુદ્ધ છે. દે પરિવાણ ઉપર આધારિત અનુભાગે વગતો. નિર્દેશ ગંભાજાનો દાય છે. કેવળ સ્પતિ પ્રમાણ સ્પ નથી, પણ જેનું પધ્યે કદી સ્થાન તે થયું હૈય તેવી સ્પતિ સંભાવતી નથી. વ્ય આધાર નથી, આણુ રેખું પધ્યે કદી સ્થાન તે થયું હૈય તેવી સ્પતિ સંભાવતી નથી. વ્ય આધાર તથી, આપવી એને જ 'વિધિ ' કહેવામાં આવે છે જ્ય

ે જીપરતી શરતો પૂરી ચતી હોય તો વિધિવાક્ય કરી ખોડું કરતું નથી અને દેષ માટે બહારતું ઢોઈ કારણુ ન હેલ્લાથી તે શબ્દપ્રાવાયયની કસેાટીમાં પાર જાતરે છે. તેથી 'શાબ્દ 'તું ગતેલું' ઢોઈ થેદિક વિધિવાક્ય અથ'વાત્ અને અક્ષેય હોય છે. શબ્દ જેમાં અથંખોધ 'તે કરાવતો હોય તેવું-—અર્થાત્ દેષ વગરનો અથખોપ ન થતો હોય તેલું-–કાઈ જ વિધિવાક્ય- હોતું નથી. વિધિવાક્યને ઢોઈ જ માનવીય અતુસવ ખાેડું કરાયી શકતો નથી. એ અતિશય વિધવતીય હેય છે, કારણા કે એમાં કોઈ જ વાલા અસ્સની દખલગીવી દ્વાની નથી કે એને વિપવીત બિહ્લ કરી શકતું નથી. આથી એ થયાથ\*ંતાન કરે છે. વિધિવાકય એ શહ્ય શબ્દ છે, પ્રમાણાવ્ય છે. અલ્દહ પરિમાણામાંના પક્ષાથની ગળાણા માટે શબ્દ પ્રમાણા વિવાય બીજી કં છોઈ વાયત નથી અને વેદમાં અલ્દહ પરિમાણામાં પાર્ટીશું નિરૂપણ છે.

તેથી શળરસ્વામી કહે છે કે સંપૂર્ણા વૈદિક સાહિત્યમાં 'ચોદના '—વિધિવાકય—ઐ પ્રાથમિક પ્રમાણભૂત વિભાગ છે અને એના સૌધા સંબંધ માનવીની ક્રિયા સાથે છે અર્થાત્ પ્રિયામાં પ્રેરનાર વચનને 'ચોદના ' (≕ વિધિવાકય) કહે છે. ' ⁰ ગ અહીં પ્રશ્ન થાય કે વિધિપરક ન દ્વાય તેવાં વેદવચન પણ પ્રમાણારૂપ ગણાય કેને ગણાય ? વળી તે અપીસ્પેય પણ ગણાય ર ત ગાળાય ? પ્લ'પક્ષી તાે એમ જ કહે છે કે વેદો તાં નજી કના કાળમાં રચાયેલા હોઈ આવીચીન કાળની રચનાએ છે. ૧૦૧ કેમ કે મંત્રોની સાથે ઝડપિએાનાં નામો સંકળાયેલાં છે. આના જવાળમાં શળરરવામી કહે છે કે વ્યમે પહેલાં કદી ચૂક્યા છીએ કે વેદાધ્યયન કરવારની પવે\* શળ્દની હયાતી હતી જ. \* \* મંત્રોની સાથે ઋષિઓનાં નામા સંકળાયેલાં છે તેવું અસાધારણ અધ્યાપન કરનાર તરીકે પણ હોય છે, નહીં કે કર્તા તરીકે, જે કર્તાન હોય તેના નામ હપરથી પણ શાખાને નામ આપવામાં આવ્યું હ્યય છે. ઉત્તમ રીતે પ્રવચન એટલે કે વ્યતન્ય સાધારણ અધ્યાપન, કઠ વગેરે દારા કરવામાં આવ્યું હશે. એ રીતે પણ નામ જોડીને પ્રથત કરવામાં આવે છે. કહે છે કે વૈશાપાયન અધી શાખાઓના અધ્યેતા હતા, જ્યારે કઠે કેવળ આ (કાઠક) શાખાનું જ અધ્યાપન કરાવ્યું. <sup>૧૦૩</sup> વળી શખરસ્વામીના મતે કાઈ જ ઐતિહાસિક પ્રસ્થતું નામ વેદમાં નિર્દેશવામાં આવ્યું નથી. 'શ્રુતિ-સામાન્ય માત્ર' અર્થાત્ માંભળવામાં સરખું જણાતું દ્વેય, તેટલા ઉપરથી ઐતિહાસિક નામનિર્દેશ માનવા ઠીક નથી. 'પ્રાવાઢણિ ' એમ (પરપ-વિશેષના) નામનિદે'શ છે એવું કહેતા હ્યુપ તા તે (બરાબર) નથી. પ્રવાહણ નામના પુરૂષ હોવાનું સિંહ થતું નથી. પ્રવાહણનો પુત્ર તે 'પ્રાવાહણિ ' એમ પણ તથી. 'પ્ર' શબ્દ પ્રકર્ષના અર્થમાં જાણીતાે છે અને વદ્ય ધાતુ 'પદ્ધોચાડવું' એ અર્થમાં. આ બેતા સમદાય કચાંય જાણીતા નથી ઈકાર તા જેમ અપત્ય અર્થમાં જાણીતા છે તેમ કર્તવિશિષ્ટ ક્રિયાના અર્થમાં પણ જાણીતાે છે. તેથી 'જે ઉત્કષ્ટ રીતે વહન કરાવે છે તે પ્રાવાહણિ 'એમ અર્થાય છે. ૧૦૪

શળસ્વાળી વેદના પુરુષ કર્ણ 'ત્વના વિચારના જ અસ્વીકાર કરે છે અને વિધિવાઓ એ જ વેલ્ડું પ્રેશીજન હોવાડું જ્યાવે છે, અને દરેક વિધાનના વિધિ સાંચે વિશિષ્ટ સંબંધ સ્ટેલો છે, તેથી વગસ્તસ્વાર હથાયલા ક અનાઃ દશ્વાસ્તા ન એવાં વાંક્યો પછુ અધરે ધજા દ્વેશ છે, નહીં કે અનુપપન્ત (= તર્ક દિપ્ટિએ અવાંગન), શાપસ્વાથી કંદું છે કે આવાં વાગ્યોમાં તો વાતની પ્રશંસા કરવામાં આવી છે કે અનેવન એવી વનસ્પતિઓએ પછુ આ વાત્ર હું છે, મછી વિદાન પ્રાક્ષણા કરે તેમાં નવાઈ સી ! પેળ્ય વળી, આ વિધિવાઓ પસ્તપ્ર સંબંધ અર્થે જેનેદાયેલાં હોય છે. 'જ સવાસ વેદ પ્રમાહુરૂપ હોવા અંગે વાપ્તવ્યત્વામે હઈ વેલે કે વેશ વિદાય વિવા વિગ્લ અંગે સુપ્રતિથિત જ્યારેલ્ટા છે. તેમના વિગ્

#### રાળરભાષ્યગત ભાષાવિચાર

્ગાંઠા કે આળકોના વાક<sup>ય</sup> જેવા હોવાની સંકા શી રીતે થઈ શકે <sup>કા ૦૦</sup> વૈદિક વાક્યોને વિધિ અર્થવાદ, મંત્ર અને નાગધેય શે ચાર પ્રકારનાં ગણવામાં આવે છે. એમાંથી 'વિધિ 'માં વિધિ અને નિષેધ ખંતેને સમાવેશ થઈ જાય છે એમાંથી પ્રથમ પ્રકારનાં વેદવાકથો જ સત તત્ત્વના અદધ્ટ પરિમાણના સીધા સંદર્ભદર્શાવી પદાર્થના નિર્દેશ કરે છે. જેમ કે ધર્મ કે અપૂર્વ. બીજા બધા પ્રકારોનાં વેદવાકથો વિધિવાકથોનાં પુરક કે સહાયક છે. અને તેમની સાથે સંકળાયેલાં છે. તેથી સમગ્ર લેદ પ્રમાણુરૂપ છે, કેમ કે શબ્દ તરીકે તે અપીકુપેય છે પુરૂષે ખેલેલા વચન સાથે મળતું આવતું હોવાથી વેલ્વચન ખાંઢું છે એવુ અનુમાનના નિર્દેશ ઉપરથી જણાય છે, પરંતુ વેક્લચનથી થતું તાન તેા પ્રત્યક્ષ છે. પ્રત્યક્ષવિરાધા અતુમાન પ્રમાણારૂય ન બની શકે. ૧૦૯ શબરસ્વામી ખાસ ભાર મુશીને કવે છે કે વૈદિક વચન પદાર્થના બોાધ ઉપર આધારિત હાેવાથી તે કઠી ખાેડું કરવું નથી: એમાં કોઈ માનવીય કપ્પલગીરી હ્વાઇ શકલી નથી. તેથી વેદવાકપ પ્રમાણકૃષ છે, જ્યારે લોકિક વાકય એલું ન પક્ષ ઢાઈ શકે

વૈદ્ધિક 'શબ્દ્ધ' આદંષ્ટ પરિમાણને લગતી સત્તાના પ્રમાણ**રૂપ ચથા**થ<sup>°</sup> બોાધ કરાવે છે. લૌકિક શબ્દ આ કસોડીએ લાહ્યો હાતરે છે, તેથી વેદ ધ્યાહ્ય ક્રય છે અને એ શુગે શુગે અવિચ્છિત્ત પરંપરાથી હાતરી આવેલ છે, નહીં કે અમુક એક વ્યક્તિમાંથી. શખરસ્વામી કહે છે કે ઉપદેશ અન્નાનપૂર્વક પણ હોય છે. અનાન ન શેબ ત્યારે વેલ્તાનપૂર્વક પણ્યુ ઉપદેશ હોય છે. ઉપરાંત. પુરુષે ઉચ્ચારેલા વચત ઉપરથી 'આ પુરુષ આમ જણે છે' એવું ત્રાન થાય છે, નહીં કે 'આ બાબત આમ જ છે ' એવું. ક્રોક્ક ત્રાન હુદ્દા દાગ ®ચ્ચારેલા વચનથી વિપરીત પગ હોય છે. પરંતુ વેલ્વચન મિ<sup>ર</sup>યા હોવા અંગે કોઈ પ્રમુખ્ મળતું નથી.<sup>૧૦૯</sup>

મોટુયેય વાણી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ ઉપર અવલ ળતી હોય ત્યારે સત્ત તત્ત્વના ૬'૮ પરિમાહને લગતી હોય છે ત્યાં સુધી પ્રત્યક્ષ અતુભાવપ્રલક હોવાથી વધાર્યક પ્રમાણકૃષ હોઈ શકે છે. યરેલું અદ્ધ પરિમાણનું આક્લન તો પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ કે ઇન્દ્રિયોના અનુભવ દારા થઈ શકતું નથી, તેથી અદષ્ટ પરિમાણમાંના પદાર્થ સાથે પૌરુપેય વાળીને સૌધો સંબંધ રાજવી શકના નથી. આ કારણે એ ક્ષેત્રમાં કેવળ શબ્દ જ વેદ જ પ્રમાણરૂપ છે. આ શબ્દપ્રમાણને અતુસરતું લૌફિક કે પૈટ્યેય વચત એ પ્રત્યક્ષ ઉપર આધારિત અનુમાનનુલ હોઈ પ્રમાણ પ છે. વેદવચન અને પીરુપેય વચત વચ્ચે કોઈ વિરાધ ન હોય તા પીરુપેય વચન પણ પ્રમાણવ્ય છે. છતાં વૈદિક વ્યને લીકિક શખ્દનું સ્વરૂપ તેા સરખું જ છે. શંબદનું પ્રામોખ્ય વેદ ઉપર

આશિત છે, તેથી વેદ એ જ ઔત્યત્તિક, નિત્ય અને અપીસ્પેય રાજ્ક છે અને તેથી જ પ્રમાહ્યુરૂપ છે. કેમ કે તે સત્ તત્વના અદપ્ટ પરિમાહ્યુના બાધ કરાવે છે.

## યથાર્થ અર્થખાધ અને જગાસા

¥

શાળા રભાષ્યમાં શળ્દ કે ભાષા વિચારણા કરવામાં આવી છે તે સ્વતંત્ર વૈતિ નથી કરી.

એમને માં 'સબ્દ' કે 'ભાષા 'તી છબ્લુવેટ સત્ તત્ત્વતી સાબિક અભિઅધિત્રનો સંદર્ભમાં છે. બ્રબરચાત્રોએ સબ્દેના સંગ્ય ધે ભાષા અને સત્ તત્ત્વની વિચારણા કરી છે. આ કારણે જ પક્ષત 'એ સગસ્ટનામતો 'જિત્તસ્ય' પ્રદાર્થ 'એ અને ' ભબ્લુવાની ⊌ેઅ્બ' એ તેની પ્રાઝતનું પ્રેસ્ક તત્ત્વ એ. એ ' જિત્તસા' 'માં જ સાગરકભાપની ભાષા–વિચારણા થાયો છે. આતો પાર્ચભૂત્રિ સ્પન્ટ કરતાં સગસ્ટવામી કહે છે કે 'ધર્મ' ' અને વિસિપ્ટ બબ્લુકારી ધરાવનારા વિદ્યાર્ગ પ્રથમિ સ્વરા વગસ્ટવામી કહે છે કે 'ધર્મ' અને વિસિપ્ટ બબ્લુકારી ધરાવનારા વિદ્યારે પ્રથમિ કરવા જતાં ક્રોઇક એકને ધર્મ કહે છે, દેઢલાક બીજને. કોઇ માણસ વગર વિચારે પ્રથમિ કરવા જતાં ક્રોઇક એક બાપતાને 'ધર્મ'' તરીકે સ્વીકારી લે તો કલ્યાલુગાપિત સ્વરા જ્યાર બે દ્વારા બતાને પ્રધા ' સ્વી ધર્મ' આ ગે વિસિપ્ટ બબ્લુકારી હબ્લુવાની પ્રચ્છા કરવી અંધ કે અને દ્વારા બતાને ત્યાર વધ્ય તે તે પ્રધાન સ્વરધને વિસિપ્ટ વિદ્ય પરે તેને દૂર સ્વયા માટે વાસ્તવિકતા કે સત્ તત્વતી વિચારણા આનેવાર્થ 'ભાગ સુધ બ આ પાયતા સ્વરાની વિચારણા સ્વા છે. છે.

શળવરવામી 'શળ્દ' અર્થાત સાઘુ કે શિષ્ટમાન્ય શબ્દ દ્વારા અસુક અર્થાંબોધક કાયમી udiad suisle yead 'envi' and w; Language is an operative system of permanent symbols which are signifying units. આ પ્રતીકા મતુષ્યની અભિવ્યક્તિની ઝંખનામાંથી ઉદ્દભવ્યાં હોવા છતાં તે કાેઈ રઢિથી ખુધાયેલાં નથી શબ્દ કોઈ રૂઢિ ઉપર આધારિત નથી કે મનુષ્ય અથવા દેવ દારા રચવામાં આવેલ તથી, આ પ્રતીકપર પરા માટે પણ ભાષા અપેક્ષિત છે. અસક શબ્દ અસક અર્થનો બોધ કરાવે તે માટે પણ એક બાજુ ભાષા અને ખીજી બાજુ તેને જનસામાન્ય દાગ સ્વીકાર એ બે બાબતોની અપેક્ષા રહે છે. તેથી મનુષ્યનિર્મિત ગણિવાત્મક પ્રતીકે (mathematical symbols) અથવા વ્યાકરણગત પ્રતીકે (grammatical symbols)ને શખરસ્વામી 'ભાષા' તરીકે ન સ્વીકારી શકે, કેમ કે તે 'ભાષા' અંગેની શખરરવામીની વિભાવનાથી વિષરીન છે. છતાં તે એટલું તેા જરૂર સ્વીકારે છે કે ભાષાની પ્રતીતિ પ્રતીકોમાં અને પ્રતીક્રકપે થાય છે. પ્રતીક સાધ શબ્દના અમુક ચાક્કસ આનપ્વીમાં રહેલા વર્ણોના સ્વરૂપે રહેલું હોય છે. આ પ્રતીકનાે વાસ્તવિકતા સાથે સીધા સંબંધ હાય છે માનવીય ભાષા તરીકે એનું અર્થખોધક ઘટકારડપે ભાષાસાસ્ત્રીય પરિભાષામાં વિશ્લેષણ થઈ ગકે છે ભાષાધટકોના આ વિશ્લેષણ માટે ભાષાની સમજણ અને તેના વ્યાવહારિક પ્રયોગન ત્રાન અપેક્ષિત છે. પ્રત્યક્ષ અર્થખોધક ઘટકા એ ભાષા અને વાસ્તવિકતા વચ્ચેની કડી છે અને ભાષાના પ્રયોગ દાસ એ કડીઓ વિષે જ્વહાકારી મળે છે. આ ભાષાપ્રયોગની પ્રવત્તિ નવી તેવી શોધ કરવાની મનખ્યની પ્રવૃત્તિની હરેાળમાં એસી શકે તેવી કક્ષાની નથી. તાત્પર્ય કે ભાષાના વિશ્લેપજીક્ષમ ઘટકોનો આધાર ભાષાના સ્વરૂપ ઉપર આધારિત છે, પણ ભાષાનું સ્વરુપ મનુષ્યના અનુભવ ઉપર આધારિત નથી, તેથી ભાષા અને વાસ્તવિકતાના સંબંધ કોઈ વ્યક્તિ કારા બેસાડી શકાય નહીં એ હડાકત ઉપર શળરસ્વાયીએ ભાર મૂક્યો છે તે પણ મહત્ત્વનો મદ્દો બની રહે છે. આ સંબંધ જ ભાષાના ઘડતર અને વાસ્તવિકતાને કદરતી રીતે સ્પર્શે છે. તેથી ગ્યમૂક એક વ્યક્તિના ત્રાનની અભિવ્યક્તિ અ**થે** જ અથવા કઢિતે

#### શાખરભાષ્યગત ભાષાવિચાર

અવગણીને વિચારા અને પ્રત્યક્ષ અનુભવાના સંધર્ષમાંથી ભાષા ઉદ્દભરી એવું નથી તેથી ભાષાનું અંતરતમ સ્વરૂપ કાલ્પનિક કે નક્કર અનુભવથી ઉદ્દભવ્યું હોવું સંભાવિત નથી.

શળસ્સ્વામી ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષના માર્ગે ભાષાનું સ્વરૂપ ખાજવા સર્ચે છે. ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષને તે યચાર્થતા કે અપચાર્થતાની કસોડીરૂપ લેંગે છે. પણ ઇન્ટિયો પોલે જ ભાષા અને વાસ્તવિકતા વચ્ચેના આંતરિક ઔપપત્તિક સાંબંધ ઉપ: આધાર રાખે છે. ઇન્દ્રિય અવયવા ભાષા સાથે સીધા સંખંધ ધરાયે છે. તેથી અનુભારને વાસ્તવિકતા સાથે મેળ હોવાણું તેઓ નાણું ઓઈ શકે છે. તેથી ભાષા દ્વારા વાસ્તવિકતાને સ્વતંત્વા માટે ઇન્દ્રિયો સ્થતાત્મક સાધન છં, અને ભાષા અને વાસ્તવિક્રતાની સાર પાળવા માટે તે તો અસ્તબર્ધ છે.

આ ઔપપરિક સંબંધ એ કેવળ માનસિક કળના કે અટકળ નથી: એ તો બોલિન પ્રદાય અને માનવી વાણ્યીમાં કાળમી ઉપલબ્ધ સાધુજન્દ વચ્ચેનો સૌધે, પ્રપાળતુન અને મૌલિક સંબંધ છે અને એમાં બીજા કોઇની દરભિયાનગીરી નથી હેતાથી હાડ્ય અને અર્થ વચ્ચેનો ઔપરતિક સંબંધ એ જ પરંપરામાં હાતરી ત્યાવેલો છે. આ સંબંધ પરંપરામાં કાળમ તેવા મળે છે અને અતિ તથા વ્યક્તિ આવે શરબા સ્વર્થ ચાર્ત વધ્ય પરંપરામાં કાળમ તેવા મળે છે અને અતિ તથા વ્યક્તિ આવે શરબા સ્વર્થ પાર્ટ્ય થય છે. ઔપરતિક સંબંધની ઇન્દ્રિપ્રમયક્ષ દાગ ચક્રાસગુી કરવી શક્ય નથી, પણ ઇન્દ્રપ્રમયત્ર ઉપર આવારિત કરવા માટે પણ એ સંબંધની ક્યાય છે એમ સ્વયરસવા બાદ કંઈ ઓપપતિક સંબંધમાં હાત કરવા માટે પણ એ સંબંધની હ્યાવી સ્વીકારવી વ્યક્ત થયો પરે છે છે. તેવું આ મહત્વ સ્વરસ્વાર્થીથી અનવશું નથી. શબ્દ એનો: એ જ હોવા અનેની એમળામ પાટે તેમાંના વસુદ્રીતી કાયનો આડપૂર્ણી અને વાસ્તવિકતા સાથે તેના સ્વત સંબંધ હેવૂતત છે. આ રીતે અતુધૂરીતે વખતે ભાષા અને વાસ્તવિકતા એકપ્રીનની અપેક્ષા રાખે છે અને આપણતે એ રીતે એમના : સાથ થય છે.

શભરસ્વામી ભાષાને એકતાર્કિક સ્વચ્યુા તરીકે સ્વાંકાવ્યા તૈયાર નથી રાયમ વારતવિકતા સાથેનો ભાષાનો પાયાનો સાંબાધ અવત્રબધુીએ તો ભાષાને આપણો તાર્કિક પક્તી વચ્યુ વિવાની બૂલ કરી ખેસાશું. હ્યાતી અને પ્રષ્ઠાને અગે ભાષા વાસ્તવિકતા સાથે અંતિવાર્ષપછે સંકળાયેલી હોવા હતાં ભાષાને પણે અને ઉદ્ધકાલ ભાષા સાથેના વાસ્તવિક્તાના ગ્રુપણ સાઅપિતત્વમાં રહ્યુંથી છે. આ ઔરપતિક સંબાધ ભાષાના રાક્ષ્ય કેવના વાસ્તવિક્તા ગ્રુપણ કેન્દ્રીય સુદ્દો છે અને શભ્યસ્વામાં આવું હોત્ત ક્રિપ્ત ક્રિય કરવા માગતા નથી. કારણ કે ભાષા વાસ્તવિક્તાના આ સંબાધથી સ્વતંત્ર હોય તેવી ક્રાઇ હ્યાતી પ્રચ્ય કરતા નથી. ભાષા અને વાસ્તવિક્તા બંને સ્વય-પ્રેપતે બેસ આપે છે. આ સ્વયંપ્રત્થય મેતાની ભાષા અને વાસ્તવિક્તા બંને સ્વય-પ્રેપતે બેસ આપે છે.

શળરસ્વામી આહીં વાસ્તવિકતા અને ભાષા વચ્ચેના કેયળ સારંચબાળત મેળ કરતાં કોઇક વધુ કહેવા મામે છે. શળરસ્વામીએ સ્પષ્ટ રીતે હત્મન રાષ્ટ્રદોા પ્રયોગ કર્યો નથી, જતાં -ભારતીય પર પરાને હક્ષમાં રાષ્યીએ તો બાષા અને વાસ્તવિકતા વચ્ચે યાસ્સ્વરિક ઔષપનિક

રહ

સંખંધ હોવાની ધારહ્યામાં સપ્યું દર્શને થાય છે એમ જરૂર ક્લી સકાય. સરથણ, એ કોઈ નક્ષર પદાર્થ નથી કે જેથી તેનું ભ્રીતિક પરીક્ષણ કરી શકાય, હતાં શાળારભાખ્યમાંની શબ્દ અને અર્થને લગતતી વિચારણામાંથી તે જરૂર ઊપની આવે છે, ઔપપત્તિક સંબંધમાં તેની બ્રાંખી થાય છે. ભાષાની પરિપૂર્ણતા એમાં જ છે. શબ્દ અને અર્થ સાથે વાસ્તવિક્તાને ઔપપત્તિક સંબંધ છે; આ જ સલ્થમ્તેને સાક્ષાત્કાર છે. આ જ પથાર્થ બોધવતું શહ્ય રવલ્ય છે.

આ રતવાર્થનો ખોધ કેવી રીતે કરાવી શકાય શ્લાપાસ્ત્વામી અમુક અંશે ભાષાનાં અર્થગોધક પ્રયોળત સ્વીકારે છે. અવિચ્છિત્ર વૈદિક અને સ્માત પર પરામાં મીખિક ઉપદેશ <u>કારા ધર્મજિજ્ઞાસા ચર્ચવામાં</u> આવી છે. તેમાં આ આંશિક પ્રયોજન અંગેનું સમર્થન મળે છે. એમાં પ્રાચીન અનુભવને ભાષા દ્વારા પરંપરામાં સાચવી રાખવામાં આવ્યા છે. પરંતુ પ્રશ્ન એ છે કે ભાષા મુલતઃ મનુષ્ય માટે એક સાધનગપ છે કે કેમ ? શળસ્વામીના મતે ભાષાને અભિવ્યક્તિના સાધન તરીકે ખીજનું સાધનાની જેમ ન વાપરી શકાય, ખીજનું સાધના ઉપયોગમાં લઈને બાજામાં અલગ મૂકી શકાય છે. ભાષા સાથે આવે ાગ્યવહાર શક્ય નથી. આધુનિક મત ભાષાને અભિવ્યક્તિનું એક સાધન માને છે તેને રાળરરવામીના મંતવ્ય સાથે મેળ ખાતા નથી. પ્રચલિત ભાષા અંગેના વિવિધ મતામાં ભાષાને વિચારવિનિમયનું સાધન લેખવામાં આવી છે. એને અનુસરીને ભાષા પ્રત્યે તેને વિનિમયસાધન જ લેખતા અભિગમ ઘડાયા છે. આ અભિગમને લીધે ભાષા એ વિનિમયાત્મક પાસાને જ વિષયભૂત વ્યનાવીને યદાર્થાનાં નામકરહા કરીને સંદર્ભ વ્યાપવાની પદ્ધતિ જ બની રહે છે. ગાખ્ટેર કહે છે તેમ The concept of language as a mere means for communication reduces and limits the scope of language to a labelling of objects by objectifying the 'communicative' aspect of language whereby it becomes the handy tool in and for a referential system. 111

ગાપ્પેરે અહીં એક પ્રશ્ન ઉદ્યાગ્ધો છે કે તાનનો વિસ્તાર ઘવામાં 'મનુષ્યે પ્રયોતનેથી ભાષા' ('The use of language by man') કારચુલ્યત છે કે પછી 'શારત દાર ભાષાએ મમુખ્યનો કરેલો ઉપયોગ ('the use of man by language through Shola') કારચુલ્યા છે શારતરનાં તાના તાનુસાર તો શારત આદિકાલીન દીપ્ટએ — અથ ગોધક ઘટક તરીકે— એલે છે અને ક્રોક્ટિ અથ'બોધ કરાવે છે, તેથી રવાલાવિક રીતે ગળ જાન્દ દાર હાલાય ખેલે છે. આ રીતે મનુષ્ય પોતે ભાષાના સેવની અંતર્ગત છે અને ભાષા ખાસ તેને બ ઉદ્દેશીને એલે છે. તેથી ભાષા તેને પ્રતિભાર આથવા—પ્રેશ છે. સનુષ્યને ભાષા સે થજ્વું ન્યાયાનું- પ્રગાટય છે. શારતું તાના થાય તો આદ્ધનિંડું તાના યાય અર્થાત એ જ ઉદ્દેશીને એલે છે. તેથી ભાષા તેને પ્રતિભાર આથવા તો આદ્ધનિંડું તાના યાય અર્થાત એ જાને દારા ગંનેમાં વાસ્તવિસ્તાનું તાના થાય છે. તેથી એમ કહી સકાય કે વાસ્તવિસ્તા ભાષા તરીકે ખેલે છે. (Reality as language speaks) અર્થાત પોતાને વિયે બાબ કર છે. ભાષા વાસ્તવિસ્તાનો સ્ટ્રવ્યતા કરે છે, નહીં કે તેનું પ્રતિનિધિત્વ (Reality is presented and not represented, by language). અર્થબોધ્વાસ (Her-સ્ટર્શન અને નિર્દેશનના કાર્યક્રાયનને પ્રાંતર ધાર છે, કારચુ કે ભાષાના પ્રાપ્ત સ્વતાવને ન દર્શન અને નિર્દેશનના કાર્યક્રાયન બેલ અંતર ધરાર છે, કારચુ કે બાળાના સ્ટ્રાય સ્વાલાને બળ વરકો.

<sup>ાયા</sup>ણું કોઇક અ<sup>દ</sup>યગોધ કરાવવા**ણું આ પ્રયોજન હાવાથી તેં માત્ર સાધન કે ક**રણુ બની હેવી નથી.

શાળ્યરભાષ્યના સંદર્ભમાં ભાષા અને તેનું કાર્ય લક્ષમાં રાખીએ તો જેનો માનવીની ભાષા તિભાવ પાડે છે એવી એક વ્યાદિકાલીન ભાષા અંગે પુરાવેત મળે છે. ળીજી રીતે એમ કહી શય કે માનવીતી ભાષા તે એક આદિકાલીન ભાષા પ્રત્યેના પ્રતિભાવ છે. આ આદિકાલીન ાય શક્ય ઉપર આધારિત છે અને એના દ્વારા વાસ્તવિકતા પોતાની અતને અભિવ્યક્ત ેછે. આ માટે ઇન્દ્રિયગમ્ય માનવીય ભાષા વ્યનિવાર્ય છે. શપરસ્વાબીની શગ્ર વ્યગેની <sup>મ</sup>જીવી અને તેને ભાષા અંગેને વિચાર આ ઉપર જ આધારિત છે. શગરસ્વામી કહ્યુ છે ગણિષ્ટ લોકોએ ખોલેલું, શિષ્ટ લોકોને વ્યજાપયું હોય છતાં સમજાય પ્રમાણથી જે 3્લન હોય તે સમજાતું હોય તાેપણ છોડી દેવું એ ત્યાયપુરસરન ગણાય. 'આશિંપ્ટાચાર યાચરૂપ છે ' એવું જે કહેવામાં આવ્યું છે તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી ન જાણી શકાતી બાળતને શ પડે છે. ' શબ્દાર્થ ભાખતે શિષ્ટ લાેકા પ્રયત્વશીલ ઢોય છે ' એવું કહેવામાં આવ્યું છ ી સામે એ કહેવાનું છે કે પક્ષીઓના પોષણુ અને પકડવાની કલામાં મ્લેચ્છો વધુ પ્રયતન લ હોય છે. ૧૧૨ શખરસ્વામીના મતે સાધુ શખ્કમાં હેંક્રજ્ય હોય છે અને તે નિય્વયવ ય છે, તેથી શાજ્યને બે પ્રકારનાં ન સ્વીકારી શકાય. ઘણી વાર મ્લેચ્છોની ભાષામાં શાઘ ં મળી આવે છે. તેથી શળરસ્વામી કહે છે કે 'નિયમ, નિરૂક્ત અને વ્યાકરણની યંકતાને લીધે સાધુ શબ્દ જાણી શકાય છે' એમ કહ્યું છે તે અંગે અમારે એમ કહેવાત કે જ્યાં સ્લેગ્ઝોને પણ શળદાર્થ જાણીતે ન હોય ત્યાં નિગમ, નિરૂક્ત અને વ્યાકરહાની ર્યકતા છે.<sup>૧૧૭</sup> અગમ શખરસ્વામી લોકિક અને વૈદિક એવા ભાષાભેદને સ્વીકારવા તૈયાર નથી. રાંત શાળરભાષ્યમાં એવા કોઈ પુરાવા મળતા નથી જેને આધારે ક્ષેઇક માનવીય ભાષાથી રૂગ એવી કાેઇક આદિકાલીન ભાષાનું પુનગ°ઠન (reconstruction) કરી શકાય, માનવીય ો આદિકાલીન એ ખેતી સમગ્રતથા ભાષાના સ્વરૂપ અને કાર્ય પરત્વે સ્વતંત્ર રીતે વિચારણા ય નથી. એને તેા સમગ્ર રીતે ભાષાતાં બે વ્યવિભાજ્ય પાસાં ગળીને વાસ્તવિક્તાને પ્રગટ ાર બ્યાપાર તરીકે જ વિચારી શકાય

માનવી વાણી એ તેા ભાષા દારા અને ભાષા તરીકે વારતવિકતા પ્રત્યેનો એક એવા તેલાવ છે જેમાં એ જ લાજ અર્થા'બોધક ધઢક તરીકે વિશ્વમાન છે અને પ્રપ્રહ થાય છે. ગેમાં મતુધ્ય વારતવિકતાની સ્થિતિ પરતે દખઘગીરી ન કરે તો એ યેમપ જવાળકારી કે માનવી વાણીને વધાર્થ તેને જ વાસતવિકતાને પ્રચ્હ કરતા અર્થગે બોક ભાષ તરીકે 19 શકે. ''નતુધ્યો વાસતવિકતાની સ્થિતિ પરતે દખઘગીરી કરતા હોય છે એવું વખર માંની '' આવ્યુંને વધાર્થ' તેને જ વાસતવિકતાને પ્રચ્હ ક્યાક ગોકોએ આખા ત્રી હુંચ્યું વાની છા શ લેપી લીધા. ગેમ બાળવાનો લોભ ધરાતના કેટલાક ગોકોએ આખા ત્રી હુંદ્ધ સાથ વાની છા લ લેપી લીધા. ગેમાં ઉપરથી સ્થતિવાક ઉદ્ધાર ગો છે. માં છે કેટલાકે, ભૂખ્યા થયેલા હોવાથી, વાનાં ખરીદેશે લાજગરો ભાજ્ય, આ દેશ્યોગમાં ધ્રાત્રેમાં ઉપરથી સ્પર્ધતિક્ષય ઉદ્ધભગ્યું (કે ક્ષીતપક્ષક) માંચાગ્લ; ત્રે શાક વિશ્વધાર્થી પ્રત્યું સ્થાત્વ ધ્રાત્ર પ્રદેશ છે આવ્યા છે આ છે છે. આ પ્રતિ હોવાથી સ્થાત્વાની સ્થાય છે આ બાળ માટે ઉપયોગમાં ધ્રાત્ર્યના ઉપરથી સ્પર્ધતિક્ષય ઉદ્ધભગ્ય (કે સાથ અર્થ પ્રછાગ્ય' આ બ્રુતે. પ્રત્યુ સ્થાતવામ ઉદ્ધાન્થી દલાગ્યા સ્થાય બાળવાર વાય છે આ છે આ છે આ છે. આ બાળ ગો ગો બાળ ગો ગો અલ્ય માટે ઉપયોગમાં વિરોધી સ્પ્રતિઓ પ્રપાણ દ્વીન છે, કારણુ કે એમાં લેભા, અપગવડ અને અસાકિતના માતવીય દ્વીપીયી વાસ્તવિક્રતા સાથે ચેઠાં કરવામાં ભાળ્યાં છે. મહુસ્પ્રતિમાં આવી વાસ્તવિક્રતા પ્ર વિશુખ બ્યુતિવિરુદ્ધ સ્પ્રતિઓને તમેાતિષ્ઠ નિષ્ણા કુદપ્ટિ તરીકે આળખાવી છે.<sup>૧૧ પ</sup>ચા દપ્ટિનિંદુ લક્ષમાં સખ્યીએ તો ભાષાતું પાયાતું કાર્ય વાસ્તવિક્રતું દર્સાંત, નિદર્સ, તોધન આને અભિત્યક્તિ સ્વરાત છે, તેથી તેને માત્ર એક સાધન તરીકે ત્ય પ્રવાસી શકાય. ભાષાતું આ પ્રયોજન ન સભાછ બે તો સાળવાસ્ત્રાપ્તાની ભાષા અને વાસ્તવિક્રતા એ ળાનેની માનવી અનુભવત્માંની અધ્યિક્ર છે તેથી સાત્ર એક સાધન તરીકે ત્ય પ્રવાસ શકાય. ભાષાતું આ પ્રયોજન ન સભાછ બે તો સાળરભાષ્યમાંની ભાષા અને વાસ્તવિક્રતા એ ળાનેની માનવી અનુભવત્માંની અધ્યિક્ર છે ત્યાર આધાર્તિ ભાષા, અને વાસ્તવિક્રતા અંત રાળ્યસ્તાથી આપ્ય વાસ્તવિક્રતા (બંધ) એ ભંતે એક અખિલાઇફોર્પે શરદમ છે. સળસ્ત્રવાયીની, તેણ, તેણે ગ્રેશ અને તેના લક્ષ્યની આબિત્યક્તિ ભાષા અને વાસ્તવિક્રતા એ ભાનેની ક્ષ્યમ્ય જારીકે લેખમાંતે જ પર પ્રધ પ્રશે છે.

## ભાષા દાસ અર્થંબેાધસીમાંસા

રાબસરવામીના મતે ભાષા અને વાસ્તવિક્રતા એ અર્થ'બાધમીમાંસાનું હાર્ક છે. માનવાય અલુબ્રુતિના એક પાસા તરીકે ભાષા આપણું ખાસ પ્યાત ખેચે છે, કારણ કે પ્રત્યક્ષ પ્રતિત્ર-અમ અતુબ્રલ કરતાં ભાષાવું લેવ વધુ વિશાળ છે. પ્રતિપ્રપ્રત્યવની તો વાસ્તવિક્રતાના કેવળ વધ્ધ પરિપાણમાં ગાંતી છે તથાં લાયાની તો વાસ્તવિક્રિતાનાં દર્છ અને અદપ્ડ ખાંને પરિસ ણુંભાં ગતિ છે. તેથી શગ્દ મનુખ્યતી જિલ્લાસા ન ઉત્તેજે ત્યાં સુધી સભગ્ર વાસ્તવિક્રતા મનુપ્ય સામે આંધિ કરો જ પ્રગટ થવાની. ખરું જોતાં ભાષા તો જિત્વાસાનો સૂળભૂત પાયો છે, કેમ કે એવા ઉપર ત્રાત અને ત્રાતવ્યને સાચો આવાર છે. જ્ઞાત અને અજ્ઞાત વચ્ચેના સંઘળ કે તેનવામાંથી જ જિલ્લા — જાગુવાની પ્રગ્છા- ઉદ્દેશવે છે. એ સ્તયને અર્થાત ભાષા અને વાસ્તવિક્રાના સાચા સ્વરૂપને, ભાષુવાની પ્રગ્છા અને ઉત્સક્ષતા જ છે.

માતેતા જપ્યુષ્ય છે કે ભાષા તો કેવળ વસ્તુને તે જેવી છે તેવી જ રજૂ કરે છે. ભાષાએ આ સીતે રજુ કરેલા સાલમાં ઔષષત્તિક સંગંધે રહેલા શબ્દ અને ગાયમાં અથ'બોધસાસ્ત્ર ઢાઈ ચાલાકી કે ચાલમેવ કરતું નથી. જો ઢોઈ કલના કે માનસિક સ્ગનાને સાકાર કરવાનું સાધનમાત્ર બની રહે તો પ્રમાણવૃત્તા ગ્રુમાથી બેસે; અ વાસ્તવિક્રતા સાથે સૌધો સંપર્ધ ધરાવતી હોવી એઈએ વાસ્તવિક્રનાથી વિરુદ્ધ જળી કલ્પતા કે મનોર્સ્ટને સવરસ્વાનીની અર્થબોધનીમાંસામાં સ્થાન જ નથી.

સાચી સમજ આપવી, યથાર્થ અર્થળોધ કરાવવા, માત્ર શાબ્દિક અર્થ સમજાવવામાં જ ઇતિથી ન સમજવી, અભ્યમજને દૂર કરવી, પદાર્થનાં ગાત અને અગ્રાત પાસાં વચ્ચેના તનાવને દર કરવા, આમાં અર્થ'ળાધમીમાંસાનું સાથ'ક્ય સિંહ થાય છે. જ્યારે અમક પદાર્થ, તેને જે રીતે રજ કરવામાં આવ્યો હોય તે સ્વરૂપે અનભવાતો ન હોય ત્યારે અથપોધ મીમાંસાની ગરજ પડે છે, કેમ કે તે અણસમજ અને અત્રાનની ઉપરવટ જઈને સ્વરૂપગત સમજ આપે છે. દબ્ટિની ક્ષિતિજમાં જે બાબત વિકૃત કે વહાપ્રીછી દ્વાંય તે અથળોધ મીમાંસાની સહાયથી સ્વયંગમ્ય – દીવા જેવી સ્પષ્ટ – થઈ જાય છે અને શક્ત એ અંગે જે ળે !ધ કરાવવા માગતાે હાેય તે પ્રગટ થઈ જાય છે. રાખરસ્વામી કહે છે કે પદાર્થનાે બોધ ज્ञब्द કે ગાજીતિ દારા ચાય છે. શગ્ર મારફત પદાર્થ સ્વરૂપની દ**િ**ટએ કોઈનવું મહત્ત્વ, નવી પ્રસ્તુતતા, કાેઈ જુદા સ્તરે નવો અવતાર કે નવા ભૌતિક કે અધિટૈવિક ગ્રહ્યધર્મો પ્રાપ્ત કરતા નથી. કાંઈ વસ્તાને જાહાવા માટે એ દરવખતે સામે હાજર જ દ્વાવી જોઈએ એવ જ રૂરી નથી मાત શબ્દ વ્યને તેની આ કૃતિ કે રૂપ (દેખાવની માનસિક છળી) એ બાને લોતિક વાસ્તવિક માતા ઉપર આધારિત છે. તેથી એ માતારૂપ અર્થ શબ્દ દારા હાજર દ્વાય, તેથી એ માત્ર શબ્દમાં કોઈ વિશેષતાં ઉમેરાતી નથી, પરંતુ અર્થંબોધની યથાર્થતા ચકારવા માટે માત્ર શબ્દના પ્રત્યક્ષ માતા સાથે સીધા સંબંધ જરૂરી ળને છે અને પ્રત્યક્ષ માતા પોતે હાજર <u>ક્રોય એ રીતે એ શબ્દને</u> ાએ અર્થ સાથે ઔપપત્તિક સંબંધ પાયારપ છે. દા.ત. વેટ¤ઘત્વ स्नायात એ વચનના 'વદેનું અધ્યયન પુરુ કરીને પછી સ્નાન કરી લેવું ' એમ શબ્દાર્થ' સમજવામાં આવે છે. અહીં 'સ્નાન 'એ કાઈ અદપ્ટ માટે નથી, પણ વેદાપ્યયન કાળ દરમિયાન પ્રદયસથી માટે શરીરશોભા અર્થે કરવામાં આવેલા સ્વાનના નિષેધની સમાપ્તિ સચવે છે. કોઈએવો અર્થકરી શકે કે અહીં વેદોનું કેવળ અધ્યયન (≕પાઠ માત્ર) થઈ ગયું કે પછી ગ્રરકલમાંથી સમાવર્તન પામીને વિવાહ કરી લેવો: વચ્ચે ધર્મજિજ્ઞાસા માટે કોઈ અવકાશ જ ન રહ્યો. તેથી શપરસ્વામી કહે છે કે આ શાસ્ત્રવચનનું અમે ઉલ્લાંધન કરીશું; ઉલ્લાંધન ન કરીએ તો અર્થવાન વેદને અનથ ક ળનાવી બેસીએ. તેનું પ્રયોજન કમ'ના બોધ કરાવ-વાનું છે એ એાખખું છે. યાત્રિક લાક્ષે વેઠના કેવળ પાઠમાત્રથી ઢલ મળતું ક્ષેવાનું કહેતા નથી.\*\*૬ આ રીતે શખરસ્વામીના ખતે યથાથ° અર્થ'એધ માટે કેવળ શખદના કેવળ ળીદિકળોધ પરતા નથી, તેથી સાચા તાલ્યર્થથ જા હવા જરૂરી છે અને એ માટે પરંપરાને ળાજુએ સારવી પડે તાે તેમાં શળરસ્વામીને કરેય વાંધા નથી. માટે શળ્દને ધર્મજિશાસાના ગતુવ'ગ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ ઉપર આધારિત અનુભવને આધારે સાચા યથાર્થ સ્વરૂપે સમજવા ઉપર તે ભાર મકે છે

પાદટીય :

 GACHTER-OTHMAR : Hermoneutics and Language in Purvantmamsa : A study in Sabara Bhāsya, Publ. Motilal Banarasida, Delhi, 1983, pp. 9-10.

R. ibid., pp. 10-11.

- अ. मी शामा १, पु. १० (१.१.१) । सहितिः खेपमेन पुरुषं संयुत्तक्तीति प्रतिक्षणिक्षेत्र आ લे ५० मां जीवन अध्यय सुपीना संदर्शों भाटे – मीमांताशा स्तालक् स्वाप्तवा संदरुखुले (अधििक्ष मीतांसक, बहाल गढ (सभीतत- इरयाणा). माग १ (१९७०) आ संरठरखुले। अभे थाडीना आसा भाटे ज्यान द्वाध्यम आधुत्ति(ASS) तो को Frauwallner (WE) દાश स पादित आधुत्तिमांनां टॉडेसां व्यानतरखुले तिर्वेध क्षेत्र छे.
- ४. होने कार्गधेक्ष्यणं भवति, न शब्दत्रथणम् । यथाऽर्धस्तथा क्रियते, न यथा शादः । झे तु अन्देनैवार्थोऽवगम्यते, तथैवानुभ्देगमिति । तस्तायः विद्यमानेऽपि कर्ताय्यम् ।

.५. आकारवान् वास्तोऽर्थः । स हि वहिर्देशावश्यदः प्रस्थक्षमुपळक्ष्मी । अर्थविषया हि प्रस्क द्युदिर्म द्वुद्यवन्तरविषया ।—मी, शा. मा.१.१.५, पु.२७.

साकारं चार्थ प्रत्यक्षमेवाचगच्छामः । तस्माद अर्थालम्बनः प्रत्ययः ।

---मी. शा., मा. १. १. ५, पृ. २८.

७. अन्येषुद्दं देऽरोषु यद्वमर्थ्योमिति भवति प्राययः । प्रत्यगारमनि चैतद् भवति, न त्राव । स्रो स्रागवम्येणद्दं देवान् ।..... 'अविनाधी वा अरे अयमारगाः अनुचिछत्तिघर्मा ( सत्र ११ ७. ३. २९५). इति । विनसरं च विज्ञानम् । तरुमाद्र विन्ययगदन्यः स इत्ययमण्डास् ।

—मी. शा., भा. १. १. ५, ष्ट ५२ – ५३.

८ अधमेवाभ्युपायो ज्ञातव्यानायर्थानां 'यो यथा ज्ञायते स तथा' इति ।

---मी. शा. भा १. १. ५, पृ. ५६.

८ एवमची पुरुष: स्वयमारमानमुद्दाध्मते, न चान्यस्मे सार्क्ताति दर्शनितुम् । अन्यस्य स्वयं पुर्ख पति दर्शनियत्तस्य मात्राज्ञ, । अन्यस्य स्वयं पुरुष: स्वयमारमानमुद्राय्यमत्र न च प्राप्ताल् ति सधे 'स्वेनास्मना आधानमुद्रायमानाः स्वयंत्र प्रधाप स्वयं सेवास्मना आधानमुद्रायमानाः स्वयंत्र प्रधाप स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं प्रधाप्ताल् ति सधे 'स्वेनास्मना आधानमुद्रायमानाः स्वयंत्र प्रधाप स्वयं प्रधाप्ताल् ति सधे 'स्वेनास्मना आधानमुद्रायमानाः स्वयंत्र प्रधाप स्वयं प्रधाप्ताल् ति सधे 'स्वेनास्मना आधानमुद्रायमानाः स्वयंत्र प्रधाप स्वयं प्रधाप्ताल् ति स्वेत् 'स्वानार्ग आधानमुद्रायमानाः स्वयंत्र प्रधाप्ताल् ति स्वेत्यां प्रधान प्रधाप्तालयं त्यांति 'स्वात्यां प्रधाप्तालयं ति स्वयंत्र प्रधाप्तालयं त्यांतिः, स्वात्ति सेवायं प्रधाप्तालयं त्यांतिः, स्वतः रिक्रं प्रयति 'स्वात्यां त्यांत स्वयंतिः, स्वतः दिनि देधवम् '(सतः र ४. ७. १. ९) परेण नोपस्म्यते सेव्यंतिः, स्वतः वित्यं प्रधाप्तिः (सतः २४. ७. ९. ९) परेण नोपसम्पत्ते संवयंतिः, स्वतः विर्यंत्राय्यं प्रधाप्तिः (सतः - १४. ७. ९. ९) परेण नोपसम्पत्ते संवयंतिः, स्वतः विर्यंत्र प्रियः त्यतः र ४. ७. ९. ९) परेण नोपसम्पत्ते संवयंतिः संवयंतिः स्वत्राधिकां प्रधानः 'रात्रात्राय' प्रियंत्र प्रात्र स्वयंति संवयंत्र 'रात्रा र १४. ७. ९. ९) परेण नोपसम्पत्ते संवयंतिः संवयंतिः स्वतः 'रात्रात्र त्यांत्र संवयंतिः स्वतंत्र 'रात्रा र र ४. ७ र ९. ९ २ ४ वर्षेतः ।

--- मी, शा, भा १ १. ५:

१०. शब्देनाधगम्यते तत्कलं, यतः फल्लमिति शब्द आह रतो न्याय्यम् ...तस्माडोमारफलमिति दभ्गः फल्लमिति चान्याययम् । ---मी शा. भा. २. २. २५ १९. होममाश्रितो गुणः फलं साधयति । यथा राजपुरुषो राजानमाश्रितो राजकर्म करोति ।... तेन दधनो होमेन संवध्यमानत्वात् फलं भविष्यतीति । ---મી. શા. મા. ર. ર. રદ્ १२. न तत्र प्रमाणमस्ति, सिद्धा एवं चातीयकाः सन्ति, ते च हध्द्रवाऽऽक्षीगन्ति । तस्मा-देवंजातीयको देश एव नास्ति !...तेन देशेन ज्यवहारामावात, क्रुतस्तस्याभिधायकः स्वर्धागवदो भविष्यति ? -मी. शा. भा. ६, १, १ 13. प्रीतिर्हि स्वर्ग: । सर्वश्र प्रीति प्रार्थयते । ---मी. शा. मा. ४. ३.१५ १४. इह पुनः रचर्मशब्दः एव वीतैरभिधाता ।..... यागो गुणभूतः, वीत्तिः प्रधानम् ।..... प्रीत्यर्थ हि पुरुषो यतते । ----मी. शा. भा. ६. २. १ १५. भवति चानादिण्टफले कर्मणि स्वर्माः फलमिति । --मी. शा. भा. ४, ३. १६ १६. सः स्वर्गः स्यात् सर्वान् प्रत्यविशिष्टत्वात् । सर्वे हि पुरुषाः स्वर्गकामाः । ---मी. शा. भा. ४.३. १५ ९७. सुक्तभाजो हविर्माजश्व देवताः । ----मी. शा. भा. १०. ४, २३ १८. तरमान्न किश्विदन्यार्थदर्शनं पुरुषविधनं देवतायामिदं ख्यापयति । न चेदं भोजनम् । न हि देवता सङ्गते । तरमात् भोजनस्य तदर्थस्वादिति तदसद्वचरम् । ---मी. शा. मा. ९. १. ९ न हि माथन्ति देवताः । ---मी. शा मा. १. २. ३७ १८. यसमाद द्रव्यदेवताकिये यज्ञतिशब्दो वर्तते । ---मी. शा. भा. ६. १, २ २०. विप्रतिपत्ती हविषा नियम्येत । विप्रतिपत्तावेतस्यां हविदे वतयोः हविषा विभ्यन्तो नियम्येत । -मी. शा. मा. ८. १. १२ २९. गुणरखे देवताश्रतिः । द्रःयदेवतं हि भूतं.....। तत्र यथपि देवतार्थता यांगस्य ग्राम्यते. फलार्थताऽपि तेन न प्रतिषिभ्यते । फलंच पुरुषार्थः । पुरुषार्था च नः प्रष्टत्तिः । न चाली देवतायाः । ---मी. शा. मा. ९. १. ९ २२ न देवताग्नि शब्दक्रियाणा पुपचारे प्रतिनिधिना भवितव्यमिति । कुतः ? अन्यार्थसंयोगात । प्रतिनिधीयमानमन्त्रदेवतेभ्यः । अन्यच्च तेषामर्थं न शक्तयत कर्तम ।

---मी. शा. सा. ६ ३. १८

२३ स्मर्थते च कालवाचिनां देवतारवं, कालेभ्यों भवति, सासो देवता, संवरसरो देवता इति। ---- मी. जा सा. १०, ४. २३ २४. देवतायाथ यज्ञमाधनमात्रो न रूपेण मत्रति । केन तर्हि ? संयन्धिना शब्देन । यथा. अध्यमहेस्ताभ्यामगकरोति, एवं देवता शब्देनोगकरोति ।... शब्द एव हविषा संयध्यते। तरसंबन्दादधोंऽपि देवता मनिष्यति । यस्य हि शब्दो हविषा तादर्थ्यान संबध्यते, सा देवता )... इह त शब्द एव कार्थ संगवति । तरुमान्नार्थप्रस्याथनार्थः शब्द इति । ---- भी, भा, भा, १०, ४, ३२ २५. अतो यस्तस्य वाचकः शव्दस्ततोऽपूर्वे प्रतीयत इति ।... न तु कथिण्छव्दः साक्षादपर्वस्य वाचकोऽस्ति । ----मी शा. भा २.१.१ २६. यस्य च शब्दस्याये न फले साध्यते, तेनापूर्व झुग्वा नाव्ययेति ततोऽपूर्व गाव्यते । २७. प्रति शब्दम्पर्वभेद इति । ----મી. શા. મા, ૨, ૧, ૧ २८ चोडनेत्यपर्ध मनः । अपूर्व पुनरस्ति यत आरम्भः शिष्यते स्वर्गकामो यजेतेति । इत्तरथा हि विधानमन्धेक स्थात । ---मी. शा. भा. २, १, ६-७ २८ यद्विषयं ज्ञानं, तेतेव संप्रयोगे इन्द्रिणणं पुरुषस्य बुद्धिजन्म सत्त प्रत्यक्षम । --- मी. शा. भा. १. १. ५ ३०, मी. शा. भा. १. ९. ५ 39. मी. शा. भा. १. १. १४ अर. मी. शा. मा. १. १. १६ भी. था. भा १. १. २. 3४, वृत्तिकारग्रन्थ, पू. ४५ 34. औश्वत्तिकस्त शब्दस्यार्थेन सम्बन्धः...... ----जै. मी. स. १. १. ५ औल्पिक इति नित्यं <sup>त्र</sup>मः । उत्पत्तिर्हि भावे उच्चते उक्षणया । अधियकतः शब्दार्थ-योभविः सम्बन्धः, तोलन्नयोः पश्चल, सम्बन्धः । -- मी. शा. भा. १. १. ५ अवियक्तः शब्दार्थयोमीवः सम्बन्धः । 319 --- मी. शा. भा. १. १. ५ 34. अपीच्चेयः शब्दस्यार्थेन सम्बन्धः । अपीरुषेयत्वात् सम्बन्धस्य सिद्धमिति । ... पुरुषस्य सम्बन्ध्राभाषात् । ...तस्मात् कारणादवगच्छामो न कृत्वा संगन्धं व्यवहारार्थं केनचित् वेदाः प्रणीता इति । -मी. शा. मा. १. १. ५. ३८. यच्छबदे विज्ञातेsयों विज्ञायते । ---मी. शा. मा. १. १. ५ ४०. अही नास्ति संबन्धस्य कर्ता। ---मी. शा. भा. १. १. ५

શાભરભાષ્યગત ભાષાવિંચાર

| ४१. न हि सम्बन्धव्यत्तिरिक्तः कश्चित्कालोऽस्ति, यस्मिन् न कश्चिदपि श्रव्दः केन्<br>सम्बद्ध आसीत् ।             | ।चिद्धे न |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ग्रतिकारमन्थ, पृ. ५७                                                                                           |           |
| ४२. तस्याप्रवययमनेन सम्बन्धं कुर्वता अहततम्बन्धाः केसन शाव्या बुद्धापव                                         | हारसिदा   |
| अभ्युपगन्तः वाः । अस्ति चेत् व्यवहारसिदिः, न निशोगतः सम्प्रन्था भवितव्यम्                                      |           |
|                                                                                                                |           |
|                                                                                                                |           |
| ४३. सर्वे पामेव शब्दानामर्थज्ञाने स्त्रीकेकः प्रयोगोऽन्युयायः l                                                |           |
| મી, ચા. મા. ૬. ૧. ૧                                                                                            |           |
| लोको हि सब्दार्थावगमे प्रमाणम् ।                                                                               |           |
| भी. सा. भा. ९. ३. १३                                                                                           |           |
| ४४. पदेभ्य ग्राव पदार्थप्रत्ययः, पदार्थभ्या याक्यार्थः इति ।                                                   |           |
| ३८. परम्भ व्या पदायभवयन, वदायम्पा पापपायः १७ ।<br>—मी. शा. भा. १. १. २६                                        |           |
|                                                                                                                |           |
| ४५. न शब्दममाणकोनामन्तरेण शब्दमवगतिन्योयया ।                                                                   |           |
| मी. वा. मा. ६. १. ३                                                                                            |           |
| शव्दलक्षणे च कर्मणि शब्दो नः प्रमाणय् ।                                                                        |           |
| मी. शा. मा. १०. ५. ४४                                                                                          |           |
|                                                                                                                |           |
| ४६ अनुवादे हिल्द्रणगन्याय्या,न विषी ।                                                                          |           |
| मो. शा. भा. ४. १. १९                                                                                           |           |
| ४७. बायवीधश्चेच्छ≂रो भवेत, बायोः सन्निवेपविशेषः स्यात् । न च वायवीयान                                          | बययान     |
| श्रावदे सतः प्रत्यभिजानीमः ।तस्मान्त वायुकारणकः । अतौ निश्यः ।                                                 |           |
| રાજ્ય સરા પ્રત્યામગાવામાં આવામાં ગુગ્રુનનો, શાં માં ૧. ૧. ૨૨                                                   |           |
|                                                                                                                |           |
| ४८. न च गकारादिभ्योऽन्यो गोशब्द इति भेदवर्धनाभावात् , अभेददर्धनाच्च । गका                                      | रादान     |
| हि प्रत्यंत्वाणि । तस्माद 'गैः' इति गकारादीविमजेनीयान्तं पदं अक्षराण्यव । अर                                   | र्शन      |
| तेभ्यो व्यतिश्कितमन्यत् पदं नामेति ।तत्मादक्षराण्येव पदम् ।                                                    |           |
|                                                                                                                |           |
|                                                                                                                |           |
| ४८. अथ 'गी:' इत्यरुष शब्दस्य कोधर्थः ! सास्तादिविशिष्टाऽऽक्वतिति न्न: ।                                        |           |
| — मी बा. मा. १. ९. ५                                                                                           |           |
| ५०. न चाऽऽक्ररवा शब्दस्य सम्बन्धः शक्यते कर्तुम् ।                                                             |           |
| पठ. न चाउउक्वत्या राज्यत्व सम्पन्न समय जन्मी, शा. मा. १. १. १९                                                 |           |
|                                                                                                                |           |
| <ol> <li>निरये तु सति गोशाब्दे बहुक्रस्य उच्चारितः श्रुतपूर्वधान्यास गोध्यक्तिध्वन्यप्रधतिरेव</li> </ol>       | ગમ્લામ્   |
| आकृतिचचनमवगमयिष्यति ।                                                                                          |           |
| मी. शा. मा. १ १. १९                                                                                            |           |
| ५२. आइतिर्हि व्यक्त्या नित्यसम्बद्धा । सम्धन्धित्यां च तस्यामवगतायां सम्घन्ध्यन्तरमव                           | n∓यते ।   |
| 42. आङ्गतिह व्यक्त्या (तत्यसम्बद्धा) सम्प्रान्यत्या च तत्वानवन्त्राच तत्वन कार्यत्वन<br>- मो. जा. भा, १. ३. ३३ |           |
| - मा था, मा, ९, २, २१                                                                                          |           |
|                                                                                                                |           |

પ3. त€नाच्छव्द आक्वतिप्रध्ययस्य निमित्तम् । आक्वतिप्रध्ययो व्यक्तिप्रध्ययस्य । ——मी. शा. भा. ૧. ३. ३३

५४. तदैवदास्तप्रस्यस्य,-यच्छअदे उक्चरिते स्वक्तिः प्रदीधते इति । क्रिं राज्यात् उताक्रुतेः इति विभागो न प्रश्वक्षः। सोऽस्ययस्वतिक्षस्यागास्यायते । अन्वतेषापि राष्ट्रं च आक्रुति-मखदुष्पेत, अवदुष्पेतेतासी व्यक्तिम् । वस्त्युच्चारितेऽपि राष्टते मानसदर्ष्यासत् कदाविस्तक्रि नोपर्क्सते , वादविस्त्वानिमां प्रवित्तम्रदाव्यक्ति

--- मी. शा. भा. १. ३. ३३

. पप. येथ्वेत्र प्रयोगो इष्ट:, तेषु वर्तिथ्यते, न सर्वत्र । न चाश्यक्वयेक्ती गौराब्दस्य प्रयोगो इष्टः । तरमोत् तत्र न वर्तिथ्यते ।

----मी. शा. भा. १. २, २२

५. यदि यत्र प्रयोगो दृष्टस्तत्र वृत्तिः, अद्य जातायां गयि प्रथमप्रयोगो ल प्राप्तोति, तमादृष्टचात् ।

- मी. जा. मा . १. ३. ३३

५७. भवति तु सामान्यप्रयेषेऽदृष्ट्रायमापि गोव्यक्ती । तस्यान्न प्रयोगापेक्षां 'गोशव्ये व्यक्तियचनः' इति शक्यते आश्रवितुम् ।

-मी. शा. भा. १. २. २२

५८. विधीयतेऽमेनेति विधानं शब्दः । रोऽनुमीयते स्प्रुत्था । न च तरुयाऽऽक्वतिवचनता न्याव्या, न च व्यक्तियचनता ।

-- मी. शा. भा. १. ३. १६

- ५४. अनुरत्रम्ये च देवशारावर्थेऽनर्थकं संशाहरणम् अश्ववर्थं च । विशेषारः, प्रतिपत्तुं हि संशाः क्रियन्ते विशेषांथोदिया । तढिशेषेपख्रायमानेषुम्भममप्यनववरुर्थना् । तस्मादपीव्येवः ब्राव्हस्थाये'न सम्बन्धः । — च्हत्तिकासम्य, य. ५८
- ६०. न चाइरस्यविस्तिऽत्यः कथिवरित सनुवाये। नाम, यतोऽर्थप्रतिपत्तिः स्पात् । यदा गकासे न तदा औकारविधर्जनीयी, परीकारविकर्जनीयी न तदा गफारः ।... स्पुतेरपि श्रणिकर्त्वा-दश्वरैस्डुस्यता । पूर्ववर्णसनिततेस्वारवहिताऽनये। धर्णः प्रायायकः इत्यत्रोपः ।

५१. न च 'इध्यत्र' इश्वत्र प्रकृतिविकारभावः । शब्दान्तरम् इकाराष् यकारः । न हि यकारं प्रयुष्ट्रवाना इकारयुवायदते ।

---मी. शा. भा. १. १. १६

१२. मी. सू. १. १. १६

 अर्थवरमाद्दरवाद् अर्थावगम इति चेत् , न कथिर्थयान् सवे र्था नयरवात ।... सहस इति चावगते व्यामोहात् प्रख्ये। व्यावर्गत, शाखश्वडदारनाला प्रायय इत् ।

-मी. बा. मा. १. १. १८

<sup>----</sup>मी. शा. मा. १.१.५

५४. गौ: भाषी गोणो गोवोत्तिकका इत्येवमादवा श्रम्वा उदाइरणम् ।...प्रतीवते हि गाव्या-दिभ्या सारमाऽऽदिमान् । तस्मादितो वर्षयादेदय्वस्थार्थस्य सम्बन्ध आसीदेवा तता वरेग, ततवा परतरेणेति कमादिता । इतो वास्य सम्बन्धस्य नास्यति व्यवस्थितम् । तस्मात् सर्वे वाखवा, तथे मोविन्धम् सर्वे हि साधयनव्यप्रि । यया-हस्ताः इतः पालिसित । अभ्याय ग्रोते उच्चार्यन्ते, नाष्ट्रयम् । तहेषापुल्याप्णे शास्त्रप्रस्ति । तस्मान्म व्यवतिरेहत - इत्थिदेक् एय साध्रतिरेहसाध्रव ति ।

----मी. चा. भा. १. ३. २४

- ६भ. महत्ता प्रवरनेन शाव्दमुख्यरल्ति "वाधुनोमेस्तिम्बत, उरांश विस्तीर्ण, इल्ले विवर्तितः मूद्धांनमाहरण पराष्ट्रता, वर्क्ष्ये विचान् विविधान् श्रद्धाननिम्बनक्ति" । त्रभाराध्वेताऽरपु-च्यापिता । यथा छुर्फे पतित्यापीति वर्द्रमे वतति, सक्तु उरस्तव्यामीति द्विलस्युप्रति । ततोऽत्रराचान् प्रदुत्ता नाम्यादयो मवेद्यु: न नियोगठोऽविधिछन्तरास्वर्था प्रविति । —सी, जा. आ. १. १. २७
- ६६. न वैप न्यायो, यत् सदयाः यन्शा एक्सयौगीभनिविद्यामानाः सर्वेद्विषिद्धन्मपारम्पर्या एवति । प्रयथमाव्यदेगीयस्युयागवति हाददशातः राष्ट्रसुर्वेद्रध्यवाते प्रथ्योत्वकृत्यवे । तस्मागभीषानेकोऽनादिरग्वेऽप्रमेखाः । हस्तः क्षः पाणिस्पिवमादिषु व्यक्तिमुक्तेवेदेश्वादना-दिर्यायामार्वे राष्ट्रम्प्य दि ।

---मी. शा. मा. १. ३. २६

so. निरवयनो हि शब्दः, अन्ययमेदानवगभाद निरवयवग्वाच्च महत्त्वानुपर्यत्तः ।

---मी. शा. भा. १. १. १७

- ६८. एकलल्थे सति देशमेदेन काम देशा एव भिल्ता, न तु शब्दः । ----मी, शा. भा. १. १. १५
- ६८. संयोगविभागा नैरन्तवे'ण क्रियमाणा: शब्दसभिम्बय्झन्तो नादशब्दवाच्याः । ---मी सा. भा. १. १. १७
- ७०. प्रलोकवार्तिक, आकृतिवाद ५-७ अने गण्दाधिकरण २४०-३०१
- ७१. पृषि भिष्परवेत हेतुना शुब्दस्य निरवश्यं वक्तुं शुरुवामः ततो निर्वप्रायवसाम्ध्यांद प्रय-रतेनाभिय्वव्यते, इति मविप्यति । यदि प्रागुच्चारलादनमिष्यक्तः, प्रयानेनाभिष्यक्यते । तस्मादम्परोः रक्षपीः समयेतत् ।

---मी. शा. मा, १. १. १२

- ૭૨. RUEGG, D. S. -- Contributions a l'historie de la p`ilosophie linguistique indienne, Paris, 1959, p. 56 ગાખ્ટેરના ગાંધમાંથી અવલરહા.
- ७३, 'अग्रह्मरतो गोधाव्य उरुचारितः' इति त्रवण्ति, 'नाऽष्टी गेधाव्या' इति । किमनो गर्छवम् ?. अनेत यचनेताव्याग्यते प्रथमित्राननीति। वयं तावत् प्रथ्मित्रातीमो न तः करणदेषिरयम् । यद्याग्यदेषि यायभिज्ञाननित 'च पद्यायम्' इति । प्ररथभिज्ञातीनाः प्रथ्यभिज्ञाननित चेद्,

इत्रभिवान्येऽपि नान्य इति वस्तुमहीन्ः । ....न हि से 'सडय' इति प्रतिवन्ति । हि तहिँ १ 'स एद्यायमू' इति । विदिते च स्ट्राउंटेऽन्वर्स्त व्यामोह इति गम्पते । न च 'अध्यत्न्य,' इति प्रस्थवनन्यद वा प्रमाणमस्ति ।

---मी. शा. मा. १. १. २

७७. सास्तनस्य धव्यस्य विनाधादम्भोऽधवत इति चेत् नेप पिनण्डः, यत पर्ने पुनस्पत्रभाग्रे। न दि प्ररथद्वरण्टं क्षुद्रोत्ष्रव्यं पुनस्वस्यमानं प्राथमिभाननो विनण्टं परिस्थायमे। । परिस्वरथन्ते द्विविधन्द्रांने मातरे आवार्षा पितरे या नाऽडण्यपस्तुः । न सानुरास्यमाभू । नाःस्तीयवनाय नाप्ट स्पेव स्वस्याति । अप्रमानावार्या विदिनायं नास्त्रविषयमण्डामः । न दि प्रसावे प्ररथन्ने स्वयुत्रमाण्वा स्थात् । अस्तीति पुनस्थामेन्द्रेतानम्पमाने न पंनविद्य-प्रसाव प्रावः सेव स्वयुत्रमाण्वा स्थात् । अस्तीति पुनस्थामोन्द्रेत्रावनम्पमाने न पंनविद् प्रसाव प्रवः संवत्रमाण्या स्थात् । अस्तीति पुनस्थामोन्द्रेत्रावनम्पमाने न पंनविद् प्रमावः । न चाऽधिद्वेभाग्रं व्यामोद्द, न च क्रिदोऽभावः । तस्तादसति व्यामोद् नाभावः । तदेवसानुष्ट्रव्यं विद्वम् । तस्मात् पुरस्तादनुष्टवारेत्रमुप्लयत्रक्षममानाः अदि न 'दिनिस्य' व्यवनारमात्रीत् ।

मी. शा. मा. १. १. २०

७५. यथा ग्रहास्निगेताः सर्वष्ट्रजनमगद्वतः पुनः प्रविदयोपळमनाना अपि प्रारू प्रवेशाद् विनिष्टा इत्ययगच्छन्ति । तद्वदेगमापि न अन्य इति वनद्वमईन्ति ।

—मी. शा. भा. १. १. २०

७६. वेऽवि स्वेंद्यां मात्रानां त्रतिक्षणं विनाशानःखुपगच्छन्ति, टेऽपि न वाम्युवलि प्राव्दस्य वाद्यिद्रम् । अन्ते हि क्षर्व्यागत् ते मन्तते । न च प्रवद्रत्यान्तो न च व्यये व्ययते । 'सं' देति प्रदेशः प्रदेश्यः, 'स्ट्रा' इत्यानुमानिम्हः । न च प्रत्यक्षयिरुद्धमनुमानमुदेहि, स्वच्यार्थं सावयति । तस्यानित्यरः ।

---मी. था. मा. १. १. २०

৩৩. BIARDEAU, M., The'orie, pp 187-188 (ગાખ્ટેરનું વ્યવતરહ્યુ) ७८. ऐक्तहत्ये सति देशमेदेन काम देशा एव मिग्ना, न दु शब्द: ।

---मी. शा. भा. १. १. १६.

संयोगविभागा नैरन्सर्थेण कियागाणाः शब्दममिध्यञ्जन्तो नादश्वव्याच्याः । तेन नादस्येगा इद्रिः न शब्दस्येति ।

मी. शा. भा. १. १. ९७

७४. न च 'दध्यत्र' इत्यत्र प्रकुतिविकारमावः । शब्दान्तरं इकाराद् यकारः । न हि यकारं प्रयुञ्ज्ञाना इकारसुराददते । यथा कटं चिकीर्यन्तो वीरणानि ।

— मी. शा. भा, १. १. १६

૮૦, જુઓ સુધિષ્ઠિર મીમાંસકટ્ટત વિવિરણ,

—મી. જ્ઞા. મા. ભા. ૧, પૃ. ૬૯

८१. चैपामनवग्नोगपत्तीनां इध्याणां भाव एव लक्ष्यते, तेषामपि केयाव्यिवहनित्यता सम्मते, वेषां विनासकारणमुपरुध्यते, यथाऽभिनवं पटं इष्ट्रवा । न चैनं क्रियमाणमृपत्रव्यवद्यानः । अध्यताऽ- तिस्यमयगच्छति रूअमेव इत्दवा तन्दुत्थ्यतिश्रङ्ग्वानेनोऽप्रसः, तन्दुत्थ्यतिश्रङ्गविनाद्यात् तन्दुदिनाशाद्या विनद्यतीर्थ्यमच्छति । नैवं इप्रिन्दर्यकिष्टिचत् काण्यनव्यस्थते थद्विनाद्याद् विनङ्थ्यतीर्थ्ययमस्थते । ----मी. बा. भा. १. १. २१

८२. य एव लोकिकाः शब्दाल एव वैदिकाः । त पर्वेषामर्था इति । . एवं प्रयोगवेदता सम्प्रवति, यदि त एव शुल्तास्त एवार्थाः । इतग्या इत्यायाखेडधे न प्रतीयेत । तस्मादेक्याव्यविमिति ।

---मी. शा. भा. १. ३. ३०

- ८३. पदानि हि स्वं स्वं पदार्थिभाषाय निष्ठक्तव्यापाराणि । अयेदानीं पदार्था अवगताः सन्तो वाक्यार्थं गमयन्ति । — मी. शा. भा. १. १. २५
- ८४. यत्र हि झुल्ल इति वा कृष्ण इति वा गुणः प्ररीतों मगति, मगति खल्ववायलं गुण्वाति प्रथयपायात्राप्र, दिन गुणवति प्रदेवयीम्ब्झ्यतः देवलं गुणवचनपुर्व्वारायति । संस्प्यते एपां ययार्थकहिरतोऽनिद्रायाः, मविष्पति विधिषप्रर्थवंप्रयां । विशिष्यधेवंप्रस्वयः वाक्यापेः।

---मी. शा. भा. १. १. २५

८५. अपि चान्तरेण पदोच्चारणं यः बौक्रस्यमवगच्छति, अवगण्ठरायेगांचे ग्रुझ्छगुणकम् । तस्मात् पदार्थप्रारथये एव वाक्यार्थः, नास्य पदसपुदायेन सम्बन्धः ।

----मी. शा. मा. १. १. २५

18 BIARDEAU, M. The'orie, p. 195, note 1, Mudiel and Manited.

८७. तिस्यः शावदो भविदुमहेति । कुतः १ दर्शनस्य परार्थस्यात् । दर्शनमुख्यारणं तत्, परार्थ, प्रत्यायभिद्वम् ।

----मी. शा. मा. १. १. १८

८८. गौरुवेये हि शन्दे अः प्रस्थाः, तस्य भिष्यामात्र आश्हरुपेत, पर्धरत्यो हि तदा स्यात् । अध्य श्वन्दे जुर्वति क्यं निर्धति न हि वदानीमस्याः पुरुषान् अत्रगतिमिच्छामः । 'अव्यीति' श्रयुच्यते योधयति द्वद्रगनानस्य निमित्तं भवतीति । रावदे च निमित्तं स्वयं वरणते । स्वतं पियरूबं तपार्व, नैतदेवीनि ।

मी. शा. भा. १. १. ५

८८. यच्च नाग झानं न विपर्वति । न तच्छनवते वर्क्तु न परादेवमिति । यथा भवति यथा दिवायले, न तथा भवति । यदेतम्न विष्ठायते, तथैवाविति । अम्यदस्य इदये अज्यदासि स्थान् । धर्यं वद्दते विरुद्धतिर गम्यते-अस्ति नास्ति त्रेति । त्रम्मान् वन् मनाणम्, अग्वेत्रस्यात ।

---मी. शा. मा. १. १. ५

৫০. यद्दन्यविषयं ज्ञानमन्यतेषयोगे भवति, न तत् प्रत्यक्षम् .....प्रसन्तेनान्विच्छन्तो न वेद्देषमवगच्छ्यादि, प्रमाणाभावाददुष्यभिति मन्येमहि । तस्मारु यस्य च दुग्टं करणे, यत्र च मिन्योति प्रयया, स एवावमीचीनः प्राययो, नान्य इति ।

---मी. शा. भा. १. १. ५

८१, भवति हि कदाचिदियमवर्ध्या मानसाद्रध्याधाताद यदच्चारितेभ्यः पदेभ्यो न पदार्था अन्नधार्थन्ते । तटानीं नियोगतो वाक्यार्थं नावगच्छेयः, यद्यस्य अवार्थगर्थ्यसभविष्यत् । ~-मी. था. भा. १. १. २५ ७२. अध्यतिरेक्ष्य भवति तस्य झानस्य । न हि तदुरानं झानं विपर्येति । यच्च नाम ज्ञानं न विषये ति । न सच्छ क्यते ययवां न पातदेवसिति । ----મી. સા. મા. ૧. ૧. ૬ <u>८३ तस्मात् तत् प्रमाणम्</u>, अन्येक्षरवात् । न होवं अति प्रत्यवान्तरमयेक्षितव्यं पुरुषान्तर वावि । स्वयं प्रस्ययोडसौ । ----मी. शा. भा. १. १. ५ ४४ अभात्रोऽपि प्रमाणामावः । नास्तीस्यस्यार्थस्यासन्निद्धाध्यस्य । ---मी. था. भा १. १. ५ ७५५, प्रत्यश्वस्य प्रमाणस्य अभावात, तरपूर्वकत्वाण्चेतरेवाम् । ----मी. शा. भा. १. १. ५ ४: न स्यात् प्रमाणं, यदि पण्चेय प्रमाणान्यमविष्यन् । चेन चेन हि प्रमीयते, तत् तत् प्रमाणम । शब्देनापि प्रमीयते, ततः शब्दोऽपि प्रमाणम, यथैव प्रत्यक्षम । --मी. शा. भा. १. १. ५ ८७ चोदना हि भूत भवन्तं भविभ्यन्तं सुक्ष्म इग्यहितं विप्रझ्राष्ट्रमित्येवंज्ञातीयकमर्थ' शुक्नोत्यव-गगयितम् , नान्यत् किञ्चनेन्द्रियम् । ... त्रवीति इति उच्यतेऽववोधयति, बध्यमानस्य निमिन्न भवतीति । यस्मित्र निमित्तभूते सति अवयुष्यते, सोऽवचोधयति । यदि च खोदनायां सन्धामग्निहोत्रात् स्वगों भगतीति गम्यते, कथमुच्यते न तथा भगतीति? अथ न तथा भवतीति कथमवबुध्धते १ असन्तमर्थमवबुध्यते इति विद्यतिषिद्धम् । --मी. था. भा. १. १. २ ७८. न चाहब्यपूर्वे स्मृतिर्भवति । ---मी. शा. भा. १. १. ५ ८८ अविदितंत्रदनं च विधिरित्यच्यते । ---मी. शा. मा. १. ४. ४ १००. चोदना इति कियायाः प्रवर्त्तकं वचनमाहः । --- मी. शा. भा. १. १ २ १०१, संनिक्त ध्टकालाः इतका वेदा इंदानौंतनाः । --मी. था. भा. १. १. २७ उस्तमस्माभिः शब्दपर्वत्वमध्येतनामः ----मी. शा. भा. १. १. २९

γ٥

३०३. अस्त्र'भिर्पि होनामाचक्षीरन् ।...प्रकेषेण वचनपनन्थवाधार्खं कठादिमिरनुश्वित्रं स्थात् । तथापि हि समाख्यातारी भवन्ति । स्मर्थन्ते च वैद्यास्यायनः सर्वशाखाप्यार्था । इड: पुनरितां केवल्वां द्याखामध्यारयाध्यभूवेति ।

---मी. शा. भा. १. १. ३०

२०४. यच्च प्रावाहणिसिति । तन्न । प्रवाहणस्य पुरुषस्यासिद्धावात्, न प्रवाहणस्याशयः प्रावाहणिः। प्रश्राहः: प्ररुषे सिद्धो, वहतिश्व प्रापणे, न स्वस्य समुदायः क्वचित् सिद्धः। इकारस्तु यथैवायाये सिद्धस्तया किरायागशि कर्तरि । तस्यात् यः प्रवाहयति स प्रावाहणिः ।

---मी. था. भा. १. १. ३१

૧૦૫. स्तुतयो छोताः सत्रस्य−वनस्पतयो नामाचेतना इदं सत्रमुपासितवन्तः, किं पुनर्थिद्वांनो बाह्यणाः १

---मी. शा. मा. १. १. ३२

१०६. विनियुक्तं हि हश्यते परस्परेण सम्बन्धार्थम् ।

---मी. शा. भा. १. १. ३२

૧०७. अविगीतः सुद्रहुपदेराः सुप्रतिथ्ठिनः कथभिवाशकुरुव्येत उन्मत्तवाक्वाक्यस्टदा इति ? ——मी. शा, भा. १. १. ३२

૧০૮. अपि च पुरुष व वन साथम्यीद् येद यचनं वितथनिति अनुमानव्य पदेशादवगम्यते । प्रस्थ अस्तु येदवचनेन प्रस्ययः । न चानुमानं प्रस्यक्षे दिमाणं भवति ।

—मी. शा. मा. १. १. २.

९०८. उपदेशा डि व्यासोहादपि भवन्ति । अतति व्यासोहे प्रदाहपि भवन्ति । अभि च पौरवे-यवचनात् 'प्रवमय पुरुषो वेद' हति भवति तथयः न 'प्यमयस्थ'' दति । विष्यसेने दि सरस्यपि कश्चित् पुरुषमइताद् वचनात् प्रध्यः। न तु वेरवनस्य मिष्यारं किन्वन प्रमाणमाति ।

---मी. शा. मा. १. १. २

- ૧૧૦ ઘર્તા प्रति दि विग्रतिपन्ना बहुविरः, केविरत्यं घर्तमाहुः, देखिरत्या । सोऽवप्रविचार्थ प्रवर्तमानः कंचिदेवोपाददानो बिहन्येत, सनर्थंच ऋष्छेत् । तस्मार् घर्मो विडिशास्तियः । ——मी. खा. मा. १. १. १.
- 212. Ga'c'hter-Herm. & lang in P. M., p. 91.
- १२२. चोहितमशिष्टरेशि शिष्टानवगतं प्रतीषेत, यत् प्रमाणेनाविरुद्धं तदयमम्यमानं न न्याय्यं स्वन्तुम् । यत्तुं शिष्टाचारः प्रमाणमिति, तत् प्रत्वज्ञानवगतेऽथे । यत्त्वभियुन्ताः शब्दाये 'पु शिष्य इति, तत्रोच्यते-अभियुक्ततराः शक्ष्णां गेयणे वन्यने च उठेच्छाः ।

— मी. शा. मा १. ३. १०

१९३. यत्तु निमामनिकक्त व्याकरणानार्थवत्तेति, तत्रैधामर्थवत्ता भविष्यति न यत्र स्टेस्ट्रेस्टव्यगतः श्राट्यार्थः ।

---मी. शा. मा. १. ३. १०

१९४. लोमाद् वास आदिस्समाना औदुःवर्सी क्रस्टनां वेस्टितवन्तरः केचिर्य, । ततः स्पृतेर्बाजम् । बुसुखनाणाः केवितः क्रीतराज्जस्त्य मोजनमाचरितवन्तः । अपुंस्त्वं प्रच्छादयन्तञ्चाश्यच-स्वारिंग्रदवर्गाणि वेदत्रवाचर्यं चरितवन्तः । ततः एषा स्मृतिरिषयगम्यते ।

---मी. ज्ञा. भा. १. २. ४.

भितृदेवमनुष्याणां वेद्श्वशुः सनातनम् । अश्वन्यमप्रमेयं च वेदशास्त्रमिति स्थितिः ॥ या वेदशाझा स्मृतयो याथ काथ कुद्दृष्टयः । सर्वाहता निक्तवाः प्रेरय तमोभिष्ठा हि ता. स्मृताः ॥

अतिक्रमिष्याम इममास्तायम्, अनतिकामन्तो वेदमर्थवन्तं मन्तमनर्थकमवकृत्ययेम । इण्ये हि तस्यार्थः इमोत्रवोधनं नाम । न च तत्याप्यवनमात्रात् । तत्रभवन्तो याशिकाः फलं सनामननि ।

---मी. शा. भा. १. १. १.

# શ્રી ચશાેવિજચજી મહારાજની કાવ્યપ્રકાશટીકા

## લપસ્વી નાન્કી

મગ્મટના કાવ્યપ્રકાશ ઉપર અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ ગંભોર ટીકાંગો, સ્ચાઈ છે અને બ્રીપણોલિત્યજી મહારાજે પણુ આવી જ એકટીકા રચી છે વાસ્તવમાં કા. પ્ર. વિદ્રાનો માટે એવો પડકારરૂપ ગ્રંથ બનાં રજ્ઞો છે કે એક ધુરામાં એ ગ્રંથ ઉપર ટીકા રચે એની જ વિદ્દાનમાં ગણ્વારી થાય એવી હવા જમી હતી. આથી રહેવાય છે કે કા પ્ર.ની ટીકાંગો વેર ઘેર સ્થાઈ જનો દબતો એ ગેવો ને એવો જ દર્ગમ એવરેસ્ટ જેવા સ્લી છે

> ''काःदेखु को सत्तधियः वयमेव नान्ये, तर्केष कर्दशाधियः वयमेव नान्ये ।''

ણે ઉક્તિ આગ્યાર્થથીને અક્ષરશઃ લાગુ પાઠી શકાય તેમ છે. (૧) ઠા પ્ર. ઉ. ૨, મુલ સવ ૫ (યૂ. ૧) ઉપર આગ્યાર્થ નીચે પ્રભાષ્ટ્રી શાસ્ત્રાર્થ કરે છે :

દેખીની રીતે જ શબ્દ વાગ્યક્ષદિ એકથી ત્રિવિધ છે, છતાં મગ્મટે 'ત્રિથા' એવા ૨૫°ટ જીલ્લેખ કર્યો છે તે અ`ગે આગાળથંથી નોંધે છે કે

यथपि विभागादेव विश्वं सिदं, तथाइपि गौणीव्सणा भिन्नीतेम्यूनसा, स्वस्वत्रनां प्रमाणमेव नास्सीति स्थादिवयं च विभागस्वेति परविततिपत्तिनिरासाय आह∽न्य'विधि ति ।

<u> સ્થણાવિજયછ</u> : વ્યક્તિત્વ અ૦ વાડ્ મય' અંગેના પરિસંવાદમાં ૨જૂ **કર**વામાં આવેલો કોપ્પ ડીસે, '૮૭, આ સ્પષ્ટના પાટે અને અન્યવ જયાંશાસ્તાર્થ ક્રસ્વામાં આવ્યો છે. તે તે સહ્ક સાચાળના ક્યા પ્રવાળથોની શર્ટ કર્ડ ડીકાઓનો વસ્પ્રાવતાર એમના ઉપર છે. એ વિચારવાનો સાપણો, ઉસક્રય દેશે. એ વીને જેતનં, ઉભોત (પ. ૨૦,માં જિંચા'ની સામજ આ વીને આપરિ છે. તેમ કે--

ં વાચ ત્વ વગેરે ઉપાધિએ માં તિત્ત વ્યવ્યુવું, શબ્દમાં નહિ, કારણ, કે એકનાં એક સબ્દ વાચ ક, લસક અને વ્યંજક દ્વોઈ શકે છે...ં — **''વ્રિપ્લે**તિ I વાયજ્તરવાષ્ટ્રવાથી બિલ્ દ્વોળ વ્ય: 'ત્યાં યા. 11.માં એવી નોંધ છે કે

सन् अ. एव. इतिहो वाचकः स. एयान्यक इक्षतः । किंच्य वायक इक्षकान्यवर एव स्यक्तरः। आतः सांक्यॉरहयमेयां भेद इत्यतः अन्द्र याचकत्त्वाच्युराधाविति ॥ (खु)

આખ ઉદ્યોતે જે નેહધ કરી છે તે વિગતથી જુદી નોંધ શ્રીયશાવિજયજીએ કરી છે

ક્ષાદિત્યચુડામણિ(સ. ચુ.)માં આવી ચર્ચા વથી, પણ સુધાસાગર (સુધા.) ઉદ્યોતવી જ વાત દેહરાવતાં તોધે છે કે

अभ्य उपाधीगोपेव दिरंग,न तु उपपेयानाम् । न हि कश्चिट् वाचक एव,कश्चित् हाक्ष-थिक ए.व. कविट् व्यक्त एव इत्यस्ति नियम इति वोध्यम् ।

જેતકે શ્રીધર નોંધે છે કે

जियेति । गौणो तु लभगतो न व्यतिरिच्यते, लक्षणाया गौणस्य व्याप्तस्थात ।

આનો પ્રભાવ થી વર્કોવિવ્યવ્છએ કરેલી નોધમાં આશિક રીતે જોવા મળે છે, જોકે પુલ'ને 'લ્હોએ સ્વચેલા આધિવજીવેરોની વિકાય બ્રાંધરે રહી આપ્યો. એટલેા આંગ તેમના મૌલિક વિત્ત રપ્તભારી લેખી શરાય. આપ, ઉપર કરેલી નોંધ પ્રમાણે આચાય જ્વીના મને 'સેથા' એવા મમ્મરના નિર્દેશનું રપાસ્સ મે છે છે કે ''તેઠો દે લાગથી જ નણા વેદ વિદ્ય હતા આં 'થિયા' રાજના કાલેમખો અનું 'વાવાયું' છે કે કાવ્યમાં શળ્દના સથા જ બે છે. સ્વૂચો રથારે કે આંગ નહિ. આચી ગૌણીને લક્ષણથી જુદી માનીને ''ગૌણું'' નાગના સબ્લેશન વ્યવે એ આંગ નહિ. આચી ગૌણીને લક્ષણથી જુદી માનીને ''ગૌણું' નાગના સબ્લેશન વ્યવે એ કોંચાર નહિ. આચી ગૌણીને લક્ષણથી જુદી માનીને ''ગૌણું' તાગના સબ્લેશન વ્યવે પંચી કોંકોસ્ટરને ' વૃત્યતા વાય વાર્ગ પંતા માનવામાં પ્રગાણુણાવ છે હવા પંજા છ રાજના ઊલેખને આધિક માનાવાસ સંસંધર્ય દ્વાર બે '' થિયા '' કહ્યું છે હવા પંચા રાજના ઉલ્લેખને આધિક માનાવાસ સંઘર્ય દેવા અનં વૃદ્ય સ્વર્ય તેમધુનિ હોવા હતાં આવાર્ય દેવખાટે ગોણી/ગૌણુને સ્વતાં સ સ્લીક્ષર કહ્યો અર્થ સંસ્થા નથી એ અંગની તટસ્ટ સાઅદપિનો સંગળ પુરાવે છે. આપણે અહીં થોયને આધિક પ્રથા વર્ષો છે.

એ ઉપરાંત, ઝળકીકરે (પૃ. ૨૫) સ્પષ્ટ રીતે નેષિક્ષ છે કે—

'''(वेमागादेन किंव लिद्धेऽभि स्पूनाधिकतं स्वास्थयच्छेदाव चिथेत्युक्तम् । यसेन गौणो स्वका भिन्तेति गौवश्वरुरस्य अत्र असंवरात् विभागस्य -यूनता । व्यक्तनार्थां च प्रमाणामाचेन स्वस्वरू बारस्य भगावात विगागस्य आवित्रथं चेति पादिप्रतिपत्तिनिरस्ता ।''

ગ્યા મધ્યું લગભગ શબ્દશ: યંગોવિજયછ તે અનુસરે છે, પહ્યુ ઝળાકીકર તેમનો નામેલ્લેખ કરતા નથી. યગેવિજયછ વિ. હં ા ૬૪:−૧૫૦ વચ્ચે જન્મ્યા અને વિ. સં. ૧૭૪૨થાં

અવસાન પામ્યા. એટલે વ્યત્નેક ટીકાએાતું દોહન કરવાર અળ ટ્રાકરના પ્યાન બહાર એમની ટીકા રહી હોય એ માની શકાય તેમ નથી. યશાપિત્યજીટની લેખનગ્રહત્તિ ઈ.સ.ની ૧૭૫/૫ સદીના ઉતરાધમાં થઈ હશે એમ માની શકાય

હવે નરહરિ સરસ્વવીલીથ<sup>°</sup>ની બાલચિત્તાનુરંજળીમાં (પરિશિષ્ટ B; પૃ. ૧૦) નાંચે મુજબ નોંધ જોવા **મળે છે, જેમ કે**----

सन्दर्भशास्वादी व्य**म्जकशान्दव्य**वहारामाथात् कृत्रं त्रेविस्थनियालङ्क्व ×होत्तगतात्रवटरार्थमाह् यशेरे.

અહીં વ્યંજતા માટે પ્રમાણ, નથી એથી આધિક્ય છે એવા યશોવિજ્યજીની તોધનું ગુળ વાંગી શકાય. આમ, શ્રીધર અને તરહરિ આ સ્થળ્ઞે એનનાં પ્રેરક ળળ લેખી સગ્નય, નર-હરિતે અનુસરીતે ગ્રુણુસ્તગણિ, પોલાની કા. પ્ર. ઉપરતી સારડીવિલ(ય. ૪૫)માં તોધે છે કે --

नरपर्य ग्रास्त्रां है व्यम्सद्वराव्यवहारमा एत् ६थं त्रे दिश्वरिएशशह्वय अलेक्स्मिलद्वरार्थ्यमहा ५३३.

ગુણુરત્વ યરૉાવિજયજીના નજીકના પુરાગાયી છે અને તેમના ઉપર નસ્હરિતી બાલચિત્તા-તુરંજની અને શ્રીવત્સની સારગાષિનોનો પ્રભાવ વિશેષ છે.

" વિવા " વિષે શ્રી પરમાન'દ ચકવર્તીની વિસ્તારિકા ડીકામાં (પૃ. કઢ) ફક્ત આટલી જ ોાંધ છે કે—

जिधे ि । तेतागीयां गांगधेवभेटः, किंतूनाधिमेद एवस्वर्थः ।

ત્રમહીં પણ ઉદ્યોતની જ અસર છે. આપણે જેયું હતું કે ઉપાધ્યાયજીએ આ તોધ પોતાની ડીકામાં સભાવી નથી.

ત્રમા પછી. '' લાગ इति काक्ये '' એવી મગ્મટની નોધ ઉપર વરેક્ષવિજયજી (પ. ૩) નોધે છે—-

ं आहार देवे हति । तनु द्यालेखु स्थन्त्र इत्यरनां नाशाऽपि नास्तीस्थल आह, उद्यारय । दि। च त्यन्हा(दिहोपस्य अन्यवाऽनुप्रयत्त्रति माखा । न च य एत्र धरो वावकः त पद साक्षणिक् । व्यन्धकोदों से सामावास् [विमागोऽनुपसन इति पाल्यम् । ियासंडेडि सम्यन्धमेदात् मेदतर्ज्ज-इत्यर सथा विमागात् एवमीवार्थ्यविमागोयत्त्रिप्रियानुरामे व व्यक्तम् । निमानायस्तरं स्थणस्य [बडामोदियदस्तेन अभिवाद्यद्विधित्यात् तन्त्र निष्ठानां स्थर्ययोग

ગ્યા સાથે ઝળાઇ/કર(પ. ૨૫)માં નોચે પ્રમાણેની નોધ છેઃ " जनस्कारिदेशन्य अन्वया अनुपत्तेरिति नावः । विमागानस्तरं ऌद्धनस्य किछाटाविषयप्येत अभिष तृषुतिदय्यात् तद्यभिष्यान सन्यं यति प्यामिति ।

આ શબ્દો યશાવિજયજીમાં છે, પણ ઝળાશક એમનો નામોહલેખ કર્મા તથી એટલે. સંભાવ છે કે એનો સૂળ સ્રોત અન્યત્ર હોય, જોકે યશે વિજયજીમાં ''હ્રદરુપિયાગ''' છેતે વમારે શહ પડ છે એ નિવિધાદ છે.

આ ગાંગેના સ્ણા સ્લોત માટે ઠદચ નરહરિતો બાલચિતાનુરંજનીમાં નજર તાખા શકાય, જેમ કે— (), ૧૦) '' तन्दर्थशास्त्रादी व्यष्टनकशब्द्ध्यदहारामायात्.....ननु विभागानन्तरं वाचकादीनां स्रक्षणं वाच्ये...पणेरे.

યશા વિજયશબ્તા શબ્દ ઝળાપીકરમાં ઝિલાયા છે અને ખગતાં પાઠ યશા વિજયશબ્તો સારો છે, કારણા કે અન્દ્રી દક્ષીલ આ પ્રમાણે, ચાલે છે, જેમ કે '' (શખ્દ)ના વિભાગના ઉલ્લેખ પછી (તેમના) લક્ષણના સંગંધમાં જિત્સાસા થાય અથવેત્ વાચક, લાક્ષચિઠ્ઠા અને વ્યંજક શબ્દ કોને કહેવાય એવો પક્ષ થાય, પણ, અહીં એવું લક્ષ્યા આપવું ઉચિત હોવા છતાં તેના કચત ચરૂ નથી (ગ્રસ્તાંચવ્ર:

યરોાવિજપછ (પૂ. ૪) " હવાં" વગે રેમાં તો પે છે કે શળ્દોનું લક્ષણા આગળા કહેવારો, પણા પદ્ધાાં જિત્વાસાતો પ્રથમ વ્રત્યાશ્રય છે, કારણા કે અધાતી ®પરિચતિ ૧ તિ ઉપર અલલાં એ છે અને એને જ સાબ્દ બેધા થાય છે. આ થી જેમ સળ્દ વિધે જિત્વાસા થાય છે તેમ અચાર્ય કે જે અંજનાફય સતિતો આ લપ છે તેને નાટે પણા જિત્વાસા થાય છે, અને સિચની પદ્ધવી" જિત્વાસા થોડી વાર રોષ્ટ્રી શકાય તેમ છે, જ્યારે બીછા જિત્વાસા થાન દ્રત્વા અથવું તિરુષણા આ શરધ છે. તેથી આવેતો વહાના પદ્ધકો હોય ધરાવો છે.

આ ચર્ચા સ્પષ્ટરૂપે અન્યત્ર જોવા મળતી નથી એટલે યરોાવિજયછના સહત્મ તિરૂપણુતું તે ઉદ્વાહરણ ળને છે, જોકે વિસ્તારિકામાં (પૃ. ૩૩) નીચેના શબ્દો છે :

" ततु विभागस्य विशेष अध्याभिषानग्र से क्रतकरवेन विभागागरुपरंत रुचित्रसिरयाह-प्याभि-स्थादि । अत्रारि स्वरूपसिर्थका वनं पुत्र यत् । वश्या इति विभागप्र करणक्रमाध्यो, स्ता च अर्थविभागासद्धावेय स्थादिति, सम्प्रति तद्वनभिष्ठानम् । "

અહીં પણ, 'શ્વનમિદ્યાન' 'યાઠ છે, જે યરોાવિજપછમાં આપણે, તેાંખ્યા છે. ઝળાડાકર કદાચ પિસ્તારિકાના આધાર લેતા હશે એમ કહી શકાચ. યશાવિજયછ ઉપર પણ વિસ્તારિકાને પ્રભાવ સ્પષ્ટ છે.

આ પછી યશોવિજયજી (પૂ. ૪) વાચ્ય વગેરે તેના અર્થો બનશે' એવી કા. પ્ર ની તેમ ઉપર બાખ્યા કરે છે. તેમાં નૈયાધિક શેવીમાં પ્રૂપ્ય વિસ્તૃત રીતે શાસ્ત્રાથ' કરવામાં આવેલો છે. તન્ય-વાયદાર્ટી બના પ્રભાવ નીવે જે તન્ચેના, જેવા કે સિદ્ધિચન્દ્ર, બ્રીવતસાંકાબ લકાચાર્ય, જગનનાથ 'ડિન, પંડિત વિશ્વેશ્વર ગરેરેઓ અલંકારશાસ્ત્રના વિવેચનાનો જે નવે મોડ આપથી વેતી પ્રભાવ યશેવિજપાછનાં પણ જેવા મળે છે. એમસુ અહીં જે વિસ્તૃત ચર્ચા કરી છે તે સાંચોપાંગ અન્યત્ર જેવા મળતી નથી, પણ એના મૂળ સ્ટોતરૂપે સુધાસાગરના વર્જ્ય (પ્ર. ૪૫) હેવા ચલેલ છે. જેના કે –

" स्वरूप' स्थ्वग', तव्वार्थं घटितमेवेति प्रथमं तज्ज्ञान' आवदयकमिति भावः । "

જોકે યરોાવિજયછીએ અહીં જે વિસ્તાર અને વિદત્તાનું પ્રકાશન કર્યું છે તે અન્યત્ર કથાંય સાંપડતું નથી.

યશાવિજયજી (પૃ. ૪) નોંધે છે કે,

धाच्यादयाः इति । शञ्दानामपि लक्षणमर्थं घटितमिति तैषां लक्षणमङ्गरना अपि अर्थविमागः इति नटयाः । ં અહીં 'નવ્યાઃ'માં કદાચ વિસ્તારિકાકાર શ્રીપરમાન દ ચક્રવતી "નાે સંદર્ભ પણ હાેઈશકે.

યશાયિજયજી આગળ નોંપે છે કે 'વાચ્વાવશ 'માં, "વાચ્ય આદિ છે, જેમના '' એ રીતે વિત્રહ કરીએ તો અને એ પ્રમાણે 'બતદ્વપુલ સંવિતાન-પદ્ધવીહ ' સમાસ માનીએ તો ('વાચ્યાદિ 'એ પદમાં વાચ્યાવું પ્રહણ નહીં થાય) (અને) વાચ્યનો અથળે તેમાં સ્માયેલ તાંદ્વિ થાય અને તેથી સાથે સાથે 'વાચ્યાવશ ' એમાંતું 'બહુવચ્ચ હ્યુ પ્રેરોછ કાશો નદિ કારણ કે વાચ્ય સિવાયના તો ભીજ બે---લક્ષ્ય અને બ્યંગ્ય ---જ બાઝા રહેશે અને તેથી ' **લાચ્यादी'** એમ દ્વિત્યન સિદ્ધ થશે, '' વાચ્યાવશ' એમ બહુવચ્વન નદિ દેવે જો આ સ્થળે તદ્દપુલ સાવેતાન-પહુલ્યોદિ માનીએ તો તે પદ 'વાચ્ય, લક્ષ્ય અને બ્યંગ્ય' એમ

અહીં પરોાવિજ્યષ્ટ જપ્શુવે છે કે આવું કહેવું તેએ એ નહિ કારણ કે (સમારામાં પ્રથક શીકત ન માનવાવાળા અને સમસ્ત પદોમાં લક્ષણા દારા ગ્લ્યા 'બોય કરવાના પ્રયાપતી ત્યાધિક પ્રપાણ મન વરાવનારાગ્યા અનુસર હક્ષણા દારા ત્રણી ''વદ્દ હ્લ્હરતાવચ્છે રહ્લ ક 'માં અધાવ ''પર વાચ્ચ' દ્વિક્રા'માં ઉપસ્થિતિ થશે. આવી પરિસ્થિતિમાં હિન્ન લિન્ન 'સમાં માત્ર દાવચ્છે સ્વર્ય જ્યપ્રિયતિ મ ચયાથી ત્રણ વિસ્થાતી ઉપપત્તિ નહિ શકે, કારણ કે બેઠ તો એ જ વરતુઓની બાળતમાં માની રાકાય જેમાં 1 ઉતરિયતિ લિન્ન વિન્ન રૂપમાં થાય છે. વાચ્ય, હશ્ય અને વ્ય'ગમાં લેક માની સકાય છે, કારણ કે આ ત્રણેની વિધિન્ત રૂપમાં છત્વિતિ થાય છે. પગુ જો, 'વાદ્યાસિ' એ શબ્દથી જ વાચ્ય હક્ષય અને બ્ય'ગ્યની ઉપસિતિ થાય છે. ગઢનામાં તેક માની સકાય બદ્ધા વાચ્ય હક્ષય અને બ્ય'ગ્યની ઉપસિતિ થાય છે. અન્યમાં શેર પાની સકાય નદ્ધિ, કારણુ કે સ્વુની ઉપસ્થતિ વાચ્યક્રિ થાય છે તથી તે વાચ્યક્રિય છે જાય છે. ગઢ તેથી તે વણીને એક માનવા લેઈએ, અનેક નહિ. આ રીતે 'વાચ્યાવસવર્શ્વા સ્થા ગ્યા' ગય છે તથી તે વણીને એક માનવા લેઈએ, અનેક નહિ. આ રીતે 'વાચ્યાવસ્વચર્શ્વા સ્થા' આ ગ્યાં પ્ર પ્રથ છે. વળા, આ ચરબાં '' વાચ્યાવવારા' શબ્દો છે તે લીધે એક વધારાનો હોય પશ્ચ આવ્યો છે, જેને ઉપાપાય છે 'દિસ્ટ વ'…વગેરથી બતાયે છે આને તે દેશ છે 'ઉદ્દેશ્ય અને નો વ**ધેયની** સંપ્રતા'.

જેમ કે, ક્વેડ એમ કહે કે '' બ્રાજ્ય ગાંદ ન્ મોલચ '-અશ્વંત ' બાલાબ્યુાં તે બમાચે '-તો બધા જ બ્રાક્સચુ વગેરે મનુષ્યોને જગાહવાનું તો અશક્ય દ્વારથો " મેનંગ્રેજ્ઞા ત્રજ્ઞાત્રીન્ મોલચ '-- ' તિમંત્રિત પાલાબ્યું દિને જગાહે '- એમ ગય' માનવો પદે. 'તિ ગિલ્સર્ત્વ ' અશે 'દ્વાસ્વાત ચ્હેક રે અશ્વ ( ઉદ્દેશ્યતાવ-પેઠક ' બનશે. એ જ રીતે ' વાચ્યારિ માં ' બચર' વ' એ જ લાઢ્યતાવ-પેઠક બનશે. તેથો છે રે સત્વું સ્પાંત આ રીતે વાચ્યારે માં ' બચર' ' એ જ લાઢ્યતાવ-પેઠક બનશે. તેથો છે રે સત્વું સ્પાંત આ રીતે થશે, જેમ કે. ' ક્વાં ( વાચ્યાત્વર) તથાં. ચાવવામાં'. અહી ઉદ્દેશ્યતાવ-પેઠક ' એ અગ્ધ ' છે અને ' વિધ્યતાવ-પેઠક બચુ અર્થ' જ છે. આમ ઉદ્દેશ્યતાવ-પેઠક અને લક્ષ્યતાવ-પેઠક અશિનન હોવાથી સતાવ<sup>ર</sup>ા બચુ અર્થ' જ છે. આમ ઉદ્દેશ્યતાવ-પેઠક અને લક્ષ્યતાવ-પેઠક અશિનન હોવાથી સતાવ<sup>રા</sup> બાગર તમજૂતી લાગતી તથાં આથી જો આગળના સરમાથી ' વિચા' ' પઢની અદ્ધ વા સ્વાગ વ્યારે વિપચ, '' વિભાજકતાવ-પેઠક્સ '' તો આગુપરિયતિ ( તે પહેલો દોય બતાન્ચે, ત્યારે નિટે વિતા હ હતી) તે તો એ એસ્ટરમાં બ રહેશ. આથી ( મગ્મટ) હતિમાં કહે છે કે ' વા વચ્ચ વ્યવ્ય સ્થા'. ' હવે વા-સ્ય, લક્ષ્ય અને અંગમાંથી પ્રત્યેક અક્રી લક્ષ્યતાવ-પેઠક

៵៰

તપરવી નાન્દી

ળાને છે. તેમને આધારે વિભાજકતાવચ્છેલ્ક વાચ્યત્વ, લાત્સાત અને વ્યાંગયતનાં પૃથક ઉપ-સ્થિતિ થયો અને તેથી વાચ્ય. લક્ષ્ય અને વ્યાગ્યકર્યા વિભાજ્યોની પણ અલગ વ્યલગ ઉપ-સ્થિતિ થાય છે. તેથી મમ્મટે કરેલા વિભાગમાં અનુપપત્તિ થની નથી.

ં યશાવિજપષ્ઠ આગળા નોંધે છે કે ''અથવા અમે એમ કહીવું (પ્ર. ૫) કે 'વાગ્યાદિ ૫૬'ના 'વાગ્ય' પદમાં શકિતને કારણે અને 'મારિ' પદમાં લક્ષણાને કારણે 'વાગ્યાદિ' પદ દાસ વાગ્યલ્વરૂષ 'શક્ષમાવગ્છેદસવચ્છિન' અને વક્ષ્મલ અને વ્યગ્યલરૂપ 'લક્ષ્મવાવ-ગ્રેટસવાચ્છિન' જેમ વાગ્યાદિ અનુંબં ઉપસ્થિતિ થાય છે. અથોવા ( વાગ્યાદિ ' મુખ્ય અથ'= ' વળ્દાર્થ' તુ પ્રદ્ધણુ થાય છે અને 'આદિ ' પદ વડે ખીતા થે લક્ષ્ય અને વગ્રંગ — અથે( ું પ્રદ્ધણુ થાય છે. આમ શકિત અને લક્ષણાથી 'વાગ્યાદિ' ૫૬ — 'વાગ્ય, લક્ષ્ય અને વ્યંગ ' એમ વાગ્યાદ વાગ્ય શક્તિ અને લક્ષણાથી 'વાગ્યાદિ' ૫૬ — 'વાગ્ય, લક્ષ્ય અને વ્યંગ ' એમ વગ્રણો વ્યવિત્ય પર થો તથી.

આ લાંગો શાસ્ત્રાર્થ તો એકપાત્ર ઉડાહરહ્યુ છે. વાસ્તવમાં ઠેકાણુે ઠેકાણુે યરોવિજપછ નગ્ય-પાયદ્વક્રીપની પરિપાડી અને શૈલીના વિનિયોગ કરી અપરાંત ગંભીર. પ્રલગામી અને સદ્ધમ ચર્ચા છેડે છે. તેમાં ક્યાંક અંતરેશ્વીતોનું દર્શન જરૂર થાય છે, છતાં એમનાં પાંડિય અને મૌલિક્રતાનાં લિરોપ દર્શન થાય છે. કાલ્ગપ્રકાશ ઉપરતી એમની આખી ડીકા જે ઉપ-લબ્ધ થાય તો અહાંકાર શાસ્ત્રમાં સ્વીદિજપછતું પ્રદાન અને રથાન અપ્યથ્ય દોક્ષિત, પંડિત લગ્ન-નાથ અને વિશ્વેધર પાંડીતની સાથે, સ્વાક્ષ્ણ રીતી, થુડી ચક્રા અ નિગ્ન દેહ વિગત છે.

યશાવિજયછએ પોતાની ડીકામાં અવતત્ર છ પ્રાચીન ડીકાકારોનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. જેમ કે ચ'ડીકાસ, સુશુદ્ધિમિત્ર, પરમાન'ક ચક્રવતી\*, ચ્રેશંવર ઉપાધ્યય, પ્રદીધકાર (=ગોરિન્દ ઠક્કુર) અને મધુમતીકાર રવિ ઠક્કુર. આ ઉપરાંત નામોલ્લેખ વગર અહીંતલી' લગભગ પથ્થી ૨૪ મતોનો વિચારણા કરી છે. 'નરસિંહમનીયા'ને હલ્લેખ (ઇ.સ. ૧૬૦/૧૭૦ડ) ઉલ્લાસ-૨ના અંતમાં આવે છે તેથી યશાવિજયજીની ડીકાને સ્ચનાકાળ પછા ૧૭મી સદીને ઉત્તરાધ હોઈ શકે.

## સંદર્ભ સાહિત્ય ઃ

| ૧. કાવ્યપ્રકાશનીકા  | - | યશાવિજયજી મહારાજ શ્રી યશેલ્લારતી જૈન       |
|---------------------|---|--------------------------------------------|
|                     |   | પ્રકાશન સમિતિ, મુ બઇ, ઈ.સ. ૧૯૦૬ની આવૃત્તિ. |
| ર. કા. પ્ર. ઉદ્યોત  | - | નાગેશકૃત અભ્યંકર શાસ્ત્રી દારા સંપાદિત,    |
|                     |   | આનેદાલ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથ ૧૯૧૧.              |
| ૩, ક. પ્ર. સુધાસાગર |   | ભીખસેન દીક્ષિતકૃત રેવાપ્રસાદ દારા સંપાદિત, |
|                     |   | કાશી વિશ્વવિદ્યાલય, વારાણસી ૧૯૮૧           |
| ૪, કા, પ્ર. વિવેક   |   | થીધરકૃત શિવગસાદ ભદાચાર્ય દારા સંપાદિત      |
|                     |   | કલકત્તા ૧૯૫૯નું પ્રકાશન.                   |

## શ્રી યશાેવિજયજી મહારાજની કાવ્યપ્રકાશટીકા

| પ. કા. ત્ર, બાલખેાધિની       | − ઝળક1કરસ્કૃત ભાંડારકર ઐારિયેન્ટલ<br>⊌ન્સ્ટિટયૂટ પૂના ૧૯૮૩–પુનઃમુદિ<br>આવૃત્તિ                       |            |
|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ૬. કા. પ્ર. બાલચિત્તાનુરંજની | <ul> <li>નરહરિ સરસ્વતી તીર્થકૃત સુકઠહ<br/>સંપાદિત, ૧૯૩૩ની આવૃત્તિ.</li> </ul>                        | યુકર દારા  |
| ૭. કા. પ્ર. સારદીપિકા        | <ul> <li>ગુહ્યુસ્તગહ્યિકૃત ડા. નાન્દી સંપારિ<br/>યુનિ. ૧૯૭૬નુ પ્રકાશન.</li> </ul>                    | ત, ગુજ.    |
| ૮. કા. પ્ર. સારખાેધિની       | <ul> <li>શ્રીવત્સલાં છનકૃત ગંગાનાથ ઝા, સંસ્કૃત<br/>પ્રયાગ, ૧૯૭૬નું પ્રકાશન.</li> </ul>               | વિદ્યાપીઢ, |
| ૯. કા. પ્ર. વિસ્તાંરિકા      | <ul> <li>ઝી પરમાન કચક્રવતી કૃત સંપૂર્ણન<br/>વિદ્યાલય, સરસ્વતી ભવન ગ્રંથમાલા,<br/>પ્રકાશન,</li> </ul> |            |
| સંદર્ભ સાહિત્ય :             |                                                                                                      |            |
| ૧૦. કાવ્યપ્રકાશ              | <ul> <li>નાગેશકૃત ' ઉદ્યોત ' સાથે અભ્ય કરશા</li> <li>સંપાદિત, આનંદા ગ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથ</li> </ul>    |            |
| ૧૧. કાવ્યપ્રકાશ              | – રૈવાપ્રસાદ દ્વારા સ'પાદિત                                                                          |            |

## ંસતના બળે પ્રગટેલાે આંબાે

#### હરિવલ્લભ ભાષાથી

પંદરમાં શતાબદીમાં સ્ચાયેલ શુભરાલગા હિતા 'વિક્રમચારિત'માં આગિયાસમા સ્યા'માં વિક્રમ સભ્ય એચિરિત બાહુમા ગયાના પ્રસાગ સ્તાબ જાતી કથામાં વાર્જુ 'એં છે. તેમાં થયું પોતાની રાષ્ટ્રી મહત્વમંજરીના દુરાચારના સરક્ષી ગવીને ખિત્ત થયેલા લિક્રમને ત્યારે કેશ્વ કેશ્વેસ્થુ, સ્પ્યુગ્યના લાલસા અંગેગેને સ્વભાવળતા હેવાનાં ઉપદેશવ્યન કહે છે તે પ્રસંગે તે 'બહાલ સ્ત'માંના દ્રીપદીના પ્રસાગની દર્ધાતરૂપે વાત કરે છે. સંપાદક ભગવાનદસ લરમ્બચ'દ દ્વેશીએ નીપ્યું છે કે આ પ્રસાગને લગતા હત્વપત્રીમાં ટેટલીક પાછેદ મળે છે. દ્વીપદેશ્વે જ્વ્યારેલા ચ્લોકોના પાઠ અને ક્રમ ભાષત ટેકલીક હિત્વતા છે. સમન્વયદ્રષ્ટિયી પાકેશેદને જેતાં એ સ્ટાગ નીચે પ્રમાણે સ્ટ કરી શાળા.

એક વાર યુધિ ઉરે ગરંપ વર્ક અલ્યાશી હતાર સતપિંગાને કર્યું કે તમે પ્રચ્છા તે ભોજન હું આ પું યુધિ પિતો ગર્વ ઉત્તરવા સતપિંગાએ પાયમાયમાં કેરીતા બોજનતી માગણા કરી. એટલે નાસ્ટે દુર્ચાસા સતપિતે આ સંદેક્માંથી ભારત તીકળવત્તો ઉપાય પૂછીને તે યુધિ પિતે જણાવ્યો. ઉપાય એ હતો કે જે પ્રીધી પાંચ બાળત વિશે સત્યવાસ્ય ગોલે તે તેના સતવારને પ્રભાવે વ્યકાએ આંગો ફળે. એ પાંચ બાળતો આ પ્રમાણે હતી : (1) પાંચ પતિથી દ્વીપાર સંત્યો છે ? (ર) તે સતી છે ? (ર) તેના પાયુપ્ય સાથેના સંબંધ રાહ્ય છે ? (૪) તેના પતિ પ્રત્યે પ્રેમ છે ? (પ) તે આ ત્યર્સના છે ? (રોદીએ સત્યવિધ્ય બાળતે શ્વે શ્વે છે ? સભા સ્ત્યક્ષ ત્રીપાર વિશે સર્ચ ચોલવા ! સ્વીચ ? ગજર હામાં સ્ટિપ્યું પ્રાપ્ય ગાળ્યું ? પાંચે વાત સ્વર્ચ પ્રેમ છે ? (પ) તેને આ ત્યર્સના છે ? (રોદીએ સત્યવિધ્ય બાળ પત્યું કરવા માટે એ ભાળતો વિશે સર્ચ ચોલવા ! સ્વીચ ? ગજર હામાં સ્ટેલ ક્ર્યા આ ગાય્યું ? સ્વર્ચ સ્વા પાંચે વધા સ્વર સ્વરૂપ્યાન પાંસ્ટો મને વક્ષાલા છે, તોપથ્યુ હે નાર ! છત્રા પ્રુરમ્ગો સંગ મારું મન ઝંગે છે. આ શ્વેશ ઉચ્ચારતાં જ સભામાં ખોડેલા સાંગેલાનું આંગાના ચડામાં ફ્રાંતર ચઈ ગશે.

તે પછી દ્રીપદાએ બીજી બાળત પરત્વે સત્યવગ ગા પ્રમાણે, ઉચ્ચાયું: એકાંતને. અભ્યાવ દ્વાય, તકના અભ્યાય દ્વાય અને કાયુક પુરંપના અભ્યાવ દ્વાય તેટલા પૂરની જ હૈ નારક ! સ્ત્રી સત્તી રહે છે. આ વચન ઉચ્ચાયયું એટલે પેલા આંબાના થઢને પાન કૃષ્યાં.

તે પછી ગીજુ સાયવચન આ પ્રમાણે કશું : શુંદર તરતે જોઇતે—પછી તેલાઇ હેષ, પિતા હેષ કે પુત્ર હોય અનેનો ધાને બાની થાય છે. આ ઉદ્દગાએ પ્રભાવે આંખો મહોધોં. તે પછી દ્રૈપકાએ ઉચ્ચારેલું ચેઘું સાયવચન આ પ્રમાણે હતું : વર્ષાસડ પ્રાણીઓને વિદ્વળા સ્ટનારી, કપ્ટકર સહતુ છે, માત્ર તેથી જ આઓને પોતાને પતિ પુરૂષ તરીકે વહલો લાગે છે. આ વચનને પ્રભાવે આંખે કળ એઠાં. તે પછી દીપદીએ પાંચમા શ્લેષક ®ચ્ચાર્યો : અશાહ માત્રમાં જેમ ગાયો નવા નવા ચાયનો સ્વાહ લેવાની લાલસાથી અબ્દીલની સેટ કે છે, તેમ પરપુરૂષને જોઈને સ્ત્રોની ભોગેચ્છા જગે છે. એ સત્યવચનને પ્રભાવે કેરીઆ પાષ્ટા ગઈ. લુધિહિર નિર્માત્રત સપીએગોને ઇચ્છાતોજન આપ્યું.

''ચુજરાતી લોકસાજિત્યમાળા'', મણુકો હ, પ્ર. ર ત્યી રખ ઉપર ''આંબાસો વાપ્પો ' એવા મથળા તીચે હવિવાલ મેહા સંપાકિત ''ળરડાપ્રદેશનાં લોકગોતો''માં જે એક લોકગીત પ્રકારિત થયેલું છે તે ગોલિલવાડ પ્રદેશમાં પણ પ્રચલિત રહ્યું છે. મારાં હાદીમાને તે કંદરથ હતું. એ ખંને યોકોની વચ્ચે આંતર છે અને દેખીતાં જ પાઠેમાં ઘણી ગરખાડ છે. આંબાના પ્રચટવાનો ક્રમ (થડ, પાન, ડાળ, ફળ, શાખ અને પાઝ! કેરી) આહોચવળા થઈ બધ્યો છે. વધુ બદ્ધ પડત બળે ત્યાં સુધી ઉપયુંતન ખંને પાડપર પેરાને આધાર કામચહાઉ નીચે પ્રમાણે પાઠ રજુ કરી શકાય :

પાંડવધેર આંખો રાખ્યા આજ, રાખા લખમીના વર લાજ— ટેક ધઉં ચણા (દાણા ?) ને ગાટલી ને ત્રીજી શેકેલ શાળ પક્ષ્વી આંદેલ મારે કરવું છે ફરાળ—પાંડવ**ે ૧** દુર્વાંસા ઋષિએ ગાટલી મેલી ને એમાં મેલી ગાર પક્ષ્વી આલે પાંડવ મારે કરવું છે ફરાળ (શ)---પાંડવ• ૨ ધરમે આંગે। રાપિયે৷ ને ધર્યું હરિતું ધ્યાન સતને જ્યારે શરહો આવ્યા નીસર્યા રાતાં પાન-- પાંડવ૰ ૩ ભીમને તેા ભાવ ઘણોરા ને નિત ભન્ઝે ભગવાન, સામરહ્યુ કપદું શામળિયાતું ચયદલ હ:લી ડાળ—પાંડવ૦ ૪ અજુવતને આંદર ઘણીરા તે આંગણો આવ્યા ગાર સમરણ ક્રીધું શામળિયાનું ને આંખે આવ્યા માર---પાંડવ૦ પ નિક્રળને તાે નીમ ધણેરા તે નિત ભજે ભગવાન સમરથ ક્રીધું શામળિયાનું ને સાખડિયે ખખડાટ (શ)---પાંડવ• ક્ સહદેવને તાે સાધ્ય ઘણેરી ને લીધી પાેથી હાથ સમરહ્યુ કીધું શામળિયાનું તાે ફળ થયાં છે શાખ—પાંડવ૦ ૭ ગ્યાવ્યાં સતી દ્રીપદા ને લાંખી ક્રાધી લાજ કર જોડી ઊભાં રહ્યાં ને ફળ પાકથો સવા લાખ – પાંડવ∘ ૮ ચાળ ભારી આંબો વેડિયો ને કરેા ઝડપે કરાળ હાથના વેડેલ આંબલા નાવે માર કામ -- પાંડવ૦ ૯ માતા કુંતાનાં સત ધણેરાં ને અલેાકિક અવતાર પાંડવ જઈને પગે પડેચા તે ફળ અર્યા હજાર – પાંડવ૰ ૧૦ ઋષી જમાડીને રાજી કરીયા ને ખીડલાં વહે ચ્યાં પાન સતને કારણે સાંભળે એનાં સત રાખે ભાગવાન—પાંડવ૦ ૧૧

્યર

શભાશીલે જે પાંડવકથાના પ્રસંગના નિદેશ આપ્યા છે તે પરંપરાગત કથાપ્રસંગને સ્પાધારે આ લોકગીત કે ધોળ રચાયેલું છે. દુર્વાસા ત્રડપિની કેરીનું ફરાળ કરવાની માગણી (પણ ઘઉં, શાળ વગેરેને નિર્દેશ છે તે ફરાળ નકીં, પણ તેમાં તે પૂરા ભોજનની વાનગીઓનો સંકેત મળે છે) અને પાંડવપરિવારે એક પછી એક પોતપોતાના સતના . બાલાવે વ્યતે શામળિયાના રમરહો આંખો ઉગાડીને ત્રકપિને કરાવેલું ફરાળ કે ભોંજન ગીતના વિષય છે. સતને પ્રભાવે આ ચમતકાર થાય છે એમાં જૂની પર પરા સચવાઈ છે, પણ તે સાથે કુષ્ણાભક્તિ પણ એક પ્રભાવક તત્ત્વ તરીકે ભળેલ છે (દ્રીપદીનાં ચાર કૃષ્ણો પૂર્યાંને) કથાપ્રસંગ સરખાવા, જેના ઉલ્લેખ ધણાં મધ્યકાલીન પઠા અને ભાજનામાં ગળે છે). અંતિમ પંક્તિમાં આ ભાવ સ્પષ્ટપણે વ્યક્ત થયે! છે : ''સતને કાગ્ણે સાંભળે એનાં સત રાખે ભગવાન'' પ્રશ્વ શુભરાલિવાળા કથાપ્રસંગ અને લાકગીતના કથાપ્રસંગ વચ્ચે બીજા બે મહત્ત્વના ભેદ છે : પહેલામાં માત્ર દ્રીપદા જ પાંચ વાર સત્યવાદ કરે છે અને ક્રમે ક્રમે આંખા લગીને ક્રળે છે. પણા ખીજામાં યાંચ પાંડવ, દ્રૌપદી અને કૃંતા એમ પ્રત્યેક જણા એક પછી એક પોતાના સતતું કૃષ્ણાસ્મરણ સાથે આદ્વાને કરીને છે ૮ પરિણામ પ્રાપ્ત કરે છે. બીજું, શુભાશીલમાં આ પ્રસંગ સ્ત્રીની સ્વભાવગત કુશીલતાના દુષ્ટાંત તરીકે આપ્યા છે. જ્યારે લાકગીતમાં ધર્મ-સંકટ આવી પડે ત્યારે તેમાંથી ઉગારવાની સતની શક્તિ દર્શાવવાનું તાત્પર્ય છે અને કબ્બ ભાગવાન પોતાના ભાકતોની લાજ રાખતા હોવાનું પણ દધ્દાંત પૂરું પાડે છે.

વાેકકચાવિદ્યે. આ ''સત્યાક્યાં' (પ.લિ ''રાત્યાકિયાં'), ''રાયાયિશ'ન' કે 'સત્યવાદ'નો જે રીતે વિચતી લોકકચાએમાં પ્રથારઘડ તરીકે ઉભોગ થયો છે તેને વ્યાપક અત્યાસ ક્યોં છે. આ મુક સત્ય હડીકતનો પ્રકારે છે લે હરબજા ઉદ્વાર કરીને આ કુક પરંબા કે શ્રેષ્ટ પરિક્ષામ સ્વત્સાદરિષ્ટણી દિલ. કેરી બનાવવું એ ક્યરાયાહિતમાં મળવું સત્યરીયાનું રવાય છે, જેમ કે આગમાં પડવા છતાં ન બળવું, સરેલું ઝેર ઊતરી જવું, 'રાતનું સાટવન થવું, ભારે આપતાં પડવા છતાં ન બળવું, સરેલું ઝેર ઊતરી જવું, 'રાતનું સાટવન થવું, ભારે આપતાં પડવા છતાં ન બળવું, સરેલું અરે લાવિત બનવું વગેરે. બીહ પ્રચ 'નિલિંદખહ"માં (પુ. ૧૧૯–૧૨૩) નિલિંદરાગને બિલુ, નાચલેને સગ્ચાદિરિયાનો – સત્યના ઉચ્ચારહ્યને!— સમહારિક પ્રસાનવ અને પ્રતાપ સવિસ્તર સભળવ્યો છે.

નલેતાપ્રાપ્યાનમાં સ્વયંવરમાં નળારપધારી દેવેા વચ્ચે સાચા નળાને આળાખવા માટે તથા વનમાં વ્યાધના બળાત્કારથી ખચવા માટે દમયતી સર્યાક્રેયા પ્રયોજે છે, પરંતુ ઉપર સ્જૂ કરેલા દ્રીપદાની સત્યક્રિયાના પ્રસંગને મળતો પ્રસંગ ૪૪૪મી જાતકથ્થા છે : પુત્ર યતદત્તને

\* સૌ પ્રથમ ળલિ ગેમ્મે આતી ચર્ચા કરી છે. જુઓ 'ધ એફટ ઓવ ટ્ર્યુ', જત'લ ઓવ ધ રાયલ ઐસિઆટિક સાસાયટી, જુલાઈ-૧૯૧૭, પુ. ૪૨૯–૪૬૦, તેમાં જતતકકથા અને અન્ય ળીહ સાહિત્વર્મથી તથા વિલ્વતા કથાસાહિત્વર્મથી સત્ય-ક્રિયાતા અનેક પ્રસાંગો ટોકેલા છે. પેન્ઝરે. "આેલન આવ સ્ટોરી' માં ળાઉંગેઅના લેખની સામછીનો ઉપયંગ કરીને તેની પૂર્તિ કરી છે, (ગ્રંથ–૧ પૂ. ૧૬૬, ર, પૂ. ૭૧–૭૩; ૬, પૂ. ૧૯૪-૧૮; ઉપરાંત જુઓ ૧૦મા ગ્રંથમાં સાર્ચિમાં "એફટ આવ ટ્રથ')

### હરિવલ્લભ ભાયાણી

સપૈદેશથી ચડેલું વિપ ઉતારવા માટે લદ્દંત દ્વિપાયન અને તેમનાં ભારત દાંપતી માંડવ્ય અને ગોયા પીતે જીવનલાર કરેલી આત્મવા આતો કડવા એક્સર આલોગના કડીને સત્યક્રિયા છે છે વિપાયન પોતે પયાસ વરસથી અતિગ્લાએ બ્રહ્મચર્ય પાળતા હેવાનું પ્રાટ કરે છે એટલે પરક્તાનું આતીની ઉપરતા લાગવું વિપ જરી તમ્ય છે. પદગે પિતા માંડવ્ય પીતાના સત્યનું થળા અજગાવતાં કહે છે કે 'હું વરસોથી લાકાણું અને ગમણુની સેવા અનિગ્લાએ કરતા રથ્લો હું, એટલે પુત્રનું ક્રમર સુધીનું વિષ ધરતીમાં લાત્તી ગયું. છેનરે માતા ગોપા સત્ય થાવથુ કરતાં કહે છે કે 'બું વરસીથી વાધ કાળા નાગ જેટલો અપ્રિય છે, જોકે મે તેમને આની કડી ત્લાચ થવા દીધી તથી, 'એટલે વડતાન નિર્વિપ ઘરતિને લગ્નો છે છે. છે, (જો, ''સ્થળ્યા તેવું', પૂ ૨૫૧૭ -૨૮૪). શિષ્ડમાન્ય, આદરશુપિ આચારનીતિને લગતા પોતાના દંભ અને આપાયાંબુકાનની ઉધાડી આત્મધાતક બાહેરાત અને અતેક દારા સત્યક્રિયા ક્યાંથી ક્રમશ્વ સિહ થતુ અતિન પરિણામ એ સુદ્દાઓ અહી ચર્ચિત ટ્રોપદ્દાક્ર્યા અને જોતક કારા અને જાતકક્ર્યા વચ્ચે સ્થાન છે.

ખોટાં આળ કે આરોપને ટાળવા સતતાં પારખાં કરવા અગિદિવ્ય, કોરાપાનદિવ્ય, જળારિપ, સપેરિચ જેરી ક્સોડીઓ ધર્મવાએ આપી છે અને સાહિતમાંથી તેતાં ધલ્લુાં દપ્ટાંતો ટાંગી રાક્ષ્ય છે. એક્સરીતા વ્રત સાથે સંક્રળાયેલા, કૃષ્ણું હરી લીધેલા રાધાના હારને લગતા ધોળમાં સપેરિચ વરે પોતાની નિર્દોષ્તા પુરાવા કરવા કૃષ્ણું તૈયાર થાય છે. (જુઓ "વોક્સાહિત્ય : સંપાદન અને સંશોધન", પ્ર. ૧૫–૧૬, ૨૦) સાચની ક્સોડીનો સુક્રિપ્ટર્વક છાક્યટથી જિપોગ કરવાના પણુ અતેક દાખલા સાહિત્માં મળે છે, જેમ કે દરૂના જતાકમાં અથવા તો જેન પરંપરાની ન્પુરાપંડિતાની વાર્તામાં (જીઓ, "આસન ઓલ સ્ટોરી", ગ્રંથ રૂ, પ્ર. ૧૮૦).

શુભયોલે આપેલા કથાપ્રસંગ અને લોકપ્રચલિત ધાળના વિષય એક જ છે એ હડીકતતું. એક મહત્તવું ફલિત એ છે કે લોકકથાના અધ્યયનમાં પૌરાણિક કથાપ્રસંગને લગતાં લોક-ગીતોની સામગ્રી પણ ગણતરીમાં લેવી આવવશ્ક છે. દીધ<sup>ક</sup> કથાકાવ્યે જ નહીં, પદ, ધોળ, ગીત વગેરે પણ આ માટે ઉપયોગી નીવડી શકે.

# બૌદ્ધ પ્રામાણ્યનું ભાસવદ્તે કરેલું ખંડન

### લક્ષ્મેશ વ. જેષી

પ્રતલેશદિ પ્રમાણાથી મળાવું તાન સાચું છે કે ખાંડું એ કેની રીતે નક્કી કરવું એ આંગે સાસ્ત્રોમાં વિવાદે શરૂ થયા. પ્રમાલ્યુથી પ્રાપ્ત તાન સાચું છે એમ નિશ્વય થાય તો એ તાનતું પ્રમાપય (=ગપાવ) સિંહ થયું કેઢ્લાય, એ તાન ખાંડું છે એમ નિર્ણાત થાય તો એ ત્રાનતું અપ્રામચ્ય (=આપ્રમાત્વ)સ્થાપિત થયું બહ્યાય, ત્રાનના પ્રામ.પ્રત્યનાં આવા વિવાદતું થણ, વેદને પ્રમાણકૂપે સ્વીકારવાની કેન સ્વીકારવાની ચર્ચામાં રહેલું છે. <sup>1</sup> જેન, ભીલ, ચાવીક— આ દર્શ'નો વેદને પ્રમાણકૂપ બાનતા નથી-અહાત વેદ દારા મળતા ત્રાને પ્રમાફ

ગીમાંચ્કોએ વેદ--ગેમાથ્યુથી ગાપ્ત થતા રાતનું પ્રામાણ્ય સ્વત ગ્રેસિઢ છે એમ પ્રશ્યાતિ ફરવા પ્રયાસ કર્યો. તૈયાચિંકોએ વેદતે ઈન્શરકૃ'ક માતીને તેનું પ્રામાણ્ય પરત નિશ્ચિત થતું માન્યું. શળરપુનિ (શાળરહ્યાખ્ય), દિર્શનાગ (પ્રપ્રાહ્યસ્યુચ્ગ્ય), દિલ્હરોન દિવાકર (ન્યાયતતાર) વગેરુએ પ્રામાણ્યવાદનો સરપાત દર્શા. થઈ પ્રાપ્તિ હતા (ત્યારપૂર્ણ્ય), વાસ્પતિ ઝિ (તાપર'દીકા), ઉદ્યત્ત (પરિશુદ્ધિ), ગંગેસ ઉપાપ્યા (તત્તચિન્તામહિ), વિશ્વનાથ્ય પંચાનત (કાદિસ્વલી), અર્થલ્ટ (તર્કસ્ય ઢાદીલો), ગકાધર લાટાર્થા (પ્રામાણ્યવાદ) વચેર અનેક વિદ્ધાનોએ તાનના પ્રામાણ્ય વિષે ચર્ચા કરી, પ્રામા રવતા, પરિતેમાં રસતો વિષય જની અરે અડે વિદ્ધાનોએ તાનના પ્રામાણ્ય વિષે ચર્ચા કરી, પ્રામા રવતા, પરિતેમાં રસતો વિષય જની અરે સ્વર્તાનોય કર સ્વતં-પ્રમાણ છે કે પત્તા પ્રામાણ છે એવા વિદ્યાદની વાદ્યાં બેલા હોય તે ધર, મંડાનિયત્વ, જાણે, <sup>8</sup>

પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણ્યથી મળતા ગ્રાનનું પ્રામાણ્ય અને અપ્રામાણ્ય બંને સ્વતઃસિંહ છે એમ સાંખ્યે માન્યું; આનંથયું ઊલહું, તૈયાલિંગ્ર ગ્રાનના પ્રાપ્તપલ્ય-અપ્રામાણ્ય બન્નેતે પરતઃ સિંહ થતાં માને છે. બીહો ગ્રાનના પ્રામાણ્યને પરતઃ; અને અપ્રામાણ્યને પરતઃ સિંહ છે. આનાવી ઊલહું, મીનંસદાં ગ્રાનના પ્રાપાણ્યને સ્વતં: અને અપ્રામાણ્યને મંદ્ર તિ સિં થતું ગણ્ણે છે.<sup>3</sup> ગ્રાન લાસિત થાય તેની સાથે જ તે ગ્રાનનું સાચાયણું (=પ્રામાણ્ય) કે ખોટાપણું (=અપ્રામાણ્ય) જણાઈ જાય તેને સ્વતા સિંહ કહે છે. પરંતુ, ગ્રાનના પ્રામાણ્ય કે અપ્રામાણ્યને સ્પરતઃ સિંહ થયું હેલ્ટાય.

ઉપર તેાંધ્યું તેમ. ભૌહો અને તૈયાયિકો બન્તે. પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાહ્યથી ઉત્પન થતાં જ્ઞાનના પ્રામાણ્યતે પરત: સિંહ થવું માને છે. છતાં, ગાંને વચ્ચે વ≀તઃ ના સ્વરૂપ અંગે પતાનેદ છે.

ભાસવ'દા, 'ન્યાયસાર' ઉપરતી સ્વેાપત્તડીકા 'ન્યાયભૂપણુ'ના ખીજત અનુમાન-પરિચ્છેદમાં,

ધર્માડી તિંગ્યને તેમના 'પ્રમાણુવાસિ'ક' ઉપર 'પ્રમાણુવાસિ'કાલ'કાર' નામની ટીકા લખનાર પ્રસાકરશુ'ત–આ બન્ને બૌદ્ધ દાર્શનિક્ષેત્રના પ્રામાણ્યમતનું ખંડન કરે છે. સા સર્વદ્વે 'ન્યાય-સારે માં અનુપ્રાપતું લક્ષણુ આપ્યું અનિનાભાવ અથવા બ્યાપિત દારા, સમ્પર પરીક્ષાનુસ્વતું જે સાધન ખને તે અનુપ્રાન.' ઉપત્ર થતું પરીક્ષ ત્રાન કે પરીક્ષ અનુવવ સમ્પર અથવા અસમ્પર્ધ સન્દેહરૂપ કે બ્રાન્તિરૂપ) હોઈ શકે, પરંતુ, સમ્પર પરોક્ષ–અનુભવના સાધનને જ અનુપ્રાન કેઢ્વાર. આ 'સરપ્યર્ટ' પરના સાર્થક્રયની ચર્ચામાં ભાસવ'ન્ન પ્રાપાપ્યને પ્રસ્તુત પ્રસંગ નિરૂપે છે.

આગળ કહ્યું તેમ, અહીં પ્રામાણ્ય એટલે પ્રમહ્ય દ્વારા ગેળવેલા શાનનું સાચાપક્યું – Validny of knowledge; અને અપ્રામાણ્ય અર્થાત્ તેવ, શાનનું ખાટાપક્યું –Invalidily of knowledge. પ્રવાયલ્ય માલ: વામાવ્યમુ, અહીં વમાળ શબ્દ 'પ્રમા'ના અથમાં છે. પ

હવે, પ્રથમ આપણો, ળોઢ દાશૈતિક ધમં'ક્રીતિંએ આપેલા પ્રાપાણ્યત્રત વિયે વિચારીએ. તે કહે છે કે પ્રત્યક્ષાદિ પ્રયાણુથી ઉદ્યપ્તન થતા ગ્રાનતું પ્રાપાણ્ય વ્યવહાર દારા તિબિત કરવામાં આવે છે. <sup>6</sup> બ્લલાર એટલે અધ'કિયાગ્રાન, <sup>9</sup> અધ' એટલે (અગિત દારા સાધવામાં આવતું ઘલ્લાકાર્તિનું ભાળવાનું, પ્રકાવતનું વગેરેનું –) પ્રયોજના, એવા પ્રયોળત્નને સિંહ કરવા, કરવામાં આવતી પ્રશ્તે તે ક્રિયા. <sup>6</sup> અથવા વ્યવહાર એટલે ક્રિયાત્મક વિનિયોગ કે વ્યાપાર કે વર્તન. અર્થાત, રાત્માં પ્રતિભાસિત થયેલા પકાર્થે તે (ળોઢ, પરિભાગ્ય અનુસાર 'ફાળો') પ્રાપ્ત કરવા વ્યવરા વાતમાં પ્રતિભાસિત થયેલા પકાર્થે તે (ળોઢ, પરિભાગ્ય અનુસાર 'ફાળો') પ્રાપ્ત કરવા વ્યવરવા વાતમાં પ્રતિભાસિત થયેલા પકાર્થે તે (ળોઢ, પરિભાગ્ય અનુસાર 'ફાળો') પ્રાપ્ત કરવા વ્યવરવામાં ભાવતી પ્રશત્તિ પછી થતું તાન તે અથ'કિયાનાન.

દ્રસ્થી જ્યવું પ્રત્યક્ષેત્રાન થયા પછી. જવની પ્રાપ્તિ માટે પ્રષ્ટતિ કરવામાં આવે, મછી જલની પ્રાપ્તિ થાય. આમ અનુલવાત્મક ત્રાનથી કે વ્યવહારથી; પ્રત્યક્ષથી ઉત્પત્ન થયેલા સાનવું પ્રમાપ્ય નોક્કી થાય. પ્રામાપ્ય અર્થાત પ્રમાણતા. પ્રવૃત્તિ દ્વારા પ્રાપ્ત કરવા યોગ્ય થદાર્થની સાથે, પ્રવૃત્તિ કર્યા પછી વ્યભિયાર (≕ખરાંગતિ) ન થાય તે ા ત્રાનની પ્રમાણતા સિદ્ધ થઈ ગણાય <sup>10</sup> આમ વ્યવહારથી જ ત્રાનનું પ્રામાણ્ય નિશ્ચિત થાય. ગમે તેવા સુશિક્ષિત મહુષ્ય પછુ. કોઈ ખીજ (અનુમાનાદિન પ્રમાણ દ્વારા ત્રાનનું પ્રામાણ્ય નક્ષ્ટી કરી સુકે તેનું. પ

અહીં ભાસવ<sup>4</sup> સ, ધમ<sup>4</sup> કીર્તિનાં પ્રભાષ્યભૂતને સ્પન્ટ કરવાં માટે, પ્રતાકરગુપ્તના પ્રમાણ વાસિક્લાખમાંથી દીર્થ અવતરણ ટાંકે છે. <sup>19</sup> આ ઉદ્દાધરણુમાં બૌહ. પ્રામાણ્યમત અ એના ગ્રુપ્પ શુદ્ધા આ પ્રમાણે છે. એક તો પ્રત્યક્ષપ્રમાણ થી ભિપન્ન થતા ત્રાતનું પ્રામાય પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ પોતે નિશ્ચિત કરી શક્તું નથી. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જે ૨૫ (કે અથ') છુદ્ધિના આકારમાં પ્રતિભાસિત થાય તે સ્વરૂષને જ પ્રહણ કરે છે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ પોતાના દારા જુબપ્તન થતા નાનના પ્રામાણને ગ્રહ્ણ કરી શક્તું નથી. <sup>19</sup> છુદ્ધિના આકારમાં પ્રતિભાસિત થતું રૂપ (કે પદ થ') તું તાન, ક્ષેણ્યુમાં નાસ પાને અપ પછી, પ્રદત્તિ દારા પ્રાપ્ત થતા દ્યા રૂપ રૂપ ધાર્થ થી વિષય તરીક પ્રહણુ કરી શક્ત બંદ્ધા, બધા પછી, પ્રદત્તિ દારા પ્રાપ્ત થતા દ્ય રૂપ દ્વાર્થોન્ સાથે. પ્રથમ, છુદ્ધિનાં આકારમાં પ્રતિભાસિત થયેલા રૂપ રૂપ તથા શ્રદ્ધા તથી. કારહ્ય કે ભાવી અર્થ'કિંગાનાન પછું સ્વરૂપતું જ પ્રદ્ધણું કરે છે. <sup>પ્ર</sup> આમંદ્રસ્થી દેખાતા જલતું દાને અને પટ્ટીતે પક્કી પાપ્ત થતાં જરફપ કે જલપક્ષાર્થ એ ભાને વચ્ચેના વિષય-વિષયિભાવના સંભાષતું શ્રદ્ધણું પ્રત્યક્ષ પ્રભાણ દાશ થઈ સક્તું નથી. જ્યાં સુધી જ્ઞાન પ્રાપ્ય પદાર્થ વચ્ચે આવા સાંબાધ સ્થાપિત ન થાય ત્યાં સુધી એ દાનતું પ્રભાણ્ય નિચિત દરી શક્ય નકી. આગા મત્સથ પ્રમાણ દાશે નાનતું પ્રભાણ સીંચ્છા કે શાનતું ભાગ

અનુમાન પ્રમાણ, દાગ પણુ ગ્રાનનું પ્રાયાણ્ય પ્રસ્થાપિત કરી શકતું નથી, હવે, શુધ્ધિમાં પક્ષથ કે દૂપના આ કારમાં પ્રેતિભાસિત થવું ગ્રાન અને પછીથી પ્રાપ્ત થતા પદાર્થ કે દૂપ એ ળન્ને વચ્ચેના સંખેધનું પ્રત્યક્ષથી શ્રહ્યણુ જ ન થાય તો, ગ્રાપ્તિ સ્વી શક્ષય નહીં. અહીં બ્યાપ્તિ એટલે જ્યારે જ્યારે ગ્રાન અનુસાર પદાર્થની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે ત્યારે નાનનું પ્રામાણ્ય સ્પિથ થયું બણાવ્ય, પરંતુ ઉપર કહ્યું તેમ પૂર્વત્રાન અને ભાવી પ્રાપ્ત પ્રાન્યું એ ખેને વચ્ચેનો સંખધ, પ્રત્યક્ષથી ગ્રહીત થવેત છે.

આપ બોધ્ધ મત અનુસાર, ગ્રાતનું પ્રામાવ્ય પ્રત્યક્ષ અથવા અનુમાન પ્રમાણ દ્વારા નક્ષી કરી શકાતું તથી. એટલે બ્યવહાર દાશ જ તાનનું પ્રામાવ્ય નિચ્ચિત થયા. ખરેપ્ય, તો ગ્રાનનું પ્રામાવ્ય સાંબ્યલહાઉક છે—માત્ર બ્યવહાર પૂરતું માનવામાં આવે છે. <sup>16</sup> તે આ પ્રશાણે માત્ર બ્યવહારમાં પ્રવિદ્ધ અનુમાનનો આધા હઠંની. પ્રત્યક્ષ-ગાન અને પ્રોત થવા વસ્તુ એ ખંતે વચ્ચે વિષયલિયભિતાવના સંખંધ છે એવું માતી વેવામાં આવે છે. <sup>10</sup> એ સંખંધના આધારે, અનુક ગ્રાનના આગ્રંથે પ્રશતિ કરવાથી અમુક હાથ<sup>2</sup>ની પ્રાપ્તિ થશે એમ માતીને પ્રદ્રતિ સ્ટાવાં આવે છે. આમ, અનુમાન પ્રાપ્તિ કરાવતું હોથથી વે અનુમત ગ્રાન્ય પ્રાપ્તા શ્ર્ય સિધ્ધ થાય. પછી વસ્તુને વારંવાર બેવાથી અને મેળવવાથી, વસ્તુ પૂર્ણ પરિવિધ શ્રમા પછી અનુમાન વ્યવહારથી કે ગ્રાનના પ્રવર્તકત્વને લીધે ગ્રાનનું પ્રાપાય ત્રાનં પ્રમાયમ નિઝિયત થાય. આમ વ્યવહારથી કે ગ્રાનના પ્રવર્તકત્વને લીધે ગ્રાનનું પ્રાપાય નહી. છાં વ્યવહારમાં

પુરુશ, ગાંધવાયા કાઇ વધુ ગવવા વાગ છું ગવવા વાગ છું ગાયતા ગાંધવા ગાંધવાયા પ્રસિધ્ધ એક અવયવી પદાર્થ (જલ વગેરે) છે એમ સાતીને, જે વસ્તુ પ્રત્યક્ષમાં જોવાઇ તે જ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થઇ એમ (કાલ્પનિક) તિશ્વય કરીતે, પ્રામાણ્યનો વ્યવહાર ચાલે છે.<sup>૧૯</sup>

આમ બૌષ્ધ ગતે, વ્યવહાર-પ્રસિષ્ધ અનુમાનના આધારે થતા વ્યવહાર દારા, પ્રત્યક્ષાદિ નાનન' પ્રામાણ્ય નિશ્ચિત થાય છે.

હરે, ભાસવ રાગી હુ પ્રામાણ્યમતનું ખોડત કરતાં કહે છે કે ગી ધ્ધો, જે વ્યવેહારતા આધારે ગ્રાનનું પ્રામાણ્ય નક્કી કરે છે તે વ્યવહાર પેતે પ્રમાણુભા છે કે નહીં ? જે તે વ્યવહાર પોતે પ્રમાણુભા ન હોય તો તેવા વ્યવહારના આધારે કાઈ શાનનું પ્રામાણ્ય નિચ્ચિત કરી શકાય નહીં. પોતે જ પ્રમાણુપ્ર ને હોય તેવા વ્યવહારથી, જે કોઈ શાનનું પ્રામાણ્ય નિર્ધારિત થાય છે એમ માનીએ તો વ્યતિપ્રસંગ લેખો થાય અર્થાત્ ગંમે તેવા આધારથી ફાંગે તે સિધ્ધ કરી શક્ય.<sup>30</sup> આને અનિપ્રસંગ લેખો થાય અર્થાત્ ગંમે તેવા આધારથી ફાંગે તે સિધ્ધ કરી શક્ય.<sup>30</sup> આને અનિપ્રસંગ લેખો થાય અર્થાત્ ગંદલા ના reasoning) કહેવાય અરેલ વ્યવહાર તો શર્જા ગંદને સંભેષ છે, તેથી એવા વ્યવહારથી તો બધાં શાસ્ત્રોનું પ્રામાય સ્થિધ થઈ જાય. સહિણ નર્તા, પરંતુ રિચર -હાથીત અંતિત્વ પછુ વ્યવહારથી સિધ્ધ થઈ જાય.<sup>31</sup> હવે, ળીધ્ધો, બીજા વિકલ્પ અનુસાર, જો વ્યવહારને પ્રપ્તાણુરૂપ માને તો તે, ળીધ્ધ સિધ્ધાંતને સુસંગત થશે નહીં. ભૌધ્ધો તો માત્ર ખે જ પ્રમાણો–પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન જ– સંધારે છે. તો આ વ્યવહાર નામનું ત્રીજું પ્રમાણ વળી ક્યાંથી આવ્યું ?<sup>થ ર</sup>

વળી, ભગવાન શુધ્ધ પાસેથી સાંભળેલા પરંપરાગત શાસ્ત્રોનું પ્રામાણ્ય વ્યવહારના આધારે મનાતું હોય તો, વેદાદિનું પછુ પ્રામાણ્ય સિધ્ધ થયું ગણાય; પ્રરણુ કે વેદને પ્રમાણુ માનવાતો વ્યવહાર પ્રસિત્ત છે <sup>૨</sup>ગ

તેમજર, ભધાં પ્રત્યલર જ્ઞાનોમાં પ્રતિભાસિત પકાર્થો પ્રદત્તિ દારા મેળવી શકાતા નથી. રાજની પત્નીનાં આજાણોગું કે આકાશમાં સમકતાં નંશનોનું પ્રત્યક્ષ-તાન થાય પરંતુ પ્રશત્તિ દારો તેવા પદાર્થોની પ્રાપ્તિ કરી શકાતી નથી અર્થાત્ બ્લાયેલાં આવા પડાર્થોના ગ્રાનનું પ્રભાષ્ય ગક્કી કરી શકાતું નથી. તેથી શું આવા પદાર્થોનાં પ્રત્યક્ષે ગ્રાનો સાચાં ન માતવાં 1<sup>45</sup>

ઉપરાંત, બૌલ્યતાનુસાર પદાર્થી ક્ષણુમાં નાશ પાયી જનાસ હિય છે અથવા ઉપેક્ષણુથ દ્વારા છે ચર્થાત તેવા પદાર્થોને પ્રાપ્ત કરવા કોઈ પ્રવૃત્તિ કરતું નથી. તો શું, જે ज્ञાનના વિષયરૂપ બનતા આવા પદાર્થને પ્રાપ્ત કરવા પ્રવૃત્તિ ન કરવામાં આવે, તેવાગ્રાનનું પ્રાપાસ્ય ન માનવું ?≅પ

્ર વળી, જે જ્ઞાન પ્રષ્ટત્તિ કરાવે તેતું પ્રામાષ્ય માતવામાં આવે તા સ્પૃતિ સન્દેહ, વિષય'ય પ્રકારનાં ગાના પથ્યુ પ્રવર્તજ અને છે: તાે શું તેવાં ગ્રાનોને સાચાં ગથવાં શ્વજ

જ્યરાંત થીખ્ય સિધ્ધાંત અનુસાર, પ્રયક્ષની ક્ષણો જે પરાર્થ ગ્રાનમાં પ્રતિભાસિત થાય તે જ પક્ષાર્થ પ્રાપ્તિની ક્ષણો, દ્વોનો નથી: આપતે જુદો જ પદાર્થ દ્વાય છે. એટલે દેપ્રત્યક્ષ ગ્રાન અપ્યુક પદાર્થનું થાય; અને પ્રાપ્તિ થીજા જ પદાર્થની થાય ! પરંતુ, આવી પ્રાપ્તિ માટે પ્રથતિ મંત્રવે નહીં: હારો કે ક્ષેપ્રક પતુપ્ય તરસ્યો છે અને જલતે હેએ છે. તે મનુવ્ય અભિને ભોઈને જલાલિમુખ્ય પ્રવૃત્તિ કરે એમ કઠા ભતનું નથી ાર્ગ

આમ ભાસવ'તના મતે બીખ્ધ પ્રામાગ્યમત સ્વીકારી શકાય તેવા નથી. સાનતું પ્રામાગ્ય અથ'શિય દેશ અથવા પૂવ'દાનની સાથે પ્રાપ્ય પદાર્થના સંબંધ જોડવા દાસ કે અસુક સાન પ્રવર્તક હેવાથી, નિચ્ચિત કરી શકાતુ નથી. પરંતુ આપણુને જો પ્રતીતિ થાય કે અયુકદાન સંદેક વગસ્તું છે અથવા બાન્તિરહિત છે તા તે જ્ઞાનને સમ્યક્ ગણાય; અને તે સાનનું પ્રામાગ્ય સિધ્ધ થયું ઢક્ષેવાય ર

હવે, ન્યાયપરપસમાં, ગ્રાન્ગું પ્રામાપ્ય શેના આધારે નાક્કી થાય છે તે સગ્નેપમાં ભોઈએ. વાતસ્યાયન સુનિએ કહ્યું કે પ્રતક્ષાદિ પ્રેમહાચુર્યા પદાર્થનું ગાન થાય. પદાર્થનું જ્ઞાન થતાં, પદાર્થની પ્રાપ્તિ માટે પ્રદર્તિનું સામચ્ય પ્રગટે. પ્રદર્તિના સામચ્ય'ને આધારે પ્રતાહ્ય (તાની સથત આપ્યા તેનું પ્રાપ્તપ્ય સિપ્ધ થાય રહ

જયન્ત લશે 'ન્યાયમ'જરી' માં પ્રામાય્ય અંગેના મીમાંસક મતનુ ખરેત કહ્યું'. તેમના મને અર્થક્રિયા દારા અથવા ફલના ગાન દારા, પ્રત્યક્ષાદિ ગ્રાનના પ્રામાય્યને નિરચ્ય થાય. છે,<sup>9</sup> જયન્ત લફ સુખ્યત્વે ગીમાંસકોના સ્વનઃ પ્રામાપ્ય મતનું ખરેન કરીને ગ્રાનનું પ્રામાય્ય પ્રત્ય સિધ્ય કરવા પ્રયત્ન કરે છે.

વાચરપતિ મિત્ર ભીજ કોઇકનો —સંભવત: બીષ્પોતો-અત દર્શાવતાં નોધે છે કે જલવાન થય પછી પિપસ જલાની પ્રાપ્તિ માટે મહતા થય. પ્રવત જલાની પ્રાપ્તિ થય. જવાને પ્રાપ્ત હતો તેવું પાન કરે. જલાપ નથી તૃયાની શાનિતા થય. બસ ભાટલાથી જવાને જાણવાની પ્રાપ્તા સ્થલ થયે પાંચાય વળી, તપાની શાનિતા પણ કોઇક પરંધુકા કરે એવું તો ન જ તેની આમ કેટલાક માને છે. અમે નૈયાધિક તો કહીએ છીએ કે પહેલાં વ્યક્ષક જલવાન દ્વારા સ્થલ થયે જાય છે. અમે નૈયાધિક તો કહીએ છીએ કે પહેલાં વ્યક્ષક જલવાન દ્વારા સ્થલ થયે જાય છે. અમે નૈયાધિક તો કહીએ છીએ કે પહેલાં વ્યક્ષક જલવાન દ્વારા સ્થલ થયે જાય છે. અમે નૈયાધિક તો કહીએ છીએ કે પહેલાં વ્યક્ષક જલવાન હતા સ્વાન્ય વાર્ત છે. અમે નૈયાધિક તો કહીએ છીએ કે પહેલાં બહાર જા જવાન હતા સ્વાન્ય જાય જાય જાય પછી, વ્યક્ષક જલવાન બદ્ધી પછી છે. હતાના સામ બાન જાતિ છે એ હીંગ દાસ, એ સાન વ્યક્ષિય શાન કહેલા છે. અે અ હિલ્યનાચાલ કે છે છે કે ગાનમાં પ્રતિભાવિત પદાર તાનતું પ્રાપલ નક્ષ્યો સાથે છે.<sup>36</sup> હત્યનાં ચાલ છી સ્થીત વ્યતિરિત્ત થયે થી બહાડ પદાર્થની પ્રાપ્તે છે.કે છે છે કે ગાનમાં પ્રતિભાવિત્ત પણ તે કહેવા સ્યુટ્ય વ્યવ્ય હત્ય, વિત્યની સ્થાને સાંત વાય છીપલી) ન થાય તો તે તાનને પ્રથા હતે શકે છે. તે સાન અગબિસ્તારી હત્યો પ્રમાલ્યમ આવ્યા વ્યવતિ તે તાનનું પ્રાપ્ત બાપ લોધ થયે શકે હતે ત્યાન ક્રયોના જાગબીસ્તારી

ગ ગેશ ઉપાધ્યાર્ચ 'તત્તવી-તામણિ' તા પ્રત્યક્ષખ ડેમાં પ્રાપ્તાપ્યવાઢ તામનું માહું હરુ રુદ્ધું, તેમણે કશું કે તાતના પ્રાપ્તાયમનો તિચ્ચા વ્યતિરાગ અનુમાતથી થોય છે. ર વિધતાથ પંચાનત દહે છે કે જે તાત સંવાદિતી પ્રદ્યતિનું જતકાબને તે તાતને પ્રમા હેલાય. જે તાને આવી પ્રદત્તિનું જતકાયે બનતું તે તાન પ્રમા તથી બનતું, જેમ કે અમાં (બાન્લિ) આમ વિશ્વનાથે પણ વ્યતિરોગ અનુમાં દારા તાનનું પ્રાપ્તાય્ય હિદ્ધ થય થય અમાન્સું.

વ્યત્નાં ભારતા અનુ યવસાય (= પ્રશં વારં વારતાણે –) દારા શાનતું પામાણ્ય તિચિત થય. પછી તેમણું સ્પષ્ટતા કરી કે પ્રથમ તો જલવું તાને થાય. પછી પ્રવૃત્તિ થતાં જાયંપ્રોતિ થય જલવી પ્રાપ્ત થતાં તિચિત થાય છે પૂર્વે હ્યપ્તનં થયેલું ગાનં પ્રમાફય છે –સાસું કે જે તાને સમય પ્રેશ્વતિનું જનકન હોય તે તાન સાસું ન હોય; જેમ કે વ્યપ્રમા આમ, ફેયનાથની જેમ અન્ને ' ભાર પણ અતિવેશ્યો અંતુમાનથી પ્રાનના પ્રમાણ્યને સિદ્ધ થવું તોર છે કે પ

આમ, ઉપર કહ્યું તેમ, બૌદ્ધો અને નૈયાયિક ભન્ને તાનના પ્રામાપ્યને પરંતર સિધ્ધ થતું તે છે, હતાં પરંતર (–ક્ષેડિક બીત્ત સાલગ) તા સ્વરૂપ અગે ભન્ને વચ્ચે બેદ છે. બીપ્ય તા અનુસાર બ્યલહર દારા અથવા સફસ પ્રદતિના જનકલ્દ દારા સાનતું પ્રામાપ્ય નિગ્સિત શર, બ્યારે ન્યાય પરંપરા, સફલ પ્રદત્તિ આ પૂર્વર તાને એ ભન્ને વચ્ચે આપતિ સ્થતિ, ત્રતિરા અનુમાત પ્રમાણ દારા તાનતું પ્રામાપ્ય નિર્ણત કરવાનું સ્વીધરે છે.

નૈયાયિક ભાસવ\*ગ્ર ન્યાયયરપરા પ્રમાણે, વ્યતિરેષ્ઠા અનુમાનથી, દાનનું સંદેક-ભાન્તિ-ક્રિતપજું અર્થાત્ પ્રામાવ્ય સિદ્ધ થતું માને છે. ન્યાયળ્રધ્યુમાં ભાસર'લ બીહ દાર્શનિકના-વેશુપત: ધર્માષ્ટ્રાતિના મતના ખંડતની એક પજી તક જવા દેવા નથી, અહીં, પ્રાટેલમાં કશું હતું તેમ, અતુમાન–લક્ષણુના સમ્યક પદની સાથંકતાના સંદલમાં ભાસવ'દા ભીષ પ્રામુણ્યમતું ખંડન કરે છે. સ્વામી યોગીન્દ્રાન્દ કહે છે તેમ, આ ભાસવ'દા ભીષ સિષ્ધંતિતું ખંડન કરવા માટે જાણે કે અવતાર લીધા દ્વાય તેમ જણાય છે.३થ

#### તીકા-

૧઼ દર્શન અને ચિંતન, લે. પં. સુખલાલજી, ભાગ ૨, પ્ર. ૧૦૩૪, સં. માલવર્શિય કલસુખભાઇ વગેર, ગુજરાત વિદ્યાસભા અમદાવાદ, ઇ. સ. ૧૯૫૦

- ર. स्वाःजनाणं पतः चनाग् काः इता रत्र िरं पिगन्ति । द्वारस्थनीडान्तरवन्तिरुद्ध बार्कदि तनगढन्तरेख्तीकः ॥ ---धीशं કरदिनिकथ, क्षे. विद्यारस्थ स्वामी, पुनराइनि प्रक्षा आरदाधीऽ विद्यासका द्वारश, ૧૯७४, २८७° ८--६, प्र. १८४.
- ४ सम्बक्त अविनामावेन वरोब्रानुभवनावनम् अनुमानम् १---प्यायसार, न्यायस्प्रध्य ५ १४४ वे. ભાसव'त, स्त. इन्द्रांसी योगीन्द्रानन्द्र नाराखसी अथम संरहरखु १८६८.
- પ. प्रामाण्य प्रमाखम् । ઉદ્ય-બાચાય, પરિશુપ્લિ, ન્યાય ચ્યુપ્રેન્ચિકા, ન્યાયસ્ટાન, લે ગોતમ, સ. અનંતલાલ ઠાકુ, દસ્ત્રાંગા, ૧૯૬૭, પ્રેચ્છ, સર. प्રमाय न સ્વતો પ્રજ્ઞ — પ્રારિગ્ર 13, ફારિગ્રવલી લે. વિશ્વનાથ પંચાનન, સં. શુક્લ રામગોવિત વોરાણની પટેડન, નનવું સંસ્કરણ્યું પ્ર. ૧૦૬, ખીલ્ને ખંડ.

ર્દ્ધ द्वामाण्य व्यवहारेण ।— પ્રમાણાવા સિંક (મનોરચ નેન્દિશનિ સહિત) લે. ધમાધ્કાતિ", કાર્યિ હ, શાસ્ત્રી સ્વામી દ્વારિકાદાસ, વારાણામી ૧૯૮૪ બીજુ, સાસ્કરણા પ્રકુ અને હ. હ. व्यवहारेण अधेकिया शानेन । – મનો સ્થતન્દિશનિ, પ્ર.વા, તદેવ પ્ર.ક.

Fractical application (p.84) dealing (p. 117), behaviou (p.162)—Buddhist Logic vol II by F, Th Stcherbatsky New York, Dover Ed. 1962.

१०. प्रवाणता च प्राप्यपदार्थ— प्रथमिवास्ति। १–५. ९६., भेदाऽरेधुभ्त, तहेव धु. २५ १६. म व्यञ्ज सुदेशिक्ष्तोऽपि कश्वित् प्रगणे । प्रापाण्यं सावश्वित् सन्तः । – (भूव भक्षह्ये भौ दभत – सायलूप्र्युः तहेव धु. १८८८

१२. न्यायमूपछं तहेव ५. ९८४ थी २०१, शरणायेाः प्रभाख वात्ति इसाख्य, तहेव ५. रूप थी २३ १३. स्वरूपस्य स्वतो गतिः । ५. ला. क्षत्रित ६, न प्रामाण्यस्य ।-भनीरथनदिश्वत्ति तहेव. ५. इ

- ४. पुरोपतिल्प-आसक्रिता च वर्वज्ञानाताम् अधिषिषः । न तया भावित्यसम्पर्थाप्रियः । नापि भावितां अर्थक्रियाज्ञानेन पूर्वल्पसम्बन्धपरिष्ठः तताः स्वरूपतेषेद्रगाम्भवात् |− - भाषप्रथथः तदेव ४. ९८४
- । ५, ततः सम्बन्ध-अमदलात् प×वारी द्व∠ ताधन्यत् कयं प्रतिनीत्तः अनुमानात् । − ×. ९।. ल।, तदेव ५. २५

ાં ''ગામવિશ' व्यवहारण' । सांस्वरक्षारिक्ते रद्द शी प्रतिगतिवम् 1-2, या. आ, तर्दव प्रे. २२ 10. तस्ताद् व्यवहारमात्र प्रतिद्वानुमानाश्रवेग प्रतिद्वे म्पनच्येम आश्रिय तरेतरेशीक्रगताणमम् इति दर्शनेन स्टूस्यादि साधनंस्य प्रतिग्ती प्रयत्ते 1-2, ना. आ. तदेव प्र. २५ भौक्षणते - અतुभान आन्त છे, डारखा डे अनुभान धूमत व्यतिन्तं नेदा भोता. अने अध्यति शुधूधवा ने आधार प्रदत्त थ्याय छे. झात्वम् अनुमानमं, स्वज्जीतासेडन्वे प्रायंत्वयायेन प्रहुतरान् । --यायणिक्डीडा दे। ध्वतिर, स. पी. टी. तर्डस, अक्षेता (अभ. पी.) अभ्य

१८. पथाद् अन्याक्षानुमानम् अन्तरेणापि प्रतिशासगात्रादेव (ब)द्वत्तिः इति प्ररंगञ्जनपि प्रवर्तकर्षनात् . ं प्रताणम् ।--अ. वा. सा. तदेव ४. २५.

१८. प्रामाण्यं व्यवहारेण इति । तत्ता व्यवहारपश्चिम् अप्रधनिः चक्तरंव समाश्रियं यदेव दृष्ट्र्य तदेवं प्राप्तमितिव्यवतायात् प्रमाणताव्यवहारः । अ. वा. का. ५. २१.

२०. स खब्ध व्यवहारः प्रमाणम् आप्रमाणं वा ? यदि न प्रभाणं, कयं तेत्रं प्राप्तःथ्यं व्यव-स्थाप्यते ?.....अति प्रसङ्गात् ।--याथअूर्ध्यु तवेव ५. २०२

२१. तथा च सर्ववाद्धाणाम् प्रामोण्डवनरियतिः, हिंघरादिपदार्थातां स्ववस्थितिः च प्रस्ववते, स्वहार मात्रस्य सर्वत्र संभावात् ।--साः अः, तदेव ७. २०२

देर. अन प्रमाणभूतैन ध्यवहारेण प्राताण्य व्यवस्थात्यते तर् अयुस्तम्: प्रमाणद्ववश्ततिरेकेण प्रमाणान्तरस्य स्वया अनभ्युरगमात् ।-न्था. अ. तटेव ४. २०२४

रेड. अथ आश्चत्रेयात्वाणामपि यत्र प्रामाण्डस्यवहारः तत् प्रमाणमेव इति । वेदादयः तदि ममाण-मेव, तेव प्रामाण्डस्यवहारस्य कोदभ्रतिभ्षयत्वात् ।-स्था. भू. तदेर ५ २०२

.પ. વ્રમૂર્વાચ'- કપેસગીવ- અર્ધશારેલુ ગમાચેલુ બંધ किंवाમીનોમ અંતં પંચાર્ત !--પા. બ. તદેવ પ. સ્વર. જુઓ ફોટોસ્ટેટ (ન્યાયબરાબ્ય : L.D. Institute Indo Rogy, photostat No. 10717 મૂળ પ. ૪૬ ફોટાસ્ટેટ પૃષ્ઠ (પાઝળ) ન . ૯૪; સંગ્રહ્યાલ્ય અહી ફોટાસ્ટેટ કે હસ્તપ્રતમાં પાનાની વચ્ચેની ચેહડીની શાસા દર્શાવવામ દર્શ વિક્ષ છે. તેથી છે હસ્તપ્રતમાં પાનાની વચ્ચેની ચેહડીની શાસા દર્શાવવામ દર્શ (હસ્તપાબાઇ)

- २६. स्मृतिसन्देहविर्ययक्रानेषु अपि (अर्थक्रियादीनाम्) भावात् । ---या, २५. ५. २०२
- २७. न अन्यदृष्टा वा अन्यन प्रद्वतिः संमर्वति । न हि अग्निदर्शने तोयोथी तोयाभिष्ठुख मयतमातः क्यचित् उपकृष्यते । त्था. अ. ५. २०३
- २८. तस्मात् अन्यत्र अपि अतंदिग्व-अभ्रान्तस्व-उपलग्भादेव प्राप्ताव्यं व्यवसितव्यम, न द्व अर्थकियानुरोधात, नापि प्राप्यार्थसंवन्धात् प्रवर्त्तकाद् वा । न्या, अ्, तहेव ५. २०२.
- २४. प्रमाणतः अर्थं प्रतिपत्ती प्रवृत्तितानप्पति, फलवतं प्रमाणम् ।--न्याथकाष्ण, न्यायस्रत्र ૧–૧–૧ની अभिक्ष, न्याय-युद्धं न्थिक्ष, तदेव ४. २०३.
- ३० स्पितमेत्रद् अर्थकियाखातात् प्रामाश्यतिश्चवयः इति । (૫ ५३); माध्यक्वता एव सनीदा प्रदुत्तिः श्युकरते, सातभ्य' पुनः अस्याः फलेन अभित्यस्वयः' इति (त्या. भा. प्रारंभ) बदता अधेकियाख्यत्रक्वानवेव प्रदुत्तिताम्पर्यन्त् इति निर्णतिम् । न्यायभकरी प् ४७, से. कर्यन लर्थठ, सं.–अपंत. नणीन છ. शाढ, ला इ. ला. सं. विद्याभदिर, अभ्यःपरि, अध्यः १८४४.
- ३०२८. तथा हि तोवद्यानम्, रियाधाः तत्र मद्दत्तिः । मद्वतस्य तदालिः, आप्तस्य पानस् पानेन च उद्दर्गा-उपशाप्तेः इति एतावदा एव प्रमाता इत्ती मर्वाते । न पुताः उदस्यो प्रयानम् अपि परीक्षते...इति केवित् । वयं द्व हूमाः-एकडानमापि अभ्यावदशापन्नत्वा तवज्ञातीवर्षने खिक्ने अव्युत-प्रथमिचारम् एव । –तारपर्धाश्रीका, न्याथ व्युत्राधिः तदेष पु. २८
- ३१. प्रमा च अविगी गेपलडिवः । अतः अविगीतातुमन्त्रजनकत्यवस्रणम् अध्यमिचारिस्वम् एव प्रामाण्यम् इत्यर्थः ।— परिधुष्धि, न्याययुर्ध्रथिक्ष तदेव q. ७८
- ૩૨. વર્ય દી દ્રૂવઃ-- મથમમ્ અગ્રાતાવ્ય- અમાવઃ પવ ઘ્રામાવ્યમ્ મ્ટાન્સ્વિથા સાથ્વમ્ ! તત્ત્વ-ચિન્તામહિ, લે, ગાંગેશ ઉપાધ્યાય, સંસ્કૃતાં ઉમેશામિશ્ર, મિથિલા ૧૯૫૭, પ્રથમ ખંડ ૪, ૧૧૬
- इर्. हानं पना सं रादिश्व हित करकावात्, यत् न एवम् तत् न एवम् यथा अग्रमा।
   सिभ्धान्स क्षत्रावेक्षी, क्षरिश्वव्यी, तदेव व १.३
- ३४. अनुरुषव संवेत प्रायाण्यस्य तिश्वित्वस्वात !... प्रयतं जलहानाग्तरं प्रष्ट्वौ सत्यां, जलहामं छति पूर्वोत्पन्तां जलहानं प्रमा, वर्ग्यप्रष्टतिवनक्तवात, यन्नैव तन्नेवम् यथा आग्रमा, इति व्यतिरेकिणा प्रमारवं तिश्वचित्रते ।-दीभिक्ष, ताईसंध्रक, दे. अन्नं अट संथा. आहेत्ये-मोडास. मुर्जिप १८२०, पु. ५५
- भौडराचान्तनिवर्हणाय तु घृतावतारः अयम् दति आख्वयते ।--न्यामञ्भूषध्र प्रस्तावनां ५ २, तदेव

\$2

Imagery of Kalidasa-Dr. (Mrs.) Vinod Aggarwal, Eastern Book, Linkers, Delhi, 1985, Price Rs. 125, page 308+20.

The concept of imagery is a western concept. As the author states -it is the vastu which is स्वतः संभवि कवि श्रीद किससिध्ध and कविनिमध्ववसन् प्रौटेंबितसिध्य is imagery in Western Literature," (IX). That is the reason why the author explains the term 'imagery' from the Western point of view and applies it to Kalidasa. She gives all weight to the view of C. Day Lewis "Every poetic image is to some degree metaphorical. It looks out from a mirror in which life perceived not so much its face as some truth about its face." (p.3) It can be conceded that Kalidas is a creator of excellent, life-like and yet artistic images, endowed that he is with a poetic genius for which the words of Bhatta Tauta quite aptly apply-'प्रज्ञा नवनवोन्मेषशास्त्रिनो प्रतिभा The author quite effectively strikes at this ufaut of Kalidasa creating images when she states : "Every image bears evidence of the poet's surcluss of Judgement and delicacy of taste the music, the fulness, the aptness, the simplicity, the purity and the Sweetness used in Kalidasa's images could not be imitated by other poets," (p. ix). It is thus quite proper and in fitness of things that the author studies in full and minutest details and from all points of view. the images created by the poet. Her classification of the images is scholarly. The study is divided into eleven chapters thus -

- Introduction that discusses imagery, its constituents, its fundaments and types and goes to classification of images in the great poet.
- 2 to 9. Detailed study of all possible images systematically and scientifically classified.

Chapter 10 deals with their critical appreciation work-wise, Chapter 11- conclusions that are divided into 4 parts as (i) statistical survey of variety of Images, (ii) Kalidas's own idea touchs in these, (iii) Ideological background of the Imageris and (iv) Poets elarity of Imagination and power of Expression. Evidently the real test of the scholarship of the author lies in the first and the last chrpters and we must concede

that the topics selected are scientifically good, very ably analysed and have the capacity to create a better idea of the concept of Pratibhā as applied to Kalidasa and a better understanding of the real greatness of this preceptor of the family of poets 明词重动词电 The detailed study of the images is more descriptive and narrative and does not mostly refer to their effectiveness in touching the very vitals and depth of the human heart. However, as stated earlier, the classification is detailed, systematic and scientific We can also state that no image has escaped the purview of the author. That speaks for the care with which she has studied the works of Kalidasa and after a study of years, contributed this research work. The concept of metaphor is far wider in western criticism than in Sanskrit and the author has done full justice to the poet. That proves that the present work can be classed as a fairly good study in comparative criticsm. She has paved the way for more such studies. We welcome the work for all its worth. It brings us nearer to the depth of Kalidasa's vision and thought that create the real aesthetic beauty in his works. .... and a strategies

-R. S. Betai

Faith, Praver and Grace- Cassian R. Agera, Mittal publications Delhi-110035, 1987, pp. 239.

The monograph under review is a revised 'version of 'Dr. C. 'R. Agera's thesis which was submitted for the Ph. D. degree in Philosophy, University of Delhi. This is a first critical and comparative study on conception of Faith, Prayer and Grace of two stalwarts viz'' Srt Rāmānija of India and Kierkegaard of Denmark:

Faith and prayer play a vital role in religious life of man. Infact they are central point to the good life. Faith is not a blind belief. It is a dynamic and a constructive force in our life. Faith and rationalism, are not opposed to each other, as some people think. Infact they supplement each other. The faculty of pure reasoning leads us to knowledge and knowledge gives us faith. An indepth study, reveals that the completepicture of mental phenomena consists of belief, reason, knowledge and faith. Our mind climbs from belief to reason. trough reason to knowfrom knowledge to ultimate faith. This is called Sradha. Thus from the crudest concept of religion to its purest and loftiest experssion, tremendous emphasis has always been laid upon faith. Prayer, is nothing ut an expression of inner devotion, the source of which is, again faith.

It is a firm view of all the religious thinkers that prayers directed towards God bring the highest happiness here and now. Prayers of pure heart are answered in the form of Grace. Hence, the fabric of faith, prayer and grace, is, subject of central point for all the theistic philosophers.

The present work of the author mainly deals with comparison between these three concepts of Ramānuja and Kierkegaard. The author in his introduction beautifully pointed out that, though, both Ramānuja and Kierkegaard belong to diverse socio-religions contexts, none the less, if grace be regarded as God's call, on the one hand and faith and prayer as man s responses, on the other, they make a fairly similar fabric, the same general them of human salvation. (Introduction, p-2). The author concentrating on these three concepts of two great religious thinkers, has developed his thesis very systematically. Though there is a eight hundred years gap between both the philosophers, the work, tries. to highlight how Ramānuja and Kierkegaard react to similar problems and situations in Jif and thought, The main contribution of this work is two-fold; first of all it throws light on less known aspect of Kierkegaard thinking and secondly it compares, the views of both Ramānuja and Kierkegaard which is the need of the day.

The book consists of ten Chapters. The first nine chapters are grouped into three units consisting of three chapters in each. The first two units deal with the views of Ramanuja and kierkegaard respectively. In the third unit comparison is made between views of Ramanuja and Kierkegaard, highlighting bolh similarities and differances. The tenth chapter is a concluding one which is divided into two parts. In part one the author tried to show the inter relations among the three concepts, as they are understood in religion generally. In second part an attempt is made to show the views of Ramanuja and Kierkegaard stand related to this general religious-position.

The author's understanding of Faith, Prayer and Grace, of Rāmānuja and Kierkegaard is very suble and he is very clear in presenting view of both the thinkers. This work is undoubtedly an outstanding contribution to the field of knowledge. Equipped with notes, Glossary, Bibliography and Index, the book is well printed and nicely produced. The author and publisher deserve high appreciation in bringing out this very useful book on comparative religion.

Y. S. Shastri

## रूपमझरीनाममाछा-डौं भारती होलत.

Pranav Prakashan, Ahmedabad 7, 1983, Pages 47+16. Price Rs. 12/-

The present work is a critical edition of an unpublished work on lexicography by Rupacandra (16th Century). It is based on four paper mass, two of which were procured from the L. D. Institute of Indology Ahmedabad one from the B. J. Institute and one from BORI, PUNE (Photo state). The only complete ms is 1 from the L. D. Institute, through the editor, Dr. Bharati Shelat, found the other 3 also be useful. Full available details of all the four are given as expected in a critical edition. All available information about the family and place of the author belongs to the Mchra lineage of Rajputs, who were the same as Mers who settled in Porbandar (Saurashtra). The evidences enlisted seem

The work is divided into ten sections known as Vargas. The first nine deal with 150 synonyms and the last deals with five homonyms. The total number of verses in Austup metre is 123 (83 full, 38 half and 44 quarter verses). The last varga of homonyms has five verses in three metres, As Dr. Shelat rightly points out.

"The author of this lexicon follows no principle of arrangement.. He has arranged them at random." The style is rightly simple and direct. Other details of style are also given. A detailed Index of words at the end and a very detailed and careful note of all variant readings, as also mostly a selection of the appropriate reading at every place show what great effort Dr. Shelat has put in the work. It also gives ample proof of her command over the science of critical editing. We sincerely hope that Dr. Shelat enriches lexicography by editing many more works of this type.

R. S. Betai

Hindu Law of Inheritance- Tr. Gopalchandra Sarkur - lirst reprint in India, 1986, Gian Publishing House, Delhi 7. Price Rs. 169.

The first reprint in India of the text and translation of the 'Hindu Law of Inheritance-Dayabhaga,' as in the Viramitrodaya of Mitramiśra fulfils the long-felt need of scholars, jurists and also students in this country. The reprint, coming as it does 110 years after its first publica tion remains useful as a valued work of reference even today, more so in this country. It is of very great value and guidance for the correct and precise interpretation of the law of inheritance in the Bengal school and the Mitaksara school both, as also all the laws on inheritance enacted in India right up to the modern days. With due respect to Manu, the foremost of the Smrtikaras as also to Yajňavalky, Narada and Visnu. the Dayabhaga of 'Viramitrodaya' by, Mitramista is written primarily to reinterprete and defend the Mitaksara law against that of the Bengal school mainly of Jimūtavahana. The author also wants to reinstate it with all firmness at his command when he comes to the law of inheritance. At places he slightly differs from the Mitäkşarā law, but succeeds in his mission of placing it on firmer grounds and in stressing that it has the full backing of the authority of the Dayabhaga sections of the Smrtikaras of old. Respect for tradition has been of supreme importance in India and when digest works -Dharmanibandhas-like the present one endow it with full logicality and intellectual conviction. We are convinced about the great value of tradition and how it works in the very blood of the Hindus. The original Sanskrit work is fairly tough and sometimes even confusing because of very high scholarship and typical style of the author. The translation, is therefore welcome in the modern days.

The work consists of the following :

Preface by the translator, Original Text of Dayabhaga, English Translation and detailed Index.

It is notable that the translation is prepared with unstinted, great and patient effort. It is mostly lucid and fairly clear. But the translator puts his sholarship to real test when he, on his own, divides the original text and translation into chapters, parts and sections, following the different topics of the law of inheritance discussed. This is enough to convince the reader about the all-embracing comprehensiveness of the topics of Daya dealt with by the original author. Again, the work of the translation of this tough text is a veritable challenge and the trans-

lator has convincingly proved that his grip and grasp are full and that he is as much of a scholar as Mitramisra shows himself to be in the work. The translation immortalises Mitramisra and his work both. The Index at the end arranges the topics into full and clear-cut details and gives to us yet another proof of the profound scholarship of the translator. We heartily welcome this useful work.

A Compendium of the Rajayoga Philosophy.

Ed. Rajaram Tookaram-Golden Publication Services-New Delhi 1983, pages 171+4 price Rs. 55.

This is a welcome reprint of a compendium of six valuable works on spiritual knowledge after more than eighty years. Here five works are by Sri Sankarācārya and one by Sadānanda. The five are the famous Vedantaprakaranas by Sri Sankara, the internationally renowned Indian philosopher. They are Aparoksanubhūti, Atmanatmaviveka, Vakyasudhā, Vivekacūdāmaņi and Carpatapanjari. The work by Sadānanda is the celebrated 'Vedantasara'. The purpose of this selection is, as laid down by the editor, to submit "before aspirants to spiritual knowledge both in the East and the west ..... the theory of the Higher Self and the mode of its realization." It is assured that "a careful study of these treatises will lead them to an excalted state of mind, which will raise them above the sphere of physical sorrows and pains and ultimately enable them to overcome the limitation of time and space by realizing the Immortal Ego-". The purpose of these translations is thus really laudable and the works selected are also the most authentic in the realm of spiritual knowledge and the highest uplift and realization. The translations are by famous scholars and they are of no mean order. However, we feel that the works could, better have been arranged as follows :

(i) वेदान्तसार- Sadananda

(ii) अपरोधानुपूति- which will lay down the ideal of the higher and the highest for the aspirant to spiritual knowledge and wisdom.

(iii) चर्षेय्यण्यज्ञी- that exposes man's excessive attachment to all that is worldly and mortal, that he is expected to get over as the first step to progress on the path of higher realization.

(iv) आह्मानसंस्विवेक - that teaches to man the distinction between Atma and Anatma and the desirability of discarding or getting over the latter in favour of the former.

(v) बाक्यसुवा - That lays down the dire need of annihilation of the ego in order to go nearer and nearer to the truth of Atma and the

#### Review .....

(vi) 词有宗寶町间一 that will be the climax in that it reveals the grave limitations of mortal existence and the sorrows that follow on one side, and the achievements of man who has got over his ego, and has, through his mental and spiritual uplift, brought his Self nearer and nearer to the Supreme Self and to all the joys of one who experiences that state.

This order would again, better follow the mental make up of the aspirant and his uplift from the mortal existence to the highest immortal existence and realization. The reader can surely be advised to proceed with his study of the works and the highest philosophy of spiritual uplift and be better enlightened.

Again, there is no uniformity in the work regarding one thing. It is not clear as to why the text of  $\bar{a}_{12}$   $\bar{a}_{12}$ ,  $\bar{a}_{1$ 

However, even as it is, the value of the work is there, it can very well serve its purpose. We would recommend a study of the compendium to all readers who desire to be enlightened regarding the supreme reality and are keen on sublimating their minds and selves by grasping the best and the highest doctrines of Indian philosophy.

R. S. Betai

#### प्रत्ययकोद्यः ।

By Late Sri Gunde Rao Harkare, Editor : Dr. P. G. Lalye, Dept. of Sanskrit, Osmania University, Hyderabad; 1983, Price Rs. 45/-, Preface & About the Author i-v, pp. 1 to 323.

पाणिनीय-स्वाह्लण में दो प्रकार के परी का रूपाख्यान बतावा गया है : (१) खुबस्त एवं (२) तिइन्दा । इनमें से 21 खुप विमस्ति प्ररायों किन नाम प्रकृति (-व्यातिपरिकों) के पीछे जोडे जाते हैं उन नामरुपा प्रकृति-यातिपरिको-का सर्थ, एवं 94-9 (सरवेपर भौरि आन्ननेपद) तिइड् विमसिंड प्रयथा जिल याइस्ता प्रकृति के वीछे जोडे खाते हैं उन वाउयों के आर्थों का निदयज कालेयाछे कोय अनेक हैं। जेने कि- पुरुषोत्तपरेव, भवसर्थिहादि के प्रकाशर प्रवत्कोय, द्वयवार प्रवत्कोय और अनेकाशर प्रवत्कोय । तथा पाणिनीय प्राइकेय, प्रकाशर प्रवत्कोय, द्वयवार प्रवत्कोय और अनेकाशर प्रवत्कोय । तथा पाणिनीय प्राइकेय, प्रकाश प्रवत्कोय, द्वयवार प्रवत्कोय और अनेकाशर प्रवत्कोय । तथा पाणिनीय प्राइकेय, प्रकाश प्रवत्कोय, द्वयवार प्रवत्कोय और अनेकाश वाल्यूमर्त्यात प्रयुक्त होनेयाडे प्रवत्केय, व्यक्तीरेन निरूप्य करनेवाला केया शायद एक ही इप्टिगोवर हुआ है, और यह है पोफेंट ओ के वी. अन्यहरकी, पूणे, का A Dictionary of Sanskrit Grammar, G.O.S. No. 134, First Edition, 1961, M. S. University of Baroda इस कोश की दितोय आहचि (A.D. 1977) में डॉ. जे. एम. छुक्ल, (आहमदायाद) ने कुछ नये सब्दों का समावेश किया है।

यहाँ इसी प्रकार के एक ओर कोश का परिवय हम प्रस्तुत कर रहे है। स्वर्गीय वंडितजी गुण्डे राव हरकरे (A.D. 1887-1979)ने बनाया हुआ ''प्रश्यकोग'' गणिनीय व्याकाल में निवर्ति प्राप्त सभी प्रश्यतों, आदेव, आगप, अनुदुक्य आदि का अर्थ एवं उद्युक्ता, कार्थ (functions) आदि का छुचाक रुपेण प्रदर्शन करता है। यह कोश बेहानिक पद्धति का अनुदारण करता है, और याय में वेषायपूर्ण होने से वाणिनीय व्याकाल-याहब के सभी अर्थवताओं के खिर उपादेव है।

इस 'प्रस्थवकोश' में उन्नकाशदिकम से युवन्त पर्य तिकन्त के क्याख्यान में उपयुक्त होनेवाळे सभी ध्याकरशिक प्रस्पयादि का ससन्दर्भ निर्देश प्राप्त होता है। उदाहरण क्य से कछ सुचिर्या देखे तो—

- (8) 555 (g53 : 57)
  - प्रस्ययः—चातुनिर्देशे । इन्छरितेषे चातुनिर्देशे (वा) रोगास्त्रय" (III 3–108). भिदिः । पचतिः । इप्यादिग्यः (वा) । इप्यादि चातुग्यः इकेव भवति, न स्तिष् । इत्तिः । किरिः इत्यादि ।

प्रस्याहारः — इको यणचि (VI. 1-77), इंग् यणस्तम्यसारणम् (I-1-8) इत्यादयः ।

आदेशाः— उस्येक: (VII-3-50) ठक्, ठञ्, जिठ्, पदय (IV-2-20) (वा).

आदिद्याः --- इक्क्, देकन्, विकन् इत्यादि । पदय ।

(R) 55 (geo 81)

अभ्यास€य ''ऊने' इत्यागमः । पटघातो: पट्रपटः । घञ थेँ कः ।

इनूदे (I−1−11), बैटुतो च (I−1−19), ऊदनोः (VI−3−98), डटुपथ्यया (VI−4−89 to 91).

क्रत :-- जागरूक: (III-2-165) यायजुकः (III-2-166).

उणादिः — मृ- गरकः मृग (479) वलेक्कः । बल्कः पक्षी (480)

उणाहिः-- उलुकादयथ । वायदुकः वक्ता (481)

- (३) घि
- संहाः दोवो भ्यथपिय (I-4-79) तरिः । भातुः । संज्ञाफलं 'वेडिति' इति गुणः । हरये ।

#### **अवलोक**तः

(৪) ব

इतः :--- 'चुद्द प्रस्थयाचौ'' (I-3-7)

स्वर: --चित् स्वरः, चितः (IV-1-163)

मङ्गाम् । ''तद्धितस्य'' (IV,–1–164), दुब्च्यद्भ्य: ब्युद्ध् (IV–1–98) कौश्वायनः ।

**तिव्**त्तातः --चादिराणगठिताः श्रम्दाः निषतसंबक्ताः यदि ते अत्तरपत्रागतः । स्रस्य = हस्य, छिन्नसंख्याकारकाण्वितम् । एतेन प्रष्ठाग्रस्यः चादिगणगठिठोधसे न निर्पातः । 1. चार्थाः (1) समुख्यवः, (2) अत्रायदम्, (3) दरोदययोः: (4) स्याहाराः । 2. सनुस्परंत्रात्रदयथं (II-1-72), अत्र 'च' शाव्यः अत्त्राराणीर्थकः । पत्रामयुर-स्यंत्रक इसि तमालान्दरं न भवति । 'पर्यय वाणे सिर्प्तावस्थ्य' (II-1-48), इत्यवादि कह्यः आवारणार्थकः । स्वति प्रत्युष्टेषु च दति अनुष्ट्तिसेषक् । ।

(५) तिः

तखिल्लः-स्त्री युनस्तिः (IV-1-77) युवन्+ति .स्वादिस्वक्ष्वेनामस्थाने इति तिप्रत्थये परतः युवन् इत्यस्य पदस्वम् । नस्त्रेपः प्राति. (VIII-2-7) इति नस्त्रोपः = युवतिः ।

तच्छितः-सरस्प परिमाणम् (V–1–57) इत्यर्थे पश्चन् इत्यस्मात तिवरयवः टिकोपथ निपात्यते । पण्च+ति=क्रुत्वं=पीत्तः:=पश्चपरिमाणं अस्य । एवं पष्+ति=वष्टिः, षद वणतः परिमाणमस्य (V–1–59).

तद्धित:-''तस्य मूल्ले'' (V-2-24) ईरवर्षे पश्चात् ति=पक्षति:=पक्षस्य मूलम् प्रतिपत तिथि: (V-2-25).

कता :- इडागमनिषेषः तितु (VII-2-9) तन्तिः । तनिता ।

तद्धितः-मरदर्थं करा शब्दांश्र्या कन्तिः, शन्तिः अन्ये च प्रत्ययाः वमादयः (V-2–138),

तद्धितः-"ति विंशतेः डिति" (V-4-142) डिति परंतः तिलोपः विंशरेया क्रीतः विंशकः । डित प्रथ्ययाभावे=विंशरया ।

जणाविः-वृत्तेश्तिः वस्तिनाभेरथोदेशः । वस्तिः दशास्त्रम् (619).

सी असे:=स्वस्ति=अध्ययम् (620).

बो तसे:=बितस्तिः (621)

पद=पत्तिः प्रथि प्रथितिः तिः नित् । हतिः हस्यः (623).

(६) लिद (१९ 282)

तिङ् :--भूतानवतनपरोक्षेऽथे वर्तमानात् धातोः । अभूव । चक्षाः । तिङ् :--जत्तमविषयेऽपि परोक्षता चित्तव्याक्षेपात् । सुप्तोऽहं क्षिळ विकलप । तिङ्ः ⊶अग्यन्तापहवे (वा) किं कलिङ्गेषु स्थिनोऽसि ? नाहं कलिङ्गान् जगाम । (III-2--115)

तिङः --भूतानध्यतनवरोक्षे इति इत्त्रसार । शश्वक्षकार (III-2-116). अभ्र विषये ∞ङ अपि भवति ।

तिङ् :-प्रश्ने चासन्तकाळे-बिर बङ् च । वरिचत कंचित् प्रब्छति किंगवक्त देवरतः ? तस्योत्तरम्-अञ्चयत् देवरतः ! इयाज देवरतः ! (III-2-117) तिष्टं :-परस्मेवि प्रथयाः लिटि 'णळतस्र' (III-4-82).

तिङ् :-खिटि परतः घातोरम्थासः । लिटि घातोः । (VI-1-8) लिटि परे अभ्यातमिन्नस्य एकाच्क्रस्य प्रथमस्य घारव्ययनस्य दे उप<sup>च</sup>ारणे स्त; । अत्र एकाच देति कर्मचारय: ।

तिङ्:-छिटि फास् घातोः पश्ययात् अन्येस्थव घातुःस्येथ आम् प्रत्ययो मयति बोस्याञ्चकार (III-1-35, 42)."

इंस तरह से यहाँ को भी स्वनिम या रूपिम के रूप में प्रस्तुत हिया है उन्न समी का पाणिनीय व्याकरण में प्रस्तुत किया है उन्न सभी का पाणिनीय ब्याकरक में क्या स्थान, स्वलप, कार्यादे हैं (जैसे कि– वह संझावाचक है,

प्रयाहार है, अनुबन्व है, स्थानि या आदेश है, आगम है, प्रथय है, उजादि प्रस्थय है, निसतन है इत्यादि) उसका सर्वातीय निराग दक्त किया गया है। और साथ में पाणिनीय अन्द्राध्यापी के सुरक्षमोक या वार्तिकादिक पूरा सन्दर्भ वटावा गया है। अनः किशासु अद्य दक्षिम के साथ ही प्रदर्थवादि मा खोन प्रान्त सरक कैया।

भाषुनिक युग मे जो संस्कृतनापुरागी पिइर्फतन संस्कृतमाला के अध्यथल-अध्यावन का भार इन्प्युटर से यन्त्रस्व करना चाइते है, उनके किए यह कोय निर्भियाद पर्य अन्युपन का से सहारक हो सकेना देखा नझ अमिप्राय है। भीर भी जो राठक किलीएक स्लब्बन्य प्रत्ययादि को लेका उनका पूरे गणिगनेय व्याकरणशाला में स्थान स्थानादि है यह यदि देखना चाहता है, तो ठक की भी यह कोचा मार्गदर्शक यन वहता है।

इस 'प्राययकोय' के गुणमाहिया को बताने के बांद, उनकी कुछ अपूर्धता के प्रति भी ध्यान आइध्य काना चाहिए । र. 'आई शीर्षक के नीचे (प्र 44 उपर) 'आइ- इति दातेका प्राचाम, !' (आई) नाऽदिश्वाम, । (VII-3-120) तृतीया विभविज के प्रकायक के (रा) प्रायय के लिप्र पाणिनिने ''आइर'' का उल्लेख किया है— पेया निदें या अनिवार्य दि । र. 'वद्र' धार्षक के नोचे (ट्र 55 उपर) ''इन्द्र' एक पारिमाणिक संक्षा है, और ''उपदेशेऽबनुनासिक इन् । (I-3-2 to 8) स्वों से उठका विधान किया गया है।''यह बताना का श्वरूक है । इ. सुद् विभनित प्रायय विभिन्न कार्रकाययों के वाचक है, यह बताना का सानव्यक था, जो नहीं बताया है। छ. ट्राउ 77 पर 'जु' शोर्थक के नीचे लिखा हे कि---

#### भवस्रोषन

तिवृद्धः :- ''स्स्य'' (111-4-77) अत्र अहार उच्चारणार्थः । न इत् । स्न इति स्थानि-निवृद्धाः । रूसताः दद्य वर्तत्मानादिकास्रविधेवनाचकाः तक्ष घद दितः । दस्तागे स्तितः । ''तित्तस्र किः'' (111-4-478) इत्यादयः सादेशः ।'' ऐता स्त्रिया हि सर्दु ''स्काराः इत्य ...'' के पूर्व यद बतात्रा अतिवार्य है कि ''स्त्रः स्त्रेणि च मात्रे जास्त्रेडियः । (111-4-69)'' सुप्त से 'स'शताः स्तीगि/क्रमिणि भावे अर्थ में विश्वधात्रवा प्रयुक्त होते है । इत अर्थुतानां और कुछ मुद्दण् दीव की दितीय् संस्करण में स्वयादकक्षी दुरू करेने ऐत्यो आहा है ।

''प्रस्थायकोदा'' – केकर्ताश्री गुण्डे रावनीके प्रति सभी पाणितीय अभ्येता कुतवता से अवनत हैं । और सम्पादकश्री का कार्यभी निःमंदेह अभिनन्दनीय है ।

डॉ. वलन्तकमार म, भइ

भारतीय शृंगार- डो. कमल गिरि, मोतीलल बनारसीदास-दिल्ली-१९८७,

पन्ने ३२८, मूल्य ९० चपये ।

इस शोधप्रयम्च की उपयोगिता के बारे में डो. कमल गिरिने जो बाते प्राकृक्यनमें सिखी है, उनको देखकर इनका किस हट तक सधी है यह देखना ठीक होगा।

"युगार हो यदि संस्कृतिका मेदरव्य कहा जाय तो हस्में कोई अखुक्ति नहीं होगी स्वीके मानव संस्कृतिक अध्युदय के साथ थी युगार का भी खदर हुआ। । व्यक्तित पूगार न केवल संस्कृति के विविध पटो को थी निर्दिष्ट करता है अधितु उसे प्रभावित भी करता है। काल एवं राजनीति दिवारी आ रह का भी आपकत समझ होता है।'? (g. 1)

''राष्ट्रमाघा हिन्दी में प्राचीन भारतीय शुंगार पर अध तक समुचित अध्ययन के अभाव की होटर से इस प्रयान का हिन्दी जगत में विशेष रुक्षे स्वामत होगा इस विश्वास के साथ..।"

इन ठदेशी को सिद्ध अरने के लिये इस योपदानम्य में मारतीय युगार के चार तस्य प्रधावन, वस्त्र, केदान्त्यात एव याभूषणका कशात कता केदिलाने उचित कसा है और इत सार स्यापक तस्यों के अभ्यास में प्राप्त प्रबद्ध आ सात है। इन चार के लिकान, उकानि का अभ्यात करने के ठिये लेखिकने मारतीय इतिहाक हा न्युरों में विमाणित किया है, यह भो उचित सा लगता है -- रीनम्य सम्या, वेदिक काल, महाकाम्यकाल, माइ मौसेसक, मौनेवाल, जुनाताल, प्रधानाल क्या गुरा तयं तुरोत्ता साल । इंस्कृति की लक्षा दिको होस्टे यह विमालत हिया मया है, हेवले अधेविष्ठका चर्चा क्रजा पर्य युगार्की तरं से काला- क्यों यह विमालत किया मया, है, हेवले अधेविष्ठका चर्चा क्रजा पर्य युगार्की तरं से काला- क्यों या। हरको जुवां-मीसीया प्रशावनामं के का ककती थी।...

मस्तालनाके सिशाय चार अभ्यायों में विभाजित शोधवश्य में युगेगरके चारों अंगी का विस्तीये निरुद्ध प्रमाणों के साथ किया गया है। इस कहे कि इन चार अध्यायों में इन चार के बारे में प्रायः पूर्ण समयी एवं तथय फिल जाते है को बढ़ उचित होगा . छेलिका का अब अक्क है और रोजब्ब सम्प्रता तथा विदिक संजक प्रमाणों की प्रार्थित में छेलिका की मारों कतेरी हुई दे इसमें जंस नहीं। ही, ऐसा खर जजा है कि यह नियन वर्णनामक यहां किस्तानक विदेश है, आ जेवनां सम्क त्या विश्वेषणासक करा। समाजके जीवनमें विद्येषतः नारी की वरळडी स्टिशतिका प्रभाव उडके प्रसाधन, वस्त्र, केइवविन्याक्ष आदि पर हैसा पडा डे इटकी चर्चाभी अपेक्षित थीं ।

एक अभितन फडागर समाखोजनाका अयेकित था, तिसमें समाज-जीवन; सामाविकजीति इ-कीपुरुप्तमयन्य, नारोका स्थान, मारसीसरेइ ति के मुल्न-आदिका कौन सा प्रभाव महाजन दख, केस्तुवित्यात तथा आस्यूवणी पर रडा हूं, तथा इन चारका प्रभाव मनाव-जीवन सामाकिकजीति आदि सर कितना पढा हूं दुक्की जयां हे स्वकी थी। सन्य पद्यं सेयोधन का सूद्य देवने खुद बढ सक्ता था। अन्य मोग में क्रुठ मिलाकर ७९ चित्र दिये गये है। किर भी इनका सर्व्य प्रवित्य सथा पुस्ट का कम्लोक इन विज्ञों के साथ देना अनिवाय या। वित्र परिवव विजे के साथ होना जरूरी या। इंस्टोमी राथे प्रवन्यका मूहर बढ नक्ताया।

फिर मी केवल सामग्री छुंगा के साथनोंका आदि के निरूपणकी हॉटि से देखे तो भी इत इतिन सूदव करन नहीं है। भारतीय युर्गार स्वयमेव एक अनोखा और स्वपूर्ण विषद है। इसके आलोचनास्मक निरूपण से लेखिक का दाया सिद हो सकताया। स्वयन्ने-न्यय सुचित स्वा प्रवादनहर्माणका भी पुर्णना व्यवस्थित है। लेखिकाके विद्याल

अध्याम उपनिवद्— म.म. यहोविवयजी विरचित घुवनतिल्फाख्य टीकाकार— श्री विजयभद्रकार सुरीखरजी, प्रका.—'मुवन'—भद्रकरसाहित्यप्रचार केन्द्र, मदास स. २०४२.

આપણું ઉપતિષદ્ સાહિત્ય ઍ અધ્યાત્મવિદ્યાનો ઝાબુમોલ ખલ્તનો છે, તેની પરંપરામાં રચાયેલ 'અધ્યાત્મોપનિષદ્' યુસુસુજનો માટે ઉપાદેય છે. સૃળગ્રંથ અને તેના પરની ડીકા બ'તે સમય સંસ્કૃતમાં સ્થાયેલાં છે.

પ્રસ્તુત ®પનિષદ્વું કદ અને વિષયવસ્તુના વ્યાય 'ગાગરમાં સાગર' એ ®કિતને સાર્થક કેરવે છે. સ્ચયિતાનું એય હાજાવિદ્યાના બાધ કરાવવાનું છે.

સમગ્ર વિષયવસ્તુનું ચાર 'વ્યધિકાર'માં વિભાગીક્ષરણ કરવામાં આવ્યું છે. (૧) શાસ્ત્ર યાગણુદ્ધિ. (શ્લા. ૧ : ૧–૭૭૭) (રા ગ્રાનયોગણુદ્ધિ (શ્લા. ૨ : ૧–૬૫) (૩) ક્રિયાયોગ (શ્લા. ૩ : ૧–૪૪) (૪) સામ્યયોગ શુદ્ધિ (શ્લા. ૪ : ૧–૨૩).

િં જેને ચરદેવની ખંગળ સ્તુતિ સાથે ગાંધનો પ્રારંભ થાય છે. અખ્યાત્મરાખ્કનો અર્થવ્ય પ્ર ક્રી ગાંધવાર શાસ્ત્રના પ્રકારો, શાસલાહિ (પરીક્ષા) માટેની સ્ત્રો ડીઓ વ્યંગેનો સ્પષ્ટ વિતાર આપે છે. ગાંધવારનાં માટે અખ્યાત્મદ્વેત્રમાં વિધિ–નિષેધતું સુસંગત પ્રતિપાકન કરવાર, ગાલગ્રેનની સાથ કરતાર અને મોક્ષોપપીગી બોધ આખાતર શુક્રહાસાય છે. (જેલો, ૨૯)

શ્લો. ૩૦ થી ૬૨ સુધી ગ્રંથકાર સ્યાદ્વાદને કેન્દ્રમાં રાખી દશ<sup>દ</sup>નાની વિવિધ વિચારધારાઐામાં ગુજીદોષી બતાવી સમન્વય કરે છે

શાસ્ત્રચર્ચા અને સમન્વય પછી પ્ર'થકાર નાવનું ત્રિવિધ વિભાગીકરણ કરે છે.

ા, શ્રુતસાન (સહ્યગ્લાન) ૨. ચિન્તા (ચિંતનથી પ્રાપ્તસાન) ૩. લાવના (ચ્યપરોક્ષા-નુબૂતિયો મેળવેવુ: નાન). છેલ્લે તકેની અનિર્હ્યાયકતા અને અંતુબૂનિથી પ્રાપ્ત થયેલા જ્ઞાનની શ્રુલતા બતાવી ગ્રંથકાર અધિકાર પૂરી કરે છે.

દ્વિતોયાધિકારમાં અખ્યાત્મસાતની સ્પપ્ટતા, શબ્દબ્રહ્મ પછી પરેલકાની ંગોપ્યતા; કેવળ તકુંથી આત્માનુબૂતિની અશક્યતા; સિહસાધક બેઠનિરૂપહ્યુ: સરીકલ્ય-નિર્વિકલ્ય સમાધિ અને તેનાં અધિકારીની ચોગ્યતા; ચિત્તશુદ્ધિની અતિવાયતા અને અદર્વતસ્થિતિને પામેલા યોગી 'મુનિ,નો આવણુ'નોય દશાનું વહુ'ન આવે છે.

'ક્રિયાચોગ' નામના ત્રીજ અધિકારમાં પ્રધાર કમ'વાદતું ગ્રાનસાપેક્ષ વધું'ન કરે છે. જ્ઞાને માત: क्रियां विना' એ પરંપરિત આદર્શને અતુસરી પ્રધાર કમ' અને વાનની પરસ્પર ઉપાટેલના બતાવે છે. થયેવઝ્છાચરહુમાં ક્ષેપ બતાવી વિધિનિયેશેતું પ્રતિપાદન કરે છે. અવિજ્ઞા વાસના, લવબીજ વગેરેને કમ'ના પ્યચિંધ બતાવે છે. તેમાં પ્રધારની સ્વતનવયસંઘક આગળી સુઝ પ્રગટ થાય છે. ક્રિયાવેયેને લોકિનવેગળું રૂપ આપી વીતરાબની સ્વૃતિ સાથે અધિકાર

ચતુર્ધાબ્રિકારમાં જ્ઞાન અને ક્રિયાયેણનાં અવલ બનથા સ્વત્વ સ્થિતિને પામેલા સોર્ગીતી મનોદશાંતું અદ્ધતા વર્ણુન છે. સામ્યયેણની વ્યવહારૂતા કદ્યાંવતા… 'સામ્યયેણ'તી સ્થિતિને પોનેલા નગી, સુધિષ્ઠિર વગેરેનાં દ્રષ્ટાંતો સાથે અંથ સમાપ્ત કરવામાં આવ્યો છે.

'અખ્યાત્મેાપનિષદ' એ જેનદર્શ'નની પર'પરાનો ગ્રંથ હેવા હતાં, તેમાં સોપ્રેલપિંક મતાગ્રહને નહીંવત સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. ગ્રંથકાર અપ્યાત્મસાયનમાં ઉપયોગી હૈય તેલું બધું જ ઝેન તથા જેનેતર નિચારધારાઓમાંથી ચુક્ત મને સ્વાકરે છે. લેખક્શું દડિટબિકુ ખંડન-કાંડનનું નહીં પછ્યુ પ્રાયઃ સમન્વયવાઠી રહ્યું છે. 'આરતોનતી' એ ગ્રંથની કેન્દ્રસ્થ વિચારધારા છે. ટીકાકાર 'પરક્ષકાર' વાબ્દલું આતમપરક અપ<sup>1</sup>ધટન કરે છે તે બહુ પ્રતિકાર લાગત 'વધી.

'અપ્યાત્મવિલા' અંગે અનેક પ્રધા સ્થાયા છે. પરંતુ પ્રસ્તુત ગાંથમાં સરળતા, સ્પષ્ટતા અને સંક્ષિપતા માટે જે આંગ્રહ રખાયો છે. તે તે વિષયને લખતો સમગ્ર સાહિત્યમાં એક તતું પરિમાણ ળાણે છે. દાખલા, લપ્ટાતા આપી ગાંથકાર વિષયવસ્તુનું સચોઠપ**ણે** નિક્ષ્પેણ તેવે છે.

પૂળ પ્રધા શ્વીકપદ્ધ છે. તેમાં ભાવને પ્રસ્કુટ કરવા વિવિધ અલંકારા ચાર્ને છેલોનો પંચ કુટથી ઉપયોગ થયા છે. ભાષારીલી પ્રવાહી અને હક્યગમ છે. ક્લિપ્ટન નહીવત છે. ટીકા-કારની ભાષા પચુ સરળ અને સ્પષ્ટ છે મણબાધ્ધારમાં અભિપ્રાયને સ્પષ્ટ કરવા ડીકારો વ્યવાસ્થીને અન્યકથીનાં વાક્યા "ઉલ્લગ કર છે તેમાં ડીકારાનને બલ્લુબ્રતા અને ક્ષેક્ષસંત્ર બ્લેન થાય છે. ડીકામાં ખાસ આવશ્યક બાબતો સિવાયનો ચર્ચો ડાળવામાં. આવી. છે. છત્તાં, ક્યાય અસ્પષ્ટતા રહેલી દ્વારા તેલુ બાગ્યે જ જથાય છે. ્રુપ્લપ્રતથા જોતાં અંધની રીતિ અને વિષયવરતુમાં છાહિના વિલાસ કરતાં અનુભૂતિન હાપ લધુ કંપપ્ટ લ્પમતી આવે છે. અંધકાર સ્વાતુભૂતિને પ્રગટ કરતાં હોય તેવું લાગે છે. વિષયવરતને ભગવતગીતા અને અદેતવેદાંતની વિચારધારા સાથે ગાઢ સામ્ય છે.

સ્યાદવાદને કેન્દ્રમાં રાખા વિવિધ વિચારધારાઓના સમન્વય કરવામાં ગાંધકાર અને ટીક્ષકારના આંગહ ક્વાંક કર્યાંક વધુ પડતાં દેખાય છે, છતાં એકંદરે ગાંધ હરકાઈ લાણવિજ્ઞાનાં નિત્વાસુને ઉપકારક થાય તેવા છે.

સને ન્વયાત્મક અધ્યાત્મ સાહિત્યમાં 'આધ્યાત્મોપનિયદ' એ ચરોાવિજયજીતું નોંધપાત્ર પ્રકાન છે. અધ્યાત્મવિદ્યાનાં જિત્લાસુઓને ઉપકારક એવેા આ ગ્રાંચ હજી 'પોથી'નાં રૂપમાં જ સંગ્રહીત છે એ એક આગ્રય'ની વાત છે

#### શ્રી કયાળા ભાગત

સુરથેાત્સવ−એક અતૃશીલન-ડાં વિભૂતિ વિક્રમ ભટ, સારસ્વત પ્રકાશન, મહ્યિનગર, અમકાવાદ, મે-૧૯૮૮, કિંમત રૂા ૧૫-૦૦, પાના : ૧૨૦ + ૮.

ચુજરાતના કવિએશનું સંસ્કૃત સાહિત્યને મેશું પ્રદાન છે, તે આપસ્તુને વિદિત છે ભકી. જિનેધરસરિ, સરાચાર્ય, હેમગંદ્ર, અમરચંદ્ર વગેરે ઉપરાંત અન્ય ઘણા કવિએશએ સંસ્કૃત વિક્રાગ્યનાં દોવે સમયં મહાકાએ! આપ્યાં છે. આ ઉપરાંત પણ અન્ય મહાકાએ સ્થનારા કવિએશમાં સોમેધર (ભારમી તેરમી સદી)નું સ્થાન છે. "સુરધાત્સવ" એ એની ખ્યાત રથતા છે. આકૃતિનું અનુશીક્ષન એટલે કે તેનું આવેલગતાત્મક અધ્યયન આ કૃતિમાં ડૉ. તિભૂતિયેન હતુ પો છે.

ં આપણે ત્યાં કૃતિની આલોચતાની બે પઢતિઓ છે. પર પરાગત અને નવીન. કવિ, તેના સમય, તેની કૃતિએા, ક્યાનક, તેના પરના પ્રક્ષાયેા તેનું કાવ્યસ્વરૂપ વગેરેની ચર્ચા સાથે કૃતિની કાવ્ય તરીકેની વિલસ્થતાઓ વિરૂષવી અને સ્પ્રાસ્વાદ કરાવવા એ પર'પરાગત ,પઢતી છે. અન્ય નવીન પઢતિ છે. કૃતિના સ્પ્રાસ્વાદને કેન્દ્રસ્થાન અને પ્રાથાન્ય આપી અન્ય પ્રથોને ગૌથ ગળવાની વિભ્રત્યોને આ અનુપ્રક્ષિત પર પરાગત પઢતિએ લખ્યું છે અને તેમાં જે ચોક્યાર્પ, ઝીથવુન અને કાળછ અપેશિત છે તે રાખ્યાં છે.

"તાવલ લિખ્યતે કિંચિત નાનપેલિત્તપુચ્યતે", એ મહિલતાથે આપેલે આહોલગતો સિદ્ધાંત એક આદ્યાં કરે થેક આલોગઢા સતત જળવતા હાય છે વિભૂતિએન આ આદર્સને અલુસત્તાં જણાય છે અને તેથાં પર પરાબત આલોચના, પૂર્ણ પ્રમાણોના આપ્રહ સાથે જે રીતે અભ્યાસ આપે, તે આપવામાં વિભૂતિએન સફળ થયાં છે, અભિનંદનને પાત છે. હા, અંત્ર જણાય છે દે તેમનાં તવ પ્રકરણ તેમની ગાઢવણીને બદલે નિગ્નલિખિત વ્યવસ્થામાં ગોઠવાર્યા હોત તો આ અભ્યાસ સો ટકા વૈતાનિક બનત :

- (૧) કવિ અને કૃતિઓં
- ેં(૨) સુરચાત્સવ- એક મહાકાવ્ય
- (૩) વિષયવસ્ત્ર.

- (૪) કથાનક- સ્ત્રોત અને રૂપાન્તર.
- (પુ) પુરોગામીઓના પ્રભાવ.
- (૬) રસનિરૂપણ, ં
- (૭) શબ્દચમત્ક્રતિ.
- (૮) અર્થાલ કારા.
- (૯) સૂલ્યાંકન અને ઉપસંહાર.

પ્રક્રવણોનો ક્રમ આમ થોડો લહ્યો બાહ્યવાથી આ આલોવાનો વિરોધ બંધવિંશ્વત ધનતાં. દા.ત. 'પુરાગામીઓનો પ્રકારણના લેખિગતા પ્રશ્ન છું, તેને સૌધા મંબધ ત્રીજા પ્રકરણ સાથે હે તે આઠમા પ્રકારણના લેખિગતા પ્રથમ વાઠમ પસ્થી જ દેખાઈ આવે છે. તેઓ રહે છું – પ્લોમેચર આ મહાત્મબંદ પ્રાયત્વ પૂરો છે કેટલાક સુધાયતાથાંતા કરીને લીધુ છે, એ આપણે 'પ્રેરણાઓત પ્રકારણ-કમાં જેવ્યું. આપણા કવિએગને મહાકાવ્યના સ્વરૂપો જે વસ્સો માત્રો છે તેની વર સ્પાયવાં સાથે મહાકાબ્ય તરીક 'સુસરીસવા'ને બ્લામ કઈ રીતે છે તે ચર્ચા છું છે. આના પછો 'વિયવ્યત્ર' અને ક્રથાતક ને અંગ અંગ કઇ રીતે લાગ્ર પડે છે તે ચર્ચાયું છે. આના પછો 'વિયવ્યત્ર' અને ક્રથાતક ને તેને ગંન કપાતર' એ પ્રકરણો આવે તો તે વધુ સ્વાલાવિંક લાગે.

આ સાથે એટલું કહેવું જોઈએ જ કે પ્રત્યેક પ્રસ્કૃષ્ણમાં જે ક્ષેઈ સ્વાંની અપેક્ષ હ્યુસ, તે પુરતા પ્રમાલુમાં, શાસ્ત્રીય રીતે થઈ છે. તેથી વિદ્વારાજી છે. આંગે લીધે આ આખો ચર્ચા પણ વાગ્લોગ કાળ્ય વાંચ્યા તથય ગયા થયો રીતે કોઈ છે તેની પ્રતીવિ કાયે આ સાવેશ્વના વાંચતારને પોતે કાળ્યનો સ્સારાંત સાથી રીતે કોઈ છે તેની પ્રતીવિ કાયે વિવા સથય છે અને સાથે એ ભાળતના સ્પષ્ટ અનુધૂર્તિ થાય છે કે કૃતિ પૂરી વાંચ્યા સિવાય લખાતાં અનુશીસનોની તુલનાએ આ અત્યાસ જુદી જ લાત પાઉ છે. 'સુથીસલત' ને શબ્દેશબ્દ વાંચી, આવલાદ મહાણીને તે વાંચતાં જ જણાઈ આવે છે અને આ પુરિતકા તેમના જ ''ગુજ'રેશ્વર પુરોધિત કરિ સૌર્યર- છત્વન એક ક્લે?'ની અનુગાયી પુરિત છે તે પણ વિભૂતિયનના સોમેચર તથા તેના આ કાળ્યના ઊંડો સભ્યાસંતું પ્રધાલ છે.

પુરાણે(તો ક્રયા પર આધારિત આ કાવ્યને નાયક—ં "ધમ'વીર ફોલાથી મુખ્ય રસ ધમ'વીર માનવા ચાગ્ય છે.", આ વિધાનના સમુચિંતતા લેખિકાએ સાદધાંત શાસ્ત્રીય રીતે ચચી છે. આ ઉપરાંત સગે ક અને હ-નાપ્ત્રાં ફહેલીર એ મુખ્ય રસ છે, તેની અત્યંત વ્યવસ્થિત અને શાસ્ત્રીય ચચો લેખિકાએ કરી છે. આ ઉપરાંત ક્લાંક કાર્યકો રીત રસ અને ભયાતક સ્સતું નિરૂપણ પણ સમય રીતે થયું છે. આ પછી આખળ શ'ગાર રસ પણ સુદેશ રીતે નિરૂપણે છે. આગ, જુદા જુદા રસોનાં તિરપણમાં લેખિકા ધાતાંત, આ સ્સારવાદ ઉપરાંત સ-સિહોતના શાસ્ત્રીય અભ્યાસ્ત્રો માંચ્યુ છે. અને તે નાથી સાવ્યના વિલિત્ન રસોના વિરુપણનો સંવાદ છે. પ્રધાયું સંચાયો છે અને તે નાથી સાવ્યના કાળ્યત્વનો શા પ્રભાર સહક્રય વાસ ત્યા ગત્યાર પડે છે. તેની ચચાં પોત્માં આ અધિક્રિત હતી. ઈ "આ રીતે વિલિય સ્વં અને ભાવોથી આ ભાશાવળ પરિપણ છે" (પાનું સ્ટબ) એટલું -''આ રીતે વિલિય સર્ચ અને ભાવોથી આ ભાશાવળ પરિપૂર્ણ છે" (પાનું સ્ટબ) એટલું - મૂલ્યાંકન અને ઉપસંધારના પ્રકરણમાં આ કાવ્યની વિસદ્દાહુતાઓ લેખિકાએ કાપના વૈક્ષત, ભાષેને અતુક્રય શબ્દપ્રેચેપઝ, વાય્તવિકતા, પ્રાસાદિતા વિગેરે દસ ગ્રુદ્દામાં સાદાહસ્ણુ અને સ્પષ્ટ રીતે કરી છે, એ આ કાવ્યની ગ્રુપ્ણુવતા અને નયાંદાઓ બાબત લેખિકાની સ્પષ્ટ અતુક્ષતિ અને વિચારણાને વ્યક્ત કરે છે.

''સુરચેહસવ''ના સુંકર અને સમુચિત પરિચય આપતા એક શાસ્ત્રીય અભ્યાસ તરીકે અતુશાલતને આપણે આવકારીએ ત્યારે એટહું ઉગેરીએ કે સમર્થ વિવેચક હેલવાની પૂર્વ' વિક્ષતિષ્ઠેન સાચા અને સહક્ષ્ય કાવ્યોના સ્યાસ્વાદક છે તે તેમણે સિદ્ધ કર્ય' છે.

રમેશ બેઠાઈ

## કીર્તિકૌમુક્ષ (એક પરિશીલન). ડા વિભૂતિ વિક્રમ ભદ, સારસ્વત પ્રકાશન, અમદાવાદ-૮ જુલાઈ, ૧૯૮૬, પાનાં ૧૨૬+૧૭. મુલ્ય-૨ા, ૨૦-૦૦

"કવિ સોમેશ્વર- છવત અને કવન" એ વિષય પર પી.એચ.ડી. પદ્ધી ગેળવ્યા થઇ સોમેશ્વરનાં રચેલાં બે બહાકાવ્યોનો આલીચવાતમા અભ્યાસ અનુશીલનરૂપે કાચ હા. વિશ્વતિષેત લટ્ટે આપ્યો છે, તેમાં "કાર્તિકીકુદી" તું પરિશાલન, ગુજરાતમાં સ્થાયેલા એક સ્થવાન સંસ્કૃત કાવ્યના આલોચવાતમા અભ્યાસ આપણુને આવકારપાત્ર જણાય છે. આ પરિશીલતમાં ઐતિહાસિક મૂધ્ય ઉપરાંત સ્સારવાદન તેમજ આલોચવાના અનેતી દિષ્ટિ જળવાઇ છે તેને ખ્યાલ કરીનો પ્રથમ પરિચર્ય જ આપણુને મળે છે સાત પ્રકારણોના આ અભ્યાસમાં નીચેના સ્કૃષ્િત અને સ્વાલાલિક ક્રમ જળવાયો છે તે આતું મેટું પ્રમાણ છે.

૧, કવિતો સંક્ષિપ્ત પરિચય.

ર, ઐતિહાસિક મહાકાવ્યાની પરંપરા.

૩. ''ક્રીતિંકોમુદ્દી"નું કથાવસ્તુ.

૪. ઐતિહાસિક મૂલ્યાંકન.

પ, અંતિહાસિક મૂલ્યાંકન (ચાલુ)

૬. મહાફાવ્યની દ્રષ્ટિએ સૂલ્યાંકન.

છ. મહાકાવ્યનું પૂલ્યાંકન આને ઉપસંહાર.

દેખીતી રીતે જ આ સાત પ્રકારણો પૈષ્ટી ૪, ૫ અતે ૬ "છીર્તિક્રીમુદી'ના સૂલ્યાંક્રતની દર્ષ્ટિએ મહતવતાં છે, કારણુ આ કાવ્ય ઐતિહાસિક કાવ્ય છે તે જ રીતે. એક સ્તમ્ય\* મહાકાવ્ય છે.

સ્થા કાવ્યતા ઐતિક્ષાસિક કાવ્ય તરીક્રેવા સલ્યાંકતમાં વિષયોતા નિરૂપસુની સવૈગ્રાહિતા, સક્ષ્મતા થતે સ્પુધિતતા ખાસ ખ્યાન ખેચે છે. દ્વાગ્યદ્ર, અમસ્યદ્ર અને અન્ય કાવ્યકાવેના તથા ઉપલબ્ધ બાંભ સંદર્શો ખ્યાનમાં રાખાને પુરા વિવેકપૂર્વક વિબૂતિયેને વિષયો ચર્ચ્યા છે સ્વને ઐતિદ્ધાસિક કાવ્ય તરીકે જે ઢાઈ માહિની 'છીતિંકોમુદ્ધી'માં મળે છે તે તારવી છે. આ સાંદિતીતા પ્રાયણય કે આપ્રાયણ્ય બાબત જરૂરી જશાહું ત્યાં તેમસુ અન્ય પ્રસ્ણોનો વ્યાપે થ્યાં કેરી કરી છે. સતત અન્ય કાવ્યવાં ગતા અતિક્ષારિક પ્રતાને આ કાવ્યના પ્રસ્ સાથે હુલનામાં લીંધું છે, તેવી વિભૂતિએનની ચર્ચા યીમાંસા સવિશ્વય શાસ્ત્રાય અને પ્રમાણુબૂતાં બની છે. એક કેબીતેલુસિક કાવ્ય તરીકેની વિશ્વક્ષ પદ્મ પાનામાં વિસ્તદેવી ગર્ચા વિદયતા પૂર્ણ 'પણુ છે જ. આથી આ બે પ્રકારણુ એ વિશ્વતિયેતનું ''જાર્લિંકોપુઠી'ના સાસ્ત્રીય અત્માસમાં અગ્રત્યતું પાસ છે.

છકો પ્રકારણમાં ૪૪ પાનામાં વિશ્વતિબેને, મહાઠાવત્યના સ્વરૂપની પરંપરાતે અનુસર્વતી આ કાલ્પતું મહાઠાવત્પનિ દિષ્ટિએ સ્વયંકન કરે છે ત્યારે તેવનાી નિરૂપસુની સર્વગ્રાહિતા અને સ્પષ્ટના ખાસ પંચાર પાંચે છે. શાઅકારોતા મહાઠાવતના વ્યાપ્યાના સત્તર પ્રુણ પ્યાનમાં રાખી આ કાવ્યને સમર્થ રીતી ગ્રહ્લવ્યા પછી વિશ્વતિબેન પાત્રસરિ, રસ આવકારોતની દપ્ટિએ વિશર થયાં કરે છે તે પણ કાલ્પના પ્રથ્થને સ્પપ્ટાકાર કરવામાં મહાડતાં ભને છે. અહીં એમ લાગે છે કે પાત્રોનો પરિચય થોડોક વધુ સાયન બનાવી શકાન અને તેમાં તુલનાત્મક દરિટ્ઠ અંદાર્સ વિશ્વ સ્વાય. વધી ગોને પારંચ પ્રેશેક વધુ સાયન બનાવી શકાન અને તેમાં તુલનાત્મક દરિટ્ઠ મહારાસ વિશ્વ ત્યાં માંગે પ્રયોગેક્સ આ સાથે શેરાંની છણાવટ સે કાલરણ સંતી છે તે થેહી દ્વંડાવવી બરરી, હતી. આ પ્રસ્થુના આરંબે કેટલાક વિદ્યંતો આ કાવ્યને ચમ્પ્રકાવ્ય કરૂ છે તો તે ચમ્પ્યૂલગ્ય શા માટે નથી તેની ચર્ચા થેડી વધુ થઈ હેત તો આ આંગે ત્યાને પ્રાન પ્રસ્કાવ્ય તેની અત્યાર્તા ભારાવા આપે છે. તો તો આ આગોત્વાના વાયત્રને વ્ય બારાઈ બન્યત.

શરૂઆતમાં આપેલી સદેભા પ્રથમચિ એ ખાળતનું પ્રમાણુ છે, કે ડૉ. વિભૂનિયેને અથાક અને ભારે પરિશ્રમ લઇને આ અભ્યાસ આપ્યો છે.

ભાષ્ટી આ પરિશીલન સાચા અચેમાં પરિશીલન છે. અને તેને માટે ડો. લિભૂતિબેન લહ અસિને દનને પાત છે તેમાં ચાંકા નથી આવાં સુજરાતના અન્ય અનેક કનિએમાં અનેક કાએ્યોનો ઊંડો અભ્યાસ કરી ડો. લિભૂતિબેન રસાસ્વાસ કરાયે અને સુત્ત વાચકેતે તે હાર ખહ અજરાતનાં સ્થાયેલાં કાન્ચેના સાસરવાદ પ્રતિ પ્રેરે એની શાંભેગજા અને અધેશ.

#### -- રમેશ બેઠાઈ

પુરાજીતત્ત્વવિભરા<sup>9</sup> - થાનેશચંદ્ર ઉપ્રેતિ, પરિમલ પબ્લિટેશન્સ, દિલ્હી. ૧૯૮૬, પાનાં ૧૧૬ + ૪, કિંમત ૬૦–૦.

પુરાણે પર ભારતની બધી ભાષામાં અને અંગ્રેજીમાં ધલુાં પુરતકે લખાસાં છે, સંપા-દિત પુરાણેની સ ખ્યા પણ નાની નથી. પુરાણે પર અનેક સંસાધને પણ થયાં છે. આ બતાં પુરાણે પુરાણા બતાં સદા નવાંન છે. પુરાણે પાસે અલિક્ષાસ, ધર્મ, નીતિ, સહાચાર અને સંસ્કૃતિ તથા અન્ય વિષયો અને ક્યાઓનો અખ્યૂટ બહાર છે. મહાબારતો સાક પુરાણે માટે પણ કહી શયા પ્ર "અહીં છે તે અન્યન છે; અહીં નથી તે અન્યન નથી." આને લીધે ભાગવદ્ગીતાની માફક સમય સાથે પુરાણેના જેટલા અન્યાસ થાય તેટલા ઓણ છે. પ્રત્યેક પુરાણ ને શ્વભાસ નથી તે નથી દબ્ડિએ કરવાનો અવક્ષાર છે, આને તે દરેક અભ્યાસ પુરાણ વિશેષ પરાય ચિંતને તથા ભારતીય સાનગિરાને સરક કરે છે. આ દબ્કિંગ થી થાનેશબંદ બ્રહિનાનું પુરાણનત્વવિશ્વા? અને તા તરી છે. તેવી પ્રાણોનું (હિસ્પાવરીક્ત કરવા સાથે પુરાણોન વિશ્વતા અપુક પ્રત્નો ચ્યે છે ત્યારે પરંપરાળ ચિંતન આપવા ઉપરાંત આ ગ્રાચના લેખક કેટલાક સુદાએ પર પોતાનો અભિનવ દચ્ટિકોણ પણ રજ કરે છે. લેખકના આ અભ્યાસનું સાચું મૂલ્ય અહીં રહેલું છે.

પરપરાગત રીતે પ્રકરણો, પાડવાને બદલે લેખકે સળાંગ એક એક વિષય પરંતું લખાલુ કહું છે. પરંતુ તેમાં આત્તરિક રીતે તો વિભાગીકરેલુ છે જ. ૧ થી લ્માંના વિષયો પુરાણોને લગતા સામાન્ય વિષયો ચચેં છે. ૧ નમામાં મહાણાણોનો પ્રત્યેકના ૮ ક પરિયય તેમણે આપો છે. આ પછી ૧૧ અને ૧૨માં જેન અને બોહ સાહિત્યનાં પુરાણોમાં ૮ ક પરિયય આપો 1 રકમામાં લેખક ભાગવતા સહિત સંસ્કૃત સાહિત્યનાં ચાર અન્દ્રશ્ય સ્તોનો પરિયય આપે છે. આ પછી ૧૧ અને ૧૨માં સુધીમાં પુરાણોના દેટલાક પ્રતિયાલ વિપાનોની સંદિયત આપે છે. આ પછી ૧૧ અને શકે કરી છે.

લેખકની આ ચાહામાં ઘછું કહેતી, ગાગરમાં સાગર ભારતી કૃતિની સમીક્ષા કરવાં કહી શકારી છે કે—

(1) 'ટે!સિગગવત' એક મહાપુરાલુ છે અને તેને મહાપુરાણ્રોમાં શીમદ્દ ભાગવતને સ્થાને સૂક્તું જોઈએ તેવા હાવા વેખક કરે છે ત્યારે તેઓ ભારપૂર'ક કહે છે કે 'ભાગવત' એ તો તભામ પુરાણ્રો કરતાં ઉત્કૃષ્ટ, મહાભારત, સગાયલુ તથા શ્રીપ્રદભગવદ્ગીતાની સમકંત તથા પ્રસ્થાનયાંને પ્રસાનચતાં અંધ છે. આ વાત લેખકે પૂરી દઢતા સાથે સ્ટ્રૂ કરી છે. આ કાર્ડ લેખકે પૂર્વ લેખક સ્ટ્રી છે. આ વાત લેખકે પૂરી દઢતા સાથે સ્ટ્ર પ્રસ્થાનયાંને પ્રસાનચતાં અંધ છે. આ વાત લેખકે પૂરી દઢતા સાથે સ્ટ્ર કરી છે. આન કરીને લેખક 'દેવીભાગવત' તથા 'થીમદ્દ ભાગવત' બ'તેનું સાચું મૂલ્ય લેખક સિંહ કરે છે.

(૨) પુરાણે વેદકાલીન અને તેથી મહાભારતના સમકાલીન ગ્રાંથે છે એ પોતાની અને બીજા ઘણુાની માન્યતા લેખક્ર સ્વધ્યા તકળહ રીતે સ્જૂ કરે છે. આ પ્રશ્ન પર હજી ધણા બધા ભ્રાવિ સંશોધનતો અવદાશ છે.

(૩) ઐન અને બૌહ સાહિત્યનાં પુરાણેનું વિહંગાવલાકન કરીને લેખકે અનેક વિદાગ લેખકા માટે બવિષ્યના મુલ્યવાન સંશાધનનાં નવી દિશા ખુલ્લી કરી છે.

(૪) 'ભાગવત' ભાગતની લેખાકની મુક્યતા અને તેવી સિદ્ધિની સાચી આલેલચના લેખાટે આપી છે અને જાણે ભાગવત'ને નવા જ પરિપ્રેષ્ત્યમાં પ્રક્રી આપતું છે.

(૫ ૧૪ થી ૨૪ વિભાગોમાં પ્રતિપાલ વિયયોમાં દ્રંકમાં છતાં ઘદ્ધું નવી ભાત માટે તેવું લખાણ લેખક આપે છે.

નિબા\*ક, તાકેબહ, સહત્મ, સ્પષ્ટ અબ્યાસી અને ચિંતક તરીકેની છાપ લેખક આપણા મન પર અંકિત કરે છે. સાથે એમ પણુ લાગે છે કે ૧૮ મહાપુરાણોનો પરિવય થોડો વધુ વિસ્તુત, સમીક્ષાત્મક અને સહ્મ હોવા જરૂરી હતા. વળી ઉપર તિકેંગ્રેલા લેખકના નૃતન પ્રશ્વાન ફય ચિંતનમાં પણુ થોડો વધુ વિસ્તાર હોત તો ધિરોષ પ્રકાશ પ્રાપ્ત થાત.

ભાષ્ટ્રી આ કૃતિ સર્વ રીતે આવકારપાત્ર છે, વિદ્વત્તાપૂર્ણ અને વૈગ્રાનિક છે. અતિ સંક્ષેપ હતાં સરળતા અને સ્પષ્ટતાએ આ કૃતિની આગવી સિદ્ધિ છે.

રમેશ બેઠાઈ

### Request to Contributors

Our learned contributors are requested to note the following requirements when they send papers for our Journal :

Papers should be preferrably typed in double space.

Internationally accepted diacritical marks should be used where necessary.

Words to be italicised should be underlined.

As far as possible Sanskrit or Prakrit quotations should be written in the original language only.

Footnotes should be serially numbered and given at the end of the paper.

Footnotes should clearly give reference number from the work referred to, the name of the author, as also name of the publisher and date of publication wherever necessary.

A brief list to works consulted should be given at the end.

Statement about ownership and other particulars about Sambodhi, the Quarterly Journal of L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, to be published in the first issue every year after the last day of March.

#### From IV

#### (See Rule 8)

1. Place of publication Ahmedabad, 2. Periodicity of its publication Ouarterly. 3. Printer's Name Pitamber J. Mishra. Nationality Indian Address Tirhut Printers. 41, Meghnath society. Ranip, Ahmedabad 5. 4. Publisher's Name Yaineshwar S. Shastri Nationality Indian Address Acting Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedahad 9. 5. Editors' Names (1) Dalsukh Malvania (2) Yaineshwar S. Shastri (3) Ramesh S. Betai Indian Nationality Address L D. Institute of Indology, Ahmedabad, 9. 6. Names and addresses of L. D. Institute of Indology Ahmedabad 9.

Individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one-percent of the total capital.

I, Yajneshwar S. Shastri, hereby declare that the parti culars given above are true to the best of my knowledge and belief

> Yajneshwar S. Shastri Signature of Publisher.



|                           | OUR LATEST PUBLICATIONS                                                                                                                         |     |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 92.                       |                                                                                                                                                 | 27/ |
| 93                        | Vardhamanasuri's Manoramakaha (Prakril Ed. by Pt.<br>Rupendrakumar Pagariya pp. 16+339+32 (1983)                                                | 66/ |
| 94.                       | Haribhadra's Yoga Works and Psychosinthesis by Shantilal                                                                                        | 16, |
| 95                        | K. Desai pp. 94 (1983)<br>Natasimha Mehatana Aprakasita Pada (Gujarati) Ed. by                                                                  | 10  |
| 900                       | Decisi V Dave 16+102                                                                                                                            |     |
| 96                        | Jimatna's Lilavati-Sara (A Sanskrif Abridgement of<br>Jinatna's Lilavati-Sara (A Sanskrif Abridgement of<br>Jinatna's Lilavat-Kaha) Ed. by H.C. | 81  |
|                           | Therman 8 + 18 + 44 (1984)                                                                                                                      |     |
| 97.                       | Tayanta Bhatta's Nyayamadjari (Truya Anhika) With Gujarati<br>Translation, Ed. & Translated by Nagin J. Shah (1984)                             | 21  |
|                           | 1.190 V.190                                                                                                                                     |     |
| 98.                       | Bhanchan's Valyapadiya (with Gujarati) translation and<br>notes) 53, by Dr. J. M. Shukla 46+720 (1984)                                          | 53= |
| 99                        | Thompson and Mahartan's Vasudevahimdi-Madhyama                                                                                                  | 12  |
|                           | Khanda pt. I.Ed. by Dr. H. C. Bhayani & Dr.                                                                                                     |     |
| 05.                       | R. M. Shah.<br>Padmasundurasõiti's Pärsvanatha carita Mahakāvya pp.                                                                             | 2   |
|                           | 12:103:116 (1986) Ed. by Dr. K. Sharma Murshi.                                                                                                  | 80  |
| 101.                      | Plates 25 BW - 3 Colour (1986) by Mari Shri                                                                                                     |     |
|                           | Sailaskandravijayli.<br>Sa šanijaziša Darifra Citrapattika (English) pp. 4+8+52+                                                                | 8   |
| 02.                       | S. S. Shotinatae Cardea Cit apartika (Edgitsh) pp. 4-034<br>plates 25 BW - 8 Colour (1987) by Mani Shri                                         | 100 |
|                           | Shilachandrav(juyi).                                                                                                                            | 3   |
| 103                       | Vagbhatziahkara pp. 8-20-144 (1937) Ed. by Dr. R. S.                                                                                            |     |
|                           | Betal. 8, 20, 280 (1987)                                                                                                                        |     |
| 104                       | and by Pt Runendra Kuma: Pagariya.                                                                                                              | 6   |
| 105                       | Padmasundara Gam's Yadusundar Mahakavya pp. 12+                                                                                                 | 3   |
|                           | 184 Ed. or D. P. Raval<br>* SAMBODHI (The Journal of the L. D. Institute of                                                                     | 2   |
| 6 a                       | <ul> <li>Indology), Back Vols, 1-12 (Far voltime), 40/-Current<br/>vol. 18 (1984-1983)</li> </ul>                                               |     |
|                           | Prainacakan P., Set Sukhalejt Bha attyavidya Graninamala .                                                                                      |     |
| 1                         | Undranka (Gajarati) by G. K. Bhat (1981)<br>C. Essençe el Rainism-Tr. Dr. R. S. Beild.                                                          |     |
|                           | Sole Distributor-                                                                                                                               |     |
|                           | <ul> <li>Aspeers of Jaima Art and Architecture ; Editors Dr. U. P.<br/>Shah and P.of. M. A. Dhaky (1976)</li> </ul>                             | 1   |
|                           | Shah and Pot, M. A Dhaky (1970)<br>3. Malakyira and his Trachings Ed. D. A. N. Upadhyo                                                          |     |
| s.<br>S. <sup>13</sup> Ci |                                                                                                                                                 | S.  |