

(QUARTERLY)

VOL, 3

APRIL 1974 NO. 1

EDITORS DALSUKH MALVANIA DR. H. C. BHAYANI



## CONTENTS

Fabric of Life as conceived in Jaina Biology

J. C. Sikdar

Architectural data in the Nirvānakalıkā of Pādalintasūri

M. A. Dhaky

A Note on 'आ-सत्त-वेणिउ'

M. C. Modi

Dhanapala and Some Aspects of Modern Fictional Technique

N. M. Kansara

Vivāhavallabhamahākāvya: A lost Jama Sanskrit Poem Satya Vrata

र्गनीन उपनिषदों की दार्शनिक चर्चा इष्णकुसार दीक्षित

विश्वपालवध में सन्धियोजना

सुपमा कुरुक्षेष्ठ

सूप बापाळाळ हेरा

समाजविचारक मनु

रमेश बेटाई

सोककथा अध्ययननी ऐतिहासिक भौगोलिक पद्धति -- एक परिचय कद्धबाई शेठ

तस्वार्यसूत्र — ऐतिहासिक मूल्यांकन

कृष्णकुमार दीक्षित

THE FABRIC OF LIFE AS CONCEIVED IN IAINA BIOLOGY

J. C. Sikdar

Pag

11

11

1:

31

20

Ą

٧ı

úÍ

Biology is the science of living substances (17ndravayas) The field of Jaina Biology differentiates the living from the non-living by using the word finatthikaya: (organism) to refer to any living things, plant or animal, just as modern Biology does, So it is relatively easy to see that a man, a cstartice, a creeper and an earthworm are living, whereas pieces of matter (pudgadis, e g earth, stones, etc, are not so. But according to modern Biology, "it is more difficult to decide whether such things as viruses are alive."

Jaina Biology states that the fabric of life of all plants and animals is paryaptis (Sakti = vital force) or Pranas (life force), in another way, i.e. paryapti appears to be the actual living material of all plants and animals. There are stated to be six kinds of paryaptile, viz. zhāraparyāpti (vital force by which beings take, digest, absorb and transform molecules of food particles into khala (waste products) and rasa (chyle = molecules of nutrients or energy), 11 sartraparyapti (vital force by which chyle or molecules of nutrients = (rasibhūtamāhāram) are utilized by beings for the release of energy, the building of blood, tissue, fat, bone, marrow, semen, etc.,12 indrivaparyapti18 (vital force by which molecules of nutrients or chyles suitable for building senses are taken in and provided to the proper place so that beings can have the perceptual knowledge of the desired sense-objects by the sense-organs),14 ucchvāsaparyāpti15 (vital force by which particles of respiration are taken in. oxidized for energy and left out (as carbon dioxide and water), bhasaparvantite (vital force by which beings, having taken proper particles of speech, emit them as speech) and manahparyapting (vital force by which beings, having taken particles (or dusts) of mind transform them as the mental force. i.e. thought).

It appears that this paryapti (vital force) is not a single substance but varies considerably from organism to organism (i e, one-sensed to five-sensed being), among the various parts of a single animal or plant, and from one time to another!\* within a single organ or part of an animal or plant, There are six paryaptis, but they share certain fundamental physical and chemical characteristics.

It is stated that there are ten kinds of prāna<sup>26</sup> (living material or life force), viz five indriyaprāņas (life force of five senses), ucchvāsaprāņa (life force of respiration), āpuprāņa (life force of length of life), manovākkāyaprāņas (life forces of mind, speech and hody).

Sambodih 3-1

Actually speaking, these ten prānas are almost contained in six paryāptis, e.g. indripapayāpti contains five indripaprānas, ānaprānaparyāpti—ucchrāsaprāna, intraparyāpti = kāyaprāna, bhāgāparyāpti = vakprāna, menahparyāpti = manaģarāna, ohly āyaprāna appeats to be an addition

Thus it is found that most of the paryaptis and the pranes have common names. So the question is whether there is any difference between them, The Gommajasura explains the difference in this way that paryapti is attainment of the capacity of developing body, mind, speech, and five senses, while prapa is the activity of those functionaries.

It is further explained that one-sensed belogs possess four pramas or balas (life forces), viz sense of touch, respiration, length of life, body and speech, three-sensed belogs have seven prayas, viz. senses of touch, taste and smell, respiration, length of life, body and speech, four-sensed beings have eight pragas, viz senses of touch, teste, smell and sight, respiration, length of life, body and speech. In asamjm pancendriyaftus (five-sensed beings having no physical mind by theychical mind, there are nine prayas, viz. senses of touch, taste, smell, sight and hearing, respiration, length of life, body and speech, while there are ten prayas in samjs: pancendriya first five-sensed beings having physical mind), viz. senses of touch, taste, smell sight and hearing, respiration, length of life, body, speech and mind.\*\*

According to the Carakas, life (as well as consciousness) is a result of peculiar chemical combination of non-living matter, or the four elements, in organic forms, just as the intoxicating property of splittuons liquot is the result of the fermentation of undetoxicating rice and molasses. Similarly, the instanctive movements and expression of new born bables (succling, joy, grief, feat, etc.) take place mechanically as a result of external stimuli as much as the opening and closing of the lotus and other flowers at different times of the day or night, st or the movement of iron under the influence of load-stone, in in the same way, the spontaneous reproduction of living organisms frequently occurs, e.g. animalcules develop "in moisture or influsions, espelally under the influence of gentle warmth (Swadaja, unnaja, dashiamaiakadajaa) or the maggots or other worms originate in the rainy season due to the atmospheric moisture in the constitutent particles of curds and the like and begin to live and move in so short a time?

Active Harlbhadra has refuted Bhilacaitanyavada of the Materialists long before the Sahkhya in the following manner. It is the doctrine of the materialists that this world is formed of only five great elements (mahabhilata), viz earth, etc. and there is no existence of soul nor the unseen force anywhere in the world.

The other Materialists maintain the view on the contrary that elements are non-conscious (acetana). Consciousness is not the character of elements,

nor the result of elements, while soul is the name of that tattva (reality) with which (soul) consciouness is related (as character or result)20

If consciousness would have been the character (quality) of elements, then it should have been found in all elements at all times, just like that the existence (existentiality), etc. (general character) and hardness, etc. (particular character) are found in the elements at all times in which they are found.

Now Haribhadra refutes Bhülacaltanyavada in this way that consciousness exists in elements as force (lakit), for this reason it is not perceptible, but consciousness existing in elements as force cannot be said to be nonexisting in elements.<sup>81</sup>

This force (laktt) and consciousness are either non-different by all means from each other or different by all means from each other. If they are non-different, then this force becomes consciousness and if they are different, consciousness should be related with something else 82

Again, the point of non-manifestation of cetanz (consciousness) does not seem to be logical, because there is no other entity (vasts), covering consciousness and it is for this reason that the number of realities will go against the doctrine of the Materialists on the admission of the existence of some such entity \*\*

Haribhadra further advances the argument to refute the contention by the Materialists that this thing is directly proved that the element has got the nature of these two qualities or characters-hardness and non-livingness and when consciousness is not of the nature of these two characters (i.e. cannot exist with these two), then how can it be accepted that it was born out of elements. 44

If consciousness does not exist in individual (i.e. uncombined) elements, then it cannot exist in the combined elements just as oil cannot exist in and particles. And if consciousness exists in the combined elements, then it should exist also in individual elements and so on, so

In conclusion Harbhadra maintains the view, after refuting the doctrine of Bhatacaltanyavada of the Materialists with his cogent arguments that the existence of force (iakti), etc. in soul, and of the unseen force and this (adiția), which makes the possibility of iakti, etc in soul, should be accepted uniteen force (adiția), which is different from soul, is real and of many kinds and comes into relation with soul 38

The Samkhya makes the reply to the materialists' view on cautanya in the following manner that "the intoxicating power in liquor is a force, i.e., a tendency to motion. This force is the resultant of the subtile motions present in the particles of the fermented rice, molasses, etc. A motion or a tendency to motion can in this way be the resultant of several other motions or tendencies". "But castalitya (consciousness) is not a motion, and cannot be the resultant of (unconscious) natural forces or motions. Neither can the consciousness of the self or the organism as a whole be supposed to be the resultant of innumerable constituent particles of the body. One central abiding intelligence is simpler and therefore more legitimate hypothesis than an assemblage of consciousness latent in different Bhitars or particles."

The Samkhya philosophy maintains the view that prama (life) is not vayu (bio-mechanical force) nor it is mere mechanical motion generated from the implusion of vayu. \*\*

The five vital forces, viz. Prēna, Apāna, Samēna, Udāna and Vyāna<sup>20</sup> are stated to be Vāyu in metaphorical way. Prēņa (tife) is in reality a reflex activity, a resultant force of the various concurrent activities of the Antaḥ-karana, ie "of the sensort-motor (jāmendriya-Karmendrya), the emotive manaḥ and the apperceptive reactions of the organism" <sup>20</sup>

According to Vijaanabhikşu, this explains the disturbing (elevating or depressing) effect on the vitality of pleasurable or painful emotions like kama=love of mind (manas), one of the internal senses involved in the reactions of the living organism.<sup>41</sup>

Thus Prana of the Sankkhya is not a Vaya nor is it evolved from the inorganic matters (Bhitas), "but it is only a complex reflex activity (Sambhi-palkariti) generated from the operation of the psyco-physical forces in the organism." is

In agreement with the Samkhya the Vendantists hold the view that "Prana is neither a Vayu nor the operation of a Vayu."48 But they differ from the former's view that Prana is a mere reflex or resultant of concurrent sensorimotor, emotive and apperceptive reactions of the organism. If eleven birds, put in a cage, concurrently and continually strike against the bars of it in the same direction, it may move on under the impact of converted action. But the sensory and motor activities cannot in this way produce the vital activity of the organism, because the loss of one or more of the senses does not result in the loss of life. This is above all the radical distinction between them There is the sameness of kind (Samajatt) atva) between the motions of the individual birds and the resultant motion of the cage, but Prana is not explained by sensations, but it is a separate principle (or force), just as the mind and antahkaranas generally are regarded in the Samkhya. It is a sort of subtile "ether-principle" (adhyāimayāyu) pervasive of the organism. not gross vayu, all the same subtilized matter like the mind itself, as everything other than the soul (atma), according to the Vedania, is material (jada). "Prana is prior to the senses, for it regulates the development of the fertilized egg, which would putrefy, if it were not living, and the senses with their apperatus originate subsequently from the fertilized egg."44

Caraka<sup>48</sup> explains Vayu as the impelling force, the prime-mover, which sets in motion the organism, the organs (including the senses and the mind), arranges the cells and tissues, unfolds or develops the foetal structure out of the fertilized ovum. According to Caraka and Sukruta<sup>48</sup>, there are five chief Vayus with different functions for the maintenance of the animal life, viz, Prâna, Udāna, Samāna, Vyāna and Apāna as mentioned in the Samhhya. Sukruta<sup>48</sup> describes Prāna as having its course in the mouth and function in deglutition, hiccough, respiration etc., Udāna in articulation and singing, Samāna as digesting the food substance in the stomach in conjunction with the animal heat, Vyāna as causing the flow of blood and sweat, and Apāna with its seat in the intestinal region as throwing out the urino-gential exercition 48.

In the mediaeval philosophy. there is mention of forty nine Vayus amcng which there are ten chief Vayus, viz. (1) Prāna (2) Apāna (3) Vyāna (4) Samāna (5) Udāna (6) Nāga (7) Kūrma, (8) Kṛkara or Krakara (9) Devadatta and (10) Dhanaālava 100

Prana has the function in the ideo-motor verbal mechanism and vocal apparatus, the respiratory system, the muscles, in coughing, singing, etc., Aphan in ejecting the excretions and wastes, the urine, the faces, the sperm and germ-cells, etc., Vyana in extension, contraction, and flexion of the muscles, tendons, and ligaments, and stored up energy of the muscles, Udama in maintaining the erect posture of the body, Nyag in involuntary retching, vomitting, Kürma, in the automatic movement of the eyelids, winking, etc., Kṛkara in the appetities, hunger and thirst, Devadatia in bringing about yawning, dozing, etc and Dhanahjaya in causing coma, swoning and trace. In

The study of the different views on Prana or Vavu shows that Jaina parvapts or prana is neither a result of peculiar chemical combinations of non-living matter as advocated by the Carvakas nor a complex reflex activity of the Samkhva but a sort of separate principle (adhyaima vavu) pervasive of the organism as defined by the Vedanta, an impelling force, the primemover of Caraka and Suiruta. It appears to be the actual living material of all plants and animals like protoplasm of modern Biology, Jamaparvanti and prana, the two unique forces, not explainable in terms of Physics and Chemistry, are associated with and control life. The concept of these forces may be called vitalism which contains the view that living and non-living systems are basically different and obey different laws Many of the phenomena of life that appear to be so mysterious in Jaina Biology may be explained by physical and chemical principles with the discovery of future research in this field. So it is reasonable to suppose that paryapti, a mysterious aspect of life, although not identifiable with protoplasm, comes nearer to the latter because of its unique functions in the organism.

According to modern Biology, "protoplasm is the actual living material of all plants and animals. This is not a single substance but varies considerably from organism to organism, among the various parts of a single animal or plant, and from one time to another with a single organ or part of an animal or plant. There are meny kinds of protoplasm, but they share certain fundamental physical and chemical characteristics" sa

"The protoplesm of the human body and of all plants and animals exists in discrete portions known as cells There are the microscopic units of structure of the body, each of them is an independent, functional unit, and the processes of the body are the sum of the co-ordinated functions of its cells. These cellular units vary considerably in size, shape and function. Some of the smallest animals have bodies made of a single cell, others such as a man or an oak tree are made of countless billions of cells fitted together," as

The major types of organic substances found in protoplasm are carbobydrates, protein, 'upids, nucleic acids and steriods "" "Some of these are required for the structural integrity of the cell, others to supply energy for its functioning and still others are of prime importance in regulating metabolism within the cell"<sup>38</sup>

"Carbohydrates and fats (lipids) have only a small role in the structure of protoplesia but are important as sources of fuel, carbohydrates are readily available fuel, fats are more permaneutly stored supplies of energy. Nucleic acids have a primary role in storing and transmitting information Proteins are structural and functional constituents of protoplasm, but may serve as feel after deamination The body can convert each of these substances into whers to some extent Protoplasm is a colloidal system, with protein mole-size and water forming the two phases, and many of the properties of protoplasm – muscle contraction, ameboid motion, and so on – depend on the rapid change from sol (liquid condition) to gel (solid or semi-solid) state and back."<sup>194</sup>

#### References

- I Bhagarati Sitra, 20 2, 665.
- 2 Bhagarais Sūtra 33 1 844, Uttarādhayana Sūtra, 36 158:
- Tattrartha Sutra II 24.
- 3 Bhagavatt Sútra, 22, 1 692
- 4. Ibed. 23 4 693,
- 5 Tattvirtha Satra II 24
- 6 Bhagarati Sutra, 2, 70, 118,
- 7. Bsology, (Villee) p 16.

- 8 Pajjatti -puryāpti, Navatatīva Prakarana (Dharmavijaya) V 6, p 12, Gonimajasāra, Jīvakēnda, VV 118-19, Lokaprakāia, Vinayavijaya, pt 1, 3rd Surga, VV 15. 66
- 9. Jįvavicāra, VV 42, 43, Gommatasāra, Jįvakānda, V 129,
- 10 Navatattvaprakarana, V 6.
- 11 "Tatraņābāraparyāptir yayādāya nijocitam / Pṛthakkhalarasatvenāhāram parinamin nayet", Lokaprakāla, Pt I, 3rd Sarga, V 17
- Vaikriyšhāra Yathocitam tah rasibhitamāhārah yayā saktyā punarbhavī I Rasārgmānsamedo ashimajijakurādidhātitam / nayedyathāsambhavam sā dehaparyāpiturucyate // (19), Lokaprakāja, p 65, pt 1, 3rd Sarga
- 13 Dhätutvena parmatädähärädindriyocität / Ädäya pudgalämatäni yathästhänath pravidhaya (20) Iste tadvasyajänäputu yayä saktyä satriavän paryäpith sendriyähvänä darittä sarvadarishihi (21), Ibid., pp. 65 66
- 14 According to the Projagana Sütra (Indrivapada), Israhilgama sütra, Pranacanastrodhāracom etc., the power by which the molecules of nutrients or cyles are transformed for building of sense-organs is called indrivaparyspit, Vide Ibid., p. 66
- Yayocchvāsārhamādāya, dalam prınamayya ca / Tattayālambya mulicet sochvāsaparrāyāptrucyate //22// Thid., p. 66
- 16 Bhāṣārham dalamādāya gīstvam nītvāvalambya ca / yayā faktyā tyajetprānī bhāṣāpar ryāptrityasau (29) Ibid, p 67.
- 17 Dalam litvē manoyogyam tattām nitvēvalambya ca / yayā mananāsaktah syūnmanahparyāpturatra sē / (30) Ibul 18 "Pallatthagthavanam jugavam tu kamena hods naṭṭhavanam / Amtomubuttakājenahi-
- yakams, tattyrifite<sup>21</sup> 120, Ibid
  The gaming of the capacities starts simultaneously, but the completion (of each of
  them) is effected gradually within the period of one autar multiria which increases
  in the case of each succeeding one. Yet their total period does not exceed one autar
  multiria.
- 19 Ibid , 121
- "Dasahā Jīyāna pānā imdiusāsāujogabalarīvā / egirhdiesu cauro, vigalesu cha satta aṭṭheva // (42) Asannisanniparhoimdiesu nava dasa kamena boddhavvā (43)
  - "Pamcavı ımdıyapana manavacikāyesu tinnı balapana / ānāpaṇappācā di.gapānena homti dasa pānā" /, Gommaļasāra, Jīvakāṇḍa, 130.
- Gommajasāra, Jįvakānda, p 90
- 22. Jevavicara, VV 43, 43.
- "Eknadrysqu-pṛthrykliqu catwirsh prinah pariah pariah pariah prinah pariah pirah pirah pariah pirah pirah pariah pirah pirah pariah pariah
- dehākāraparinatebhyah madašaktıvat cautanyamupajāyate [", Nyāyamaātjars, Āānika 7, p 437"]
  24, "Padmādişa prabodhasammīlanayat tadvikārah [" Sūtra 19, Āhnika 1, Chapter III,
- 24. "Padmadişu pranodnasammınanayat tadvikaran j." Suira 19, Annika 1, Chapter 111
  Gautama's Nyāya Sūtra, p. 169.
- 25. "Ayaso yaskantabhigamanayat tadupasarpanam, Ibid , Satra 22, p 171
- 26 Positive Sciences of the Ancient Hindus, Dr B N Seal, p. 239
- "Varjāsu ca svedādinā anatidavīyasaivā kālena dadhyādyavayavā sva calantah pūtanādikrimirūpā upaļabhyante |", Nyāyamanjars, Ahnika 7, Bhūta Caintanyapak ja, p 440

See the Positive Sciences of the Ancient Hindus, p 240

- 28. Prthivyādimahālihūtakāryamātramidam jagat / Na cāimādrējasadbhāvam manyante Bhūtavādinah", Sāstravārtāsamuccaya, Haribhadrasūri, 1st stavak, v 30
- 29 Acetanām bhittām na taddharmo na tatphalam / Cetanāsti ca yasyeyam sa evātmeti capare //" Ibid , 31
- 30 Yadiyam bhutadharmah syst pratyekam tesu sarvada / upalabhyeta sattvadikathmaavadayo yatha //' Ibid . 32.
- "Śakurūpena să tesu sadāto nopalabhyato / Na ca tenāpı rūpena satyasatyeva cenna tat //" Ibid , 33
- 32. "Šakticetanavoraikvam nānātvam vātha sarvathā / nikve sā cetanaiveti nānātve "nyasya sa yazah" Ibid . v 33
- 33. Anabhivyaktirapyasya nyayato nopapadyate, Avrtirna yadanyena tattvasamkhyavirodhatah", Ibid, v. 35
- 34. Kāthuyābodhartipāni bhūtāsyadhyaksasiddhitāh / Cetanā tu na tadrtīpā sā katham tatphalmbhavet ? Ibid., v. 43.
- 35 Pratyekamasati tesu na ca syad renutadavat / sati cedupalabhyeta bhinnarupesu sarvada //" Ibid , v 44.
- 36 Tasmāt tadātmano bhinnam saccitram cātmayogi ca / Adrajamavagantavyam tasya iakwiduidhakam //" Ibld., 106.
- 37 "Madziaktwat cet pratyekaparidrete sainhatye tadudbhavah", Sāmkhya Satra 22, "Nann yatha madakasalaktih pratyekadravyavritirapi mihtadravye varttate, evam
  - castanyamaps sylidits crona prasyckaparidrste sats säinhatye tadudbhayah sambhavet / Prakrte tu pratyekaparidṛṣṭatvani nāsti / nanu samuccite castanyadarianena pratyekabhüte süksmacastanyaisaktıranısmeysi iti cenns / anekabhütesu anekacastanyaiaktikalpanäyäm gauravena läghavädekasyasva mtyacitsvarüpasya kalpanaucuyāt J", Sīri-khyapraracanabkāsya, Vijtiānablukņu, p. 18., cf. also Bhittagatavišesagunanām sajātīyakāranagunajanyatayā kārane castanyam vinā debe castanyāsambhasat /" Ibid
  - Madye madaiaktırna gunah madyarambhakanam pıştagudamadhvädinam yat yasya karma tai karmabhirárabdham svasvakarmavirodhikarma yaducyate prabháva iti / Caitanvädikem na karma" Gangadharn's Jalpakalpataru, 1867, Calcutta Vide Positive Sciences of the Ancient Hindus, Dr B. N Senl, p 241
- 38. "Váyuvat saftcārāt váyavalı prasiddhāh / asmākarh nāyarh myamah yadındrıyavettih kramensıva bhavatı naskadā Jātmāńkaryasya asmākam adoşatvāt / sāmagrīsamavadilāna anekamapindriyash ekadaskavrttyutpadana badhakam nasti", Pravacunabhasya, ch III. Sūtrā, 31, 32, p. 88.
- Menodharmasya kāmādeh prānakjobhatayā sāmānyādhikaranyenaiva aucityāt" Ibid. 39 Samanyataranavettih pranadya vayavali panca" Samkhyadariana, Chapter II Satra 31, Sankhyakarika, 29,
  - "Prans, breath, the ordinary inspiration and expiration, apana, downward breath, the air or vital force acting in the lower parts of the body, samāna, collective breath, so named from conducting equally the food, etc., through the body udana, ascen ding breath, the vital force that causes the pulsations of the arteries in the upper pertions of the hody from the naval to the head and yyana, separate breath, "by which internal division and diffusion through the body are effected", 70 (Gaudapada, Wilson, p. 105)

Thu is not very intelligible, but as yyōno, is connected in the Sīmskiya Tattrakaimadī with the skin, the subtle nerve-force by which sensibility is given to the skin or other surface of the body is probably meant. It is also connected with the arealation of the blood along the surface, the great arteries being under the action of adding (71). In the Aïmabodha (knowledge of the soul), a Vedle poem as sugned to the great commentator Sankarāchiṣya, the soul is said to be enwrapped 'in five laresting sheaths or coverings' (Koh, ef. Fr. Cose, Jr. Gael Coch-al, a pod or husb). The third of these is called prāgomaya, i e "the senth composed of breath, and the other vital airs associated with the organs of action" (Indian Wisdom, p. 123) Vide phe Sāthkhyaktīks of Iswara Kinshas", ed by John Davies, p. 46

- 40 Positive Science of the Ancient Hindus, p 241.
- 41 "Mano dharmasya kāmādeli / Prānakobhatayā sāmānyādhikaranyenaiva aucityāt Sāmkhya Pravacanabhāsva, Chapter II, 3 I, p 38
- 42 "Karanāni-myatavṛttayah santah sambhiyyaikām prānākhyām vrtim pratipadyante (Pratiāgayyante), Šākākrabhāya, Brahmastīra, cha II, pāda 4, sitira 9 "Sāmānyā karanavrtith prānādyā vāyavah paāta |" Sāmānyā karanavrtith prānādyā vāyavah paāta |" Sāmāhhyakārikā, Ilvarakṛṇa, 29, see also Sāmāhhyaprayacanabhāya. Chapter II, sitiras, 31, 32,
- "Na Vāyukriye prthagupadešāt "/ Brahmasūtra, chapter II, pāda 4, Sūtra 9 See its Bhāsya.
- 44 also Vācaspatl Mişra, Bhāmatī Tīkā-

"Siddhottastu na sandanendryawytih prinah / Sa hi multanish vi vytitchiavet prahivetam vilna istav multanish askadurteaturmiytibhave tadakisvapaanagiti, potahu citraahiridraadiyogapaami, arunaganastayoranyatardhisve bhavitumachati / na ca bahu vytisddiyam shakudvuhanam duturvidjaddiyam hhavati / na ca tengakani-dayath / tata ata simaiyavettuivänupapatteli / apica yat sembhityakirakism nigsi-dayathi tat Prabisnavyāpinimoganāviniaravyāpiniranavya / Yathi vyojakirahija pitaki na sambhitya prinaparali / '' in 't ui travandaviviniaravyāpinipettili prina is sambhitya prinaparali / '' in 't ui travandaviviniaravyāpinipettili prina is sambhitya prinaparali / '' in 't ui travandaviviniaravyāpinipettili prina is sambhitya prinaparali / '' in 't ui travandaviviniaravyāpinipettili prina is sambhitya prinaparali / '' in 't ui travandaviviniaraviniyamadhytimamafapanah mukhyo api prinah / '' ('Sāharabhitya) of pyethaku prinaparali prinaparali

- 45 Caraka
  - "Väyuh tantrayantradharah, pränäpänodänasamanayänätma pravartakah cepänäm, pranetä mänasah sarvendnyänäm udyotakah, sarvakartradhitunyühakarah, sandhänakarah fariraya, pravartako väcah, harpotsähayoryomh, kartä garbhäkritnäm / "Coraka, Sätrusthäna, Ch. XII
- 46. Caraka Sutrasthana, Chapter XII and Suiruta, Nidanasthana, Chapter I.
- 47 Susruta, Nidanasthana, Chapter I

"Testi mukhyatamah petah 'Sabdocckrananjhykacchvisa-kifadhikranampalan) laya mutraputskidusagan karma-kritath yyukan petahgabandhyttylagga-hanfidyasya karma ca / amisno, apgovyksya nikhiath farirah vahanaf saha / dwanpati sahareen niqirandhriqu ismesian blukin kransin anyagsanya dahanah / dwanpati sahareen niqirandhriqu ismesian blukin kransin anyagsanya dahanah / dwanpata masaya debonanyanotkranamahdiprakiritutah / wagidahitunfariya panca nigadayah shitish, udgiradi mineski kutapipisidikah kransit / landripra-hiri mahidi resim karma patakiritutah / sagistarinakara, Sarajadara, we 80-67, Chapter I', vol. I, pp 41-42, cf the summary in Rija Sourindra Mohan Tagore's edition of the Sangta-darpana

See also Kalyanakaraka 93

Sambodhi 3.1

- 48. Vide the Positive Sciences of the Ancient Hindus, p 230
- Onapaficādakadvāyurudite putrāh te sarvve apajāh indrena devatvam prāpitāh karīrāntarabāhyabhetehna dakadās j"
   Bābārradukāvām Sridoramāmin. Vide Sabdakaipadruma. 4th Kānda. p. 342
- 50 Pranapanau tatha vyanasamanodanasaminakan / Nagarh Kurmarh ca Krkarath Devadattam Dhaoamjayarh //"
  - Sangitaratnëkara, Ch I, v. 59, p. 41, vol. I
  - "Prēnēpēnau tathā vyānasamānodānasatņāakāh / Nēgah Kurmaica Kṛkaro Devadatiadhamājau //" v. 40, Songitadarpanah of Catura Damodara, chapter I, Sangitaramākara, vol. 1, ch. 1, v.—60-67, pp. 41-42.
- 51. "dabdocctranam (vingmapattikkranam) mibi saah ucchvisah (antarmukhkalvisah) tarindinkin kiranam (ridunam) prinaviyuh, Vimuturalairidunkin kiranam (ridunam) prinaviyuh, Vimuturalairidunkin samatikanyanadvist kurtanya pasanam saminasya karma (judinaviyuh tirduhvanayanameva saya karma afidushin saminasya barma (judinaviyuh tirduhvanayanameva saya karma afidushi hajadakuh nigakutirmakiparudevadattudhananjayartipkin panaviyavah / tenjam karmini ca yathikramam udgircomilianahqudhijunanaviyipubbanamohartphin /"

Sangitadarpana. Chapter J, Sioka 53-48 of the extract in Sankarabhanya-

"Prānah prāgvṛturuochwāsādıkarmā / Apānah avāgvṛturutargādikarmā / Vyānah tayoh sandhau \artamānah viryavatkarmahetuh / udānah tirdhvavṛttih utkrāntādu hetuh / samānah samam sarveşu angeşu yah anmaresān nayati / iti".

Szertokabhasya, chapter II pāda 4, sūtra 2, Vide Positive Sciences of the Ancient Hindus. p. 230

- 52. Biology, p. 16
- 53. Ibid.
- 54. Biology, pp 25-26
- 55 Ibid. 56 Ibid., p. 33.

# THE ARCHITECTURAL DATA IN THE NIRVĀNAKALIKĀ OF PĀDALIPTA-ŚŪRI

### M. A. Dhaky

The Nirvanakalika is a Jaina pratisha-antra of some estem and antiquity. For some years it has been one of the major sources for the study of the iconography of Jainas' Yaksas and Yaksas. The authorship according to the colophon, goes to Padailptin-Suri, a disciple of Mandana-gari, who, in turn, was a disciple of Śangamasımha, "the crest-jewel of the Vidyadhara-vamás of the Śvetāmbra-sect." This Sangamasindha of Vidyadhara-kula who passed away after fast-unto-death on Mr Śstrunjaya in V S 1064/AD 1008 (according to the contemporaneous Pundarika image inscription), are now looked upon as one and the same person a The Nirvanakalika may then have to be dated to the first quarter of the eleventh century.

The work is, in main, concerned with the installation rites of Jaina image and Jaina temple; as a result, it became at same stage unavoidable on author's part to refer to the architectural members of the temple. The references, though succinct, are pertinent and to some extent useful also, for they provide small but significant additions to our knowledge on temple-terminogology.

The first of such references is concerning the consecration of the door down-pratified? The text, in that context, refers to Yekseśa (=Kubera) and Śri (=Lakam) above the door-sul (duulmbara). Next does it mention the door-guardian (dvārapāla) Kala together with Ganga, and his counterpart Mahūkala together with Yamuna respectively in the right and left jambs or Śākhā-s.4. The text further qualifies that these six divinities be settled there by "command of Jina" (Jinājhāya)]

" dvārapāla pūju-ndikām karma kriva dvārāngani kaṣāy-adibbiḥ urdhva-udumbara Yakṣāa-Śriyam ca yo atmano dakṣiṇa-vāma-takhayoḥ Kāla-Gahge Mahākāla-Yamune vinyased iti devata şaṣkam Jināṇāyā sannirodhva etc"

Next, in the context of the invocation and settling of the 'nucleus' (<a href="http://prailsthia">http://prailsthia</a>), the text refers to the sanctuary (<a href="garbhagria">garbhagria</a>) above the antefix on the fronton (<a href="http://sukanissa">sukanissa</a>).

"Tatab Sukanas ordhvam garbhagrhe .. etc "

A little further, the text describes the rites relating to the wall-mouldings and the superstructure of sacred building or prāsāda. It mentions, in order, the pot (kumbhaka), the major frieze (janghā),\* the spire (šikhara), the neck (kantha) and the myrabolan (āmalasāraka);

"Tadanu prasadam gatva kumbhako jangha-sikhara-kaniha amalasarakegu brahma-pancakam prihivyadini ca tattvani vinyasya puspaksatadibhih mulamanirena pravadamadhivasavet."

The text further refers to the crowning members of the temple, namely, the peak (cūlaka), the pitcher fimal (kalaka), the banner (dhvaja) and the sacred wheel (dhamacakra) in order of the sequence in placement.

"Tatus carusaktım calak adhare ratnapancakam cülakam kalasam dhvojam dharmacakarm ca yathakramam sthapayet," 5

The banner (implied to be over the spire) has been described in some details. It has to be of silk, (paijāhiuka), bearing the cognizance of bull (ritabh adl cihnile) and further ornamented with golden bell and rattle (hankae\_shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shanika-shani

The staff has to be new (nūtanain), and made of bamboo (eegumayain), unmutilated (aryangain), with peel intact (sa-tyacain), straight or unbent (saralain), halling from a good locale (tulha-deiglain), with Internodes in odd number (pravardhamhan-parvain), and, its proportion has to be according to the dimensions of the building (prāṣāda-mānena pramāgain partkalpayer). The relative proportion of the temple's basal diameter and that of the Bag-staff from the basis of the latter's helght. As the text goes on to say, for the temple having width from one to mine cubits (hastes), the height of the staff, would be four cubits, at further rise of building's helght, the corresponding rive in the height of the staff would be two (inches at the new of every cubit added?):

'Tac ca hasint prabhṛti nava-hasta-paryanteşu pratima prasadeşu caunş-kərad arabhya dvu-rddhya danda-pramanam avaseyam'.

The length of the banner is said to be half that of the jangha (?) or upto the complete jangha or equal to the (length) of the staff?

"Davajem ca ayamato jangh-ardha-lambi-jangh-antam danda-pramanam ca kartavyam

The banner's width has to be either ten, twelve or sixteen inches (akgulas) "Vistaras tu daśa-dvīdaśa-sodaś-angula iti".

What should be the proper height-relationality between the pitcherfinial and the banner has been suggested by clever inuendos. The text, for instance, hints that the height of the flag staying a cubit above the pitcher-finial keeps the builder free of pentilence and commotion; that which is two cubits above, causes increase in children; that which stays three cubits above, leads to the increase in wealth and food; that which goes above by four, causes increase in the royal treasury; and that which sours high by five cubits, sels in green times just as it results in the augmentation of nation's possessions

"Mukte hastocchrite kalašat karta rogatenka-varyitalı syat / Dvihastocchrite bahu-prajo bhavatı / Tri-hastocchrite dhana-dhānyalı vardhate Catur hast occhrite ngpa-vrddhih / Panca-hastocchrite subhikşam rāştravpddhi á cetl "

The Nirvānakalikā dwells on several other vēstu rites and associated ceremonies in which it briefly biots to architectural terms, but no other reference is so significant as those cited and briefly discussed in the fore, going pages,

#### References

- Editor Mohanial B Jhaven, Bombay 1926.
- 2 Cf. Umakant Premanand Shah, "Madhyakālına Gujarāti kajā-nēn kepalānka Śilpo" (Guj ), Srī Jaina-Saiyagrakārā, year 17, No 1, Ahmedabad 15 10,51, p 22 The original article appeared in Hindi in Jajānodaja, Raifi, year 3, No
- 3 The Mirvinskalikā has been traditionally held to be the work by the earlier Plädalptas-Stri who flourabed somewhere in the early centures The editor seemingly accepts the early date. So does Mobanial Daichand Desa: Cf Inline Shittys-no Schukijaha Inlikias, Gujaratu, Bombay 1933, p. 104) Muni Kalyanvijaya places it around the fifth century of Vixman Era or rangish in the fourth century of Christian Era (Cf Sri Kalyžes Kalska Paricoya, Gujaratu, Ahmedabad 1956, p. 51) The content, the language, the advanced stage hinted by the elaborations in rite, the medieval elegance and timese and some of the strahetetural terms used indicate the times not earlier than the end of the tenth or the beginning of the next century.
- 4 The Vartulatras give the name of Nandi instead of Kala. In any case Nandi or Kala and Malakilla are brahmanical divanties figuring as door-guardams of the Sivinite temples. In presence in a Jana work is rather intriguing. The door-guardans specified for the Jama temple in Western Indian Varializatras are quite different and pertain to the Indiras of different loker in general. The fluvatile goddenes Gangia and Yamunda are of course featured among the door-drumtes.
  - The text mentions only kumbhaka which is one of the five mouldings of the Vedibandha or lower part of the wall. There is no reference to pitha or socie. The treatment here is somewhat summary, or it may have implication in terms of style, a temple in the late Pratthfar idoon perhaps. In any case the terminology is purely Northern, or more precisely the one that prevailed in Central and Western India from at least the tenth century conwards.
  - The Cileka etc., by Inference, could have come above the āmalatāraka The cileka could be the concal hat-like member with rounded top as on the Gop temple (Ca Late 6th Century), the Sun temple at 8th-magara (Ca. 7th century), and as

late as the Nandesvara group of temples (Ca. early 10th century), all in Saurastra

The Maha-Guriara and Maru-Guriara temples show candrika (moon-cap) instead The placement of dharmacakra seems in accord with the injunction of the Västu sustray that avudha or weapon of the divinity be placed above the kalasa as the

- emblem or cognizance of the particular divinity Since Jina possesses no weapon, dharmacakra seems to be the sudstitute thought proper in the context of his temple, 6. The text is not clear on this point.

7 The presence of the qualifying term Lambi instead of lambinam makes the interpretation a little dubious as Pt. Babubhai Shah tells me. The västuiätsras make patöka (flag) equal to the length of the danda.

### A NOTE ON 'आ-सत्त-वेणिड'

#### M. C. Modi

We, the editors of Neminaha-Cariu—an Apabhramsa Carita-Kavya, Dr Bhayani and myself came across this expression which intrigued us in its interpretation. The text, for the reference, I give below;

## (i) तवणु दाखिहि झत्ति सु-पसन्तु

## स्यान्त्रक सेविश्व कविश्व फरिय-गध्य-हरिसिण दवाविवि । etc..

[Neminaha-Carlu p. 12, St. 43]

In the above text the printed text: প্ৰাৰম-ইণিৱ should be corrected to প্ৰাৰম ইণিৱ

## (h) अह पमोसिउ दासदासीए

## **आ-सन्त-त्रेणि**उ पडर दाणु दासि-मासु वि पणा सिवि।

[Neminaha-Carin p. 62, St. 242]

I had a discussion about this knotty expression with my friends Pt. Ampthhai Bhojak and Pt. Rapendrakumar Pagaria. They pointed out the following references to settle the meaning. The references are as under:

- (a) क्षियरच-मरिंदो धरिच-यमिव्या नेवी-क्रमेण साहित-रिव्युच्य उत्तरेरच-स्व-मुच-जन्म-महुतवो नेवी जनस्व अवणीय-दासस-आयो आन्द्रप्त-वेण-वेष्ठि क्षय-समय-रवजनाधि-द्याग-ज्याचागदो मगह, बह-हस्मादि [औपुणवैर्यावर्ग्यत-महासीर वरित Loaf 123 (a) bat lines ]
- (b) 'यदि तावदर्यकोमेन तदाऽऽहार-वेग्यांच्या चन्मदोवमेतद्यन तत्वसंभेष त्वदीम्य' इत्याभियाय हार-मणि केयुर-कड्स-काञ्चल-क्रम्यादि निवेश च निवेशितुमारेसे [औ मोजदेव-विशंचत सामारमञ्जरीक्या p 33, line f ]
- (c) तो भगइ देववत्ता **बहु-वेणि-पर'परागया ए**सा ।

कि अस्मो किज्जिस्सइ रिखी कारहण तुज्ज्ञ ॥

[आम्रदेवस[रविरचित-आख्यानक-मणि-क्रोश-टीका मूलदेवास्यानक]

The above references settled the meaning of the expression as "wealth with would last upto seven degrees of the descent of female offsprings." I have interpreted "female offsprings" because 'ब्रिक्'। all the references is connected with a maid-servant or a courtesan. "Sevon" is mentioned because the current idiom in Gujarati 'ब्रांग ऐति हमूहे देख्य भन स्थाने" 'सिंट exact wealth as much as would last upto seven degrees of descent 'ब्रांग-पेड़ी has come into vogue because of ब्रांग्यहा in प्रोत्तीहरूत, elligible to share the शिक्ष

offered at the time of आह for the dead who shares it, some the whole and some its mear. [व्हांच्या दू साने पूनने विश्वनित | महत्त्वान ] The analogy of seven degrees has been extended to बृंबि slos if बृंबि is found with reference to the degrees of descent of male offsprings, the meaning will have to be extended The references to बृंबी, metaphorically applied to 'stream ie line' also is there in बृंबी for example but बृंबि is in the sense of 'a degree in the line of descent.' That is only the obstacle in excluding बृंबी sk as the source of बृंबि 'degree'. If other references are found to elucidate the expression 'बृंबि' the meaning may further be extended and cleared. Probably बृंबी 'a braid' metaphorically be applied to 'female offsprings' of maids and courtesans, if no reference otherwise to the extension of the meaning be found.

## References

- 1. Harrbhadra Süri, Nemmäha Carm L.D. Series Volume 1, No 25, Ahmedabad,
- Guncandra's Mahāvar Cariya Devchand Lalibha: Pustakoddhāra Granthānka 75, Surat,
   Bhogadevai Śringāra manjari Kathā Singhi Series Bhartiya Vidya-Bhayan, Bombay.
- Granthanka 30,
- 4 Amradeva's Akhyānaka Maņi Kola · Prākrta-Text Society Series, Ahmedabad-

## DHANAPALA AND SOME ASPECTS OF MODERN FICTIONAL TECHNIQUE\*

#### N M. Kansara

#### I . CRITICAL BACKGROUND :

As with the European Romances written in Middle Ages.1 so in Sanskrit, the Romances like Bana's Kadambari and Dhanapala's Tilakamanjari are, in general, works of fiction in which the imagination is unrestricted. In form they were long, resembling works of poetry in rhymed or alliterative prose occasionally interpersed with a verse or two. They concentrate on story rather than on character, and the story concerns unreal people engaged in strange, often supernatural, adventures. Their wide appeal is as a hierature of escape The remarks of Mr. W. P. Kera. though meant for the medieval European authors of twelfth century Romances, strangely apply to Sanskiit Prose-romances variety of incident. remoteness of scene, and all the incredible things in the world, had been at the disposal of medieval authors. Mere furniture counts for a good deal in the best romances, and they are full of descriptions of riches and aplendours. In such passages of ornamental description the name of strange people and of foreign kings have the same kind of value as the names of precious stones, and sometimes they are introduced on their account, Sometimes this fashion of rich description and allusion has been overdone. There may be discovered in some writers a preference for classic subjects in their ornamental digressions, or for the graceful forms of allegory One function of romance is to make an immediate literary profit out of all accessible books of learning. It was a quick-witted age and knew how to turn quotations and allusions. Much of its art is bestowed in making nedantry look attractive.

## II DESCRIPTION, SCENE AND RETROSPECT .

When a novelist balts his moving world and tells us what he sees, says Phyllis Bentley, we term that type of narrative as 'description'; when he moves it slowly and tells us single specific actions we have learned to term that type of narrative a 'scene', when he rolls bis fictitious world rapidly by the integrated exempage, the some total of a character, a summarised account of his gradual conversion to a new course of his, it can be called 'retrospect' or 'summary'.

The description, the scene and the summary have quite distinct uses, distinct parts to play in fiction. The scene gives the reader feeling of Sambodhi 3.1

participating in the action very intensely, and is therefore used for intense moments, such as the crisis, the climax and a sequence of actions. The summary is most frequently used to convey rapidly a sketch of past. The proper use, the right imaging, of scene, description and summary is the art of ficilitous narrative. The later novelists, too, employ devices to make summary appear as scene and thus rob it of its tedium, casting it in the guise of one character's reflections upon another, dialogue between the two characters and so on.

### (A) DESCRIPTIONS.

Descriptions in the Tilakamanjari (TM)\* may roughly be classified into those of. (i) places and things; (ii) persons, (iii) actions of individuals and animals, (iv) groups in action, (v) seasons, situations and etc.; and (vi) moods and affections. The following enumeration of each type of descriptions in the TM would illustrate the wealth of the poet's artistic variety of subjects covered, thereby revealing his genius.

- (I) Among the descriptions of places and things, the following are noteworthy : the city of Ayodhya (pp. 7-9); the temple of the Goddess Srt (pp. 33-34); the celestial Nandana garden (pp. 56-57), the bank of the river Sarayu (pp. 105-106); the shower-house (pp. 106-107), the assemblyhall (p. 115); the outskirts of the city of Kanci (pp. 116-118); the ocean (pp. 120-122), military camp (p. 120), Lanka (pp. 134-135); the island Ratnakuta (p. 137 and pp 147-148); a boat being commanded by sailorchief (pp. 145-146), the inner apartment of prince Harivahana's palace (p. 174); the Kamarupa region (p. 182); the Vindhya forest incorporating the word-picture of a tribal village of Sabaras (pp 199-200), the Adrstapara lake (202-205), Jain temple (pp 214-216), the adytum of the temple and the idol of Lord Reabha installed therein (pp 216-217; a plaintain bower (pp. 228-229); a dagger (p. 244); a wood-land (p. 234); the forest lying between the Vaitadhya mountain and Mount Ekasringa (pp. 233-235), the city of Kaner (pp. 259-260); the ruby pavilion (pp. 265-266), the image of Lord Mahavira (p. 275); the Asoka tree, the temple of Cupid and the image of the god installed therein (pp. 333-305), and a poisonous tree with its surroundings (p. 334).
- (ii) The following are the notable descriptions of persons the ladies in the city of Ayodhya (pp. 9-10); the citizens of Ayodhya (pp. 10-11); Kug Mcphawfana and his toyal conduct (pp. 12-19); Queen Maditravata (pp. 21-23); the Vidyadhara Muni (pp. 23-25), the Varimanika god Jvalanaprabha (pp. 35-38), the terrific Vertia (pp. 46-49); the Goddess Srr as seen by King Mcphawfana (pp. 54-56), Queen Madiravata as seen by King Mcghawfana (pp. 54-56), Queen Madiravata as seen by King Mcghawfana (pp. 14); the courtecans in the harem of King Mcghawfana (p. 115); the cowherdesses (p. 118); young grifs (138-139);

Gandharvaka (pp. 164-165), Harivahana seated with Tilakamanjari lying on a bed of lotus leaves (pp. 229-230); Samaraketu on his arrival at the receper-bower of Harivahana after his long journey through the Vindhya forest (p. 230), Samaraketu saining in a boat as seen by Malayasundari (p. 276), Tilakamanjari (pp. 246-247), citizens of Kafici (p. 260), Samaraketu as described by Malayasundari lying in his lap (pp. 310-312); Vidyadhara Queen Patralekha (pp. 340-341), love-loru Tilakamanjari (pp. 415-416), and the Goddess Śrī as seen by Prlyangusundari (np. 484-499).

- (111) Among the descriptions of individuals and animals in action the following are interesting love-sports of King Meghavahana (np. 17-18), the birds drigking water from the drains of household wells (n 67) humdrum of noviul inmates of King Meghavahana's harem after the birth of Prince Harivabana (p 76), commotion of soldiers in a military camp due to a night-attack (p. 84), a pair of fast-riding messengers (p. 85); arrowfight between Varrayudha and Samaraketu (p 89), worship of the ocean (n. 123). Samarketu boarding a ship (p. 131), ways and means of teasing the animals (p 183), an enraged mad elephant and efforts of the elephant-trainers to pacify it (p 185), the acquatic birds heading towards water (p. 204), the leader of a herd of hogs (p. 208), a group of horses (p. 226), the Holy-Bath Ceremony of Lord Mahavira (p. 269), attempt at specide by hanging (pp. 305-306), a parrot greeting the king (p. 375). Mahodara brandishing a bunyan branch in anger (p. 381). a vonne wife urging her husband not to die (p 397); and Harivahana propitiating the mystic Vidyas (pp. 399-400).
- (iv) The notable descriptions of groups in action are King Meghawshana's retime in procession (pp. 65-65); an army out for night-attack (pp. 85-86), a marching procession of Samarkett (pp. 115-116); cows let free for grazing (p. 117); the tired crew of a naval force (p. 138), hullabaloo of an army landing on the sea-shore (p. 139-140), a naval camp (p. 140), a group of flying Vidyudharas (pp. 152-153); soldiers chasing a running mad elephant (p. 187); procession of the Vidyudhara Emperor Harlvabana (p. 23); a fair (p. 323) and the festivities in a royal harem (p. 423).
- (v) The following seasons, situations and etc., have been described in the TM: the Rainy Season (pp 179-180); the Spring Season (pp. 297-298), early morning in rural mountainous area (pp. 123-124), the day-break (pp 150-152 and 357-358), the Dawn (pp. 237-238); the Sunset (pp. 350-351), the ceremony before setting out on an expedition (pp 115-116); earth as seen from the sky (p. 242), a dust-storm raised by the fighting forces (p. 87), a battle (p. 88), the shower of arrows (p. 90); and boiling butter and churning of curds (p 117).

(vi) Of the moods affections and the like depicted by Dhanapala the following are noteworthy mental agony of King Meghavahana due to want of a son (pp. 20-21), the devotion to Lord Rabha Jina (pp. 39-40); the effect of calamity on different types of persons (p. 41); the grandeur of the Goddess Sri (pp 57-58), the effect of the divine ring on Vajrayudha and the inimical forces (pp 91-92), the effect of new environment on Samaraketu (p. 133); the effect of music on the mad elephant (p. 187); the intensity of feeling of the soldiers pursuing the mad elephant (p. 187); dejected and tired soldiers (pp 188-189), the effect of an unexpected good news on the dejected soldiers (p. 192), the effect of bad news and change of atmosphere in a military camp (p 193), experience of Harivahana during his ride on the flying mad elephant (p. 212), the effect of the advent of youth on different persons (p. 264), mental condition of Malayasundars when she found herself brought to a strange place (p. 265), the effect of love at first sight on Malayasundari (pp. 277-278); the effect on Samaraketu when he sees Malayasundari (pp. 278-279), the treatment of a person saved from the gallows (p. 311); the feeling of a lover's touch to a beloved (pp. 312-313); the reactions of Gandharvadatta on hearing the account of her daughter being kidnapped and returned by the Vidyadharas (p. 327); the effect of poison on a person (p 335), the hindrances in the path of penance (pp. 399-400), and haste and curiosity (pp. 423-424),

It is a measure of Dhanapala's sense of propriety that he has taken stancet care to fully harmonize the descriptions of natural phenomena like the seasons, the day-break, the Sunset and the like, with the psychological smood of the character in the context; the Nature in this process invariably gets personified and shares the joys and sorrows of the character.

### (B) SCENES:

The prominently noteworthy scenes in the TM may be enumerated here. They are King Meghavahana's meeting with the Vidyndhara Muni (pp. 25-3); his meeting with god Julanappatha (pp. 38-45), which includes in it a picture of a sacked Vidyndhara city and its royal palace (pp. 40-41); the king's encounter with the Vetala (pp. 46-52), and with the Goddess far (pp. 54-61); the night-statek and the consequent fibere battle ending with the capture of Samaraketu (pp. 33-94), falling Priyadarsanx being casepht by hand by Taraka and their consequent love and marriage (pp. 127 129); the break of voyage by the naval forces, their hullabeloo at time of landing and camping (pp. 136-141); the preparatory orders of the sallors to their subordinates just before ransing the anchors of their vessels at the start of a voyage (pp. 145-146); Harrwahana's meeting with Gandharakk (pp. 164-171), his encounter with a mad elephant (pp. 183-186); Kamalagupta's invocation of the help of the divine agency to carry the teply back to Harivshana (p. 194); Samaraketu entering the temple of

Lord Reabha and praying to the image of the Jina (pp 216-219), his meeting with Gandharvaka (pp. 222-223). Hariyahana's view of the world as seen from aton the Vautadaya mountain (np. 239-240). Hariyahana's view of the regions passing below as he is being carried in the sky by the flying elephant (pp 242-243) his meeting with Malayasundari (pp 256-259). the assembly of the Vidvadhara Emperor Vicitravirva in the temple of Lord Mahavira (op. 266-267): Samaraketu sailing in a hoat (p. 276). Malavasundari's attempt at suicide by hanging herself and Bandhusundari's attempt at rescuing her (pp. 501-309). Taranagalekha scolding Malayasundari (pp. 335-336). Harivahana's meeting with Tilakamaniars at the temple of Lord Rsabha (pp. 360-366); Mahodara stopping Gandhurvaka's aeroplane and cursing him (pp 381-383), the Vidyadhara couple competing for committing suicide by falling first from a precipice (pp 397-398), the goblins trying to hinder Harivahana as he sat steadily propitiating the mystic Vidyas (pp. 399-400), and the Maharsi imparting religious instruction to an audience (pp 406-413)

#### (C) RESTROSPECT or SUMMARY

Dhanapala has employed the technique of retrospect on a number of cocasions with various intentions, such as keeping the audience abreast of the story related upto a point, drawing their attention to the skill displayed by him in or the purpose served by a particular device or description, and to enhance the curlosity by posing new questions relating to the missing links in the story and thereby setting their imagination to work. The following instances are worth noticing particularly in the light of the technique of retrospect

- (1) The whole passage comprising the questions posed by Samaraketu to Gandharvaka (pp 223, 20ff.) remunds the audience about the past events regarding the promise of Gandharvaka to return to Ayodhyā and his mission of delivering the message of Citralekha to Victitavirya.
- (2) The incidents about Malayasundarr being stealthily kidnapped by the Vidyadharas, her talk with Vicitravitya, her love at first sight with Samarakitu, and her attempt at drowing herself in the ocean, are recapitulated by may of retrospect in the course of the narration of silent thinking of Malayasundart (p 310, 467)
- (3) A missing link is supplied when Samataketu's efforts at saving Malaysundari are pictured briefly by means of a passing reference to past events of that occasion by Bandhusundari (p 314, 8ff).
- (4) The repetition of the same words of Malayasundari (p. 320, 20ff) by Taraka are meant to serve as the lever by him to goad Samaraketu to go to Kañet, and, while reminding him of the incident of Malayasundari's acceptance of his love by throwing the garland in his neck and conveying

her message apparently addressed to the temple-priest boy but slyly meant for Tranka and Samaraketu (p 288, 20ff), it indicates the future course of stants in the parents.

- (5) The reflective brief monologue of Harivahana, while emphasizing the moral indirectly, reminds the audience of the turn of events that have taken place in the life of Prince Harivahana consequent to his being carried off by the flying elemant (346 8ff)
- (6) While consoling Malayasundari about the well-being of Samara-kitu, Harivahana recounts in passing the incidents of the night-attack by, and capture of, Sameraketu, his dejection on listening to the interpretation of the unidentified love-letter, and his message to Malayasundari despitched through Gandharvaka (p. 317, 187).
- (7) The words of Harivahana, retorting Tilakamanjari (p 363, 3ff.) are meant to recount the incidents connected with his first encounter with her in the Cardamon bower.
- (8) The report of Gandharvaka (pp. 378-384) supplies the missing links while inking in passing the past events about his carrying the message to Victivarya, about Samaraketi's letter despatched through him, about Malayasandari's transportation to a remixe hermitage and her attempt at suicide by eating the poisonous fruit there, about Harvathana being carried away by the flying elephant, about the incidents of the parrot, about the attempts at suicide by Samaraketu and Malayasundari and their rescue, and about the latter finding herself suddenly in the aeroplane floating, in the waters of the Adrikapara lake.
- (9) In the course of revealing the past births of the heroes tha heroines, the poet summarizes, through the medium of Maharsi (pp. 411ff), the past events about the meeting of King Meghavshana with god Jualana-prabha and about Sumalit's daillance with Svayamprabha.

## (D) COMINGLING OF THE DISCRIPTIONS, AND ETC. -

Over and above the forgoing discussion and enumeration of the instances of descriptions, scenes and summaries, it is necessary to point out to some aspects of the technique of cominging them in the course of the narrative by Dhanapaila.

There are instances when the poet, while he describes a particular periodogical situation or a mood, seeks to create a scenic effect, as for instance in the depletion of King Meghavihana's anxiety due to want of a son. Here Dhanapala conjures up a scene wherein the Devarse, the Piris, the line of the Ikwakius, the Goddess-of-Fortune, the Earth, the subjects, the youthful age and the Vedic Dharma, all of them simultaneously urge the king to fulfil his obligations to them by procuring a son in order

to, respectively, preserve the ancestral scholarly tradition, to ensure uninterrupted oblations, to provide a guide, to supply a resort, to offer a substratum, to give protection, to bid farewell with regrets, and to scold him. The overall picture that emerges is that of a man surrounded by a number of grumbling persons goading or gheraoing him repeatedly to fulfil their demands. Here is a specimen of a description assuming the garb of a scene.

There are, on the other hand, instances where the scene takes up the form of a description in the TM, as for instances, in the description of the regions beyond the outskirts of the city of Käner up to the sea-shore (pp. 18-122) Dhanapalls here pictures the rows of villagers standing in an earl or the approaching royal procession of Samaraketu when he starts on a naval expedition. The successive series of scenes here consists of the waiting villagers, with their peculiar dresses, thinking habits, peculiar responses to the members of the procession, their, eagerness, the disadvantage taken of their absence in their fields by government officials and robbers, their exploitation by village money-innders, their houses and so on; all these are depicted in the form of a single compound phrase, running for about two pages, and cast in the garb of descriptive marration, though actually it is a constantly moving focus on various aspects of village life.

#### III NARRATIVE CONVENTION :

The commencement of Dhanapala's TM can be classed as "the fairy-tale formula" of 'Once upon a time... and then they lived happily everafter's, which neatly escapulates the action of the story, placing it in a detached perspective; it exists in an ordered sequence, irrelevancies eliminated But the narrative is not quite as straightforward as that. In order to involve the instener directly in the story, Dhanapala frequently adopts the convention of pretending that things are happening here and now; imagery and dialogue are made to work before our eyes, though he actually utilizes the past tense in his narration. One advantage of this is that he is free to call upon his characters to appear when he needs them. Stace he knows the outcome of his story he is in a position to pick the salient points of its development and show the character in action at those points only.

#### IV POINT OF VIEW:

Some times aeveral narrators exist in the same novel, so that one narrative fits inside another like a set of Chinese boxes; this is Emily Bronte's technique in 'Wuthering Heights' in Dhanspile's TM, too, the role of the narrator is transferred from the author himself to Samaraketu to Harlvuhana, the latter's narrative incorporating in itself the narrative of Malayasundari, Gandharvaka and etc., much in the same manner of the above mentioned set of Chinese boxes.

#### V: TIME

No narrative exists that does not create some kind of time scheme, every novel is both 'an organization of events in time' and 'a piece of history' 10 One of the functions of the story-teller is to be everywhere at the same time, mindful of past history, conscious of the present and aware of the possibilities of the future in the narrative all known or expected time can be brought to focus on the immediate event, and in the process the "novelist's clock" is made to tell different times simultaneously. 11 On the simplest level, we demand that a novel offer an 'authentic' version of reality 11

Dhanapida seems to be rather particular with his time scheme. The narrative begins about one vear before the birth of Prince Harixthana, The king met with the Vidysthara Muni and god Jvalanaprabha and obtained the boon from the Goddess Srt within three months prior to the conception of Harixthana by Queen Madiravati, Sixteen years are allowed to elapse to enable Prince Harixthana to come of age and property be educated in various arts and crafts so as to equip him for his role of a hero. 18

Vajrkyudha launched his attack on Kancı and laid the siege of the city in the Sarad season of Harrythana's sixteenth year 11 It was on Madana-trayodati day, it on the thrittenth day of the bright half probably of the month of Caitra, 15 that Vajrkyudha demanded the hand of Malayssundarı as a price of peace. On the same night Malayssundarı tıred to commit surucide in the Kunumakıra garden at Kancı 14 and was saved by Samaraketu who had a brief meeting with her for an hour or so in the presence of Bandhusundarı, before he launched his surprise night-attack against Vajrkyudha Theise events seem to have taken place roughly between about 8-30 p m. to 10-30 p m. Early next mortling Malaysundarı was seat away to the remote hermitage of Kulapati Sanetkupa Meanwhile, at about mid-night Sameraketı launched his night-attack¹ and was captured alive. And in a few days he arrived at the court of King Meghawshana at Ayodhya roughly in the month of Vaisikha Thus, the slege of Kancı lasted for about six months or so.

Interestingly enough, it was on the same Madana-trayodasi day of Samaraketu's surprise might-attack at Kinci that Manjiraka came acrosa, and picked up, a strange love letter near the temple of Cupid in the Mattakokila garden at Ayodhya in He seems to have kept it with him for about a year, or somewhat less and forgotten it, but, he seems to be reminded of it perhaps due to some point in the poetic meet reminiscent of a cognate situation!

In the Summer reason of Harivabana's soventeenth year Samaraketu accompanied him in the Mattakokila garden, 18 and Mangraka produced

the love-letter before the former for interpretation, and Samaraketu began to relate his story.

Now, prior to his night-attack against Vajrayudha on Madana-traye-dasi, Samaraketu arrived and stayed at Kanci for five or six days. Prior to this, he saw Malayasundarı at the temple on the Ratinakuis island on the day next to that of the Kamundi-mahotsava, i.e. the full-moon day of the month of Karttika, ii the same day on which the Holy-Bath Ceremony of Lord Mahavira was performed by the Vidyadharas at mid-night, At that time Malayasundari was sixteen, ii and Samaraketu had already completed his eighteenth year. I Thus, Malayasundari was of the same age as that of Harivathana, and Samaraketu was elder to the prince by two years! It, thus, follows that "Malayasundari was first seen by Samaraketu about six months into the his night-attack.

Gandharvaka started with Citralekha's errand and met Harivahana on the same day on which the latter went to the Mattakokila garden at Ayodhya. The letter of Samaraketu despatched through Gandharvaka on that day reached Malayasundar; the very next day when she was about to drown herself in the Adrajapara lake <sup>22</sup> On the same day, but before the message was found by Malayasundari, Gandharvaka incurred the curse of Mahodara and was transformed into a parrot. <sup>23</sup>

Malayasundarı was born to Gandharvadatiz in the third or fourth year after the latter's marriage with King Kusunnsiekhara of Kanon. The message sent by Citralekhz, through Gandharvaks, to Vicitrarrya shows that the identity of Gandharvadatiz was well-established when Gandharvadatiz was kidnapped and separated from her kins, she was about ten years of age and she was most probably married in her shrteenth year. Thus, her ideality was established roughly married in her shrteenth year. Thus, her ideality was established roughly in her thirty-shtth year! It was roughly before as many years that King Meghavahana was busy enjoying love-sports with his queens, though fruit-lessly so far as a male issue was concerned And it was roughly in his early fiftles that he was conlightened by the Vidyachara Muni. (This was roughly the age at which Dhauappia himself was enlightened by Mahendrassiri, through his disciple Sobhana Muni, the younger brother of Dhauappia h

After the departure of Gandharvaka from Ayodhya, Harivahana passed the Grigma and the Varşa seasons; he set out on a visit of his domains at the start of the Sarad season.<sup>17</sup>

In the meantime, after Gandharvaka carried unconsolous Malayaaundars in the aeropiane and, having incurred the curse of Mahodara, became a parrot, Citramaya waited for about six months to execute the advice of Gandhryakass and then, assuming the form of Harivahanas's Sambodh 3.1 favourite elephant, carried him to the Ekairnga region. Fins, Hartvehana walted for Gandharvaka for about four months, and travelled in his domains for about two months, before he was carried away by the mad elephant.

After the disappearance of Harivahana, Samaraketu travelled to the north of Laubitva mountain, and passed through the Vindhya forest and, at the end of six months, arrived at Mount Ekasrnga and met Harrvahana again. The month of Margasaha passed when he was on his way, a Harivahana ceremoniously entered the Vidyadhara city of Gaganavallabha and was coronated as the Emperor of the Vidyadharas on the same day on which Samaraketu arrived and met him on Mount Ekasrnga sa And prior to that, Harivahana propitiated the mystic Vidyas for six months. This roughly coincides with the time just after his being kidnapped by the fiving elephant and his arrival at Bkairinga During the six months of Harlyshana's penance. Tliakamanian was waiting for the expiry of the period of six months stipulated by her father for searching out the princel It seems Haravahana met Tilakamanjari the very next day, was invited by her on the second day, returned to Ayodhya on the third day, returned to Valtadhya on the fifth day, and started his penance and propitlation of the mystic Vidvas on the sixth day after his arrival to the region for the first time. About a week may be assumed to have been probably spent by Samaraketu during this very period in walting for the news about , Harlythana, getting a message from him, and setting out in search of him. The events move in such a quick succession,

By the time Harlvzhana met Malayasundar; for the first time at the temple on Mount Ekarptza, she was about elphteen years. Thus, about two years seem to have elapsed between the periods when Samaraketu and Harlwzhana saw her for the first times respectively.

It is, thus very clear that our novelist-poet skillfully offered an attention of realty by compressing the actual action of the TIM in a period of roughly two years, though by constantly moving the focus back and forth from past to present, he created an illusion of covering an expanse of three births of both the sets of the heroes and the heroines, Here can we claim that Dhanapala has succeeded in meintaining the Aristoclian 'unity of time,' and with the help of the supernatural the unity of place too, though the places of action are situated at, and separated by, thousands of miles from one another.

## CAUSE AND CONTINGENCY :

The novel, in its dealings with human affairs, implicitly acknowledges the place of circumstancial, though not causal, evidence. Questions of reterance are consequently very ambiguous; what is 'relevant' to a narrative

includes both the causal and the contingent.\* Graham Hough makes a teillingly obvious, though often ignored, point the novel includes more of merely contingent, the accidental, than any other literary kind.\*

Dhanapila has made profuse use of the contingent, and later on revealed the causal behind it! The following few specimens would suffice to confirm this point

- (1) The surprise night-attack by Samaraketu<sup>31</sup>, which apparently looks accidental having no connection whatsoever with the current story of Meghawahan and Hativahana, 18 found later on to be causally connected with Malayasundari's love for Samaraketu who resorts to that out-of-theway measure in order to uphold the honour of both her father and himself and win her on the strength of his own character rather than clope with her and betray the trust put by her, as also by his own, father in him.<sup>54</sup>
- (2) The strange music from the unknown island\*\* which attracts the attention of, and impels, Samaraketu to trace the source of it looks quite contingent. But we later on know that it was the music of the festival of the Holv-Bath Ceremony of Lord Mahayyra.\*\*
- (3) The sudden appearance of a parrot on the scene in response to the invocation of Kamalagupta\* looks strangely accidental and mysterous at the point, but the mystery turns into a natural causal consequence when we find that the parrot is none else but Gandharvaka, cursed by Mahodara\*\*, and that he carried the message in keeping with his promise to Harlvythana.\*

#### VII CHARACTER AND SYMBOLISM .

Just as dialogue and manners can be used by the novelist to 'place' black characters socially and culturally, so a fabric of symbolism may enable the writer to create a moral or intellectual framework for the action of his novel. Symbolism allows an author to link the limited world of 'bls characters to one of the greatest systems of values, so that we are made to compare the happening in the novel with their mythological or historical parallels. Specific actions in the story illustrate general patterns of behaviour, and the private character acquires a new importance when he is seen in the light of his symbolic counterpart. A system of symbolism usually depends on the existence of a commodity known body of ideas and beliefs. In Western literature three basic systems recur most frequently; the symbolism of Christianity, of classical mythology and of Romanticisin, Christian morality is of course ingrained into the history of the novel, <sup>13</sup>

Dhanapala's TM has its own system of symbolism When once we keep in mind the extreme respect and love he had for his royal patrons like Munja and Bhoja, the characters like Meghavahana, Harivahana and

Samaraketu reveal in them many of the traits of their personality. And to view of the environment in which the poet lived, it is but natural that the symbolism of classical Hindu and Jaina mythology and morality invariably enter into the working of the character,

The typical Jainistic attitude of Harivabana to hunting, the importance of pligrimage to Jaina holy places, the merit earned by building Jaina, temples, the religious fervour in worshipping the images of the Truthan, temples, the religious fervour in worshipping the images of the Truthan area, the mplotic faith in them as the Saviours from the interminable ocean of transmigratory existence, as the Supreme Guides on the path of Eternal Bliss, the necessity of putting unfilinching faith in their teaching—at these these permeate in the whole body of the TM. The unenting Vindhya forest symbolizes the common world of pleasures, the "Adrşiapıra-sarahırı" of the TM; the Adrşiapıra lake is the symbol of the essence of religion, here Jainian; the heavenly enoyments are symbolized by the garden encompassing the Jaina temple; and the state of Final Emancipation is symbolized by the Jaina temple with an image of the Truthankaras heatelled therein.

Again, the characters also symbolize particular religious attitutes, Thus, Harivahans represents in essence a perfectly devout Jaina housebolder; Samaraketu a man engrossed in worldly pleasures and non-Jaina, way of life; the flying elephant symbolizes the divine assistance available to the devout followers

Viewed from this symbolical angle the TM affords a glimpse of the fourth dimension.

#### VIII · CHARACTER AND LOCATION:

The sense of the visual interaction between character and landscape can be as striking a feature of fiction as a necessary element in cinema. While the twentieth-century development of movies has sharpened the writer's awareness of the technique, effective landscape is not essentially a a modern device.<sup>44</sup>

Dhanapale, and for that matter all the writers like Subandhu, Binna, Dandin and others, of classical Sanakrit Prose-Romances, are very much fond of giving elaborate pictures of the cities, the palaces, and of the gardens, the temples, the rover-banks, the lying-in chambers and etc., where the action of the novel takes place. Dhanapalia's descriptions of Ayodhyx and Kante, the royal palaces of Meghawithana and Tilakamanjan, the Mattakokila garden, the Adriapara lake and the sandy shore thereof, the Jaina temples, the Rainakna island, the Vindbya forest, the Adoka tree in the Kusunakara garden — all these serve as a luxuriously beautiful and appropriate background for, and 'location' of, various actions in the TM.

#### IX - CHARACTER AND SURMERCED FORM

It is a character of the novel that it is in a constant process of invention: a particular type of story gains currency, lasts for twenty-five or fifty years — In the case of Sanakrit novels of mediveral gaes, for a century or two —, then fades. Over the same period new categories will have come into the existence and each will probably have only a limited span. The history of the novel is littered with the hank of such temporary forms. The eighteenth century picturesque novel, the romance, the Victorian adventure story and improving moral tisle — all these were appropriate to the conditions of their own time. Sonor or later they became over-worked, and for a time were dropped altogether as useful structures. But the writers of every period have returned to these apparently burnt-out types, adopting them for an involuc or sattric purpose.44

Though we cannot claim that Dhanapala "revived" the form of narration developed by Bina in order to adopt it for some satiric purpose, we are sure that he adopted it to his own purpose of a subtly allegarical narrative. A subtle satirical point of view with reference to the structure of Bina's novels may possibly be found in the remarks where he calls the Kathias based on the story from Ginnikhya's Bhatkatha as "veritable closk sewed from raga". 44 Moreover, a reference in the TM to an important incident from Bina's Kadambari, viz., the one concerning the curre loquired by valisamptyana and his transformation into a parrot, "Gandharvaka" remarks about the incredibility of this motif if handled without proper rational basis, a and the passing reference to the lack of the knowledge of dramatingy marring the peculiarity of the literary form, "I friewed in proper perspective of literary history and of Dhanapala's performance, would definitely reveal the subtle satirfical vein in his master piece with reference to bandling of this form by his predecessors.

#### x · CONCLUSION

The above discussion, with reference to the technique of fiction as found in the modern Western fiction, illustrates how the techniques which are deemed to be modern by modern critics of both the opedicatal and oriental literatures, were in fact not quite unknown to the medieval Sanskrit writers of Prose-Romances, and herein lies the universal value and appeal of Sanskrit Prose-Romance as medieval indian novel.

#### References \*

- Being the revised version of a part of Chap. XVI of my thesis for Ph D degree of the MS University, Baroda, approved in 1972
- 1. Yelland, A Hand Book of Literary Terms, p. 174.

- 2 W P Ker Epic and Romance, pp. 328-340.
- 3 E M. Forster, Aspects of the Novel, pp. 7-26,

4. ıbid

5, References are to the page numbers of the Nirnaya Sagara Press (2nd) Edition. Bombay (1988) as corrected by me in the light of about ten original manuscripts of the work, a Critical Edition of the TM, with Commentaries, is ready.

6. Johnsthan Raban, The Technique of Modern Fiction, London, 1968, pp. 23 ff.

7. Raban, op. cit, p. 32.

8. This aspect is fully elaborated in Chap. VIII of my thesis,

9, ibid., p 35.

10 Raban, op cit., p 56.

11, ibid, p 57

12, ibid., p. 59,

13. TM (N), p. 79, 2 ff. 14. ibid., p 82, 2 ff.

15. Ibid., p. 298, 6,

16, fbid., p. 302, 4 ff

17. ibid., p. 83, 19 ff.

18, fbid., p 108, 14 ff.

19 ibid., pp 105 ff

20. ibid., p. 95, 9 ff.

21. ibid., p. 271, 12 ff., 344, 1 ff

22, ibid., p. 164, 14.

23, fbid., p. 276, 19

24. fbid., p. 173, 4 ff., 388-339; 384, 9

25. ibid., p 341, 16 ff. 26. ibid., p. 343, 16 ff.

27, ibid., pp 179-181.

28 Ibid., p. 380, 21-23

29. fbid., p. 242, p 387.

50, ibid., p. 225, 21

31. Ibid., p. 202, 6-8 32, ibid., p. 236, 19 ff

33. Raban, op. cit, p. 69.

34. ibid.

35. TM (N), pp. 83-94. 36 ibid., p. 326,

37. sbid., p. 141.

38. ibid., p. 269

39. ibid., pp. 194-195.

40, ibid., pp. 381 334

41, ibid., p. 178. 1 ff , 384, 7-11,

42. Raban, op. cst , p. 101.

43. This has been treated in detail in Chap, IX of my thesis 44. Raban, op cit., p. 112.

45. Raban, op cit., p. 122.

46. TM (N), Intro. vs. 21.

47, ibid., p. 215, 14 48. ibid., p. 224-20 ff.

49, Ibid., p. 370, 19,

## VIVĀHAVALLABHAMAHĀKĀVYA

A lost Jama Sanskrit poem

Satya Vrat

While the Jama church occupied itself in the enrichment of literature, the laity took meticulous care to preserve it through various devices such as multiplication of Mas and establishment of libraries in different parts of the country. It is a tribute to their catholicity and sagacity that some of the rarest works of different sects are found in Jaina Bhandāras only. However, despite all safeguards natural factors coupled with wanton destruction by foreign marauding bordes have resulted in the loss of a sizable mass of literature. Vivaharallabhamshakavpu (YM) is one such work which seems to have been irretrubably lost. It is known only through its 17th canto, the full text of which is happily preserved in a Ms in the collection of Agarchand Nahats, the noted Jaina savant and antiquarian of Bilkaner. The Ms itself is defective Seven of its folios are lost. The remaining seventeen (8-24) contain, besides the extant canto of VM, ten shorter works or parts thereof. The Ms is not dated, but, on paleographic grounds, can be assigned to the 15th century

As the colophon would indicate, the VM had for its theme the lifeaccount of Tirthankara Neminatha, with particular stress on his proposed marriage with Ranmatt, the charming daughter of Ugrasena. The present canto sets forth, in charming language, Raumatr's admonition to Nemi and her realisation of the knowledge of self. In view of the sequence of events of Nemi's life as described in Harivainia purana of Jinasena I, the admonition could have been occasioned by her rebuttal through Nemi's sudden acceptance of monkhood in preference to the joys of marital life. The young Nemi had countenanced his marriage but was so repelled by the proposed mass animal-killings that he abandoned it right in the midst of its execution. This left poor Rajimati aghast But instead of dissipating herself in mundane pursuits she follows in the footsteps of her Lord, In this philosophical canto she makes a fervent appeal to the Lord to bless her with spiritual illumination Following this she feels with the poet that knowledge of self alone is real. All else is illussion. It is a gate-way to salvation. (3) This is also quintessence of the teachings of the master (30), It acts at naught the physical and mental afflictions and leads to the fulfillment of desires. Self-realisation stabilises the mind which enables the person to concentrate on deeper problems of life, (24, 27). Nemi's life has been the subject of two sanskrat Mahakayyas in Jaina literature, Vagbhata's Neminirvana and Kirtiraja's Neminathamahakavya are so well known. Considering the events as set forth therein, it can be safely assumed that the VM must have contained at least three more cantos, describing the Lord's penance and sermon and his attainment of knowledge (Kaivalya and salvation.) Thus it must have been an interesting poem of twenty cantos. As such its loss is to be lamented.

The extant canto of the poem is written in  $\overline{Adi}$  yamaka, the last word or a part thereof of the preceeding verse forming the beginning of each following verse, interspersed with other figures of speech ilke Upama, Rapaka, Annprasa & Virodha which demonstrate the author's penchant for the embellishment of his poem. In consonance with the injunction of the poeticians one metre <math>(Annqtup) preponderates here which however changes towards the end; the last two verses being in Sikhannsi and Sardianikrafita. The poet wields a facile pen. The language of the poem is chaste Sanskrit with few errors, which are obviously the result of sortbal negligence

The cauto is edited here for the first time. An attempt has been made to correct the text, but gaps therein have been left to themselves.

## विवाहवल्लभमहाकाव्यम

जिनेशं ! जगदाधारं ! केवलालोकमास्व(स्क)रम् ॥ भगवन ! भयभीतानां सर्वज्ञ ! शरणं भव ।।१॥ भवाम्भोधौ महामोहवातविव्यविभीषणे । मञ्जन्तं तत्त्वपोतेन त्वं मासुद्धर्त्वमहीस ॥२॥ षर्हन्। यदात्मज्ञानेन मोक्षसौख्यमवाप्यते । थात्मञ्जानं ततस्तत्त्वं सर्वमन्यस्प्रपेञ्चनम् ॥३॥ प्रपद्मातः कर्मणा प्राची यत्तत्वविरहो(s)जनि । तमन्तरं निराकर्ते देहि देवेश! दर्शनम् ॥०॥ दर्शने देवदेवस्य देवदेवस्य दर्शने । भन्तैरायाः परं कालात केवलं कर्म्मपुद्रगलाः ॥६॥ पुद्गलानां प्रावर्ताः प्रावर्ताः कृता सया । न मया म्यमेवायं समीपस्थी निरीक्षितः ॥ ह।। निरीक्षितो न केनापि न केनापि परीक्षितः । गुरोरथोगान्मोहाद वा गतः साक्षादछक्षताम् ॥७॥ **म**लक्षी लक्षतां याति रूपवानप्यरूपताम् । भारमञ्जानं बिना नाथ! तत्त्वरूपे न तिष्ठति ॥८॥ तिष्ठति स्थापितो नैव प्रेषितो नैव यात्यसौ । कर्मणां वशगा स्वामिन्। दुर्लेङ्घ्या हि भवस्थितिः ॥९॥

The Ms has अवसमा।
 The Ms has अन्त्याः सा।
 The Ms has प्रिवित।

स्थितिरेकैव भविनां भवान्धौ भवितव्यता । शुभाशुभमनोयोगात् जिनेश ! सुखदःखदा ॥१०॥ दःखदारिवचैदहनं सतोषामृतभावितम् । आत्मज्ञानं यदा देव ! सर्वसिद्धिस्तदा मम ॥११॥ ममताभिश्रिते चित्ते मम तापो महान भवेत । ममताविरहान् नाथ मम तावत् महासुखम् ॥१२॥ सुखात्सतीषकलपद्वछायाविश्रमितं मनः । मनोरं थान् जिनाधीशः ! पूरयाश्च मनोहितान् ॥१३॥ हित।हितविचारज्ञस्तत्वज्ञानशलाक्या । आत्मानं कर्मणो भेदात् करिष्यामि कदा प्रथक ॥१४॥ प्रथक्तमुती भवाम्भोधे विंचरामि यदा जिन! । तदा मां पश्यति जनो जडोन्मत्तपिशाचवत् ॥१५॥ पिशाचवञ्जडोन्मैत चिन्तासन्तापतापितम् । ससारलहरीलीढं मुढं पश्याम्यहं जगत ॥१६॥ जगरप्रचारादन्यचु तदेव तव छक्षणम् । सिद्धान्तसारमैतद्धि तत्त्वज्ञास्तत्र साक्षिणः ॥१७॥ साक्षिमतं मनी वेति .. शमे गतम । यस्तत्त्ववित्स विज्ञेयः शेषः प्रावाहिको जनः ॥१८॥ प्रभो: प्रसादमासाच क्रियाक्राण्डरतः मदा । जिन ...मे कदा वैशस्यवासितम् ॥१९॥ वैराग्यवासिसी नित्यं महानतपर। समः। बाह्यमाम्यन्तरं परिग्रहत्यागं ऋदा श्रिये ।।२०॥ कदा श्रये सुसाधूनां परि<sup>क्</sup>र्यापरास्मः । मानमायाक्रोधलोभत्यागात् ध्यानं सदस्यम् ॥२१॥ उत्तमादत्तमतरं वर्द्ध .... ।.... । कदातमञ्जानजं ध्यानं ध्यास्याम्यात्मार्थसाधकम् ॥२२॥ . साधकस्य च साध्यस्य भेदच्छेदपरायणः । धानादि किमीकाक्षी सं(किक्षीयं) घह्यामि नितरां कदा ॥२३॥

<sup>1</sup> The Ms has दुसवारिहदह्द । 2 The Ms has सवाभिधि । 3 The Ms has अलेम्स्प् । 4. Țhe Ms has परचर्या । Sambodh 3.1

कदा कलालविचत्तं चकं मोहभ्रमाकुलम् । सकस्पभाण्डानृत्तार्थे करिष्यामि स्थिरं स्थिरम् ॥२८॥ स्थिरासनसमासीनः स्थिरध्यानपरायणः। स्थिरे खिये स्थिरं चित्तं करिष्याम्यहं कदा ॥२०॥ कदा सदा चिदानन्दकन्दांकुरु(र)महोदयम् । भात्मज्ञानामृतरासेः(शेः) सेवयिष्ये स्वचेतसि ॥२६॥ चेतसा इध्यामि कोऽईं कस्मात्किमागतः । क्व याता किमिर्दको मे कस्याहमिति तत्वतः ॥२७॥ तत्वतः कल्पनाजान्तं मूलाद्रन्मूल्य मानसम् । जाप्रम् स्वमध्रमं तिण्डन् करिण्ये(s)हं कदा स्थिरम् ॥२८॥ स्थिरात् स्थिरतरोऽसि त्वं चळाच्चळतरोऽस्म्यहं । कृपां कुरु या(यथा) नाथ त्वमात्मज्ञानदर्शनात ॥२९॥ दर्शनादात्मनो मोक्षो भवो विस्मरणाः पनः । इयतीयमाईती वाणी वाग्विलासोऽपरः परः ॥३०॥ परोद(दि)र्छ (१) नायाति परैनैंवापैहार्यते । कोऽहं सोऽहमिति ज्ञानं तत्त्वबुद्धा स्मराम्यहं ॥३१॥ **महं सो**ऽहं सोऽहं स इति जगतां जीवनपदम्

स्वपन् बाप्रन् छोक[ः] स्मरति सकछो ज्ञानविकछः । तदेवालज्ञानास्त्रव पदर्जःकस्कक्रितं

प्रविष्टं ध्यानाग्नौ महित सम सिर्द्धि प्रकुरुते ॥३२॥ इर्थं यादवैनन्दिनी भगवती राजीमती स्वामिनम्

स्तुत्वा नेमिजिनं विबुद्धहृदये स्वात्मावबोधं महः। परवैन्ती परमेखरं जिनपदि श्रीरैवताक्षौ स्थितम्

ध्यायन्ती भवसर्वसराविस्ता निन्ये निशासुरसुका ॥३३॥ इति श्रीविवाहवच्छभमहाकाच्ये श्रीनेमिनाबौपाळप्पने(नै)-कात्मा(त्म)ज्ञानोच्छासो नाम सप्तदशसरी: ॥

<sup>5.</sup> The Ms has चीवायहार्वते । 2 The Ms has वा व नविनो । 3. The Ma ha, पहनी देती ।

# नवीन उपनिषदों की दाईानिक चर्चा

### कृष्णकुमार दीक्षित

प्रस्तुत प्रसंग में नवीन उपनिषदों से हमारा आशय उन ८ उपनिषदों से है जो मुख्य १३ उपनिषदों में से प्राचीन ५ उपनिषदों को निकाछ देने से बच रहते हैं । प्राचीन पाँच उपनिषद् हैं :- छान्दोग्य, बृहदारण्यक, ऐतरेय, तैत्तिरीय, कौषी-तिक; अतः नवीन ८ उपनिषदं हुए :- ईश, केन, कठ, मुण्डक, प्रश्न, माण्डक्य . वैताश्वतर, मैत्रि । प्राचीन उपनिषदों के सम्बन्ध में यह कहना संभव नहीं हो पाता कि इनमें से समुक अमुक की अपेक्षा प्राचीन है और वह इसलिए कि उनमें से प्राय: प्रत्येक प्राचीन-नवीन सामग्री का सम्मिश्रण है। यह सम्मिश्रण इसलिए संग्लता से संभव बन सका है कि प्रस्तुत प्राय: सभी उपनिषद स्वतंत्र चर्चाओं का संकलन रूप है कोई इकाईबद्ध रचना रूप नहीं । अतः प्राचीन उपनिषदों में प्राचीन-नवीन का प्रथक-करण करने का कदाचित एक मात्र साधन है उनमें प्रतिपादित सिद्धान्तों को प्रौद्धता-धाप्रौढता की परस करना ! निःसन्देह यह सदा तथा सर्वत्र संभव होता है कि एक क्षप्रौढ रचना एक प्रौढ रचना की क्षपेक्षा उत्तरकालीन हो और प्राचीन उपनिषदी के संबंध में भी ऐसा हथा रह सकता है. वेकिन प्रस्तत प्रसग में इस करिताई को पार करना कदाचित संभव नहीं । जो भी हो, श्राचीन उपनिषदी को सामग्री का श्रीदता- अश्रीदता के आधार पर प्रथकरण हमें उपनिषत्कार वर्ग के बौद्धिक विकास का सामान्य परिचय करा ही देगा भछे ही यह बात अपने स्थान पर सच बनी रहे कि कतिपय उपनिषत्कारों ने बौद्धिक विकास की एक अगली मंजिल पर अवस्थित रहते हुए भी इस विकास की एक पिछडी मजिल के अनुसूप चर्चा पल्लवित की। इस दृष्टि से देखने पर बृहदारण्यक में याज्ञवल्क्य द्वारा प्रतिपादित सिद्धान्त को प्राचीन उपनिषदों का प्रौदतम पिद्धान्त कहा जा सकता है और वहांयह भी देखा जा सकता है कि इस सिद्धान्त पर पहेँचने से पूर्व उपनिषद्धारों के चितन में कौन कौनसी मंजिलें पार की हैं। दो शब्दों में याजवल्क्य का सिद्धान्त यह है कि एक व्यक्ति के मानस-शारीरिक कियाकछापी का सचालक मृत तत्त्व 'आरमा' है, जगत के किया-कछापों का संचालक मृत तत्व 'ब्रह्म', साथ ही यह कि यह सात्मा तथा यह ब्रह्म परस्पर एक रूप हैं ! याज्ञवल्क्य के पूर्ववर्ती काल में चिन्तन की एक मंजिल

थी जब आत्मा का सिद्धान्त स्वीकृत न था, एक मंजिल जब ब्रह्म का सिद्धान्त स्वीकृत न था. एक मंजिल जब सात्मा तथा बहा की एकरूपता का सिद्धान्त स्वीकृत न था। याज्ञबल्बस में ये तीनों सिद्धान्त स्वोकत हैं. लेकिन ध्यान देने की बात है कि बाज्ञबल्क्य ने अपने मत की स्थापना तर्कपुरःसर नहीं की । कहने का आशय यह नहीं कि याञ्चवल्क्य के तर्क ब्याज के युग के पाठकों की दृष्टि में ज्वाटिपूर्ण सिद्ध होंगे करिक बह कि बाज्ञकल्य में आत्मा, शहा तथा उनकी परस्पर एक इदपता की तत्त्वतः तर्केगस्य न मानकर तत्त्वतः अनुभूतिगस्य माना और यहाँ अनुभृति से तत्त्वतः आवाम है सम्भिकालीन अनुमति से । प्राचीन उपनिषदों के तत्कालवाद बाड़े अन में जह-चेतन जगत के स्वरूप पर तर्कपुर:सर विचार करने की परम्परा पस्कवित हाँ नवश्थापित सांख्य वर्त्तेलों में और इस सम्बन्ध में सांख्य विचारक अपने किन्हीं विशिष्ट निकारों पर पहुँचे । इन निकारों में ब्रह्म की मान्यता के लिए कोई अवकाश न था. जह नगत के मूछ रूप में 'प्रधान' अथवा 'प्रकृति' नाम वाछे एक करूप की करूपना थी, सामान्यतः चेतन माने जाने वाले व्यापारों को प्रकृतिजन्य तस्कों का व्यापार माना गया था छेकिन स्वयं चैतन्य को 'पुरुष' नाम वाछे **बहुसंस्थक** तत्कों का सार-स्वरूप घोषित किया गया था, आदि आदि । सांख्य क्लिनरकों के इन निष्कर्षों की-तथा इससे भी अधिक उनकी तर्कपुरस्सर किनास्मा रै। छी की - उपेक्षा करना याज्ञवस्त्रय की परम्परा के अनुयायियों को भी संभव न सिद्ध हुआ और नवीन उपनिषदों में सुख्य रूप से अभिन्यक्ति पा रही ै बही पर्सिस्पति । प्राचीन उपनिषदों के तत्कालबादवाले युग में एक अन्य प्रवृत्ति ने मी क्छ पकड़ा और वह थी समाधि की सहायता से तत्त्वसाक्षात्कार का दामा करने की प्रकृति । इस प्रकृति के पुग्रकां वर्तुओं को सामन्यतः योगवर्तुल कहा जा सकता है और नवीन उपनिषदी में स्पष्ट रूप से प्रकट होने वाला एक प्रभाक इन बर्स्लों का प्रभाव भी है। वस्तुतः सुषुनिकालीन अनुभव की तत्त्वसाक्षाःकार का सामन मानने वाहे याज्ञवल्क्यीय सिद्धान्त की अच्छी सगति बैठ जाती है योग वर्तेचों द्वारा प्रतिपादित इस सिद्धान्त से कि तत्त्वसाक्षात्कार का साधन समाधिका-**छोन अनुभव है।** प्राचीन उपनिषदों के तत्कालशादवाछे युग में कथिशः बल्लवती बन्नेबाको एक तींसरी प्रवृत्ति की स्नोर भी स्थान देना आवश्यक है और वह है ईश्वर-बार्क्स प्रकृति । इस प्रकृति का पल्ळवन उन धर्मशास्त्राय वर्त्वेळों में हुआ था जिन्होंने **व्यक्त** के कर्ता, वर्ता, संहर्तारूप में कल्पित ईश्वर को उपासना की घार्मिकता

का सारस्वरूप समझा था और इन ईश्वरवादी धर्मशास्त्रीय वर्त्रेलों का प्रमाव भी नवीन उपनिषदों में स्पष्ट रूप से लक्षित होता है । नवीन उपनिषदों की दार्शनिक चर्चा का मूल्यांकन करते समय इस समूची पृष्टभूमि से अवगत रहना आवश्यक है-क्योंकि तभी हम समझ सकेंगे कि यह यन्थराशि दार्शनिकता की दृष्टि से अपेक्षाकृत दरिद्र क्यों । बात यह है कि नवीन उपनिषदों के पाठक वर्ग की अभि-रुचि का विषय एकमात्र दार्शनिक प्रश्न न थे बल्कि योगशास्त्रीय तथा घर्मशा-स्त्रीय प्रश्न भी थे । दर्शनशास्त्र के विद्यार्थियों के निकट यह परिस्थिति ध्यान देने योग्य इसलिए बन जाती है कि नवीन उपनिषदों का युग वह युग था जब देश में ही नहीं स्वयं हाह्मण परम्परा में ऐसे वर्द्ध जो का उदय हो रहा था जिनकी अभिरुचि का एकमात्र विषय दर्शनशास्त्रीय प्रश्न थे । ब्राह्मण-परम्परा के प्राचीनतम दार्शनिक वर्तेल थे सांख्यवर्तुल तथा बाद में क्रमशः उदित होनेवाले वर्तुलों में आते हैं मीमांसा, वैशेषिक एवं न्याय वर्तुछ; और सांख्य, मीमांसा , वैशेषिक तथा न्याय सप्रदायों ने भारतीय दर्शन के इतिहास में कितनी महत्त्वपूर्ण मूमिका अदा की है यह तज्जों को अविदित नहीं । प्रश्न उठता है कि वेदान्त संप्रदाय की ऐतिहासिक मामिका उक्त संप्रदायों की तुरुना में नगण्य क्यों है प्रश्न का आशय ठीक से समझ केता आवश्यक है। वेदान्त संप्रदाय प्राचीन-नवीन उपनिषदी पर अवलम्बित एक दारीनिक संप्रदाय है जिसका आदिन सुत्र प्रन्थ बादरायण का 'ब्रह्मसूत्र' है। क्षेत्रित भारतीय दार्शनिकों की प्राचीन वर्षाओं में वेदान्त-मान्यताओं का उल्लेख नहीं के बराबर हुआ है; इतना हा नहीं स्तरं वेदान्त सप्रदाय के नाना संप्रदायों में से किसी के पास प्राचीन काछ का अपना कोई दार्शनिक प्रन्थ नहीं (इस सम्बन्ध में प्राचीनतम उपलब्ध प्रत्थ हैं गौडपाद की मांग्ड्र स्यकारिका तथा शंकराचार्य के ब्रह्मसूत्र आदि पर माण्य) और प्रश्न है कि यह परिस्थिति क्यों बनी । ध्यान देने पर इसका कारण यही प्रतीत होता है कि नवीन उपनिषदी के युग में एक दार्शनिक प्रत्थ से जो आ शा रखो जाती थी उस आ शा की परा करने की स्थिति में ये उपनिषद न थे। निःसन्देह ये उपनिषद प्राचीन उप-निषदी की तुलना में कड़ी अधिक व्यवस्थावद हैं (प्राय: प्रत्येक में एक या एका-धिक सनिश्चित प्रश्न उठाकर सुनिश्चित उत्तर देने का प्रयत्न किया गया है) और उतकी तार्किकता भी प्राचीन उपानवदों को तुलना में पर्याप्त विकसित है। छेकिन जितनी व्यवस्थाबद्धता तथा जितनी ता किकता का तकाजा युग कर रहा था उतनी इन उर्धानषदीं में निश्चय ही नहीं। इस बात पर थोड़े विस्तार से विचार कर छिया जाय।

सवीन उपनिषदों को चार-चार के दो वर्गों में बांटा जाता है जिनमें से पहला अपेक्षाकृत पाचीन है. दसरा अपेक्षाकृत अर्वाचीन । पहले उपवर्श में क्षाते है ईश, केन, कठ, सण्डक, दूसरे में प्रश्न, माण्डक्य स्वेताश्चतर, मैत्रि। पहछे उपवर्ग में पहनेवाले चारों उपनिषद सयोगवश प्रवद्ध हैं, दूसरे उपवर्ग में पहने बालों में से एक हवेतास्वतर को छोडकर शेष तीन गद्यबद्ध हैं। इ.मीळिए कभी कभी अवेतास्वतर की प्रथम उपवर्ग में डालकर कहा जाता है कि नवीन उपनिषदी में से पद्यवस उपनिषद अपेक्षाकृत प्राचीन हैं. गवबस उपनिषद अपेक्षाकृत अर्जाः चीन । बस्तुनः श्वेतास्वतर को इस सम्बन्ध में अपबाद मानना हो ठीक रहेगा । को भी हो नवीन उपनिषदों को दार्शनिक चर्चा के अपने प्रस्तुत सामान्य मुल्यां-कन में हम इस कालाधारित उपवर्गीयकरण का कोई विशेष उपयोग नहीं करने जा रहे हैं। व्यान केवत इतना रखना है कि नवीन उपनिषद प्रायः इकाईबद रचनाएं हे -प्राचीन उशनिषदों की मांति विभिन्न समयों में तैयार हई स्वतंत्र . उचनाओं का संस्कृत नहीं-और इसलिए बर्डों यह आशा करना विशेष अनचित न होगा कि जिन उपनिषदों में चर्चा का स्तर अपेक्षाकृत प्रौढ हो वे अपेक्षाकृत अर्वाचीन हो । वस्ततः नवीन उपनिषदी के जिस उपवर्गीकरण की ओर अभी इंगिन किया गया था उनका सावार हो है इनको चर्चाओं का परस्पर तलना में . प्रौढ और अप्रौढ़ होना । देखना यह है कि वे सभो उपनिषद प्रौढ़ता की दृष्टि से अपने युगकातकाना पूराकाने में किस प्रकार व्यसफ र सिद्ध हुए ।

याञ्चवन्य ने अपने अनुवासियों के छिए विरासत रूप में छोड़ी थीं आत्मा, महा तथा आत्म-महौन्य सम्बन्धी मान्यताएं। यहाँ यह मानकर चछा गया था कि आत्मा हारा संचाछित द्यारी तथा महा हारा सचाछित वाहा जड़ जगत् वास्त-विक पदार्थ हैं। अतः नवीन उपनिवदों के रचिवताओं के सामने प्रश्न था शरीर, वाह्य बढ़ जगत्, आत्मा तथा महा संवन्धी मान्यताओं को इस प्रकार पर्च्छवित करना कि जाल-महौन्य का सिद्धान्य अञ्चल्य बता रहें। और वयों कि अब नए युग में ईसर को मान्यता भी इन उपनिवदों ने स्वीकार करछी थी उनके सामने प्रक प्रश्न बहु भी था कि इस नई मान्यता के उस पुरानी मान्यता राह्य के भी स्थान कैसे दिछाया आए। इन प्रश्नों के दिछहोण से नवीन उपनिवदों को सामग्री पर विदंगमहाट हाछ छी आए।

केनोपनिषद् के प्रथम खंड का प्रश्न है: "मन, प्राण, वाणी, चक्षु, श्रोत्र, किसके द्वारा सचालित हो कर कियोशील बनते हैं" ह और उत्तर दिया गया है: "ब्रह्म के द्वारा" । इसी प्रकार वहां तीसरे खंड में यह मान्यता प्रतिपादित की गई है कि अपि तथाँ वाय अपने बल पर किरयाशोल नहीं होते बला के बल पर कियाशील होते हैं। बीच के दूसरे खण्ड में आता है ब्रह्म के वर्णन सबन्धी एक ग्रसिद्ध उपनिषद वाक्य "यस्यामतं तस्य मतं मन यस्य न वेद सः। अविज्ञातं विजानतां विज्ञातमविजानताम् ॥" २ । ३। पहछे खण्डकी चर्चा के प्रसंग में भार दे कर कहा गया है कि यद्यपि ब्रह्म मन, प्राण, वाणी आदि का संचालन करता है के किन वह स्थयं, मन, प्राण, वाणी आदि का विषय नहीं। केनोपनिषद की ये चर्चाएं अपेक्षाकृत अ-प्रौढ़ हैं (तीसरे खण्ड में तो सीधे सीधे एक कहानी सुनाकर सिद्ध किया गया है कि अग्नि तथा वायु बहा के बछ पर किया-शील होते हैं ) लेकिन वे अच्छे बोतक हैं याज्ञबल्क्य के अनुयायियों की मनः-स्थिति का । यहां हम स्पष्ट ही आत्मा, ब्रह्म तथा आत्मब्रह्मेक्य सबन्धी मान्य-ताओं का प्रतिपादन पा रहे हैं , साथ हो यहां हमें बतलाया जा रहा है कि छोकसाधारण का ज्ञान ब्रह्म के संबन्ध में अज्ञान सिद्ध होता है तथा ब्रह्म संबन्धी ज्ञान लोकसाधारण की दृष्टि में अज्ञान सिद्ध होता है। अब ये ठीक ऐसी बातें थीं जिन्हें सुनने के लिए उम युग का दार्शनिक मानस तैयार न था । इसी प्रकार का एक दृष्टान्त उपस्थिन करती है ईशोपनिषद की ईखर तथा बद्धा संबन्धी मान्यताएं । वहां प्रथम श्लोक है - ''ईशाबा-स्यमिदं सर्वं यत किश्चिजनगत्यां जगत . तेन त्यक्तेन भंजीया मा ग्रधः कस्य चिद्धनम् ।" भौर पांचवां श्लोक है--

> तदेजति तनैजति तद्दूरे तद्वदन्तिके । तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यः ॥"

यहाँ प्रथम श्लोक में उस प्रकार की बात की गई है जैसी ईश्वरबादी दार्शिनकों ने ईश्वर संबन्धी चर्चा के प्रसंग में की है (यबिप प्रस्तुत बात की आहमसंगति स्पष्ट नहीं) जबकि पाचर्चे श्लोक में याश्वरच्य की ब्रद्ध संबन्धी चर्चा का पल्लवन हुआ लगता है। लेकिन ईश्वर तथा ब्रद्धा के बीच ठीक संबंध क्या है इस प्रश्न पर कोई प्रकाश यहाँ नहीं पड़ता। यह सच है कि ईशोपनिबद एक अस्यन्त ल्रुष्टकाय तथा अन्मीक उपनिषद

है, लेकिन क्षेतास्वतर जैसे विशालकाय तथा प्रौड़ उपनिषद में भी जहाँ 
पद-पद पर ईस्तर का उल्लेख है इस प्रश्न का स्पष्टीकरण नहीं होता है कि 
ईस्तर तथा ब्रह्म के बीच ठीक संबंध क्या है। गुण्डकोपनिषद का प्रश्न है:
"किस्सन्नु विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवति "" १.१. २ उत्तर में वर्णन किया 
गया है ब्रह्म के जानने से सब कुळ जान लिया जाता है); वर्णन के शब्द हैं
"अशोजीनाभिः स्वती गृहते च यथा पृथिव्यामोषघयः समयन्ति । यथा सतः 
पुरुषात् केशलोमानि तथाधरात् संभवति विषय ॥" १.१.० । इस उपमाधों की 
माषा से इस प्रश्न पर बिशेष क्यार नहीं पदक का नाती है यदि इस 
प्रश्न में यह प्रश्न भी जोड़ दिय जाए कि ब्रह्म के विष्क को उत्पत्ति की इस 
प्रश्न में यह प्रश्न भी की इत्य जाए कि ब्रह्म के विषक की उत्पत्ति की इस 
प्रश्न में यह प्रश्न भी जोड़ दिय जाए कि ब्रह्म के विषक की उत्पत्ति की इस 
प्रश्न में यह प्रश्न भी जोड़ दिय जाए कि ब्रह्म के विषक की उत्पत्ति की इस 
प्रश्न में यह प्रश्न भी जोड़ दिय जाए कि ब्रह्म के विषकी तहा इस 
प्रश्न में यह प्रश्न भी जोड़ दिय जाए कि ब्रह्म के विषकी तहा दस 
की सबीषित करके की भीमें का निक्नलिखा प्रार्थना में प्रस्तत किया गया है:

येयं प्रेते विचिकिस्सा मनुष्येश्रस्तीत्येके नायमस्तीति चैके। एतदि-बामनुविष्टस्त्वयाहमः—'' १.१.२०। उत्तर में यम ने जो कुछ कहा उसमें से सार-मृत वक्तन्य निचिलिस्त है:

न संपरायः प्रतिमाति बालं प्रमाधन्तं विचमोहेन मृढस् । अयं छोको नास्ति पर इति मानी पुनः पुनर्वशानापधते मे ॥ आसानं रिवेतं विदि शरीरं रथमेन तु । बुद्धिं तु सार्राधं विदि ननः प्रप्रहमेन च ॥ इत्रियाणि हवानाहुर्विज्यांस्तेषु गोचरान् । आलेक्टियमनोषुकं मोचेत्याहुर्मनीषणः ॥ इत्त्रियन्यः परा धर्बा अर्थेन्थेश परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धिबेदारसम्म महान् परः ॥ सहः परमञ्चकमञ्चात्प्रकृषः परः ।

पुरुषान परं किंचित् सा काष्ठा सा परा गतिः ॥ १।३।१०-११ यम के उत्तर का प्रारंभिक भाग प्रायः प्रत्येक आत्मवादी-पुनर्जन्म-बादी दार्शिनक द्वारा दुइराया जा सकेगा, उनके उत्तर का शेषभाग सांख्य-शन्वाक्छी हे परिचित एक ऐसे दार्शीनक द्वारा। छेकिन प्रश्न है कि बाझ-वस्त्य का एक अनुवायो इन सद बातों को संगति अपने आत्म-असीन्य के सिद्धान्त के साथ कैसे बैठायेगा। क्योंकि उसे समझना यह पहेगा कि पुनर्जन्मचक में फंसने वाली इस उस व्यक्ति की आत्मा वस्तुतः ब्रह्मस्स्र हैं, और इस प्रकार की कोई बात प्रस्तुत प्रसग में यम के मुख से नहीं कहलाई गई है। फिर यहाँ कहा जारहा है: 'इन्द्रियों से परे अर्थ हैं, क्षर्य से परे मन, मन से परे बुद्धि, बुद्धि से परे महान् आत्मा, महान् से परे अव्यक्त, अव्यक्त से परे पुरुष, पुरुष से परे कुछ नहीं" । और प्रश्न उठता है कि यहाँ प्रयुक्त हुए 'मन' 'बुद्धि' 'महान्-आत्मा' 'अव्यक्त' 'पुरुष' आदि शब्दों से कठोपनिषत्कार का क्या आशय हो सकता है। क्खुतः यह सम्ची शब्दावली सांख्य वर्तुलों में हुई दार्शनिक चर्चाओं के प्रसंग में गढ़ो गई थी और उसे ज्यों की त्यों अपनाकर कठोपनिषत्कार ने सिद्धकर दिया कि इस प्रसंग में कोई मौछिक बात उन्हें नहीं 'कहनी । इसी प्रकार जब स्वेतास्वतर में कहा गयाः "मार्या त प्रकृति विद्यान्म।यिनं त महेरव-रम् । तस्यावयवभूतैस्तु व्याग्तं सर्वमिदं जगत् " ४. ९. तद प्रश्न उठता है कि प्रकृति से यहाँ क्या आराय । 'प्रकृति' सम्बन्धी मान्यता भी एक ऐसी भान्यता थी जिसका प्रतिपादन सांख्य वर्तु ग्रें में हुआ था और उसे ज्यों की ख्यों अपनाकर खेताख़तरकार ने सिद्ध कर दिया कि इस प्रसंग में कोई मौलिक बार्त न्हें नहीं कहनी । कहा जा सकता है कि इस प्रसंग में 'महैश्वर', 'माया' 'महेश्वर के अवयवरूपमृतों द्वारा जगत् की व्याप्ति' की मान्यताएं स्वेतास्वतरकार की अपनी मौछिक हैं। बात एक सीमा तक सच है छेकिन इन मौलिक मान्यताओं का भी ठीक आशय क्या है --यह स्पष्ट नहीं हो पाता-न समूचे खेताखतर को पढ़ कर न समूचे नवीन उपनिषदी को पढ़कर । ये दृष्टान्त यह सिद्ध करने के लिये पर्याप्त होंगे कि शरीर, जह जगत्, आत्मा, ब्रह्म, आत्म-ब्रह्मैक्य, ईश्वर आदि से संबन्धित प्रश्नों के प्रसंग में जिस प्रकार के मौलिक कहापोहों की आशा युग कर रहा थावैसे ऊहा-पोह नवीन उपनिषद उसे न दे सके । यही कारण था कि ये उपनिषद तथा . उन पुर आधारित ब्रह्मसूत्र लम्बे समय तक प्रौड़ दार्शनिक बर्तुलों की दृष्टि में उपेक्षित् बने रहे। और जब गौडपाद तथा शंकर ने उपनिषदी तथा ब्रह्मसूत्र के ग्मीर अध्ययन की परम्परा का सूत्रपात किया तब भी यही सिद्ध हुआ। कि मौलिक नहत्त्व के दार्शनिक प्रश्नों पर इन प्रन्थों से निःसदिग्ध कुछ वसर पाना असंभव था । इन प्रश्नों के ये-वे व्याख्याकार अपने स्वतंत्र क्कापोह के आधार पर किन्हीं निष्कर्षों पर पहुँचते और बाद में प्रयत्न कारे अपने इन नवाविष्कृत निष्क्रची की इन प्रन्थी में पढ दाखने का । इससे क्ष्मता ही सिंह होता है कि उत्तर काल के न्याख्याकारों की दृष्टि में ये प्रेथ अस्माध श्रद्धा का पात्र बन गए-यह नहीं कि ये प्रंथ मौलिक महत्व के दार्श निक प्रश्नों का समाधान अपने में सजीप बैठे थे हेकिन यग की अंधी आखें उस संसाधान को पढ नहीं पाई थीं। बात यह है कि उपनिषदों तथा ब्रह्मसत्र की उत्तरकाळीन व्याख्याओं के समय तक भारतीय दर्शन के क्षेत्र में मार्के की चर्चाप्र पल्छवित हो चकी थीं जिनका इन व्याख्याकारों ने अपनी आवड्यक-सामुशार उपयोग किया । इस संबन्ध में सब से अधिक ध्यान देने योग्य है गौरपाट तथा शंकर की न्केवलाड़ैती वेदांत शास्त्र के द्वारा किया गया शून्य-बादी तथा विज्ञानवादी बौद्धों की जगन्मिध्यात्व-समर्थंक युक्तियों का भरपूर बपयोग ! बस्ततः जहां तक दार्शनिक महत्व के प्रश्नों का संबंध है बौद श्रामाबाद तथा केवलादैती मायाबाद सर्वथा सहोदर मान्यताएं सिद्ध होती हैं। हैकिन यह सोचना अवस्य ही ओति होगी कि प्राचीन तथा नवीन उपनिषदी के शब्द मायाबाद का समर्थन करने के उद्देश्य से लिखे गये थे । हुआ केवल इतना है कि मायावादी व्याख्याकारों ने इन शब्दों को अपना मनोनुकूछ , अर्थ पहना दिया है । मायावाद-विरोधी वेदांत शास्त्राओं के व्याख्याकारों के अभ्यवसाय की दिशा दूसरी थी । स्पष्ट ही उपनिषदाँ के तथा ब्रह्मसूत्र के शन्दों की मायावादी व्याख्या उनका सभीष्ट न श्री (इस प्रकार की व्यास्याका तो वे बछपूर्वक सण्डन करते) केकिन इन शब्दों की . इंस्वरवादी व्यास्था उनका अमीष्ट अवस्य श्री। अव तक के प्रीद दार्शनिक साहित्य में ईस्वरवाद का समर्थन न्याय-वैशेषिक सम्प्रदाय के हाओं हुआ **वा डेकिन इस ईश्वरवाद को** जलावाद से कुछ डेना देना नथा । ऐसी दशा में वेदान्त साहित्य के ईश्वरवादी व्याख्याकार न्यायवैशेषिक संप्रदाय को ईश्वरवादी युक्तियों को ज्यों की त्यों अपनाने की स्थिति मैं न थे---जैसे कि केवलादैतवादी व्याख्याकारों ने बौद्धों की मायावादी युक्तियों को ज्यों का त्यों अपना छिया था। फल यह हुआ की इन ईरवरवादी व्याख्याकारों को ब्रह्मवाद तथा ईत्वरवाद के बीच संगति बैठाने का काम सुख्यतः क्षिपने हाथों करना पड़ता-और उनके अपने हाथ पर्याप्त दुर्बछ ये । बस्तुंतः

नवीन उपनिषदों का ब्रह्मवाद प्राचीन उपनिषदों की विरासत रूप था तथा ईश्वरवाद एक नवस्त्रोकत सिद्धान्तरूप, और इन उपनिषदों के रचिवाओं की दार्शिनक अभिकृषि इतनी परिपत्न न थी कि वे इन दो वादों के सम्मेछन से एक इकाईब्रह्म बाद तैयार कर सकें। जा काम नवीन उपनिषदों के रचिवाओं के छिए संभव न बन पड़ा उसे अपने अपने समय में करने का प्रयास किया वेदान्त साहित्य के ईश्वरवादी अयाक्याकरारों ने। यह प्रयास कहा तक सफछ हुआ यह एक इसरा प्रसन्त है छेकिन यह सोचना अवस्य आन्ति होगी कि वह नवीन उपनिषदों में ही सफछ ही गया था। वस्तुत: नवीन उपनिषदों में एक हुसराव ईश्वरवादी

ब्रह्मबाद उसी प्रकार अनुपरिथत है जिस प्रकार कैसा ही मायाबाद; हुआ केवछ इतना है कि उनके शस्दी को ईस्वरवादी तथा मायाबादी व्याख्या-कारों ने अपना अपना मनोनुकुछ अर्थ पहना दिया है।

# शिशुपालवध में सन्धियोजना

### सुषमा कुलश्रेष्ठ

महाकान्य का लक्षण प्रस्तुत करते समय आचार्यों ने स्पष्ट निर्देश किया है कि महाकांव्य को भी नाटक के समान पञ्च सन्धियों से समन्वित होना चाहिये । सामह के अनुसार महाकांव्य सर्गवन्य, महान चरित्रों से सम्बद्ध, भाकार में बहा. प्राप्य शब्दों से रहित, अर्थसीष्ठव से सम्पन्न, अलङ्कारपुक्त. सत्प्रवाश्रित, मन्त्रणा, इत-सप्रेषण, अभियान, युद्ध, नायक के अस्युदय पंच पंच सिंघयों से समन्वित. अनितिन्याख्येय तथा ऋदिपण होता है। दण्डी ने भी उल्लेख किया है कि महाकाव्य के सर्गों में कथा की संघियों का निर्माह फिया जाता है। कथावस्त में अपेक्षित अंशके प्रहण तथा अनपेक्षित अंश के त्याग के छिए नाटक में सिध-योजना का विधान था। कथावस्त का एक नपातला सुहिलष्ट रूप इन संधियों से बनता है। रुद्धर ने भी महाकान्य में संश्लिष्ट संधियों की योजना का निर्देश किया है। अनंदर्सन ने भी अभिनेयार्थ तथा अनुभिनेयार्थ सभी प्रबन्धकाव्यों में संघि तथा सन्ध्यक्तों की रसानुसारिणो घटना को आवश्यक बताया है <sup>४</sup> क्योंकि कथाशरीर को पञ्च संधियों तथा उनके अङ्गों का रसाभिन्यञ्जन में पर्याप्त योगदान है। विश्वनाथ ने भी महाकाव्य के लिए शृङ्गार, बीर, शांत में से किसी एक रस के अङ्गी तथा शेष समी रसों एवं नाटक सिषयों के अङ्गरूप में निर्वाह करने का निर्देश किया है।"

अङ्गानि सर्वेऽपि रसाः सर्वे नाटकसन्ध्यः ॥६।३१७

अष्यालक्कार (समहत्यगीत)—
 स्थेषण्यो महाज्य महात च महच बद ।
 समाम्ययंवस्थ्यंवच सहात च महच बद ।
 समाम्ययंवस्थ्यंवच सालक्कार सदाध्रम्य ।।
 सम्बद्धारमाणांचितारवास्त्यदेवेच बद ।
 यच्चिमः सम्बद्धार्थेच्या निर्माद्यंवयंवद्भस्य ॥१११९-१०

 सम्बद्धार्थं-सर्गरानितित्यंवांचें अव्यवते स्वतिविद्याः ।
 एवेष निष्प्रधाननेतेवेत लोकस्यक्षम् ॥१११८ १
 सम्बद्धार्थे (स्वद्रम्यातेवेचेत लोकस्यक्षम् ॥११९ १
 पश्चमालेक-पश्चिमसम्पदन स्वामित्यसम्यात् ।१६१९ १
 पश्चमालेक-पश्चिमसम्पदन स्वामित्यसम्यात् च्छम् ॥१११२ ।
 स्वीक्ष्यस्य सार्वाद्यस्यितसम्बद्धार्थे ।
 स्वीक्ष्यस्य सार्वाद्यस्यितसम्बद्धार्थे च्छम्ये ।
 साद्वित्यप्रधान-पश्चमात्यावावेको उत्ती रह प्रथये ।

उपर्युक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि महाकाव्यों की संधियोजना को नाटकों की सन्वियोजना के बराबर ही महत्त्व दिया गया है। अनेक संस्कृत महाकाव्य भी इसके प्रमाण हैं क्योंकि उनमें सन्धियों की विधिवत योजना हुई है। संधियों के सम्यक् निर्वाह के छिए यह आवश्यक है कि नाटक अधवा काव्य में आधिकारिक तथा प्रासक्तिक हुत्त, पञ्च अधैप्रकृतियों तथा पञ्च कार्यावस्थाओं की भी सम्यक् योजना की जाये।

अर्थप्रकृतियाँ

कथाबस्तु के निवाह में जिन तत्वों से सहायता मिछती है उन्हें छश्व-प्रकृति कहते हैं। ये संख्या में पाँच है। बीज, बिन्दु, पताका, प्रकृरी तथा कार्ये-हन पाँचों अश्रेप्रकृतियों की योजना शिद्यु० में हुई है।

बीज

जिसका पहछे अत्यव्य कथन किया जाये किन्दु आगे चलकर जो अनेक इस्प से बिस्तार पाये उसे बीज कहते हैं। शिद्युः के प्रथम सर्ग में देविये नारद द्वारा श्रीकृष्ण के समक्ष इन्द्र—संदेश प्रस्तुत करते हुए अंत में शिद्युपाछ के बच के खिए प्रार्थना किये जाने में "बीज" अर्थप्रकृति है।

बिन्दु

१. दशस्यक 🗐 १८

२ दशस्पक स्वल्पोहिष्टस्तु तदेतुर्वीजं विस्तार्यनेकथा ।१।१७

<sup>3.</sup> ছিছা**ে—** গু। এই

४. दशस्त्रकः अज्ञान्तरार्थविच्छेषै विन्तुरच्छेदकारणम् १।१७

यझ में जाना रूप विष्न आने से बीच में बाघा आई किन्तु निर्णय हो जाने से कथा आगे बढ़ चली। अतः दितीय सर्गमें 'किन्तु' अधेपकृति हुई।

### प्ताका

जो प्रासिक्षक कथा दूर तक चलती रहे उसे 'पताका' अर्थप्रकृति कहते हैं। श्रीकृष्ण का श्न्यप्रस्थ-प्रस्थान तथा युधिष्ठिर का राजस्य-यश्च-सम्पादन एक दुरूप्यापी कथानक है । जतः यहाँ पताका अर्थप्रकृति है (लृतीय सर्गे से चतुर्देश सर्गे तक)।

### प्रकरी

प्रसन्तागत एकदेशास्थित चरित को 'प्रकरी' कहते हैं। प्रकरी—नायक का अपना कोई फछान्तर नहीं होता। शिद्धु के बोहरा समी में शिद्धुपाछ का एक प्रगत्मवाक द्वा श्रोकृष्ण के सम्भुस उपस्थित हो स्केप दारा द्वाचीक वचन कहता है। यह 'प्रकरी' है और वह दूत प्रकरी—नायक है। इस दूत का अपना कोई फछान्तर नहीं है। वह तो केवळ अपने आअपदाता राजा शिद्धुपाछ के आदेश पर हो ऐसे वचन बोछता है। प्रकरी का अपना कोई फछांतर नहीं होता है किन्तु अकरी प्रासिक्षिक हतिहरूत सुकर के बातार में सहायक होता है। किन्तु अकरी प्रासिक्षक हतिहरूत सुकर कहा है किन्तु वे सुक्य कथा के विकास में सहायक सिद होते हैं। उसके कटुवचनों से श्रोकृष्ण कुद होते हैं, श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर का में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर अंत में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर का में श्रीकृष्ण तथा शिद्धापाछ को सेना में तुसुछ सुद होता है धीर का में सिद्धापाछ होता है।

### कार्य

जो प्रधान साध्य होता है, जिसके छिए सन उपायों का आरम्भ किया जांता है, जिसकी सिद्धि के छिए सन सामग्री एकत्रित की जाती है उसे 'काये' अर्थेप्रकृति कहते हैं। शिञ्च० के विंश सर्ग में श्रीकृष्ण तथा शिञ्चपाछ के युद्ध के पश्चाद् श्रीकृष्ण हारा शिञ्चपाछ का तथ किया जाना 'काये' अर्थप्रकृति है।

१, दशस्यक सानुबन्धं पताकास्य...१।१३

३. साहित्यपर्पण-अपेक्षित तु बरसाध्यमारम्भो बिश्ववश्यनः ।

समापन तु शस्त्रिच्ये तत्कार्यमिति सम्मतम् ६।६९--७०

### कार्यावस्थाएं

महाकाव्य- उक्षण में साचार्यों ने निर्देश किया है कि धर्म. अर्थ, काम मोक्ष इस चतुर्वर्ग में से एक महाकाव्य का फल होता है। इनमें से एक की प्राप्ति और कभी कभी किन्हीं दो की प्राप्ति नायक की अभीष्ट हो सकती है। जब साधक (नायक) धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष इनमें से किसी एक अथवा किन्हीं दो की प्राप्ति की चेष्टा करता है, उस समय उसके समस्त किया-कल्लामों में एक निश्चित कम रहा करता है। पहुछे साधक किसी फछ की प्राप्ति के छिए दढ़ निश्चय करता है, जब उसे फछप्राप्ति सुगमतापूर्वक होती हुई दृष्टिगत नहीं होती, तब वह बड़ी ही तीवता के साथ कार्य में छग जाता है, मार्ग में विष्न भी उपस्थित होते हैं. उनके प्रतिकार के छिए वह प्रयत्न करता है. उस समय साध्य—सिद्धि दोनों ओर की खींचातानी में पड़कर संदिग्ध हो जादी है। धीरे घीरे विष्तों का नाश होने छगता है और फछप्राप्ति निश्चित हो जाती है एवं अन्त में समस्त फल प्राप्त हो जाता है। यही कार्य की सबस्था का कम इस्था करता है जिसे पाँच भागों में विभक्त किया गया है। उन भागों के नाम इस प्रकार हैं-आरम्भ, बल्न, प्राप्त्याशा, नियताप्ति और फला-गम। हन पाँचो अवस्थाओ का सम्यक नियोजन महाकाव्य में आवश्यक माना गया है । शिश्च महाकाव्य में ये पाँची अवस्थाएं इस प्रकार हैं-

#### भारम्भ

'सुस्य फल की प्राप्ति के लिए जहाँ केतल औरसुक्य ही होता है, उस्ने 'आरम्य' कहते हैं ।" शिशुपाल का वश ही यहाँ साध्य है। किये माथ ने इस साध्य की सिद्धि के लिए साधक में औरसुक्य प्रथम सर्ग के अन्तिम स्लोफ में अभिन्यम किया है, जहाँ 'ोक्तण नास्द से इन्द्र का संदेश सुन-कर 'ओस्' कहकर शिशुपाल के वस के लिए अपनी स्वीकृति प्रदान करते हैं। स्वोकृति देने तथा नास्द के आकाश मार्ग से छीट जाने के अनन्तर

१. साहित्यदर्पण-चत्वारस्तस्य वर्गा स्युस्तेष्वेकं च फल भवेत् ६।३१८

दशरूपक — अवस्था पन्च कार्यस्य प्रारम्भस्य फलार्यिभः ।
 आरम्भस्तप्राप्त्याशानियशास्त्रिपकलागमाः १।१९

३. दशक्यक-औत्प्रक्यमात्रमारम्भ फळळाभाग भगसे १।२०

श्रीकृष्ण के मुख पर कोघ से टेढ़ी हुई, शब्बुओं के नाश को निरन्तर सुचित करने वाली भुकुटि ऐसी प्रतीत होती थी मानो शब्बुओं के नाश की सूचना देने वाला चूमकेतु नामक तारा लाकाश में उदित हुआ हो । श्रीकृष्ण के मुख पर जो क्रोच दिसाई दे रहा था, वही साम्य को सिखि के लिए उनका औरमुक्य हैं।

### बस्न

फल्ड्यापि न होने पर उसके लिए किये गये त्वरायुक्त न्यापार को 'बत्त' कहते हैं।' दितीय सर्गे में श्रीकृष्ण का बल्डाम तथा उद्धव के साथ मन्त्रणा करना,श्रन्त में राजस्य यज्ञ में जाने का निश्चय करना, जाने की तैयारी तथा इन्द्रप्रथ-प्रस्थान 'यत्न' अवस्था है।

#### बीप्त्योज्ञा

जहाँ प्राप्ति की सम्भावना उपाय और अपाय (विध्न) की आशस्त्राओं के आफ्रान्त हो किन्त प्राप्ति की सभावना हो. उस अवस्था को 'प्राप्त्याका' अबसे हैं<sup>क</sup>। शिका कान्य में चतर्दश से एकोनविंश सर्ग तक यह स्रवस्था है। यधिष्ठर का राजसूय-यज्ञ-सम्पादन, यज्ञान्त में श्रीकृष्ण की अग्रपुजा. उनकी अग्रपना से कद शिञ्चपाल का भीष्म एवं श्रीकृष्ण के प्रति कटकियों का प्रयोग करना. शिश्चपाल का यद्वार्थ सेना तैयार करना. जिज्ञापालपक्षीय शाजाओं के पहले से होने बाले नानाविधि अपशकुन, शिशपाल के बारमीदत का श्रीकथ्ण के समझ स्टेम द्वारा इचर्यक वचन-प्रयोग, शिञ्चपाल-दत के बचनों से ब्रीकृष्ण सभा का धूरूव होना, शिश्चपाल को सेना का युद्ध के लिए दोनों सेनाओं के राजाओं का परस्पर इन्द्र युद्ध 'प्राप्त्याशा' अवस्था है। यहाँ फलप्राप्ति की सम्मावना उपायों तथा अपायों से घरो हुई है । शिश-पाछ का भीष्म एवं श्रीकृष्ण के प्रति कट्टकि-प्रयोग फलप्राप्ति की सम्भावना को बल प्रदान करता है । शिशुपालपक्षीय राजाओं के पहले से होने बाले अपराकन भी इसके सचक हैं कि शिश्चपाल का शीध ही अन्त होगा। नियतामि

अपाय के दूर हो जाने से जहाँ पर फलप्राप्ति पूर्णे रूप से निश्चित हो. उसे

१. दशक्यक-प्रयत्नस्तु तदप्राप्तौ व्यापारोऽतित्वरान्वितः । १ । २०

१. दशस्यक-उपायापायशङ्करम्यां प्राप्त्याशा प्राप्तिसम्भव. । १ । २१

नियत्ताप्ति कहते हैं। एको निवस सर्ग के प्रथमार्ध तक अधिकतर प्राध्याशावस्था है। किसी किसी स्थळ पर 'नियताप्ति' के भी चिद्ध दिखाई देने लगते हैं। यथा—शिखु-पाळपक्षीय सैनिकों तथा श्रीकृष्णपक्षीय दीरों के दृश्य युद्ध में श्रीकृष्णपक्षीय वीरों के विजयो होने के वर्णन प्रसङ्ग में। इसी सर्ग के ८३ वें स्लोक से नियताप्ति एफै-रूपण आरम्म होती है। श्रीकृष्ण के शिखुपाळ को क्षेत्रा पर आकृषण रस्ते और उनके दिगम्द तक व्याप्त तीक्षण्यनि-कारक एवं भमेविदारक वाणो तथा शयुक्षों को एक साथ निरस्त करने में नियतापित व्यवस्था है। यह अवस्था काव्य में बढ़े युन्दर रूप से विकास को प्राप्त तुई है। कुछ उदारण व्रष्ट्य हैं—अनेक वाणों को छेक्न वाले उन श्रीकृष्ण में प्राप्त तुई है। कुछ उदारण व्रष्टय हैं—अनेक वाणों को छोक्न वाले उन श्रीकृष्ण में प्राप्त तुई है। कुछ उदारण व्रष्टय हैं—अनेक वाणों को छोक्न वाले उन श्रीकृष्ण में प्राप्त तक समुष्त ने बहुत से शबुओं के प्राण हर छिए और दूसरे शबु का समीप रहना निह निवस अर्थात् श्रीकृष्ण के प्राप्त हो का उत्त खाने विवस का का साथ प्राप्त ने स्वत्य विवस का स्वाप्त के प्रस्त हो हो हो हो स्वप्त के भार कर दिया। "

विश्वा सर्भ में भी 'नियताप्ति' अवस्था की ही प्रधानता है। श्रीकृष्ण तथा शिशुपाल के युद्ध में श्रीकृष्ण दाग विभिन्न प्रकार के बाण-प्रयोग में यही अवस्था है।

#### फलागेम

जहाँ सम्पूर्ण फल की प्राप्त हो जाये, उस अवस्था को 'फलयोग' या 'फलागम' वहते हैं। विश सर्ग के अन्तिम दो स्लॉकों में 'फलागम' अवस्था है लहाँ श्रीकृष्ण के सुदर्शन चक्र से शिशुपाल के सिर काटने एवं

चिक्क्षिणकक्षणम्य सायकानाहतास्य सः ॥१९ । ९९

१. दश्रस्पक-अपायाभावतः प्राप्तिनियताप्ति सुनिश्चिता । १ । २१

२ शिक्कु०—दिक्मुखन्यापिनस्तीक्ष्णान्हादिनो समेमेदिन ।
क्रियेजैकक्षणेनैव साथकानहिताहच सः ॥१९ ॥९५

३ शिद्युः - सुकानेक्शर प्राणानहरद्भूयसां द्विषाम् । तदीय धनुर यस्य न हि सेहे सजीवताम् ॥ १९।१०१

x. জিলা০—- ৭৭ । ৭০২

५ शिशु०--विधातुमवतीर्गोऽपि रु धमानमसौ सुनः । अनेकमरिसधातमकरोद स्वित्वर्धनम् ॥१९।१०५

६. दशस्यक—सम्प्रफलसम्पन्तः फलयोगो यथोदितः । १। -२

शिद्धपाल के शरीर से निकलकर तेज के श्रीष्टम्ण के शरीर में प्रवेश का वर्णन है। मन्त्रियाँ

एक प्रयोजन में अन्तित कथाशों के अवग्लर सम्बन्ध को सन्धि कहते हैं। उपर्युक्त पांच अर्थप्रकृतियों तथा पांच कार्योवस्थाओं के सम्बन्ध (संयोग) से कथानक के विभाग होने पर कम से पांच सन्धियाँ निष्पत्र होती हैं। "सन्धि" शब्द का अर्थ है-सन्धान करना या ठीक रूप में लागा। किसी कथानक के सुग्तु निर्वाह के लिए उसका भागों में विभक्त किया जाना आवश्यक है। इससे कथानक का सथान ठीक रूप में हो जाता है। आचार्य अभिनव-गुप्त ने 'सन्धि" शब्द की निर्वचन के साथ सुन्दर व्याख्या की है-'एवं या पता कारणस्य अवश्यास्तरसम्पाद कं यरकर्त्वीरितकृत्व एक्वाचा विमर्कत पद्म सुस्व-प्रता कारणस्य अवश्यास्तरसम्पाद या अन्ववैनामानः पञ्चसन्ध्यः इतिकृत्तसण्डाः सन्धीयन्त इति करवा।"

जहाँ जनेक अर्थ और रसों के व्यञ्जक 'बीज' (अर्थप्रकृति) की उत्पत्ति 'आरम्भ' नामक अवस्था के सयोग से हो, उसे सुससन्धि कहते हैं । विद्यु के प्रथम समें में जहाँ 'बीज' और आरम्भ का संयोग हैं, सुस्सन्धि है। शिक्षुपाल के वषरूप बाज का वपन नारद हारा औक्तृष्ण के सम्भुख प्रस्तुत किये गये इन्न-सदेश में हुआ है। श्रीकृष्ण तथा नारद के संवाद में सुसान्धि के प्राय: समी अन्नों का सुन्दर निर्वाद हुआ है। प्रतिस्था

नहाँ सुसारिय में निवेशित फल्प्रमान उपाय का विकास 'विन्तु' और प्रय-ल के अनुगम द्वारा कुछ लक्ष्य तथा कुछ लक्ष्य हो , उसे प्रतिसुख सन्धि कहते हैं' शिक्षु० के द्वितीय सर्गे का कथांत्र प्रतिसुख सन्धि है ।

१. दशस्त्रक - अन्तरैकार्यसम्बन्धः सन्त्रिकेत्स्वये सति । १ । २३

२ दशरूपक-अर्थप्रकृतयः पञ्च पञ्चायस्थासमन्विताः ।

यथासस्येन जायन्ते मुखावाः पश्चसन्वयः १।२२।०३

३. प्यन्यालोकलोचन-पृ० ३३८

Y. दशरूपक-मुख बीजसमुत्पत्तिर्नागर्थरसस्मवा।

अज्ञानि द्वादशैतस्य बीजारम्भसमन्वयात् ॥१।२४-२५

दशस्यक – लक्ष्यालक्ष्यः योदमेहस्तस्य प्रतिमुखः सवेत् ।
 विन्दुप्रयानानुगमादङ्गाग्यस्य त्रयोदशः ॥१।३०

जहीं पूर्वसिन्धियों में कुछ कुछ प्रकट हुए फल्प्रधान उपाय का हास और अन्वेषण से बुक्त बार बार विकास हो, उसे गर्मसिन्ध कहते हैं। शिक्षु० में तृतीय से पञ्चदश सर्ग तक यह सिन्धि हैं। शिक्ष्यण के इन्द्रप्रस्थ-प्रस्थान इन्द्रप्रस्थ नगरी। में प्रवेश तथा खुषििट्टर के राजस्य-यज्ञ-सन्पादन में तो फल्प्रधान उपायका विकास ही होता है। श्रीकृष्ण की अग्रपृजा को देखकर शिक्षुपाल का कुछ होना श्रीकृष्ण के प्रति कहिन्दों का प्रयोग करना और खुद्धार्थ सेना तैयार करना आदि में उस फल्प्रधान उपाय का हास दिन्द्रात होता है किन्द्र शिक्षुपालपक्षीय राजालों के पहले से होने बाले अपशक्तनों द्वारा पुनाः उसका अन्वेषण होता है। इस प्रकार जहीं फल्प्रधान उपाय का हास एवं अन्येषण से बुक्त बार बार विकाश हुआ है। अतः यहाँ गर्मसिन्ध है

जहाँ बीजार्थ गर्मसन्धि की अपेक्षा अधिक विकसित हो किन्तु कोघादि के कारण विष्णयुक्त हो उसे विमर्श सन्धि कहते हैं। शिक्षु० में श्रीकृष्ण द्वारा शिक्षु- पाक का वप किया जाना अस्पन्त सम्भव हैं किन्तु शिक्षुपाछ दूत के वचनों से श्रीकृष्णपक्षीय लोगों का खुच्ध होना, शिक्षुपाछ का विपुछ सेना तैयार करना और दोनों सेनाओं में तुमुछ युद्ध कुछ सीमा तक विष्ण सददा मो हैं। अतः पण्यवद्य सर्ग के अन्तिम माग से छैकर विंश सर्ग के ख्याभग अन्त तक विष्ण सिन्ध है।

#### निर्वहण

बीज से युक्त मुखादि सन्धियों में विषते हुए अर्थों का जहाँ एक प्रधान प्रयोजन में यथावृत्त समन्वय साधित किया जाय, उसे 'उपसहित' या 'निर्वेहण सन्धि कहते हैं" अन्त में श्रीकृष्ण दारा शिञ्चगळ का वय निर्वेहण सन्धि है बहु काव्य के विंश सर्ग के अन्तिम भाग में है।

इस प्रकार महाकवि माघ ने अपने शिछु॰ काव्य में सभी अर्थप्रकृतियों, कार्यावरिश्वाओं एवं सन्धियों का सुन्दर सन्तिवेश किया है।

 क्षक्यक-मानंत्त् हष्टमध्य बीस्था-वेषण सुद्धः । द्वादशान्तः पताका स्थानन वा स्थात् प्राप्तिसम्भवः ॥११३६ १. क्षाक्यक-मोनेनाव्यक्तियत्र व्यस्ताद्ध विकोस्ताद् । गर्मनिर्मिन्नवीवार्थः रोजनगर्वे इति स्वतः १ ।४३ ३. द्वाक्यक बीजवन्तो सुवाध्यां मेन्द्रियाः विकार्यस्यस्य । प्रेकार्यस्यत्वीयन्ते यत्र निवंद्यण हि ततः ॥१४८-४९

#### सन्दर्भग्रन्थसची

- १ कान्यादर्श (दण्डीप्रणीत)- गवर्मेण्ट स्रोरियण्टल सोरीज-४, पूना, १९३८ ई०
- २. काव्यालङ्कार (भामहप्रणीत)-विहार राष्ट्रभाषा परिषद, पटना १९६२
- ३ कान्याल्ड्सार (रुद्रटप्रणीत)-कान्यमाला २, निर्णय सागर प्रेस, बम्बई, १९२८ई०
- प्र. दशस्त्रपक (धनञ्जयप्रणीत)-चौखम्बा विद्याभवन, बनारस, १९५५ई०
- ५. ध्वन्यालोक (आनन्दवर्धनप्रणीत)-चौखम्बा संस्कृत सीरीज, १९४० ई०
- g. जिञ्चवाठनध् (मावप्रणोत)-चौखन्वा विद्यामत्रन, बनारस, १९५५ई०
- साहित्यदर्गण (विश्वनाथप्रणीत)-मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली, वाराणसी, १९६१ई०

#### Summary

#### Segments in Śiśupālavadha

Rhetoricians like Bhāmaha, Dandin, Rudrata, Ānandava dhana and Višanātha have very clearly stated that a Mahā-kuya should also possess the five segments like a drama. For the composition of these five segments in a drama or a Mahākavya, the careful planning of the principal (Adhikārika) and subsidiary (Prāsangika) plot, five Arthaprakrtis, five Kāryāvasthās and some of the limbs of segments is necessary. Due to this very rule, we get the five segments and a number of their limbs in many Sankrit Mahākāvyas.

Magha has very beautifully arranged five segments and their 48 limbs in his Śiśupalavadha In the presant article, an attempt is made to show the five Arthaprakrits (Elements of the plot), five karyavasthas (stages of the Action) and five sandhis (segments) in Śiśupalavadha The inclusion of all of them in the said Mahākāvya is as under

### Elements of the plot (Arthaprakrtis)

- (I) Seed (Bija)- Śiśupālavadha Canto 1
  (II) Vital Drop (Bindu)- " " II
- (iii) Episode (Patākā)- " " Ill-xlv

| * 4                                                     |             |
|---------------------------------------------------------|-------------|
| शिशुपालवध में सन्धियोजना                                | १९          |
| (iv) Episodical Incident (Prakari)- (v) Action (Kārya)- | , XV1       |
| (v) Action (Karya)- ,, _                                | , xx        |
| Stages of the Action (Karyavast                         | has)        |
| (1) Beginning (Ārambha)— Śiśupālavadha                  | - Canto 1   |
| (ii) Effort (Yatna)-                                    | ~ " 11–111  |
| (111) Possibility of Attainment ,,                      | - " xlv-xlx |
| (Pr <b>a</b> ptyaśa)–                                   |             |
| (iv) Certainty of Attainment ,, (Niyatāpti)             | - ,, xlx-xx |
| (v) Attainment of the object ,,                         | - ,, xx     |
| (Phalagama)<br>Segments (Saudhis)                       |             |
| (i) Opening (Mukha)- Śiśupalavadha                      | Canto 1     |
| (ii) Progression (Pratimukha)- ,,                       | ,, N        |
| (iii) Development (Garbha)- "                           | ,, Ill      |
| (iv) Pause (Vimarša)- ,,                                | ,, xv-xx    |

ХX

,,

(v) Conclusion (Nirvahana)-

#### बापालाल वैद्य

निरुक्ति—शोभना आपोऽस्मिन् इति सुपः । जेमां पाणीनो सारो भाग होय छे ते सुप कहेवाय छे.

कंप्रेजीमां Soup-स्प शब्द छे ते आपणां ज लीघों छे प्राचीन समय मां भात बनावनार अने दाळ बनावनार जुदा जुदा रसोईयाओ हशे.

> सुपं करोति इति सूपकारः । अन्यो भक्तं शिल्पं येषां आन्यसिकाः । ओदनं शिल्पं येषास् औदनिकाः ।

स्पकार, आन्धसिक, औदनिक-रसोईया माटेना नामो छे.

बे जे कठोळना गुण भाषेखा छे ते न गुण तेनो दाळना समजवाना छे, दाळ माटे सरकृत शन्द सुप छें 'सूपयोग्यं शमीधान्यं इति सुप्यः ।' मगना सूपने 'सूप्योचम' कहेलो छे, अर्थात् वधी जातनी दाळोमां मगनी दाळ बचम छे. मगनो सप नण. कंट. शक्षिरोगीओ गाटे खुव ज पय्य छे.

सुश्रुत कहे है के "द्वारिकनो निस्तुषी मृष्ट ईयत् सूपी ल्ड्राइतिः।" अर्थात् कठोळ उपरनी छाल काढी नासी, खूब पाणीमां ते एकरस श्र्वह जाय ।यां सुधी बाफी, बनाववामां लावती दाळ के लोसामण पचवामां स्वृत्व हरूकां है. दरदीने सुर आपवो होय त्यारे दाळने लोसंहना तवा उपर सेकी केवी हितावह है. केववाबी ते सुपाच्य वने ले, एटले सुश्रुते 'ईयत् म्रष्टः' कह्युं ले. दरदीने सुप आपवो होय त्यारे दाळने लेकी लेबी ज जोईए.

दाळ सारी रीते चढी गएछी होषी जोईष कठोळ फाटो जाय तेटलां बाफवां जोईष. पछी तेमां घी, तेल, हिंग, मेथी, मरचां बगेरेनो बघार (सस्कार) खापवो जोईष. दाळमां आंबलीनी खटारा पण नासवो जोईष.

निम्नेष्ट्रमुं एक मात्र साधन आपणो पासे कठोळ व छे. गुजरातीओ रोज तुबेरनो दाळ साय छे-पंत्राची बने उत्तर हिंदना माणसो अडदनो दाळ रोज साय छे. केटळाक मगनी दाळ वापरे छे. केटळाक (ग्रस्टमान, पारसी, युरोपियनो) मस्रनी दाळ वापरे छे. हिंदुको अने जैनो मस्र स्वाता नवी, नहिं स्वावामां धर्म मनाय छे ! अवारनवार वधी जातनी दाळ खावामां छेवी हितावह छे, काठियान बाडमां कळथी खावानी रिवाज छे.

'मण्ड' एटके पण ओसामण-चोखाना ओसामणने मण्ड कहेवाय-कठो-ळना ओसामणने माटे मण्ड शब्द प्रयुक्त थतो नथी, त्यां सूप ज वपराय छे

'स्पयोग्यं शमीधान्यं इति स्प्यः' कठोळनुं ओसामण ए स्प्य छे. अर्थात् आपणे दाळ खाईए छोए ते स्प्य छे. भाविमिश्रे दाळ माटे दाछी शन्द योज्यो पण छे. दाळी ए स्पनो ज पर्याय छे.

> दाली तु सलिके सिद्धा लवणाईकहिक्युभिः । सयुका सूपनाम्नी स्थात्कय्यन्ते तद्गुणा अथ ॥ सूपो विष्टम्मको रूक्षः शीतस्तु सविशेवतः । निस्तुषो सृष्टससिद्धो लाघवं स्तरां कवेत् ॥ सा. प्र.

दाळने पाणीमां सारी पेंठे एकरस बई जाय त्यां छुघो ऊकाळवी. अंदर ब्यादु, मीठुं, हिंग वगेरे नाख्तुं. एनुज नाम 'सूप' छे. सूप विष्टम्पकर, रूख,' गीत छे.

दाळनी उपरनी पाणी जेवी भाग ते यूष-भोसामण.

सूप एटडे दाळ. यूष प्टडे उपर्छ नीतरुं पाणी, यूषी घणी जातना होय. अहीं आपेछ एफ सादो प्रयोग जो संतान विनाना छोको अजमावरो तो संतानसुख जक्दर मळ्से. आवा वाजीकरण प्रयोगो ओमंती करे तो बनावटी विटामि-नोनो जक्दर नहि रहे. जैने प्रजा नथी तैवां दंपतीने माटे तो आ उत्तम प्रयोग छे.

खेतरमां श्रद्ध वाववा. छीछा छोड उपर शींगो बेसे एटछे ते श्रद्धवा छोड कापी कापीने गायने खवडाववा—शावी गायनुं दूष रसायन अने वाजीकरण छे. श्रद्धदमां उत्तम कोटीनु निजल विपुल प्रमाणमां छे. ते निजल दूध द्वारा मळशे, शरीसमां नृतन ताक्षगो लगशे, शरीसने नवपल्खवितता प्राप्त शरी. पुरुषातन वचशे. प्यनर्भग-िंहम शैथिल्य—हशे तो ते पण जशे अने संभोग-शक्ति वचशे.

अहदने कप-पित्त करनार कहेवामां आव्या छे. पचवामां मारे होवाथो कफ अने पित्तना विकारोमां अहद सारा नथी.

१ "सवाततादेखला मलाम्हारेत =िषटम्भः (बल्हण) पेउमा वानी गुज मारे, चूक आदे, झाडो साफ न ऊनरे ए स्थितिने आयुर्वेद 'विष्टम्भ' कहें छे.

भडद ने ''प्रमृताम्यन्तरमछो'' अर्थात् अडदनी दाळने विशेष आहो करावनार कही छे. तो कबजीयातवाळा माटे अडद सारा स्वरा के नहि । 'भिन्तपरीषम्त्रः' झाडो अने पेसाव बन्ने वधु पडतां करावनार कह्या छे, सभव हे. वध पडतो सुरीक-एसिड उत्पन्न करी वधु पेसाव लाववानो हशे.

पंजाबीक्षी, काठियाबाडीओ-नो अहद मुख्य आहार छे. एटळे ए प्रजा कदावर. खडतल, ऊंची, साहसीक छे.

गजरातीमोने अहद पचाववानी शकित नहि होवाथी गुजरातमां अहद जवल्छे ज खवाय छे. अवारनवार सहद अने एनी विविध बनावटो आहारमां छेवी जोईए.

दहींबडां संदर बानगी छे. भडदनी छुट्टी दाळ अने प्रवाही दाळ-अवार-नवार साबामां छेवी जोईए. अमो तो कहीए छीए एकली तुवेरनी दाळ करतां गुजरातीओं ५-६ जातनी दाळो मेगो करीने रोज खाय तो सारुं अद्भट, मग-. तुर्वेर. बाछ अने चणा नी दाळी=पंचकटीया दाळ-खाबामां छेवी खारोग्य-हन्निए अपने वधु हितावह लागे छे. पाणी जेवी दाळ करतां घाटी के लचको दाळ करी तेज स्वादामां छेवाय तो ठीक. पंचमहालना घाराळा. वाणीया—हाह्मणने "ढीछी दाळना खानारा" कही तेमनो ठेकडी ऊडाडे छे तेमां घण ज सत्य छे दाळ घाटी खावी जेथी वधु प्रोटीन मळी रहे. मडदनां वडां पण सारां-

## उपसेक (अ. इ. स. ६-१८)

वाग्सटे का नवो शब्द शिम्बीधान्योनी शहरूआत करतां योज्यो छे. मग, तुवेर. मक्षर वगेरे शिम्बीधान्यो छेप धने उपसेक-बन्नेमां हितावह छे.

उपसेकनो अर्थ अही अरुणदत्त-नाग्मटना टोकाकार-परिषेक करे छे. ज्यारे वाग्मटना बीजा टीकाकार हैमाद्रि उपसेकनो अर्थ व्यंजन-मसाही-करे छे जेनो साथे मिश्रकरी ओदन नगेरे खनाय छे ते. अने ते अहीं सूप (दाळ.गू.) ना अर्थमां ज व्यवहृत छे. अर्थात् उपसेकनो अर्थसूप-दाळ एवो ज छे.

काव्यरचनामां केटलीक वस्तत नवा शब्दो योजवा पढे छे. पेया, विलेपी, शब्दो होवा छतांय जेम 'प्रमध्या' शब्द प्रयोजवामां आव्यो छे तेवीज छा नवी शब्द उपसेक छे एम समारु मानवुं छे.

चरक शिम्बीना गुणोमां ''पित्तश्छेष्मणि शस्यन्ते सूपेष्वाछेपनेषु च'' छेप अने सूप तरीके शिंबी घान्यों कफापित्तमां वपराय छे. उपसेक एटले सूप छे.

## समाजविचारक मनु रमेश बेटाई

प्राचीन परंपरामां वे उक्तिओ जाणीतो हो के "मन जे कंड कहे ते उक्तम औषध छे<sup>ग</sup> अने ''मनुना मर्थथी जे स्मृति ज़दी पडे ते प्रशस्य नथी.'' मनुने नामे जाणीता उपलब्ध प्रंथने 'मनुस्पृति' भथवा 'मानदधर्मसूत्र' कहे छे तो धर्मशास्त्र-परंपरामां 'मानवधर्मसूत्र' नामक अत्यारे अनुपलन्ध एवो ग्रंथ पहेलां हतो ज एम मानवामां भावे छे। 'मनस्पृति' पर अनेक टीकाओ छलाई छे अने छ टीकाओ तो ख्यातनाम छे ते पण आ प्रंथना परंपरागत महत्त्वनी बोतक हकीकत छै। याजवन्यका तेनी स्मृतिमां धर्मशास्त्रना प्रथकारोनी परंपरामां पहेली मनने मुके हो (याज्ञवल्कच-स्मृति १.५) वळी तमाम अनगामी स्मृतिओ मनने ज परमप्रमाण मानीने चाके छे। टीकाकारो पण पोताना अर्थघटनमां आ ज दृष्टि अपनावे छे । वे टीकाकारो अर्थवा तो धर्मनिबन्धकारी सामसामा उतरे त्यारे मनुन साचु अर्थघटन करवाना बंने दावी करे छे। था बाबतमां विज्ञानेश्वरनी टीका मिताक्षरा अने जिसतबाहननी प्रथ हायभाग एक उदाहरण रूप छे । ब्रिटिशरीए पण मनुना आ परंपरागत महत्त्वने समजी स्वीकारीने मित्ताक्षरामत तथा दायभागमत देशना पाश्चात्य अने पौरस्य भागोने माटे प्रमाण मान्या छे । आ बधा परथी भारतना प्राचीन समाजविवारमा मनुनं महत्त्व केटल मोटं छे ते स्पष्ट समजाय छे । वळी परम प्रमाण गणायेळा मनुष आपेला घणा समाजविचारो एटला रूढ थई गया छे के आजे पण भारतीय समाजमां मन जीवे हो: भारतीय समाज मनना समाजविचारने ज महांशे अनसरे हे एम कही शकाय । माटे ज तो पंडित नहेरु कहे छे के : "मारतीयोनो वारसो तैनी पोतानी रीते अनोखो छे.. आपणे जे छीए ते तेना बनाव्या छीए अने आपणे जे भविष्यमां बनीकां ते पण ते वारसा थकी ज ।<sup>3) व</sup>

आ मनु जुस्तपणे प्राचीन भारतीय प्रणालिकाने अनुसरीने वैक्षानिक रीते व्यवस्थित समाजविचार आपवामां आय छे एम मानोए तो तेमां अतिरायीक्ति नथी। आपरतम्ब के अन्य केटलाकना धर्मसुत्रप्रंथी तेनायी प्राचीन होई शके, परन्तु जे परिपूर्णता, सर्वागस्पर्शिणणा साथे मनु समाजविचार आपे छे, ते रीते जोतां तो ते वैज्ञानिक विचारणामां प्रथम ज छे। मनुओनो परंपरा छे अने तेमां कामे कमें मानवधर्मशाखनुं कद नानुं थतुं आल्युं हे एवी निश्चित प्रमाण विनानी छतां परंपरा- गत मान्यता छे। गमे ते सत्य होय, वर्तमान 'मनुस्पृति'ने पी. वी. काणे ई. पू. २०० थी ई. स. २०० वच्चे मूके छे। अपारी मान्यता छेके ला प्रेथ ई. पू. २०० आसपासनो छे।

#### वे संमवित संपादनो

प्रास्ताविक विचारणा पूरी करीने लागळ वसता पहेलां एक वसु वातने। निर्देश करी हेवो घटे के मनुलोनी गमें ते लने गमें तेवडी परंपराए आ प्रंथमुं सपादन वर्षु होय, ला परंपरामां गमें ते सत्य होय, परंतु एक वात तो प्रंथ-रचनाग लालिरेक प्रमाणोमांथी निध्यतपणे तरी लावे हे के प्रस्तुत स्मुखे कहेला प्रंथमां सपादनकर्ता वे मनुलो तो छे ल कते ते वे मनुलोनु हिंडिवन्दु महारो एक-बीनाथी जुदुं गण पडे छे। स्वरहणने माटे प्राचीन प्रमाणमां जदारमतवादी हिंडिमांथी समाज कर हगदमा पहचानो लारंभ थयो ते समये ला प्रथ तेना वर्तमान स्वरूप लालणने मळे छे। एम लागे छे के ला प्रंथमां ल्याय २ श्री ६ ए एक मनुजुं प्रदान छे, लयाय र तथा ७ श्री १ ए बीना मनुजुं । प्रंथने व्यवस्थित, वैज्ञानिक बनाववानुं काम बीना मनुज् कर्षु छे। प्रथम मनु विशेष आदर्शवादी छोन सेना प्रमाणमां उदारमतवादी छे; बीनो मनु वर्षु वास्तविक, व्यवहाह, वैज्ञानिक क्रन परंपरास्थापक छे। लानां प्रमाणो नीचे प्रमाणे आपी शहाय:

- (१) अध्याय २ थी ६ ना वणा छोको, विचारो, विषयोनो अन्य अध्यायोमां पुनरुक्ति वर्ष छे ।
- (२) अध्याय २ थी ६ना मनुनुं सामान्य वस्तव्य सुधाराबादोनुं छे । नवी विचारणाने ते आवकारे एण छे । आनी सामे बाकीना अध्याय छस्तनार मनुनुं सामान्य वक्तव्य रूदिवादीनुं छे, ते व्यवहारदक्ष अने निश्चित विचारणानी आग्रही वर्षारे छे ।
- (३) पहेळा मन्तु करतां बीजो मनु ब्राह्मणतुं गौरवगान छने ज्ञृहती निन्दा बणी वपारे करे छे । प्रथम मनु ब्राह्मणता गुणार्जन, ब्रान, अभिजात्य छने संस्का-रिताने कारणे तेने सम्माने छ स्वारे बीजो मात्र तेना जन्मने कारणे ।
- (४) पहेलो मनु ज्ञानी शृद्धथी ज हरे छे, ज्यारे बीजाने तो शृद्ध प्रत्ये **प्रो** अणगमो छे।
  - (५) पहेला मनु करतां नीको धर्मप्रमाण घणा वधारे प्रमाणमां मागे छे ।
  - (६) मनुना आदेशना निर्देश पण पहेला करतां बीजामां वधारे छे ।

- (७) 'चार वर्णांना घमों,' 'बाहाणनुं गौरत', 'शूदनो दरण्डो,' 'चार वर्णोन ना व्यवसाय' वर्गेरे आचारविर्मागना प्रथम मनुना विषयो बीनामां फरी चर्चांवा छे ।
- (८) प्रथम मनुने स्त्रीप्रत्ये सन्माननो अने सहानुमृतिनी भावना छे अने ते साथे तेना पनि, पुत्र अने पितानां युदुता, स्नेह, सन्मान ते तेने माटे मागे छे। बीजा मनुने मन स्त्री तुष्कु अने शंकास्पद छे।
  - (९) पहेला करतां बीजा मनुमां वैस्थनो दरज्जो पण वणो उतरो गयो छे । (१०) स्त्रीना चाळविवाह प्रथम मनुने जाणीता नथी छागता, बीजामां ते

### सामान्य छे । समाजविचार एटले श्र

मनुना समाजिवचारनी मीमांसा करतां पहेळां तेनी समाजिवचारनी व्याख्या आपणे समजी लेवी जोईए । मनुना मत अनुमार 'समाजिवचार' एटळे छुं ते सम-जवामां आरंभनी श्लोक ज आपणेने मटटक्स थाय ले.

### भगवन्सर्ववर्णानां यथावदनुपूर्वशः । अन्तरंप्रभवाणां च धर्मान्नो वस्तुमहीस ॥ (१२)

''हे भगवान्, सर्व वर्णा अने तेमनामांथी उद्भवेळी जातिओना धर्मो तमे अमने कहो।''

आ प्रार्थामक विधानमांधी ए हकीकतनी निष्पत्ति थाय छे के मनुना मते वार वर्णी अने तेमना अनुलोम तथा प्रतिलोम विश्वहिमांथी उद्भवेलो बातिओना विस्तृत धर्म एटके के आचार अने कर्तन्यमां भारतीय समाजविचारनो पायो छे। परन्तु एक वात समग्र स्मृत्वमां स्वष्ट थाय छे के तेणे वर्ण अने आश्रमने अथवा तो कही के वर्णाश्रमने समग्र समाजविचारना पायाक्ष्य गणेल छे। समाजविचारमां ते जो विषयोनी मीमांसा करे छे ते विपयो-विवाह, गृहस्थयमीं, लोनो दरण्जो, दाय, वर्गेर वर्ण अने आश्रम ए वे पायाक्ष्य विपयोमांधी निष्पन्त थाय छे। आ उपरान्त जातिओना धर्मी अने न्यवसाय, राजधर्म, अरालतनो कायरो, वर्गेर पण स्वामाविक रीते वर्णवर्मनी मीमांसानो ज नीपज छे। मानवनो आयदा, वर्णवास छे के तरे होय, ते पोतानां स्वलनोमी धर्मासानी परिणामे ज प्रायक्षित्तो वर्णवर्मनी प्रयस्त करती होय ज छे। आ प्रयस्तोने परिणामे ज प्रायक्षित्त करती होय ज छे। आ प्रयस्तोने परिणामे ज प्रायक्षित्त वर्णाश्रमना धर्मे पाळका आयुपं ग प्रायक्षित । प्राणी शक्तिए। आम मनुना समाजविचारनो पायो वर्ण अने आश्रम अथवा वर्णाश्रम हो। । अप ममुना समाजविचारनो पायो वर्ण अने आश्रम अथवा वर्णाश्रम हो। हो।

#### चर्चेळा विषयो

क्षारही चर्चाने अन्ते मनुष् पोताना सभाजविचारमां कथा कथा विषयोनी चर्चा आवग लोधो छे ते आपणे अध्यायवार जोईष् ।

अध्याय १: परमात्मस्वरूप, मानवनं मूळ, उत्पत्ति ।

भच्याय २: घर्मनी व्याख्या, तेनां प्रमाणो, काम अने कर्मनी आवश्यकता, संस्कारो, विधोपार्जन, ब्रह्मचारोना धर्मो ।

अण्याय ३ · विवाह, विवाहयोग्यता, पतिनो पत्नी प्रत्ये वर्ताव, गृहस्थना धर्मी, पांच महायज्ञो. आदादि ।

**अध्याय** ४: स्नातकना धर्मा, गृहस्थाश्रमनी श्रेष्ठता

क्षम्याय ५: स्नातकना विशेष धर्मो, विधिनिपेधो, भक्ष्याभक्ष्य, छुद्धिओ ।

अन्याय ६ : वनस्थ अने सन्यासीना धर्मो तथा तेनुं जीवन ।

**अभ्याय** ७ : राजधर्म, राजा, राज्य, राज्यनो वहीवट, युद्धो, सुत्सदीगीरी

अन्याय ८: व्यवहार, अदाखरोनी कार्यपद्धति, दीवानी अने फोजदारी कामी, तेमना कायदा अने सजाओ।

कम्याय ९: फोजदारी तथा दीवानी कामो, कायदा अने सजास्रो, स्नीपुरुषनी सर्वंग, नीतिनियमो, कसोटीओ वगेरे।

क्षच्याय १०: वर्णीसद्धान्त, वर्णी, जातिको; तेमनां धर्म, नीति, व्यवसायी; ब्राह्मणधर्मे. शद्धधर्म अने आयस्कालविधान ।

अध्याय ११ : दान, पातको, उपपातको, पायश्चित्तो, वगेरे।

अभ्याय १२: मानवना त्रण गुणो, तेर्नु सांसारिक अने आध्यात्मिक उत्थान, मनुनो कमीसिद्धान्त. धर्मपाळननो बदलो ।

### मजनी इष्टिप समाज

'समाज' अने 'छोक' ए बन्ने शब्दो मनुना प्रन्थमां समाज—Society माटे बाणीता छे ते छतां मनुष आ शाखने 'धमेशाल' कहेवानुं पसंद कर्यु छे। पाछळथी बा शब्द सबैमान्य बनी गयो छे। मनु 'धमे' शब्दना अर्थों नीचे प्रमाणे छापे छे :

(१) कर्तन्य, (२) सदाचार, (३) वर्तनना शाखत नियमो, (३) सद्गुण-संपन्नता, (५) नीति, (१) उदाचता, (७) दानादि, (८) घार्मिकता, (९) व्यवहार वने कायदो, (१०) प्रायक्षित, (११) मोक्षक्षमें, वगेरं। मनुनो समाजविवार समजवा माटे था अर्थोमां समाजशाखना निरूपणना विषयो तथा निरूपणपद्धितो सारो एवो परिचय आपणने मळे छे। विषयोनी निर्देश आपणे उपर क्यों छे। उपरीनिर्दिष्ट छगमग तमाम विषयो प्रार्थात्य समाज-श्वास एक या बीजी रीते चर्चे छे। ते उपरथी स्पष्ट खरो के:

- (१) मनुने मन समाजविचार ए मानवना समग्र व्यक्तिगत अने सामाजिक जीवनने स्परीतो सर्वेक्षेत्रीय विचार छे।
- (२) आने छीचे ज आचार, न्यवहार अने प्रायश्चित्त समस्त रीते-व्यरत रीते नहीं-तैने मन समाजविचार एटके के धर्मशाल बने छे।
- (३) आने छोघे ज निदान 'मनुस्मृति'मां धर्मशाख शन्द, धणा विद्वानोए मानी छेवानी सूछ करी छे तेम, मात्र Law के Hindu Law नवी, परन्तु भारतीय समाजविचार Hindu Social thought छे। तेने आधारे मनुनुं समाज-दर्शन प्रगट थाय छे। तेना समाजविचारनां मूळ मूख्यो आ छे:

## (१) धर्म अने नीति समाजनो पायो

बिद्धानो सज्जने सेन्यो रागहेष विना सदा, मान्य के हृदये थातो तेने धर्म ज जाणवी । (२.१) अने 'धर्म'नुं मूळ समजावतां वळी ते आगळ कहे छे के : वेद आसो धर्ममूळ, तज्ज्ञोनां शोज ने स्पृति, आचार सज्जनो केरो आत्मानी द्राष्टि ये वळी । (२.ह) समाजिबनारनी के कोई समस्याओं मनु चर्चे छे तेमां आ पर्म अने नीतिनी पायो स्वीकारीने ज ते चाले छे। मानव पञ्चयी जुदी छे; महाभारत कहे छे के ''जानमां मनुष्य करतां उच्चतर बीजुं केंई नथा,'' जाने चोकराचार्य कहे छे के ''जावने माटे मनुष्य जन्म दुर्लम छे।'' जीवने को आ दुर्लम मनुष्य जन्म सांपदे छे तेमां मानवी स्वायाविक रोते ज पश्चओंथी जुदी पढ़े छे। आम तेने जुदो पाडवामां मुख्य तत्वों तेनी द्रिप्टए पर्म कने नीति ज छै। आम तेने जुदो पाडवामां मुख्य तत्वों तेनी दिण्टए पर्म कने नीति जा प्रंथा प्रवास ने को नीति जा प्रंथा प्रवत्नान सामाजका प्रवासों अपायों छे। नौषपात्र पर छे के मनु तेना आ प्रंथा प्रवत्नान सामाजिक प्रयाओं, रीतिनीतिने, दिवाजोंने प्रमाणित को छे स्थाने पत्र ते केट छोकाम कंदती देस्याय छे। दास्या तरीके, अनुजोम विवाहोनुं वर्णन करतां ते कहे छे के कममां प्राह्मणने चार परनोओं समदे (३.१३), परन्तु साये तरत ज ते उमेरे छे के \$

आरोपी शयने शूदा विश्र पामे अधीगति;

तेनामां पुत्र जन्मावी बाह्मणत्व गुमावतो । (३,१७) ่ °

क्षा ज रीत निथोगज पुत्रना पुत्र तरीके स्वीकार करवा छतां नियोगसंबंधने भारे अनीतिमय अने पशुस्वरूप गणी तेनी सामेना पोतानो बिरोघ स्पष्ट शब्दोमां प्रगट करें छें:

> द्विजोए विषया नारी अन्ये ना ज नियोजवी; अन्ये नियुक्त करतां धर्मे शास्त्र नाशता. (९.६४) विद्यान शासणीए सी निषो छे पशुधर्मे आ, राज्यकाळे वेनकेरा मनुष्योमां कक्षो छतां. (९६६)

कारण,

ज्येष्ठ श्राता तणी भार्या नानाने गुरुषती शी, लघु श्राता तणी भार्या ज्येष्ठनी पुत्रो ए खरे ! (९.५७)

## (२) वास्तववाद अने आदर्शवार

मनुना समाजविचारनुं मीजु छक्षणए छे के ते एक बाजु डयवहारदक्ष बास्त-ववादी-pratical realist छे. तो बोजी बाजु ते आदर्शवादो idealist-छे. समा-जना सामान्य अने असामान्य कक्षाना सौ सम्योनो, एटछे के समग्र समाजनो आमां अन्तर्मांव छे । छतां समाजनी गति अने प्रमति—mobility अने progress— अवरुंवे छे असामान्यो उपर, आने छीचे ज ते वास्तवदर्शी होवा छतां अने प्रकर्त-मान समावनो वास्तविकताने स्वीकारवा छतां पातानो समाजजीवननो आदर्श पण कापे ज है । आ बादर्श प्रके तेने मन असामान्योगुं सहज जीवन । उपर आपेला वे उदाहरणो था विचारनां घोतक है । वळी ते गृहस्थना घर्मों उपरांत चु विगते जुदा स्नातक गृहस्थना घर्मों वणें है; विघवाविवाह अपवादक्ष्पे के आपत्काल्डधर्मेक्ष्पे गान्य करवाँ छतां वैधन्यगुं गौरवगान करे है (५.१६०), ते आनां प्रमाणो है । समाजनु जीवन, तेनी गति अने प्रगति वास्तविक जीवननी नीतिरीति उपरान्त आदर्शवाद अने नृतन प्रस्थाननी आवना पर अवल्ले हे तेवो मनुनो ह्याल है । मनु जाणे एवी मान्यता घरावे हे के आ स्थितिन कारणे समाजजीवनमां स्वाभाविक अने प्रायः सर्वमान्य बनी गयेल प्रधाओं, नीतिरीति आदिने न्यस्थितक करीने मान्य करवानुं मात्र काम समाजजिनकन्तं नथी; समाजचिन्तक समाजज अभ्याति, दृष्टा, नीमांसक, तस्वदृष्टा होवाथी साये साये समाज कर्व्यामी बनाववा पण तत्पर होय हो । माटे ज 'मनुस्पृति'मां आपणने समाज, समाजजीवन, ब्यांक्त को व्यक्तिज्ञीवनना वास्तविक विचण उपरान्त आदर्श समाज वृत्वित्रण पण मळे हे । मनु आपणने वास्तविक समाज अने आदर्श समाज एमां वे चित्री आपे है । बने तेने मन महस्त्रतां है, समाजा जीवादीरी समां है ।

# (३) वर्णभेदनो मुखतः स्वीकार

आपणे समाजजीवननुं निरीक्षण करतां सहेजे जोह्छुं के मानवमात्र समान छे, छतां मानव मात्र समान नथी। मानव तरीके सौ समान छे, समान रीते सौ राज-स्थण छने आजीविकानां अधिकारी छे, सौनां सामान्य धर्मो पण मनु आपे ज छे (१०. ६३). छता मनु जाणे छे के मानवो बिलकुछ समान नथी। तेनी समाजरचनामां बर्णेयेद ए सस्कारभेद नहीं पण मानवाना सामाजिक दरज्जाना ऊंचानीचापणानो पण धौतक छे। मनु मानवस्वभाव, संस्कार, हित, शक्तिनुं वैविध्य स्वीकारे छे एटछं ज कहेतुं पूरतुं नथी। व्यक्ति तरीके अने समाजना सम्यो तरीके जुदा जुदा वर्णना सम्योनो सामाजिक दरज्जो, तेमना अधिकार, तेमना कर्तन्यो अने उत्तरदायित्व जुदां जुदां छे अने तेमाथी सामाजिक कंचनीचनो माव उद्भवे छे। ते कहे छे के:

ब्राह्मणो, क्षत्रियो, वैक्यो, दिजाति त्रण वर्ण ए, एकजाति वळी शहर चौथो, पंचम कोइ ना । (१०.४)

सामाजिक दर्ज्जामां संस्कार, कार्य, शिक्षण तथा सामाजिक उत्तरदायिस्व ए चार अने तेने परिणामे घडाता जीवनना स्वरूपनी दृष्टिण,—मात्र जन्मने कारणे नहीं—मनुष ब्राह्मणने श्रेष्ठ गण्यो छे अने ते कहे छे के : उत्तमांगथी ए जन्म्यो वेदाभ्यासीय ए, बने सृष्टि कासीयनो बीजी धर्मथी प्रभु ब्रासण.(१.९३)

अते सामाजिक दरःजामां आ पढी मनु क्षत्रिय किंवा राजन्य, वैश्य अने धृद्दने मूके छे. आ स्वाळना अनुसरणमां ज अनुकोम अने प्रतिलोग विवाहोना परि-णामे जन्मती प्रजा आ चार वर्णामां पण आन्तरिक कची अने नीची दरज्जो कमो करे छे, अने आ रीते मनु तक्कालीन समाश्रनो बास्तविकताने अनुसरतां सामाजिक दरञ्जा बाबत स्थोकारीने चाले छे के समाजमां मानव तरीके सौ समान होवा छतां सौनो सामाजिक दरञ्जो समान नथी, ओछी बच्चो छे, कंची -नीचो छे. आ साथे नोषपात्र ए छे के निदान मनुमां तो ए त्वीकारायुं ज छे के सामाजिक दर्ग्जो अने सामाजिक उत्परतायिव वच्चे अविनायाव संबंध छे। तेथी समाजमां जेम न्याकि कन वर्णनो दरग्जो कंची अने प्रतिन्धित बसु वेस ते। समाज प्रत्ये जवाबदारी बसु। आ कारणे ज ध्वह बाबत मन कही शके छे:

> पातक शहने को<sup>7</sup>ना संस्कारे अधिकार दा, अधिकार न धर्मे वा धर्मनो प्रतिषेध ना. (१०,१२६)

परंतु आवुं ते ब्राह्मण के क्षत्रिय ने माटे न कही शके। अळबच आपणे उपर जीयुं छे तेम मनु संक्षांतिना समयनो एवो स्पृतिकार छे तथी जन्म अने कर्म अने हारा वर्णनी सिद्धांत स्वीकार छे, जन्म द्वारा वर्णनी सिद्धांत स्वीकार है एवं वर्णनी सामाजिक दरश्वा सापे सामाजिक दरश्वा हो छे ज के दरेक काले अने तेमांनी दरेक जाति पोतपोताना व्यवसाय, कर्तव्य अने मर्मनी मर्यादामां स्वीके ज अक्ष्म सामे सामे आ कारणे ब्राह्मण के कृद्ध पोताना वा समाजित संस्कारगत, विशिष्ट व्यवसाय अने कर्तव्य जा आवण के क्ष्म पोताना वा स्माजित संस्कारगत, विशिष्ट व्यवसाय अने कर्तव्य जा आवण के करे त्यारे व्यवसाय अने कर्तव्य जा स्वयक्ताओं पूरी पाडवा मार्ट तेने आ ज उपाय देखाय छे माटे ज ते स्वय्यचे क्ष्म क्ष्म के के के :

व्यभिचारथी वर्णोना, अविवाह विवाहीने, स्वकर्मना वळी त्यागे जन्मता वर्णसंकर । (१०२४)

आयी आपणे मनुष ब्राह्मणने चे विशेष अधिकारी आप्या छे तेने च परिणामे कहोष के मनुब्राह्मणोना सामाजिक प्रमुखना युगमां अयो छे तो पण तेनी इण्टि सामान जिक कर्तव्य अने उत्तरदायित्वनो सा रीते योग करीने समाजजीवननी विभिन्न क्षेत्रोनी जरूरियातीनी पूर्तिनी ज छे । आने छीधे निदान मनुमां तो. ज्यारे ए एम कहे के :

न कदी मारवी विप्र सर्वेपाप कर्या छता. करवो राष्ट्रंथी दूर समग्र धन साथ दै (८.३८०)

त्यारे खरेखर ब्राह्मणने शरीरथी न हणतो समाज तेने जीवतो राखीने य तेने वधा आकरी सजा करे छे. कारण, एवी ब्राह्मण ब्राह्मणत्वमांथी ज अधःपतित श्राय छे। महाभारत कहे छे के क्षयत्थामाना माथानो मणि छई छेवामां आव्यो त्यारे तेनो अर्थ आपणे तेन ब्राह्मणत्य अने तेनो सामाजिक दर्उको खंचवी छेवामां आव्यां एवी करीए तो ते खोटं नथी.

आ साथे ए पण स्पष्ट छे के चारेय वर्णीना धर्मी मनु वर्णवे छे त्यारे तेने मन चातर्वण्य एटले ज आर्थित एवो अर्थ के भने चांडाल तथा पारशव सधीना तमाम अतिरादो पण आर्थो ज छे । वास्तविक रीते मनमां अनार्थो हो (स) परदे-शीओ अने (ब) वनवासी प्रजाओ अथवा आदिवासीओ, अने तेथी ज ते आयोंना 'धर्मी वर्णने छे त्यारे तेमां विगते शुद्रोना धर्मी पण वर्णवाय ज छे।

## (४) व्यक्ति अने समाज

मनु अने अन्य धर्मशास्त्रकारी कोई आधुनिक समाजशास्त्रनी पद्धतिए समाज-जीवननी समस्याओनी चर्चा करता नथी। तेमनी पद्धति जुदी छे। विभिन्न विषयोने अनुलक्षीने व्यक्तिना संबंधे विचारतां तेस्रो विधि-निषेधो रूपे पोताना विचारो रज करे छे. केटडीक बार सामान्य विचारणा पण आपे छे, आ छतां तेमना निरूपणमांथी सामाजिक सरचना, व्यक्ति अने समाज, सामाजिक नियंत्रण, वगेरे आजना समाज-शास्त्रने अभिमत विषयो परना तेमना विचारो तारवी शकाय तेम छे। 'व्यक्ति अने समाज' ए प्रश्न बाबत मनुनी विचार हवे आपणे समजवा प्रयत्न करीए ।

मन जे रीते लग्न, वर्ण, भाश्रम, जूथ, राज्य, भदालत, प्रायश्चित्त, शुद्धि बगेरेनी मीमांसा करे छे त्यारे पद्धति छे व्यक्तिने केन्द्रमां रास्त्री तेना धर्मनी दृष्टिए चर्चा करवानी । आम. मनुनी नजर समक्ष सामाजिक जुथी, एकमी अने समाज स्थिर छे. व्यक्ति बदछाती छे। तेथी एम पण छागे के तेनी समक्ष सुख्यतः व्यक्ति छे, समाज नहीं। आ व्यक्ति आश्रम, वर्ण, जाति, गण, वगेरेनी सम्य छे; राज्य. देश, बगेरेनी सम्य छे, राज्यना कायदा पण व्यक्ति पर नियंत्रण छादे छे । मन क्या सर्वना सर्वेषे न्यक्तिना धर्मोनी चर्चा करे छे, तेनां कर्तव्योनी मोमांसा करे के. आम व्यक्ति का सर्वे विभिन्त सामाजिक संस्थाकोकी सम्य हे. आ व्यक्तिकोशी सामाजिक संस्थाओं बगेरे अने तेनाथी समाज बने छे. समाज छे पवी प्रतीति सामाजिक एक्स्मो.जथो अने संस्थामीथी घाय छे। आम मननी ममाजरचनामां त्रण अंगो छे—व्यक्तिः व्यक्तिओधी बनती सामाजिक संस्थाओ स्ते ते सस्थाओथी बनतो समाज । मन व्यक्तिना घर्मोनी ज विशेष -चिल्ला को छे ने बतावे छे के तेने मते व्यक्ति जो धर्मपरायण एटक्टे के क्षाचार अने कर्तव्यवरायण बने तो आपोक्षाच का सामाजिक संस्थाक्षी. प्रक्रमो बोरे, एटले के समाज सदद अने चेतनवत बने । पी. शिलबर्ट कहे के के "मामान्य रीते सस्थानी व्याख्या का रीते करवामां कावे हो : व्यक्ति स्थाने जन्नोता सहियोने दोरनारां केटलांक टकी रहेता अने मान्य विधिस्वरूपो<sup>99 के</sup>सने ्र भक्तेई पण कायमी मानवीय समूहनी विशिष्ट एजन्सीओ एटके संस्थाओ ए एवां चक्ते के जेना पर मानवसमाज गति करें छे। एवां यंत्रो जेना द्वारा समाज पोतानी वर्वतिको चलावे हे ।<sup>17 व</sup>ला दृष्टि सामाजिक संस्थाको क्षते समाजना मनना ख्यालमां के उत्तर अंदो निहित हो । व्यक्तिनो समाज साथेनो सर्वध सामाजिक संस्था मार्थेना तेना संबंध द्वारा व्यक्त शाय है । व्यक्तिनी समाज बाबतनी सभानता सामा-जिक सस्था साधेना तेना आपकेना सबंधमां तरी आवे छे । आथी ज मनने माटे क्यांके अने सामाजिक संस्था. एकम. जथ विद्यमान हे अने ते बेना समस्वित सस्तित्वमां समाजनं सस्तित्व सन्भवाय है ।

मनुनुं धर्मशाख आम व्यक्ति केन्द्रमां राखे छे अने तेनां कर्राव्योनो ज प्रधानपणे विचार करें छे। परिणाम ए आमे छे के समप्र समाजनां गिति, रिश्ति, प्रपति आदिमां व्यक्तिनुं सुख समाई जाय छे। मारतीय समाजशाख माने छे के समप्र समाजना एक अविभाज्य तत्व तरीके स्थावित सत्तत कर्षस्थाधि रहे तो तेने तेनां सुख अने अधिकारों तो पाळळाश्री मळी ज रहे छे; परन्तु व्यक्ति पोते समाजनुं एक अविभाज्य संग्त अख्या सत्त्व छे ते मुखी वेतळ स्वाधिकार अने त्वना सुखनो ज विचार करे तेमां समाजनी रिश्वरता, स्वय्यता के प्रपति नथी अने तेथी अन्ते व्यक्तिने पण स्पेक्षित अधिकारनो भोगवटो के सुस्त मळतां नथी। आशी ज धर्मशाखनी हिष्ट समाजनो ह्याल पूनी छे के ध्यावत जेनी जेनी साथे अल्य या बहु प्रमाणमां, सीधी के आडक्तरी रीते, छेणावेच्या एटके के रूणान संत्रचे वंशाय ते तमान प्रत्ये तेनुं इंद्रकेन इंद्रक कर्त्तन्य छे अने ते

तमाम समाजमां अन्तर्गत छे । आथी मुख्यत्वे मानव सबंधोनी ज चर्चा करवा छतां धर्मशास्त्रनी दृष्टिए मानवना समाजमां देवो, ऋषिओ, पूर्वजो, मानवो तथा पशुपंखीना जगतनो समावेश थाय छे । अने व्यक्ति तथा समाजना संबंध परत्वे मनुनो ख्याछ एवो छे के व्यक्ति क्षते समाज बच्चे लघुतम सधर्ष रहे अने गुरुतम सहकार तथा सवादिता संधाय ए प्रकारनी समाजरचनानी ख्याळ गस्त्री धर्मशास्त्र पोताना विचारी विधेयकरूपे निरूपे छे। "भापणे परस्परनं सभावन करीए ते समये ते भावो आपणने प्रिय बनो "" ए सिद्धान्त व्यक्ति व्यक्तिना संबंध जेटलो ज व्यक्ति क्षत्रे समाजना सबंधने लागु पडे ले । व्यक्ति क्षत्रे समाजना परस्पर सबंधनी आ समस्या आधनिक समाजशास्त्र विगते वर्चे छे सने ते चर्चामां व्यक्तिने समाजनी जरूरियात. व्यक्ति व्यक्तिनो संबंध, सामाजिक नियत्रणो सने तेनां परिणास. व्यक्तिनी अंगत आकांक्षाओं अने समाज, विभिन्न सामाजिक जूथों अने संस्थाओंना सम्य तरीके व्यक्ति, इत्यादि प्रश्नो वैज्ञानिक रीते चर्चवामां आवे है । आ संबंधीनी वास्तविकताना ऊडाणमां उतरी तेनां मूळगत सत्यो भने शहस्यो तारववानो ख्याल छे । साथे आ चर्चा आडकतरी रीते व्यक्ति अने ममाजना संबंधो वधु वनिष्ठ अने भारमीय कई रीते बने, तेमनी बच्चे छपुतम संघर्ष अने गुरुतम सहकारनी मूमिका कई रीते रचाय ते पण तारवी आपी शके छे । मनुषु आ समस्या पर घणी विचार कर्यों छे । व्यक्तिने, तेना बीजारीपणश्री मांडीने समाजनी शी आवश्यकता होय छे. व्यक्तिना सामाजिक संस्थाओनी साथेना सर्वेघी, विभिन्न सामाजिक संस्थाओना परस्पर संबंधो. विभिन्न सामाजिक संस्थाओना सम्य तरीके व्यक्ति, वगेरे प्रश्ली पर मनए विचारणा करीने ज पोताना विधिनिषेघो आप्या छे। आना परथी रूपष्ट श्राय हो के मनना मते समाज तथा तेनी सामाजिक सस्थाओ, ए तमामनी तंदरस्ती. परस्पर सहकार वगेरे पर आधार राखे छे । मनुना निर्देशो बताने छे के तेने मते व्यक्ति तथा समाज समान महत्त्व घरावे छे: ब नेनो सहयोग. सहकार ध्यने तज्जनित उत्कर्ष भने उभयनुं स्वाभाविक भने तदुरस्त तथा प्रगतिकर जीवन ए एमनी आदर्श छे । परन्तु समाज ए एक एव् तत्त्व छे जे व्यक्तिओ श्रकी ज संग्रहे हैं. व्यक्तिनी चेतना तेनामां चेतनानी आविर्भाव करे छे । आधी व्यक्ति तथा समाज बंनेना आधार तरीके व्यक्तिने ज गणी मनु पोताना आ विचारी क्यापे छे।

### (५) पायानी मान्यताओ

सहीं एक प्रश्न उद्भवे छे। व्यक्ति विभिन्न सामाजिक जुथो, एकसो 'ध्नने

सर्थाओं प्रत्ये करिंग्यनिष्ठाथी शा माटे आचरण करें ! करें तो तेने शो छात्र ! न करें तो तेने तुक्रसान छुं ! अहां एक स्पष्टता करी छेवी आवस्यक छे के पाश्चास्य जीवननी नीतिरीत, सस्कृति अने ज्ञाननी अतिश्वित प्रभाव आज भारतीयोना जीवन पर परचो छे त्यारे एण एक हक्षेक्त रहें ज छे के पाश्चास्य सामाजिक विचार-धारा करती भारतीयना जीवन पर विशेष प्रभाव आजना महदंशे परिवर्तित संजीगोमां एण भारतीय विवारभारों ज छे । ए फरियाद साची ज छे के "भारतीय समाज-शाबीओं, मानव नथा जीवन समम्मना संबंधोनो अनोलो विचार करती अने प्राचीन समाजनाआवाय विचारधारा पर पूरतुं ध्यान आधुं नथी।" के जेने ए बात एण तस्युक्त छे के "तेना विषयो तथा अभिमाममां भारतीय समाजशाख तदन तटस्थ नवनी शके । तेम थोडुंक गृढ दर्शन आवे जे मुतकाळ तथा विचारनीमाने सातत्य प्रह पाश्च के भारतीय समाजनो परिवर्तनशीकना वनो रहे। ।" वर्गनातियनुं समम्म जीवन अप्रकृत विश्व पायानी माच्यताओं क्षेत्र क्रिक जीवन अने चिन्तन पर कंडो प्रभाव पायानी सायता ना सम्म जीवन पर को तेनी साये तेना सामाजिक जीवन अने चिन्तन पर कंडो प्रभाव पाडनारी आ पायानी माच्यताओं के :

- (१) आ जीवननां अने जीवन परम्पशनां कर्मोंने परिणामे साणसने प्राप्त थतां स्क्री अने नरक ।
- (२) जीवन ए एक महायज्ञ छे अने तेथी तेमां खास गृहस्थे पांच महायज्ञो सतत करवाना छे। महायज्ञो ए मानवने तेनी सामानिक ऋणमुक्ति माटे जरूरी छे।
- (३) आ यज्ञो पैकी पण सौथी वचारे महत्त्व वित्यज्ञनु छे, कारण, मानवना समप्र व्यक्तित्व पर वधुमां वधु प्रमाव पितृको घरावे छे । तेथी तेनी कर्तव्यपरायणता वधुमां वधु पितृका प्रस्ये छे ।
- (१) आ जीवन अने जीवनपरम्परानी समप्र प्रवृत्ति अने कर्त्तव्यशीलतामां मानव सतत मोक्ष किंवा निर्वाण प्रति गति करे हे ।
- (५) मानवना सतत उत्थान तथा अधःपतनसुनित माटे शुद्धिओ सने प्राय-श्चित्तो जस्त्री छे।
- (६) मानवतुं वर्तमान जीवन ए एना अनेक जन्मोनी परम्परा किंवा श्टेंख-छामांनी एक कडी मात्र छे ।

क्षा पायानी मान्यताओनां निश्चित सामाजिक परिणामो छे, जे मनुनी विचारणामां स्पष्टपणे प्रतीत थाय छे ।

- (१) प्राचीन युगनो भारतीय तेना वर्तमान जीवननुं सुख गमे तेटखं अनुभवे ते छतां जीवनना तेना विशाळ ख्याखने अनुखक्षीने तेन पोताना आ जीवन ऋरता आ जीवन पछीना जीवननी चिन्ता सतत बधु रहेती।
- (२) आने छीदे तेनां आ जीवननां तमाम कार्यो तेनी एवो मनोवृत्तिथी घडातां, घडाई शकतां के तेनुं पारछीकिक जीवन सुघेरे, उत्कृष्ट अने घन्य को ।
- (३) तेना जीवनमां आ जीवन प्रत्ये साटरूच्य अने कै'क उदासीनसानी ছবি रहेती।
- (४) तेना जीवन पर सत्कर्म, छुद्धि, पवित्रता, गुणार्जन, सारिवक्र जीवन, धार्मिकता, प्रभुपरायणता बगेरेनो प्रमाव वा कारणे ज रहेनो।
- (५) जीवनमां नियतिवाद, पछायनष्टलि, पुरुषार्थं तथा पराक्रम प्रति उदासी-नता वर्गेरे पण भानां ज परिणाम इतां ।
- (६) भारतमां वर्ग-विमह, घर्मयुडी के क्रान्ति नधी थयां अने तनी अस्मिता मूं.सी नास्त्रनारो परिस्थितिमां पण आनो ज आधार लड्ड भारतीय टको रह्यो छे ते आने ज छोडे।
- (৩) स्वक्रमेपरायणता तथा जीवनना सौ आनन्दोना उपभोग, बन्नेनी दृष्टिए ते विशेष प्रमाणमां व्यक्तिवादी रखी छे ते आने छीषे ज।
- (८) छोकसंमहनां कामो सतत कर्या करवा छतां समप्र समाजना कल्याणमां आत्मकल्याणतुं विलोपन करनारा भारतमां बहु ओछा नीकळ्या छे, दरेकने विशेष चिन्ता आत्मकल्याणनी रही छे, ते पण आने ज परिणामे ।

समाजना गृह निरोक्षणने परिणामे मनुनी पोतानी विवारणाए ज का क्षोक समग्र घर्मशाक्षने आप्यो छे। अने आने छोवे ज नरको (अध्याय ११), श्राहादि (अध्याय १), पंचमहायज्ञ (अध्याय १), प्रावस्थियो (अध्याय १०), ग्राहिको (अध्याय ११) वर्गेरेनी विस्तृत चर्चामीमांसा आपणने मनुमां मळे छे। वळी वारमा अन्तिम अध्यायमां जा रीतना धर्मपाळने अनुसरनारी व्यक्तिना जीवनने मनु आचार्परावणता तरीके ओळखे छे (१२. २) अने पती भोमांसा विस्तारयी करे छे (१२. ३ श्री आगाळ)। आमां सरकमांथी मळता सज्जन्म अने दुन्कमोंथी मळता हीन जन्मनो चर्चा पण करवामां आवी छे। एम कहेवामा आर्थु छे के विशेष पर्मान्वरण अने वर्ति आव्य छ (१२ २०)। जीवनमां क्रमों क्रमें क्रस्वाणकर कई रीते बने ते पण तेणे निर्देश्युं छे (१२.८३)। दुष्क-

मींना विपरोत प्रभावथी मुक्त अवा माटेनां प्रायश्चित्तो वगेरे पण आ कारणसर ज निर्देश्यां हे (अन्याय १०)।

### (६) 'समाज' पटले शु<sup>.18</sup>

आना परथा एक अगत्वनो प्रश्न अही उदसवे छे । मनुनी दृष्टिए 'समाव'नी न्याद्या भी र आनो नवाव अछडता ।वर्देशरूपे उपर आपेको छे । उपर्युक्त मीमांसाने आधार मनुना न प्रत्युत्तररूपे आपणे आ प्रथनो जवाव आ रीते आपी शकीए ।

आपणे उपर जोयुं छे के सीधी या आडकतरी रीते, अंति अल्प मात्रामां पण, न्याकता व्यक्तित्वना विकासमी प्रदान करनार, तेना आ आगतिक जीवनमां महाय करनार तथ्क मानवने कर्तव्यवधन—कणवंधन रहे छे । आना परिणामे अतनु जोवन उपकारवशता, प्रीति, अकि अने स्वान्ससम्पैणयुक्त बनी रहे छे।

मानवनो प्रथम सर्वच था ससारमां तेना मनुष्यचगतनी साथे छे। समा-जना अनक मनुष्यो भाषा या आडकतरा राते तेना सपर्कमा आवे छे, व्यक्तिने तेनी साथे आपछेना, लेहनो, आलीयतानो सर्वच चंषाय छे। आ ऋण, बन्यनमांथी मुक्ति माटे छे मनुष्ययम्र । मनुष्ययम् एटेक अतिथियर्भनुं पाछन। मनुष्यो प्रत्ये आ रीते कर्म बजावी मनुष्य ससारबन्यनती स्वीकार करे छे। ब्रह्मचारीने भिक्ता आपवा अने ए राने सामाजिक शिक्षणप्रस्तिमां पोतानुं प्रदान करतुं ते जुद्दं कर्तव्य गणायुं छे नो पण एक रीते तो मनुष्ययम् ज गणाय । आ बन्यननो स्वीक्रार मनुष्यना समाजने तेना सासारिक चीननी समग्र व्यक्तिश्रोनो समाज बनावे छे।

बीजो यह छे मृतयह, एटकेके पहालो अने पत्नीको प्रत्ये त्याग। पहापत्नीओ पण आडकतरी रीते मानवना मछामां उपयोगा बाय छे। आधी मनुष्य तेमना प्रत्ये पण यहामावनाथी, त्यागमावनाथी कंईने कई करे छे। आ रीते मानवत्माज जगतना संबद मानवीना समाजमांथी विस्तरी पहार्यक्षीओने आवरी छे छे।

श्रीजो यञ्च छे पिएओ प्रति । सर्वयञ्चोमां सौथी वधु महत्त्वपूर्ण ब्या यञ्च छ । आगळ निर्देश कथों छे ते प्रमाणे मानवना समग्र व्यक्तित्व पर गुरुतम प्रमाव पिएओनो छे । मानवनुं समग्र शारीरिक अने सांस्कारिक व्यक्तित्व पिएओ अकी छे । पिएओनां बाबूरां कार्यों ते संसारमां आगळ वधारे छे । नियमित तेमनुं समग्ण करी, श्राद्धादि अने पिडदानादि करी ते पिएओ प्राये पोतानी आभारवशता अने आस्मीयता प्रगट करे छे । आम मानवो अने पश्चपंद्वोधी आगळ वधी तेनो समाज पिएओना बगत सुधो विस्तरे छे ।

चोथी अने पांचमी यज्ञ छे ऋषिओ अने देवी प्रत्ये। देवीए का जगत सम्युँ छे, तेओ मानवनी श्रद्धानां प्रतीक छे, महान शक्तिओं रूप छे, तेमनामांनी श्रद्धा तथा पूजा अर्चा गानवने नवुं बळ आपे छे। बळी ऋषिओए मानवने वेदी अने ज्ञान तथा दर्शन आप्यां, देवीमांनी श्रद्धा आपी, नीति अंने धर्म आप्यां। आधी सस्कार तथा मानवतानां मृश्योगा दाता देवी प्रयं पण मानवने कर्षन्य छे। आ रीते बळी भानवसमाज विस्तिर छे अने मानवना जगतमां वेत्रणात तथा श्रानवनां करित्रण तथा स्थानवनां करित्रणात तथा श्रानवनां करित्रणात तथा श्रानवनां करित्रणात तथा स्थानवनां करित्रणात तथा स्थानवनां करित्रणात तथा स्थानवनां करित्रणात हो अर्थ के स्वयं से मानवनां सांसाहिक जीवनने आपे छे, प्रदेक केन्द्रमां मानवसमाज छे अने तेनी आसभास आ विशाळ समाजभावनां काम करे छै।

### (७) 'जीवन' एटले शु

'समाज'नो आ स्थाल मनुना 'जीवन'ना स्थालने पण स्वाभाविक रीते ज स्चित करे छे. पुनर्जन्ममां श्रद्धा धरावता भारतीयो जीवन अथवा मानवनुँ जीवन एटले जन्म अने पृत्यु वण्वेनुं जीवन मानता नथी। आ जन्म ए तो वास्तविक रीते मानवना जन्मोनी परम्परामां एक कडी मात्र छे तथी जीवननी व्यास्था भारती-योगी दृष्टिए "मृतकाळनां मानव आस्मानां जीवन वत्ता आ जीवन वत्ता भविष्यनां जीवन एटले जीवन" एवी थाय। आ स्थाल आ जीवनने आपस्तिओ, व्यथाओ, पीहाओ वण्चे मानवने आसासक यने छे, निराशावादमांथी बचावे छे, थोडी न्यितवादी पण बनावे छे, छतां जीववा माटे धैर्व, श्रद्धा वगेरे पण अर्पे छे।

वळी बीजी पायानी श्रद्धा ए छे के मानव ला जन्मपरम्यामां सत्तत प्रमति करे छे। ते ऊर्ज्यामां बने छे। वळी तेनुं कंतिम ल्ल्य छे, रचमावगत रीते तेणे स्थोकारी लीघेल का ससारचक्रमांथी युक्ति अथवा मोक्षा। आधी 'जीवन'नी बीजी ज्याख्या छे 'जी जीवन वत्ता परजीपन एटछे जीवन''। आ व्याख्या आ संसारते ज , सर्वस्य मानवानुं टाळता शीखते छे, उच्चतर जीवननी आशा मानवने आपे छे। आधी आजीवनमां तेने आपिखो सहुन करतां, सक्तमों करतां, प्रकार्यों वनतां शीखते छे। साथे जीवननी वास्तविकता वच्चे तेने थोडो रच-केन्द्री तथा प्रजायन-इचित्रकां पण बनावे छे। चार पुरुषायों पैकी ज्या-पर्म, लखें अने काम-आ जीवनना पुरुषायों छे तो मोक्ष ए परंजीवननो पुरुषायें छे। 'मोक्ष'ने उच्चतर गणवानुं व्यक्ति शीखे त्यारे सामला त्रण पुरुषायोंमां ते रह बने ते जेटलुं शंक्य छे, तेटलुं ज ते तेमना प्रत्ये उदासीन वने ते पण शक्य छे। व्यक्तिना व्यक्ति

तरीकेना तथा सामाजिक जीवनमां आनां दूरगामी परिणामी होई शके ते स्पष्ट छे। तैनुं ससारधर्मेनुं निरूपण मानवना 'आ जीवन'ने स्पर्शे छे, सापे परजीवननो ख्याङ तो तेमां छे ज।

### (८) 'काम'नो ख्याछ

आना ज अनुसधानमां मनुप 'काम'नो ख्याल उपसान्यो छे। काम प्रट्छे मनुने मन 'इम्छा, आकांक्षा, प्रात्यनी क्षंखना।' आबी कामनो ते विशाळ अर्थ करे छे। तेने अनुलक्षीने ते कहे छे के:

कामात्मता ना प्रशस्त, अहीं छे ना आकामता, वेदनु ज्ञान छे कान्य कर्मयोग य वैदिक । (२-२) व्या सकल्पसम्बद्धा, वर्तो ने बमधर्माए सर्वे सकल्पसमब्द्धा। (२-३) व्या किया अकामने कोई जगमां जोई जाणी ना, मनुष्यो करता जे कै ते ते चिष्टित कामनुं। (२-४) व्या तेना वर्तो योग्यरीते पामे अमर छोक्ते, किया जगमों जे कैं सिख सी कामने करे। (२-५) व्य

वेद, वैदिक कर्मयोग, यज्ञों, नतों, वष्टुं ज जो काममुख्क होय तो ए तो तदन स्वामाविक छे के काम अने तेतुं जेमां मूळ छे ते संकर्प विना आ जग-समां कशा ज गांत, किया समवे नहीं। अने गांति तथा किया न संस्यवे तो व्यक्ति तथा तेना समाजनुं जीवन ज न समवे। माटे ज ए जरूरी छे के व्यक्ति पोताना आ तमाम कामोमां योग्यायोग्यनी पूरी विचारणा करे, योग्यने अनुसारे अने अयोग्यनो त्याग करे। आम थाय तो ससार चांछे, व्यक्ति अने समाज चांछे, व्यक्ति अमरखोक सुधी गति करवानी अधिकारी वने। व्यक्तिनी अने तेनी पाछळ समग्र समाजनी चेतना अने गति काममुख्क छे ते वाल मनु झा रीते समझावे छे। अने तेना योग्यायोग्यनो आधार व्यक्ति पर ज छे एम ए माने छे।

# (९) वारसो अने वातावरण

ष्ट्राना परधी एक अगत्यनी प्रश्न उपस्थित थाय छ। बारसी अने बातावरण ए बेना व्यक्ति परना प्रभाव चापत मनु छु माने छें गनुत् चे आसी बर्णाश्रमधी अन्वित अने जुयो, एकमी तथा संस्थाओमां वहेंचायेको समाजरचना कल्पी छे नेमां व्यक्ति प्रवासानो प्रभाव नो होय न्न ते ते सहज माने स्वीकारों के छे।

था वारसो सहज, स्वाभा विक अने व्यक्ति तथा समाज माटे श्रेयस्कर बने तेवी समाज-रचना ते बांछे छे । तेथी ज तो बने तेटली ओळी वर्णसंकर प्रजा जन्मे ते बाबत तेनी उत्सकता प्रगट थाय छे । पुत्रोमां पण ते सबर्णा पत्नीमां उत्पन्न करवामां आवेस्रा औरस पुत्रने श्रेष्ठ माने छे, तेना मूळमां जन्मनार न्यक्तिने स्वाभाविक अने ए रीते उचित वारसो मळे ते ज तेनी दृष्टि छे। साथे जन्मनार वर्णसंकर होय के भन्यथा होय, परन्तु तेने बातावरण तथा सामाजिक दरवजी पण अनुहरूप अने जिस्त मळी रहे ते बाबत पण ते एटलो ज उत्सक्त छे। तेणे वर्णोमां जे जातिन्यवस्था कल्पी छे तेना मूळमां रूढि के ब्राह्मणेतर के धन्थ दिखेतर जातिओ प्रत्येनी सग करतां विशेष काम करे छे समाजने गुरुतम रीते उपकारक थाय ते स्वरूपे दरेक व्यक्तिने योग्य, अनुकूळ वातावरण तथा सामाजिक दरज्जो मळी रहे ते दृष्टि । धने आ रीते व्यक्तिने स्वाभाविक बारसी, उचित वातावरण तथा तदनुसारी सामाजिक दरव्जो मळी रहे ते साथे समन्वित रीते व्यक्ति माटे आधारमृत समा-जनी पण जरूरियातो सहज रीते परी पढे ते दृष्टि काम करे छे। ए न मूळवं बटे के सामाजिक मूल्यो जाळवी राखवानी मनुनो प्रयत्न छे: रूदिप्रस्तता अने स्त्रमाञ्चिक स्थानितता समाजमां पाळळाथी पेठां छे । व्यक्ति एटछे तेने मन असक बारसी तथा वातावरणनी समन्वय छे। अने तेनी दृष्टि ए ज छे के आ समन्वय एवी होय जे व्यक्तिने विकासनो गुरुतम अवकाश आपे. साथे समाजने तेनो गुरुतम लाम रहे । व्यक्तिनो एकांगी विकास के तेनी प्रगतिमां भवरोध बन्ने समाजने माटे स्पकारक बनी शके तेते जाणे ज के।

# (१०) मानवरृत्तिओ अने विकास

चार पुरुषाधीना साहांजक मार्गे व्यक्तिनी अने तेनी पाछळ समाजनी गतिनी बचुमां वचु व्यवस्थित बिचारणा मनुष करी छै। अने नीषपात्र ए छे के आ माटे मानवसन, हरिक्सो, आकांक्षाजो, वासनाओ, वधाने बराबर रीते समजीने, तेने मनुनी भाषामां कहीए तो योग्य श्रेयना मार्गे वाळीने मनु व्यक्ति तथा समाजना क्योंनी विचारणा करे छै। ते स्वीकारे छे के:

> असंख्य ब्राह्मणो जाणो कुमार ब्रह्मचारी कैं स्वर्गने पुण्यश्री पाम्या प्रजा ना दईने कुछे। (५-१५९)\*\*

छतां वास्तविक रीते तो आ एने मन एक अपवाः ज छे, ज्यारे सामान्य नियम तो ए ज छेके : ना भणी विद्रा वेदो, के पुत्र जन्मावी ना कुळे, अध-पात प्रहे ईच्छी मोक्ष, यज्ञो कर्या विना। (६ — ३७) वि

मन सामारिक जीवननी, मानव स्वभाव तथा वृत्तिओनी वास्तविकताने जेवी न तेवी स्वीकारीने चाले हैं. मानव तेना स्वमाव अनुसार जीवनमां योग्य मार्ज ज विकास साधे ते ते समजे हो, स्वीकार हो, कारण, आम श्राय तो ज समाज मर्बगीते नदरस्त अने चेतनामय रहे । ते गृहस्थने श्रेष्ठ गणे छे तेना मूळमां पण आ ज कारण छे। मनुना खबी ए छे के प्राचीन दार्शनिक श्रद्धाओं तेणे अति सहज स्वामाविक रोते आम व्यक्तिना जीवनमां गुर्था लीघी छे । स्वामाविक सने मानवसहज जीवन जीवती व्यक्ति ज स्वामाविक सने तन्दरस्त समाज सजी शके ने ते जाणे हे. स्वीकां हे । जीवन प्रत्ये उदासीनता केळवतां शीखवता. ससार तरफ भागेजवान केळवता मात्र सध्यास दर्शननी सामे मननी सा महदंशे दार्श-निक विचारणा दढ मनीवळना व्यक्ति धने समाज माटे ऊभी छे। धने छतां अपवादने ते अपवाद तरीके मान्य करे छे. सन्माने छे. ते सिद्ध करे छे के मनमां वैचारिक जडता नथी। व्यवहार अने आदर्श ए वेनो सुभग समन्वय भन सतत करतो रहे छै । आपत्कालना अनेक अपबादोनो स्वीकार पण जीवननी सने मानवनी मनोवृत्तिनी वास्तविकताना स्वीकारनं प्रमाण छे । मानवस्वभावनो आवी आरमीय, बास्तविक अने गृढ पश्चिय तेना पक्षीना समाजविचारकीए भाग्येज टाखब्यो है ।

#### (११) सामाजिक नियन्त्रण

ग्वी एक सामान्य मान्यता छे के मारतीय समाजमां व्यक्ति पर वधारे पडतां धने तेनी गति प्रमति-प्रश्चिमां अवरोधक एवां निर्वत्रणो छे। भारतीय समाजमां व्यक्तिना सुक्त विकासनो अवकाश नथी, कदी हतो पण नहीं। पोतानी मनोकामना अने महत्त्वाकांक्षा वर छाववामां मदद करे एवुं वातावरण का वधारे पडना निर्वत्रणोने कारणे विक्षुव्य धाय छे।

छट्टी सदी बाद भारतीय समाजजीवनमां जे रूबिप्रस्तता अने रश्रमितता पैसी गयां ते पहेळांना समयने, विशेषे करीने मनु तथा तेना समयना भारतीय समाजने श्रा आरोपो छागु पहता नथी। व्यक्तिना जीवन पर छागुक सामा-जिक नियंत्रणो होय ज एतो स्वाभाविक छे, कारण, व्यक्ति असुक संस्कार-वारती छहेने जन्मे छे ने समाजजीवनमां उछेर पामो पोताना व्यक्तित्वनो विकास करे छे, अधुक सामाजिक दर्ग्जो भोगने छे । तेनो समाज तेने जीवननी अधुक नीरितरीति तथा अधुक कर्षच्योनी जवाबदारो सोंपीने विकासनुं सधुचित बाताबरण पूरु पांडे छे । परन्तु ज्यक्तिने आ वाताबरण ए रीते मळे छे
के तेनाथी तेना ज्यक्तित्वनी, मनुना मते तेना वारसाने अनुक्ष्प स्वाभाविक
बाताबरणमां उछेर अने विकास थाय ते ए रोते के साथे साथे ए समाजनी
अन्य व्यक्तिओना तथा समग्र समाजना जीवन साथे सवादी होय, उपकारक
न बने तो पण समाजनां गतिविधिमां हासकर तो न ज बने । मनु व्यक्तिना समाज
प्रत्येना एटछे के सामाजिक एकमी, जुबी अने सस्थाओना सम्य तरीक्षेता
धर्मोनी मीमांसा करे छे त्यारे जे सामाजिक नीतिरीतिनां नियंत्रणी छादे छे
तेनी पाछळ आ बंने दृष्टिओ काम करे छे । तेनी दृष्टि समग्र एवी सामाजिक
संरचना छे जेमां व्यक्ति अने समाजनां गतिव्रमाति प्रवृत्ति प्रस्पर सवादो बनी
रहें; परस्परना सहयोगी, उपकारक बनी रहे । मनुष् निश्त करी आपेछी जीवनव्यवस्थानां सामाजिक नीतिरीति एटछेके नियंत्रणीना मूळमां आ उरेश छे ।

आ कारणे ज सामाजिकदिष्ट हाइएगने उच्चतम दरको आपीने वास्त-विक रोते तो वधुमां वधु सामाजिक नियंत्रणो तेणे ब्राइएण पर छादेखां छे, मनु राजाने ईचरनुं सर्जन कहे छे (७.३ अने ८) अने तेने जुदाजुदा देवोनी शक्तिना समन्वय रूप गणे छे (७.३ बी ८) ते साचे राजा पर जे निवंत्रणी मृक्यां छे ते तो 'शाकुन्तरु'ना दुष्यन्त राजाने सबोधायेछा शब्दोनो ज याद आपे के :

स्वसूख तणी न इच्छा कष्ट बेंठ प्रवार्थे प्रतिदिन, अथवा तो इति आवी ज तारी; अनुमवी किरपे जो इस तो तीव ताप करत दूर व्यथा मौ छायथी आप्रितोनी (५, ६ <sup>का</sup>)

शहो प्रत्ये घणीये बार अणगमी बतावबा छता, हिल वर्णोनी सेवा ए एकज कर्मनी आदेश तेने माटे कर्यो छे (१-९१) एम कहेबा छता, अन्ते तो मनु शहर पर कोछामां कोछी सामाजिक जवाब दरी छादे छे। आग सामा-जिक नियंत्रणाने मनु सामाजिक दरण्या साथे सांकळे छे। सामाजिक दर्रण्यो जेम बधु उच्च, तेम सामाजिक उत्तरदायित्व बधु, तेम सामाजिक नियंत्रणो बधु ए एनु जाणे के पायानुं सुत्र छे. मनु सर्व वर्णोना नियत घर्मो आपवा छता आपश्चालना एटके के फटोफ-टीना संजीगोना जे अपवाद आपे छे तेमां एटला बधा विकल्प ते आपे छे के तेने छीचे स्वामांविक रीते सामाजिक निर्वत्रणो हळ्वां बने छे । आपी पालळ मनुमां जदतानो अभाव छे ते देखाई आवे छे अने कटोकटोमां छन्नुत्म निर्वत्रणो साथै व्यक्ति जीवी जाय ते मनुनो च्याळ स्पद्यपो प्रतीत आय छे । धर्मों, कर्राच्या स्पे सामाजिक निर्वत्रणो लादतां मनु व्यक्ति जीवे, स्वाभाविक जीवन जोवे, वर्ष्कर्षक्त जीवन जीवे. व्यक्ति अने समाज परस्पराश्यय बनी परस्परने उस्कर्षकर

समाजमां रूदिभरतता अने स्थांगतता पैठां मनु पछी, तेनी पाछळना समयमां सामाजिक नियंत्रणो वधतां गर्था। आ नियंत्रणो माटे मनुना श्लोकोने तेना विस्तृत संदर्भ बहार सगर्वाडया रीते टांकवामां आवे तेमां मनुनो दोष तो भाग्ये ज काढी शकाय। मारतोय समाजमां बदलाता जता विशिष्ट अने विपरीत संजोगो वण्चे आ दूषणो मनु पछी पैठां अने वधतां गर्या।

#### पादरीप

- १. यत्किञ्चन्मनुरब्रवीत्तद्मेषजम् ।
- २. सन्वर्धविपरीता या स्मृति सान प्रशस्यते ।
- "But there is a special inheritance for those of us of India...something
  that has gone to make us what we are and what we are likely to be-"
  Discovery of India."
- જ આ પ્રશ્ન આ જ લેખકતા પુરુતક 'A Reconstruction of the original Interpretation of Manusmitt મા સવિસ્તર ચર્ચ્યો છે જુઓ પાઢ xxxii થી પ્રાપા
- ५ धारणाद्धमैमित्याहुर्वमौ धारयति प्रजा ।
- ६ विद्वाद्धिः सेवितः सिद्धिनित्यमद्वेषरागिभि । इक्ट्येमाभ्यनज्ञातः सो धर्मस्तं निस्रोधतः ॥ २०१
  - हृद्यनाम्यनुहातः या धनस्त ।नवाधत ।। ५० ७ वैदोऽखिलो धर्ममूळ स्मृतिशीके च तद्विदाम ।
  - वदाऽाखला घममूळ स्मातशाळ च ताद्वदाम् ।
     भाचारख्येव साधनामात्मनस्तिः।रेव च ॥ २०६
  - ८ न मानुषात् श्रेष्ठतरं विद्यते भवि ।
- ९ जन्तुना मरजन्म दुर्कमम् । अने दुर्कम माज्ञष कन्म ॥
  - (વિવેક્ચુડામચિમાં ર અને પ)
- १०. ग्रहा शयनमारोप्य बाह्मगो यात्यधोगतिम् । जनयित्वा सत तस्यां बाह्मण्यादेव हीयते ॥ ३ १७
- ११ मान्यस्मिन्विधवा नारी नियोक्तव्या द्विजातिभिः । अन्यस्मिनिक नियञ्जाना धर्म हत्यः सनातनम् ॥ ९-६४
- १२ अय द्विजैहिं विद्वद्भि पशुनर्मो विगहित । सनक्यणासपि प्रोक्तो बेने राज्य प्रशासति ॥ ९-६६
- १३ भ्रातुर्वेष्ठस्य भार्यां या गुरुपत्न्यनुनस्य सा । यदीयसस्त या भार्या स्तवा ज्येष्टस्य सा स्वता ॥ ९-५७
- १४. ज्ञाद्मणो क्षत्रियो वैश्यस्त्रयो वर्णा द्विजातय । चतर्थ एकजातिस्त ग्रहो मास्ति तु पञ्चमः॥ १०-४
- १५ उत्तमाङ्गोव्भवाज्यैष्ठयात् अञ्चणस्वैव घारणात् । सर्वस्थैवास्य सर्गस्य धर्मतो बाह्यणः प्रभः ॥ १-९३
- १६. म क्रुंद्रे पासक किञ्चिन्त च संस्कारमहीति ।
  - **ना**स्याधिकारो धर्मेंऽस्ति न धर्मात्प्रतिषेधनम् ॥ १० १२६
- १७. व्यभिचारेण वर्णामामवेदावेदनेन च । स्वक्रमणां च त्यारोम जायन्ते वर्णक्षकरा ॥
- १८. म जात ब्राह्मण हन्यात्सर्वपापेष्यपि स्थितम् ।
  - राष्ट्रादेन वहिः कुर्वात्समप्रधनसञ्चतम् ॥
- «Institutions are usually defined as 'certain enduring and accepted forms of procedure governing the relations between individuals and groups," Fundamentals of Sociology vi. 35.

- 2. "Institutions are the characteristic agencies of any permanent human association, they are the wheels on which human society marches on the machinery through which society carries on its activities" 2007, 41,35,
- २१ परस्परं नावयन्तो ते भावा भावयन्तु मः।
- 22 "Indian sociologists have not paid due attention to Indian sociological thought, which is not only ancient but also unique in considering the relation of man to all life."
- 23 Sociology in India cannot be entirely 'objective' in its contents and approach. It has to contain a little bit of abstract philosophy which provides a continuum between the past and present, which constitutes the dynamics of Indian society."
- રક આ પ્રશ્ન વ્યા જ લેખકના પુરતક 'A Reconstruction of the Original Inter pretation of Manusmiti' मा सर्विस्तर अन्यों छ पा 114 to 119
- भ कामात्मता न प्रशस्ता न चैवेह।स्त्यकामता । फाम्यो हि यदाधिगत कर्मयोगथ वैदिकः॥ २२
- २६ सकत्पमलः कामो वै यज्ञा सकत्पमधवाः । व्रतानि यमधर्माक्ष यसे सदस्यजा समृता ॥ २-३
- २७. अकामस्य किया काचिद दृत्यतं नेह कहिंचित । यद्यद्रि ऋहते विचित् तत्तत्कासस्य चेव्हितम् ॥ २-४
- २८. तेषु सम्यक्तमानो गच्छत्त्यमर।स्रोकताम् । यथा चंकल्पितांश्चेह सर्वान्कामान्समश्चते ॥ २-५
- २९. अनेकानि सहस्राणि कमारत्रकाचारिणामः । दिवं गतानि विप्राणामञ्जला कलसत्तिम् ॥ ५-१५९
- ३० अनधीत्य द्विजो वेदानसत्याद्य तथा सतान । अनिष्दवा चैव यज्ञैथ मोधमिच्छन्त्रज्ञस्यव ॥ ६-३७
- ३१. स्वस्स्वनिरमिलाव खियसे लोकहेतो: प्रतिदिनमञ्जना ते वृत्तिरैयैविधैन । अनुमवति हि मूर्जा पादपातीत्रमुण श्रमयति परिताप कायया सन्नितानाम् ॥ (सर्धुन्तक्ष ५-६)

## संक्षिप्त संदर्भग्रन्थसचि

- मनस्मृति 2. याजवाल्यसभाति
- 3, Cultural Heritage of India-અધા વાલ્યમ 4. Discovery of India-J Nehru
- 5. Fundamentals of Social say-Gilbert
- 6. Sociology for India-Unnithan etc.
- 7, Manu and Yajnavalkya-Jayaswal
- 8, Reconstruction of the Original Interpretation of Manusmrti-Betai
- 9. ભારતની પ્રાચાન સામાજિક માસ્યાએ :- જેટાર્મ

# लोककथा अध्ययननी औतिहासिक भौगोलिक पद्धति-एक परिचय

### कनभाई होट

प्रस्ताविक

लोकविषा [Folklore] ना एक अंगारूप लोककथाना अन्यासना विकास अने प्रचार साथे साथे लोककथानुं अध्ययन जुदी जुदी दृष्टिथी थवा लाग्धुं. दृष्टिनी आ भिन्नतानी अपेक्षाए लोककथाना अन्यास अंगे जुदा जुदा संप्रदाय के पद्धांत लिस्तित्वमां आन्यां छे. एमां अन्यासनी शाबीयतानी अपेक्षाए लेतिहासिक—भौगोलिक पद्धति विशेष महत्त्व बरावे छे. एटले अहीं ते पद्धति अनुसार लोककथाना अन्यासनी इद्योग्धा सक्षेपमां आगी छे '

अतिहासिक भौगोछिक पद्धति

प्रस्तुत ऐतिहासिक भौगोछिक पद्मति [Historic Geographic Method] फिनकेन्डी पद्मति [Finnish Method] तरीके पण जाणीती छे, केमके तेनी उद्दम्ब फिनकेन्डमां थयो छे. अल्बन्त पद्धीथी अन्य प्रदेशना विद्वानीए पण एना पर चर्चा-विचारणा करी छे आ पद्मतिना प्रथम पुरस्कतां प्रो. जूल्यिस कान्हे [ई. स. १८६३-१९६३] छे आ पद्मतिना प्रथम पुरस्कतां प्रो. जूल्यिस कान्हे [ई. स. १८६३-१९६३] छे आ पद्मति अंगे विद्येषण अध्य यन करनार तरीके प्रो. बी. एन्डरसन. [V. Anderson] तथा प्रो. पी. एळ एन्ड्ये वे [р. Andreye] ने गणावी शकाय. ई स. १९१३ मां कार्ल कान्हे आ अंगे विरुद्धत अभ्यास करी आ पद्मतिने शास्त्रीयता आपी छे. एमणे आ माटे आंतरराष्ट्रीय संस्था 'फोककोर फेकाक्ष' [FF] नी स्थापना करी, आ संस्था द्वारा ते पछी छोककथाना अभ्यास अंगेना अनेक पुस्तको बहार पाडवो छे.

छोककथाना अध्ययननी आ ऐतिहासिक भौगोछिक पद्धतिनी केटछीक मर्यादाओं के दोषो<sup>े</sup> अंगे गंभीर टीका-चर्चा थई होवा छतां ते अनेक कथाओनी

आ पद्धति अगोनी अत्रें प्रश्तुत करेली माहिती लोकक्रमाविद् स्टिथ टोम्प्सनाना 'द फ्रोक्टेईल' नामना प्रथमे आचारे आशी छे जुओ 'द फोक्टेईल' स्टिथ टोम्प्सन, न्यूर्शकै १९४६, प्र ४६०-१८

२. आ पद्मतिमा दोष ऐ बताववामा आवे छे के एमा शैलीयत अध्ययन, सामाजिक, प्रथ्यमूमि, व्यक्तिगत रूपान्तरोनी अध्या साधेनो संबध इत्यादि मुद्दाओनी उपेक्षा दरपामा आवे छे एमा मात्र स्थापिक तेमज प्रादेशिक स्रोतो ग्रुपो पहाँचवानो प्रशस होय छे.

जीवन-कथा [Life listory] झालेखवामां सफळ नीवडी छे. स्मा पद्धतिना सन्यासक पासे आरली अपेक्षा राखवामां स्मावे छे के

- १. ऋपान्तरोनं यथार्थ विश्वेषण सापे ।
- २ सर्व गैतिहासिक अने भौगोलिक सुदाओनी नौंघ छै।
- मौलिक रूपान्तरो अंगेना धुन्नात तथ्योनो विनियोग करी मूल-स्वरूप स्रमीय प्रदेशकानो प्रयास करे।
- ४ विविध इत्पान्तरोनी उद्भावनानी प्रक्रियान। संदर्भमां कथाए अनुभवेळी परिवर्तननी प्रक्रिया अंगे समजती आपे।
- कथाना मूल-स्वक्रपना उद्मवस्थान अने समय तथा पना प्रचार,
   प्रसारना विकास-मार्ग के क्षेत्र-मर्यादा अंगे कंई निदर्शन मळे।

### रूपान्तरोत्नं संग्रहण

प्रस्तुत पदितमां सर्व प्रथम ए अत्यंत आवश्यक छे के या प्रशासम् बहुसह्यामां रूपान्तरोतुं सम्रहण करवामां आवे आ माटे प्राप्य सर्व कथा—संम्रहो
के कथा—सम्रह—स्चिनो उपयोग करवो जोईए, वळी आ संदर्भमां हस्तप्रत
स्वरूपनी सामग्री नो—इस्तप्रत प्रन्थों के यादीनो—पण विनियोग करवो जोईए,
तेमन मात्र लिखत के साहिस्थिक रूपान्तरो ज नहीं पण यथायान्य गीखिक
रूपान्तरो पण नेळववां जोईए, आ अंगे जुदा जुदा प्रदेशना जन—समुदाय के
व्यविनकोनो प्रत्यक्ष के परीक्ष संपर्क साधवो जोईए, अने तेमनी पासेथी मळेओ
सर्व क्लान्तरोने प्राप्तिनी तिथि तथा स्थानना नाम साथे नोंघवां जोईए, आ
वर्षनिमा शस्य होय टेटला वसु प्रमाणमां क्लान्तरो मेळववां जोईए केमके जेम
वसु क्लान्तरो हो ते देलान्तरों अंगे तास्वेला निर्णयोमां सूरमता अने चोककसाई आवशे।

आ वथा रूपान्तरो विगतवार [अथवा विगतवार ट्रंकसारमा] नोधवां जोईंग, केमके केटछीकवार एम बने छे के पूर्वे जे विगत विनमहत्त्वनी छागती होय ने अभ्यास दरम्यान अति महत्त्वनी बनी जाय छे ।

### रूपान्तरोतुं नामांकन अने क्रमस्थापन

(Labeling and Arranging

ला प्रमाणे रूपान्तरी एकठां ग्रई गया पछीनुं कार्य छे, एमना नामांकन अने कमस्थापननुं, दरेक रूपान्तरने एनी नोंघणी [recording] नी निश्चि तथा स्थान वडे अंकित करवां जोईए. साहित्यिक रूपान्तरो कालानुकम अनुसार अने मौक्किक कपान्तरो भौगोलिक कमे गोठववां जोईए.

मौलिक रूपान्तरो अंकित [ Marked ] करवा अर्थे [F. F. संस्था द्वारा प्रचलित करायेळो] एक विशिष्ट पद्धति अपनाववागं आवे छे, तदनुसार प्रत्येक देशना नामने ट्रंक संकेताक्षर आपवामां आवे छे. सर्व-संदर्भ [Bıbliographical] विगत सहित प्रथम रूपान्तरोनी नोंचणी कर्या बाद ते प्रायेक रूपान्तर आ संकेताक्षर द्वारा ज ओळखाय छे. आवी एक सकेतत्व्ची पहेळ प्रथम जर्मनीमां निर्मादित अर्थ हती. त्यारबाद आ सकेतस्ची आन्तरराष्ट्रीय क्षेत्रमां वपराती अर्थ महे छे.

भा संकेतसूचीनी यादी आ प्रमाणे छे:

जन GN = Norwegian नोर्वेजीयन

जड GD = Danish डेनीश

जनक GSF = Finnish-Swedish फिनीश-स्वीडीश

जम GS = Swedish स्वीडीश

स्था GI = Icelandic आइसलेन्डीक

जन GG = German जर्मन

जह GH = Dutch [Holland] हच [होलेन्ड]

जब GV = Flemish [Velamish] फूलेमीश [वेलेमीश]

ज्ञकं GE = English अंग्रेजो

कस CS = Highland Scottish हाइलेन्ड स्कोटीश

कथा CI = Irish आयरिश

क CB = Breton द्वन

क्रय CW = Welsh वेस्दा

रफ RF = French फ्रान्स

रस RS = Spanish स्पेनिश

रप RP = Portuguese पोईगीझ

रप Rr = rortuguese पाइनाझ रह RI = Italian इटालीयन

रर RR = Roumanian हमानियन

सर SR = Russion रशियन

सर्श SRW = White Russian श्वेतरशियन

सरह SRK = Little Russian छघु रशियन

सज SC = (Zechoslovak) जैकोस्लोवेक

सप SP = Polish पोलीश

सब SB = Bulgarian बलोरियन
सस SS = Serbocroation खर्गेकोधियन
फफ FF = Finnish फितीशियन
फफ FE = Lappish केणीश
फप FE = Estonian पस्टोलियन
फिला FLv = Luvonian कियोलियन
फम FM = Hungarian [Magyar] इंगेरियन [मन्यार]
एकआ RFAM = American French अमेरिकी फोसी।
जलाम GEAM = American English म्मेरिकी फोसी।
स्तलाम RSAM = American Spanish म्मेरिकी फोसी।
स्तलाम RSAM = American Spanish म्मेरिकी चेणीश

क्षा संकेतसूचीमां प्रथम अक्षर छे ते कथा [के रूपान्तर] जे देशनी होब छे ते देशनी मामाना जूधने [languistic group] तथा तेमनी पेटा भाषाने सूचवे छे अने ते पछोना अक्षरी के ते स्थान के देशना नामनी निर्देश करे छे जेमके

जन GN = Norwegian नोर्बेजियन, आमां ज G = German जर्मन भाषा. न N = Norway नोर्बे देश

का पछी आ संकेतयुक्त कथा के रूपान्यरीने कसबद गोठववामां आहे छे. आ अंक संकेतसूची साथे ते विशेष कथा के रूपान्यराना आहे छे. आ अंक संकेतसूची साथे ते विशेष कथा के रूपान्यरना नामनी जेम वपरावा लागे छे. उदाहरणार्थे, जो स्वीडनमांथी पांच कथाओं के रूपान्यरेग प्राप्त थयां होय तो तेने जसश् [Gs,], जस २ [Gs] अस२ [Gs] अस२ [Gs] अस्व संकेत—अंक वडे ओठलांचा शकाय छे.

बा रीते आयोजन करवाधी लोककथाना आव्ययनमां एक सरळता कमी धाय छे. भारतीय लोककथाना भारतच्यापी प्रसरणना अन्यास अर्थे भारतना विविच प्रदेशविरोधने लक्षमां रास्ती आत्री सकेताक्षरी रचवामां आवे तो भारतीय लोककथाना अप्ययनमां दुज्य व स्थितता अने शास्त्रीयता आवे.

छोककथानी विविध रूपान्तरीनी आ प्रमाणे गोठवणी करवाथी-ते गमे ते संख्यामां होय तो पण-ते क्रडपथी कथाना काई पण सूत्र [ trait] केंगेनी ऐति-हासिक अने मौगोलिक मोजणी करवानुं कार्य सुगम करी आपे छे. अने चोकस संदर्भ अंगे अति-सद्देषमां साघन-सामग्री प्री पाडे छे.

कथा-पृथक्करण [Analysis of tale]

आ प्रमाणे अभ्यास छंगे प्राथमिक भूमिका तैयार थई गया पछीतुं बीजुं कार्य छे ते कथाने सुख्य सुख्य कथा—सूत्रो (traits) मां विभक्त करवातुं, आ सुदानी स्पष्टता अंगे छो इकथान्वेषक स्टिथ टोम्प्सने एना 'फोक्टईक्' नामना प्रथमां आ पद्धति अनुसार अनेक छोककथाजीनो अभ्यास करनार एन्डरसन द्वारा विस्केषित एक कथानुं उदाहरण आप्तुं छे. आ कथा ते 'सम्राट अने पादरी' [The Emperor and Abbot]. आ कथा अंग्रेजी पर परामां King John and the Bishop नामनी कथा तरीके जाणीती छें.

क्या 'सम्राट अने पादरी' नी कथानी सक्षिप्त रूपरेखा आ प्रमाणे छे -

सम्राट बने पादरो. सम्राट पादरोने अमुक प्रश्नो पूछे छे, त्रा प्रश्नोना उत्तर ब्यापना माटे सम्राट पादरीने अमुक गुदत आपे छे, आपेछ गुदत-मां उत्तरों न आपे तो देहांत दंडनुं फरमान पादरीने स्थाने एनो कोई भरबाड मित्र [के बंटीबाळो के ब्रन्य सामान्य जन] एनो देश धारण करी सम्राटने उत्तरों आपी आबे छे. सम्राट पांचेथी पादरीनो छूटकारो.

एन्डरसन अनुसार उपर्युक्त कथामां सुझ्यत्वे नीचे प्रमाणे त्रण अंगो छे. १. अन्तर्गत पात्रो २. समस्या अने ३. कथानकृती अन्य विगतो एन्डरसन आ अंगोनां सूत्रो (traits) आ प्रमाणे आपे छे.

- १. पात्रो. [ The persons involved ]
  - (क) पात्रोनी संख्या.
  - (स्त) प्रश्न करनार व्यक्ति.
  - (ন) जेने प्रश्न पूछवामां आ व्यो छे ते व्यक्ति.
  - (घ) उत्तर भापनार व्यक्ति,
- २ समस्याओ [ The riddles ]
  - (अ) प्रश्नोनी (समस्यानी) सख्या
  - (ब) वास्तविक समस्याओं अने तेना उत्तरो
  - १ फोक्टेईल, स्टिथ टोम्प्सन, ईन्बियाना, १९४६, पृ ४३२ अने पछीनां
- २. ईस्लीस अने स्कोटिस बेलेन्ट्स, जे एक. वाईल्ड. सह १० प्र. १९१० न. १९५ आ कथा भारतीय कथापरपरामा 'राजा मोज अने साचो तेलो' नामे प्रबल्ति छे. एना तुल्नात्मक अन्यास अने जुलो-आधळे बहेद', तोष अने स्वाच्याय, डो हरिवस्लम च्. भावाणी. मुन्दे १९६५, प्र. २१८-१५७

उ. त. क. स्वर्ग केटलं उंचु छे ?

ख. सागर केटलो ऊंडो छे १

ग. सागरमां केटलो जळराशि छे ?

फ. हुं शुं विचार करु छुं ?

३. कथानकनी अन्य विगतो [other details of Narrative]

- (अ) समस्या—पृच्छानुं निमित्त—कारण
- (ब) प्रश्नोना [समस्याना] उत्तरो आपवानी समयमर्यादा
- (क) प्रश्नोना उत्तरो आपवानी निष्फळता अगे दंड
- (इ) प्र\*नो जेने पुछाया छे ते व्यक्ति अने उत्तरो आपनार व्यक्ति वच्चेर्नु शारीरिक साम्य
  - (s) अदला-बदलानी प्रक्रिया केवा रीते सधाय छे <sup>2</sup>
- (ई) कार्यनुं अंतिम परिणाम

उपर रजू करें विगतोना अवलंकिनशी ए स्पष्ट बरो के आ कंह कथानुं बिवंब कथा घटकोमां करवामां आवेखं विभाजन नथी, पण कथाना विविच रूपा-न्तरोमांधी प्राप्त प्रकारान्तर [ variation ] नी सर्व शक्कशानीन प्रकट करवा अर्थे करवामां आवेल कथानुं प्रथकरण छे. आ प्रथकरणना कारी पछीनुं कार्य छे आ शक्कशानीनो नौंध करवानुं, आ जंगे स्वयं कथानी अन्वेषणा करी ते प्रत्येक चर्चा— प्राप्त सुराक्षोनी केवी रीते मावजत करे छे, तेनी नौंध करवी जोईए. उदाहरणार्थे एक्समननी उपर्युक्त कथाना सुन १ (व) परना एना निक्स्पर्ण ने रजू करी शकीए आ निक्स्पण रिटंब टोम्सनें, आ प्रमाणे आप्सुं छे :

सम्राट [रशियानो झार, तुर्की सुलतान सथवा स्वलोफा]:

Ronwelcher, जड GD २२

Jan V hollant, जन GN १

Gesta Rom, efiz (Lit ) १
Fastnachtsp, ==== (SR ) 9-6

Fastnachtsp, ' सद (SR) १-९, (१०), ११-२०, क्षक GG ३२, ४४, ४५, ४८, २३, २४, (२५),

प्र, ५५. सरस (SRW)१-५, जब GV १, २, ४.७ सर (SU)१, ३-७, ९, १०. १३.

१ जुओ, फोक्टेईल, स्टिथ टोम्प्सन, १९४६, पू ४३२

२ अही सुधी साहित्यिक रूपान्तरो छे

सप SP २,३. सस SS ३.७.

[१२१ ह्रपान्तरो , २५.५% कुछ ह्रपान्तरोना]

राजाः [उपर प्रमाणे रूपान्तरीनी नोंघणी करवामां आवतां, २५८ रूपान्तरो ५३.६%कुळ रूपान्तरीना ]

प्रमुखः [११ इत्पान्तरोः २.३% कुल इत्पान्तरोना]

क्षा रीते पोप, बीहाप, अन्य कष्यवर्गना चर्चमेन, पादरी, वजीर, उमराव, प्रोपेत्सर, बिद्धान, रख्डु विगेरे प्रश्न-कर्ता तरोके होय एवां रूपान्तरोनी नींघ छई शकाय बळी क्षा कथा-सुत्रनो जेमां अभाव होय एवा रूपान्तरोनी नींघ छेबी जोईप, केमके टकानी गणत्री करवामां आवा रूपान्तरोनु पण सहस्व छे.

आ प्रमाणे बिविध रूपान्तरोमां एक सूत्रना आवर्तनना टकानी गणना कर्या पछी तेना अभ्यास करी निर्णयो तास्त्रनां जोईए. आ सूत्रना आवेतन गणना करतां बहुमति रूपान्तरोमां प्रश्न पूछनार व्यक्ति तरीके शहेनशाह [Monarch] नुं आवर्तन थयुं छे. आ आवर्तन ८१ ४१% हो.

असुक स्तृतुं केतळ बहुसस्यक रूपान्तरोमां प्राप्त धर्तु आवर्तन निर्णायक कसोटी बनी शके नहीं. एण तेम छतां तेने एक महत्त्वना आघार—सामग्री तो छेखी शकाय. खे रूपान्तरोमां असुक कथा—सूत्रनी विशेषपणे मावजत करवामां आवी होय तेवां रूपान्तरोने एक अख्या जूथ तरोके तारवी तेमनो मात्र ऐतिहासिक कमे के समयानुकमे नहीं एण भौगोछिक कमे एण अभ्यास करवो जोईए. अने आ संदर्भमां ए वाबत परत्वे सास च्यान राख्तुं जोईए के ते काई एक चोकस भौगोछिक सिमामां ज प्रचार—प्रसार पाम्युं छे के केम अने एम होय तो तेम थवानां कारणोनी एण तपास करवी जोईए.

उपर कथाना सुत्रनी अभ्यास केवी रीते करनी जोईए एनी योजना रज् करी छे. ते प्रमाणे कथानां अन्य सुत्रोनो पण अभ्यास करनो जोईए. आ पद्धित अनुसार कथानो अभ्यास करनारे कथा—सुत्रनी मायजननी प्रत्येक शक्कवाना आवर्तननी गणना करी तथा प्रत्येक कथा—सुत्रनां समाविष्ट ऐतिहासिक तथा भौगो-लिक तत्वनी समीक्षा करी कथाना प्रत्येक तत्वनो इतिहास ग्रुं छे ते जोवानो प्रयास

एन्डरसने कयाना कुळ ५७९ रूपान्तरो एक्ट्र कर्या हता एमाना १६१ साहित्यिक रूपान्तरो अने वाकीनां मौक्षिक रूपान्तरो हता

व रवो जोईए, केटलीक बार जा तथ्यो एवी प्रतीविकर प्रमाणरूप सामग्री एकटी कर आपे ले के चर्चायेलुं कथा—सुत्र मुळ कथामां उपस्थित होवा जंगे भाग्ये ज शंका रहे. बले कथाना अभ्यासके था उपरान्त प्राप्त बती जग्य आधार—सामग्री [data] पर एण पुरत्त लक्ष जापतुं जोईए केम अभ्यासक ते रस मात्र कथा के कथा—सुत्रना सक्त्र प्रती मश्रीदेत न थतां कथा के कथा—सुत्रना समग्र विकास-हास परने केन्द्रित होवो जोईए.

आ प्रमाण प्रत्येक कथा लंगे एकडी थयेडी लाघार—साममीनी विवेकपूर्वक वित्योग करी प्रत्येक कथा—सूत्रना इतिहास—निरूपणमां, एना प्रचारप्रसारना विस्तारनां सीमा-मर्थादा, एनां प्राप्त क्यान्तरोनो समयानुक्रम इत्यादि
लंगे काळत्रोभयां निर्णयो तारक्वा जोईए. असुक कथा-सूत्र कथाना मुळक्षमां
उपस्थित छे के नहि ते अगेनो निर्णय करवा लंगेनो केळछीक व्यान आपवा
लेवां बाबतोनी छणावट छोककथाविद एटरी आर्नेए करी छे, तेना मतानुसार
प्रत्येक कथा-सूत्रनी परीक्षा असुक बावतने छक्षमां राखीने थवी जोईए.

- १, एना वृत्तान्तुं सापेक्ष आवर्तन [टकानी गणना करवानो रीत उपर उदाहत करो छे. ]
  - २. एना प्रसारण क्षेत्रनो विस्तार.
- ३. एनी प्रसारण यात्रानी एनी पूर्ण कथाप्रकृति [Complete type ] साथेनी एकरूपता.
- मुख्यविषत रीते जळगयेळ संस्करणो [Versions] मां एनी उपस्थित [ जो ते बल्यवस्थित रूपान्तरोमां [Confused Variants] मां उपस्थित होय तो एनुं महत्व वषे छे. ]
- ५. कथा-सूत्रमां च उल्केख पामेल एवो प्रभावक गुण के जेने कारणे ते सरख्ताथी स्मरणमां रही शके.
  - ६. सत्रमां स्वामाविकता, जेना विरोधमां अन्यमां प्राप्त थती अस्वाभाविकता
- ७. कथानी कार्य-गतिमां पतुं अनिवार्य स्थान, जेना अभावे कथा-वस्तुनुं गठन न थाय.
- ८. एनी केवल एक कथा के रूपान्तरमां उपांच्यति. आ वावतथी एवी विशेष सभावना प्रगट थाय छे के ते ला कथानुं मूळ अंत छे, परन्तु चे अन्य कथालीमां पण प्राप्त थाय छे तेना लंगे लावुं कही शकाय नहीं.

९. एवी समावना के आ सुत्रगांधी अन्य सुत्रोनो एण उद्भव थई शके छै. भा प्रकारनी कसोटी सामान्यतः स्पष्टवणे रूयाल आपरो के कथांशनुं कर्युं स्वरूप गुळरूपमां उपस्थित हर्द्धे अने कर्युं स्वरूप पाळळश्री एमांथी विकस्तित थ्युं हर्तुं.

कथानां जुदां जुदां सुत्री अंगे आ प्रमाणं करेला अभ्यास अने परीक्षण पद्यो प्राप्त थती आधार-सामधी प्रता प्रमाणमा असंदिग्ध अने निश्चयात्म्रक रूपनी होय तो अभ्यासके आ आधार-सामधी परशी के जे बिगतो मूळ रूपमां होवानो निर्देश क्यों होय ते सममने कक्षमां कर्दने मूळ कथानां रूपरेखा रची काढवी जोईए, जो के बणीबार आ रीते जुदां जुदां कथा-सूत्रनी अन्वेषणा क्यां पछी सहज रीते आदिम प्रकृति के मूळ कथानी रूपरेखा आवेखवानुं शक्य बनतु नथी. आ सदर्भमां अभ्यासके प्रथम अम्मायशी आदिमप्रकृति के मूळ-कथानी [trial arche type] रूपरेखा चडी काढवी जोईए, एमां बचु अभ्यास करवामां आवतां के नवतर सामधी प्राप्त थतां सुधारा वधाराने अवकाश रहे.

क्षा ग्रमाणे अभ्यास कर्या पछी कथा के कथा-सूत्रनां विविध रूपान्तरो अंगे हवे प्रकृति-प्रमाणमां सामग्री सांपडती होवाना कारणे पर्वे जे शक्य न हतं ते पेति-हासिक अने भौगोलिक तथ्य अंगेनी अन्वेषणा शक्य बनशे. नवा सुदाओ लक्षमां क्षावही, पूर्वे जे कथा-सूत्रो अल्पसंख्य रूपान्तरोमां उपस्थित थवाने कारणे अग-त्यनां जणाता न हतां ते प्राचीन समयनां वधां साहित्यक रूपान्तरोमां उपस्थित छे तेम सामन्य रीते जणाई आवशे. आम आ कथा-मुत्रो ध्यान पर आवशे अने ते अग-त्यना बनी जहो. आ अंगे विहोष अन्वेषणाने अते आ रूपान्तरोमां अरसपरसन पर्व पण साम्य मळी आववा संभव छे के आ समानताना संदर्भमां ते बर्घाने एक क्षळायदा ज्ञथमां वर्गमां तारववा अनिवार्य बनी रहे अने वळी एम पण बने के प्राची-नतानी अपेक्षाए था रूपान्तरो मूळ स्वरूपनी वधु समीप होई शके अथवा एवं पण जणाय के स्था बाबत मात्र असुक मर्यादित क्षेत्र पुरती ज मळी आवती होय. उदाहरण तरीके. घारो के अमुक बाबत के मुद्दी उिपर कथित कथाना कोई पण सुदा ने अहीं छक्षमां रास्ती शकाय] मात्र बाल्टिक प्रदेशमां ज मळी आवे. आ परथी एम सुचवाय के ब्या प्रदेशमांथी प्राप्त थती बधी कथाओं के रूपान्तरोनुं विशेषपणे विश्लेषण करी ए तपासव जोईए के आ मात्र बाल्टिक प्रदेशमां उदस्त थयेछ स्नास उप-प्रकार [ Subtype] छे के केम. जो एम होय भर्थात् कोई उप-प्रकारनो विकास थयो होय तो पना मूळ-रूपनी शोघ करवा प्रयास करवो जोईए. वळी आ सदर्भमां ए पण तपास थवी घटे के बाल्टिक प्रदेशनी बधी कथाओ एमां समाबिष्ट थाय छे के केम अथवा केटलीक कथाओं के रूपान्तरों कोई अन्य गौणपणे अयेला विकास साथे संकलायेल छे के केम. आ प्रमाणे अन्वेषणा करवाथी सामान्यतः आवा अनेक उप-प्रकारों एना भौगोलिक केन्द्र सहित जहां आवे छं. जे परथी कथाना मूल स्थानने निर्देशी शकाय. बळी ते आ समग्र परपानी प्राप्त लिक्बित स्वरूप साथे शो सबध छे ते पण स्थापित करहो.

भा प्रमाणे आ विशिष्टणणे क्रिक्तेष्ठ कथासूत्रना मूळ-रूपनी विचारणा धर्द गया पछी आ सर्व उप-प्रकारोनो समय अभ्यास करी ए सर्वने निपजावनार के ममाबी छेनार प्वी आदिम प्रकृति के कथानां मूळ-रचल्प [Arche type] प्रत्वे ते कोई नवी प्रकाश पाडे छे के केम, तेनी विचारणा करवी जोईए. आवी अभ्यास कदाच एवा भौगोष्टिक वर्गो शोधी आपशे के चे पर्यी कथाना मूळ रथानने निर्देशी शकाय. ते समग्र परंगाना प्राचीन छिस्तिन रचल्प साथेना संबंधने सूचने छे क्रे राने सो प्रथम आ कथा क्यार जन्मी ते कींगेनो कईंक स्वाल मळशे.

पन्त्री आर्नेए लोककथानो ऐतिहासिक भौगोलिक पद्धति अनुसार अस्यास करवा अंगे सदर व्यवहार मार्गदरीन आप्युं छे. तेमज आ पद्धति अनुसार केटलाक आवा कथा-अभ्यासी पण रज कर्या छे कथाना मळ उदसवस्थाननी अन्वेषणाना अनसधानमां एन्टी आर्ने जणावे छे के कथा मूळ कया स्थानमां आविष्कार पासे हुनी ते दरेक बखते न पण जडी आवे. बधुमां बधु एटळी अपेक्षा राखी शकार के कथाना स्थान अंगे दक्षिण-पश्चिम एशिया. बाल्कन, उत्तर आफिका, एशिया माइनीर जेवा सामान्य सूचनो आपी शकाय. बळी परीकथाओनं (स्थानिक कथाओनी अपेक्षाणी भाग्ये ज कोई अमुक स्थान नियत होय छे. एटले ए सदर्भमां कथा तत्त्व भाग्ये ज मददरूप नीवडे, बार्ने सुचवे छे के उपलब्ध सर्व साहित्यिक रूपान्तरोनं परीक्षण करी जोव जोईए के ते सर्वकोई चोवकस बाबत तरफ दोरी जाय छे के केम. पण आ साथे आर्ने अप्रे पदी चेतवणी पण आरापे हो के केटलीक बार साहिरियक रूपान्तरमां कथातत्वनी प्रतिलिपि कथाना मूळ स्थान करता बह दरनी जम्याएथी प्राप्त करवामां आवी होय छे. सामान्यतः कथाना प्रसारणन् केन्द्र नवकी करवानी वधु आधारमृत सामग्र समग्री भौगोलिक प्रसारणनी अने सास करीने अमुक स्थानोमां कथानो पुनरावृत्ति तथा छोकप्रियतानी समीक्षा करवाधी प्राप्त शास से

घणीवार एम पण बनवानी शत्यता छ के चोकका समय दर्शावनार साहित्यक रूपान्तरमा प्राप्त थर्त कथा-तस्त्र ते समय करता पूर्वेना के पछीना समयना कथा-त्यस्त्र ने समय करता पूर्वेना के पछीना समयना कथा-त्यस्त्र ने वाळवतु होय छे. उ दा. क्यूपिड अने साईकीनी कथा, जे एपछ-सियस [Apulcius] ना रूपान्तरमा [ईस्वीसननी बीजो शताव्दीमा] प्राप्त थाय छे. ए वस्त्रते तेतुं स्वरूप पूर्ण विकसित होथ एम जणाय छे; ते पत्थी एम अनुमान करी शकाय के आ कथाना मूळरूपनी उदयव चोकका ई. स. पूर्वेना थयेछो होवो जोईए [केमके अन्यथा बीजी शताव्दी सुधीमां कथा आवा विकसित स्वरूपमां प्राप्त थाय नहीं. कथाना आवा विकसित-त्यरूपमा घडावामां आदेडो समय व्यतीत थयो होवो जोईए एम कही शकाय]

आ प्रमाणे अनुकूळतापूर्वक आयोजित करेडी आधार सामग्रेनुं अर्थघटन करवानी दिशामां प्रयाण करना अंगेनां आ तो केटळांक सूचनो छे. जो अन्यासक आ प्रयाण-मार्गमां पूनी प्रतीक्षा करी रहेळा गर्दियो पोतानी जातने अंकर राखी शके अने तोळन-बुद्धिनो विनियोग करे तो जे कथानो ते अन्यास करतो होय ते कथाना मूळ-क्रप (arche type) नो समीप पहोंची शके छे. पर्नु आ कार्य गाधाना अन्या-सक जे सद्धांतिक रीते शब्दानुं इन्डो-युरोगी क्रप घडी काढे छे, तेना जेवुं ज छे.

मौक्षिक परंपराना पोताना विशाळ अनुभव को अन्यासना निष्कर्ष कुप एन्टी आर्ने अने एन्डरसने कथाना विकास को परिवर्तन तथा परिवर्तनना केटलांक कारणोर्नु (नक्ष्पण कर्यु छै, जे आ प्रमाणे छे:

१ कथानो कोई बिगतनुं विस्मरण खास कराने जे विशेष महत्त्वनीं न होय. आ एक बाबतने कारणे घणी वधी कथाओमां परिवर्तन थयु छे.

 मुळमां न होय प्यी विगतनुं उमेरण, घणीबार तो आ अन्य कथामांबी आवेर्ड कथाघटक होय छे. जो के केटडीकबार ते केवळ नवसर्जन पण होय छे. सामान्यतः कथाना प्रारंभ के अंतमा आ प्रकारनुं उमेरण थाय छे.

३ वे के बधु कथाने एकी साथे सांकळी छेवी. आनो मोग सामान्य-रीते छचु प्राणीकथा के दानवकथा अने धूर्तनी युक्तिओ बने छे.

विगतीन पुनरावरीन सामान्यतः त्रणेकवार.

 मूळक्थामा एक ज बार आवता प्रसंगत पुनरा तैन केटळीकतार भ्वेरलक् आं पुनरावतेन नथी होता पण ए ज कथा के अन्य कथ मां आनी साथे भारत्य घरावती वस्तु होय छे. स. सामान्य कथा-सूत्रनुं विशेषीकरण. [पक्षीने स्थाने चकली, हंस इत्यादि ]
 अथवा विशेषनुं सामान्यीकरण [चकली इत्यादिने स्थाने पक्षीनो उल्लेख]

अन्य कथानी सामग्रीने सकलित करी देवी, विशेषत कथाना संतमां.

- ८. पात्रोनो विषयिय विशेषतः परस्य विरोधो पात्रो. चालाक शियाळ क्षते मूर्ख रीलनो अरसपरसनी भूमिका बदलाई जाय चालाक रींछ अने मूर्ख शियाळ एम बनी जाय.
  - ९, पशुक्रधाओमां पशु पात्रोने स्थाने मानव पात्रो आवी जाय.
  - १०. मानव-कथाओमां स्त्री अने पुरुषने स्थान पशुओ आवी जाय.
  - १२ ए प्रमाणे पञ्च, दैत्य या दानव एक बीजाना स्थाने बदलाई जाय.
- १२. कथनकैलोमा परिवर्तन. कथा कहेनार स्वयं कथा-अन्तर्गत एक पात्र बनो जाय अने प्रथम पुरुषमां कथानुं कथन करे.
- १२. कथामां एक परिवर्तन थतां, ए परिवर्तन नी अनुरूपता जाळवी रासवा अन्य परिवर्तन करवुं सनिवार्य बनी रहे.
- १२. जेम कथा नवा प्रदेशमां सक्तमण करे छे, तेम ते नवा वातावरण ने अपनावे छे. अपरिचित रीतरिवान के वस्तुने स्थाने परिचित वस्तुओं आवे छे, जेसके, अमेरिकन इन्डियन रूपान्तरोमां राजकुमारो अने राजकुमारीओं नायकना पुत्रो अने पुत्रीओं बनी बाय छे.
- १५. ए प्रमाणे पूर्वकालीन के गतकालीन अप्रचलित कथा-सूत्रने स्थाने आधुनिक बस्तुओं आये छे. कथानी नायक पोताना पराक्रम लर्थे रेल्वे ट्रेननी के हवे हवाइवहाजनी उपयोग करें.

कथाना प्रसरणनों धान्याम करनारने आवो केटलक परिवर्तनोनो अनुमव बाय छे. शा कांई मौसिक परंपरा लंगोना 'कायदाकां' [laws] नधी. केटलीक-बार यथार्थ रथळान्तरमां एनो कोई जातनो प्रमाव न पढे. परन्तु ते मौसिक कथा-कथकना होठ पर ज जीवंत के सजीव रहेती होवाथी अन्य सजीव बरचुनी जेम सननपणे परिवर्तननो मोग बने ए स्वमाविक छे. उपर जणावेल प्रक्रियानी समजण, मूळकथा अने एमांथो विकसित थेयेला विविध रूपान्तरोना आन्तर-स्वरूपने वसु स्पर्टोस होरे छे.

परिवर्तनो अंगेना एन्टी खार्नेना निरीक्षण-निरूपणमां एन्डरसन, उपर जणावेडी 'सलाट अने पादरोनो कथा' ना विस्तृत अम्यासने व्यति आ प्रमाणे लमेरो करे छे.

- १. लोक कथानकना स्वय सुधारणना नियमो
  [Laws of Self-Correction in Folk-narrative]
- २. कथाना खास प्रकारान्तरणनी रचना के निर्माण [Formation of Special reduction of tale]
- १. कथाना प्रसरणनी दिशा
  [ Direction of dissemination of folktale]

### कथानी स्वयं-सधारणाजा जिसको

१ कथानां सर्व रूपान्तरीनु परीक्षण करतां एमां सतत परिवर्तन पामती विगतीनी मध्यमां कथातखनी स्थिरता खास ध्यान खेंचे छे. एन्डरसनने छागे छे के भा कथातखनी स्थिरता असण के अणघड कथाकथकने आभारी छे, एस न कही शकास. केमके कथानुं शब्दशः पुनरावर्तन माग्ये ज शक्य छे. अने मौिखक-पणे कहेवायेछां वे रूपान्तरो भाग्ये ज एक सरखां होय छे. आ स्थिरतानां कारणो आ प्रमाणे आपी शकायः १. दरेक कथा—कथके ते कथा पाताना आख्यायक पाधेथी एक करतां वधुवार अवण करी होय छे. २. सामान्य नियम तरीके एणे ते कथा कोई एक व्यक्ति पाक्षेथी नहीं पण कोई एक पूर्ण वर्गना सम्यो पाक्षेथी सांभळो होय छे. अणावार तो मिन्न मिन्न रूपान्तरोमां प्रतिमासम्या पाक्षेथी सांभळो होय छे. थणा रूपान्तरोनो आता पोते अवण करेख किथा परंपरानो नजीक आणे छे. धणा रूपान्तरोनो आता पोते अवण करेख किथा पराणे कथाने अपा पराणे हैं। अने ए रीते कथा कोई छे. अने मार्गिक अपाक हो छे. अने आता पोते अवण करेख का मार्गाणे कथाने आका पक्ति होय है अपान स्थान्तराने आता पोते अवण करेख का आता सामणे कथाने आका स्थानकर्या ( Standard Form ) खडी काढे छे. अने आ पाणे कथाने आका स्थानकर्या होने वैद्यांगे खेंडित थई जती रोके छे. अने आ पाणे कथाने आका स्थानकर्या तहन मिन्न पूर्व स्थानतरोमां अवण करी होय को तो ते कथाने एकवीजाथी तहन मिन्न पूर्व स्थानतरोमां अवण करी होय तो ते ते बनेनुं एकवीजामां मिश्रण न यई जाय ए रीते कथान करे छे.

शक्तिसंपन कथा-कथक कथा-तत्वनी स्थिरता जाळवी राखनार एक महरवनी व्यक्ति छे कोई पण कथानक के जे छुदीर्घ कालपर्यन्त जीवत रहचु होय एमां अवस्य कोई तार्किक तथा कलात्मक एकता होवी जोईए. जेने केटलीकवार अणावड कथक [bungler] संव्तित करे छे पण कुशळ-कथक एनुं योग्य मृत्यांकन करी तेनो यथार्थ विनियोग करे छे. एनुं रूपान्तर अवस्य लोकप्रिय बनशे अने कथाना जीवातुभृत तत्वोनो जाळवणी परस्वे प्रवळ प्रभाव पाइशे.

कथाना खास प्रकारान्तरणनी रचना के निर्माण

पहेला प्रथम कथा—विगतनां थयेल फैरफार के परिवर्तन निःशंकपणे मूल होय छे. स्मृतिनी मूल. केटलीकबार आखुं परिवर्तन त्रोताओंने आनन्ददायक नीवहें छे एटले एनु पुनरावर्तन आय छे. बळी पूरता प्रमाणमां प्रचलित थता ते मूल कथा—सूत्रनु स्थान पण व्हें छे छे. लाम कथानु नतुं रूप सर्जाय छे. एवी रोते अने चेम मूल कथा एना मूल-केन्द्रमांथी अन्य स्थले प्रसिरे छे, एवी रीते आ पण मूल-केन्द्रमांथी अन्य स्थले प्रसिरे छे, एवी रीते आ पण मूल-केन्द्रमांथी अन्य स्थले प्रसिरे छे, पन्नी रीते आ पण मूल-केन्द्रमांथी अन्य स्थले प्रसिरे छे.

प्रसंगोपात पतुं पण बने के आ नवतर रूप मूळकथाना समग्र क्षेत्र-विस्तारमां प्रसरण पानी मूळकथानुं स्थान पण पडाबी छे. आवा बनावने एन्डरसन कथाना जीवन-ईतिहासमां बरेखी उथल-पाथल तरोके छेलावे छे. 'सन्नाट अने पादरो' नामनी उपर्युक्त कथामां आ प्रकारनां त्रण परिवर्तनो थयानु एन्डरसने नीध्यु छे.

- १. ई. स. १३००नी आसपास एनां वे पात्रोमां, एक समस्यामां अने अन्तमां परिवर्तन अर्थुं हतुं.
  - २. ई. स १५०० नी झासपास, एमांनी एक समस्यामां परिवर्तन थयु हतुं.
- ई. स. १७०० नी आसपास पादरीना घर परनो शिलाळेख 'सारे कोइ दुःख नथी' ए सामान्य अई पढ्यो हतो.

स्थानिक प्रकारान्तरनु निर्मान [Emergence] थयुं होय के एमां उथञ्ज्याध्य धर्म होय छतां पण एमां मूळभूत कथानां केटळांक छश्यणा अवकोषस्य मळी आववानी पूर्ण शक्यता छे. जो के आम तो ते केटळांक आचीन रूपान्तरोमां साथडे छे, तेम छतां प्रचछित परंपरामां पण ते नवतर रूपान्तरो साथे रहेळां जोवा मळे छे. कथा एना मूळमूत केन्द्रथी प्रसरण पामी होय जने स्थानिक प्रकारान्तरे नवां केन्द्रो उपस्थित कथीं होय [सामान्यतः मूळ प्रसारण-क्षेत्रनी मयाँदामां] तेवा सजोगोमा मूळकथानी वसु समीपमा होय तेवां रूपान्तरो समप्र प्रसरण-क्षेत्रनी परिचिन्तरान्तरो एक विशेषा वस्थे वास्त्रविकरणे साम्य परावतां होय तथा सास करीने प्राचीन साहित्यिक रूपान्तरो साथे साम्य परावतां होय तथा सास करीने प्राचीन साहित्यिक रूपान्तरो साथे साम्य परावतां होय तथा सास करीने प्राचीन साहित्यिक स्थान्तरो साथे साम्य परावतां होय तथे सामी वहारना रूपान्तरो आमी आवीन वाय तेनी अने काळमी रास्त्री बोईप.

### कथाना प्रसरण अंगे दिशा-सूचन

एन्डरसनमुं अनुमान छे के छोककथाओं सामान्यतः ऊष्च संस्कारसपत्र छोक-सम्रदाय पाषेथी निन्न संस्कारसपत्र जन-समुदायमां स्थानान्तर करे छे जो के आ सिद्धान्तने युरोप जेवा देशने के ज्यां अनेक जन-जूबो अप्रणी स्थाने होवानो, दावो करतां होय त्यां छागु पाडी शकातो नथी, तेम छत्तां त्यां पण ते व्यक्तिगत प्रसंगोमां ठीक ठीक प्रमाणमां मार्गदरीक गई पढे छे.

अमेरिकामां बसवाट करनार युरोपवासीओ अने पना मूळ आदिवासी छोको वच्चेना आदान-प्रदाननी दिशा परने कोई शंका नथो. छगमग ५० जेटली युरोपीयन कथाओ अमेरिकन इन्डियनमां प्रसार-प्रचार पामी छे. एण उछटपक्षे युरोपमां एक पण अमेरिकन इन्डियननी कथा प्रचिष्ठत बनो नथी. ए आ सिदान्तनो सारो युरावो छे.

कथाओना बास्तविक संकसण—मार्ग अंगे एम कही शकाय के ते सामान्यतः महत्वना सांस्कृतिक संपर्कना पथने अनुसरे छे. समीववर्षी भिन्न सस्कारयुक्त देशमां आ कार्य अंगे हस्तक्षेप करवाना सुकावके तेओ आ कार्य विशाठ
अळना प्रस्तार पर वधु सहेछाइथी साधे छे. वळी तेओ आह—भूमिमार्ग करतां
सीधा जळ—मार्गने प्रायः वधु अनुसरे छे. जैसके, वणी वधी छोककथाओ जर्मनीथी
केन्मार्कने स्पर्श पण कर्या वगर सीधी स्वीडन पहोंची गई छे.

एन्डरसन दशिवे छे के दरेक प्रकारनी सीमाओ- भौतिक, राजकीय, भाषा-क्षीय, सांस्कृतिक अने धार्मिक-पर्यराना प्रसारणनी प्रतिरोध करे छे. वळी ज्यारे जा सीमाओ वण्चे संघर्ष प्रवर्तती होय छे, त्यारे वसु रसप्रद परिस्थिति सर्जाय छे. एन्डरसन आ माटे Walloon नो कथाओनुं उदाहरण आपे छे. आ कथाओ राजकीय दृष्टिए पळेमीश [Flemish] साथे अने मापाकीय दृष्टिए फ्रेन्च साथे संकळायेळी छे

सांस्कृतिक सीमाओ परंपरागत कथानकना प्रसरणमां निःशक प्रवळ प्रति-शेख टर्जावे हे.

एन्टी झार्ने एशियन कथाना युरोपमां घयेछा प्रसारण जंगे वे मार्ग सुचये छे. प्रथम मार्ग ते दक्षिण-पश्चिम एशियाथी बाल्कन के उत्तर अफिकादारा दक्षिण युरोप, बीजो मार्ग, पुर्वमांथी साईबीरिया अने कोकेशस दारा रशिया. केटलीकवार केल्ला मार्गमां परंपरानुं प्रसरण रशियाथो पूर्व तरक पण थर्ख हुईं. कथाना प्रसरण मार्गना अभ्यास अर्थे उत्तम रीन ए छे के वे समीपरियस देशना मराग्तरांनी अभ्यास करते. पण समीपन्वेना प्रदेशना कथा-संग्रहनी अभ्यास व्यावी अन्वेषणाने अति सर्यादित बनावी दे छे.

गेनिहासिक-भौगोलिक पद्धति वस्ततः मौलिक परंपराना प्रसारण अंगेना कार्ययन्त्री पद्धति हे वळी जा कथा प्रमाणमां बहसख्य रूपान्तरोमां उपस्थित व कोग्र-क्षप्र स्वान्त्रो होय तेम वध्य साठं-अने कथान खरूप, जेनी खतंत्र गीते क्रम्याम श्रृहे शके एवा सकल स्वरूपन न होय तो आ पद्धतिनो सफळताप्रवैक प्रयोग धर्ड अकतो नथी. साधी ज आर्नेने ए बाबतनी ख्याल साज्यी नशी के अभ्यास मलक्रशांना संशोधन आगल अपन्ही जती नशी पण जे कशाध्यक क्रे ते कश्चान निर्माण थयं होय छे एनी अन्वेषणा करवा पर्यन्त एने सागळ छई जर्ड शकाय हो. आ कथाघटको स्वरूपे सामान्यतः सादा होय हो, क्षाने विश्वेषण क्यें एमने विभाजन थर्ड शकत नथी. एन्टी आर्नेन कथाघटको अंगेन अन्वेषण असतीपकारक छे ते एम जणावेछे के मुलभतरीते प्रत्येक कथाधटक कोई असक कथाती अ श होय हो. अने ज्यांते वारंबार अन्य कथा के कथाप्रकृतिमां देखाती होय के. त्यां पण ते मलक्षामां होय हे त्यांची स्वपनाववामा सान्यो होय है . सार्तिन आ कथन ए बाबतनो समप्रपणे उपेक्षा करे छे के घणां कथात्मक कथाघटको जिस्हाट मदायक सादी प्रसानी एक स्वतंत्र कथानक तरीके अस्तित्व धरावे छे. उपरांत प्रमां केटलाक एवां पण कथायटको होय छे जे भणिका [Ground] तो अप्रेक्षा पर्ण करे हे. सथवा कथान पहेल प्रथम निर्माण थय होय एवी कथा-प्रकृति [Tale-type] मां पात्रो तरीके प्रयुक्त थाय के कृत अपर्मा, निषेष, जाद, वातचीत करतां पद्मको. दानवी, हादणी, परीक्षी, वामन इत्यादि सामान्य साधनसामग्रीनी पान अने स्पन्न-सजाबटना व्यापारमां कथा-कथक पोतानी ईच्छा मुजब उपयोग करे छे. लोककथानां प्राप्त थता था प्रशासन तत्त्वनं चतत्त्वशास्त्रोओ द्वारा अति गौरव करवामां आव्य है. पण आ बादत एना वास्त्विक सहस्वनी आहे आववो न जोईए.

भा सामान्य जीवननां कथाघटको अने आदिवासीओना विचारो विविध स्थळं स्वतंत्र पणे उद्भव्या होय एवी सभावना छे, ते लोककथाने महत्त्वनाओ शो

I He says originally tale and that although it frequently appeared in other types, it had been borrowed from the tale where it originally belonged.

The Folktale, Stith Thompson, p. 439.

पूरा पाडे छे पण ते आ रीते कामगीरी करे छे ते पूर्वे पूमनो कथा-संकलनकार-वडे उपयोग थेयेलो होवो नोईए, कथा-संकलनकार एने कथारमक अने कलारमक एकतामां एकटां आणे छे. पोतानो कथाने रसिक बनाववा अर्थे नवां कथाघटकोनी पण ते शोध करे छे. पण सामान्यतः तो ते सामान्य मंडारनी मामगीनो घणो बधो उपयोग करे छे.

ऐतिहासिक—भौगोलिक पश्चित अनुसार कथाघटकनी अन्वेषणा करी शकाती नथी तेवुं आर्नेनुं मंतन्य सुधारा साथे स्वीकारी शकाय तेम छे. आ सर्वनो आधार कथाघटको प्रभाणमां केटला सादां छे एना पर छे. उदाहरण अर्थे 'विष्क्र-युक्त पलायन—दोड' [Obstacle Flight], पलायन करनार व्यक्ति पोतानी पाछळ आतुई वस्तुओ नांले छे जो विध्वक्त वनी जाय छे अने पीछो करनारने विख्व कर छे ए कथाघटक अनेक कथामां आवे छे. पण ते स्वतंत्र रीते अस्तित्व धरावती कथा नथी. ते हमेशां कोई ने कोई सकुळ-कथाना एक खंडरूपे ज प्राप्त थाय छे. तेम छतां स्वयं आर्नेए ज आना पर प्रबंध [Monograph] छह्यो छे. एमानां नीचेना मुदाओगां विभिन्नता [variation] सांप्रेड छे.

- १. पळायन करनार व्यक्ति.
- २. फेकवामां आवेळा पदार्थनी संख्या.
- ३. विविध पदार्थी फेंकबामां आवे छे.
- विविध विन्नो उपस्थित करवामां भावे छे.
- ५ पीछो करनार व्यक्ति
- ६ विविध कथा प्रकृतिओं [Tale-type] के जेनी साथे ते सल्लग्न होय.
- ७. ए.नु संबंधित कथा साथेनु समिश्रण जैम के रूपपरिवर्तन पामेल पला-यन करनार व्यक्तिओ

्यां उयां विभिन्तना [Variation] होय छे त्यां त्यां आ पद्धति प्रमाणे अन्याम श्रद्धे जके छे. आ सिद्धान्त स्थानिक परंपरा दंतकथा [Saga.] अने एक प्रसायुक्त कथाने पण छागु पाडी शकाय छे.

आर्नेनां कथाषटक अंगेना विचार प्रत्येना विरोधोमांथी कोई पण विरोध कोई पण रीते ऐतिहासिक-मौगोलिक पदांतने कथा-प्रकृति [Taletype] परत्वे प्रयक्त करवानी यथार्थता पर असर पाडी शकतो नथी. वस्तुनः ते आर्नेना विधा-तते वस उपयक्त होवानं सूचवे छे. वधु मूलभूत बांघाओं स्वास करीने छन्छ [Lund] राहेर ना सी. डबल्य ए वानस्यीहो अने प्राग्ना एल्बर्ट वेस्सेल्स्कीए ज्याच्या छे पण आ बन्तेमांशी एकेचे समग्र परंपरानो सर्वतोसस्वी ख्याल ग्रहण धाय ते अर्थे, सर्वज्ञात लेखित अने मौखिक रूपो जेमां प्रकट ध्यां छे. पत्री मामग्रीनी यशार्थ तैयारी करवा सगे कोई वांचा उठाच्या नथी. पण सन्य दृष्टिशी का प्रमाणे सगहीत सामग्रीनं क्षर्यघटन करवा अंगे विरोध उठाव्यो छे. मूळ केन्द्रश्री कथान प्रसरण तरंग-सम (wavelike) अने नवा प्रकारान्ते उपस्थित करेखा अन्य केन्द्रोमांथी पण एज प्रमाणे तरंग-सन गति थाय छे. सरव्यत्वे आवी घारणा भार्ने अने एन्डरसननी आ मौलिक कथाओनी अभ्यास करवानी प्रश्रामां शस्त्रवामां क्षाबे हे. कथाने कमशः सने समतल प्रसारण पण वास्तवमां सा प्रधानो सनि-बार्ज सेंक नहीं अने एन्डरसने का प्रसरणना विविध प्रकारना प्रतिरोधोनो निर्देश करवामां कामजी पण राखी हो. पण बानस्यीहोने छागे हे के था पद्धतिना धाम्यास-के जीताजी अभ्यास ए धारणा पर वध पडती साधार रास्तीने कर्यों हैं के कथा क्रमण: एक जातिमांथी अन्यमां, माईस्थी माईल प्रथम समय प्रांतमां, त्यारबाद समग्र राज्यमां अने संते कटाच विश्वमां प्रसार-प्रचार पामे छे. स्या संटर्भमां प माने के के आ प्रक्रियामां आपणे सामान्यतः सानोप कीप प करतां पण मीत्री फाळ होय हे. लेखित रूपान्तरी, प्रवासीओ, सैनिको इत्यादि जेम एन्डरसने मचन्य हो तेम. कथाने सदीर्घ प्रवासे हाई जाय हो साने प्रती विविध देशामां स्था-पना कई गया पठी ते नवा प्रकारान्तर सर्जे छे. आ स्वास स्थानिक विकासमां वानस्यीतो विद्रोप रस धरावे छे.

फेटलाफ देशोमां [फेटलांक जातिगत के राजकीय जुझ के जेशो पोते पक स्वतंत्र जुझ तिकि होवा विशे सभान होय हो प्रत्येक कथाने पतुं विशिष्ट रूप होय हे जेने युक्तवाची [Olkotype\*] कहे हो, के खे अमुक देशमां तळपदी छेसाय हो. ते सम्बन्धाने विदेशों हे स्वाय हो. मामान्यतं तें सुदूर युत्काळमांश्री वरापरंपरागत अपनावंतमां साथी होय हो—को प्रतरण-क्वांशों होयं हो तो ते सारोपीयंना सामान्य आदिकालमांशी नहीं के विदेशमांशी—संपनावंतमां आवी होय हो. अन्य प्रकृतांचा [Olkotype] मांथी आवेशं हंचारी [Modification] ने स्रतिहरू अपनावंशमां आवे हो.

आ oıkotype नी सापेक्ष स्थिरता[relative stability] मां फाळी आपनार तथ्योमांथी एक ए छे के कथाने जे नवा बाताबरणमां छई जाय धने तेने नवी परम्पराना प्रवाहमा सफळतापूर्वक स्थागी शके एवा सारी कक्षाना कथा— कथकोनी प्रमाणमां अध्यता छे. गमेतेम एण आवी जीवंत परम्पराना वाहको सारा प्रमाणमां मळी आवे छे.

वान स्थीडोने एम छागे छे के कथाओमां थयेछ घणीस्तरी धुवारणा कथाछोना एक छोकसमाजयी समीपवर्ती अन्य छोकसमाजयां थयेछा प्रसरणने कारणे
नहीं पण बहुषा प्रतिभाशाळी कथा—कथकनी गतिशोछता [Mobility] ने कारणे
श्रृ छे. वान स्थीडोने मते एकरूपता बरावता कोई प्रदेशनी वंशपरम्परागत
olkotype कोई पण कथाना अन्यास माटे वशु महत्व घरावनार तस्य छे घणा
अन्यासकोनी ए सुस्केडो छे के तेओ आ olkotypes अने आर्ते अने एन्डरसने
ऐतिहासिक भौगोछिक पद्मति अनुसार करेखा अध्ययनमां दशिष्ठ सात प्रकारान्तरो
बच्चेनो मेद तारवी शकता नथी. Olkotypes नी विचारणा छोगेनुं श्रीचित्रय,
प्रत्येक श्वानिक उप—प्रकारो [Sub—types] नी भौगोछिक सीमा—मर्यादा परत्व
सास प्यान आपी अनेक कथा—प्रकृतिना [tale—types] सूक्मतर अन्यास द्वारा
प्रायन दशीवी शकाय तेम छे. जो मात्र एम वने के छा सात विस्तुत रूपो
Developments भौगोछिक रीते वशु सधनपणे समरेख वनी रहे तो सामान्य
[olkotype] नी क्षेत्रमर्यादा नवकी करवानुं न्यायसंगत थाय. पण आवो सर्वतोसुसी अन्यास करवामां आच्यो नथी. अने आ क्षेत्रोनुं सीमांकन प्रदेशगत अन्येएण नहीं पण मात्र परंपरागत बावत वनी रही छे.

आल्बर्ट एन्डरसननो विरोध साव बोजी मुमिका परनो छे. ए कथाओना छिल्लित रूपान्तरोना महत्त्व परन्ते एटळी बची श्रद्धा घरावे छे के ते मौलिक परं-पराना अभ्यासने अविश्वसनीय गणे छे. एने चोककसपणे एम छागे छे के छिल्लित कथाओं अथवा मौलिक कथाओना प्रकाशित रूपान्तरों च आ कथाओने आचे जे छोको एनुं पुनरुच्चारण करे छे तेमनी समीप छईं गया छे. अभ्यासनी एक मात्र पद्धति ए छे के आ छिल्लित दस्तावेजोनी परस्वर तुछना करवी. मौलिक रूपान्तरों तो कथानी वियोजनामां कारणमृत बने छे, एल्स्ट वेस्तेल्स्की शक्तिकाळी सशोधक अने विवादकार हतो. एने नांबेळो, केस्युळ इत्यादि अंगे सार्ट ग्वं ज्ञान हुई पण मीलिक परम्परा अंगे पुत्रं ज्ञान कोंकुं हुई अथवा तो ते प्रमुं साचु मूल्य करो शक्यों न हतो. एने एम छागे छे के जो एणे एम दशांच्यु होत के जिदाहण तरीकों भीम वेंचुओए पोतानी कथानी पुत्रःसर्जना करी हती, अने वास्तवमां तो एणे ते साहित्यमांथी अपनाली हती, तो तेणे कथाओं, वास्तवमा छोकप्रतिमां जळवाई रहे छे अने मुख्य-परम्परा इस्त ते प्रसंत छे ए विचारनुं अवमूज्यन कर्युं होत. एन्डरसने वेस्तेन्स्कीना छोककथा अगेना आ एकतरफ्री निक्ष्मणनुं प्रतीविकर निराकरण कर्युं छे. मीलिक कथाओना अनिवार्य विमाननने स्थान, एना मुद्दीर्थ अने समुद्ध अनुसंत्र ए कथाओं जे सतत सुचारणा अनुभवे छे ए बस्तुए कथाओंन एमनी युळ एकता अने रस गुमावती वारी छे, एम दशांच्यु छे ए बस्तुए कथाओंन

देस्केल्स्की विरोधी वस्तु पर भार मुक्ते छे. तेम छता ऐतिहासिक-मौगो-छिक पद्मतिने अनुसरनाराओए पोते जे कथाओनो अन्यास कथों छे एना छिक्ति रूपान्तरो पर ज सविशेष प्यान आप्युं छे. आना उदाहरण अर्थे उपर्युक्त एन्डरसननी-'समाट को पादरी' वाळी कथाना अन्यासने रज् करी शकाय. ते कथानां उट्ट ५०१ स्त्रान्तरोगांथी एणे छमाना १६१ जेटछा साहित्यिक रूपान्तरोन जे मद्ध-कथाने स्थापनामां सीथी वशु उपयोगी जणायां छे. एन्डरसने ए वस्तुनी पण काळविश्वेक अन्यास वर्यों छे के कथां मौसिक रूपान्तरो साहित्यिक रूपान्तरोने प्रमाद दशिवे छे; जो के आवां रूपान्तरो कोई पण संकोगोमां वेस्सेल्की माने छे, एटडी वशु सख्यामां नथी.

वेरपेरस्कीए उपस्थित कोल प्रश्न लोककथाना धन्वेषक माटे धारी सहस्वती छे. था वे प्रकारनी परम्परा—गीलिक अने लिखित-वण्येनो अरसम्परसमी संबंध एक बाटेल प्रश्न छे. आ वस्तु आज पर्यन्त करवामा आवेला अध्ययन करवां सु अध्ययननी अधेला राखे छे.

अरसपरसना आंतरप्रमात अंगे वधु वास्तविक विद्रश्चेषण कर्युं जस्दरी छे. वे कथाओं पेन्टामेराने [pentamerone] अथवा perrault लेवा कथासंसहमां जणाय छे तेनां मौलिक रूपान्तरोमांथी कैट्छा आ कथासंप्रहना प्रमावनो निर्धान्त सकेत दर्शांवे छे-ए वधु ज्ञानदायक बनले. वेस्तेवस्की आ आंतरसर्वधर्नु आंत मृत्य आंके छे ए वात साची, पण कथाना अन्वेषके एनो उपेक्षा पण न करवी बोर्डेप.

युरोप-एशियामां प्रचिलत कथाओनुं पूरतुं संशोधन धतुं नथी.

साहित्यिक आंतर-संबंध अने मौलिक परम्परामां प्रसारणमां एक साथे एवा अभ्यासनी संधादना करवी जरूरी हो के जे ते अभ्यासक संशोधन करो शके. आवी कथाना अभ्यासकने घणीवार एम पण छाने छे के जो एक पण मौलिक स्रपान्तर न होत अथवा तो ते सर्व मौलिक रूपान्तरो होत तो तेनुं कार्य केटछ सरळ बनी जात ' जो एवी वास्तविक कथा सांधे के जेने सदन्तर साहित्यिक रूपान्तर न होय तो ते चेतिहासिक-मौगोलिक पहितानी मात्र मौलिक परम्परानी माजुनी यथायीता केटछो ते छोगे शु कार्य कहार अमेरिकाना छोको लेवा छोकोनी कथाओ अभ्यास अंगे उत्तम तक पूरी पाबे एम छे. एमांनी केटछोक दा त. 'था स्टार हसवण्ड' [The star husband] तो समझ संख्यां प्रसरण पानी छे, अने केटछोक लास स्थानिक निकसित स्वरूपमां पूर्ण पा प्रसर्थ पानी केटछोक दा त. 'था स्टार हसवण्ड' [The star husband] तो समझ संख्यां प्रसरण पानी छे, अने केटछोक लास स्थानिक निकसित स्वरूपमां पूर्ण पा पुर्व छो कार्यास करें छो जेना आप प्रमाण वर्ण स्था पुर्व आ कथाओनु संकुछ स्वरूप छे. जेनी आ प्रमाण वर्ण सा स्था छो अने पत्र छामा प्रसर्थ छो के पत्र छामा प्रसर्थ छो कर्या छामा प्रसर्थ छो करा छामा पर्य छो करावान पर्यन्त सा रीते जे कथाओनी अन्वेषणा थई छे, ते ऐतिहासिक भौगो-

आ पहाति संगो जे टोका बई छे ते बस्तु ज एनी सुभारणा करवामां सहाय-भूत बनी छे. खास करीने साहित्यिक स्पान्तरीना यहाव पर भार सुकवानी संथा आसरी मूळ स्वरूपनी रवना पूर्वे सास स्थानिक स्वरूपनी स्थापनानी बाबत धणी टीकाओंनो भोग बनी छे. आ पहातिनो विकास अयके ते पूर्वे धणी सारी कथाओंनो जन्मास अयो हतो. तेम छठां ते साची प्रगतिकु प्रति-निधित्व दशिवे छे. अने भावि संशोधक एना कछा—कस्त पत्रवेनी सुधारणा करवानुं चाछ रासते पण तेनो त्याग करहे। नहीं के एना बदछे अन्यने अपनावहो नहीं एम बीककस छांगे छे.

ऐतिहासिक-मौगोछिक पद्धतिनुं सरकरण थया पूर्वे ठोककथाना अयेखी तलनात्मक अस्यास एक वे बाबतमां संदेक न्युनता दशिवे छे जेगके, मिस कोक्सनुं 'सीन्डरेला' ना अन्यास अंगेनु कार्य, रूपान्तरोना संग्रहण तथा सूत्रोना विस्केणणनी बाबतमां यथार्थता दशि छे. पण आ रीते एकडी थयेली आचार-सामग्रीनुं सर्थयटन करवानो कोई प्रयास करवामां आत्यो नथी. ज्यारे अन्य अन्यासकोए पण मुळ अने अग्रवीत प्रमाणमां प्राप्त रूपान्तरोना सम्प्रसारण अंगे ज चर्चा करी छे. आ वात मां बेन्से जने कोस्का, जेने साहित्यक परम्परामां—सास करीने भारतवी आवेली साहित्यक परम्परामं उपन र स हतो, ए परन्ये ज नहीं पण हेटलेन्द्रन जोफ प्रमीस' [the legend of perseus] जेवा नमुनाहत्य कार्य अंगे ण आ वात परनी सं

छेल्लां श्रीस वर्षनी कथाओनुं निरूपण चुस्तपणे वा पद्धतिने अनुसरीने ज नश्ची थर्युं. बानस्योहों अने तेना शिष्यमंहळे आ अन्यासमां वे एक बाबतमां मुभारणा पण करी छे. तेओए कथाओना समूहोनो एकजिन अन्यास एसनां आंतरसंबंधनी सबीबताने प्रमाणित के अप्रयाणित करवा अर्थे कर्यों हतो अने एमनो छुट्यरस कथाना खेतम मुळह्पनी श्यापना करवाना प्रयास परत्वे नहीं पण एमना Oikotype ना सशोधनमांहतो. अने वा क्यायानो आधार छुट्य-कं ए धारणा पर हतो के अनुक प्रदेशना Oikotype ना स्क्षणो मूळ केन्द्रशी अर्थेख सम्प्रसारण ने कारणे नहीं एण बुदमान्य आदिकाळ्यी प्राप्त बारसाने कारणे होये छे.

कथा पर उसायेण अन्य प्रवंधी आषी ज रीते अन्य मान्यताना के सिद्धा-लना भोग बन्या छे. आना उदाहरणमां तेमेबोफ [Tegethoff] द्वारा करवामां आवेज 'स्युपीट अने साईकी' कथाना अन्यासने आपी शकाय. एमां कुशळ्या-पूर्वक विश्वण बयुं छे. एण कथानुं मूळ स्वन्न अनुमवमां होवानुं करवामां आवेछुं अवैबटन भाग्ये ज प्रतीतिकर छांगे छे. एन प्रमाणे Bokleng Snowhite नी कथा अंगेनुं निस्त्रण अस्येत असतोषकारक छे. एना स्थान्तरोनो संग्रह अपयांत छे. अने पूर्वी अर्थेषटन करवानी पद्वति अन्यवस्थित अने निरंकुश छे. आ संरर्भमां कथानो व्यवस्थितवणे अन्यास वाय ते इच्छनीय छे.

पूर्वे बेमणे का ऐतिहासिक-भौगोछिक पद्यतिनो विनियोग करी छोककथाओं क्रेगे महत्त्वना प्रक्षेत्रो छह्या छे, ते बचाए एनो संपूर्ण स्वरूपमां प्रयोग कर्यो नधी. एक का पद्यतिना बच्च अने बच्च प्रयोजन बच्चे ते आंखेसित थया छे. शक्य एटछा बच्च प्रमाणमां रूपान्तरो एकटां करबानुं दस्ताबेजी कार्ये अने कथानी एक पछी एक विगतनुं विश्लेषण कार्य, आ वे बावत लोक-कथाना जीवन-इतिहासना उत्तम सम्यास सर्थे प्रथम आवश्यकता केले व्यापकपणे स्वीकार।वा मांडी छे.

सामान्यतः मोटा भागना प्रख्यात प्रवंशोमां काहेन बने बार्नेए विनियोग करेल अने एन्डरसन बडे जेनी विकास अयो छे, ए कला-कसबने बापनाबवामां काञ्यो छे.

काहेननुं एशिया धने युरोपनी लोककथाओं अंगेनुं मंतन्य ला संदर्भमां नोंध-पात्र छे.

आपणे गमे ते प्रकारनी छोककथार्तु निक्रपण करता होईप, सम्प्रसारणना वे केन्द्री ऐतिहासिक काळमां स्पष्टपणे छूटा पाडो शकाय तेम छे : भारत अने पश्चिम पूरोप. जो कथा मूळमृत रीते भारतनी होय तो पूर्तु परिभगत, सामान्य नियम छेखे, सामान्य सांस्कृतिक प्रवाहना परिशयाथी युरोपना वहननी दिशामां आगळ ववर्तु दर्शांनी शकाय छे. पश्चिम युरोपनी कथानु प्रसारण उन्छटो दिशामां पश्चिमाना मात्र प् ज विभाग सुवी पहींच्युं छे के जे भाग रशियानी हकुमत नीचे आल्यो हतो. जा प्रसरण-केन्द्रो, गमे तेम, एक मात्र छे तेम नथी. पशिया माईनोर अने पूर्व अने उत्तर युरोपमां पण बहारथी आवेछी कथाओं सायेसाधे प्रसंगोपात नथी नवी कथाओं तिकास पण वयो छे. आ उपरान्त पश्चिमी युरोपनी कथाओंनी उद्भव सामान्यतः भारतथी आवेछी कथाओंना वास्तविक अने क्षेपचालिक प्रमांचे थयी छे.

युरोपीयन कथा परावे, भारतीय कथानुं मध्यस्थीपणुं के आडकतर अवर्छ बन कथानी जन्मभीम अंगेना प्रश्ननो उकेल आणी शके तेम नथी. बळी एटलुं ज नहीं पण मात्र प्राचीन ईजितना ज नहीं पण वेबोलोनना अवरोष [fragments] प्रकाशमां आचानां आ प्रदेशो पण कथासंक्रमणना मृळ्यूत केन्द्र होवानो प्रश्न उपस्थित यथों छे. आ शक्यताओं पण तथासवी बोईए.

ए स्पष्ट छे के छोककथाना जीवन-इतिहास श्रेगे हजी वशु बालु बालुवानुं बाको रहे छे जो बाबतोनी चर्चा करवानो प्रयास कर्यों छे, ते सुख्यत्ये असुक कथाओनां सूळ अने प्रसारण श्रंगे समजूती रज् करे छे श्रने प्रसंगोपात विशाळ कथा—समुद्रने लागु पाडी शकाय एवां केटलांक तय्यो शोषी आपे छे.

आ प्रमाणे आपणे आ कथा-जूथोनी श्रामिक्तिय संगे केईक जाणी शकीए छीए. जेमके अमुक छोको परिअमणकथाओं व केम पसंद करे छे, बीजाओ रसुजी प्रसमो के स्थानिक कथाओ इत्यादि ज केम पसद करे छे. ज्यारे घणी बचे कथाओनो प्रथककरणनी दृष्टिए तथा पूर्वे वहायेळी कोई पद्धति विना अभ्यास करायो होय तो. लोककथाना जीवन—इतिहासना सदर्भमां भाषाकीय सिमाओनी अने भाषाकीय कुळीनी अगत्य प्रमाणवार्गु राक्य बने छे. दा. त. हुं आ तथ्य भारतीय—आर्थ कुळ अने असुक प्रदेशीमां जे कथाओ प्रचलित छे ते बन्ने वण्ये कोई वास्तविक सह—सवध होवार्गु सूचवे छे !

कथात्मक रैडिंगोन प्रश्न परम्पराधान्त कथाओना संदर्भमां भाग्ये ज विचा-राबों छे शुं भारत अने नजीकना पूर्वनो कथाओ पिश्चम युरोपनी सरखामणीमां कथा वस्तु परत्वे अल्पप्रमाणमा एकता अने त्वरूप परत्वे अल्प चौनकसाई दशिं के छे! असावय अवलोकनथी आम लागरो. पण निष्ठापूर्वकना अम्यास श्री जणाशे के आ बात साची नश्री. आ मत साची होय तो तेनो एक अर्थ ए. आय के पूर्वमां कथाओं हों पण जीवंत सचटना छे अने पश्चिममां ते अशुक नियत घाटमां दलाई गई छे. अने एणे पोतानी सजीवता गुमाबी दीची छे अथवा तो शुं एनो शर्थ ए के एफत्यशुक कथाओं जेम युरोप तरक्षी पूर्व तरफ संकमण करती गई तेन तेम सण्डित थती गई! केटलीक कथाओना प्रसरणना अम्यास साथे एमनुं शैलीगत अन्येकण संकळाय तो वस्तु परम्परागत कथानकना सामान्य इतिहासमां आवी वावत त्यह करीं आये.

ऐतिहासिक भौगोलिक पदित प्राथमिक रीते कथातत्व साथे सकळायेली है. ला अन्वेषण दशिवे के के कठेवर भन्ने परिवर्धन पामर्तु रहे पण कथावस्तु स्थायी रहे के. जो ला साथे ज सत्य होय तो, लोकक्तना पाबेला भेद-प्रमेद [दासला तरीके परोक्षण जने लेकिगायां [Saga] अथवा [Hero-tale]नुं कोई असुक व्यक्तिगत कथानां जीवन इतिहासना निरूपणमां कोई महत्व रहेतुं नथी. पण खा मेद-प्रमेद पोते एक बीजाना संदर्भमां महत्यना है.

प्रीम्स के कोरकांमां रज् ययेछी पश्चिम युरोपनी कोई लादरीरूप कथामां अप्रक खास अविज्ञ रीली होय छे. आ रीलीनो ऐतिहासिक तथा भौगोलिक क्षेत्र विरुद्ध र क्षेत्र करे हों के लेलुरूप एवा कथा रूपान्तरने परीकथा पत्नुं नाम आपीए तो लायणने ए प्रश्ननो सदा सामनो करवानो रहेरो के असुक कथा क्यांप पत्निक्या हती अने क्यारे न हती. अने रीलीनो अपेक्षाए असुक रूपा-

स्तर परीक्षया छे अने अयुक्त नथी ते तथ्य वसे रचना अथवा कथा-तस्त्रमां अयेका कथा परिवर्तननी समज्द्रती आपवानी रहे छे । आ प्रश्ननो वस्तुछश्री कसीटी कर्षी शास्त्र छे । आने ते कदाच परीक्षया अंगेनी समप्र विचारणा स्पष्ट करी आपश्रे. वेरसेल्स्की जेने कंईक पाछळना समयनुं अने विदायस्य [sophisticated forms] [कदाच रेनेबां करता प्राचीन नहीं एवं] घारे छे, अने वानस्योडो जेने सामान्य भारोपीयना आदिकाछथी वारसागत स्था तरीके रणावे छे, ते बन्ने एक ब वस्तुनी वाल नथी करता. रचना अने वस्तु परवे पुरता प्रमाणमां छक्ष आपवामी आव्युं होय एवं अनेक संशोधन भाविमां बहार पहले.

अयारे छोककथानिये कथाना जीवंत इतिहास कंगेना सर्व तथ्योनुं संशोधन करवा माटे, पोतानो बनती प्रयास कर्यो होय छे ुँत्यारे मनोविद्यानी, समाजशाखी अने सुतत्वशाखी माटे पूरतो अवकाश रहे छे. हाल्यपँन्त आ शाखनो छोककथा ने समजवा अर्थे अल्पप्रमाणमां उपयोग थयो छे, केमके आ प्रकारनां छोककथा अंगेनां नच्यो पण अल्प प्रमाणमां ज्ञात हतां.

क्यारे प्राप्त सर्व रूपान्तरोना व्यन्यास द्वारा लोककथाना मूळ्रूपनुं अनुमान चौकसाईथी करवामां लाव्युं होय त्यारे मानसंशाको मानसशास्त्रना सिद्धान्त अनुमान चौकसाईथी करवामां लाव्युं होय त्यारे मानसंशाको मानसशास्त्रना सिद्धान्त अनुमार था मूळ्रूप विषे अनुमान करी शके छे. अने ज्यारे ते एक रूपान्तरधी कन्य रूपान्तरमां क्यां क्यां परिवर्तनो थया छे ते जाणे छे त्यारे ते आ परिवर्तनो लंगेनां कारणो नक्की करवानो प्रयास करे छे. पनी पांचे अमुक्क कथालोनी, शुद्धता अने स्वस्तताथी गोठवेली, सर्व सोमभी होय छे. तो शु आपरमाणे प्राप्त अथेली आधार-सामभी मौक्षिक परिवर्तन लंगेना आन्द्रना सिद्धान्तने यथार्थ ठेववे छे श्रोककथाविदने मानसशाक्षीओ सहायभूत जणाया नहीं, केमके था मानसराशाक्षीओ कांतो लग मौक्षिक परम्पराती पदित क्यां अश्व होय छे अथवा तो तेलोए था पदितनो उपयोग कर्यो होतो नथी. हवे एवी अपेखा रासवामां आवे छे के कथाना मूळ लंगेना अनुमानो लाशुनिक कन अविशिष्ट रूपान्तरो पर आधार रास्तां नहीं होय अने कथक पासेवी कथाना श्रोता सुघो कथा संक-मण करे छे, ते दरम्यान एमो थयेलां वास्त्विक परिवर्तनो लंगे हवे उपकृष्य थती सर्व वाधार सामभीने, स्तृति अने विस्तृत्ति अंगेना अभ्यासने प्रायोगिक अनुमन उपरान्त, छक्षमां छेशे.

# कनभाई शेठ

कोई पण जाति [race] ना सांस्कृतिक इतिहासमां लोककथा एक अगत्यनो

क्षंत्र छे. नृतस्वशास्त्री सने वधी मानव संस्थाक्षीए (Human institutes)

विविध कथास्त्रीना विशास प्रमाणमां विकसित थता जीवन-इतिहासनी उपयोग

पोतानी शोधनी समजण अर्थे ऋरवो जोईए. जेटला वधु प्रमाणमां के संस्थामां

90

तेक्षो लोककथाने यथार्थ रीते समजरो तैटका प्रमाणमां एमनुं मानवनी समग्र बौद्धिक क्षते सौन्दर्यस्था जिन्दगी अंगेतु मंतव्य बच्च स्पष्टतर अने बच्च चोक्कस बनशे.

# तत्त्वार्थसूत्र - ऐतिहासिक मूल्यांकन

तत्त्वार्थसूत्रना कर्ता उमास्वातिना समय (छगभग ई. स.नी त्रीजी-चोथी शताब्दी) सुधीमां जैनोए स्वीकरेला विविध विधाशासाओ संबंधी सैद्धान्तिक मतोनो पंग्रह एटके तत्त्वार्थसूत्र, दस अध्यायोगां विमक्त तत्त्वार्थसूत्र प्रथम अध्यायमां ज्ञानमीमांसाविषयक, बीजामां प्राणीजगतना व्यावहारिक सम्यासने लगती. त्रीजामां अने चोथामां पौराणिक लोकभूगोळ विशेनो, पांचनामां प्रमेयमीमांसाविषयक अने ल्लथी दसं अध्यायोमां आचारशास्त्रनी समस्याओं हाथ धरे ले. परंपराप्राप्त साम-ग्रीने गोठववा माटे तेमणे पसंद करेल खोख़ं - चोकटुं (framework) खास नोंध-पात्र हो कारण के प्रथम अध्यायना प्रारंभे ज तेओ जाहेर करे छे के सम्यकदर्शन. सम्यक्तज्ञान अने सम्यक् चारित्र ए त्रण मोक्षमार्गना घटको छे (१.१) अने पछी स्पष्ट करे छे के सम्यकदर्शननो अर्थ छे जीव, अजीव, आस्रव, बंध, सबर, निर्जरा क्षते मोक्ष ए सात मूळमूत तत्त्वोभां श्रद्धा (१ २,४.). प्रथम अध्यायनो शेष भाग सम्यक अने असम्यक् ज्ञानना निरूपणमां रोकायेली छे. बाकीना नवं अध्यायोने बे दृष्टिए जोई शकाय. ते आ प्रमाणे—कोइ कही शके के वेथी पींच **अ**ध्यायो सम्यक्ज्ञानना शक्य विषयो कया होई शके ते आंपणने जणावीने क्काननिरूपणने ज आगळ धपावे छे, ज्यारे छथी दस अध्यायी सम्बंक चारित्रनुं निरूपण हाथ धरे छे; अथवा तो कोई कही शके के वेथी पांच अर्ध्यायी जीव सने सजीव ए वे तत्त्वीनुं, छट्टो अध्याय आसवतत्त्वनुं, आठमो अध्याय बंध-तत्त्वनं, नवमो अध्याय सवर अने निर्जरा तत्त्वोनं अने दसमो अध्याय मोक्षतत्त्वनं निरूपण करे छे, (सातमा अध्यायनी स्थिति आ रीतिथी विरुद्ध छे कारण के ते अंशतः सास्रविषयक समस्यानुं अने अंशतः सन्रविषयक समस्यानुं निरूपण करे छे). गमे तेम पण, कोई पण व्यक्ति ऊंपर एवी छाप अवश्य पडवानी के सम्यक्-दर्शन, सम्यक्ञान अने सम्यक्चारित्र या त्रण साथे मळीने मोक्षनो मार्ग बने छे ए मंतव्य तेम ज सम्यक्दरीन एटछे जीव, अजीव, आजव, बंध, संबर, निर्जरा अने मीक्ष स्मा सात तत्त्वोमां श्रद्धा ए बंनेय मैतव्य जैनो प्रारंभशी ज धरावता होवा जोईए, अपने तेम छतां हकीकत तो ए छे के आ वेय मान्यताओं उमास्वातिना समयमां नवी इती आ बन्ने मान्यनाओनी क्रमशः विचार करीए.

पार्वेग्रशी ज जैन पत्थकारी माधनों केवी आचार मोसदायक के तेनी चर्च करता हता. अने बस्बन आज्ये पाळळशो तेमणे धर्मनिष्ठ श्रावकानी केवो साचार स्वीरायक के तेती चर्चा शरू करी कारण के साथ थया विना मोक्ष पामवानी कोई प्रश्न न हुने जा उत्तरकालीन संविकाय जैन प्राप्तानी सत्यतामां श्रद्धा ग्रन्थकः काश्त्रिमी अनिवार्थ पर्वशास हो ए बात उपर तेम ज जैन आगमीमां श्रद्धा जागे है माटे तेमन श्रवण करवं जोईए ए बात उपर भार सकावान शरू थयं. क्या संतिम मतव्यनी लोकभोग्य विचारणा उत्तराध्ययनना त्रोजा अध्ययनमां ले: त्यां ग्रंथकार खेट व्यक्त को हे के मनव्यजनम दर्शन छे. मनुष्यजनमधी वध दर्शन जैन आगमीन श्रवण छे. का श्रवणश्री वध दर्शम जैन सागमीमां श्रद्धा छे सने सा श्रद्धाश्रीय वध दर्लम तो जैन आगमोना उपदेश प्रमाणेनो आचार छै. आ ज मंतव्यनी कंईक शास्त्रीय विचारणा दशाश्रतस्कंधना दसमा अध्ययनमां छे: त्यां आचार प्रमाणे मनव्योनी कक्षाओं पाडवामां आवी छे कारण के त्यां कहा छे के केटलाक तो जैन आगमीन अवण पण करता नथी. केटलाक तेमनं श्रवण करे छे तो तेमनामां श्रद्धा धरावता नथी. केटलाक तेमनामा श्रद्धा घरावे छे तो तेमना उपदेश प्रमाणे आचरण करता नथी. केटलाक तेमनामां श्रद्धा घरावे छे अनं साथे साथे तेमना उपदेश प्रमाणे आचरण पण करे छे. ज्यारे उमास्वाति जणावे छे के व्यक्तिमां सम्यकदरीन निसर्गेथी या क्षचिंगमने परिणामें जन्मे छे (१३) त्यारे तेओं पोते पण आ ज मंतव्यते निर्देशे हे-सिसर्गनो प्रथम विकल्प विरस्न हो ज्यारे बीजो विकल्प जैन शास्त्रो भणवाने परिणामे जैन शास्त्रीमां जेमने श्रद्धा जागे छे तेमने अनलक्ष्मीने होः तेश्री सम्यकदर्शन, सम्यकुज्ञान अने सम्यक् चारित्र त्रण साथे मळीने मोक्षमार्ग बने छे एम कहेती बखते जैनशास्त्रोना श्रवणमात्रथी कंईक जुर 'सम्यक-जान' द्वारा तेमने अभिप्रेत होव जोईए. सम्यक्दर्शननी साथे साथे आ रीते सम्यक-ज्ञानने स्वीकारवानी जैन परंपरा न हती एटलूं ज नहि पण जैन सैद्धान्तिकी द्वारा . स्वीकृत एक अन्य मन्तव्य प्रमाणे सम्यकृदर्शनथी स्वतन्त्र नदी ज प्राप्ति तरीके सम्य-कज्ञानने निरूपर्वुं जैनने माटे अशक्य हतुं,, कारण के आ सैद्धान्तिको मानवा छाग्या . हता के ज्यां सुघी जैनशास्त्रोमां श्रद्धा न जागे त्यां सुघी जे कई ज्ञान व्यक्तिमां होय . छे ते मिष्याज्ञान छे परंतु तेपनामां श्रद्धा जागतां ते ज ज्ञान आपोआप सम्यक्जान वनी जाय छे; उमास्वातिए पोते का मन्तन्यनुं हमहोह्नरण कर्युं छे (१, ३२-३३). तेथी, सन्यक्दर्शनधी अतिरिक्त नवी प्राप्ति चाणे के सम्यक्ज्ञान होय एवं ज्यारे

डमास्वाति कहे छे (तेओ सम्यक्जानन नव) प्राप्ति तरीके गणे छै ए वस्तु सम्यक्-दर्शन सम्यक्तज्ञान विना प्राप्त करव शक्य छै परंत एथी ऊल्टं शक्य नथी एवी क्रमनी दलील भाष्य १ १। उपरथो स्तष्ट थाय के ) त्यारे उमास्वाति को कहेवा मागे के ते समजब कठण के एवं सूचन करवामां आव्यु के के सम्यक्तजानधी उमास्वातिने जैन शास्त्रोन् पूर्ण ज्ञान अभिष्रेत छे, अने तेम होई शके: परंत ध्यानमां राखवानं ए छे के मोक्षप्राप्तिना अनिवार्य उपाय तरीके जैन शास्त्रोना पूर्ण ज्ञान उपर भार आपनो ते जैन सैद्धान्तिक नारसानं अंग नथी. जे बन्यं लागे हैं ते तो ए छै के उमास्वातिनी नजीकना समयमां जैन सैद्धान्तिकोने ए विषमतानुं भान थयं के भारतीय दार्शनिकोमां मोटे भागे एक मात्र तेओ ज एवा इता जैमणे मोक्षप्राप्ति-ना अनिवार्य उपाय तरीके सम्यक्जानने मान्यं न हत् तेमनी विशिष्ट ऐतिहासिक पश्चादभमिकानी दृष्टिए जोईए तो या संदर्भमां सम्यकदरीन अने सम्यकचारित्रनो उल्छेख न करवो तेमने माटे अशश्य हतो. तेथो तेमणे ते बेमां सम्यक्त्रानने मात्र उमेरी दीधं अने जाहेर कर्य के ते त्रण साथे मळोने मोक्षनो उपाय छे. अळवत. ज्यारे अजैन दार्शनिकोए प्रगट कहा के मोक्षनो उपाय एकमात्र सम्यक्तान छै त्यारे तेश्रो गर्भित रीते समजता इता के आ सम्यक्त्यान जैनोनां सम्यक्दरीन अने सम्यक्तचारित्र जेवां कशाकृथी सहचरित होय छे. परंत्र नोंधवा जेवी वात ए छे के तेमणे आ मुद्दी कदी स्पष्टपणे व्यक्त कर्यों न हती तेवी जरीते, जाणे के सम्बद्धदर्शन धने सम्बद्धचारित्र साथे मळीने मोक्षनो उपाय छे एवं जैन दार्शनिको ज्यारे फहेता हता त्यारे तेओ गर्भित रीते समजता हता के आ सम्यकदर्शन अने सम्यक्तचारित्र अजैन दारीनिकना सम्यक्तान जेवा कशाक्ष्यी सहचरित होय हो. परंतु आ बात तेमणे खुब मोडो स्पष्टपणे व्यक्त फरी, अने ज्यारे ते स्पष्टपणे व्यक्त करी त्यारे सम्यकदर्शन पूर्वे सम्यक्षज्ञान कदी उद्भवतं नथी परंत्र सम्यकदर्शनना उदभव पछी तो सम्बद्धनान आयोआप अदभवे छे एवा जैन सिद्धान्तना कंईक छाक्षणिक मतने परिणामें सुरकेलीको कभी थई

आ रंते ज, जैन प्रंयकारो स्पष्टपणे अने स्वामायिक रोते ज समान हता के तेओ जे बिचारो उपदेशे छे तेमने विशे कंईक विख्कणता छे, परंतु आ बधा विचारो समप्रपणे समाविष्ट थई जाय एवी पोतानी कल्पनाओंनी संग्रह (अर्थात् तस्वोनो विशिष्ट गण [set]) प्रस्तुत करवानी परंपरातेमने प्राप्त थई न हती. ज्यां सैहा-न्तिक तस्वोनी व्यान खेंचे प्वी छांबी यादी घडवामां आवी छे अने ज्यां आ तस्वोने स्वीकात्वां उचित हो तेम ज न स्वीकारवा अनुचित हो एवी वात उपर भार्
मुक्त्वामां आक्यों हो एवा सुक्क्तांग २.५.१२-२८ अने औपपातिक १ ३३ जेवा गवसंडमा आ दिशामां कंईक शक्त्वात वह हो परंतु उचरकाळे ए भान अयु के तत्वोगो आवी लांधी बादोने बनी शके तेटली टुंकाबीने एक घोरणह्रूप बनावी देवी बोइए, अने परिणामे घर्मिनष्ट आदर्श जैन श्रावकती सैद्धान्तिक सञ्ज्ञताने वर्णवनी विशेषणह्रूप पदाविल अतितत्वमां आवी. धर्मीनष्ट आदर्श जैन श्रावकता निरूपण दरम्यान आ पदाविल सी प्रथम सुक्क्तांग २ २.२४ मा देखा दे छे अने पछी भगवती २.५, औपपातिक २.२० अने बोको ठेकाणे तेनी पुनक्तित घर्मेलो छे. आदर्श्व जैन श्रावकत नीचेना वार तत्वीर्तुं झान होय छे एम आही जणान्य छे.

| (१) जीव     | (२) अजीव    | (३) पुण्य  |
|-------------|-------------|------------|
| (४) पाप     | (५) आस्रव   | (६) सवर    |
| (७) वेदन    | (८) निर्नेश | (९) किया   |
| (१०) अधिकरण | (११) बन्ध   | (१२) मोक्ष |

किया अने अधिकरण सिवायनां वधां तस्वी सुत्रकतांग अने औपपातिक मत्त चेंबी पूर्वकालीन वे वांबी यादीओं ना पण आवे छे (इक्कीकतमां, सुत्रकतांगनी यादीओं अधिकरणें स्थाने अकिया छे), उपरांत, सुत्रकतांगनी यादीओं अधिकरणें स्थाने अकिया छे), उपरांत, सुत्रकतांगनी यादीओं वेंक वेदनतस्व उत्तरकां छोन अधीमा मळाई नधी, उत्तरकां होने धोमों तो मात्र अभी-यार्ग तस्वी व उपरव्ध्य थाये छे. आ वधां अस्तव्यस्त देखाती माहिती नवतस्व-सिद्धालना चैतिहासिक मृत्यांकन माटे प्रस्तुत छे, कारण के उयारे निर्दिष्ट गय-सेंबी छत्नाया त्यारे आ सिद्धाल प्रचित्रत होई शके. आ सिद्धाल प्रमाणे जैन सैद्धालक मानें समग्र जन्त्र जोत्र, पुण्य, पाप, आश्रव, वंष, सवर, निर्देश को भीक्ष आ नव तस्वोमों समाई जाय छे, आ नव तस्वो सास प्यान न सेंबी ए रीते (बीजां तस्वो साये) आ गायस्वेद्धानों त्यत्वरणे छे. आ गायस्वेद्धानों सदर्भ निर्ता स्वष्ट करों दे छे के उयारे ते गयस्वेद्धा छताया त्यारे नवनस्वनों सिद्धाल प्रचित्रत होते तो तेनोए वे हाथ आव्यां ते वधां तस्वोनो उन्छेख न कर्यों होत एण आ सिद्धान्ते बैमने सास प्यानपाश बनाव्यां छे ते नव तस्वीनों ज उन्छेस कर्यों

९ अमे भा विषय उपर से बहेशाना छीए तेने ध्यानमां राखी कहेतु जोइए के अ अगणन उत्तरकारीन छहियाओंनो बेदरकारीतु परिणाम छे.

होत. आ मिद्धान्तनी पोतानी ज बात करीए तो, ते सिद्धान्त अस्यन्त प्रबळपणे कठेळी सैद्धान्तिक मागने सतीपवा घडवामा आव्यो हता, कारण के हवे शक्य तेत्रला बधा ज लाक्षणिक जैन विचारोनी-तत्त्वोनी-पादी बनाववाना प्रश्न न हतो परंत जैन सैद्धान्तिक मतोनु समध्र तन्त्र जेटला तत्त्रीथी आवरित थई जतं होय तेरला ज तत्वोनी-विनजस्त्री तत्त्वोने स्थान आप्या विना-यादी घडवानो प्रश्न हतो. परिणामे छेल्छे अस्तित्वमां आवेली १२ तत्त्वोनी यादीनी बाबतमां वधाराना विनजहरी तत्त्वोने दर करवानी सावधानीपूर्वकनी किया धई, ज्यां सुधी प्रमेयमीमांसाविषयक मंतव्योने लागेवळगे छे त्यां सुधी जीव सने सजीव वे तत्त्वोण देखीतो रीते ज पोतानी जातनी परेपरी संभाळ लीघी-पोतानी जातने परेपरी टकावी राखी. परंत जेमने आचार-मीमांमाविषयक मंतव्यो साथे सबंघ हतो ते शेष दस तत्वोमां निर्धकृताओ हती. जन्म-मरणचक्रता बंधननो अर्थ धरावर्तु बंधतत्त्व अने आ चक्रमांथी छटकारानो अर्थ धरावतं मोक्षतत्त्व आ वे तत्त्वो उपयोगी हतां ए तो सहेजे समनी शकाय छे. परंत वधारामां जे जरूर हती ते बंधना हेतमत एक तरवनी अने मोक्षना हेतमत बीजा तस्वनी, परंतु केटलीक अप्रस्तुत बाह्य विचारणाओए वधतस्व अने मोक्षतत्त्व उपरांत वे निह पण पांच तत्त्वो स्वीकारवानं ज**क**री बनाव्यं. ते क्या प्रमाणे. स्पारा एवा प्राचीन काळथी क्षास्रवने ससारचक्रमा जकडी राख्याने जवाबदार सामान्य माणसना भाचार तरीके समजवामां भावतो. अने भा संसारचक्रमांथी मुक्तिने माटे जवाबदार आदरी साधुना वैर्नायक आचार तरीके संव-रने समजवामां आवतो, परंतु पछी तरत ज पुण्य अने पाप ए वे तस्वो उमेरवामां माव्यां---पण्य एटले सभजनमना हेतुभत सक्तस्यो अने पाप एटले अग्रम जन्मना हेतुमृत दुष्कृत्यो. हवं एवं लाग्यं के आसव-संवर ए वे तरकोनो एक उपयोग छे. ज्यारे पुण्य सने पाप ए वे तत्त्वोनो बीजो उपयोग छे. सने तेथी चारेय तत्त्वोने बंघ अने मोक्ष ए वे मूळमूत तत्त्वो साथे रहेवा देवामां आव्यां. पांचमा तत्त्व निर्ज-राने बीजा स्वास कारणसर रहेवा देवामां आर्ज्य मूळे तो वेदन अने निर्जरा बे तत्त्वोनो घनिष्ट अविनाभाव संबंध छे. अने जैन परम्परानी हाक्षणिकता तरीके तेमना उपर स्वास भार मुकवामां आवतो हतो. आम जैनो सारां-नरसां कृत्योने परिणामे आत्माने लागतं अने तेमनां फळना मोग पछी आत्माथी छुट्टं पडी जुतं 'कर्म' नामनुं एक जातनुं पौद्गल्लिक अर्थात भौतिक द्रव्य मानता थया हता. पूर्वे करेलां कृत्यनां फळने भोगववानां प्रक्रिया वेदन कहेवाती. आत्माथी 'कर्म'द्रव्यना दर

थवानी प्रक्रिया निर्जरा कहेबाती. बधां ज कमेंद्रव्यने दूर कर्या सिवाय मोक्ष श्रः शकतो नथी एवं मनातुं हतुं एटछे एवी समजण सदाय रही हती के साधनो आचार प्रकळ निर्जरा करे छे: परंतु धीमे धीमे वस्तत जता भारपूर्वक कहेवावा छार्य के साधर (के अन्य व्यक्तिए) करें हुँ तप ज आ पुष्कळ निज रानी उपाय छे — आ जातनी निजर्रानी प्रविकृत्यनां फळभोगने परिणामे श्रती सामान्य प्रकारनी निज-राधी भेद करवामां आज्यो. नवतत्त्वासद्धान्तमां सवर उपरांत निर्जराने स्वीकारवामां आवी कारण के मही निर्कराथी अभिष्रेत हती पेछी तप द्वारा थती पुण्कळ निर्करा अने संवरथी अभिनेत हतो साधना आदरी आचारथी (अने तपथीय) अतो नवां कर्मद्रव्यना सचयनो-आस्त्रवनो-निरोध, उमास्वातिना ९,२ स्रने ९,३ सत्रो पाळ्ळ भा समज रहेळी छे. सूत्र ९.२ साधुना ते भाचारो गणावे छे जे सवरना उपाय-भूत छे अने सूत्र ९.३ (जुओ ८.२४ पण) तपन विशे जण।वे छे के ते निर्जन पण करे छे. हकीकतना आ पासा उपर केटलाक सैद्धान्तिकाए एटली बधी आर आप्यों के तेश्रो मोक्षमार्गना घटक तराके केवळ सम्यक्र्इान, सम्यक्र्ज्ञान अने सम्यक्त नाहित्रने ज नहि पण तपनेय गणवानी हदे गया- (उदाहरणार्थ,) सा मत उत्तराध्ययनना विरष्ठ (अने उत्तरकाछीन जणातो) रचनाओमां स्थान धरावता तैम ज नवतत्त्वसिद्धान्तने स्थान आपता २८मा अध्ययनमां स्वीकारवामा आव्यो छे क्षापणे जोयं तेम, क्या मतनो स्वीकार उमास्वातिए कयों नथी वधारामां, उमास्वा-तिप नवतत्त्वसिद्धान्तमां पण सुधारो कयों छे. तेमने पोताने लाग्यं होवुं जोईए के जो आजद बंधनुं कारण होय, पुण्य शुभ बंधनु कारण होय अने पा। अशुभ बंधनुं कारण होय तो पुण्य अने पाप भाम्नवना अवान्तर मेदो ज होवा जोईए, तेथो तेमणे नवतत्त्वना सिद्धान्ते स्वीकारेल तत्त्वोनी सूचीमांथी पुण्य अने पापने पडतां सूक्यां भाचारविषयक मूळभूत तत्वोनो संख्या सातमांथो पांच करवामां ज उमास्वातिन् कार्यसमाप्त थई जाउँ न हुउं, ते तो केवळ शरूआल हतो. तेमनुं खहं काम तो आक्षव, बन्ध, सवर, निर्जरा अने मोक्ष आ पांच तत्त्वोना चोकठामां वारसागत आचारविषयक जूनी अने नवी चर्चाओने गोठववानुं हतुं, तेमणे ते काम केवी रीते पार पाड्य ते भाषणे माटे झीणबटभर्या सम्यासने पात्र हो.

शरूआतथी ज जैन प्रथकारो संसारचकमां मानवना वन्धनुं कारण अनेक दुष्ट कियाओ छे एखं कदेता आन्या हता. वस्तत जतां आ कियाओनो विविधककारे सूचीओ तैयार थई, अने अमुक एक संदर्भमा एक सूची प्रधानपणे रज्यू करवामां व्यावनी ज्यारे बीजा संदर्भमां बीजी. उमास्वाति पोताना ६. ६ सत्रमां झावी चार धं बीध्यों नी निर्देश करे छे. अने तेमने प्राप्त प्रथो उपर स्वतंत्रपणे दृष्टिपाल करनां स्पन्न लागाय छे के आ चार सचीओ वधताओं छा प्रमाणमा उपयोगमां हेवाली क्या यंशीना केटलाक गण्यखंडीमा कहाँ हो के पांच अमतो कर्मनन्धनं कारण हो, केट-क्षाकर्मा कहां छे के चार कवायों कर्मबन्धन कारण छै, केटलकर्मी कहां के के धौच हन्द्रियोना विषयोनों भीग कमेर्नधन कारण छे, केटलाकमां कहाँ है के पांच क्रियाओं (वस्तत: पांच कियापंचको अर्थात् पचीस कियाओं) कर्मबन्धनं कारण के व्यामांनी प्रत्येक सचीने तेनी पौतानी इतिहास छ ते उमास्वातिनी समज-बहार छै. उदाहरणार्थ, सूत्रकृतांग २. २नी कियाविषयक चर्चा ते समयनी होती जोईसे उसारे उसास्वातिए जणावेल कीई पण कियापंचक घटवामां साल्यो म हती. बळी तेमणे जणावेल त्रण कियापचको तो सेटला बधा उत्तरकालीन के के पर्वकालीन कोई चर्चामां तेमनो उल्लेख नथी--आ त्रण कियापंचकोने संग्रह-संचोद्धय स्थानांगमां नोंधवामा भाग्या छै अने तेमां पण ते पाछळथी जमेराया हीवा जोईए. परन्तं था ऐतिहासिक दृष्टिना संभावनी बाबतमा जमास्त्रावि क्षावणा बीजा बधा प्राचीन प्रंथकारोनी साथे छे, एक्छा नश्रे, प्रस्तत सत्रमां व्यास्वाति सामान्यपणे कमेवन्धनी वात नथी करता पण कमेवन्धना एक प्रकार मंगाराधिक कर्म उन्धनी बात करे हैं. परन्त तेथी आएणे ने कहेवा मागीए कीए तेमां केई फरक पहता नथी. केम ह समजावीए छोए. कर्म बन्धवना ईर्यापथिक प्रकारधी करीबंचना संपरायिक प्रकारनी मेद जणाववामां आज्यो छे. ईर्यापथिक करीबंच सादरी साधनी दिनवर्याची आय छे अते तेनी मानी लीमेली विशेषता ए के के कियानं फळ ते ज वस्ति सने त्यां ज मोगवाई जाय छे एटडे फलमोग माटे पनर्भव जरूरी नथी आपणा प्रस्तुत प्रयोजन माटे जेने पुनर्भव जरूरी नथी ते कर्मबंध कर्मबंध न होई प्रस्तुत सुत्रमां उमास्वाति कर्मबन्धनी ज वात करे हे अने कर्मबन्धना कोई एक खास प्रकारनी बात करता नथी एम घारवामा अमे साचा छीए, उमा-स्वातिने नडती बीजी मुक्केली वधु गंभीर छे. सूत्र ६.३-४ मां कहुयं छे के सकत्यो-थी पुण्यकर्मनो बन्ध बाय छे अने दुष्कृत्योधी पापकर्मनो बंध थाय छे. परंत हमणा ज आपणने कहेबामां झाव्यु तेम जो बधे कर्मबंध अनत, कषाय, इन्द्रिय-विषयभोग अपने कियाने कारणे थतो होय तो सार्गकृत्यो पूण्य कर्मनो बंध केवो रोते करी शके पुसमजबुंक ठण छे. ६,११—१६ सूत्रोमां जाणे के गर्भित रीते मुरकेछीनो उकेल सुचव्यो छे, कारण के त्यां आपणने भा के तें जातनां कृत्यो-खेमांना केटलांक देखीती रीते ज सारां छे अने केटलाक नरसां छे-हारा बंधातां कमीना मेट-प्रमेटो विशे कहां छे. तेम छतां खरेखर तो सरकेली सणउकती ज रहे हे कारण के आबी रीते गणावेलां सकुत्योने केबी रीते अनत. कवाय. इन्द्रियविषयभोग के कियानो प्रकार गणी शकाय <sup>2</sup> उमास्वातिने न्याय करवा सापणे स्वीकारवं जोईए के भा मुश्केली तो कर्मसैद्धान्तिकोए करेल था सम-स्थाना निरूपणमां पण रही छे ज, कारण के तेमणे स्पष्टपणे सुकृत्यो (=অ্মদঙ্কনী) अने दुष्कृत्यो (=अग्रुस कर्मो) एवो विसाग (जे विसागनी नौध उसा-स्वातिए स्वत्र ८. २६ मां छोधी छे) कर्यों छे अने उमास्वाति सूत्रो ६. ११--२६ मां तेमने ज केवल अनसर्यां छे. तेम छतां कर्मबन्धना हेत्सत कत्योती कर्मसैद्धान्तिकोनी प्रमाणभूत (standard) सूचीमां तो केवळ दुष्कृत्यो ज छे-जेम उमाखातिए घडेली यादीमां छे तेम; आ प्रमाणमृत सुचीमां मिध्यात्व, आविरति, प्रमाद, कषाय अने योग (८.१.) छे, जेमांना प्रथम चार दण्कायस्व ज के ज्यारे पांचमो योग-जेनो सर्थ केवळ कृत्य छे-आचारशास्त्रीय दृष्टिए सारो के नरसो नथी, तटस्थ छे; योगने सुचीमां गणाववान प्रयोजन ए छे के तेनाश्री आदरी साधना ए कृत्यो जे कर्मबन्ध करवा छतां पुनर्भवन् कारण नश्री तेमने आवरो छेवाय. कोई दलील करे के भा यादीमां गणावेल विषयोनी (items) क्रम तेमनी उत्तरोत्तर ओडी अने सोडी दुष्टतानो निर्देशक है, परन्त भा वात उमास्वातिनी सूची वाबतमां साची नथा. अथवा तो तेम होई पण शके, परन्तु आ यादोगत बघां ज विषयो दुष्कृत्यसूप ज होवाथो उमा-स्वातिनी सची विरुद्ध जे आपत्ति उठ ववामां आवी छे ते कमेसैदान्तिकोनी आ सची विरुद्ध पण रहे छे ज. एम तो न ज कही शकाय के उमास्वातिने पुण्यकमेना बन्धनी समस्यामां कई खास रस न हतो, कारण के धर्मनिष्ठ श्राव-कना आचारने तेमणे महत्व आप्युं छे; अने घर्मनिष्ठ श्रावकनो आचार (साधुना भाचारनी जैम मोक्षदायक नथी) पण ज्ञम जन्म या स्वर्गनुं कारण छे एवं मानी छेवामां आव्युं होईने एने महत्त्व आपवानी साथै ज आ समस्या विशाळ णये कमी थाव छे. आ कारणे नवतत्वासिद्धान्ते आ<sup>ख़</sup>ब अने संवरनी साथे ... साथे पुण्य अने पापने पण स्वीकार्यां; अने अप कारणे ज तत्त्वोनी सुचीमां पुण्य अपने पापने न गणवा छतां उमास्वातिष विस्ताग्थी श्रावकाचारनु निरू-क्या कर्यु, मा वस्तु एनो रीते प्रकाश फेंकनारी छे. आम उमास्वाति सातमो भाको अध्याय वतनो समस्याना निस्दाणमां गेके छे-महावतरा वर्षिष योचे याधाना आचारती सने सणवनता शीर्षक तोचे श्रावकता साचारती चर्चा करे हे नेमने स्नाम करवं पड्यं कारण के सामान्य चोकतामां बनोना देवेच्यती समस्यान चिक्रणण आखबना शीर्षक नीचे के संवरना शोर्षक नीचे करी शकाय तेस न दर्त-आस्त्रवना शीर्षक नीचे करी शकाय तेम न दर्त कारण के सदावन मंत्रानी भेट छे. आस्त्रानी भेट नथी: सवरना शीर्षक नीचे करी शकाय तेम न हत धारण के अण्डात आस्त्रवनो मेद छै, सवरनो मेड नशी (नडमा अध्यायमा किस्टोजी) सनस्ती समस्यानी बाबतमांय उमास्त्रानि ते ज पहलि स्थानांवे से जे नेमणे आव्यवनी समस्यानी बाबनमा अपनानो छे. अर्थात वडो पग मोश्वना हेतभत मानवामां आवेली आदर्श साधनी वैनयिक क्रियाओनी विविध सचीओ तेओ आपे छे-जे सूचीओ जुदा जुदा प्रंथीमां घडवामां आवी हती अने वधता-क्षोळा प्रमाणमां प्राचीन हती. आम देखीतो रीते ज सौधो प्राचीन सची त्रण र्शाम अने पांच समितिओनी हती. बावीस परिषहोनी सूची पण ठीक ठीक पार्चन हती. पांच चारित्रोनी सची बह प्राचीन न हती. बार अवप्रेशानी सची सने हम धर्मोंनी सन्तो बन्ने खब उत्तरकालोन है. बधारामां हे प्रकारना नपती— तेमता प्रमेशे साथ-सची प्राचीन हरी पण बह प्राचीन तो नहीं. निर्जरानी समस्या ९ १७ मां तिस्तप्रवामां आवी के उसा आपणने ए मतलबनं कहे-बामां आव्यं के के आचारनो दृष्टिए माणम जैटलो वयं शह तेटलो वय परकळ निर्जा ते करे छे-उसास्वातिनी पायानी संग्रजण आ प्रश्न परेत्वे जे के तेनो निर्देश कायणे पहेलां कारो गया छोए. कर्मबन्ध केही रोते धाय छे अने मोश्र केवी रीते थाय छे तेनो विगनोमां सैदान्तिक गंच ऊउतो नथी अने ते विगतोनं वर्णन क्रमणः साठमा अने दसमा अध्यायोगां छे आम उपास्त्रातिण वारसागत आचारचर्चाओता समग्र राशिने आस्तर बन्ध, सदर, निर्वरा अने मोक्ष क्या पांच तत्त्वोना चोकठामां गोठवो दीघो. आ रोते सगडीत सामग्री प्राय सर्वग्राही है अने तेनी गोठवणी प्रायः व्यवस्थित है, पत्तु आ वधानी एक दोष ए छे के प्रथा हारमां ऐतिहासिक दृष्टिनी अभाव होवाओं प्राचीन, नृतन अने मध्यवर्ती वस्तुओंनो खराब रीते सेळमेळ वई गई छे परन्त जेवं छे तेबा तस्वार्थसत्रनो विचार करीए तो उमास्वाति आपणने जे कई मापी शक्या छे ते ते परिस्थितिओमां तो घण उत्कृष्ट गणाय. [एकथी पांच अन्यायोमां संगृहोत सामग्रीनी बाबतमां कर्तानी ऐतिहासिक दृष्टिनी खामीने छोघे, समग्रश्णे विना रीए तो, कई उलार आवती नथो. आम होईन आ अध्यायो तेमनामां चर्चे हो जैन मान्यताओनी अत्यन्त उपयोगो प्रस्तावनारूप बनी रहे छे.

Sambodhi, the quarterly Journal of L D. Institute of Indology, Ahmedaha to be published in the first issue every year after the last da kersel is primarily inte of March researches in Medley Form 19 Heace emphasis will (See Rule 8) languages, literato Ahmedabad 1. Place of Publication sources of that perio 2. Periodicity of its Publication Quarterly do give sufficient spac 3. Punter's Name 1 Swami Shri Tribhuvandin and the throw light or Nationality 31 Shastry, Indian . Caltare. Address Shri Ramanand Printin u of Contributions Press. Kankaria road. Ahmedabad-22 ing embodying ori abstracts of thes 2 K B, Bhaysar the lightersity; critical ex Swaminarayana Mudran Lumbed Sanskrit, Prakri Mandır, 46 Bhavsar Society Cuanta, Old Hindi, Old Nava Vadaı repreciations and sur Ahmedabad-13 stand medieval impor Dalsukhbhai Malvania c solices of manuscript 4 Publisher's Name erbus will be published Indian Nationality L D. Institute of Indologi Address Ahmedabad -9 dim of Articles 1 Dalsukh Malyania 5. Editors' Names sould be written in 2. Dr H. C Bhavani blowing four language 1. L. D Institute of Inde d Colarati and Englis logy Ahmedabad-9 des witten in languag 2 School of Languages this should be accompa Gujajat University. er in English Ahmedahad-9 6 Names and Addresses of L D Institute of Indology netation Individuals who own the Ahmedahad -9 L.D. Institute of Ind ratum to the author

Statement about ownership and other particulars about

Newspaper and partners or shareholders holding more than one-percent of the total capital

l, Dalsukh Malvania, hereby declare that the particular agiven above are true to the best of my knowledge and belief the Dalsukh Malvant (1).

Signature of publisher

Rs. Sh. Dollar

mulions are accepted

mai Subscription

particular

ter the pe

Journal is primarily intended to note researches in Medleval Indian bad ure. Hence emphasis will naturally n the languages, literature and rral sources of that period But it ni Shri Thigalso give sufficient space to other stry, India les which throw light on Ancient Ramanaji to Culture

# Kankana ms of Contributions

dabad-22 ributions embodying original

Bhays ribes, abstracts of theses accepted marayan he University, critical editions of the lir, 46 Bhayblished Sanskrit, Prakrit,

Vadaj bhramsa, Old Hindi, Old Qujarati dabad-lj i appreclations and summaries of kibba was and medieral important original sign of manuscripts and textual clems will be published in the

. Institute dinai

# usukh Miklium of Articles

: H. C by should be written in any one of
) Institutioflowing four languages: Sanskrit,
y Ahmethil, Onjarati and English.
hol of Lies written in language other than
hold that the should be accompanied by a
medabui-1

nstitute d'auneration

rdabad § L. D. Institute of Indology will pay prarium to the authors whose ributions are accepted.

# ad Rs. 20/-

that the pad Rs. 20/ owledge ad pe Sh. 30 Dalsul F. A. Dollar 5.00 Signature of Other Rules

- (1) Contributions intended for publication in the Journal should be type-written (with double spacing) or legibly written on one side only of the paper Copies should be retained by the authors
- (2) It is presumed that contributions forwarded for publication in the Journal are not submitted elsewhere
- (3) The copyright of all the contributions published in the Journal will vest jointly in the L D, institute of indology and the authors.
- (4) Ten offprints will be given to the contributors free of charge
- (5) Titles of books and Journals should be indicated by single underline. Sanskrit, Prakrit, Hindi, Gujarati terms occurring in the articles written in English should be underlined. The standard system oi transliteration should be followed.
- (6) Those who want their works to be reviewed in the Journal should send two copies of the same.

All contributions and correspondence may please be addressed to

Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

# OUR LATEST PUBLICATIONS

| 32.         | Philosophy of Shri Svaminarayana by $\mathrm{Dr.}J.A.\mathrm{Yajnik}$                                                | Rs. | 3  |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----|
| 34.         | अध्यात्मिबिन्दुः —हर्षवर्षनोपाध्यायनिवद्धः स्वोपज्ञवृत्त्या युतः ; े<br>सं॰ मुनित्री मित्रानन्दविजयजी — नगीन जी. शाह | Rs. | ť  |
| 35.         | म्यायमञ्जरीप्रन्थिमङ्गः — चक्रघरकृतः, सं० नगीन जी शाह                                                                | Rs. | 3  |
| 36.         | New Catalogue of Sanskrit and Prakrit Mss. JESALMER COLLECTION — Compiled by Munirāja Punyavijayaji                  | Rs. | 4  |
| 37.         | Prakrit Proper Names Pt. II<br>Compiled by Mohanlal Mehta<br>and K. Rishabh Chandra                                  | Rs. | 3, |
| 38.         | Karma and Rebirth by Dr. T. G. Kalghatgi                                                                             | Rs. | ı  |
| 39.         | Jinabhadrasüri's Madanarekhā Ākhyāyikā.<br>Pt. Bechardas J Doshi                                                     | Rs  | 2  |
| 41.         | Collection of Jaina Philosophical Tracts<br>Ed. Nagin J. Sháh                                                        | Rs. | 10 |
| 42.         | Sanatukumāracariya,<br>Editors Dr H. C. Bhayani and Prof M. C. Mody                                                  | Rs. | 1  |
| <b>4</b> 3. | The Jama Concept of Omniscience<br>by Dr. Ram Jee Singh                                                              | Rs. | 31 |
|             |                                                                                                                      |     |    |





VOL. 3

JULY-OCTOBER 1974

NO. 2-3

EDITORS
DALSUKH MALVANIA
DR. H. C. BHAYANI



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD 9

### CONTENTS

The Absolute as Pure Consciousness

Kalidas Bhattacharya

A Phonological Sketch of Apabhrams'a of the 11th Century A. D

W. S. Karunatilleke

The Andhau Inscription of Rudrasimha I

Rasesh Jamindar

समराइच्चकहा में वस्त्र एवं आभूषणी के उल्लेख

झिनकू यादव

गीता और कालिदास

गौतम पटेल

उत्तर भारत में जैन यक्षी अम्बिका का प्रतिमा-निरूपण

मारुति नन्दन प्रसाद तिवारी

शृङ्गारमञ्जरी की शब्दावली के. आर. चन्त

गुरु-स्तृति-चर्चरी

सं॰ र. म. शाह

તારંગાનું અજિતનાથ જિનાલય સ્થપતિ મનસખલાલ સામપ્રસ

સ્થપાત મનસુળલાલ સામગુરા

પારભ'દરની વાસુપૂન્ય જિનની વાઘેલાકાલીન પ્રતિમા અને તેના અભિલેખ

ત્રિભાવનકાસ એ. શાહ, મણ્યુભાઇ વારા અને મ**ક્ષ્યૂદન ઢાંડી** વત્સલ-સમારાતિ શાક્ય

ઉપેન્કરાય જ. માંડેસરા

पद्मसुन्दरविरचित कुशलोपदेशकोश

सं० नगीन जी। शाह

Jan .



#### A MODERN UNDERSTANDING OF ADVAITA VEDĀNTA

#### 1. THE ABSOLUTE AS PURE CONSCIOUSNESS

#### Kalidas Bhattacharya

#### A

Essence and accident taken together, the person called 'I' is an individual unit consisting of a body, a mind and what will be shown as its essential presupposition—pure subjectivity. called also pure consciousness. Not that the particular body and mind and that pure consciousness remain side by side in clear distinction, nor as even half distinct from one another. from the beginning. It is given as almost a homogeneous unity, from out of which the three, with all the sub stages involved, are only progressively distinguished out through a sort of deepening of reflection, much as what happens when forms are distinguished from out of a given situation. In a given situation, at the unreflective level, neither forms nor the residuary matter stand distinguished, even so much as half distinguished, and when subtler forms progressively unfold themselves in their respective autonomy - autonomy implying that the forms discovered at each stage can be imagined and tackled by themselves-every lower stage is, from the point of view of this distinguishing, understood as one where the form had stood undistinguishedly fused, and the residuary matter = the-fused-state-minus-the-form-distinguished appears as never realizable in its autonomy but only as indefinite, speakable only in terms of the form distinguished - as what the form is not - its positivity (not denied) being only spoken of as a dark indefinite positive base which that form had somehow been dragged into and fused with In other words, phenomenologically, matter as such is but the self-negation of form, and whatever positivity it has is only that of the unreflective given situation which just nee positive, there being no question as to why it was so. The relation between body and the world, between mind and body and between pure consciousness and mind has to be understood in the same manner. This is unlike any ordinary case of distinguishing where when X is distinguished out the remainder is understood as a clear positive definite. Y equivalent to the given situation minus X. Dissociation of the stages of freedom, as thus of a different sort, can be best represented by saying that what is now dissociated had earlier, by an inscrutable act of self-negation, deformed itself positively as the given that was started from This is the Advanta principle of ajāāna details of which, however, will be taken up later.

The given that is started from is the ordinary world of things What is first distinguished out of it, as more subjective and, therefore, free so far, is one's body Body which is otherwise a thing among things of the world called Nature or world of objects (jada) is yet in a way not in it Somehow it enjoys a priviledged position. If the world is an object of experience to a subject that experiences it, body as the medium of this experience finds a distinct position for itself which is as much in that world of objects as not in it. When an object finds itself to be a medium (means), to that extent it transcends the world and feels drawn toward the subject that uses it as a means. As a matter of fact, in that aspect it is felt as I, which is never the lot of any other physical thing of the world Other things of the world can at most be mine, never felt as I Being in the world, the body equally transcends it

This relative subjectivity of body is evident in other ways too. The absolute distance and direction of everything and, for that very reason, their distances and directions in relation to one another are due ultimately to the reference of each to my body; and add to this the more intriguing phenomenon that my body is not a mere point—and, what is still more

intriguing, that even its different parts have distances and directions relatively to one another-and what it all points to is that when this body is considered as the centile of all reference it is somehow understood as other than a spatial object, though there is no denial at the same time of its being in the space of the world It follows that space in which body finds itself is itself to be understood in some necessary reference to the body that is so far non-spatial. Not merely that; anything that is called 'this' is so only in relation to my body, and as this body too is often called 'this' there is no escape from the phenomenological conclusion that it is subjective relatively to every thing of the world The so called objective this is only another name of the self-identity of the thing miscalled that way and falling considerably short of the full meaning of the term, the full meaning being 'present before me', Body, in short, is as much in the space we perceive as not in it Phenomenologically, this is more evident when it is a question of body as felt from within a

Mental status (vritts, better, antahkarana-vritts) come next to be distinguished in their freedom from this bodily subjectivity. They are the states of cognition, feeling and wills that are not only felt as somehow dissociate from the corresponding objects—somehow standing at a distance—but also known that way explicitly when we introspect 4. There

The so-called objective space with fixed positions, distances and directions of objects in a conceptual construction, a logical device

<sup>2</sup> Vide K C Bhattacharvya, Studies in Philosophy, Vol II, 'Subject as Freedom', Chapter III, ed Gopinath Bhattacharyya, Progressive Publishers Calcutta Indeed to K. C. Bhattacharyya I am indebted for all the central ideas developed in these chapters

<sup>3</sup> Unconscious traces (samskāras) as never intuitively distinguishable we keep apait

<sup>4</sup> Except, of course, in the case of perception where the mental and the physical coalesce To introspection into percept as a presentation other than the object perceived Something like a mental percept is distinguished when an illusion is detected.

may be an older of relative subjectivity among them, and each of these may have phases relatively more toward the subject than others. But these questions we may ignore for the present. The main point here is that the mental is more subjective than the bodily That mental states have a sort of subjectivity which is freer than that of body is almost universally recognised If the behaviourists and others of their kin demui, let them note, first, that body itself is either mine or yours or his, and often even felt as I, you, or he, which is not necessarily the story of other things of the world, and, secondly, that though many statements of peculiar mental occurrences and behaviours can be reduced to ones that need not mean these, this does not affect other simpler statements which are not so reducible Whether these simpler statements point or not to existent mental states as qualitatively diffe tent from physical ones depends entirely on the theory of meaning one upholds Like most Indian thinkers, the Advaitin upholds the commonsense theory of meaning which is that whatever is spoken of in a way exists exactly that way, unless in particular specific cases there are reasons to the contrary

These states are mental, but they are objects at the same time Feit, in themselves, as relatively more subjective than either body or physical things, they are yet experienced as objects to, and discovered too that way by, intiospection (aminyarasājaj's or mental perception (mānasa-pratyakṣa), as the case may be, quite in the same way as things of the world

as an illusion. Yet the illusory detected as illusory is not wholly dissociated from the space in which other things are. As corrected, it is indeed no longer assertable to be in that space—it cannot be asserted as the resident of the ordinary world—and yet, even then, into to be in that space, to be a resident of the ordinary world—is not wholly deemed either.

<sup>5</sup> This is what is called introspection in ordinary psychological literature. Verv soon we shall be speaking of quite another sort of introspection which, as distinct from psychological introspection, will be called spiritual introspection (aa(i-i-hana)).

re experienced in—and one may add, though unnecessarily, 'as discovered that way by '—the primary first order cognition Mental states which are primary cognitions are said to be objects to introspection, and other states which are non cognitive—feelings and wills, for example—are objects for mental perception. There is, of course, a difference of opinion among the Advaitins regarding whether mental perception is itself a case of introspection or not

Mental states are objects Yet, not only as experienced at the primary unreflective stage but even discovered by introspection, they evince relative freedom, forming a class apart from other things of the world and also from body. When I am introspectively aware of my cognition of X, where that Y is a thing of the world, no doubt that X too appears before the introspection, but that it does only as loosely attached to that cognition, tending all the while to slip from it, attention heing focussed more on the cognition side than on it; and what all this means is that the mental side not only demands a sort of freedom but has actually half attained it. We may feel more assured of this if we distinguish this act of intro spection from another of its kind where, instead of being aware of the cognition-of-an-object, we are aware rather of the object-as-cognised The object in this latter case stands more in the focus and cognition hangs on to it adjectivally in order just to bring to the focus of reflection characters of the object that were not noticed before

If this latter type of reflection is also called 'introspection' as it has been by some, it would be introspection of a new kind altog-ther. It is either meiely a better, though second-level, cognition of the very object of the first level, with some of its features now revealed for the first lime—in which case it is widely different from what we normally understand by the term 'introspection', being similar to that only in so far as it is reflective, or it would mean mere abstraction of the knownness of the object that was known, asserting that known.

ness as only a property of the object. In the former case the very use of the term 'introspection' might be questioned, but in the letter case the use is not illegitimate because, after all this awareness is one of knownness But, then, the object of this expreness, the knownness of the object of primary comtion, is not revealed as subjective relatively to that earlier object, not revealed, in other words, as livingly dissociated from that object. The only introspection that reveals its object as yet relatively subjective that way is the awareness of my primary cognition of an object, where the distinctive object of the introspection is that cognition (not that object), though with its eistwhile object somehow both hanging on and slipping. This sense of the object of the primary cognition somehow both hanging on and slipping is precisely what we mean when we say that the cognition is being livingly dissociated from that object and so fai standing as subjective relatively to it. The introspection that does not reveal this relative subjectivity of the primary cognition may be called psychological introspection (anuvyavasāya), the type of introspection we find spoken of in common psychological literature The type of introspection which, on the other hand, reveals that relative subjectivity of the cognition introspected may, in contrast, be called spiritual introspection (saksin) It may he noted in passing that the reflective awareness of an object (not of its cognition) - apparently introspection of the first type-need not always refer to that object through the intervention of an intermediary like knownness or primary cognition though reflective, it may refer straight to the object of the primary level. When there is such straight reference, reflective awareness is, in reality, introspection of the spiritual type (sāksin) The illusory snake, for example, detected as illusory, is known straight, though reflectively. Reflective knowledge of snake as lliusory snake, which is the same thing as the retrospective account of what it is in the original experience,

<sup>6</sup> Vide K. C. Bhattacharyya, Studies in Philosophy, Vol. II. 'Subject as Freedom', Chapters I and II.

is taken as of the nature of spiritual introspection because, known as illusory or having been illusory, it is not so far known retrospectively as having been an object like other independent objects—and so far, one may say, though not correctly, as having been subjective—though its erstwhile experienced objectivity is not also explicitly denied. The retrospective reflective awareness of the illusory snake as having been illusory is to be called spiritual introspection for another reason, like the primary cognition which is normally introspected spiritually, the object here—that illusory snake—is revealed to the  $s\bar{a}k sin$  duect, not through the intervention of any vitti

R

That cognition as a mental state is nearer introspection is clear from another consideration also. It is that one finds is extremely difficult to distinguish between this cognition and introspection so far as their stuff is concerned-a thing we seldom experience in our primary cognition of worldly objects where between that cognition and the objects there is a clear distinction in stuff. Not that there is no stuff-distinction whatsoever between cognition and introspection What we emphasize here is that there is a bit too much of similarity between the two The Advaitin holds that cognition as a mental state is made, at least predominantly, of sattra which not only makes it phosphorescent but also works as a bridgeway from all that is object to subjectivity proper. If feelings and willings are also phosphorescent, they too are so far made of sattva, but they do not claim as much nearness to introspection as cognition does While cognition, when introspected into, shows itself as dissociate from worldly objects and from relevant bodily states and proves that way its (greater) subjectivity, feelings and willings never show them selves as dissociate to that degree if there is any question of dissociation from worldly objects it is oblique of a sort, and from bodily states like organic sensations and general coanaesthesia they appear to be as much free as not, perpetually alternating between freedom and fusion. Their stuff contains some dominant duller elements, called rajas and tamas

Phosphorescence of cognition, or, for the matter of that, of any mental state, is entirely an objective property belonging to it A cognition that is revealed to introspection as an object is revealed *ipso* facto as phosphorescent. Introspective awareness of cognition is thus widely different from its phosphorescence introspection stands apart as subjective in relation to that phosphorescent cognition as an object. The cognition in question may indeed be subjective relatively to the thing that is cognised, but, assuredly, it is an object *visa-a-vis* introspection

There is, however, a basic distinction, here too, between psychological and spiritual introspection. As awareness, both indeed are subjective vis-a-vis their objects. But because the object of psychological introspection is only knownness which is in no sense subjective, this type of introspection, in snite of being awareness and, so far, subjective, is logically as much an object too, like any cognition at the primary level Spiritual introspection, on the other hand, dissimilar in this respect to any primary cognition, in so fai as what it reveals it reveals as subjective, cannot itself be an object again to another ulterior awareness. Psychological introspection is on a par, so far, with ordinary cognitions, and one may not un reasonably claim that its existence has, therefore, to be known by another cognition which, now on a par with spiritual introspection (because its object is awareness as subjective) would refuse to be revealed by still another cognition. Spiritual introspection is self-revealing, logically, psychological introspection is not so

It often appears that the Advaitin has taken all intros pection to be self-revealing. If this is so, it is because he has not recognised any psychological introspection Anuvyavasāya,

with him, is basically  $s\bar{a}ks_1-j\bar{n}\bar{a}na$ , the only difference between the two being that, because of some defect, aninyanas $\bar{a}ya$  is a temporary affair whereas, because of the absence of that defect,  $s\bar{a}ks_1-j\bar{n}\bar{a}na$  is, at least relatively, abiding  $\bar{a}$  More of this later. Unless otherwise specified, from now on we shall mean by 'introspection' the spiritual type only

It may be noted that even in the absence of introspection we are aware of every primary cognition unreflectively. Assuredly, this unreflective awareness is more than mere phosphorescence of that cognition. For while many phosphorescent things may go unnoticed there is no case of a cognition that is not noticed immediately as it occurs even though no introspection has intervened. The whole thing may, however, be understood as follows.

Introspection not to intervene does not mean that it is not there introspection to intervene is no other than its showing itself in proper form, viz., as standing apart from the cognition as ever subjective and holding that cognition as an object, which, in turn, implies that before the said intervention it was there in an improper form, ie as undistinguishedly fused with the phosphorescent cognition. It is this undistinguished presence, called, from another angle, it ieflection (pratibimba) on that cognition, which makes the cognition pseudo-conscious. Introspection to note it as an object is only another name for itself to be dissociated as a free stage of subjectivity. From the point of view of dissociate introspection the primary cognition is to be under-

<sup>7</sup> It is because of that very defect that psychological introspection (anu rvarosa)w) fails to reveal anything except through a primary cognition (vitii) which stands directly as its object. Sprittual introspection (abkirjana), on the other hand, can do this not merely primary cognitions but illusory objects too are revealed directly by it, without the intervention of further vitix. As for aphabamin, it is absolutely the same as what may equally be called the object of aphabamin If psychological introspection too reveals vitis direct, this is because in that aspect it is identical with spiritual introspection.

stood as its self-negation, as a symbolic representation  $(n\bar{a}ma-r\bar{u}pa)$  of that pure subjectivity—as its  $\bar{a}bh\bar{a}sa$  as some Advantins have held \*

While mental states are more subjective than bodily states and other objects, what is still more subjective is this introspection as freed from its fusion with those states. In a sense, it is subjectivity itself, for, unlike mental states, it is never an object to any further subjectivity Introspection is never an object to another higher-order introspection. Why this is so we have seen in Section A. What more can be said about it is as follows.

Were introspection an object to another introspection there would be an unending series of introspection behind introspection, but no one feels that way And if we have to stop anywhere, why not stop with the first of them? 9 Nor can it be said that one and the same introspection folds it self into two, one looking upon the other as an object, for even then the introspection as looking would be felt as more of its real nature than the one looked at, so that the latter would only be a false double Introspection as spoken of is also no genuine object At the most it symbolizes itself as an object, its so-called objectivity being either felt as self-nullifying or understood only in the context of a past objective situation, as in retrospection Future objective situation need not be taken into account separately, because it would here be only a projection of the past

Genuine subjectivity of introspection can be shown in yet another way. The ultimate court of appeal for anything to prove its existence is my direct cognition of it or of any

<sup>8</sup> The theory known as avacchedarada will be examined in another section

<sup>9</sup> It is only in the case of psychological introspection that, as already shown, some might claim that the first introspection is known as an object by a second introspection and that only this second introspection is wholly subjective.

of its invariable associates. But what certificate can cognition itself put forward for its own existence? It will not be enough to say that its associate—any object—is directly cognised For no certificate is acceptable till it is it self certified What is it, then, which certifies that there has been a cognition at all? It must be some other cognition viz introspection But what if one asks for a certificate for this introspection itself? Postulation of a third cognition would here be self-defeating, for not only would there be no reason why there should not be a fourth, a fifth and so an ad indefinitum, there would be the further difficulty that what is sought to be certified fails of that, and, despairingly enough. just because of the indefinite regress. 10 Unless a certificate is itself certified, either by itself or by another, it fails to certify, The only way out is to hold that the second cognition, viz intiospection, is self-certifying, self-certification meaning that it is not cognised as an object by another cognition

There may, of course, be other alternative solutions. One of these we have stated in footnote 9, p. 10. Some, again, have held that when in answer to the question 'Why X?' one replies' Because Y' there is in that context no immediate question like 'Why Y?' In that context, therefore, Y stands accepted as a sufficient answer, though it may be questioned again in another context which has nothing logically to do with the present one. What it all points to is that, contexts differing, one may go on admitting introspection after introspection and indefinitum. As regards the first alternative, the Advaitin would only point out that he is concerned with spiritual introspection only, not with the psychological one, and to the second alternative he would reply that for the sake of discovering the ultimate truth one should be as much questioning as one could, if only to avoid pitfalls.

Still others—the Buddhists of almost all denominations—have held that as primary cognitions themselves are self reveal-

<sup>10</sup> Mūlocchedikā anavasthā

ing we need not postulate a higher stage, call it spiritual or psychological introspection. The Advaitins, however, would here first draw a distinction, as we have seen, between the phosphorescence of a mental state and the reflective awareness of it as an object (though in that awareness it may be known as subjective too, to whatever extent) and then another distinction between that phosphorescence and the unreflective notice of the mental state and, consequently, a third distinction between this unreflective notice on the one hand and that reflective awareness on the other. These points will be thoroughly discussed in the pages to follow.

Still others hold that as there is difficulty in proving the existence of introspection it should better be understood as outside the question of existence and non-existence altogether. It should, in other words, be understood, in the Kantian or semi-Buddhist fashion, as only a logical or transcendental presupposition-as the pure I think that neither exists nor does not exist. The Advaita rejoinder, however, would be quite simple Advaita would readily agree that introspection=subjectivity is qualitatively different from all the first-order primary cognition but would add that the difference is not so catastrophic as to forfeit its ontological import altogether. The difficulty in proving the existence of introspection could be avoided if only it were recognised as self-certifying, Besides in introspection, subjectivity is, as a matter of fact, experi enced as existent, at least, in the form 'l am' The translation of 'I am' into 'I=I' is not merely forced, it is gratuitous too

Not that there is never an experience like 'I=I' The experience of subjectivity as an overtone of mental states is definitely one such An overtone is always a feature which, though experienced along with that of which it is an adjectival overtone, is yet understood as dissociable, as demanding in other words some sort of autonomy, an autonomy that is at least possible So far it is already semi-autonomous, though, in so far as it is not experienced as actually autonomous, it

is not also experienced as an independent existent. It is experienced as an adjective but understood at the same time as capable of transcending that of which it is an adjective. This is exactly what Kant meant by 'transcendental', as 'I=I' not 'I am'

But this is not the whole story of subjectivity, nor is 'I=1' the finale of the story of dissociation The subjectivity which is only of the foim 'I=I' is just noticed, not known reflectively. Notice is unreflective awareness, and not even of the form 'notice of X', as though that X is other than the notice The notice of subjectivity is but subjectivity as self-revealing, even though the whole thing is unreflective yet. Even the trans cendental-ity of this subjectivity is at this stage noticed unreflectively, this mere notice of transcendental ity alone justifying us in calling it an overlone.

This very notice, however, poses a further demand that the situation be explicitly, i.e. reflectively, apprehended in that form. How, otherwise, could we at all describe the situation as we have done above? When we have the autonomous subjectivity reflectively apprehended that way, we are introspecting—we are experiencing pure subjectivity as really dissociate, as substantively in itself, as standing aside of the mental states of which it had so long been experienced as only an overtone. This is pure subjectivity Like the sub jectivity that is just noticed, it too is self-revealing, only, while in the former case the subjectivity in question was revealed by itself and that was the whole story, in introspection it is revealed by itself to itself. The just noticed subjectivity is not revealed to introspection: at the unreflective stage there was no explicitly distinguished introspection, and-what is more important-when introspection intervenes, the just noticed subjectivity is found to have been identical with it, as introspection undistinguished, as introspection itself in so fai as it was fused with mental states and yet semi-autonomous as an overtone.

Unlike mere unreflective notice of subjectivity, introspection is pure subjectivity experienced as distinct in itself and with an onfological status, with a being of its own, not as mere transcendental presupposition of the form 'I=I' This is mure consciousness, though still the self-revealing individual I The Advattin calls it fivasāksin. In a later section it will be shown that even this subjectivity is not consciousness at its priest form. For the time being, however, we stop with introspection.

C

But introspection as the purest form of subjectivity is still only one of the elements of the individual person, called I. Why should it be. as it has been taken by the Advattin, the sole reality of the individual person, everything else—every mental state, the body and whatever else is bodily—being all faked? The Advatin has even gone further and held that this pure consciousness is the sole reality of the whole world, the only ultimate being, the only reality What does he mean by all these?

If intiospection were of the psychological type (as distinct from the spiritual), mental states as its objects, however different from physical things, would be different equally from that introspection. Like physical things, they, though qualitatively different from them, would be over there, to be just picked up and known. There would be no question of reducing them to, understanding them in teims of, introspection These states, however short-lived, and, therefore, then whole field, called mind (antahkarana), would then have to be understood as constituting the individual person quite as much as that introspection and coordinately with it. So is the case with body and bodily states too, including sensations and percepts (in disparytias): they would equally constitute the individual person But if introspection proper, as we have already decided, is taken as of the spiritual type, it is just what discovers

the mental states to have been dissociated, to whateve, extent, from then objects and, as subjective so far, reduced, to that extent, to introspection itself Mental states are subjective, not because they are phosphorescent—for there are many phosphorescent things which are not subjective—but because they are found to be subjective by (spiritual) introspection. Not that they are not experienced as objective. What is demanded when introspection discovers that just in so far as they are mental they are subjective, is that this objectivity is precisely what has to be got rid of. The objectivity is no doubt experienced, but it is at the same time an experience of a demand for dissociation from it.

One could, of course, argue the other way about, One could say that it is rather the detected subjectivity which has to be got rid of. But that would be from a new stand-point altogether - the standpoint of pan-objectivism-from which even the subjectivity of introspection=pure consciousness ought to have been denied. As a matter of fact, pan-objectivists have persisted in denying it either through an altogether new interpretation of consciousness or through its simple wholesale rejection. Short of that pan-objectivist attitude, then, mental states which are experienced as dissociated from the objects they refer to have to be understood as demanding dissociation even from their own objectivity and demanding, in that context, to be identical, in the long run, with introspection itself which constitutes ultimate freedom from all that is object This is also what introspection itself testifies to when it detects the mental states as themselves to whatever extent sub tective

The Advastin is not for pan-objectivism. His is professedly a human philosophy, treating man somehow as the focal point for all consideration of the world and not treating him as an item along with other items of the world. Even those who understand man as such an item along with other items have to consider him as after all an evolute of a higher

order and the central distinctive feature that places him in that higher order is exactly his freedom—his capability of standing aside. Nature and knowing it from outside, if not also of rearranging its items into new set ups, man being considered in either case as, so fai, a centre of subjectivity as against the whole world as a system of objects. Pan objectivism could justify itself if, and only if, the distinctive feature of man—his subjectivity=freedom—could be denied. Few—and least of all, the Advaturs—have denied it.

Pan objectivism rejected, there is no question of getting rid of subjectivity. There is also no conceivable possibility of subjectivity, understood as subjectivity proper, forming any sort of unity to be called the individual person, with any object understood explicitly as object. For, subjectivity understood as subjectivity is at least its dissociation from, its not being one with, object. The only alternative left is, then, for object to be reduced to subjectivity in the way we have been suggesting. Here, in our present case, the apparent objectivity of the mental states has to be understood as what has to be transcended, the new states to be realized being that of subjectivity. This means, in effect, that the objectivity to be transcended is at its best only a symbolic construction.

For the pan objectivist, objects are independent things (padārinas) For man-centric philosophers, on the other hand, object (visaya) is necessarily what is perceived or imagined to be perceived. They need not deny that there are things the minimum they intend is that object, at the lowest level, ie in perception, coalesces with the thing. For them, in non-perceptual knowledge object is what is only imagined to be perceived, a mental presentation somehow midway between

<sup>11</sup> This is, of course, from the point of view of subjectivity as know-ledge. If, as by some philosophers, it is understood as (transcendental) will, the mental states—and, therefore, everything that is at any lower level—have to be understood as created by that will. The Advalian has not understood it as will. At the transcendent level he re-luoss will to knowledge.

the thing and cognition, somehow dissociate like image as in memory and idea or meaning as in thou ht Even a percept is found half dissociate in the case of illusion detected as illusion Only, there the percept, not asserted to be there in the world of things, is somehow also not denied to be there The illusory snake is felt as half dissociate from the real rope Thus, from the man-centric point of view object everywhere is necessarily to the knower, though in the case of perception it coalesces also with the thing, and while in illusion, detected as illusion, it is only possibly dissociate—half explicitly to the knowing subject and half not-in all non perceptual cognition it is felt as actually dissociate. In none of the cases, however, it is perfectly dissociate in each case, from illusion detected as illusion to the highest form of non-perceptual cognition, it is imagined to be perceived and, therefore, imagined, so far, as coalescent with the thing. The thing as distinguished from the object is the independent being. In none of these cases, therefore, is there full freedom from what is non subjective. viz the thing It is only in introspection that one experiences subjectivity in its full perfect freedom.

Whatever is true of mental states and percepts is true mutatis mutandis of body and bodily states.

In every case, then, object as other than the thing has to be understood from the subjective point of view. As so understood in the subjective attitude, its apparent objectivity is only symbolic it is only symbolized, spoken of, as an object. As, now, there is continuous dissociation, ie continuous lack of commitment to the thing and relatively also to objects at lower levels, and as it is introspection alone which represents complete and perfect dissociation, one may say that from the point of view of this purest subjectivity there is not only no genuine thing but no object too, the thing being completely replaced by object and object being understood as only symbolic representation of subjectivity that way

Thus, starting with the idea that man = individual self is a

novel entity involving, quite unlike other things of the world a novel feature, called freedom or dissociation from all that is object, and understanding everything that is apparently objective as only a symbolic representation of subjectivity that way, the Advaitin concludes that pure subjectivity = pure consciousness is not merely the final essence of—the genuine reality, the abiding entity behind—all that is mental and bodily, it is equally the truth of everything of the world.

D

That introspection = pure subjectivity is the final essence of all that is mental and bodily is evident from another simpler consideration. Extra-bodily things can at most be mine, none of them, singly or together, are ever felt as I Body and its states, on the other hand, and whatever more dissociate than these are called mental-the mind and its states-are as much mine as also felt as I. Of these two, again-mineness and Iness-I-ness is felt to be more genuine than mineness from the subjective point of view. the mineness of body and mind is related to their I-ness exactly as the in-itself-ness of an extrabodily thing is related to its mineness. As between body (and its states) and mind, again, there is undisputed preference for I ness in the case of mind somehow the mental is experienced as more of the nature of I than the bodily. As for I itself, it is never experienced as mine but only as I, the expression 'my self' being understood exactly in the way the expression 'its identity' is understood where the identity is not different from the 'it' except verbally Of 'mine' and 'I', now, the latter is more original and the former derived from it—anything is mine only  $\bar{\mathrm{m}}$  so far as it is related to IIt follows that where something is spoken of as both 'I' and 'mine', it is more I than mine As extra bodily things are never spoken of as 'I' they are not of the nature of I, though as related to I they may well be mine. So far they are independent of I But not so one's body and mind and their states. As both mine and I, they are originally of the nature

of I, i.e, purely subject, only symbolically spoken of as objects. That extra bodily things, just in so far as they are mine and not I, are independent need not, however, mean that they are as independent as a pan objectivist would have them. From the humanistic point of view they too are symbolic representations of pure subjectivity. Only, the mental and the bodily constitute one type of symbolic representation and the independent thing arother. To this distinction we shall very soon turn

Most people get upset when their bank balance, very definitely mine to everyone of them, fails Put some people there always are who, not necessarily of defective constitution, bear the loss quietly To bear the loss that way means they can stand aside, they can dissociate themselves, from the things they call mine. The same is true of physical injury and mental unhappiness. Most people identify themselves with their bodies and minds, so much so that they get purturbed when these are threatened. But there are some, again, who can calmly bear physical pain and some mental discomfort too They are not necessarily of defective sensibility: it is not true that they do not have these pains and discomforts. They do have these and yet they can stand aside, i. e dissociate themselves from these To have these pains and discomforts means that so far they identify themselves with them, and to bear them calmly means that they so far dissociate themselves from them Simultaneous presence of identification and dissociation is no anomaly here. The relation is precisely like one between distinguished form and the given complex from out of which the form is distinguished We have already seen that when the form is distinguished out what remains over is not a distinct matter. What temains over is the same old homogeneous fusion that was staited with Similarly, when these people distinguish themselves, say, from mental states, they do indeed realize themselves as centres of pure subjectivity, and yet, at the same time, what remain over are the same old mental states exactly as they were experienced before the dissociation. If there was no contradiction between the form being dissociated and the o'd situation continuing exactly as it was before, there is none such between the subjectivity dissociated and the mental states continuing as they were experienced Just, again, as in the case of dissociation of form the old situation is, from the point of view of this form. to be understood as somehow a function of the form, as the form itself in an undistinguished fused state-that state of fusion being a function of the form itself-so is the case with mental states from the point of view of the subjectivity dissociated. The transcended mental states have now to be understood as only its functions-either symbolic constructions as the Advantin would have them or transcendental will-creations as other transcendentalists claim. What is true of the relation of pure subjectivity to the mental is true mutatis mutandis of its relation to the bodily As for the relation between the mental and the bodily it too is to be understood in the language of the relation between the subjective and the non subjective, as a shadow, so to say, of this latter relation.

Granting all this, however, one may yet ask: Wherefrom could the actual detailed objects-actual details of mental and bodily states and of percepts come? Functions of subjectivity, whether as symbolic constructions or will-creations, could at most be certain apriorities, not certainly the empirical variety one actually experiences Transcendentalists in India, except probably the Buddhists, all hold, however, that there are more apriorities than the merely formal ones their Western coutei parts have recog nised Space and time are certainly there, space standing for one aspect of body and time as of both the bodily and the mental, and there are of course logical apriorities as aspect of ideas or meanings in thought (in which, however, the Indian transcendentalists are not generally interested). In addition, however, they recognise qualitative apriorities like colour, taste, smell, etc each of course in general only (tanmatras) - and also varieties of each inextricably associated with space (Mahābhātas),19 According

<sup>12</sup> Some, of course, do not hold that mahābhittas as mahābhittas comprise each a group of varieties a priori.

to them, in other words, subjectivity is symbolizable a priori and in a graded order, as mental (with appropriate a priori varieties), bodily (with space, time and qualitative varieties), and extra-bodily (as mahābhītas only 18) Much of the so-called empirical variety thus stands covered by Indian approrities

There is still, however, a snag Whatever variety is a priori is only a type, none a definite actual particular. If that be so, our actual experience of the actual world, including the bodily and the mental, is still left unaccounted for How can pure subjectivity as the only genuine reality account for this actual variety?

The simple reply to this question is that it is not a problem for transcendentalism only. It is a problem equally for pan objectivism. The pan-objectivist too cannot answer the question. Why the actual variety in the actual world? He too has to start with rich details as after all given; he can at most connect them logically through types, showing that some of these types can be understood in terms of others-in the ideal form of explanation all the types in terms of one that is considered basic The transcendentalist has proceeded the same way Both talk of types and both are for reduction as far as possible. For both, again, what common people take as actual is what is ultimately to be perceived, and for both there is no concervable explanation as to why something is perceived as it is What is perceived is by both taken as what is just given, the given being the datum for all explanation. Should anyone still insist on an explanation of the variety, it would only be from a new angle of vision-and in a new dimension altogether · the explanation would be in terms of the law of karma and the theory of re birth with which we are not for the pre sent concerned

<sup>13</sup> Body at one stage, which is nearer subjectivity, comprises tammatiras and sensations and temporality only, space not being denied, though not explicitly asserted therefore, and at a grosser stage comprises mahabilities and temporality.

The transcendentalists account for the a priori types of objects either in terms of symbolic construction or in those of transcendental creation. Symbolic construction is only the translation, in a forward-looking language, of whatever emerges in the process of graded dissociation, and that is why it is called symbolic Māyā or ayāāna as positive is only the obverse side of the process of dissociation. Unreflective ayāāna is not merely non-knowledge of truth, it, at the same time, is positive knowledge of a false content which, though not till then, is known as false. Knowledge of the false as false is reflective ayāāna, ayāāna ieflectively experienced as ayāāna, which is as much a knowledge of the false as false—here, as symbolically presented as an object—as knowledge of the truth, which latter is ultimately knowledge of pure subjectivity.

For the transcendentalists who regard the world of objects, including the mental and the bodily, as will-construction,  $m\bar{a}y\bar{a}$  is the will-power, the will aspect, of pure subjectivity. More of these two concepts of  $m\bar{a}y\bar{a}$  later.

# A PHONOLOGICAL SKETCH OF APABHRAMŚA OF THE 11th CENTURY A.D.

#### W. S. Karmatilleke

#### O. Introduction

The purpose of this paper is to present a brief descriptive analysis of the phonology of Apabhramsa of the 11th century A.D.

The earliest references to the term "Apabhiamsa" in Indian literature go as far back as the 2nd century B C 1 when it was used not in the sense of any dialect but to refer to any deviation from Sanskrit It was only around the 3id century A.D. that the term "Apabhiamsa" assumed the sense of a "dialect" as distinct from Sanskrit 2 Consequently it came to be used as a generic term referring to all the later Middle Indo-Aryan dialects Apabhramsa attained the status of a literary dialect from around the 6th century AD 8 Region-wise literary Apabhramsa dialects fall into three main divisions

- (a) Western Apabhramsa, the literary documents of which range from 6th Cent. A D to 12th Cent. A D.
- (b) Southern Apabhramsa, the literary documents of which range from 10th Cent A.D to 11th Cent A.D.,
- and (c) Eastern Apabhraméa, the literary documents of which range from 7th Cent A.D to 12th Cent A.D.
- O.1 The data for this paper derive primarily from the text entitled Karakamaa Cariu composed by a poet called Muni Kanakāmara s Karakamaa Canii (henceforth to be abbreviated as Kch) is a verse-text written about the life-story of a king called Karakamaa The text runs to ten chapters each of which is referred to as a 'Sandhi' Muni Kanakāmara, the author of this text, was a monk of the Digambara

Jama sect. This work is considered to have been composed around the middle of the 11th century A.D.6 As the New Indo Arvan vernaculars had arisen by the 10th century A.D 1 it must be assumed that the type of Apabhramsa represented in our text is a purely literary variety that had gone out of colloquial usage at the time. Thus the variety of Apabhramsa described in this paper is literary Jaina Apabhramsa of the Digambara sect (to be abbreviated as DJA ), which belongs to the southern group region-wise 8

### 1 Phonemic Inventory

Only the segmental phonemes and their distribution within the word are discussed here

The following segmental phonemes can be posited for DJA: Vowels

The vowels of DJA 9 are considered here under two subsystems

(a) vowels that contrast both for quality and quantity: chart

|      | front | central | back | front | central | back |
|------|-------|---------|------|-------|---------|------|
| lugh | 1     |         | u    | 1.    |         | u·   |
| low  |       | a       |      |       | a:      |      |

(b) vowels that contrast only for quality:

front back mid e o

| Consor                     | nants             |         |                     |                     |                    |                     |  |
|----------------------------|-------------------|---------|---------------------|---------------------|--------------------|---------------------|--|
|                            |                   | labial  | dental              | retro flex          | palatal            | velar               |  |
| Stops                      | Voice-Lunaspirate | p<br>ph | t<br>t <sup>h</sup> | t<br>,h             | $^{ m c}_{ m c^h}$ | k<br>k <sup>h</sup> |  |
|                            | Voiced asprite    | ь<br>ь  | d<br>d <sup>h</sup> | d<br>d <sup>h</sup> | յ<br>յհ            | $_{g}^{g}$          |  |
| Nasals<br>lateral<br>trill |                   | m       | l<br>r              | n                   |                    | N                   |  |
| spirant                    | ts .              | v       | 8                   |                     |                    | h                   |  |

### 1.1 Vowel length

1.11 In the phonemic inventory the short and the corresponding long vowels have been given separately, and thus long vowels have been treated as unit phonemes rather than vowel sequences

An interpretation of the long vowels as sequences of the corresponding short vowels is objectionable in view of the following facts

- (a) A long vowel is structurally parallel to the corresponding short vowel in that, like the corresponding short vowel, a long vowel constitutes a single syllabic peak, whereas a vowel sequ ence constitutes several syllabic peaks depending on the number of vowels constituting the sequence,
- e g. tha 'to place' = monosyllabic taa 'penance' = disyllabic.
- (b) as each vowel constitutes a single syllabic peak, the interpretation of a long vowel as a sequence of the corresponding short vowels goes counter to the syllabic principle involved in the metric composition,
- (c) the orthography used in the text makes a distinction between a long vowel and a sequence of the corresponding short vowels, representationally

### 1,12 Vowels / e / and / o /

In the representation of these vowels, four different ortho graphic symbols are used 10 which can be transliterated as [e], [e] and [o], [o] respectively Their distribution is as follows

In the non-linal position of words,

- [e] and [o] occur only in a closed syllable, whereas
- [e'] and [o] occur only in an open syllable.
- e.g [e] 'mid-front short vowel' [meecha] 'uncivilized'
  - [e] 'mid-front long vowel': [khe.yara] 'wandering in the sky'
  - [o] 'mid-back short vowel': [kokka ivi] 'having summoned'
  - [o] 'mid-back-long vowel':[saro'ya] 'lotus'

In the word final position,

- (a) in a closed syllable only [e] and [o] occur;
- eg [e] [addhen] 'by half'

Examples for [o] in this position are rare

(b) in open syllables all the four segments [e], [e]; and [o], [o] are found However the occurrence of [e] and [o] in this position can be explained as a contraction of [e] to [e], and [o] to [o] respectively for purposes of metre No phonemic contrast is effected by this shortening

For example, in the line, [utthya e patthiva su ] (Kch. 1.87) "having got up (and reported) to the king", the [e] is contracted to [e] only to suit the metric requirements. The metre of this verse is called Samānikā, which is defined as containing the metric quantities.

As the pronounciation of /e/ and [e:] in this position would yield an extra-mora (thus violating the metric pattern), it has been contracted to [e] here

Similar metric rules apply to the shortening of  $/\ o\ /$  in this position

Based on the distributional statements given above the four segments [e], [e], and [o], [o] are phonemicized as /e / having the allophones [e] and [e], and /o/ having the allophones [o] and [o], 12

113 Even in case of the non-mid-vowels that contrast for length, the length-contiasts are restricted only to open syllables.

#### 1.14 Vowel-contrasts

Examples for the qualitative and quantitative vowel con trasts are found mostly in the initial syllable of words Examples for these contrasts are very limited in the word medial and final positions Some examples for these contrasts are given below. The symbol  $\neq$  has been used here to mean 'contrasts with.'

### (a) Qualitative contrasts

| 1 = u ,        | ıţţha<br>sasura | 'desirable'<br>'father in-law' | u;tha<br>sausa | 'rise up'<br>'similar' |
|----------------|-----------------|--------------------------------|----------------|------------------------|
|                | putti           | 'daughter'                     | puttu          | 'son'                  |
| 1 = 0,         | mitta           | 'fiiend'                       | molla          | 'money'                |
|                | saria           | 'spread'                       | saroa          | 'lotus'                |
| ι <b>+</b> e , | lıha            | 'write'                        | rcha           | 'line'                 |
|                | mahısı          | 'queen'                        | mahesa         | 'god Śiva'             |
| ι <b>‡</b> a , | lıba            | 'write'                        | laha           | 'profit'               |
|                | pa nı           | 'creature'                     | ра па          | 'life'                 |
| $u \neq o$ ,   | duha            | 'suffering'                    | dosa           | 'fault'                |
|                | pahu            | 'lord'                         | taho           | 'hıs'                  |
| u + e;         | muha            | 'mouth'                        | meha           | 'cloud'                |
|                | pahu            | 'lord'                         | tahe           | 'her'                  |
| $u \neq a$ ,   | muna            | 'know'                         | mana           | 'mınd'                 |
|                | sı hu           | 'lıquor'                       | sı ha          | 'hon'                  |
| $e \neq o$ ,   | desa            | ʻill-willʻ                     | dosa           | 'fault'                |
|                | sankheva        | 'bievity'                      | santosa        | 'joy'                  |
|                | tahe            | 'her'                          | taho           | 'hıs'                  |
| e + a;         | pekkha          | 'to see'                       | pakkha         | 'side'                 |
|                | saneha          | 'love'                         | saraa          | 'autumn'               |
| $o \neq a$ ,   | mottia          | 'pearl'                        | matthaa        | 'head'                 |
| •              | taho            | 'his'                          | taha           | 'thus'                 |

### (b) Quantitative contrasts

| £             |   |                          |                                |                              |                                 |
|---------------|---|--------------------------|--------------------------------|------------------------------|---------------------------------|
| i + i·        | ; | niva<br>sarisa<br>caa.ri | ʻkingʻ<br>ʻsimilar'<br>ʻfour'  | nı la<br>sarı ra<br>kaha nı, | ʻblue'<br>ʻbody'<br>ʻstory'     |
| <b>u</b> = u, | ; | usaha<br>ra hula         | 'medicine'<br>'a name'         | u sasa<br>sa·lu·ra           | ʻsigh'<br>ʻfrogʻ                |
| a = a.        | : | paa<br>ahılasa<br>ki:sa  | 'water'<br>'desire'<br>'a hat' | pa a<br>ahıra·ma'<br>kı:la   | 'foot'<br>attractive'<br>'play' |

#### 1.15 Distribution of vowels

Vowels can occur either singly or as sequences Examples for the single-occuriences of vowels were given earlier (Cf under 1.14)

#### 1.15 1 Vowel sequences

There are two types of vowel sequences:
those that consist of two members and
those that consist of three members.

### (a) Sequences of two vowels

The vowels constituting these sequences can be either identical as to quality and quantity ( $V_1 + V_1$ ), or non-identical as to either quantity or quality or both ( $V_1 + V_9$ )

V + V<sub>1</sub> sequences

aa; paa 'foot'

II, uiinna 'crossed'

uu, suutti 'good saying'

### V<sub>1</sub> + V<sub>2</sub> sequences

sara sai 'Goddess Sarasvati' я1. asat: 'bad' 'noble' an paura ae uvaesa 'instruction' paohara ' cloud' a:a annra a ' passion ' я·i kokkanıvı 'having called' a 11 'they' (f) . tam 2:11 a sa.n ria 'filled with desire' a e a esa 'instruction ia 18 'this' km 'done' 101: gha.iu na 'having killed' 18 diesara 'chief of Brahmins' io VIOR 'separation' i a TII a 'led' 1: nci 'law'

```
1 U
             samı 11
                            ' VICI TILY '
i e
             ti.en
                           'with her'
ua
             cua
                           'fallen'
ua:
             garua.ra
                           'heavier'
            dui
111
                           ' two '
mi.
            ѕиі па
                           'dream'
            du:a
11 9
                           'messenger'
11:1:
             hu 1.
                           'was' (feminine)
                            'speed'
ea
             vea
             kahei
                            'says'
61
en
             den
                            'god'
             toa
                            'water'
oa
                           'looked'
OI
             avalora
                           'gate'
ou
             goura
             kou.hala
ou.
                           'curiosity'
```

### (b) Sequences of three vowels:

Very frequently the vowel a and u, u seem to enter into construction with most of the above given two vowel sequences to yield sequences of three vowels Mostly these seem to occur at morpheme-boundary though within the same word The following instances were found:

```
aiuccia
aıu
                                'very high'
             ha laea
                                'a name'
aea
aeu
             paumaeu
             sancha aa
                                ' shaded '
ล ลล
ล เล
             dha 1a
                                ' caused to run '
                                'having killed'
a 111
              gha iu na
              hiaa
                                'heart'
122
                                ' separation '
102
              vioa
                                'risen'
บเล
              บเล
                                'seen'
012
              101a
```

1.15 2. Usually in vowel sequences with either a or o as the last member, a phonetic glide 'y' develops and this is marked in the orthography. This 'y' is of no phonemic sign.

ficance as it does not contrast with its absence. Thus-

paa 'foot' is phonetically [paya]

hiaa 'heart' ... [hivava].

vioa 'separation' ... [viyoya] and so on.

#### 1.2 Consonants

Of the consonant segments the following need comment.

#### 1.21 Nasals

There are three orthographic symbols used in Kch. to represent nasals. Their transliterations are as follows:

m 'bilabial nasal'

n 'retroflex nasal'

N 'velar nasal'

Their distribution is ascertained as follows

- m, occurs word-initially, intervocally, in gemination, before a labial stop and before /h/,
- n, occurs word-initially, intervocally, in gemination, and before /h/,
- N. occurs word-finally and before /v/, /s/ and /h/; it is also used as a cover symbol to represent the homorganic nasal occurring before the corresponding stop;

Examples for their distribution are given below

word-initial position.

maa 'rut' naa 'new'

intervocal position

ja ma 'until' ja na 'know'

geminate position:

dummana 'sad' donni 'two'

before homorganic stop: thambha 'pıllar' before stop

lannada 'addicted' vidaNbia 'cheated' danti pura 'a city' manda 'little' canicallia 'moved' 'shaded' sa Ncha aa sanjama 'restraint' sanıha 'evening'

santhia 'established' parichandia 'an abandoned woman'

sankia 'suspected' sankheva 'brevity' phulinga 'spark' sangha'u 'collected'

before /v/ and /s/,

sanvara 'restraint' dansana 'sight'

before /h/

genha 'take' siNha 'lion' word-final position; haun 'I' tuhun 'vou'

### Observations

Before a non-labial stop, the homorganic nasal is always written as N, while before a labial stop the homorganic nasal is written varying with N. Consider the following instance:

'like you'

thambha 'pillar' khaNbha 'pillar'

This writing thus indicates that there was no phonemic con trast between the nasals before a homorganic stop, and hence N was used as a cover symbol to represent the homorganic

nasal in such instances. In the word-final position N had two articulations, a tense articulation which marked the final syllable to be heavy and a lax articulation marked by the nasalization of the preceding vowel which marked the final syllable to be light Orthography uses a separate symbol (transliterated here as o) to mark this lax articulation of the word-final N. However, the syllabic-quantitative contrast resulting from the tense verses lax articulation of the wordfinal N was metrically conditioned and no phonemic contrast between N and o ensued Thus we find the same tiem written both ways depending on the specific metric situation The three nasal segments m, n and N are contrastive Of these m and n contrast both word-initially and intervocally. whereas all the three segments m, n and N contrast only in the environment of -h Their allophonic assignment is as follows: /m/ has the allophone [m] bilabial masal in all of its occurrences:

/n/ has two allophones, a dental nasal and a retroflex pasal

[n] before dental stops, and[n] elsewhere;

/N/ has two allophanes, a palatal nasal and a velar nasal

[ñ] before palatal stops,

[N] elsewhere

### 1.22 'y'

'y' is orthographically represented in Kch. It generally occurs intervocally singly, and there is only one form that shows its occurence in the initial position. The form concerned is 'ya' meaning 'and' which is an enclitic and can be therefore considered as forming part of the preceding word. In its intervocalic occurrence 'y' can be treated as a phonetic glide, having no phonemic relevance (cf. 1 152)18. Hence, in our phonemic transcription 'y' will never be written.

123 Consonant Contrasts
123.1 Examples for consonant contrasts are given below. However, instances for the single occurrences of stops intervocally

other than the retroflex are rare.

| р   | $\neq$ b ,    | pujja    | 'worship'             | bujjha    | 'know'         |
|-----|---------------|----------|-----------------------|-----------|----------------|
| ph  | ≠ bh          | phana    | 'hood of a<br>cobra'  | bhana     | 'speak'        |
| p   | + ph ,        | ra dala  | 'yellow'              | pha dan   | a 'splitting'  |
| b   | $\neq$ bh ,   | baula    | 'a flower'            | bhauha    | 'eye-brow'     |
| t   | $\neq$ d;     | taha     | 'thus'                | daha      | 'ten'          |
| th  | + dh;         | thana    | 'female brea          | st' dhanu | 'bow'          |
| t   | + th ;        | takka    | 'logic'               | thakka    | 'stand'        |
| d   | $\neq$ dh ,   | daya     | 'kındness'            | dhaa      | 'banner'       |
| t × | ≠ d ,         | şakka    | 'a kınd of            | dakka.ra  | 'onomato-      |
|     |               |          | people'               |           | 'poetic sound' |
|     |               | po₃a     | 'belley'              | toda      | 'to break'     |
| th  | <b>≠</b> dh , | tha na   | 'place'               | aha la    | 'pour'         |
| t   | + th ,        | ţakka    | 'a kınd of<br>people' | tha na    | 'place'        |
| d   | ≠ dh;         | dambha   | 'decest'              | ahaNkha   | 'dry'          |
| С   | <b>丰</b> 」,   | cau      | 'four'                | jau       | 'until'        |
| ch  | ≠ j೬,         | cha a    | 'shadow'              | jha a     | 'contem-       |
|     |               |          |                       |           | plated'        |
| С   | ≠ sh ,        | catta    | 'abandoned'           | chatta    | 'umbrella'     |
| j   | + jh ,        | ja na    | 'conveyance'          | jha:na    | 'ecstasy'      |
| k   | + g ;         | kaa      | 'done'                | gaa       | gone           |
| kh  | <b>≠</b> gh;  | khana    | 'dıg'                 | ghana     | 'dense'        |
| k   | + kh,         | kama     | 'system'              | khama     | 'forebearance' |
| g   | ≠ gh :        | ga ha    | 'a verse'             | gha ra    | 'a bırd'       |
| m : | + n+N,        | ma·la    | 'garland'             | ņa sa     | 'nose'         |
|     |               | tama     | 'darkness'            | tana      | 'one's own'    |
|     |               | tumha    | 'you' tanha           | 'desire'  | sıNha 'lıon'   |
| 1   | + r ;         | lajja    | 'bashfulness          | гајја     | 'kıngdom'      |
|     | -             | jala     | 'water'               | jara      | 'fever'        |
| v = | = s ≠ h;      | vaa "    | vow' saa              | 'hundred' | haa 'slaın'    |
|     |               | pavara ' | noble' pasara         | 'expanse' | pahara 'stroke |
|     |               |          |                       |           |                |

1.232 All consonants other then b, kh, N, r, s and h ●ccur as genunate intervocally (after short vowel) contrasting with their non-genunate counterparts

An aspirate stop is geminated with the corresponding unaspirate

Examples for these contrasts are given below

| -p = -pp- , aipaura           | 'very noble                 | ' rarippama    | na 'limit'          |
|-------------------------------|-----------------------------|----------------|---------------------|
| -ph + -pph-, pariphuria       | throbbing'                  | appha lia      | 'beat'              |
| -bh-+ -bbh-, nabha            | 'sky'                       | gabbha         | 'womb'              |
| -t- + -tt- , karatana         | 'authorship'                | nırutta        | 'certain'           |
| -th-+ -tth- , pothaa          | 'book'                      | atthi          | "1S"                |
| -d- + -dd- , paridinta        | giving                      | raudda         | cruel'              |
| -dh-+-ddh-, paridharia        | 'bearing'                   | sanıddha       | 'smooth'            |
| -t- = -t- , po <sub>t</sub> a | 'belly'                     | gharatia       | 'grinding<br>stone' |
| -th-+-tth- ; sethi            | 'millionaire'               | aṭthama        | 'eighth'            |
| -d- = -dd- ; phudu            | 'clear'                     | udaa.via       | 'flown'             |
| -dh-+-ddh-, padhama           | 'fırst'                     | vad <b>4ha</b> | ʻold'               |
| -c- ≠ -cc- , vicitta          | 'variegated'                | uccia          | 'hıgh'              |
| -ch- = -cch-: parichandia     | 'abandoned<br>woman'        | accha          | 'be'                |
| -j-≠-jj- , ajia               | 'unvanquı-<br>she <b>d'</b> | ajjia          | 'acquired'          |
| -jh-≠-jjh-; parijhijja        | 'emacaated'                 | jujjha         | 'fıght'             |
| -k- ≠ -kk- , nikea            | 'place'                     | hıkka          | 'hiccough'          |
| -g- + -gg- , vag1             | 'crane'                     | vagga          | 'group'             |
| -gh-≠-ggh-, parighulia        | 'shaking'                   | uggha.da       | 'open               |
| -'n ≠-mm-, kama               | 'stepping'                  | kamma          | 'action'            |
| -n-+-nn- , tana               | 'one's own'                 | kanna          | 'ear'               |
| -l- ≠-ll- , salaha            | 'praise'                    | vallaha        | 'loved one'         |
| -v-≠-vv- , hava               | 'becoming'                  | savva          | ʻall'               |
|                               |                             |                |                     |

1.2321 As for the stops, only the voiced retroflex stops show no limitation as to frequency of occurrence as single versus geminate intervocally

All other stops are highly limited in their occurrence as single in intervocalic position. The only clear cases of contrast in this position for single versus geminates are found only for /bh/, /th/, /t/ and /t/ (See above for examples) Even here the single occurrences are found only in one or two words in each case.

In other cases, a single stop is found to occui intervocally only following a morpheme-boundary, although within the same-word-structure. Thus, a form like

aipaura 'very noble' may be written as ai-paura, where - marks the morpheme boundary.

However, even in this position there are several instances that establish a contrast between single versus geminate stop.

e g. parı-pa lıu 'protected' parı-ppama na 'lımıt'

This contrast is also supported by the metric rules applicable in these cases, in that 'i' followed by single 'p' is treated as constituting a light syllable (one mora), whereas 't' followed by geminate 'pp' is treated as constituting a heavy syllable (two morae), and hence the orthographic representation -p- versus -pp- cannot be considered non-contrastive. Consider the following

(a) /joana saa sahasa panppama ne/ (Kch 1,32) which is phonetically,

[joyana saya sahasa parippama;ne] 'limited by hundred thousand yojanas',

(b) /paripa:hu puttu bhanantia.in/ (Kch. 2, 6, 6) which is phonetically.

[paripa:liu puttu bhanantiya i] ' she kept him addressing him as son'.

Both these lines are built by the same metre called Parthaul a' which is defined as consisting of 16 morae with the last syllable light. To satisfy this metric requirement the writing of 'pp' in (a) versus 'p' in (b) must be considered contrastive. Therefore the contrast between single versus geminate has been considered phonemic also for the stops other than voiced-retroflex, although instances for this contrast are very much limited

### 1.24 Distribution of the consonants

#### 1.241 Single occurence

paiN

Word-finally only /N/ occurs 'by the action' e g kanen 417 haun 'what' kıN

'vour' Word initially all cosonants except / N/ can occur. However, the occurrence of the retroflex stops and /1h/ 1s highly restricted in this position.

Intervocally the occurrence of all consonants other than /N/, /b/ and /kb/ has been attested.

### 1.242 Cousonant sequences

Consonant sequences occur both in word-initial and intervocalic positions. Only two member consonant-sequences have been found in either position.

Consonant sequences can be either geminate (occuring only intervocally) or clusters Examples for geminates were given earlier (Cf. 1 232 above). Examples for consonant clusters are given below

word-initial position,

nh -, nha na 'hath' lh-, lhikkıvi 'having hidden' vv. ı vva 'like'

word-medial position

word-medial consonant clusters are classifiable as follows

1, nasal + [ homorganic stop ] and 2 1 + h

### Examples

\_lh\_

```
'a city'
-mp-
                   campa
                                  a frun
-mph-
                   phem phan
                                  'reddish'
-mh-
                   a am ta
_mbb_
                   khambha
                                 'pıllar'
-nt-
                  avanı
                                  a city
                                 'travellei'
-nth-
                   pantha
                  chindana
-nd-
                                 'severi g
                                 'blind'
                   andha
-ndh-
                                'gambling house'
                   tıtta
-nt-
                   anthi
                                 'knot'
_nth_
                   manda
                                 'crush'
-na-
                   Каксапа
                                  'gold'
-Nc-
                                  'marked'
                   lanchia
-Nch-
                                 'restraint'
                   saniama
-N1-
                                  'evening'
                   sanjha
-N1h-
                                  'crooked'
                   vankuda
_Nk_
                                  'brevity'
                   sankheva
-Nkh-
                                  'cupid'
                   ananga
-Ng-
                                  'nut together'
                   saNghada
-Ngh-
                                   'restraint'
                    saNvara
 -NV-
                                   'tears'
 -Ns-
                    aNsu
                                   'lion'
                    sıNha
 -Nh-
                                   'vou'
                    tumha
 _mh_
                                    'grasp'
                    ginha
 _nh_
                                    'a name'
                    ralho
```

1.243 The distributional structure of the consonants can be abstracted as follows

| Word initial | Single              | Intervoca<br>geminate | l<br>clusters | word final |
|--------------|---------------------|-----------------------|---------------|------------|
| p            | (-p-)               | -pp-                  | -mp-          |            |
| ph           | (-ph-)              | -pph-                 | -mph-         | -          |
| b            | -                   | -                     | -mb-          |            |
| bh           | (-bh-)              | -bbh-                 | -mbh-         |            |
| t            | (-t-)               | -tt-                  | -nt           | _          |
| th           | (-th-)              | -tth                  | -nth-         |            |
| ď            | (-d-)               | -dd-                  | -nd-          |            |
| dh           | (-dh-)              | -ddh-                 | -ndh          | _          |
| t            | (-t)                | tt-                   | -nt           |            |
| th           | (- <sub>t</sub> h-) | -tth-                 | -nth-         |            |
| d            | (-d-)               | -qq-                  | -nd-          | _          |
| dh           | (-ah-)              | -ddh-                 | -nqh-         |            |
| c            | (-c-)               | -cc-                  | -NC-          |            |
| ch           | (ch-)               | -cch                  | -Nch-         | _          |
| J            | (-jh-)              | -JJ-                  | -Nj-          |            |
| jlı          | (-jh-)              | - <b>յյհ-</b>         | -NJh-         |            |
| k.           | (-k-)               | -kk-                  | -Nk           | _          |
| kh           | -                   | -kkh-                 | -Nkh-         | _          |
| g            | (-g-)               | -gg-                  | -Ng_          | -          |
| gh           | (-gh-)              | -ggh-                 | -Ngh-         | _          |
| m            | (-m-)               | -mm-                  | -mh-          | _          |
| -ņ-          | n                   | -nn-                  | -nh-          | _          |
| N            | _                   |                       | Nh            | N          |
| r            | -r-                 | -                     | _             |            |
| 1            | -1-                 | -11-                  | -lh-          | _          |
| v            | -v-                 | -vv-                  | _             | _          |
| s<br>h       | -s-                 | -                     | -             | _          |
| 11           | -h-                 |                       |               |            |

- marks non occurence Segments given within parenthesis are of very limited occurence

### 2. Syllabic Structure

Always a vowel constitutes a syllabic nucleus All consonants other than /N/, and all the word initial clusters given above (cf under 1 242) occur as onsets Only /N/ occurs as coda word finally Medially all consonants other then /N/ can occur as onsets of the following syllable. In case of medial consonant sequences, a syllabic cut is possible after the first consonant which would then be treated as the coda of the preceding syllable, the second consonant being treated as the onset of the following syllable. Stops other then voiced retroflex are of very low-frequency medially as onsets A sequence of syllabic nuclei can occur without any onsets (or codas) Examples (/ marks syllable boundary)

 duha
 'sorrow'
 du/ha

 duva.ra
 'door'
 du/va:/ra

 dharia
 'earth'
 dha/rt/a

 hauN
 'l'
 'ha/uN

 ekkahiN
 'on one'
 ek/ka/hiN

### 2.1 Syllable types

The following syllable types are found ( ) marks option:

| Syllable | type: | Example       |
|----------|-------|---------------|
| (c)v     | a/ı   | very          |
|          | sa.   | 'one's own'   |
| (c)v:    | a·/a  | 'came'        |
|          | kha:  | 'eat'         |
| (cc)v    | vva   | 'lıke'        |
| (cc)v:   | nha.  | 'bathe'       |
| (c)vc    | ag/ga | 'in front'    |
|          | tan   | 'him, she, is |

2.11 A word in Apabhranis'i can range from monosyllabic to pentasyllabic in terms of sallabic structure. Some examples follow.

| tha        | be          | monosyllabic   |
|------------|-------------|----------------|
| aı         | 'oh'        | 1              |
| kaa        | 'done'      | disyllabic     |
| khambha    | 'pillar'    | uisynabic      |
| pain       | 'you'       |                |
| anca       | 'various    | 1              |
| ajjava     | 'straight   | , trisyllabic  |
| •          | forwardness | , maynaoic     |
| annonna    | 'mutual'    |                |
| dekkhaun   | 'to see'    | ì              |
| aniviu     | 'summoned   |                |
| kanc mamar | 'golden'    | 'pentasyllabic |

Quadri - and penta-syllabic words are always poly-morphemic.

### 3. Remarks

### 3.1 Intervocable single occurrence of stops

That intervocate single occurrence of stops other than voiced retreflex is highly limited especially in unimorphemic word strictures was stated earlier (cf. see under 1.231). The relative absence of the stops in this position is due to a historical change that yielded the following results:

| Old Indo-Aryan                                         | Ap | abh <b>r</b> amśa |
|--------------------------------------------------------|----|-------------------|
| Unaspitate stops other<br>than labial and<br>retroflex | >  | φ                 |
| p                                                      | >  | -v-               |
| ' >                                                    |    | -d-               |
| Aspirate stops other than retroflex                    | >  | -h-               |
| th<br>ath>                                             |    | -dh-              |

A)

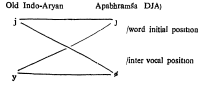
This historical process also accounts for the high trequency of the voiced retroflex stops intervocally

The resultant distributional pattern of the stop consonants has been partly disturbed due to loan-words from Old Indo Aryan and other Middle Indo-Aryan dialects that contained intervocalic stops. A few examples for these changes follow

| Old Indo-Aryan |           | Apabhramśa (D J |
|----------------|-----------|-----------------|
| patı           | 'lord'    | pai             |
| nadı:          | 'rıver'   | naı             |
| śakuna         | 'bird'    | sauna           |
| a•gata         | came'     | a·aa            |
| vacana         | 'word'    | vaana           |
| saroja         | 'lotus'   | saroa           |
| tapas          | 'penance' | tava            |
| paṭaha         | 'a drum'  | padaha          |
| patha          | 'road'    | paha            |
| pradha,na      | 'chief'   | paha.na         |
| mukha          | 'mouth'   | muha            |
| laghu          | 'lıght'   | lahu            |
| prabhu         | 'lord'    | pahu            |

### 3.2 'y'

'y' is only a phonetic glide (cf. 1.22) and has no phonemic value in Apabhramsa (DJA). It's loss in Apabhramsa (DJA) is due to the following change:



#### Examples:

| Old Ind | lo-Aryan  | Apabhramśa (DJA |
|---------|-----------|-----------------|
| jana    | 'people'  | jana            |
| yāna    | 'vehicle' | ја•па           |
| rāja    | 'king'    | ra:a            |

#### Foot Notes

- 1 Tagare G V., Historical Grammer of Apabhramsa, Poona, 1948, pp. 1-21,
- 2 Ibid
- 3 Ibid
- 4 Ibid
- 5 The following editions have been used
  - Kara Kanda caria of Muni Kanakgmara' edited by Hiralal Jain, 1934, Karanja Jana Poblication Society, Karanja, Berar, India Kara Kanda Cariu of Muni Kanakgmara' edited by Hiralal Jain, 1964, Bharatiya Jajana Pitha Prakajan
- 6 'Kara Kamda Caru', 1934 edition by Hirlal Jain, p. 37
- 7 Chattern S K, Indo-Aryan and Hindi, Calcutta, 1960, pp. 102-105.
- 8 Supplementary data and grammatical information have been taken from the following works.
  - Pischel, R, 'Comparative Grammar of the Prakrit languages,' translated into English by Subhadra Jha.
  - Bhavani, H. C., Anufilano' (Prāyah Gajaratı ane Apabhramsa Vışayak adhyayana lekhono samgraha) in Gujaratı,
  - Hemocondra's 'Vyakarana' of which the portions relevant for Apabhramia have been edited and translated into Hindi by Saligram Upadbyaya, under the title 'Apabhramia Vyakarana'
- 9 Prechel, also gives 'r' (i.e. vocalic 'r') as belonging to the vowel system of Apabhramia. He remarks "r' was retained just dialectally only in Apabhramia". (cf. Pischel, Comparative Grammar of the Prakrit Languages, p. 51 §47). Examples for 'r' given by him are.

tṛnu 'grass' gṛṇbai 'takes' 'r' has no corresponding length. The exact phonemic status of 'r' however remains questionable. The text that has provided the data for our analysis never shows an occurrence of 'r'. Hence for DJA. 'r' is considered irrelevant

- 10 Cf Kara Kamda Cariu, 1964 edition by Hirafal Jain
- 11 In metric scantion, a syllable is defined either as ficavy or light. The abbreviation for heavy is 'ga' and light is 'la' Metric quantities are classified into 8 groups each of which is a trisyllable, based on the minimally contrastive distribution of 'heaviness' and 'lightness'. Each such group is called a 'gava' (literally meaning 'group' or 'set') and is referred to by an abbreviatory symbol. These symbols are 'ma', 'na', 'bha', 'ya', 'ja', 'ra', 'sa' and 'ta'. Their metric quantity assignment is as follows.

|               | ma        | ta   | ra    | bha      | ya | Jа | sa | na |
|---------------|-----------|------|-------|----------|----|----|----|----|
| 1st syllable  | -         | -    | -     | -        | _  | J  | -  | u  |
| 2nd syllable  | -         | -    | U     | u        | -  | -  | J  | ·  |
| 3rd syllable  | -         | U    | -     | J        | -  | ~  | -  | Ų  |
| where - marks | 'heavy' a | nd ~ | marks | 'light'. |    |    |    |    |

The binarity principle underlying this metric formulation is worth noting. Any two consecutive metric groups given in this set differ only in one feature. Any given metre is defined as consisting of a specific number of these metric groups plus an optional heavy or light syllable depending on the specific metre.

12 The general vowel pattern throughout the Middle Indo-Aryan period seems to be a 5 way quality contrast X a 2 way quantity contrast (in case of the non-mid vowels). Thus—



In case of mid-vowels, some dialects had long versus short as allophonic Thus in Pāli—

/e/ having [e] in closed syllable
and [e] in open syllable,
/o/ having [o] in closed syllable,
and [o] in open syllable.

of Maharupasiddhi, under 55

'kvacı samyogapubbā ekārokarā rassā īva vuccante' "In some instances, (i.e within word), c and o are pronounced as if short, when followed by a conjunct consonant" Certain other dialects maintained a qualitative distinction in the

/e/ has [I] in closed syllable.

and [e] in open syllable,

/o/ has [u] in closed syllable, and [o] in open syllable.

cf. Ghatage, A. M., 'Introduction to Ardha Magadhi', p 10 §7

13 Tagare, G. V., 'Historical Grammar of Apabhramsa', p. 76 §52

#### Colophon:

The author is grateful to Professor J. W Gair and Mr. R. V Dave of the Drivision of Modern Languages of Cornell University (Itaaca, New York), U S A. and to Dr. S Suscendirarajah of the Department of Linguistasa, University of Ceylon, Colombo (Campus) for their very helpful comments on an earlier version of this page.

### THE ANDHAU INSCRIPTION OF RUDRASIMHA I

#### Resech Jaminder

Andhau (23.46 N.,69 53 E), a small village in the heart of the desert, is situated south-east of Khāvḍā in Khāvḍā Tālukā of Kachchh District in Gujarat state Though possessing no significance at present either political or commercial or economic or cultural, this small deserted village is historically very important as it had offered no less than six¹ inscriptions belonging to the reign of Western Kshatrapas. Out of these six Western Kshatrapa inscriptions, five have already been published² while one, under review, so far remains unpublished.

This fragmentary stone-inscription is now preserved in the Kachchh Museum, Bhuj, the head quarter of the Kachchh district. Partially mutilated this stone-inscription is broken into two pieces of which the upper piece contains the most of the entire text, while the lower one has only two lines incised on it.

Engraved in Brāhmi characters of the Western Kshatrapa variety, this epigraph consists of ten lines at present. The language of the inscription is Sanskrit influenced by Prākrit and the whole text is in prose. The incisions of letters are shallow Though in the bad state of preservation, it is significant that the main historical content of this epigraph is preserved to satisfaction, which helps us to make out the date of issue and know the name of the king during whose reign the erection of a memorial pillar was laid down.

This epigraph has suffered most at the upper right portion and to some extent at the upper left portion too. Thus the main text has lost both the ends of almost every line damaging some letters either on both the sides or at one end. But the

missing letters could easily be made up. Nevertheless, fortunately indeed first five lines of this epigraph offer us the historio-genealogical information, though the opening few words of the record are missing Many letters of the last four lines are illegible and damaged too. The spacing between the last three lines and the inconsistent arrangement of the last two lines as well as the incision of letters of the last line result in controversy raising doubts about its bonafides.

#### Text

- १ ऋस्य सङ्गोक्षत्रप[स्य][जय]
- २ काम पौत्रस्य राज्ञो मांहाक्षत्रो
- ३ पस्य स्थामि रुद्रदोमे पुत्रस्य
- ४ शिक्षो महाक्षत्रपस्य स्वामि रुद्रसि-
- ५ इस्य वर्षे १००(+)१०(+)४ जेष्टामुख(य)<sup>इ</sup>
- ६ श्रिक्त हाराशिय मिति। प्रतिष्ठा पे
- ७ आमीरी पुशकु
- ८ ।श ।श । पा त्रांसा
- ९ दूवे [नि] कस गोत्र[स] [?]
- <sub>१</sub>० नंदक ह[स्ते] उथापित

The object of the epigraph is to record the memory of somebody, whose name is lost in illegibility, by setting up of a yasj as a funeral monument. The donee of the epigraph may be one Äbhir whose name is also difficult to spell out. This record was issued in the year 114 during the reign of the king Mahākshatrapa Swāmi Rudrasınha.

As regards orthography it may be mentioned here that the letters of this epigraph are not marked by a horizontal head-line. The letters here have rounder shapes and are not angular except for the letter ma in mu in line five Elsewhere the letter ma has circular shape at the base and its two ends have been extended further like crescent shape. The medial u is marked by a curved line open to the left.

So far we have known only two inscriptions of Rudrasinha I (1) Gundā inscription¹o and (2) Mevāsā inscription.¹¹ Now we have two more inscriptions of this king one is from Vāndha¹a and another from ʿāndhau which is under review here. So far Rudrasimha is concerned, this epigraph throws no more light excepting offering us the year 114 which date we have already known from his coins. Rudradāmā, the son of Jayadāmā and the father of Rudrasimha, has been also mentioned as Mahākshatrapa here. The first two letters. The first line of this record suggest that some words before them might have been engraved on the broken part of the stone which might have mentioned the name of Chāṣṣan, the father of Jayadāmā.

As mentioned earlier, from Āndhau we have had four other inscriptions of the same rulers, namely Chāsjan and Rudradāmā, dated Śaka Era 52 (i.e. 130 A.D.). Recently, we came across another inscription of the time of Chāsjan dated Śaka Era 11 (i.e. 89 A D). 15 The inscription under discussion is dated 114 of the Śaka Era (i.è. 192 A D.). It seems significant from this therefore, that Āndhau might have had enjoyed a good political status during Kshatrapa period for more than a century (i.e. from Śaka Era 11 to 114-A D 89 to 1920. Not only this but we may also infer here from these records findspot that Āndhau might have been a district headquarter

#### Rasesh Jamindar

then or a similar status of whatsoever nature But the irony of the fate is that at present this village has no importance of any kind it had enjoyed nearly 2000 years before

This unique spot of 6 Western Kshatrapa inscriptions helps us in arriving at the conclusion that the Kshatrapa kings might have come to Gujarât directly from Central Asia or Iran and had settled down first in Kachchh If this is so, than this inference does collaborate the thesis advocated by this author regarding the independent political status of Western Kshatrapa kings. 14 It seems to me very necessary that large-scale excavation is needed in and around the present village of Andhau, which I hope, may probably shed much light on the Western Kshatrapas in every respect 15

#### References

- 1 Five stone-inscriptions from Andhau in Kachehh district were found in the last decade of ninteenth Century A. D., and were taken care of by the Diwan Bahadur Ranchhodhahn Udayaram, the then Diwan of the Kachehh state After that Shri D. R. Bhandarkar, the then Assistant Superintendent of the Western Circle of the Archaeological Survey of India, again took notice of these inscriptions in January 1906 Out of these, four were published in the Epigraphica Indica. The fifth one of these, which lay unpublished since then, is under review here Recently discovered Andhau inscription of the year 11 was edited and published by Mrs Shobhana Gokhale in the Journal of Ancient Indian History, Vol.2, p. 104.
- 2 For 4 inscriptions of the year 52 see Epigraphica Indica; Vol. XVI, pp. 23 ff., and of the year 11 see Journal of Ancient Indian History, Vol. 11, Nos. 1-2, pp. 104 ff., Calcutta, 1969
- 3 This may be read as उच्छामूलीये.
- 4 This thesems doubtful. Probably it may be sti,
- 5 Epigraphica Indica, Vol. VIII, pp. 42 ff.
- 6 Ibil, Vol. XVI, pp. 233 ff.
- 7 Ibid, Vol. XVI, pp. 241 ff
- 8 Ibid, Vol. XVI, pp. 238 ff.



- 9 In Khāvdā inscription of the time of king Rudrasmāa 1st Jayadāmā is mentioned as Raja and Swāmi without using the Kshatrapa title avusual (See Journal of Oriental Institute, Vol XI, No 3, March 1962, p 238) But no importance is to be attached for omission of the Kshatrapa title as MahaSshatrapa title as also conspicuously omitted in
- 10 See above footnote 6.

case of Rudradama in this record. This is an exception

- See Watson Museum Report, Rajkot, 1923-24 pp 12
   This has been edited by this author & will be published in this Jour-
- nal in the next issue
- 13 See above footnote 2
- 14 See Umesh Mishra Commemoration Volume, pp 703 ff, Allahabad, 1970
  15 With the kind consent of Shri M H Raval, the then curator of the Museum, I was able to read this inscription in 1962 He also supplied me with a photo of this inscription I am grateful to him for his cooperation

## समराइच्चकहा में वस्त्र एवं आभूषणों के उल्लेख

### झिनक यादव

संस्कृति के अन्तर्गत मोजन पान के साथ-साथ वक्ष एवं आभूगण का भी विशेष महत्त्व हैं। किसी भी देश के छोगों की सांस्कृतिक स्थिति का पता उसमें रहने वाले होगों की वेशभूषा से भी आंका जा सकता है। मोहन जो दक्षे और हदस्या की सभ्यात में तो बहुआ छोग नंगे ही रहा करते थे और यहि कुछ छोग कपड़े फहनें भी थे तो वह छंगोटी या छोटी धोती के रूप में। कभी-कभी छोग चाहर भी ओह छेते थे और अपने बाल फीटी से बाथ छोते थे। वेशक काल से लेकर सातवी सही तक सिले हुए कपड़े पे जाग पाणा का उल्लेख साहित्य में वयाबर मिलता है और उनका अंकन भी बहुआ चित्रों में हुआ है, किन्तु बहुत प्राचीन काल से गम्यार और पंजाब में छोग ठंडक के कारण सिले वक्ष पहनते थे और इन सिले हुए बक्षों में यूनाती, हैं पानी और मम्बेशिया का काफी प्रमाव देखने को मिलता है। इन भानतीं का उपरोक्त जातियों से अंति प्राचीन काल से बहुत पनिष्ट सम्बन्ध था। पिणालत: दोनों में सांस्कृतिक आदान-प्रवान का होना स्थानाविक था। व

समराइच्चकहा के वर्णन से पता चळता है कि जहां धनी सम्पन्न तथा राज-घरानों के छोग मूल्यवान एवं सुन्दर बस्त्रों को धारण करते थे वहीं गरीब छोग मळिन तथा फटे पुराने बक्कों को धारण कर किसी तरह अपना जीवन निर्वाह करते थे।

### वस्त्र के प्रकार

### समराइश्वकहा में निम्नलिखित प्रकार के वस्त्रों का उल्लेख है।

इस्ल समग्रहणका में इसका उल्लेख कई बार आया है। ' यह एक न्येत रंग का धुन्दर एवं कीमती बस्त्र या, इरका प्रयोग अधिकतर धनी सम्पन्त तथा राजा—महाराजा ही करते थे। इस्ल का उल्लेख महाभारत में भी आया है। जिसे हा. मोतीचन्दिन रोमन लेखकों का बाहसाल माना है। आगे उन्हों के अनुसार यह इक्ल इस्ल की छाल के रेहो से बनता था.। बंगाल का बना दुक्ल लक्ष कीर सुल्यम होता था। पीमू का नीला और चिकता वास सुवर्णकुह्या का दुक्ल लखह जिसे होता था। इसी प्रकार मणिस्तिग्दोवस्कान दुक्ल लुटे हुए सुत के बनते थे। ' आचारांगसूस्त्रील में इस्ति कहा है कि दुक्ल बंगाल में 'पैया होने बाले एक विशेष प्रकार की स्हैं से बनने बाल बस्त्र था। ' निर्मायचूणी' में दुक्ल को दुक्ल नामक इस्त की छाल को कूट कर उसके रेजे से बनाये जाने वाळ वस्त्र कहा गया है।" हर्षचिरत में दुकूल का भवाग उत्तरीय, अधोवस्त्र, माड़ी तथा चावर आदि के रूप में किये जाने का उल्लेख है। हा. वासुन्वकरण अभवाल के अतुमार सम्भवत कूल का अर्थ देरय या आदिम भाषा में कार्ज कार्ज कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य के दिल में विकास आते के जल्ला का दिकूल या दुकूल कहलाने लगा।" यशिलालन में भी दुकूल का उल्लेश पाया गया है, राजपुर में दुकूल और अंशुक की वैजयंतियां (पताकार) लगायी मई थी।" इसी मध्य में जाने बताया गया है कि राज्याभिषेक के बाद सम्राद् बजावर में याज दुकुल धारण किया।"

इत सभी उद्धरोंगे से स्पष्ट होता है कि दुङ्ख दवेत, नीले तथा छाछ आदि विभिन्न रेगों का होता था जो मुद्ध, दिनग्य तथा कीमतो कित्स का करहा समझा जाता था।

बजुर समराइषकहा के उल्लेख से पता चळता है कि अंगुरू एक प्रकार का महीत पर सुन्दर रेज्ञभी वहत्र बा<sup>15</sup>। डा. मोतीचन्द के अनुसार यह चन्द्र किरण एवं इंतेत कमल के समान सफेद होता था। 'में चुनावट के अनुसार हसने कई मेर वानों गये हैं यथा एकांग्रुक, अर्व्यविष्ठ्यक, द्वर्यग्रुक और चर्यग्रुक आदि।' आवाराग सुत्र में अंग्रुक और चीनांग्रुक दोनों का उल्लेख मिळता है। 'गे बृहत्युक्त-प्रमाय में दोनों को एक-प्रकार गिनाया गया है। 'गे काळिदास में मी तीतांग्रुक' का एकांग्रुक' 'गे, रकांग्रुक की नाया गया है। 'गे काळा है। द्वर्षचित्त में भी एक स्थान पर एगाज के रेज़ों से अंग्रुक की सुद्भाता का दिग्दर्शन कराया गया है। 'शे एक अन्य स्थान पर कुछ पथियों और पश्चीयों की आंकृतियों से मुझोभित अंग्रुक की उल्लेख किया गया है। 'शे काळा स्थान पर कुछ पथियों और पश्चीयों की आंकृतियों से मुझोभित अंग्रुक की सुक्ता का दिग्दर्शन कराया गया है। 'शे अंग्रुक की काण गया है। से से से हसे सीतांग्रुक, रकांग्रुक और नीजंग्रुक आदि कई नामों से चिल्लीखत किया गया है। 'शे

यहास्तिळक में भी सफेद अंड्रफ, <sup>8</sup> कुसुम्भांड्रुक या लखाई लिये हुए रंग का अंड्रुक<sup>80</sup> तथा कार्दीमकंड्रुक अर्थोत् नीला या मदमेले रंग का अंड्रुक<sup>87</sup> आदि क्र दललेख हैं। रंग आदि के भेद से अंड्रुक भी कई प्रकार का होता था जो सम्भवतः दुक्क से निम्न कोटिका कपटा माना जाता था। यह सुन्दर, स्निग्ध तथा महीन होता था।

भौगाडुक समग्रहम्मकहा में भीनांडुक नामक वस्त्र का भी उल्लेख है । 19 यह एक प्रकार का पत्रवा एवं सिराच रेड़मी वस्त्र वा । इसका उल्लेख अन्य जैन मन्यों में भी किया गया है । 19 बहुत्कल्पभाष्य में इसकी ट्याख्या कोषकार नामक की है से अथवा चीन जनपद के बहुत पत्रले रेड़मा से बने वस्त्र से की गयी है । 19 डा. दशस्य शर्मों के अनुसार भीनांडुक चीनी सिल्क की भांति जान पढता है । 15 व

अर्धभीनाग्डर—चीनाशुरू की भाँति समराइबाक्झा में अर्धचीनांशुरू का भी उल्लेख हैं।<sup>52</sup> संभवत यह आधा रेडाम तथा आधा सुत का बना होता था अथवा चीनां-शुरू के छोटे नाप का दुकड़ा था। ंबर्ध्य — यह एक दिव्य किस्स का वस्त्र या जिसका प्रयोग अधिकतर धार्मिक प्रयृत्ति के छोग तथा राजा महाराजा ही करते थे 185 आदिपुराण में दूष्य का उल्लेख है जिसके अनुसार दृष्यशाल 56 कपड़े की चांबनी के लिए प्रयुक्त समझा जाता था। हा. बाधुदेवप्रशर अपनाल के अनुसार स्त्यू के ग्रारेर पर जो कीमती बस्त्र चढाये जाते थे वे देवदृष्य कहलते थे 185 भागनीसूत्र में देवदृष्य को एक प्रकार का देशी बस्त्र बताया गया है जिसे भगाना महावीर ने धारण किया था 180

हींग वस—समग्रहण्यकहा में 'इसका उल्लेख कई जगह किया गया है। "
वैदिक साहित्य में भी इसका उल्लेख है जिसे डा. मोतीचन ने अवसी की डाल
से निर्मित बताया है। " वैतितीय संदिता में भी इसका उल्लेख आया है। "
आह्वलायन श्रीत गुत्र में कीम का उल्लेख दान देने के संदर्भ में 'हुआ है। "
आह्वलायन श्रीत गुत्र में कीम का उल्लेख है जो अत्यिक कीमती, गुल्यम और सुस्म
होता था। " ई वैयदित से पता चल्ला है कि आसाम के राजा माफ्द वर्मा ने हर्प को
होता था। " ई वैयदित से पता चल्ला है कि आसाम के राजा माफ्द वर्मा ने हर्प को
हता था। " ई वैयदित से पता चल्ला है कि आसाम के राजा माफ्द वर्मा ने हर्प को
हता था। " ई व्यवित से पता चल्ला है कि असाम के उल्लेख से भी में के लाल के अनुसार यह आसाम और पंगाल में उत्यन्त एक प्रकार की घास से निर्मित
किया जाता था। " कि काशी और गुण्ड देश कीम के लिये प्रसिद्ध थे। " उपरोक्त
इल्लेखों से स्पष्ट होता है कि झीम एक प्रकार का महीन, कीमती एम हन्दर
करलेखों से स्पष्ट होता है कि झीम एक प्रकार का महीन, कीमती एम हन्दर
करलेखों से स्पष्ट होता है कि झीम एक प्रकार का महीन, कीमती एम हन्दर

पटवास—समराइच्चकहा में पटवास का भी उल्लेख है। 16 आदिपुराण में पटांकुक का उल्लेख है। 16 जिसका अर्थ रेडामी बस्त्र छात्रा जा सकता है। पटवास और पटांकुक एक दूसरे से भिन्न थे। पटांकुक एक कीमती रेडानी बस्त्र या जिसका प्रयोग धनिक ही कर पाते थे जबकि पटवास सूरी एथं सत्ता बस्त्र या जिसका प्रयोग साधारण छोग भी करते थे। हर्षचरित में राज्यश्री के विवाह के समय नये रंगे हूए दुकूछ वस्त्रों के बने हुए पटिवान छगे हुये थे और पूरे यान में से पांट्रियां और छोटे-छोटे पट्ट फाइकर जनेक प्रकार की सजाबट के काम में छये जा रहे थे, यहां वासुदेवरारण अपवाल के अतुसार पट पूरा यान या और पटी छल्यी पट्टियां थीं जो झालर आदि के काम में छयी जा रही थी। इन सब खदरांगों से स्पष्ट होता है कि पटवास सन्भवतः साधारण किरम का कपड़ा रहा होगा।

बल्कल — इसका प्रयोग अधिकतर जंगल में 'रहनेवाली जातियाँ अथवा साजु-संन्यासी करते थे 1<sup>58</sup> छाल के वस्त्र को वल्कल कहा जाता था जो बौद्ध भिक्षुकों को अविदित थे 1<sup>59</sup> काल्लिस ने हुमारसंभव में वल्कल स्ट्रा का उल्लेख किया है 1<sup>50</sup> वाणसह ने उत्तरीय और चादर के रूप में वल्कल के प्रयोग का उल्लेख किया है 1<sup>51</sup> हुई-चरित में 'उल्लिखत हैं कि सावित्रीने कल्पहुम की छाल से निर्मित वल्कल क्स्प्र धारण किया था 1<sup>58</sup>

अन्य ६६ वत्तीय—समराङ्घ्यकहा में उत्तरीय को चादर के रूप में उद्विखित किया गया है जो कमर से उपर ओढ़ने के प्रयोग में आता था 1<sup>55</sup> उत्तरीय कन्यों पर

भारत किया जाना था। " वश्नीस्तास्त्र में जिहिसित है कि मुनिकुमार गुगल, जरीर की गुभ प्रभा के करणा, जिस प्रभीन होते थे जैसे उन्हों तो बुक्त का उत्तरीय ओह रम्य हो। " आगे इसी प्रश्न में जिस्सित है कि कुमार वश्नीयर के राज्याभिषेक क्षा मूर्ग निकारण के राज्याभिष्ये क्षा मूर्ग निकारण के किए जा ज्योतिथी इक्टर हुए थे वे बुक्स के उत्तरीय के अपना मूर्ग इंक थे। " असरकोष में उत्तरीय को जोडनेवाला बन्न बनाया गया है। " काइको और हपेबरित में बुक्त के बने उत्तरीय का उन्लेख है। " ह हपेबरित में बुक्त के बने उत्तरीय का उन्लेख कि शिण हपेबरित में बुक्त के बने उत्तरीय का उन्लेख की शिण हपेबरित के लिये होता था। यह विश्वन्त किया का हाता था। यह विश्वन्त किया का हाता था। यह

भारते के लिया के में वृक्ती के बाल से तैयार किया जाते वाला परत्न था जो भारते के लिये प्रतृक्त होता था। कम्बल का प्रधीततम उच्लेक्स अधर्यवेच में मिलता है। '' आजिपुराय में भी इस परत्न का ताम आया है। विश्व है विकास के समुद्रार वह भेड़, क्क्सी के उन्त में तिभित्त किया जाता था और हुल्यम तथा सुन्दर होता था। वि

वं : बन''—य' एक मोटा और मजबूत किया का कपड़ा होना था । समराइच्यक्का में 'सलगुरू<sup>6</sup>' का उन्तेय हैं जिससे पता चलता है कि यह एक मोटा तथा मजबूत कपड़ा गरा होगा जो इसे, गर्लीचा तथा तस्यू आदि बनाने के काम में आता था । समझनी मूझ में भी इसे, बन्दोन हैं जिसे साभारण होग अथवा साधु—संन्यासी भारत करने थे 1<sup>66</sup>

ां न गान मानाइच्यक्ता में मांग-रालों से जटित एक प्रकार का यस्त्र बताया गा है जिसका प्रयोग राजयाता की स्थियां करती थीं । गि वहां इसका ज्यवहार यक्ष्य स्थानी के रूप में किया गाया है। वैदिक काल में आर्य रिजयां स्तानपट्ट धारण करती थीं । गि गुण्ककल में भी उस समय के सिक्कों पर सानपट्ट धारण की हुई दिक्षों के बिक्क ऑकर में गी उस समय के सिक्कों पर सानपट्ट धारण की हुई दिक्षों के बिक्क ऑकर में गी अस समय के सिक्कों पर सानपट्ट धारण की हुई दिक्षों के बिक्क ऑकर में गी विश्व का अहिता है। गि सम्भावन यह पर राजनी सद्य का इकड़ा होता वा जिसे दिक्षों वासप्यल पर सामने से लेकर पीठें पीठ की और बांधी थीं ! सरपट्टच्यक्ता में इसे मणि-रालों से युक्त बताया गया है जो मार्यवृद्धि के लिए जटित किये गये जान पहते हैं ।

गर्धाःशान<sup>ा</sup> — समराइरचकड़ा में इसे रखकर आराम से बैठने के लिए प्रयुक्त सनमा गया है। सन्भवनः यह गोल तकिया की तरह का होता था जिल पर बैठने से आराम होता या।

<sup>3.र्ज्जाकिका 78</sup>----यह एक प्रकार की लम्बी तकिया होती थी जिसका प्रयोग सीते समय किया जाता था।

### आभूपण

इतिभन्न कासीन समाज के छोग विविध प्रकार के आभूषणों का प्रयोग करते थे बै

बस्तों के धारण करने की कळ के साथ-साथ आभूपोंग का प्रयोग भी भारतीय सभ्यता के विकास के साथ-साथ प्रारम्भ हुआ। <sup>78</sup> समराइच्चकड़ा में निम्नलिखिन आभूपोगं का उन्लेख हैं।

ड़ ज्वहर— इसका उल्लेख समराइल्जकहा में कई स्थानों पर किया गया है। 24 यह कान में पहना जाने वाला पक अलंकार था जिसे स्त्री-पुरुष दोनों धारण करते थे। छुण्डल की आहाती गोल-गोल छल्ले के समान होती थी। असरकाप में इस कान को लग्नेट कर पहना जाने वाला आमरण बताया गया है। 15 डा वासुदेव-इरण अमयाल के अनुसार इसमें गोल वाली तया सोने की इक्ट्ररी रूडी हली होती थी, अजन्ता की चित्रकला में इस तरह के छुण्डलों को चित्रित किया गया है। 18 इमरीर सहाकान्य में भी छुण्डल का उल्लेख हैं जिसका प्रयोग पुरुष किया गया है। 18 इमरीर सहाकान्य में भी छुण्डल का उल्लेख हैं जिसका प्रयोग पुरुष किया गया है। 18 वर्मी अप वार्य है कि सम्राट यही थर ने चन्त्रकान के बने छुण्डल आपण किये थे 18 । इसी प्रस्य में आगे उल्लिखित है कि मुनिक्कामरपुगल बिना आसूर्यण के ही अपने कपीलों की कान्ति से ही ऐसे लगते ये माने। कानों में छुण्डल धारण किये हो। 19 आदिपुराण में माणे छुण्डल, 50 रता छुण्डल, 51 हुण्डली, 52 तथा सकराछली छुण्डल 30 आदि विभिन्न प्रकार के छुण्डलों का उल्लेख है विससी सप्ट होता है कि उस समय विभिन्न प्रकार के छुण्डलों का प्रयोग खिला जाता या। यहा छुण्डली का तात्त्य छोटे आहति के छुण्डल से लागा जा सकता है।

कटक—समराइच्चकहा में कटक का उल्लेख कई बार किया गया है। 18 इसका प्रयोग स्त्री—युक्त दोनों करते थे। यह हाथ में पहना जाने वाला आजपूण्य था। कटक करान्य (पैदल सिपादी) की व्याख्या में बाहुवेश्वरारण अध्याल में बताया है कि सम्भवत कटक (कहा) पहने के कारण ही इन्हें कटक करान्य कहा जाता था। 18 इंचें करक है कि प्रयोग में उत्तर या प्रयोग स्त्री अधित मन्दान्य के कटक विष्णु के केयूर से टकराये थे। 18 इन उद्धारणों से स्पष्ट होता है कि कटक और केयूर होना का प्रयोग स्त्री—युक्त करते थे। आदिपुराण में एक स्थान पर विजय कटक करा कहा उन्लेख है जिसे रस्त्रजंडित कहा कहा जा सकता है।

केन्यू • कि स्थान प्रयोग स्त्री-पुरुष दोनों करते थे। अमरकोष में अंगर और केयूर को पर्याय बताया गया है। <sup>99</sup> मर्न्हार ने केन्यूर का उल्लेख पुरुषों के अलंबर के रूप में किया है। <sup>90</sup> किन्तु इसके विपरीत यशस्त्रिकक में आया है कि विरक्त की स्थिति में ख़ियां बाहु का केयूर पैरो में तथा पैरो का न्यूप्र बाहु में 'यहन लेनी है। \* स्पष्टत इसका प्रयोग क्षियां ही नहीं, बस्त पुरुष में करते थे।

मुक्कि।—समराइबक्डा में इसे अंगुलियों में पहना जाने वाला अलंकार बताया गया हैं। ११ मुद्रिका का उल्लेख भावती सूत्र में भी आया है। १९ वजसित्सक में अंगुठी के लिए उमिका १० तथा अंगुलीयक १५ ज़ब्द आये हैं। हर्षचरित में भी उर्मिका का उल्लेख है। 19 सरभवन भंतर के समान चक्कर लगा कर बनाई गई अंगुड़ी को उर्मिका कहा गया है। जियब्दिशलाकापुरुपचरित में भी की के आभूपोगों के रूप में अंगुड़ी का उल्लेख है। 10 मुझ्कि का प्रयोग स्त्री-पुरुप दोनों करने ये जा अपने अपने सामर्थ्य के अनुसार सोने चौदी आदि की बनवाई जाती थी।

\*\*\* — ममराइन्चक्का में इसे कठाभरण के साथ उद्घिष्टित किया गया है। " प्राचीन काल में बंकण पहनने का भी रियाज था, भर्तृहरि ने इसे कठाई का आभूषण कहा है। " प्रजातिनक में आया है कि योचेय जनपर में कुपकों की तित्रयां सीने के केहण पहननी थीं। " अन स्पष्ट है कि हरिभद्र के काल में कंकण का प्रचलन इनी-पूरण शंनों ही में था।

र्भ — समाग्रहण्यक्षा में इसे त्रियों के आभूषण के रूप में उल्लिखत किया गया है। 100 यह पैर में पहना जाने वाला त्रियों का फा अलंकार था। हितोपरेश में नृपुर का पैर का आभूषण बताया गया है। 101 आदिपुराण में मणिनपुर का इन्लेख है। 100 नृपुर को राजस्थान में नेवरी कहा जाता था। 100 हुपैचरित में भी नृपुर को निक्यों का आभूषण बताया गया है। 100 जिसे वे पैर में धारण करती थीं।

मन्त्रस्थी—च्यह रत्नों की बती हुई माख होती थीं जिसे राजघरानों की क्षित्रं की भारत करती थीं 1<sup>105</sup> स्त्वावरी का उल्लेख भगवती सूत्र<sup>100</sup> में तथा आहि-पुण्या<sup>101</sup> में आया है। रत्नायही में नाना प्रकार के रत्न यूसे जाते थे और मध्य में कह बही माँग जित रहती थीं।

हार—समराइण्चकता में हार का उल्लेख कई बार किया गया है। 108 यह गले में धारण किया जाने वाल आभूषण था। कालियास ने हार का उल्लेख कई अपो में किया है स्था-हार, 108 हारफेखर, 110 हारबच्टि, 111 तारहार 118 तथा क्या में किया है। आदि पुराण में एक सौ आठ मुक्ता लिक्यों से युक्त हार का उक्तिस है। 114

्ष्यवनी—समराइच्यवहां में क्या प्रसंग में इसका उल्लेख आया है। 115 मीतियों की एक उनी की माल को एकावड़ी कहा गया है जो मीतियों को पने स्थ में गूंब कर बनावीं जाती थीं। अमरकाथ में एकावड़ी को मोतियों की इक्हरी माल क्या गया है। 116 गुमझाड़ में एकावड़ी सभी आमूषणों से अधिक प्रिय थी। बानुदेवसरण अम्बाड़ के अनुसार गुप्त कालीन जिल्प की मृतियों और विद्यों में इन्तित की मक्य गुरिया सहित मीतियों की एकावड़ी पायी जाती है, यह घन मोतियों के गूप कर बनायी जाती थी। 117 यहास्तित्वक के उल्लेख से पता चलता है कि उत्थव मोती को मध्यमणि के स्थ में उगाकर एकावड़ी का प्रयोग किया जाता था। 119

मिन्निकता----समराइष्डकहा में इसका उल्लेख कई बार किया गया है। 119 बद्द त्त्रियों का आमूषण या जिसे मेलल अर्थात् कमर में पहने जाने के कारण मेलल कहा जाता था। इस में मणि जटित रहते थे। हर्षचरित में क्लियें द्वारा कटि प्रदेश में धारण की हुई करधनी के रूपमें इसका उल्लेख है।<sup>120</sup> भगवतीसूत्र,<sup>121</sup> आदिपुराण<sup>128</sup> तथा यशस्तिलक<sup>186</sup> में मी इसका उल्लेख है। इन उल्लेखों से स्पष्ट होता है कि मणिमेखलाका प्रयोग धनी सम्पन्न एवं राज्यराने की दिव्यं किया करती थीं।

कटियुन—समराइच्चकहा में इसे मी आमुष्णों की श्रेणी में गिनाया गया है। 194 यह मी मिणिमेखल की तरह कमर में पहना जाने वाल लक्ष्मर या जिसे अधिकतर राज-पुरुष ही धारण करते थे। सम्भवतः यह सर्णसूत्र और रेज़म का बना होता था। इक्टिस्त्र का उन्छेस आविष्रपण में भी आया है। 188

क्टल--समराइच्चकहा में इसका उल्लेख अलंकारा की श्रेणी में हुआ है। 120 किन्तु इसकी बनायट आदि का उल्लेख नहीं है। यह कंट में पहना जाने वाला एक अलंकार था। आदिपुराण में कंटाभरण<sup>129</sup> का उल्लेख मिलता है जो स्वर्ण और मणियों द्वारा तैयार किया जाता था। सम्भयतः यह स्त्री-पुरुष वोनों का आभूषण था।

सुक्ट<sup>198</sup>—समराइच्चकहा में इसे सिर पर बांधने वाले अलंकार के रूप में प्रयुक्त समझा गया है, जिसे ताज कहा जाता है। इसका प्रयोग राजा-महाराज, राजकुमार और राजपरिवार की रिल्यां ही करती थीं। अजनता के मित्ति-चित्रों पर रत्न जीटत इम्बोत्तर सुकुट, चोटीवार सुकुट, मोती की लड़ी से अलंकत ल्यांचरा सुकुट, उप्लोचित सुकुट आदि विभिन्न प्रकार के सुकुट बिन्त किये गये हैं। 199 आदि-पुराण में मी कई स्थाने। पर सुकुट का उन्लेख हैं। 150 भागवतीसूत्र से पता चळता है कि ताज का प्रयोग राजा और राजकुमार ही बस्ते थे। 151

पुरुषि—समराइच्चकहा में इसे मणि और रत्नों से जटित बताया गया है। 152 हविंचरित में मालती के शरीर पर कांटे प्रदेश में करभनी, गले में मुक्ताहार, कलाई में सोने का कहा आदि के साथ केशों में चुवानिण मकरिका नामक आभूषण का लक्षेत्र है। 253 यह आभूषण शित्रां अपने बालें में पूकर उसी गएण करती थी। आदिपुराण में तो चुकारोग 154 और चुकारत 153 दोनों का उद्देश अलग कला किया गया है। यदार्थ अलेहार भी टडिर से दोनों समान समझे आते ये किन्तु माण और रोनों के जटित होने के विभेष्ठ से अलग क्या तिया रोनों के जटित होने के विभेष्ठ से अलग-अलग नाम निनाये गये हैं।

### संदर्भ

मोतीवन्द्र—प्राचीन मारतीय वेशम्बा, भूमिका, पृ. 3।

<sup>2</sup> वही---मुनिका, पृ. 2।

<sup>3</sup> व्यक्ती----पृ.3 ।

<sup>4</sup> स्प॰फ॰ 4, g. 297.5, g. 495:8, g. 798।

<sup>5</sup> मोतीचन्द्र--प्राचीन भारतीय देशभूषा, भूभिका, पृ. 9।

```
शिवक साद ह
۷.
 6 आचारामसत्र, 25/13-- वकळ गौडविषयविशिष्ट कार्पासिक्स । '
 7 निर्शीयचूर्णी भाग 2. प्र 399-- दुगुद्धी सम्बो तस्स बागो चेत्त् टद्खले क्रुट्रिजाति
     पाणिएण दाव जाव झसीमतो ताहे कमति एतेस बगुहो ।'
 8 हुई चरित्र 1, पृ 34 3, पृ. 65 तथा 5, पृ 172।
 9 बास्रवेवशरण अग्रवाल-इर्बचरित-एक सास्कृतिक अध्ययन, पू. 76।
10 यशस्तिलक, प्र. 19-- ' हुकुलाशुक्रवेजयती सत्तिमि ' ।
11 बहास्तिलक प. 323- धतधबलदकलमाल्यविलेमनालकारः । '
12 दशस्य शर्मा-अर्ली चौद्रान डायनेस्टीन, प्र 262 में स्वयूत ।
13 सम्बद्धाः 1. प 74 ।
14 सोतीवन्द-- प्राचीन भारतीय बेजभवा, प. 55 ।
15 बही, प्र 55 ।
16 आचारांग 2/14/6--- 'असुयाणि वा चीणसुयारिण वा : '
17 बहुत्करूपभाष्य सूत्र 4/3662-- 'असूग चीणसंगे च विगरुंसी ।
18 विक्रमोर्वशी 3/12- ' मिताशका भगलमात्रभषणा '।
19 स्त्रका 9/43- 'अर्गरागनिषेधिसरशके '।
20 ऋतसंहार 6/4/29 ।
21 विकाप्तोर्वशी, प्र 60।
22 हुईचरित, प्र 10।
23 वही 10, प्. 114—'बहुविधकुसुमानकुविधानगोभिता दृतिस्वच्छाबद्भकात्।'
 24 अविद्युराण 10/181 . 11/133 12/30 : 15/23 ।
25 यशस्तिलक, उत्तरखण्ड पू. 13-- 'सित्रपताकाश्चक'।
26 वहीं, प्र. 14--- 'कसम्मांशकपिहितगौरीपयोधर...'।
27 वही, पू. 220- कार्यंभिकाशकाधिकृतकायपरिकर. '।
28 सम्बद्ध 5, प 438।
 29 आचारांग 2/14/6 · भगवतोस्त्र 9/33/9 : निशीय चुणी 7, प्र 11 ।
30 बहुत्कल्पसाध्य 4/3662।
31 ' राजस्थान भारती-५ ' में -- वहारथ हार्मा-- वहावीं हातान्त्री में आनन्त्र, सुखावि की सामग्री।
32 सम • क • 2, g. 100।
33 बही 4, g. 291 · 9, g. 898, 911, 957, 973 ।
 34 आविष्याण 27/24।
35 वायुवेवशरण अप्रवाळ—हर्षचरित-एक सांस्कृतिक अध्ययन, प् 75 ।
36 भगवतीस्त्र 15/1/541 ।
37 सम॰क॰ 7. व. 634-35, 647।
```

38 सोतीचन्द्र-प्राचीन भारतीय वेशमूला, भूमिका पृ 4 ।

तेतिरीय सहिता 6/1/1/3 ।
 अश्वलायन श्रोत सूत्र 2/3/4/17 ।

#### स्यसङ्ख्दा में ...

```
41 आविपराण 12/1/73।
42 हर्षचरित 7, प. 217।
43 बास्रदेवदारण अप्रवाल-हर्षचरित-एक सास्कृतिक अध्ययन, प. 76 ।
44 मोतीचन्द्र---प्रा०्मा०वेश०, भूभिका, प्र 9 ।
45 सम॰क॰ 7, प. 645।
46 भाविष्यराण 11/44 ।
47 बासवेबदारण अप्रवास्त्र--हर्षचरित-एक सास्कृतिक अध्ययन, प 81 ।
48 सम • ६० 8, प. 798।
49 मोतीचन्द्र-प्राचीन भारतीय वेशमूषा, ए. 31 ।
50 कमारसभव-6/92 ।
51 हर्षचरित 1, प 34.4; 145: काव्स्वरी पृ. 311, 323।
52 हर्षचरित 1. प 10।
53 सम॰क॰ 4, व. 254, 269. 5, 423, 444 6; 495 9, 862।
54 ए. के. मजूनदार-चाञ्चन्याझ आफ गुकरात, पृ. 356।
55 यहास्तिलक-यु 159 (बपुप्रमापटल दुकूलोक्तरीयम् )।
56 यहास्तिलक-पु 316-' उत्तरीयदुकूळांचळपिहितविम्बिना ।
    अमरकोष 2/6/118-(सख्यानमुत्तरीयं च)।
    हुर्वचरित 1, प 34.5, 162 • कायस्वरी पू. 85, 95, 138, 174।
59 हुईचरित 1, प 34:4, 143।
60 सम•क 7, g. 656, 661 ।
61 अधर्ववेद 14/2/66-67।
62 भाविपुराण 47/46 ।
63 बाटर्स, आन युवानच्यांग 1, पू 148 ।
64 सम्क∘ 8, प्र 766 ।
65 वही 7, प 656, 661 ।
66 सगवतीसत्र 11/9/417: 15/1/541/1 ।
67 सम॰क॰ 2, पू. 95।
68 मोतीचन्द्र---प्राचीन भा०वेश०, भूमिका छ. 4।
69 वही. प. 23।
70 काहित्राण 12/176 : 8/8।
71 सम • क • 9, व. 974 ।
72 वही 9.प 974 ।
73 जे सी. सिक्यार 'स्टडीझ इन मगवती सूत्र, पृ. 241 ।
74 सम. • 1, g. 31:2; 96, 100, 131, 5, 452. 6, 581; 595: 7;
    639, 698; 9 9111
75 अमरकोष--2/6/130 ( क्रपडल काविष्टनम् )
```

```
ég.
                                    भिनक यादव
  76 बामुद्रवरारण अप्रवाल—हर्षचरित एक सांस्कृतिक अध्ययन, फलक 20. चित्र 78
  77 दशस्य सर्मा—अली चौहान डायनेस्टीज, पृ. 263 में टर्इत ।
  78 यगस्तिसक--- १. 367 (कुण्डसम्यामसकृतश्रवणा) ।
  79 वहीं प. 159 (क्योलकान्तिकुण्डलितमुखमङ्ख्म् )
  80 आविष्राण 33/124 : 9/190 : 14/11
  81 वहीं 4/177 . 15/189 ।
  82 वही 3/78।
  83 वहा 16/33।
  84 समक्ति 1, प 31 7. 714.15, 16, 724 ।
  85 बामुदेवशरण अग्रवाल—हर्वचरित-एक सास्कृतिक अध्ययन, पू. 131 ।
  86 बहो प्र. 176 में उद्युत ।
  87 वादिपराण—29/167 ।
   88 सम्बन्धः 1. प. 31 2, 100 7, 638 i
  89 अमरकोष 2/6/107 (केय्रमगद तुल्ये) ।
  90 भर्तृहरि 2/19 (क्रयूरा न विभूषयन्ति पुरुष . ) देखिये—रखुवका 6/68, कुमारसभव 7/69

    यणितलक पृ. 617 (केयूर वरणे पृत विरचित इन्ते व हिजीरिकम् )।

  91 सम • इ. 2, 7, 96, 98 ।
  92 दशस्य सर्मा---अर्छी चौद्वान डायनेस्टीज. प. 262।
  93 यसस्तिलक-प् 67 (सरत्नोर्भिकामरण)
   94 वही-3तरः 9: 131 (प्रसावीकरोत्यक्ग्यलीयक्म )।
   95 हर्षचरित 1, पृ. 10 (कम्बुनिर्मितोर्मिका)।
   96 के के. मञ्मदार-चाउनमात्र क्षेप्त गुजरात, पू. 359 में ठर्छत।
   97 सम०६० 6, वृ. 597 ( ठवेमि एवस्स समीवे छिन्मकण्णकटाहरणं ) ।
  98 मर्तहरि॰ 2/71 (दानेन पाणिन त कंकणेन विभाति ..)
   99 महास्तिलक प. 15।
  100 सम ०६० 2, प 82, 95 4, 269 6, 493 7, 639: 8, 744 9, 911
  101 हितोपवेश 2/71 (निह चूडामणि पादे नूपुर मूर्डिन धार्यते)।
  102 भाविष्राण 7/237: 12/22 5/268, 7/129।
  103 दशस्य धर्मा-अर्ली चौहान डायनेस्टीज, प 262 ।
 104 वासुदेवशरण अप्रवाठ-हर्षचरित-एक सांस्कृतिक अञ्चयन, प. 61 ।
+105 सम • क 4, q. 254, 285 ।
: 106 भगवतीसूत्र 11/11/430 ।
 107 आदिपुराण 16/50 ı
. 108 सम्बद्ध 2; प. 76, 85, 91, 99, 100: 3, 220: 5, 380, 452.6,
       495: 7, 610-11, 627, 639, 698: 9: 911 1
```

. 109 चतुसंहार 1/4· 2/18: मेघडूत--उत्तरमेव 30 : कुमारक्षंमव 5/8 ।

```
110 ऋतुसहार 1/6 ı
 111 वही 1/8।
 112 रखका 5/52 ।
 113 वही 6/60।
 114 आदिपुराण 16/58 1
 115 सम्बद्ध 9, प 911।
 116 अमरकोष 2/6/106
      वामुदवकारण अम्रवाळ-इर्वचरित-एक सांस्कृतिक अध्ययन पू. 102।
      यहास्तिजक, प 283 (तारनरलमुक्ताफलाम ) विश्विये असरकोष 2/6/155।
      (तरला हारमध्यना) ।
119
     सम्बद्धः 5, प. 3846, 5977, 644।
      वासदक्तारण अमवाळ--हर्षचरित-एक सांस्कृतिक अध्ययन. प 24 ।
121
     भग (तीसूत्र 9/33/380 ।
122 आदिपुराण 15/23 ।
123 यजस्तिलक, प्र 100 (मखरमिगमेखलाजालकाचालिप्तबहलपजमालिप्ति )।
124 報子事。 2. 9 100. 4. 265. 7, 638, 644, 659 1
125 आदिपराण 13/69. 16/235 16/19।
126 सप०क० 5, प 384 6, 597 7, 644 ।
127 आविषुराण 15/193।
128 सन्वक 9. पृ. 911--द्यीप्यमानसुकृट।
129 सातीचन्द्र-प्राचीन भाग्नीय काभूषा-भूमिका प्. 22।
130 आदिपुराण 9/41 10/126 . 15/5 16/234।
131 भगवतीस्त्र---9/33/385 . 11/11/428 ।
132 सम्बद्ध, 2, प्र. 85, 96, 7, प्र 606।
133 वास्तववारण अप्रवास्त-हर्षचरित-एक सास्कृतिक अध्ययन, प. 24।
134 आदिपराण 14/8: 4/94।
135 वही, 11/113 29/167।
```

# गीता और कालिदास

#### गौतम परेल

लोकप्रचलित दंतकथा के अनुसार महाकवि कालिदास कालीमाता की कृपा से मूर्ख होते हुए मी विद्वान बने, किन्तु उनके द्वारा रचित साहित्य का परिशीलन करने वाले अनेक विद्वान निश्चयपूर्वक इस निष्कर्ष पर आये कि कालियास को समकालीन ज्ञान की प्रचलित सभी शाखाओं का सहत्तम तलस्पर्शी अभ्यास था। उन्होंने सहा-भारत का सामान्यरूप से एवं गीता का सविशेषरूप से अभ्यास किया था-यह गीता और उनकी कृतियों के सृक्ष्म अवलोकन द्वारा झात होता है। इस सिद्धांतकल्पना की समर्थना करने का प्रयत्न इस गवेपणात्मक लेख में किया गया है।

## रखबंश के राजाओं के गण

रघुवंश के आरंभ में रघुवंश के राजाओं का गुणवर्णन विस्तृतरूप से कालियास ने दिया है। गीता के १६ वे अध्याय में निरूपित दैवीसंपत्ति के कतिपय गुणें का स्पष्ट निर्देश है। उदा॰ ... 'आजन्मशृद्धानाम्' में श्रुचि-पवित्रता, 'यथाविधिहुतानाम्' में यहा, 'यथाकामार्चितार्थिनाम' में दान और 'शैशवेऽभ्यस्तविद्यानाम्' में स्वाध्याय जैसे दैवीगुणों का सस्पष्ट आलेखन हुआ है।

रघुवंश के व्यक्तिगत राजाओं के चरित्र में वैषी संपत्ति का दर्शन सरळरूप से होता है। गौरक्षा के लिए पंचमौतिकपिंडरूप खदेह की ओर अनास्या प्रदर्शित करने वाला दिलीप जगत के अकातपत्र प्रभत्न को भी बाँब में लगाता है। यहां गीता के 'असक्तिरनभिष्तक पुत्रदारगृहादिष्' गब्द याद आते हैं। दिलीप ने अनातर रहकर धर्म का पालन किया और अनासक्त बन कर सुख का उपभोग किया 18 क्या ऐसा नहीं प्रतीत होता कि यहां गीता की अनासक्तयोग की भावना उनके जीवन में सार्थक हुई है ? एवु का चरित्र उनको समप्रवंश के नायक बनाने के लिए पर्याप्त है। देवराज इन्द्र भी कहते है कि 'यहाण शस्त्रं यदि सर्ग एव ते। इस नृप में गीता के क्षत्रिय के स्वाभाविक गण मर्तिमंत होते हैं।

" शौर्य तेजो धृतिविक्ये युद्धे चाप्यपलायनम् । वानसीक्षरभावश्य क्षात्रकर्म स्वसावजम् । "ठ इस ×ळोक का पूर्वार्थ इन्द्र के साथ युद्ध में और उत्तरार्थ कौत्सप्रसंग में रघु के जीवन में चिरतार्थ होता हुआ विखाई पडता है। खुके छिए काळिशस ने 'विक्षण, ङम्बप्रशमन, रबस्थ, प्रसादसुमुख...' जैसे शब्द प्रयुक्त किये हैं। जिसके पर्याय गुण के रूप में गीता में मिलते हैं।

" सन्यान्गों हेन होक " कि सिद्धांत रघु के जीवन में बरितार्थ हुआ है। काळिंद्रास के शब्दों में 'राजा पहारिष्टवाद' है। अपने सुधोग्य पुत्र अज को गद्दी पर सुप्रतिष्टित करके समें के भी विनाश वर्मी विध्यों में आत्मिवित राजा रघु रघुद्दारित रहे। कि समें और उनके सुख अधिक है—रेसा गीता भी करती है। है राज्य को छोड़ कर कुछएरंपरासुसार वरक्छ आएण कर के रघुराजा पुत्र की विनेती से वन में नहीं मार नारा बाहर जा कर रहे। अधिकृतिन्य, प्रश्मावित्य , यतिख्किशारी और अप्यानीर्थी राजा रघु धर्म के अंशावतार के रूप में शोभागमान हुए। 'अनपाथिपदोपछ्टघये' रघु योगिओं के साथ रहे, समाधि और अभ्यास द्वारा शरीर के पंचप्राणों को वश्न में कर के झालानित से रशकों को भस्तीभूत करते का विचार किया—'अपरो दहने स्वक्रीणं करते का वान करता हुआ रहें। झानम्बन विद्नाना।'' ज्यां गीता के झान की यशोगाया का गान करता हुआ रखेल समावित्य राप भिविष्वित होता हैं।

यथैधांसि समिद्धोऽग्निर्भस्मसाकुरुतेऽर्जुन । । ज्ञानाग्नि सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुते तथा ॥ 11

ह्यानािन में सक्जों का बहुन कर के, रपु त्रिगुणावीत वनकर 'समछोप्टकाञ्चन' वना । " रपुरायनबहुणवर्ग प्रकृतित्वं समछोप्टकाञ्चन। " यहां इस स्थळ में तो ऐसा प्रतीत होता है कि काल्यिस गीता के विचारों के उपरान्त भाषाशैली का भी लड़ात से सार्वा होता है कि काल्यिस गीता के विचारों में अपद और अग्न दो कान्यों में 'से केवल अस्म को रखा। मानों उनको वह पुनरावर्तन अकाल्यमय लगा हो। गीता के एण्क्य निमाणोंग (अ.११) में त्रिगुणातित के लक्षण दिसाते हुए भाषाना 'समछोप्टाशमकाञ्चन'।" जब्द प्रवुष्ठ करते हैं। इन शब्दों को इंच की आवश्यकतातुसार वचलकर, 'अग्न' क्राव्य की पुन इक्ति दूर करके, कोल्यास रपुषंठा में प्रयोजित करते हैं। इस पंत्रत में गुणत्रय को 'प्रकृतित्व' कहा है—यह गीता में अनेक बार निर्देश्ट लखा है।"

परमाला का जब तक दर्शन न हुआ तब तक स्थिरधी रघु योगिविधि में से विकल्प तहीं हुए और तम से पर अव्यय ऐसे पुरुष का योगासमाधि द्वारा साक्षात्कर जब समदर्शी रघुने किया तब वह योग विधि से विरस्त हुआ 1.4 बहां स्थिरधी शब्द कर विश्व के वाद दिख्या है। परमपुरुत तमस पर अव्यय है और इसे समदर्शी वन कर योगसमाधि से प्राप्त किया जा सकता है। यह गीवा का सर्वेशान्य सिद्धात है। 15 पुराजा के अंत्रेष्टकर्भ में भी अज ने गीवा में निर्देशित एक सिद्धात जा उल्लेख किया है। " विश्व विश्वन्य विष्ठ विश्वन्य यतियों के सार्व किया है। " विश्व विश्वन्य विश्वन्य यतियों के सार्व किया। पुरु संप्यासी या इसलिए अग्न को स्पर्ध नहीं करता या अत उसका "अनिने ने निर्देशित एक विश्वन्य कराय विश्वन्य विश्वन्य के जीवन में भी विश्वन्य विश्वन्य से मृतियंव की है।

कालियास गुरुमुख द्वारा अज को 'वशिनामुह्तम' कहलाता है। कालियास को 'वजी' जब्द अत्यंत प्रिय है क्योंकि अनेक राजाओं के लिए यह शब्द प्रयुक्त किया है। 16 संभवतः स्वयं कवि ही 'विशिनामुत्तन' होगा। उनके अनेक नायक जितेन्द्रिय मी वर्णित हैं । 18 "अनिनं नैप्ठिकं विधि" पृथ्वी का स्वीकार अज पिता की आजा से करता है. भोगतृष्णा से नहीं I<sup>50</sup> दशस्य समाधि से जितेन्द्रिय बने I उसमें इन्द्र समक्ष भी कृपणता नहीं, परिहास में भी असत्य नहीं और दरमनो की और भी वे पर्वाक्षरवाग् नहीं l<sup>81</sup> यहां दशस्य राजा में गीता के वाङ् मयतप का सर्वथा पालन स्पष्ट प्रतीत होता है। गीता अनुद्वेग, सत्य, प्रिय, हितकारी वाक्य तथा स्वाध्याय और अभ्यास को बाग्तप के रूप में आलेखित करती है। 128 राम में गीता के समत्व-योग की झलक पराकाष्ठा को पहुँची। अभिषेक के समय मंगरयय वस्त्र धारण करते और जंगल में जाते समय वल्कले धारण करते उनके मुख पर जनता विसमयपूर्वक अस्विटित आनन्द देखती है। राम को गीता के अनुसार रिधतप्रक्ष ही कहना होगा क्यों कि वे दु:ख में अन्-उद्दिग्न और मुख में सुहारहित है। उन्हे ग्रुम और अञ्चभ से अनुक्रमसे प्रसन्नता और देव भी नहीं 185 सुख-दु.ख, खभालाभ, जय-पराजय, सबमें समभावी राम समत्वयोगी है। 24 सीतात्याग की हिथा में वोळा-चलवृत्तियुक्त राम को कालिदास ने इन्द्रियार्थ ही नहीं खदेहार्थ से भी सुहारहित कहा हैं। आगमापायी, अनित्य, संस्पर्शयक्त भोगों से परे राम को काल्द्रास ने गीना के शब्दों में 'बुधः' सिद्ध किया है 125 सीता त्याग के पीछे घीमान वर्णाश्रम के जागरक राम रजोगुण से पर होकर राज्यशासन करते हैं। यहाँ गीता की लोकसंत्रह और कर्मयोग की भावना राम के चरित्र में चरितार्थ दिखाई देती है। भरत राज्यतृष्णा-पराड-मख है 1º0 लव और कुश वीतस्प्रह. वशी. परस्रीविमखब्दित और पुष्पाभरणें को समान मानने वाले थीर हैं 1<sup>27</sup> कर्मयोगी, भक्त और त्रिगुणातीत मानवें के मन की समानता का गुण भी उसमें हैं। राजा अतिथि में दर्प के कारण वपु, रूप, विभृति इत्यादि प्रत्येक गुण थे, किन्तु उनका मन उन्मत्त नहीं द्वआ। 198 आंतरिक षद् शत्रुओं पर उन्होंने विजय प्राप्त की । निषध सागरधीरचेता और नल धर्मात्मा थे। इस प्रकार परिशीलन करने से ज्ञात होता है कि रघवंश के अनेक राजाओं के जीवन में गीता के सिदांत और गणें का आविर्भाव हुआ है।

दुष्यंत बजी और, परात्रीपराङ्गुखखृत्विषुत्त है। 19 गीता में प्रवर्क्ति प्राणी-मात्र के साथ मित्रता की भावना दुष्यंत में विद्काल में भी है। 19 यह ध्वान देने बोग्ध सच्चाई है कि सर्व भूतों के साथ देवहीन मित्र, सकरूण, निर्मम और निर-हंकारी भरत सगावान को प्रिय है। 191

### कर्मयोग

गीता के कर्मयोग जैसे सिद्धांत कालिहास की कृतिओं में स्वासाविक रूप से आलेखित हैं। सहज कर्म दोष से युक्त हो तो मी ध्यागना नहीं चाहिए क्योंकि प्रत्येक कर्म थूख से युक्त अग्नि की तरह दोषगुक्त होता है। सहजं कर्म कौन्तेय ! सदोषमणि न त्यजेत् । सर्वारम्भा हि दोषेण धूमेनारिनरिवाद्यताः ॥ 52

इस विचार का प्रतिचोष कालिदास में उदाहरण सहित सुस्पष्ट हुआ है।.... "सहजं किल प्रद्विनिन्दर्त न खलु तत्कर्त्र विवर्जनीयम्।

पञ्चना रणकर्मदारुगोऽनुकम्पासृदुरेव श्रोत्रियः॥ "38

कितना साम्य है। इन दोनों अवतरणों में 'सहज' और 'कमें' शब्द एक ही है। 'न त्यजेत' के पर्योग रूप से काळिदास 'न विवर्गनीयम,' प्रयुक्त करते हैं। 'सदीपम' के बदरे 'विनिन्दितम' कहते हैं। दूसरी पितन में 'ती गई यश की करपाना मी काळिदास को गीता के पूज और अनिन की उपमा से सूशी होगी। गीता भी यश को 'न त्यजेत' कार्यमेथ' ही कहती है। 'क क्योंकि वह सगुष्य को पवित्रता देता है। ऐसा प्रतीत होता है कि यहां 'किछ' अर्थात कहते हैं ऐसा प्रयोग देकर काळिदास गीता का अवसरण देना चाहते हैं। काळिदास गीता के सुप्रसिद्ध निष्काम कर्म के सिद्धांत से अनजान नहीं। शिव 'केनापि कामेन' तप करते हैं' तो सुदर्शन 'काळित्रहुं बन के तप करते हैं'।

#### अवतारवाद

गीता का गुप्तिस्त सिद्धांत अवतारवाद भी काळियास के सर्जन में अनेक स्थान्ते पर उल्लेखित हुआ है। विष्णु के वराह, रृसिंह, वासन, राम और गोपवेषाचारी ए एवं के पार कुछ होने के लिए के वराह, रृसिंह, वासन, राम और गोपवेषाचारी इक्ष्म के अवतारों का सीवा निर्देश है। इक्ष्म अज को लेखक यित और उपवेश पर तीन रंगियों से गुक्त इन्द्र के अववार के समान गोभित थे। इक्ष्म काळियास अववार का भी स्पन्ट प्रयोग करते हैं। राम, क्रमण, सरत और शुक्र काळियास अववार शब्द का भी स्पन्ट प्रयोग करते हैं। राम, क्रमण, सरत और शुक्र को धर्म-अर्थ-काम और गोक्ष के देखायी अवतार माने हैं। वर्षावेक्षमण, सरत और शक्र को धर्म-अर्थ-काम और लिए अववार के प्रयोजन से काळियास अवजात तो नहीं हैं। वर्षावेक्षमानंश्राविद्ध व्यविद्यार के प्रयोजन से काळियास अवजात तो नहीं हैं। वर्षावेक्षमानंश्राविद्ध वार्षिण । व्यविद्यार की प्रयोजन से काळियास अवजात तो नहीं हैं। वर्षावेक्षमानंश्राविद्ध वार्षिण । व्यविद्यार की प्रयोजन से काळियास अवजात तो नहीं हैं। वर्षावेक्षमानंश्राविद्ध विद्यार के प्रयोजन से काळियास अवजात तो नहीं हैं। वर्षावेक्षमानंश्रविद्ध विद्यार के प्रयोजन करते हैं। वर्षावेक्षमानंश्रविद्ध विद्यार के स्वार्य करते हैं। वस्त्र सामतव्य विद्यार विद्यार है।

अन्तव प्रश्नोजन्म <sup>६</sup> ऐसा कालिशास और 'अजोऽपि सन् ...संभवान्यात्मनायया' <sup>६</sup> । ऐसा गीताकार कहता है। ईत्वर के जन्म ओर कमें के प्रयोजन लोकानुमह है । कालिशास कहते हैं कि ईश्वर को कुछ भी प्राप्त करना वाकी नहीं। उदान

अनवाप्तमवाप्तव्यं न ते किंचन विद्यते । छीकातुमह पर्वको हेतुस्ते जन्मकर्मणोः॥<sup>45</sup> इसके साथ गीता का रुछोक भी वेखिये—

न में पार्थास्ति कर्तव्यं त्रिष्ठु छोकेषु किंचन । नानवाप्तमवाप्तव्यं वर्त एव च कर्मणि॥ यदि हर्थाई न वर्तयं जातु कर्मण्यतन्त्रितः। मम वर्त्सानुबर्तन्ते मनुष्याः पार्थ । सर्वज्ञ ॥ उत्सीदेयरिमे छोका न कर्या कर्म चेवहम्। बत्साद्युरम् छात्रा । छन्। संकरस्य च कर्ता स्यामुपहन्यामिमा प्रजाः ॥<sup>44</sup>

ज्ञाब्द और सिद्धांत में कितना आश्चर्ययुक्त साम्य ! और काल्दास की सुप्रमापूर्ण बीकी का स्पर्श भी । अंतिम दो श्लोकों के समग्र सिद्धांत को उन्होंने श्लोकार्ध में रखा। मिताक्षरी-सरस कथनशैली कालिदास की कला की आत्मा है। दृष्यंत के चरित्र में स्वयुखनिरमिलाष विवयंस लोकहेता \* की उक्ति गीता की लोकसंग्रह भाषना का सूचन करती है। रघु के चरित्र में स्थिरधीरा 6 और वसिष्ठ के संदेश में स्थिरधी 67 शब्दप्रयोग कालिदास गीता के स्थितप्रज्ञ से विदित है, यह सिद्ध करता है। विभूतियोग

गीता के विभित्तियोग विचार से भी कालिदास सुपरिचित हैं। कवि कहते हैं कि रघ की यश्विभृतियां हैंसो के हार में. तारकगण में और क्रम्द्यक्त जल में प्रसारित हो गई । 148 कवि मन के लिए प्रणव छन्दसाधिव कहते हैं। तब मन मे आन्ति होती है कि क्या यह पद विभूतियोग से तो नहीं छिया गया रे गीताकार के अनुसार गीता में भी ईश्वर प्रणव सर्ववेदेषु \* है—ऐसा कहते है।

आत्मा की अमरता और देह की नश्वरता .

आत्मा की अमरता और देह की नम्बरता का गान गीता पूर्णरूप से गाती है। कालिवास भी मृत्य को प्रकृति और जीवन को अक्तमात मानते हैं। <sup>50</sup> देह और देही का संयोग और वियोग सुना है। <sup>51</sup> कालिदास का यह स्वाभाविक कथन सुनते ही गीता का 'जातस्य हि धुवो मृत्यः' याद आ जाता है ।<sup>52</sup>

मनुष्य पूर्वजन्म के संस्कारानुसार बुद्धिसंयोग प्राप्त करता है। 85 गीता की यह बात पार्वती में चरितार्थ होती है क्यों कि उनको ' प्राक्तनजन्मविद्या' मिळती है। <sup>ह</sup> सुदर्शन भी ' पूर्वजन्मान्तररूटप्रहः है । और कालियास तो 'भावस्थिराणि जनगान्तरसीहरावि' का उपासक है । 50 'मनो हि जन्मान्तरसंगतिगतम्' ऐसा काल्दितस स्पष्टतया ऋते है । <sup>87</sup> गीता निर्दिष्ट छुप्तिपण्डोदक क्रिया में अर्जुन की द्विधा काल्हिास के दिलीप<sup>58</sup> और दृष्यंत<sup>59</sup> दोनों अनुभव करते हैं।

### दव प्राधान्य

अनेक विद्वान स्वीक्रत करते हैं कि गीता के 'दैवं चैवात्र परुचमम्' <sup>१००</sup> में दैव प्राधान्य प्रतिपादित है। कालिदास की दैवप्रावल्य की भावना किसी भी सहृदय की उनकी कृतिओं में यत्र तत्र सर्वत्र ब्रह्मकी तरह क्याप्त दिलाई देती है। उनके दैवप्रावल्य के निर्देशों को संपहित करें तो भी एक गवेषणपत्र तैयार हो जाय 101 सब के हृदय में विराजित ईश्वर मानो यंत्रारूढ है इस तरह सर्व जीवों को अपनी माया से घुमाता है I<sup>68</sup>

गीता का यह कथन काळियास काज्यमयरूप से प्रस्तुत करते हैं --- . 'विवयप्यस्त क्वचित् भवेदमृतं वा विषमीश्वरेक्प्रमा<sup>65</sup> ।

### शब्दों व सिद्धांतेां में साम्यः

अनेक बार तो काळियास एक ही रुखेक में गीता के अनेक रुखेकों के शब्द और सिद्धांतों का सरख्तया आलेखन करते हैं। उदा०

मनो नवद्वारनिषिद्धवृत्ति हृषि व्यवस्थाप्य समाधिवश्यम् । यमक्षरं क्षेत्रविदो विदुस्तमात्मानन्मात्मययकोकयन्तम् ॥<sup>64</sup> इसके साथ गीता के समानता स्वनेवाले श्लोको को देखे ।

साथ गीता के समानता रखनेवाले श्लोकों को देखें १ सर्वकर्माणि मनसा सन्यस्यास्ते सुखं बशी ।

वबद्वारे पुरे देहे नैव कुर्वन्त कारयन् ॥<sup>0,5</sup> २ सर्वद्वाराणि संयम्य मनो हवि निरुष्य च । मूर्णन्याधायात्मन प्राणमास्थितो योगधारणाम् ॥<sup>60</sup>

३ त्वमक्षर परमं वेदितव्यम् । और अक्षरं ब्रह्म परमम् । ७ ॥ ४ भ्यानेनात्मनि परयन्ति केचिदात्मानमात्मना । ० ॥

एक हो रुखेक में एक से आदा गीता के शब्दों और सिद्धांतों को प्रस्तुत करनेवाले काळिदास गीता से कितने सुपरिचित होंगे। दुसरा उदाहरण भी देखिये—

त्वमेव हव्यं होता च भोज्यं भोक्ता च शास्त्रत ! वेष्टं च वेदिता चासि ध्यानाद् ध्येयं च यत्परम् ॥ ७०

ब्रह्मा को जगन् का परप्रतस्य मानकर की गई स्तुति गीता के परमतस्य के विचारों को शब्दका प्रतिघोषित करती है।

- (१) वद्मार्पण वद्म हिनः। १० ई स्वर ही परमवद्म है। परं वद्म परंधाम। १० र
- (२) अहं महार्षं यह स्वधाऽहमहमीवधम् । मन्त्रोऽहमहमेवाज्यमहमग्निरहं हृतम् ॥ १८
- (३) अहं हि सर्वयज्ञानां भोक्ता च प्रमुरेव च ॥
- (४) वेद्यं पवित्रमेंकार...। १४ ±
- (५) पुरुषं शाश्रतं विञ्यम्...सनातनस्त्वम । <sup>१ ठ</sup>
- (६) वेसाऽसि वेश च परं च धाम । <sup>76</sup>
- (७) वेदैश्च सर्वेरहमेष वेद्यो वेदान्तकृदेद्विदेष चाहम ।""
- (८) स तं पर पुरुषसुपैति विक्यम्। 18
- (९) पर ब्रह्म पर धाम . 1 18
- (१०) त्वमस्य विश्वस्य परं निधानम् ।<sup>80</sup>

काळियास के श्लोकों में गीताके शब्द और भाव सृचित होते हैं।

### ध्यानयोग •

ध्यानस्य शिव के वर्णन में कितपय सिद्धांतां और प्रक्रियाओं का उल्लेख है जो गीता के ध्यानयोग के साथ आहुट्यादक सत्म्य दिखाते है। उदा॰.. (१) शार्बुळचर्मन्यवधानवत्याम् <sup>51</sup> और चैळाजिनकुशोत्तरम्, <sup>58</sup> (२) संयमिनम् <sup>53</sup> और यतिचचेन्द्रियक्रिय <sup>54</sup> मन संवस्य नियतमानसः आदि, (३) पर्यक्कव्यभ्वित्यपृ<sup>53</sup> और समक्रविशोधीवत् धारयन्त्रचं शिक्षः। <sup>50</sup> (४) नेत्रैरविस्पन्तितपश्समाळेळेल्थीकृतः शाण्मघामयस्व <sup>53</sup> और संप्रेद्धं गासिन्धाः स्व दिशञ्चानवळेल्क्यन् <sup>55</sup> मनोनवहार स्ळोक का सान्य तो आगे देखा। सह्रय को आगेत् देनेवाळा सान्य तो आगे देखा। सह्रय को आगेत् देनेवाळा सान्य तो आगे देखा। सह्रय को आगेत् देनेवाळा सान्य तो आगे हेखा।

अन्तश्चराणां मरुतां निरोधान्नियातनिष्क्रम्पमित्र प्रदीपम् । १९ और यथा दीपो निवातस्थो नेङ्गते सोपमा स्मृता । योगिनो यतचित्तस्य यञ्जतो योगमासम् ॥ १०

संयमी योगी के लिए 'निवासस्य दीप' की उपमा योग्य है ऐसा गीता कथन मानों कालिवासने सरपे चढ़ाकर उपमा के रूप में योगीराज शिव के लिए प्रयुक्त किया है।

काल्यिस रघुवंश की विष्णुस्तुति में भी गीता के अनेक सिद्धांती-श्लोकार्थ और शब्दसमृद्दें का प्रयोग करते हैं । विष्णु को 'वाव्यिपु' <sup>91</sup> और 'ग्राण्य' <sup>93</sup> कहा है । गीता भी त्रकाशियन प्रदुपः प्राण <sup>95</sup> कहती है । विष्णु विश्व के कर्ता, हर्ता और भर्ती हैं जिसका साम्य गीता में भी हैं। और वह हृदयस्व' हैं। गीता में भी ईश्वरः सर्वेभूतानां हृदेशेऽजुंन तिष्येत कहा हैं। <sup>95</sup> विष्णु सप्तसामोगगीत <sup>90</sup> हैं। गीतासार वह सर्वं वेदी द्वारा वेद्य हैं। बेदेब वर्षेश्वने व्य

योगी अभ्यास द्वारा मन को वश में कर के मुक्ति के लिए ज्योतिर्मय विष्णु का चितन करते हैं । उदा . .

> अभ्यासनिगृष्ट्रीतेन मनसा हृद्याश्रयम् । ज्योतिर्मेयं विचिन्धन्ति योगिनस्सां विमुक्तये ॥ 8

गीता में भी इस म्लोकका भावार्थ विविध स्थानों पर व्यक्त होता है।

- (१) अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते । 89
- (२) ईश्वर सर्वभूताना हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति l<sup>100</sup>
- (३) तेजोमयं विश्वमनन्तमाद्यम् 101 (काल्यास में तेज का पर्याय ज्योति शब्द है।)
- (४) यतन्तो योगिन×वैन पश्यन्त्यात्मन्यवस्थितम्। 108 कालिदास विष्णुस्तुति में कहते हैं कि ..

बहुधाच्यागमैभिनना पन्थान सिद्धिहेतव । त्वच्येव निपतन्त्योघा जाहनबीया इवार्णवे ॥<sup>108</sup>

## ईश्वर के गुणां का साम्यः

गीता के कथनानुसार मोक्षमार्ग से अज्ञात (मानव) दूसरे के पास से अवणमात्र

से अदुसरण करे तो भी मृत्यु से परे हो जाता हैं। 1°4 विष्णु के सिवाय अन्वया सेवन करने बाज्य भी अविविष्पुके कृष्यर का ही पुजन करता है। 1°5 विष्णु स्मरण-मात्र केर सहुष्य को पवित्र करते हैं-सेवछ स्मरणेनैव पुनारिस पुरुषं बत. 1°06 गीता में भी कृष्यरासाण की महिमा स्मरक्षिण रूप से हैं। 1°7 रेम्बो

> अनन्यचेता सततं यो मां स्मरति नित्यश । तस्याहं मुलभ पार्थ नित्ययुक्तस्य योगिन ॥<sup>101</sup>

ें गीता में एक ही स्थान पर ईश्वरप्राध्यि के लिए 'मुल्म' शब्द स्मरण के रूप में प्रयुक्त हुआ है जिसका प्रतियोप विद्वज्जन काल्डियासप्रयुक्त 'केवल्डम्' शब्द में सुनते हैं।

कुमारसभव की व्रधा की स्तुति में 108 भी ब्रह्मा को जयत के परम तत्त्व को मान कर जिन गुणें और टक्कंपां का काठिवास वर्णन करते हैं, वे गीता में भी हैं। सक्का विस्तुत वर्णन असंभव है परतु कतिय आनवोग्य निर्देश देखिये। ब्रह्मा के मुंधि के आरंभ में अकेटा, तृष्टि सर्जन समय पर त्रिगुणात्मक और अंत में मेंद्र प्राप्त करने वाट्य वर्णन किया है। जगत् के प्रस्य, रिखति और सर्ग के कारणरूप एकमात्र ब्रह्मा है है। उनकी गुले और विन सर्व भूतों के प्रस्य और उदय हैं। 109 गीत है २ वे अध्याय की देखी में ब्रह्मा से विरोधामासी गुणें। का एकपद-सहस्यस स्वाहेखार विस्तुत्वत हैं।

# पुरुष-प्रकृति स्यरूप

पुरुष और प्रकृति के स्प्ररूप और गुणें। से कांख्यास पुपरिचित हैं। पुरुष उदासीन और प्रकृति त्रिगुणासिका है। पुरुष के लिए वह प्रवृत्तिशील है। ग्या ब्रह्म की रहित में निर्देश्य है।

> त्वासामनन्ति प्रकृति पुरुषार्धप्रवर्तिनीम् । तद्दर्शिनसुदासीनं त्वामेच पुरुषं विदु: ॥<sup>110</sup>

एक आश्चर्यंत्रुक्त आह्जदक परिस्थिति के प्रति अंगुलिनिर्देश करने का मन होता है कि रघुवंश में विष्णु की स्तुति के प्रसंग में गीता से अभिभूत काळियास गीता की ही उपमा देते हैं।

> जाने वो रक्षसाक्रान्ताबनुभावपराक्रमौ । अक्षिनां तमसेवोभौ गुणौ प्रथममध्यमौ ॥<sup>111</sup>

षिष्णु देवताओं को कहते हैं कि मतुष्य के प्रथम (सत्त्व) और मध्यम (उत्तस) गुण तमोगुण द्वारा दव जाते हैं, इस प्रकार आपके तेज और पराक्रम राक्ष्स द्वारा दवा दिये गये हैं। गीता मी स्पष्ट कहती है।

> रजस्तमश्राभिभूय सत्त्वं भवति भारत । रजः सत्त्वं तमश्लीव तमः सत्त्व रत्रस्तवा ॥ 118

रजीगुण की दृक्षि से विद्वान भी अयोग्य मार्ग पर पदार्पण करता है। 'अपथे पदमर्पयन्ति हि श्रुतवन्तोऽपि रजोनिमीछिता ॥<sup>11.5</sup> इसिछिए प्राय' राम ने 'रजोरिक-मना' होकर राज्य किया होगा। यनुष्य में समोगुण अतिमाज में हो जाव तो उसकी दशा का बर्णन गोना है। इस दशहरण रचुवश का अनिवर्ण राजा है। वह दोच को देख कर भी त्याग नहीं सकता था। दृष्टवोग्यमिप तन्न सोऽत्यज्ञत ।<sup>11.4</sup> गीता भी कहती है कि सचुज्य की जुढ़ि तामसी हो जाव तो सभी वांगे विरुद्ध छाती हैं। अथर्म को भी वे धर्म मानते हैं।

अधर्म धर्ममिति या मन्यते तमसावृता। सर्वार्थान्विपरीतांश्च बुद्धि सा पार्थ तामसी॥<sup>115</sup>

तमोगुण की प्रबलवृत्ति का कान्यमय वर्णन काल्टिदास ने शाकुन्तल में किया है।

प्रबळतमसामेवंप्राया शुभेषु हि वृत्तय । स्रजमपि शिरस्यन्ध क्षिप्तां धुनोत्यहिशङ्कया ॥

प्रबल तमोराुणयुक्त मानव प्राय अच्छी बातों में भी जुरी वृत्तियुक्त होते हैं। सिर पर पुष्पमाळ डाले तो भी सर्प की उंका से सिर घुमाते हैं। इसके वर्धमान विश्वीवा का काव्यमय स्पष्टीकरण ही कहेंगे न। वच्छिष्ट, अपवित्र मोजन तामसी को अच्छा लगता है। 117 अनिनवर्ण प्रमदाओं का उच्छिष्ट मुख्यमयु के आस्वादन से आनंद मानता था। 118

## मुक्तिमार्ग '

सतुष्य कर्मींतुसार गित प्राप्त करता है। काळिशासातुसार शुभकर्म का परू शुभ होता है। शकुन्तला योग्य वर सुकृत से भाग्य करती है। 119 पूर्वजन्म के पवित्र और फळासुक तम के फळ को तपस्वी भोगते हैं। सतुष्य स्वकार से परलोक में भिन्न किन प्राप्त करते हैं। किन स्वत्य गित प्राप्त करते हैं। 121 कामदेवने ज्ञह्मा के मन में पुत्री के छिए कामता की, परिणासतः उनको अस्त्रीभृत होना पढ़ा 1-198 कमींतुसार गित का गीवा मान्य सिद्धांत काळिशास की कृतिका में अनेक स्थलें पर दिखाई देवा है। ग्रुप्त कर्म ग्राप्त करता है और कर्मेंग्छ क्षींण होने से पृथ्वी पर आगा कर्म ग्राप्त है। शुभ कर्म ग्राप्त करता है। शुभ कर्म ग्राप्त करता है। शुभ कर्म ग्राप्त करता के सार स्विकृत करते हैं। गीता में यहा इस्यादि ग्रुप्त कर्मम ग्राप्त प्रतास और करेश भय से ग्रुप्तिमार्ग का आग्रय लेता है। 1-10 सामायिकतया सत्राप्त पुतन्निमा और करेश भय से ग्रुप्तिमार्ग का आग्रय लेता है। 1-10 सुमुक्त कर्मम क्रम्म क्रम्म धर्म की आक्राक्षा करता है। 1-10 प्राप्तिम्ल स्वार प्रमुख्य कर्मम स्वार्य पुतनिमार की आक्राक्षा करता है। 1-10 प्रमुख्य कर्मम करता है। 1-10

गीता में इन्द्रियनिग्रह अथवा बजी की प्रशंसा योगी और भक्त के साध्यम द्वारा की गई है। 129 केवळ स्मरण से-भक्ति से मुक्ति मिळती है। 130 समदर्शित योग-समाधि से रघु तम से पर अञ्चयको प्राप्त करते हैं। 181 गीता योगसिद्धि का खीकार करती हैं। परमपद तम से पर और अञ्चय है ऐसा सुपष्ट निर्देश गीता में है। 182 मनुष्य निर्मम होकर ससारसागर को पार करता है इस विचार को काल्यास हशसाथर्म्यसहित उपमालकार से आत्मवन करते हैं।.. मार्रुति गाम नीर्ण ससारिम्य किर्मम, )<sup>188</sup>

जब ससारसागर पार करने की बात आती है तब गीता 'निर्मानमाहा' होने का 'मानमा' जूनि त्यागने का एक या दूसरी तरह खीकार करती है। रचुनैया के जन्म-भीक पुजनाक राजाने जैमिनि को स्पेद्दार्थित करके भी योगमार्ग द्वारा ऐसी तैयारी कर थी कि नृतन जन्म प्राप्त न हो। 156

तन्यक्कान से भी अतिथि (राजा) आक्षान रूपी अंधकार का विनाश करता है। 1-35 रघुं नं क्षानमय अग्नि से कोर्ग को स्थाम में हर्दयान करतेवालों के तराम हर्दे कि अध्यास से मन निमन्न करते योगी हर्द्यय को बोजते हैं। 15 कु किश्चरों में भी कालिएस कोर राताकथनों में साम्य हैं। गीतासुसार विधि-इंदिन, में अति साम्य हैं। भी कालिएस कोर राताकथनों में साम्य हैं। भी कालिएस कोर राताकथनों में साम्य हैं। भी कालिएस कीर प्रति यूक्त नामस हैं। 1-30 कालियान विधि-इंदिन, भी कीर कीर कीर होते, और अद्धा यहेत यह नामस है। 1-30 कालियान साम अध्यास में अद्धास के अपनेवालों के स्थास में अद्धास कोर कीर होते से में अद्धास कोर कीर होते से में अद्धास कोर हो। योगायिखास में यह राजा रात्रि में जागुत रहना और दिन में मो जा। इस.छएं 'राव्यक्ष्म के उपमा उन्होंने प्राप्त की।

आरुरोह कुमुराकरोपमा राजिजागरपरो निज्ञाशय । 1 4 9 पुराणस्य कवेस्तस्य 1 4 5 वेस कंपिक प्रयोग गीता के 'कवि पुराणम्' के साथ साम्य सूचित करते हैं। गीता में विष्णुपन के छिए 'यद गत्वा न निवर्तन 1 1 4 के भाव काळिवासने भगवान शिव के पढ़के छिए गयुक्त किये हैं। 'अवाईसम्ब पदम्'। और काळिवास यह भी कहते हैं कि विषणु का चिन्तन 'अभूय सान्तवृत्वने हैं। 1 4 व

कांख्यास की प्रणयभावना के आहां में गीता की विचारसंख्क प्राप्त होती हैं। विवाहसंख्क के काव्यक्ष कुमारसंभवम् का खहाहण देखिये। पार्वती में देवी संगरित के अने गुग है—पुत्रेच्छा, मनस्विता, आहार्यनिक्ष्या, महस्रमा, मानिनी हत्यादि। निर्विचयार्थकास दोकर वह पंचारित वर करती है। तब देवी गुण हाख्याचर होते हैं। विव के साथ स्वधर्मचर्यार्थ पाणिमहण किया जाता है। 1-1 धर्म से शिव पार्वती की और परार्पण करते हैं इसिछए पूर्वापयाच से भयभीत कामकामना भी उच्छ्यसित होता है। 1-2 धर्म गीता का धर्माविकड काम का सिद्धांत काख्यास स्वीकार करते हैं। काम ईश्वर का हो सदस्य है।

देवों की यह योजना पूर्णत. निष्काछ होती है कि कामदेव की सहायता से सौन्दर्य युक्त पार्वती शिव प्राप्त करें। शिव-कस्याण काम से प्राप्त नहीं होता क्योंके काम, क्रोथ और लोभ नरकद्वार हैं। 150 काम रूपी नरक द्वार से सत्ये-शिव-

सन्दरम को स्वपन में भी प्राप्त नहीं कर सकते। साकार ज्ञाव निराकार में परिणत हए। पार्वती को तपाचरण की आवश्यकता हुई। गीतानुसार तप मनीविआं को पृष्टित्र करता है। 181 मनस्वी पार्वती के पशुपति प्राप्त करनेवाले प्रयत्नों में नरकहार के समान काम के स्थान पर पवित्र और सास्विक तप पदार्पण करता है। परिणासत पार्वती की दृष्टि मुख्तः परिवर्तित होती है। ज्ञानी को ज्ञान प्राप्त होता है तय क्यवहार नहीं परन्त आचार परिवर्तित होता है। गीता भी पश्चिता 'समक्रिन ' कहती हैं. समवर्तिन नहीं l<sup>158</sup> पहले पार्वती आत्मरूप वनकर, वसंत के श्रापार सज कर, शिववंदन के लिए जाती है। यहाँ कामान्धता और स्वार्थान्धता की गुन्ध आती है। शिव-तपीवन के प्राणीमात्र को वह भूछ गई किन्तु तप के समय उनका व्यवहार आमल परिवर्तित हुआ । शिव, मांगल्य अथवा सत्य की आकांक्षा करने वाला मानव कामाक्षी नहीं शिवाक्षी होना चाहिए। तपपूत पार्वती में कल्याण कामनाएँ आविर्भृत हुई। वृक्ष की ओर वात्सल्य का जन्म हुआ जो कार्तिकेय द्वारा भी दर न हो सका। हिरण की तरफ प्रेम के झरने वहने छगे'। जो छताएँ कुसुम से स्थयं बिलसित होती थी उनमें स्वविलासचेष्टा अमानत के रूप में रखी। स्वमसक्सल से सरोवर में शतदल की शोभा अर्पित की । बिरही चक्रवाक के प्रति सहानुभृति दर्शाई । पार्वती के मन में समग्र जब और चेतन एष्टि के प्रति प्रेम-बात्सल्य और सदभाव की त्रिवेणी बहुने लगी। कहाँ स्व से अभिमृत शैलसुता और कहाँ 'सर्व' में सब्भाव समिपित पार्वती ! १ । वह-शिव की-मांगुल्य की-प्रम की शोध करने लगी। जह. चेतन समग्र सब्दि में शिव देखने लगी। ईश्वर का सर्वत्र दर्शन करने लगी, गीता की 'यो मां प्रत्यति सर्वत्र' 158 की भावना साकार हुई। परिणामतः तिराकार क्षिव साकार बने । परमेश्वर पार्वती के ग्रेमपार्थी होकर पथारे। धर्म से अविरोधी काम और सर्वत्र ईंग्वर दर्शन की, गीता अभिप्रेत भावना क्रमारसंभव में पार्वनी के चरित्र में चरितार्थ हुई दिखाई देती है ।184

## पादटीप

- \* यहाँ कालियास की कृतिओं के सदर्भ मीताराम चतुर्वेशी संगवित 'कालियास प्रन्थावली' में से दिये हैं।
- 1 रघु. १-५ मे ८. 2 सीता १३-९. 3 रघु १-२१ 4 स्थु. ३-५१.
- 5 गीता १८-४३ 6 गीता १२-१५, 7 रखु, ४-१२, 8 ग्यु ८-१०
- 9 गीता ९-२९: ८-६. 10 स्पु. ८-२०.
- 11 गीता ४-३७ मल्लिनाथ भी टीका में इस श्लोकका अवनरण देते हैं।
- 12 गीता १४-२८, ६-८. 13 ३-५, १३-१९; १३-२१. 14 खु. ८-२२-२४
- 15 मीवा १३-१७, ११-१७; १५-११. 16 खु. ८-२५. 17 मीवा ६-१ १८-४०
- 18 रष्ट्र. ८—१० वस्त्री विळीप. रष्ट्र. १—१८, कुस, रस्ट्र. १६–८ श्रादिषि, रष्ट्र. १०–४ वेसकोक है। रख्र १८—१३, सुबर्शन १९–१. बुस्थत—साक्त, ५–२८, गीता में 'वर्षा' ७–१३ में वेस्त्रो।
- 19 क्यारथ रच. ९-१. अतिथि १७-४३. 20 रच्. ८-२, 21 रच ९-१, ९-८.

```
24 गीता २-३८ ४८
                 ७३ गीता २-५६. ५७. ५~२०
22 गीना १७-१७.
25 गीता '-->> 26 ग्व. १२-१९ 27 खु. १५-६८ स तुल्यपुष्पाभरणो हि धीर ।
                                                29 शाक ५ २८
                  28 48 40-83
   79 96-98.
30 ग्रेन ग्रेन वियुज्यन्ते प्रजा न्निरंधन बन्धुना। स संपापादते तासा दुष्यन्त इति ॥
31 गीता १२-१३, शाकु ६-२३, त्वयि तु परिसमाप्त बन्धुकृत्य प्रजानाम् ।
                                   १४ गीता १८−२
                                                      35 रख़ १९-२.
32 गीता १८-४८
                  ३३ जाक ६-9
16 वृत्तिह्न-शाक ७-३ वासन सघ ६१ रास रख १०-४४ कृत्य सेघ १५.
२७ स्त्र ८–१६, 38 स्त्र र−१८, 39 स्त्र १०−८४, 40 स्त्र १५−४ सरि गीता४–८.
4] म्ब १०-२४ 42 मीता ४-६. 43 रघु १०-३१ 44 मीना ३--२२, २३, २४.
                46 रख ८–२० 47 रख, ८–८८
                                                  48 रघ. ४-१९
45 ज्ञावत ५-७.
49 गीना ७-८.
                 50 79 4-89
                                51 79. 6-69.
                                                  52 गीता २-२७
५२ तत्र त बहिसयोग लभन पौर्ववहिकम् । गीता ६-४३
                                                  54 ऋमार. १-३०
55 79 16-40
                      56 जाक ५-३
                                                   57 14. 9-94
58 रहा १–६६, ६७, ६८
                        59 লাক ६-২৬
                                                    60 गीता १८, १४
61 बाक, १-१, ३-२, १-१६, ४-०-७, ५-२१, ६-८, ९-६-१२-१, विकम ३-०-९,
   ४-२-11, ४-३९-1, ४-४७-1, ४-६९, ५-१८-८, क्षत्रार ४-१, ४-१०, ४-३१
   रष्ट, ८-४६, ८-४७ 62 गीना १८-६१ 63 रखु.८-४६ 64 कुनार ३-५०
65 गीता ५-१३, ६-२४ मे २६ 66 गीता ८-१२ 67 गीता ११, १८, ८, ३
68 गीना १३-२३. 69 कमार, २३-२-१३. 70 गीना ४-२४.
                                                    ा गीता १०-१२
72 गीता ९-१६
                 73 गीता ९--२४.
                                  74 गीता ९-१७.
                                                     75 गीता १९--१२.
76 that 11-14
                  77 गीता १५-१५ 78 गीता ८-१० ' 79 गीता १०-१२.
RO गीता ११-१८-३८ १३--१२, १७-३४. 81 कुमार. ३-४.
                                                     82 गीता ६-११
83 BERT 3 -88
                  84 गीना ६-१२, 85 क्रमार ३-४५.
                                                     86 गीता ६~१३.
 87 季和7 3-84.
                 88 गीता ६-१३ 89 क्रमार ३-४८, रघ १३-५२
90 गीता ६-३९
                  91 ₹च ૧૦–६
                                  92 रष्ट १०-१९ 93 गीता ११-३८.
                  95 गीता १८-६१ 96 रम्रु १०-२१, 97 गीता ९५-१५,
94 79, 10-19, 5
98 79 90-03.
                  99 गीता ६-३५ 100 गीता १८-६१ 101 गीता ११-४७.
 102 गीना-१५-११ पार्क्टाप १३८ त्वस्यावेशितवित्तामां त्वत्समर्पितकर्सणाम् । गतिस्तव वीतरागा-
   णासभुव.सन्तिकत्तय रघ १०-२७, तु० गीता १२-२, ९-२७, ९-१८, ८-१६.
 103 रह १०-२६.
                  104 गीता १३-२५, 105 गीता ९-२३ 106 रख्न १०-२९,
 107 सीना ८–१४, ९–२४, ४०–२०
                                    108 कुमार २-४ से १५ तक
109 साम्य-≯महस्रयुगपर्वन्तमहय ब्रह्मणो विदु । रार्त्रि युगसहस्रान्ना तेऽहोरात्रविदो जना. ।। गीता ८-१
110 कुमार २-१ : तुलना की जीये गीता १३-१९ सं २३ तक । 111 स्तु १०-३८.
112 गीता-१४--१०
                   113 ख १-७४ 114 खु. १९-४९ 115 गीता १८-३१.
116 লাক ৬-১৪.
                  117 उच्छिष्टमपि नामेच्य भाजन तामसप्रियम् ॥ गीता. १७-१०.
118 ₹લુ ૧૧–૧૦
                    119 भतिस्मात्मसद्श सक्नतेर्गता त्वम् । शाकु ४-१३.
120 कुमार, ६-१० 121 परछोषजुषां स्वयंभिः गतयो भिन्नपृषा हि वहिनाम् । रषु. ८-८५.
```

```
122 कमार. ४-४१ 123 चामर्जिता कमीनिगरुगह । स्व १८-:, १८-१२, २०
124 न्वरुपीभूत मुचरितफल मध २० 125 मीना ४-२०, ११ 126 कमार १-४.
127 क्रमार २-७९ | 128 ब्यु ८-०३ | 129 सीना ७-०८ | 130 ब्रय १०-००
131 रह. ८-२४ 132 मीना १९-१८, १५-४, ५, ६ ४-४ 133 रह १०-६०, ४-६-
134 रब. १८-३३ 135 रब १७-३४ 136 रब ८-०० 137 रब १:--८
138 अभ्यासनिगृहीतेन मनसा हृत्याश्रयम् । ज्योतिर्मयं विचन्वन्ति यागिनस्त्या विमुक्तयः ।। स्पू ५०,०६
    अभ्यासयोगयुक्तन चेतसा नान्यगामिना । परम पूर्व दिव्य याति, पायानुचिन्तयन ॥ नुवर्गातः ४-८
139 विधिष्ठीनससुप्दान्न सन्त्रहीनसवक्षिणम् । गीता १७-१३.
```

140 श्रद्धा विस्त विधिभ्ष्वेति त्रितस तन्कन्नागतम् ॥ शाकु , ৬-২৫ रष्ट् ३-।১ 141 गीता २-६९ 142 स्यू ९९-३४ 143 स्यू ८-३६, कुमार --१५

145 गीता ५ -- ६

144 गीता ८-९

146 योगिनो य विचिन्वन्ति क्षत्रास्यस्तरवितमः ।

अनावित्तमय यस्य पदमाहर्मनीपिण ॥ कृमार ६-५५, २५ १०-२० 147 कुमार ८-८३ 148 कुमार, ६-१४ 149 सीना ७-११ 150 साना १३--1

151 गीता १८-५ 152 गीता ५-१८ 153 गीना ६-३०

154 क्टरवय गौतम पंटल, पार्वती का तप-रहस्य, कुमारसमत्र की बतुर्व आवित ।

( प्रकाणक - सी जमनावास क्यनी ), १९७३, प्र ६८-७०

# उत्तर भारत में जैन यक्षी अम्बिका का प्रातिमा-निरूपण

### यारुति नन्दन प्रसाद तिवारी

दोनों परम्परा में २२वें तीर्थंकर नेकिनाथ की सिहवाहना यक्षी को अन्विका (या आम्रादेवी) एवं कुष्माण्डिनी नामों से सम्बोधित किया गया है।

### (क) शिल्प-शास्त्रों में '

### ×वेताम्बर परम्परा

निर्वाणकालका में सिद्धवाइना एवं चतुर्भुजा कुट्याणडी की दाहिनी भुजाओं में मातुलिंग एवं पादा, और वायी में 'पुत्र एवं अकुछ प्रवृद्धित है।' सबी परवर्ती अन्य समान विवरणों का निर्देश देते हैं, पर उनमें ग्रातुलिंग के स्वान पर आप्राजुलिंग के प्रदर्शन का उन्हर्शक है। बात कान्य है कि आप्राजुलिंग के प्रवृत्धित के स्वान पर आप्रजुलिंग के प्रवृत्धित के स्वान परिस्का के विविध्द लक्षण हैं। मंत्राधित्यककरण में अधिका की मुजा में बाल्क का उन्लेख नहीं किया गया है, पर आप्रजुलिंग के प्रदर्शन का निर्देश है। मन्य में कुप्पाणिक्वी की किट के समीप ही उसके दोनों पूजी (सिद्ध एवं बुढ़) की उपस्थिति का मी उन्लेख के हमीप दोनों हों। मन्य से अधिका के समीप दोनों पुत्रों का प्रवृत्धित के स्वाप्त के समीप दोनों पुत्रों के प्रदर्शन का निर्देश है कि चतुर्शुजा

- कुछ्माण्डी देवीं कतकवर्णा तिहवाहना बहुर्मुजा मातुर्छिन्नशराबुक्त्रहिणकरा पुत्राह्कुशान्विन वामकरा चेति ।। निर्वाणकल्पिका १८,२२ देवतामृतिप्रकरण ७६१
- अस्यावंत्री कतकान्तिकृषि निह्नाहृता चतुर्भुजा आमञ्जरमभाशयुक्तरिकृषकरद्वया पुत्राह कुःशा सक्तवाप्रकरद्वया थ ॥ प्रवचनसारोखार २२, पृ०९४
  - देखें [१] त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित ८९३८५-३८६,
    - [२] आचारदिनकर १४, प॰ १७७,
    - [३] पद्मानंदमहाकाच्य १रिशिप्टि-नेभिनाथ ५७-५८,
    - [४] रूपमण्डन . १९, पृ० २०८ अन्त्र में पान के स्थान पर नागनात का उल्लेख हैं।
- अ कृष्ट्याण्डिनी पालालञ्जन्मिस्णिसत्कल्माबहुन्ती। पत्रप्रथ करकटीलट्य च नेजिनाचक्रमान्युक्युर्ग शिवदा नमन्ती॥ मैत्राधिराजकल्प- ३ ६४
- नेसिनायचरित. ४,२२, पृ० २५२, विविधतीर्थकन्य मं सिंहबाहिनी अन्त्रिका को प्राचीन तीर्थ प्रथुरा की रक्षा करनेवाली बनाई गई है (इत्य कुबेरा नरवाहणी अन्त्रिया सीहवाहणा

अभ्यका का एक पुत्र उसकी उ'गठी पकड़े और दूसरा गोद में अवस्थित होगा। सिंहचाहना यक्षी फल, आझर्छीव, अंकुश एवं पाश से युक्त है।

### विगम्बर परम्परा

प्रतिष्ठानारमेग्रह में सिंहवाहना कुष्माण्डिनी (या आन्नादेवी) को हि.भुजा एवं चनुक्षंत्रा वनाया गया है। प्रमुख में आयुषे का उल्लेख नहीं किया है। प्रित्य में आयुषे का उल्लेख नहीं किया है। प्रित्य स्थान करता है और उसकी दक्षिण भुजा मे आक्ष्युक्त एवं वाम में पुत्र (त्रियंकर) के प्रवर्धन निर्मेश देता है। आक्षयुक्त प्रयाम अवस्थित वशी के सभीप ही दूसरा पुत्र (शुअंकर) मी निल्पित होगा। " अपराचित्र के अवस्थित वशी के सभीप ही दूसरा पुत्र (शुअंकर) मी निल्पित होगा। " अपराचित्र के अवस्थित को अवस्थित होगा। " स्थान के स्

दिगम्बर पोपरा के एक तांत्रिक मन्य में सिहासन पर विराजनात चतुर्सुजा अभ्यक्ष की मुजाबों में कांब, चक्र, बरद एवं पात का उक्लेख किया गया है। उमी प्रथ में आटसुजा अभ्यक्षा का भी ध्यात किया गया है। प्रम्य में उक्लेख है कि तेंदात्र्य की आहति के नीचे पट्ट पर अंकेल आसकुक्तांत्रित शंस, चक्र, धतुष, परसु, तोमर, खहुर, पात और कोद्रद धारण करती है।

विक्तवाला अ सासम्म-नाह्यो नित्यस्स स्वत्न कुलति ५० १९] उसी मन्य मे आध्यक्षि पारण कर्मवाको अधिकाक के अहिन्छमा में मी स्थित होने का उल्लेख है। सिद-युद्ध में बेल्जिंग अधिका के शीर्पभाग में नेभिनाथ की मूर्ति स्थित है (१० १४)। सिहसाग हे स्था नित्रहुदस्यनित्ता।

यम्राम् गुन्यिसन् । शिशास्या सङ् विष्नमृत् ॥ विविधतीर्थकल्प उउर्जयन्त-स्तवः १३.

- शाह, उपाकान प्रेपानन्द, 'आहरनाप्रफी आव द जैन गावेस अस्विका ', जर्नल आव द युनिवर्सिटी आव बोम्च, खल्प (न्यू सीरिज), १९४०-४१, पृ० १६०
- इती कृष्णाण्डिनी सन्य सिंहगा हरितप्रमा । चतुईस्निजिने दस्य नहामिकिविराजित ॥ श्रिपुता निहणाल्या आमावेवी हरिन्यमा ॥ प्रतिष्ठासारसंप्रह पृ ६४, ६६ ।
- मन्यकारयु,गरिवक्तमुतुक्तपारंथे कर विश्वती दिश्यामस्तवक द्वभक्तरकराण्डिकटान्यहस्ताबुलिम्। मित्रे भर्तृया स्थिता हालत प्राप्तह्रमुण्डियया। बगारं दशकार्सुकोच्न्य्यजिन देवीपिहाचा यज्ञे ॥
- प्रतिष्ठासारोद्धारः ३ १५६ प्रतिष्ठातिस्क्रम् : ७ २२, ५० ३४७ । <sup>5</sup> हिंद्वणं सिंहमस्त्रा ठिभुनाच फल वरम् । पुत्रेगोरास्पराना च सु<sup>री</sup>तसङ्गा तथाऽस्त्रिकः ॥ अपराजितग्रस्क्रा : २२१.३६ ।
- " शाह, 'आइकताप्रफी अस्विका ..', पृ० १६१ . उसी चनुर्भुत्रा जम्बचकरग्वपाहान्य-स्वरूपेण निहासनस्थिता .'
- 10 वाह, अवक्तामाधी अभ्वित ... पू. १६१ बाह ने परन्शा के अञ्चल्प ही अच्छा अभिवा के अन्य करो नांके एक विक का उन्हें कि कि है। विक में आस्त्रका के दृष्टिण क्षेत्र को अस्त्र, मिस्तु चार, कमन, एवं वाम ने वृणि, पस, हार, आमह्युवि प्रवृद्धित में वाह में विक में विक स्त्री किया के वाह मिंह माने की विक से विक से विक से विक से विक सी विवा है।

# तांत्रिक प्रन्थ में अम्बिका का भयावह स्वरूप .

एक तांत्रिक घन्थ अभ्विका-ताटंक में अभ्विका के भयकर स्वरूप का समरण किया गया है और उसे शिवा, शंकरा, स्तम्भिनी, मोहिनी, शोपणी, भीमनावा, चिष्टका. चण्डरूपा, अघारा आदि नामां से सम्बाधित किया गया है। अपने प्रत्यंकारी रूप में उसे समस्त सृष्टि की संहारकर्त् भी बताया गया है। प्रख्यंक्रारी स्वस्त्य में उसकी मुजाओं मे धनुप, बाण, दण्ड, खड्ग, चक्र, एवं पर्म आदि के प्रदर्शन का निर्देश है। सिंहवाहिनी देवी की भूजा में आम्र (आम्रहस्ता) का भी उल्लेख हैं। 11 शाह ने विमलवसही की देवकुलिका ३५ के समक्ष के विनान पर उत्कीर्ण विश्वतिसज देवी (भाष २५) की सम्भावित पहचान अस्विक्ष के बसी भगेरन स्वरूप से की है। 18 लिलतमदा भें ऊ'चे आसन पर विराजमान अध्वका की १० भजाएं खण्डित हैं। आसन के नीचे वाहन सिंह उत्कीर्ण है। अस्विक की अविकास भुजाओं में खड़्या, शक्ति, सर्प, गढ़ा, खेटक, परशु, कमण्डल, पट्टम, अभय एव बरद प्रदर्शित है। यक्षी के दोनों पाइवीं में त्रिमंग में दो अध्यम् ज पुरुष आकृतिया अवस्थित हैं। वाहिने पाइवें की आकृति वन्न (या वन्न-घण्ट) एवं अकुन से युक्त है. जब कि बाबी और की आकृति पाश एवं मुद्राएं धारण करती है। जाह ने इन आकृतियों की पहचान अभ्यका के दे। पत्रों (सिद्ध एवं बद्ध) से की है। उन्होंने सम्भावना व्यक्त की है कि अभ्यका का अपना स्वतन्त्र परिवार रहा है, जा सम्प्रति मन्थां में अनुपलब्ध है ।18

ृवेतान्वर परंपरा में अन्विका की उत्पत्ति की विस्तृत कथा जिनप्रमस्रिकृत 'आन्विका-देवी-करूप' (१४००) में सुरक्षित है। प्रत्य में अपिका (वा अविणी) के दोनों पुजों के नाम सिद्ध एवं दुद्ध बताये गये हैं। अन्विका की उत्पत्ति से सम्बन्धित दिगंबर कथा 'कुण्याश्रव कथा 'के 'यक्षी कथा' में प्राप्त होती हैं। 1 दिवार परस्परा में अनित्य (अपिका के पूर्व जन्म का नाम) के दोनों पुत्रों के नाम झुभंकर और प्रभंकर बताये गये हैं।

द्वेतान्बर कथा में उल्लेख हैं कि पूर्व जन्म में अभ्यक्ष सोम ब्राह्मण की भार्य, थी, जिसे किसी अपराध पर उसके पति ने गृहत्याग के लिए विवश किया। फलत अभ्विका को अपने दोनों पुत्रों के साथ गृहत्याग करना पड़ा। मूल प्यास से व्याङ्गळ अभ्विका एवं उसके पुत्रों के सहायतार्थ मार्ग का प्रका आमृहक प्रकार कर सहायतार्थ मार्ग कर एवं जल महण कर उसी बृक्ष के नीचे विश्राम किया। कुछ समय पद्वान् सोम पद्वानाप करता हुआ अभ्विका को हूं दुने निकल। सोम को आते देखकर भयवत अभ्विका ने अपने

<sup>11</sup> तदंब, प्र० १६१

<sup>18</sup> तद्द, पृ० १६२

<sup>18</sup> तदेव, पुरु १६२

ग्रन्थ की हुन्तलिखित प्रतिलिति सम्प्रति जिन-कांची के पुजारी के अधिकार में हा

दोतों पुत्रों के साथ छुएं में कूदकर आत्महत्या कर ठी। वहीं अस्थिका अगले जन्म में नेमिनाथ की शासनदेवी के रूप में उत्पन्त हुई, और उसके दोनों पुत्र इस जन्म में भी पुत्ररूपमें उससे सम्बद्ध रहे। पूर्वजन्म का पति (सीम) उसका बाहन सिंह हुआ। दिगन्दर परस्परा में भी यहीं कथा नवीन नामों एवं कुछ परिवर्तनों के साथ ग्राप्त होती है। दिगम्बर परस्परा में अभिनला के अपने पुत्रों पर्व सेनिका के साथ गृहस्थाग कर उज्जयन्त पर्वत पर वरदन्त मुनि के पास जाने का उल्लेख है। 150

उपर्युक्त कथाओं से स्पष्ट है कि अभिवक्त की लक्ष्मिक विशेषताएँ उसके पूर्वजन्म की कथा से प्रभावित एवं उस पर आधारित है। अभ्वक्त के दोनों पुत्र उसके पूर्वजन्म के पुत्र पर्व आक्राइली सूख से रक्षा करने वाला आव्यक्त है। भुजा में प्रवितित पाश उस रुजु का प्रतीक है जिसकी सहायता के काल करा के उस रुजु का प्रतीक है जिसकी सहायता के हम से जल प्राप्त किया था। वाहन सिंह एवं जन्म का उसका पति है। 10

do do

अंबिका या कुम्माण्डिनी को उसी नाम की हिन्छु देवी दुर्गी से प्रभावित स्वीकार किया जाता है, पर जैन परंपरा में अध्यक्त की प्राचीनता से सम्बन्धित अपनी परंपरा के कारण उसे दुर्गी से प्रभावित स्वीकार करना अतुन्वित है। दुर्गी को अध्यक्त के साथ ही कुम्मान्डी या कुम्बान्डा भी कहा गया है। 'ग जैन परंपरा में यक्षी के आयुष हिन्दु दुर्गी से पूर्णत मिन्न है। यद्यपि दुर्गी का बाहन महिच एवं सिंह दोनों बताये गये हैं, पर जुनाओं में स्वित अभय, चक्र, करक एवं शैंग्ल आवृष्ट अध्यक्त करी सम्बद्ध नहीं है। 'वि

दिक्षण भारतीय परंपरा: दक्षिण भारतीय परंपरा में कुष्माण्डिनी को धर्म देवी भी कहा: गया है और उसका बाहुन सनेदा सिंह बताया गया है | दिगम्बर मन्य में चतुर्युंना यक्षी की ऊर्ष्य भुजाओं में खहुग एवं चक्क प्रदर्शित है, जब कि निचली भुजाएं गोद में स्थित दो बाख्कों को सहारा दे रही हैं। 10

रवेतान्वर परंपरा के अनासक प्रत्य में यक्षी द्विशुना है और उसकी शुनाओं में फड एवं वरद प्रदक्षित है। यह-यही छन्नण में 'चतुर्धुना धर्म देवी की गोद में उसके होते पुत्रों के अवस्थित होने का उल्लेख है। यशी दो शुनाओं से पुत्रों को सहारा दे रही है, तीसरी में आन्नळुभ्य प्रदर्शित है और चौथी सिंहवाहन की और ग्रुपं

<sup>18</sup> शाह, आङकनामफी अस्थिका ... १० १४७–१४८

<sup>16</sup> तवेव, पृ० १४८.

वनजी, जितेल्लाच, डेबल्परेस्ट आव हिन्दू आहकानामफी, कळकता. १९५६, प्र. ५६६.
 राव, टी. ए गोगीनाथ, एल्जिमेन्द्रस्य ओव हिन्दू आहकानोमफी, ख. १, मा. २, विल्ली, १९६१, (प्रमृद्धित), पृ. ३४१-३४२.

गत्रचन्द्रन टी. एव , तिरु-पुत्तिकुणस्म एन्ड इदस टेस्प ब्रस, बुल्लेटिन, अद्गास गवर्नमेस्ट स्पृतियत्र, ख. १. सा ३, सत्तास, १९३४, प० २०५

<sup>🥦</sup> नवेब, पु०२०९.

नियमितता नहीं प्राप्त होती हैं। साथ ही उत्तर भारतीय परस्परा के विपरान यश्री की गोद में एक के स्थान पर टोनों पुत्रों के चित्रण का निर्देश विया गया है।

# (स्र) मृर्न अंकनो में

मर्त चित्रणों में सर्वत्र यक्ष-यक्षियों में अभ्विक्ष ही मर्वाधिक लेक्स्विय रही है। प्राचीन परंपराकी यक्षी होने के कारण ही शिल्प में ऑस्वका का सर्वप्रथम (छठीं शती) निरूपित किया गया। सभी क्षेत्रों में नवीं शर्ता तक स्वाभव सरामा जिना के साथ यक्षी रूप में अस्विका को ही अंकित किया गया. और गजरान एवं राजस्थान के उवेतास्वर स्थलें पर दसवीं जती के बाद भी सभी जिले के साथ सामा-न्यत अस्थिका ही उत्कीर्णित हैं। केवल कुछ उदाहरणों में ऋपभ एवं पार्ट्व के साथ पारम्परिक यक्षी निरूपित है। सभी क्षेत्रों की नेमिनाथ मितियों में अध्वक्ष दिश्वत है. पर स्वतन्त्र अंकनो से यक्षी का दिसज एव चतर्भज दोनो ही स्वरूपो से चित्रण प्राप्त होता है, यद्यपि दसवीं-ग्यारहवी शती तक उसका द्विभूज स्वरूप ही विशेष स्रोक्षिय रहा है। <sup>91</sup> सभी क्षेत्रों में अस्विका का वाहन सिंह है, <sup>22</sup> और उसकी दो भूजाओ में सर्वदा आम्रलम्ब <sup>98</sup> (दक्षिण) एवं वालक (वाम) प्रदर्शित है। <sup>94</sup> गोद में अवस्थित बालक को अस्विका का स्तन स्पर्श करते हुए उत्कीर्ण किया गया है। अस्विका के शीर्षभाग में लघ जिन आकृति (नेमिनाय) एवं आम्रफल के लटकते गुच्छको ऋ अंकन भी सर्वत्र छोकप्रिय रहा है। साथ ही दाहिने या वास पार्ख में दुसरे पुत्र के उत्कीर्णन की परम्परा भी सभी क्षेत्रों में लोकप्रिय रही है। दसरे पत्र की भूजा में फल (या आम्रफल) स्थित है और इसरी ऊपर उठी भुजा माता के आम्रखन्त्र क स्पर्श को उद्यत है। अस्विका अधिकतर लेखितमुद्रा में विराजमान है। राजस्थान-गुजरातः

गुजरात में छठीं वती में ही जिन ृतियो में यक्ष-यक्षी युगढ का चित्रण प्रारम्भ हो गया और लगभग दसवीं इती तक समी जिनों के साथ द्विभुज सर्योतु-

<sup>91</sup> खुनाहो, देवगढ एव उत्थरक समद्वाच्य की स्वरी-स्थाग्हर्यी वाती की स्थनन्त्र मूर्तियों में स्वतमेत्रा अम्बिका का भी विश्वय प्राप्त होता है।

<sup>92</sup> जनेतास्मर स्थलो की नेति मूर्तियों के विश्रीत वियस्वर स्थलें पर बाहुत मिंड का चित्रण नियमित व्ही तहा है।

<sup>95</sup> विज्ञलवन्ति, कुम्मारीया (शान्तिनाथ केवं महाबीर मन्त्रियो की व्यक्तिकाक्षे) एव कुछ अन्य रखेला पर कसी-कसी आक्ली के स्थाप पर फल वा सुदा भी व्यक्ति में।

अध बाह ने या ऐसी द्विप्तत अधिका पूर्तियों का उल्लेख किया है, तिनमें शहिती शुत्रा में आमछ थि हैं, पर बाधों में बालक के स्थान पर फल प्रवर्तित है। शाह न सुनियों क काल एवं प्राणित स्थल का लक्ष्त नहीं दिया है। क्यी-क्यी व्यविकार की बाहिती शुत्रा में बालक रिस्तत है, और बाधों में सल प्रवर्तित है। शाह, आडब्दायपकी अधिका , प्रवर्णन एपी में प्रत्य प्रवर्णन है। शाह, आडब्दायपकी अधिका , प्रवर्णन एपी में प्रत्य प्रवर्णन है। शाह, आडब्दायपकी अधिका ,

भूतं एव अत्यक्त ही उक्तीर्णित है। यस-यक्षी युगड से युक्त प्राचीनतम जिन सृक्षिं (छठी जती) अकोटा से प्राप्त होती है, जिसमें चिन्तमुद्रा में विराजमान द्विसुज अभ्यक्त की भुजाओं में आम्रुर्जुब एयं बाल्क स्थित है।<sup>85</sup>

# स्वतन्त्र मूर्तियां ः

आम्र जुंब एवं कर घारण करने वाली द्विभुज अस्विका की छठीं—सातयो दानी की प्राप्तिनान स्वतन्त्र मूर्जि अकोटा से प्राप्त होती है 180 अस्विका को सिंह पर आहर निर्देशन किया गया है और व्रक्रण पादवें में उसका दूसरा पुत्र (निर्वेक्ष) भी अवस्थत है। वर्षाण अस्वका ती वास मुजा में फल प्रदर्शित है, पर गोष्ट में पूर्व न स्वता पुत्र अवस्थत है। वर्षी के सीर्णवाग में आम्रकल का गुच्छक अनु-पांचन है। अप्रमाण में नीमनाव के स्थान पर सप्तसर्पणों से सण्डित पादवें की ध्यानस्थ मूर्ति उक्तीण है। स्परणीय है कि वर्षभिद्वित्त का च्युविद्यातिका [८या गार्व] में अस्वका देवी का नीम ण्या मार्वी हो के साथ अस्य जाना और अभ्रवा मार्व है। अस्त प्रत्य में अस्विका का सहाथीर के साथ सरण किया जाना और अभ्रवा को स्वतन्त्र मूर्ति में भीर्ष भाग में पादवें का उक्तीणैत यह प्रसाणित करना है कि आवर्षी शती तक प्रत्य एवं शिलप होनों हो में निदिचत रूप से अस्विका को तैम से सम्बद्ध नहीं किया जा सक्ता था।

आफ्रालुंग्व एवं बाल्क से युक्त द्विमुन लिम्बका की एक मूर्ति ( ८वी शाती ) अध्याद के महाशंद मान्यद क गृद्धमंडण के प्रवेश द्वार पर उत्कीण है। वाहत सिंह भी उपस्थित है। व्ययोग छल मार्ट्सिक मूर्तियों में अभिकात के साथ सिंह वाहत कर उत्कीणत मान्य होता है, पर सिंह बाहत एवं शीर्यभाग में आफ्रफल के गुष्ककों क निवमंत्र चित्रमान पान्य होता है। पर सिंह बाहत एवं शीर्यभाग में आफ्रफल के गुष्ककों के निवमंत्र चित्रमान प्रवेश मान्य होता है। वाहती अवाद की एक द्विप्रमान प्रवेश की का दाहिती मुख्या पुटते पर स्थित हैं और बादी में बालक क्षत्रस्थत हैं। वाही की दाहिती मुख्या पुटते पर स्थित हैं और बादी में बालक क्षत्रस्थत हैं। वाही स्थार स्थार है।

हिंभुजा अभ्विका की आठवीं से दसवीं शती की ६ स्वतंत्र मूर्तियां अकोटा से प्राप्त होती हैं। सभी में सिंहवाइना अभ्विका आम्रळुभ्व पर्य बारुक से युक्त है। दूसरे पुत्र जा निर्यापत वित्रण नशी शती की सुर्तियों में ही प्राप्त होता है। <sup>95</sup> दिनाबद स्थाब की मुर्तियों में दूसरे पुत्र को हाहिने पार्श्य में स्टकीण किया गया है, पर स्वेताब्बर सुर्तियों में उसका वास पार्श्य में उन्हीणेन ही विशेष लोकािय खा है।

घटियाल के माताजी के साल (जोषपुर) से प्राप्त एक मूर्ति (८६१) में सिंह-गडना अन्यका की दाहिनी भुजा में आफ्रकुन्चि प्रदक्षित है, पर वाची जातु पर

<sup>85</sup> शाह, उपादात प्रेमानर, अकोटा ब्रोन्जंब, ववर्ड, १९५९, ए० २८-२९, फलक १९

३० नवब, प०३०-३१, फलक १४.

मार्क्टलिंग, इतमुल वीरंजनाळ, 'अलिएस्ट जैन स्क्राप्त्यर्थ इन काटियालाइ, जर्नेल रायल्य गिरायाळिक सांसायटी लग्जन, जुलाई, १९२८ ए० ४२७-४२८

काह, अकाटा ब्रोन्जेज, चित्र ४८ वी, ५० सी, ५० ए।

स्थित है। गोद में बालक उल्कीण नहीं है, पर दाहिनी और घटने के समीप एक बालक आकृति अवस्थित है। जालोर से प्राप्त समान विवरणा बाली दसरी मति जोधपुर के सरदार संप्रहालय में सुरक्षित है। 89 कोटा राज्य के गढ स्थित सरस्वती भण्डार संप्रहालय में सिंहवाहना अस्विका की एक दिसज मर्ति सरक्षित हैं। शीर्य भाग में आम्रफल के गुच्छकों से सुशोभित अभ्विका आम्रुलम्ब एवं बालक धारग काती है 150 समान विवरणां वाली दसवीं जाती की वो मर्तियां क्रमण याणाराय के महावीर (मखसण्डप का पूर्वी अधिकान) एवं नावालाई के आदिनाथ (गर्भगृह का वहळीज) मन्दिरों पर उत्कीर्ण है । घाणेराव के उदाहरण में शीर्प भाग में आझफळ के गच्छक एवं दसरा पुत्र (दक्षिण पादर्व)भी अंकित है। ओसियाकी स्वारहवी शती की दो देवकाळिकाओं (नं० १ एवं २: अधिष्ठान) पर भी समान विवरणों वालो दिभज अन्विका की दो मूर्तियां उत्कीर्ण हैं। इन में दसरा वालक अनुपास्थत है। कम्भारिया एवं विमल्बसही की ग्यारहवीं-बारहवीं शती की मुर्तियों में भी समान विवरणें। वाली द्रिमज अम्बिका ही अंकित है। क्रम्भारिया के शान्तिनाथ सन्दिर के शिखर की द्विसूज सूर्ति में अभ्विका की दाहिनी सुजा में आस्रुलुन्वि के साथ ही खडग भी प्रवर्शित है, पर बायी में पूर्ववत पुत्र स्थित है। प्रारम्भिक तेरहवीं शती (१२३२) के ल्यावसही में भी समान विवरणों वाली द्विभूज अस्विका ही उत्कीर्ण है। एक उदाहरण (नं. १८) में दाहिने पार्र्य में दसरा पत्र भी उत्कीर्ण है। जिसकी दाहिनी भुजा में फल स्थित है और बावीं ऊपर उठी है। उपर्यक्त मुर्तियों के अध्ययन से स्पष्ट है कि निरन्तर बारहवीं शती तक अम्बिका का द्विभूज स्वरूप ही विशेष लोकप्रिय रहा है. और यक्षी के इसरे पत्र का चित्रण कभी नियमित नहीं ही सका था। दसरे पुत्र का उत्कीर्णन जिन संयुक्त मूर्तियों में दुर्छम है।

मूर्त अंकन में सबैज द्विपुज स्वरूप की ओकप्रियता के बाद भी ग्यारहवीं शती में अभिवका की चतुर्भुज मृतियों का उत्कीर्णन प्रारम हुआ। ग्यारहवीं-चारहवीं शती में कुम्भारिया, विमर्क्षक्रसाही, जाओर एवं तारंगा आदि एक्कोर प्रकार का चतुर्भुज मी निक्रित किया गया। कुम्भारिया के शानिनाम मान्तर की व्यक्कित्काः ११ (१०८१) एवं १२ की दो जिन मृतियों में सिदवाहना अभिवका चतुर्भुज है। आभ्यका की सुजाओं में आम्र्रभुजि, आम्र्रभुभिज, आम्र्रभुभिज एवं बावक स्थित है। समान विवरणों चाओं बारहवीं शती की तीन अन्य मृतिया कुम्भारिया के नेमिनाम मन्तिर (देव कुळिका ५ पारंचमी) एवं विसर्क्षक्र सो मान्त्रभिज्ञ रिक्शाओं की जिन मृतियों के उत्कीर्ण है। समान विवरणों वाओं चतुर्भुज भी एक स्वतन्त्र मृति विसर्क विवर्भों है। समान विवरणों वाओं चतुर्भुज अभ्वक्ष की एक स्वतन्त्र मृति विपर्क विद्यों ने किया प्रकार के स्वर्भा मान्त्रभा के की ने कितान पर उत्कीर्ण है। समान विवरणों वाओं चतुर्भुज कान्यका की एक स्वतन्त्र मृति विपर्क वसहीं के राभवंदन के दक्षिण है। समान विवरणों वाओं चतुर्भुज कोन्यका की एक स्वतन्त्र मृति विपर्क वसहीं के राभवंदन के दक्षिण स्वतन्त्र मृतियां के निक्षा पर उत्कीर्ण है। (चित्र : १)

अप्रवाल, रसेपचन्द्र 'सत्र इन्दोरिंका स्कल्पचर्य आव व जीन गांडेग अभ्विच प्राप्त मारवाइ,' इण्डियन हिस्टारिकल क्यार्टली ख॰ ३२, अ. ४ ब्रियन्तर १९५६, प्र. ४३४-४६६ अप्रवाल, रसेपचन्द्र, 'गांडेश अभ्विक इन व स्कल्प्य आव राज्यान,' क्यार्टली जनेले मीथिक सोसायटी, ख॰ ४९, अ० २, जुलाई १९५८, ५० ९०-९१

गूर्ते में आश्रफ़ल के गुच्छक एयं दूसरा पुत्र भी उल्कीण है। उपर्युक्त द्वेतान्वर मूर्तियों से रापट है कि इन स्थलों पर चतुर्मुंच अस्विका के सा<sup>ध्य</sup> किसी नवीन आयुध को प्रदर्शित नहीं किया गया<sup>61</sup> जब कि श्र्वेतान्वर प्रस्थ दो निचली भुजाओं में आहर्शन एवं से एक के साथ ही जिन्ही भूजाओं में पाश एवं अंकुश के प्रदर्शन का निर्यंत्र देते हैं। <sup>52</sup> परंपरा विरुद्ध अस्विका की तीन भुजाओं में आद्रलुक्ति का प्रदर्शन निविचत ही यभी के द्विभुज सक्त से प्रभावित है।

तारंगा, जाख्येर एवं विमल्डसही की बारह्यी शती की तीन चतुर्युं ज अस्विक्ष मूर्तिया में तीन पुजाओं में आमुळुस्थि के प्रदर्शन के स्थान पर केवल एक ही भुजा में आमुळुस्थि के प्रदर्शन के स्थान पर केवल एक ही भुजा में आमुळुस्थ के प्रदर्शन के स्थान पर केवल एक ही भुजा में आमुळुस्थ करिया पर अर्थित है। तारंगा के अंजतनाथ मन्दिर के मूल प्रसाद की उत्तरी भित्ते पर अस्थित प्रदर्श मा अंकत है। वाम पारंथ में बाहन सिंह वरकीर्ण है। यक्षी के करेंगे में वर, आमुळुस्थ, पाण पर्व पुत्र स्थित है। विमल्जसही के मुद्धसंब्य के दक्षिणी पर्वग हो मुला हो से स्थान की मुला हो से स्थान की स्थान हो हो स्थान हो से स्थान के उत्तरी अध्ययान की तीसरी मूर्ति में सिंहयाहरी आप्रस्त के उत्तरी अध्ययान की तीसरी मूर्ति में सिंहयाहरी अध्ययान के अप्तर्शन का स्थान हो अप्तर्शन सुत्र में अस्थान हो। अध्ययान के अप्तर्शन का स्थान के प्रदर्शन का स्थान सुत्र में अस्थान हो। क्यों के सिंहया में अस्थान हो। किसी भी इंदोनच्यर प्रस्थ में अस्थान का संयुक्त केकत रहा हो सकता है, क्यों कि दिसी भी इंदोनच्यर प्रस्थ में अस्थान के साथ कर प्रदेश का लोग हो। क्या गाया है।

# जिन-संयुक्त मृर्तियां

गुजरात पर्य राजस्थान की समस्त दचेतास्वर नेमि मूर्तियों में द्विभुजा अस्विका का बाहन सिंह हैं और उसकी भूजाओं में आम्रलुस्वि एवं पुत्र स्थित है।

## उत्तर प्रदेश-मध्य प्रदेश -

इस क्षेत्र की सभी मूर्तियां दिगम्बर परंपरा की कृतियां हैं। खतंत्र मूर्तियां

अभ्वका की प्रारम्भिकतम स्वतन्त्र मुर्ति वेवाद के २४-यक्षियों के सामूहिक चित्रग (८६२) में उत्तरीजे हैं। साहूह में अरिष्टनेति के साथ 'अस्वायिका' नाम की चतुर्भुजा यही अंकित है।<sup>35</sup> बाहन अनुपस्थित है, और यही की भुजाओं

- 81 विनलस्तर्शी क गृङ्गण्या के प्रवसार (विक्षण) को मूर्ति इसका अथवाद है। सिंद्रवाहिनी अभ्यक्ति की ग्रुमाओं से आमञ्जिल, पाय, चक्र, एव बाल्क प्रवर्शित है।
- 52 रिसी भी जंबताज्य प्रत्य से चुतर्पुजा अस्मिक की तीन सुजाओं से आप्रजुटिन के प्रतर्शन का निर्वेज नहीं दिसा गया है। जंबताज्य प्रत्यों से हिस्ता अस्मिका का ज्यान अनुपत्रक्य है पर मूर्नि विकास से सिसा अस्मिका हो सर्वेश ओकिंग्रेय रही हैं।
- ss मृत, क्लान, क जैन—ामजेन क्षेत्र देवगढ, लिक्डेन, १९६९, प्र. १०२

में पुष्प (या फल), चामार, पदम एवं पुत्र स्थित है। सम्ब्र है कि अम्बिका को विशिष्टता प्रदान करने की दिष्ट से कुछ अन्य बिक्षेयों के समान ही चतुर्युज अबदय उन्होंगि किया गया, पर अभी तक (८६२) उस क्षेत्रों में उसके पारम्परक सहस्य का निर्भारण नहीं हो सका था। यहीं करण है कि आसलुर्क्षिय एवं वाहन तिह् होतों ही अनुपस्थित हैं। पिछले प्रकों में हम देख चुके हैं कि दवेतास्वर खळां (अकोटा एवं ओसिया) पर सातवी-आठवीं ज्ञातों में ही आमुख्येत्व एवं विह्वाहन का प्रदर्शन आरएस हो गया था। दिगस्वर स्थलें पर दसवीं ज्ञाती से ही उपगुक्त होतों में विशाहकाल के प्रकार के स्वर्ण का प्रदर्शन आरम्भ हो गया था। दिगस्वर स्थलें पर दसवीं ज्ञाती से ही उपगुक्त होतों विशोधनाओं का निवासित चित्रण प्रांत होता है। विश

प्रारम्भिक दसवी शती की दो द्विगुज अंग्विक मूर्तियां माजदेवी मन्दिर को जत्तरी एवं विश्वणी शिक्स की र्यायकां में स्थापित हैं। वीर्थ माग में आवफ्त के गुच्छकों से युवाभित सिंददाइता अग्विक आम्रुटीब एवं पुत्र से युक्त है। से सुरात है। सुत्र है। सिंद्र है कि सबुराहों में इंग्रुज अग्विक के निक्य का यह को अज्ञेज उत्ताहरण है। सबुराहों है कि सबुराहों में इंग्रुज अग्विक के सिंद्र है। सबुराहों है। विश्व है। सिंद्र है। सबुराहों से साद्यी वर्ती की अन्य समस्त गृतियों में अग्विक चतुर्छ, है। सबुराहों है। सबुराहों की स्वायों से साद्यी वर्ती की अन्य समस्त गृतियों में अग्विक चतुर्छ, वही देवगढ़ की स्वाप्ता में उद्देश (व्याद्व की स्वाप्ता में उद्देश प्रतिय कि सिंद्र हों। सिं

देवराद के मंदिर: ११ के समझ के मानसान्म (१०५६) पर उन्हीण चतुर्युं ज मूर्ति में सिंहवाइना अभ्विका की मुजाओं में आम्रखेन्द्र, अंकुरा, पात्र एवं बालक में प्रवित्ति है। शीव मान में आम्रफ के गुच्छक एवं जिन आकृति उन्हीणे है। समान वित्ररोणों वाठी दूसरी चतुर्धुंत्र मूर्ति मंदिर १६ के सन्म (१२४) शाती) पर उन्हीणे है। यक्षी का बाहन अनुपरिवत है, और उन्हें विद्याल मुजा की सामगी अस्पष्ट है। उन्होंक्सनीय है कि सामान्यत चतुर्धुंजा अभ्विका का चित्रण विगन्यर परम्परा के विरुद्ध है, वर्गोकि केवल केक ही विगन्वर प्रन्य में अभ्विका के चतुर्धुंज स्वरूप का ब्यान किया गया है, पर उसमें भी यक्षी के साथ श्रंक, चक्र, वरद, पात्र के वस्त्र का ब्यान किया गया है, पर उसमें भी यक्षी के साथ श्रंक, चक्र, वरद, पात्र के

हर्क वसर्थी शती के पूर्व की मधुरा एवं लक्ष्मक समहालवें। की कुछ जिम मूर्तियों में आजधुन्ति का प्रवर्शन प्राप्त होता है, पर बाहन अनुभरियत है।

अड पारबंताथ मन्दिर के शिवर (विश्वण) में ही चतुर्वत अध्यक्ष की लेक आशीन मूर्ति प्रति म्द्रित है। सिहवाहना लाम्बिका की मुजाओ से आमग्रीम्ब, पूर्ण विकसित परम, पूर्ण विकसित परम एव पुत्र प्रवर्शित है।

इस में देशगड़ के सामृद्धिक विश्य का उदाहरण सम्मिलित नहीं हैं।

वालककी वास भाजामें भी आव्यकल स्थित है।

प्र"ित का निर्देश दिया गया है। इसरी ओर दरेताम्बर परस्परा में अस्विका सर्वदा चर भूंजा निर्दारत है। दरेताम्बर प्रन्यों में चतुर्धुजा अस्विका की भुजाओं में आमूर्युस्व एर पुत्र के माथ ही पाश एवं अंकुश के प्रदर्शन का निर्देश दिया गया है। इस प्रश्नर स्पार हैं कि देवार से पात दिगम्बर परंपरा की उपर्युक्त दोनों ही मूर्तियां दरेताम्बर परपत से प्रमावित है। यह प्रभाव देवाद के अनित्तित सञ्जराही एवं स्वस्वक संपदास्य की टा अन्य चतुर्युज मृतिया (११वी-१२वी शती) में भी स्पष्ट है।

यजुगनो के मान्य २० की स्थानक मृतिं (११वीं जाती) में सिंहचाइन से पूपन अध्यक्ष मान पीटिका पर अवस्थित है। जीर्प आध्यक्षित्र, अंकुर, पादा एवं पुत्र एवं जिन आर्ड्डान से युक्त अध्यक्ष के मुख्यक एवं जिन आर्ड्डान से युक्त अध्यक्ष के मुद्धिक एवं जिन आर्ड्डान से युक्त अध्यक्ष के साहित पाइवें में इसग् पृत्र आप्तर्भित है। स्पान विवर्णवाली रुखनक संबहाद्य (६६२२५) की मृतिं में मिहवाइना अध्यक्ष के एक भुजा में अंकुण के स्थान पर त्रिवाइल-चण्ट प्रदर्शित है। स्टेंसमुद्राने विराजनात वसी के समीप ही उसका दूसरा पुत्र (नस्न) भी सक्त है। में स्टेंसमुद्राने विराजनात वसी के समीप ही उसका दूसरा पुत्र (नस्न) भी सक्त है। भागक दर्शन एवं वाहर निक्रने नेत्रों वाखी अध्यक्ष के साथ सी चामरचार्णी और उपासक भी आप्तित है।

छचाक संवहालय (ती-२१२) की ळळवाहुदा में आसीत एक अन्य चतुर्युंज मूर्ति (११वी वार्ती) में अनेवक की तिचयी युजाओं में आम्रळुब्लि एवं युज, और कर्षों में पदा में लियटी पुरिनका एवं वर्षण प्रविशित है। परंपरा से विपरित पद्मा और दर्शन का जिवन हिन्दू देती अस्विका (पविती) का सप्ट प्रभाव दरसाता है। पद्म का विवश खुदाहों की अस्विका मृतियों में भी प्राप्त होता है। शीर्थभाग में संज्ञ जिन अर्ह्जन एवं अक्षक्त के गुन्छकों से युक्त सिह्वाहना अस्विका के वास पारं ने दूतर पुत्र अर्थन हो।

<sup>89</sup> सङ्ग्रहों को अन्य सरस्त चतुर्धुत मृतिया म कञ्ज करा म अंकृत एव पाश के स्थान पर पार (वा पाम मे लिस्टी पुस्तक) प्रदक्षित है।

सर्वाधिक मूर्तियां स्थारहवी शती मे उत्कीर्णको गई।

माह जैन समझालय की एक मृतिं (११वीं छती) से यक्ती की दाहिनी भुता में आम लिख क स्थान पर छनप्रदर स्थित है।

पुत्र को बाहिने पार्ट्य में उस्कीण फिया गया है, \* जिमकी एक भुजा आक्षफल प्राप्त करने के उद्देश्य से ऊपर उठी है, पर दूसरी या ता जातु पर ध्यित है। या । प्रर इसमें फल प्रदर्शित है। पांकर म उद्दर्शियात मालपरी एवं कर्मी—कर्म चामरपर सेवकों को भी आमूर्तित किया गया है । साहू जैत संम्रहालय की एक मृति (१०वीं शती) में वाहन का सर सिंह का और शरीर मानव का है। उमी मंग्रहालय की एक अन्य मृति (१९वीं शती) में यशी के वाम स्कंत के ऊपर पांच सर्प फोग में मांक्ष सुक्त एक अन्य मृति (१९वीं शती) में यशी के वाम स्कंत के उपर पांच सर्प फोग में मांक्ष मुख्य सुक्त विकास मृति उद्दर्शित है। संम्रहालय की ही एक अन्य मृति में परिकर सं हो चतुर्पुत्र देवेया (अलिज्युद्धा अमर, एइम, चामर, कळा) । विकास मुंच पार्ट्य में हो चतुर्पुत्र देवेया (अलिज्युद्धा अमर, एइम, चामर, कळा) । विकास मृति शरी होती हो सांक आपल्डिक आपलिक प्राप्त करा हो हो हो हो अलिज्य से आपल्डिक की शांत के स्थान पर वशी की अजा दूसरे पुत्र के मत्तक पर स्थित है। वामपुत्र में पृत्रियन एपर पर्श की अजा दूसरे पुत्र के मत्तक पर स्थान है। वामपुत्र में पृत्र कर स्थान पर वशी की अजा दूसरे पुत्र के मत्तक पर स्थान है। वामपुत्र में पृत्र विकास महित्र करा या, और अन्य स्थलें के विपर्णत के विवास में विकास का किया हो हो सा मांच स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान सुक्त करा हो किया गया था, और अन्य स्थलें के विपरीत वहां द्विपुत्र अस्वक्र का चित्र में स्थान स्थान सुत्र अविवास की स्थानिक लेकिया या।

देवगढ़ के समान खज़राहों में भी अन्वका की ही सर्वीधिक स्वतन्त्र मुर्तिया प्राप्त होती है। \* खजुराहों के तीना जैन अन्दिरा (पार्श्वनाथ, घण्टाई एवं आदिनाथ) के ऋषभनाथ को समर्पित होने एवं ऋषभ की ही सर्वाविक सर्विया प्राप्त होने के बाद भी चक्रेटवरी से कहीं अधिक लोकप्रियता अभ्यका को प्राप्त थी। नेमिनाथ की केवस दो मूर्तियां प्राप्त होती हैं. फिर भी स्वतन्त्र अंकर्ती में अभ्यका सर्वाधिक टोकप्रिय रही है। खजुराहो से दसवी-बारहवीं शती की ११ अम्बिका मृतियां प्राप्त होती हैं। एक उदाहरण (पारवेनाथ मन्तिर) के अतिरिक्त सभी में अभ्विका चतुर्भु जा है। ११ स्वतन्त्र मृर्तियों के अतिरिक्त ७ उत्तरांगो पर भी चतुर्भूजा अम्बिका की खिलतमुद्रा में आसीन मूर्तियां उत्कीर्ण हैं। ११ स्वतन्त्र मूर्तियां में से दो पार्श्वनाथ और दो आहि-नाथ मन्दिरों पर उत्कीर्ण हैं, और अन्य उदाहरण स्थानिक संग्रहाख्यों एवं नवनिर्मित सन्दिरों में सुरक्षित हैं। सात उदाहरणों में अम्बिका त्रिमेग में अलंकृत आसन पर सदी है, और अन्य में ललितमुद्रा में आसीन है। शीर्षभाग में आम्रफल के गुन्छक से युक्त सभी उदाहरणों में समीप ही वाहन सिंह उत्कीर्ण है। सभी चतुर्भ ज मूर्तियां में निचली भुजाओं में आमलुम्ब एवं बालक प्रदर्शित हैं। दो उदाहरणां (प्रातात्विक संप्रहाळय १६०८, मन्दिर २७) में पुत्र गोद के स्थान पर बाम पार्श्व में आन्त्रका की उंगल्लियां पकड़े खड़ा है। अम्बिका को दोनां उर्घ्य मुजाओं में विकसित या चका-कार पद्म, या पद्म में लिपटी पुस्तिका प्रदर्शित है। खुले संग्रहालय (के ४२) की

<sup>41</sup> मानस्त्रम्भा की आसान मूर्तिया में अस्विका का दूसरा पुत्र अनुपस्थित है।

<sup>49</sup> तिवागि, मार्ति नन्दन असाव, 'इमेलेन लेव अधिका इन जीन टेम्पिल्स एट खन्तराहों' 'जर्नेल आवे ए आरियेन्टल इन्स्टिट्युट, बढांचा (रवीक्रत)।

एक मुर्ति में अन्यिकाकी उत्परी दाहिनी भूजा में पद्म के स्थान पर आम्रालम्ब प्रदर्शित है और निचली दाहिनी भूजा भग्न है। जैन धर्मशाल के प्रवेशद्वार के ११वी शनी के दो उत्तरांगां पर यक्षी की ऊर्ध्व वाम भूजा में पुस्तक प्रदर्शित है। केवल मन्दिरः २० की अकेली मृति में ऊर्घ्य भुजाओं में अंकुश एवं पाश प्रवर्शित हैं। अध्ययन से राष्ट्र है कि मुख्य आयुधों (आम्राद्धन्त्रि एवं बाटक) के सन्दर्भ में कराकारों ने जहां परम्परा का पालन किया, वहीं ऊर्ध्व भुजाओं में पदुम या पदुम-पुस्तिका का प्रदर्शन खजराहो की अस्थिका मूर्तिओं की ही विशेषता रही है। उत्तर भारत में चतुम ज अस्त्रिका की सर्वाधिक स्त्रतन्त्र मूर्तियां खजुराहो से ही प्राप्त होती हैं। स्वतन्त्र मुर्तियां में जीर्प भाग मे लघ जिन आकृतियां भी उत्कीर्ण हैं। एक उदाहरण (मन्दिर २७) 🕏 लांछन शंख (नेमिनाथ) भी उत्कीण है। ग्यारहवी शती की चार खतन्त्र मुर्तियों में वाहिने पार्व में दूमरा पुत्र भी उत्कीर्ण है, जिसकी एक भुजा मे फल है, और दसरी आम्र उन्य के स्पर्श हेतु ऊपर उठी है। स्वतन्त्र मृतियों में अम्बिका सामान्यत दो पारविवर्ती सेविकाओं से सेव्यमान है, जिसकी एक भूजा में चामर या पदम प्रदर्शित है. और दूसरी जान पर स्थित है। साथ ही दोनों पाइवों में ललितमुद्रा में आसीन दो पुरुप या स्त्री आकृतियां भी आमृर्तित हैं, जिनकी भुजाओं में अभय एवं जलपात्र स्थित हैं। परिकर में उपासक. गन्धर्वे एवं उद्घीयमान मालाधर आकृतियां भी चित्रित हैं। परानात्त्विक संप्रहालय (१६०८) की एक विशिष्ट अम्बिका मूर्ति (११वीं शती) में जिन मर्तियों के समान ही पीठिका छोरें। पर द्विभुज यक्ष [दाहिनी ओर] एवं यभी [बार्यी ओर] की लेल्तमुद्रा में आमीन मृतियां उत्कीर्ण हैं। (चित्र ३) यक्ष की भुजाओं में अभय एवं पर्स और यक्षी की भुजाओं में अभय एवं जलपात्र प्रदर्शित है। शीर्प भाग में पदम धारण किये कुछ अन्य ब्रिस्ज देवियां भी उस्कीर्ण हैं।

तीन द्विभुज अन्यका मृतियां (१०वीं-११वीं शती) ट्यनक संमहारूप (जे-८५३: जे-७६ ८, ०, ३३४) में सुरिष्ठत हैं। शीर्थभाग में आम्रवृक्ष एवं जिन आइति से युक्त सभी खराइरोगों में छटेल सुद्रा में विराजमान यक्षी के समीप ही बाहत सिंह उक्तीणे हैं। सभी में यक्षी आम्रजुन्ति पर बाटक से युक्त हैं। एक खराइरण (ले-७९८) में दूसरा पुत्र एवं बाहत सिंह अनुपस्थत है। मृति के परि-कर में द्विभुज देवी (अभय एवं कटका) को ट्यु आइति उस्तीर्ग है।

किसी अक्षात स्थल से प्राप्त लगभग नवीं शती की एक विशेष्ट मूर्ति मधुरा संमग्नाल्य (०० डी ७) में सुरिक्षित हैं। (चित्र ४) इस द्विस्तुत्र मूर्ति की विशिष्टता परिकर में गोल, क्लेंग हैं। हिल्ल एक माएकाओं का क्लीगित हैं, जो अन्य किसी भी बात अस्मिक्त मूर्ति में नहीं प्राप्त होगा है। छिल्लमुद्रा में पद्मासन पर विराजमान अस्मिक्त का बाहन सिंह आसन के नीचे उल्कीण है। यक्षी की छुल अपिल्ल द्वारित सुना में आप्तालन्त के स्थान पर अभयसुद्धा प्रवित्ति हैं, और बांधी से वह गोव में अवस्थित बालक को सहारा दें रही है। दाहिने पार्श्व में अस्मिक्त का दूसरा पुत्र मी अवस्थित बालक को सहारा दें रही है। दाहिने पार्श्व में अस्मिक्त का दूसरा पुत्र मी अवस्थित हैं। पार्श्वर्यती चामराभयें से सेच्यमान अस्मिक्त

मर्ति की पीठिका पर एक पंक्ति में आठ स्त्री आकृतियां (अपट-मातृकांगं) +5 उत्कीर्ण हैं। लिख्तमुद्रा में आसीन देवियों में से अधिकतर दोनों हाथ जीसे हैं, और कुछ की भुजाओं में फल एवं अन्य सामित्रया स्थित हैं। अस्यिका के शीर्ष भाग में उन्हींगी छघ जिन आकृति के दोनें पारवीं में बलराम एवं कृष्ण-बासरेव की चनुर्भुज गर्व त्रिभंग में खड़ी मूर्तियां उत्कीर्ण हैं। बलरान एवं कृष्ण का अंकन जिन के नीरनाथ होनेका संकेत हैं, जिसकी यक्षी अस्विका है। यह मूर्ति इस यान का स्पन्द प्रमाण है कि लगभग नवीं शती में अस्थिका नेसि से सम्बद्ध की जाचुरी थी। तीन सर्पफणों से मण्डित बलराम (दाहिने पार्द्य) की तीन अजाओं में पात्र (?), मुसल, हल (पताका संगुक्त) प्रदर्शित है, और चौथी सुजा जानु पर आराम कर रही है। फुल्ण की भूजाओं में अभय, गड़ा, चक्र एवं बंख स्थित है। बनसारा से सुशोभित दोनों देवे। के मस्तक खण्डित है। अस्विका के शीर्प भाग ने आसूक्त के गुम्छक एवं उड्डीयमान सालाधर भी आमृतिन है। अलंहन भामण्डल में रक्त अस्विका के दाहिने पार्श्व में गजमुख गणेश की द्विभुज मूर्ति उत्कीर्ण है। स्टॉन्नस्ट्रा में विराजमान गणेश की भुजाओं में अभय एवं मोहकपात्र प्रदर्शित है। गणेश की छुण्ड मोदक प्रहण करने की मुद्रा में मोदक पात्र की और मुझे हैं। बास पार्ट्स की लिलिसुद्रा में आसीन द्विभूज क़बेर की भुजाओं में फल एवं पर्स प्रदर्शित है। जिन-संयक्त मर्तियां :

जिन-संयुक्त मृतियों में अन्त्रिम सर्वटा द्विभुजा है। मारा कल भवन (ने २१२) की नेमि मृति (ज्वी-ट्वी शती) मे त्रिभंग मे सब्दी द्विभुज्ञ ऑस्क्य की दाहिनी मुजा में पुष्प और वार्यों में पुत्र खित है। दुस्ता पुत्र दृत्यिण पार्य में जाल्हा है। दक्षिण मुजा में आप्रजुन्ति के स्थान पर पुष्प का प्रदर्शन सातवी-आठवी शती के मशुत्र से प्राप्त कुछ अन्य व्यवहरणों में भी शाम होता है। ज्वनक संम्रहाल्य की तीन नेमि मृतियों (ने-८५८, जे-७९३, १४.०,११७ १०वी-११वी शती) में द्विभुज्ञ लिक्का व्यक्ती है। वो व्यवहर्णों में वक्षी आप्रजुन्त्र पर्व पुत्र वाराण करती है, पर एक में (१४ ० ११७) आप्रजुन्ति के वापाण करती है, पर एक में (१४ ० ११०) आप्रजुन्ति के स्वाप्त पर अभव मुर्तिल है। एक अन्य व्यवहर्ण (जे-७९२) में सामान्य व्यक्तीपाट विभुज्ञ वधी (अभय एवं सनाल्यदम) आपृतित है। माल्य देवी एवं बजरामठ मन्दिरों की दसवौ-

स्थारात्रों बनी की तीन ने से मृतियों में भी दिशुजा अन्वस्थ (आक्रमुन्य एवं पुत्र) इस्क्रील है। समुदार्गकी होने ही मृतियों में (मन्दिर: १० एवं के १४) समान विवरोग बार्सी हमुज अभ्यक्ष आमृतित है। मन्दिर: १० के उदाहरण (११ वीं जाती) में युनी की सामनी भुजा भन्न है।

देवसह की दमवी-बारहरी बनी की १९ नेमि मुर्तियों में यक्षी द्विभुज अस्त्रिका है। अस्विता की भूजाओं में पूर्वपम् आम्रुल्सिय एवं बालक स्थित है। मन्दिर १३ और २४ की दो मुर्नियो (११वा जनी) में आम्रह्यम्त्र के स्थान पर क्रमश आम्रफल एवं फूट प्रवासन है। कुछ उदाहरणाँ (मान्वर १२, १३) में समीप ही दसरा पत्र भी एन्डें में हैं। बाहन सिंह भी केवल कुछ ही उदाहरणे। (सन्दिर ब गर्शनिवारी एवं मान्दर १५) में उत्कीर्ण है। शीर्प भाग में आस्रफल के गच्छक भें रसी-कर्म ही प्रदर्शित हैं। तीन उदाहरणा (१०वी-११वी शती) में नाम के माथ सामान्य तक्षणा यासी द्विभूज यक्षी (अभय या वरद एवं फल) उत्होंणे हैं। मान्दर . २१ दी भर्ति में दोना पर मोडकर बैठी यक्षी की भजाओं में पृष्प एवं करका प्रदर्भित है। चार नेभि मार्तियां (११वीं-१२वी शर्ता) में अपारम्पारेक यक्षी चर्न्भ जा है। यक्षी की भजाओं में बरद (या अभय), पदम, पदम, एवं फल (या क रात्र) प्रदर्शन है। स्वय्द है कि देवता की नोम मृतिया में अन्य स्थलों के समान ही दिसन अस्त्रिक उत्कोर्ग है। अस्त्रिक के साथ केवल आम्रलस्वि एवं पत्र के प्रदर्शन में ही नियमितना प्राप्त होती है। यही नहीं, नेशि के साथ अभ्यिका के स्थान पर सामान्य लक्षणों वाली अपारम्पारक यक्षी का चित्रण भी दसवीं शती से ही प्रारम्भ हा जाना है।

### बिहार-बंगाल-इड़ीसा :

उन्लेखनीय है कि इस क्षेत्र की जिन मृतियों में यक्ष-यक्षी युगलें के उत्कीर्णन की परम्परा खेकांत्र नहीं रही है, फिर भी आत्मका की कई स्ततन्त्र मृतिया विभिन्न रुग्लें में प्राप्त होती है, जितका करण निक्ष्ति ही उसका प्राचीन परंपरा की यक्षी होना है। इस क्षेत्र के सभी उदाहरणों में अत्मिका द्विभुंदा है, और आप्तछांत्र एवं पुत्र धारण करती है। इस क्षेत्र की सभी मृतिया दिगंदर परंपरा की कृतियां है।

लगभग दसयों गती की एक मृति राष्ट्रीय संग्रहालय, दिल्ली (६२. ९४०) में संग्रीन है। जिय १। पूर्वी भारत के किसी अज्ञात खल से प्राप्त इस पालयुगीन मृति ने अभियम द्विभंग में पद्मासन एक ही है। बाहत सिंह आसन के नीचे उन्होंने हैं। यहाँ की दावानी मुंजा में आम्रजुर्म्य प्रदर्शित हैं और वायों में समीप ही अवधियन पुत्र (निबंह्य) की बंगली स्थित है। शीर्ष माग में आग्रफल के गुच्छक एवं लयु जिन आकृति उन्होंने हैं। परिकर में उपासक, सेवक वायवादक एवं लुत्य-सत आकृतियां आमृतिंत हैं।

उड़ीसा के कियोनिझर जिले के आनम्दुर स्थित पोर्दासिगिदि नामक स्थल से

अस्विक्ष की एक मध्ययुपीन मूर्ति प्राप्त होती है। '' व्यंव्ययुप्त में विराजमान मिर-बाहना अस्थिका की वृक्षिण युजा भग्न है, पर बाम में पुत्र स्वित है। अन्युआरा में प्राप्त और पटना सम्बाहल्य में संकलित (१०६९१) त्यक्षी मूर्नि में भूजाओं की मामी सप्ट नहीं है। पर वृक्षिने पार्ट्य की पुत्र आइति उसे आस्थिक सुने कमकाती है।''

मानभूम जिले के पक्षीरा से भी एक खण्डत मृति प्राप्त होती है। भी नाहमी भुजा खण्डित हैं, पर बायी में पुत्र रिश्त है। अध्यक्ष नगर (बातकूर) से भी मिन-बाहना अध्यक्ष को एक खण्डित मृति प्राप्त होती है। 'र वर्शा की एक अर्थ, गर्ट भुजा पुत्र के मत्तक पर रिश्त है। वरकोख से भी पद्म पर गर्ड, अत्यक्ष के एक मृति प्राप्त होती है। 'के सिहबाइना अध्यक्ष को यामपुत्र में पुत्र की बंगु, निमें रिश्त हैं। शीप माने आग्नस्थ के गुच्छक और जिन आकृति उन्होंणे हैं। लेखें में उपयक्त मृतियों की तिथि के उन्होंस नहीं किये गये हैं।

छिलेतपुत्र में आसीन सिहवाइना अन्विका की वो मृतियां नवमूर्तन एवं वारमुंनी गुफाओं में तेसि के साथ उत्कीर्ण हैं। नवमुति गुफा के उदाहरण में शीरीशान में आग्नगुच्छकों से सुशोभित यश्ची की भुजाओं में आग्नलुन्वि एवं पुत्र स्थिन है। वि जटामुकुट से मुशोभित अन्विका के समीप ही दूसरा पुत्र (निवंत्न) आमृतित है। बार-मुजी गुफा के उदाहरण में यश्ची की बाहिनी मुजा में फल और वायों में आग्नष्ट्रभ की टहनी प्रदर्शित है। वि शीर्ष माग में आग्नष्ट्य से बुक्त यश्ची की बायी मुजा के काल (कोंक) में उसका पत्र स्थित है।

### वक्षिण भारतः

उत्तर भारत के समान ही दक्षिण भारत में भी द्विभुजा आस्विका का चित्रक विशेष छोकप्रिय रहा है। अस्विका के साथ पुत्रों एवं बाहन सिंह के प्रदर्शन में नियमितता प्राप्त होती है। पर गोद के स्थान पर सामान्यत: दोनों पुत्रों को बाब पार्ट्स में आमृतित किया गया है। आम्रेखनिक का प्रदर्शन उत्तर भारत की तुकन्त में

<sup>44</sup> जोती, अर्जुन, 'क्ट्रेर खाइट आन र स्मिन्स एट पोशिंसिगिदि', उद्यास हिस्टोरिक्फ रिसर्च जर्नेल, ख॰ १०, अ ४, १९६२, १ ३१-३२.

क्षार । 45 प्रसार, एव. के , <sup>4</sup>इन नोमेड इन च पड़ता स्यूरेवर', श्री सहावीर जैन विद्यालय गोरहन जुविली वाल्युम. वर्वरे, १९६८, प्र २८९

अन्य अध्युक्त निर्मा कि कि इसे हैं , जर्नेल बिहार उड़ीसा रिसर्च सोसायटी स. २८, माग २, १९४२, प. २०३.

er भित्रा, देवल, "सन जैन ऐन्टीक्वीटिअफ्राम बानकुरा पृ. १३१.

<sup>48</sup> नित्रा, देवल, 'मम जैन एन्टॉक्वीटीन फ्राप बानकृत', वस्ट बंगान', जर्नल एक्सियाटिक सोसायटी, ख. २४, अ. २, १९५८, इ. १३१-१३१.

सासायदा, ज. १, ज.

<sup>50</sup> तदेव. पू. १३२.

काफी अनिर्यापन रहा है। दक्षिण भारत में शीर्ष भाग में आवष्ठक के गुच्छकों के प्रश्नीन के स्थान पर आवर्ष्टक के उन्होंर्यन की परस्परा प्रचलित रही है। मूर्न अंकनों एवं आनंदित्वका को आवार पर यह सर्वेषा निक्रित है कि अनिवका दक्षिण भारत की तीन मर्गायक स्रोक्षण भारत की तीन मर्गायक स्रोक्षण यिक्षणों (अनिवका, द्वारानी, द्वारामांटिनी) में संग्रक रंग है। मन्ययुग में जहा कर्निटक में पद्मावती सर्वाधिक स्रोक्षण्य रही है, यहां वात्तिस्ता प्रोप्त थी।

टान्द्रिया थी प्राचीननम झात मूर्ति अवहोल (कर्नाटक) के मेगुटी मन्दिर (६२४-६.५ "ं रे प्रान्त होती है। स्टिन्सुड़ा में सामाप्य पीटका पर विराजमान हिन्नुजा यक्षी की बोना गुजार नार्णेडन हैं। पर कीर्य माने में आक्ष्युन्छको एवं चरणों के नीज सिह सहत का उर्व्हार्जन यक्षी के अविक्का होने के निहित्त प्रमाण है। आक्ष्य के गुरुचकों के मन्द्र तो मनूर एवं वो सिंह आकुनियों के चित्रण से अन्तार का भाव व्यक्त है। वजी की बाम भुजा के अवशिष्ट भाग से उसका भूमि पर स्थित रहा होना निश्चन है। वाहन के पीठे वाम पार्श्व में अभ्यक्षका पुत्र उत्कीर्ण है, जिसकी एक भुजा में फर्क स्थित है। अध्यक्षक दोनों पार्श्वों में से विका आकुनियां उत्कीर्ण है, जिनकी मुजाओं में पुष्प, चामर, फर्क एवं पात्र स्थित है। वाहिने पार्श्व की स्थ

काबी की आनन्तर्मगढ गुफा की सभी स्थानक अन्विका मृतियों में सिंद्धाइना अन्विका बी याग भुजा पुत्र के मतारु पर स्थित है। <sup>13</sup> जावनकोर राज्य के एक स्थल से यान उड़ादरण (९वी-१०वी वती) में सिंद्धाइना आन्विका (बड़ी) की वाहिती भुजा से बरह व्यक्त है, पर बाबों नीचे छटक रही है। <sup>15</sup> बाम पाइवें में रांना पुत्र अवास्थत है। तांमछनाडु के कछुपुमखाई से प्राप्त एक मृति (१०वी-११वी सती। में सिंद्धाइना अन्विका के बाहिती भुजा एक बाल्किंक के मस्तक पर स्थित है <sup>5</sup> और बावी में फड वा आझछुनिंद प्रदर्शित है। वाम पाइवें में दो बाल्क (पुरुष) आझतेवां अवस्थित है। <sup>155</sup>

एओरा की जैन गुष्पाओं में भी अस्थिका की कई मृर्तियां (१०वीं-११वीं शती) प्राप्त होतो हैं। <sup>80</sup> जिन में पूर्ण विकसित आम्रदृक्ष के नीचे आसीन द्विसूज अभ्विका

केंगुडा भन्ति म चालुक्य शासक पुलक्षतिन् द्विनीय का शक स वत् ५५६ (=६३४-६३५) का लेख उन्हीर्ण है। क्रिन्स, चार्ल्स, चालुक्यन आर्केटेकचर, ए. ३१, फलक ४.

<sup>85</sup> दनाई थी. ची., 'चली इमजेन इन साल्य इन्डियन जैनिवम ', खा. मिराशी फेली-सिटशन बाल्यूम, नागल, १३६५, ए. ३४५.

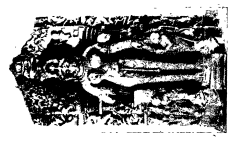
ठड दस.ई. थी. वा. जै. नेजम इन साउथ इन्डिया एन्ड सम जैन इपिप्राफ्स, कोळापुर, १९६३, १. ६९.

<sup>84</sup> पुत्र क स्थान ५र पुत्रों के चित्रण (अश्वरम्धिरे) हा आधान अस्पष्ट है, करोत कि समीन हो भी पुत्र मी उत्कोण हैं।

वं वंसाई, जैनिजम इन साल्य इण्डिया, पृ. ६४.

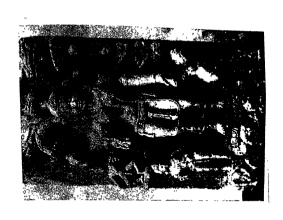


चित्र-१.





चित्र-२.





की अुजाओं में आफलुम्बि एवं पुत्र (गोद में) स्थित है। यक्षी का दूसरा पुत्र सामात्यत वाहन सिंह के समीध ही कहीं आमृतित किया गया है। यक्षी के दोनों पार्श्वों में को।—पुरुष सेक्क आकृतियां उत्कीध हैं, जिनकी अुजाओं में सामान्यत चामर प्रवृद्धित हैं। दिशुज अभिक्का की एक मृति कर्नोटक राज्य के ऑपि रिश्वत जैन बत्ती से प्राप्त होती हैं। 'ते त्रिमों में आफ़हुख के नीचे अर्जाखत यक्षी की वाहिनी सुजा में आफ़लुम्बि प्रवृद्धित हैं, जब कि बायीं समीध खहे पुत्र के मत्तक पर स्थित हैं। पुत्र की एक शुजा में फल और दूसरे में दण्ड प्रवृद्धित हैं। दक्षिण पाइर्वे में बाहन एवं दूसरा पुत्र आमृतित है। अर्जाओं को के कुर्तजायुर्ध के नीचे वहां अर्थम्बका के शीध साम में नेमि की मृति उत्कीण हैं। सिह्वाहना वक्षी आफ़लुम्ब एवं फल से युक्त हैं। प्रत्येक पाइर्य में उसका एक पुत्र कहा है। समान विवरणों बाली एक अर्थ मृति (आसीन) अव्यवस्त्रों के चाहुम्बराय बत्ती से पाम होती हैं। बानक्कोर राज्य के चितराज से प्राप्त एक मृति में दाहिनी भुजा की बस्तु अस्पत हैं।

दक्षिण भारत में यश्ची का चतुर्गुज स्वरूप में भी चित्रण प्राप्त होता है। जिन कांची के भिक्ति चित्रों में चतुर्गुज अन्विका अक्षित है। १० पद्मासन में विराजमान यश्ची की उर्व्य भुजा में अंकुत, पाश, एवं निचर्ती में अम्ब, वरद प्रदर्शित हैं। वर्गोस ने भी कन्तढ़ परस्परा पर आधारित चतुर्गुजा कृष्माण्डिती कांचित्र प्रकृषित किया है। १० विह्म विह्मा कृष्माण्डिती की गोद में उसके बोनों पुत्र अवस्थित है। जिसे वह अपनी निचर्ती भुजाओं से सहारा दे रही है। यश्ची की ऊर्व्य भुजाओं में खड़ुग एवं चक्र स्थित है।

समस्त अध्ययन से राष्ट्र है कि सभी क्षेत्रों में समान रूप से अस्विका का हिभुज खरूप ही सवीधिक प्रचल्ति रहा है। जिन-संयुक्त मूर्तियों में अस्विका सर्देव हिभुजा है। केवल खरान्त्र मूर्तियों में अस्विका को चतुर्धेजा भी निरुपित किया गया है। सिहवाहना अस्विका के साथ परस्परा के अनुरूप ही आकृति पर्व पुत्र और शीप भाग में आस्प्रस्त के गुष्टकों का प्रवर्शन सर्वत्र लेकिय रहा है। दिगन्यर स्वलं की जिन-संयुक्त मूर्तियों में सिह बाहन का प्रवर्शन दुर्लम है। झातच्य है कि दिगम्बर प्रन्यों में हिशुज अस्विका का ही उल्लेख प्राप्त होता है.

<sup>58</sup> तथ्य, प्र १५५. ४० तथ्य, प्. १५६. ६० तथ्य, प्. १५८.

<sup>81</sup> सर्वस, कोस्स, 'विगस्वर जैन आइकताप्रका', घ इण्डियन एण्डिक्वेरी, स्व. १२, १९०३, प्र. ४६३, फरुक ४, चि. २२.

<sup>6.9</sup> केवल शियम्बर परस्पत के एक टांशिक प्रथ—अस्थिकाताटक मे ही चतुर्श्वेज एवं कच्ट-भज अध्यक्षक का ज्यान किया गया है।

में द्विभुज क साथ ही चतुर्भुज अस्विका का चित्रण भी लोकप्रिय रहा है। दिगस्बर परस्परा की सर्वाधिक चतुर्भु जा मृतिया खजुराहो से प्राप्त होती हैं। विगम्बर स्थले। की तुलना में अम्बिका की चतुर्भुज मर्तियां इवेतास्वर स्थलां पर कम हैं. जब कि हवेनाम्बर प्रन्थ द्विभुज के स्थान पर मर्बटा अभ्यिका के चरुर्भुज स्वरूप का ही उल्लेख करने हैं। साथ ही जहा इवेताम्बर स्थला पर परम्परा के अनुरूप चतुर्भेज अम्बिका की ऊर्व मुजाओं में पाश एव अंग्रुश नहीं प्रदर्शित है, 08 वहीं विगम्बर स्थलें। (समुराहो, देवगढ़, इसनऊ मंग्रहालय) पर परम्परा के विरुद्ध ऊर्ध्व भुजाओं में पाञ एवं अंक्रुश प्रदर्शित किया है। इवेताम्बर स्थलें पर अम्बिका की स्थानक मर्तियां दुर्छभ है, पर दिगम्बर स्थला पर समान रूप से आसीन और स्थानक मूर्तियां छोक-प्रिय रही हैं। फ़बल तारंगा के आजतनाथ मन्दिर (इवेताम्बर) पर स्थानक अम्बिका की एक मूर्ति उदर्काणी है। अध्यका के दूसरे पुत्र का प्रदर्शन स्वतन्त्र मूर्तियों में ही होकांप्रय रहा है। इवेताम्बर स्थलें के एकहप स्वरूप के बिपरीत 0 % दिगम्बर स्थलें पर चतुर्भुज अभ्विका के तिरूपण में कई प्रकार प्राप्त होते हैं। आम्रछम्बि एवं पुत्र के साथ ही चतुर्भुज आंन्त्रका को पद्म , पद्म-पुस्तिका, अंकुदा, पादा एव त्रिरुहरू-घण्ट जैसे अपारम्परिक आयुधा से युक्त भी प्रदर्शित किया गया । खजुराही की ण्क आस्त्रका मूर्नि (१६०८) में यक्ष-यक्षी युगल का उत्कीर्णन अस्त्रिका मूर्ति में हुए विकास की अस्तिय पारेणति है।

<sup>\*\*</sup> करक दिस्यव्यवहां और नारगा क ना उराहरणा से चतुर्भुत अस्विका के साथ पाश का प्रकृति प्राप्त होता है।

गर्भ क्वल नासमा, जालार एवं विमन्त्रसाही की तीन वर्म्युव मूर्निया में ही अस्थिका के किस्पण में स्वक्रमत मिन्तता प्राप्त होती है। अन्य सभी बतुर्युव उदाहरणों में तीन मुजाओं में आक्तरिय और बौबी में पत्र स्थित है।

## पाइअ–सष्ट-महष्णवो में अनुपत्रवध

# **गृंगारमञ्जरी की शब्दाव**ळी

के. आर. चन्द्र

श्रृंगारमञ्जरी सहक की रचना विश्वेदश्य के द्वारा १८वीं शती के प्रारंभिक काल में की गई है। उस समय प्राकृत बोल्याल की मांगा नहीं भी और अपश्रेष्ठ भाषा भी आधुनिक भाषाओं में बदल रही थी। इस परिश्वित के कारण इस सहक में जीती—जागती प्राकृत भाषा नहीं निल्ली। विश्वेदश्य संस्कृत भाषा के विद्वान से अत प्राकृत व्यक्तरणों के आवार से संस्कृत का प्राकृत व्यक्तरणों के आवार से संस्कृत का प्राकृत व्यक्तरणों के आवार से संस्कृत का प्राकृत व्यक्तर इस सहक के रचना की हो ऐसा नाल्यम होता है। इसके अतिरिक्त कुळ ऐसे अल्य में हैं जो 'पाइय-सहनहणत्रों' में 'उपलब्ध नहीं है। एसा होना स्थामिक भी वा क्योंकि इस प्राकृत कोष के सम्पादन के समय तक श्रृंगारम्वरी प्रकाश में नहीं आर्थी थी। उन्हें स्थान सिल्ड सहे। इन्हों का संग्रह किया जा रहा है जिससे आगामी प्राष्टन केया में उन्हें स्थान सिल्ड सहे। इन नये शब्दों की विश्वेपता तिन्न प्रकार से दर्शीयों जा सकती है:

- १. संस्कृत के आधार से बने हुए शब्द
- २, उपसर्ग लगाकर बनाये गए शब्द
- ३. भिन्न अर्थ वाले शब्द
- ४. पौराणिक विशेष-नाम वाले शब्द
- ५. व्यक्तिविशेषनाम बाले शब्द
- ६. असंकलित रूप वाले शब्द

अग्गवीअ ४ १३ (अग्रवीज)=एक असुर का नाम अणिद्धारियः १. १२ ८ (अनिर्घारित)=अनिश्चित

अणुसय ४४ (अनुशय)=ईर्ष्या, दुश्मनी

अण्णपरदा (आ) १,२९,३५ (अन्यपरता)-अन्यसम्बन्धी

अद्धेन्दु १.१ (अर्द्धेन्दु)-अर्द्धचन्द्र [जब कि 'अद्धोरु' इत्यादि शब्द पा.स.म में मिलते हैं ]

अञ्मसु १.१६ (अभ्रसु)-ऐरावत हस्ति की प्रिय हस्तिनी अञ्मुवाअ १२६ (अभ्रुपाय)-प्रात्ति का उपाय, पहेांच

अहिबद्ध ११ (अधिबद्ध) नाढ बंधा हुआ [जब कि 'अहिमय, अहिकिच्च' इत्यारि शब्द पास्त्रसन्म में मिळते हैं] अक्रमंग १२१.१ (अभिपग) आसर्विन पास म. में 'अहिराम, अहिसंका, अहिसंधि' आदि हैं ] आआरिअ २,७३ (आकार्य)-पाम मे बल्य कर धन्चिअ १२४ (अंद्यत)-एक त्रत पि।स.स. में 'उन्चइअ'] उजिजेभ ११५ (उज्जमभ)-फैलना उबजग १२५१ (उपजन) माथी लोग. परिवार के लोग क्म्बंडि (म्बड) ३.९ (श्रांत)-न्यूनना, कमी चमिक्कित् (इ) १.५ (चमत्कृति)-चमत्कार पा स म में 'चमक्कार' 'चमक्किल' हैं ] चुक्लिया (आ) ३१० (न्युनिता)-च्युतिशीलता, नष्ट हो जाने का गुण [पा॰स.म॰ में 'चक'हैं। द्याभास्त्र ४६ (द्यायासुत)-ज्ञानि नाम का ग्रह णापर्आंद २ २३८ (ज्ञायने)-सचित किया जाता है णामीर २.१९. ४.१४.२ (नासिर, नासीर)-आगाही करने वाल, आगेवानः णिःकुण्ण २.९.२ (निष्यन्त)-सिद्धः [पान्सन्मन्में 'णिष्फण्ण' है ] णद ४१३ (नुन)-स्तुत निविद्रआ ४.७ (उचिमका)-तृष्मा थाविअ ४.१ (स्तोकित)-थोडा किया गया, अल्पकृत विहा १.३८ (विद्यू)-दिशा पदस्य ४२३,२६ (प्रवृत्त) - प्रॅबृत्तिकी गयी परवहस्सं १२९.३५ (प्रत्येष्यामि )-विश्वास करूंगा पा सन्म में 'पच्चइय', 'पन्चय' हैं परंत मूल धात और उसके अन्य रूप नहीं है ] पत्रजाणा १.१ (पर्यानत)-झुका हुआ [पान्सन्मन में 'पञ्जाडल' है ] पणअण १.१२ (प्रणयन)-रचना पुत्त १९ (पात्र) – साटक के पात्र के अर्थ में पन्म ३ १०; १.८ पदा) – एक पूच्प [पास.म में 'पडम, पोस, पोन्म' मिळते हैं] परामिस ३ ५५ (परामुक्)-पेछना. स्पर्क करना |पा स.म. में 'परामरिस, परामुस,' सिलते हैं। परिकेर अ) ४.२३.१५ (परिकात)-सजा हुआ परिवरिह ३.३३ (परिवर्ष)-सम्पत्ति, परिवार पसित १ १२.१० (प्रशस्ति)-प्रशंसा पमम केछ अ २ २४ (प्रसमीक्य)-प्रकर्ष से देखकर पास म में 'पसमिक्ख' धातु

'के रूप में दिया गया है ]

पारिसअ ४.२३.१६ (पारिषद)-ज्ञित की सभा का सहस्य १२.२ -सभासद [पा.स म में 'पारिसज्ज' है]

पुष्फाउह १.२ (पुष्पायुध)-कामदेव [पा.स.म. में 'पुष्पावत्त, पुष्पवाण' है ]

**म**ग्ग २∙३७ (सग्न)-डूबा हुआ, तल्लीन

मस्थिकक ४.३ (मस्तिष्क)-सिर

महत्वअ ३.२४ (मधुवत)-भौरा

बिडणेमि ३.४६ (विगुणयामि)-दु बी करता हूँ ।

थिडणाविआ ३.१४ (विगुणापिता)-दोपारोपण किया गया [पा.म.म. में 'विडण' विरोपण के रूप में हैं ]

विष्णावञ्च १२४ (विज्ञापक) सूचित करतेवाला [ 'विष्णाय' के अन्य रूप पा.म.म में हैं ] बीरुञ २.४० (बीरुघ)-पुन पुनः पनपनेवाली एक पुष्पमयी लता या पौधा संरक्तप् १.२८ (संरक्तते)-अनुरक्त होता है [पा म.म. मे 'राज. अणुरुज', और 'संवर, संतप्प' इत्यादि हैं ]

सारित्या(आ) १.११ (शाहिता) शोभा [पान्सन्यन में 'साहिर्णा, मार्त्यिणआ' हैं। सुअती ४.२ (सुदती)-सुन्दर दाँता वाली

संभ ४.१३ (शुम्भ)-मारना [पा.स.म. में 'णिसंभ' के रूप हैं]

सुद्दाधाम १.३६ (सुधाधाम)-चन्द्रमा [पा.स.म.में 'सुहाकर' है ]

सेअंबु १.२ (स्वेद्+अंबु)-पसीने कीं दूंद

सेळ्स १.५ (शैळ्ष)-नट

हरिआ ४२५ (हरित)-दिशा

ध्यान देनें योग्य कुछ अन्य शब्दरूप इस प्रकार है :

आकी ढं१६ (आकीटम)-की डेतक

धावम्हं -१.६ (आज्ञहाणम् )-ज्ञह्या तक

अत्तदा १.२९.३७ (आप्तता, आप्तत्व)-विश्वसनीयता

णिद्वदा २,९,१ (निष्ठता, निष्ठा)-निष्पत्ति, स्थिति

सुद्दिदा २.३ (सुखितता, सुखित्व)-सुख का भाव कहेची १.१७.८ (कश्चित्री)-कहनेवाली

कह्ता १.१७.८ (कथायत्रा)-कश्मय वीहेांत ४.१३ (विभवत्)-होता हुआ

पदाहि २.४० (पतस्मात्) यहाँ से, इससे [हेमचन्द्र और अन्य व्याकरणकारां ने इस रूप को उद्भुत किया है। पिशक (४२६) ने व्याकरणकारों क संदर्भ दिया

है, किन्तु किसी प्रन्थ से यह रूप उद्भृत नहीं किया है।]

## एक प्राचीन-गर्जर बारहमासा काव्य

# गुरु-स्तुति-चर्चरी

#### र स आह

बारहमाला काव्यप्रकार पुरानी गुजराती-राजस्थानी, हिंदी, बेगला अन्दि माहित्य मे शताब्वियों से प्रचलित हैं । गुजराती में ठंठ तेरहवी शनाव्यों से बारहमामा (गुज. बारमानी) काव्य मिन्द्रने हैं ।

उपलब्ध राजराती बारहमासा कान्यों में पाल्हण क्रत 'नेमिनाय बारमासा' (रचना वर्ष सं १२८९) अवताक प्राचीनतम माना जाता है।' उनकी समकालीन एक बारहमासा कृति यहां प्रस्तुत है, जो खेतरबसही जैन ज्ञान भंडार, पाटण से उपलब्ध ताहपत्रीय हस्तप्रत में सुझे प्राप्त हुई है। इसी प्रति में आगसगच्छीय आचार्य जिनमभर्ग्य से अनेक रचनाएं लिखी हुई हैं।" उनहीं रचनाओं के साथ होने से और भाग तथा रचना है ली में साथ होने से अर्थिक संभावना है। जिनमभर्भिंदिस है। जिनमभर्भिंदिस की तरहर्षी क्रताब्दी का अनिक सम्मावना है। जिनमभर्भिंदिस समय विक्रम की तरहर्षी क्रताब्दी का अनिक चरण निक्रित है।

शुंगारिनेस्पक बारहमासा काव्यप्रकार क जैन कवियों ने वैराय्यवीयक रचनांआ में सफल विनियोग किया है। यहां प्रकाशित काव्य बारह मासी के वर्णन के साथ गुरु के गुणें की स्तृति करने के लिए रचा गया है। यह सरल उपमालंकार से विभूषित, स्वाभाषिक भाषा प्रवाह में सद्गुरु के गुणें का भाषवाही वर्णन करने वाल्य अपने डांग्का एक ग्रंदर काव्य है।

काञ्य की भाषा उत्तरकाळीन अपभंश है, जिसमें गुजराती की प्रथम भूमिका का उद्भव स्पष्ट दिखाई देता है। छंद प्रसिद्ध दोहा छंद है।

काञ्चान्त उल्लेख में काञ्च को चाचरी बताया गया है और गूर्जरीराग में उनका गान किया जा सकता है ऐसी सूचना है।

प्राचीन—सध्यकालीन बारमासा समह, लंड १ सरा. संबो डा. जिवलाल जेसलपुरा, अमदाबाव, १९७४, ह १

वेदंसे—'आगमगच्छीम जिनप्रसद्दि इत संविद्धय' र. म. शाह, सबोध वर्ष २, अप -

## गुरु-स्तुति-चर्चरी

नदर पंडरीअ-गोयम*-*पमुह गणहर-वैसु । नामगहेण वि ह जाहं फ़ुद्ध जायष्ट्र सिव-सह-फंसु ॥१॥ जिणवर पत्ता मोक्ख-पुरि संघह मार्गु देउ । तित्थ पवत्तइ गणहर्राहे सासय-सुक्खह हेउ ॥२॥ आसाहर जिंब जलहरू गाजह मोर उलास । तिव गुरु-आगम-देसण भवियण-मणह वियासु ॥३॥ सावण सांखिखिहैं महीयल जिंव ओल्हावइ दाह । पावह ताव तिव भवियण सझाय-झुणि मुणिनाहु ॥४॥ भारवह भरु नीरहं सरवर सरिय सह-गुरु सम-रसि भरिय पुण सारे सरि उविड हरंति ॥५॥ आसोय सेोहड पुन्न संसि जिंव तारागणजुत्त । अव्भ-विमुक्क गयणंगणि तिव गुरु मुणिहि पवित्तु ॥६॥ कत्तिः चंदि दिणियह किर/णिहिं नीमल भाइ। सुरु गुरु झाणिहिं पूरीउ सांस-सूर विणु पहिहाइ ॥७॥ मागसिर मागइं मागु जिंव ववहार-विणय-सत्य । तिव गुरु सुय-ववहारिहि विहरइ घराणे पसत्थ ॥८॥ पोसह पोसइ' निय-तण विविद्य-आहारिहि लोय । सुद्ध गुरु पोसइ सम रसि कारणि कम्म-विओय ॥९॥ माहद्द माहेयलु हिम-फरस् वाङ् न चालण जाङ् । सुगुरु आभितर-संठिउ बाहिरि कह वि न ठाइ ॥१०॥ फागुण फुल्यि वणराई गुरु-गण हरिस बहेइ। नं किर महुअर-झुणि मिसि रमणीउ चरिउ कहेड ।।११॥ सोहइ वसंत वसंन-सिरि चेत्तह चाचरि चित्त । विसय-अर्गाजय सुद्द-गुरुद्द पय किर वंदण पत्त ॥१२॥ वइसाहह सहयार-वणि कोइल महुर लवेड । नं किर सुह-गुरु-आगमणु धामी वधावेइ ॥१३॥ दिण जेंद्र जेठह जिंब रवि किरणिहिं खरउं तवेड़ । तित्र गुरु दुक्कर-तव-चरणि कढिण-करो य दीवेड ॥१४॥ सहस्रा ताहं जि दीहडा सहस्रा ताहं जि मास । जे गुरु वंदड विहिपरि ताहं जि पूरिय आस ।।१५॥

॥ गुरू-स्तुति-चाचरि गूर्जरी-रागेण ॥छ॥

## તારંગાનું અજિતનાથ જિનાલય

### સ્થપતિ મનસુખલાલ સામપુરા

દા સોગપુરાતું વ્યતમુદ્રભુ જોઈ જતાં પ્રારક્ષમાં જ વાલ્યુ કેતે તો ગુજરાત મુનિ-વર્સિટીની શિક્ષકોને ગળલી] વ્યત્વેપભુ–ગાન્ટતા ફળકેપે તૈયાર થયા હતા. તેમાં આપેલ ચિત્રામાર્તા બ્રહ્માંખરા મારી તેગેટિવા પરથી હતા, 1 પણ તે તથ્યતા હલ્લેખ લેખમા

<sup>ા</sup> અમાના થોડાક શેઠ આણું દજ કલ્યાણજી પેડીના સંચાલક શ્રી ઠાકર સાહેખના છે. આ વાતની નાય દા સામપુરા અને મારા આગામી પ્રકાશનમાં 'ત્રાણસ્વીકાર' માં અંતભાગે

કદાચ સરતચક્રથી રહી ગયા હશે તેમ લાગ્યુ અમારા જ તેના સંયુક્ત પ્રયાસથી એ જ વિષય પર પુત્તક તૈયાર થાઈ રહ્યાના નિર્દેશ તેમાં જેવા મળ્યા નહીં દા સામપગછો લગમગ અર્ધા દાયકાયી વિદદ્વ-વેખન અનુત્રગે પ્થાપેલ નવીન, વિમુક્ત પરપરાંદ્ધવે ત્રિમેષ વ્યાયા અને સુલ્ફ રૂપ ધારજા કરતી જો કે આનંદ અનુમળ્યા દા સામપુરાએ પાતાને મ્યા વિષય પર જે કહેવાનું હતુ તે પ્રકાશિત કરી ચૂક્યા હોઈ, મિત્રા તરફથી સચતા થઈ કે માટે આ મહત્તાપૂર્ણ દેવસવત પર કઈ વિશા લખા જેવું હોય તા લેખરૂપે પ્રકાશિત કરવુદા, મામપુરાતા લેખ વાચી જતા મતે લાગ્યુ કે પ્રપ્તત વિષય પર નિશેષ કહેવા માટે પર્રના અકારા છે લેખના આયોજન-સ ઘટનમાં 'શાળાકોય' અને 'આભાસી-વૈદ્યાનિક' પદનિતે બદ્ધો સરળ, સ્પષ્ટ અને સનાસ્થનામાં સદાયરૂપ ળતે તેવા અભિગમ અને પદ્ધતિ અપ્યત્યાર થઈ શકે તેમ છે તેમ પણ લાગ્યુ પુરાંતત્ત્રવિટાના લેખન સામાન્યત સ્થળ માત-પ્રાણ, તે તેમના શિક્યરથાપત્યના આક્રતનમાં કેટલીક વાર તત્ત્રા-સત્ત્વના અભાવ દોતા ઉપરાંત કલાપ્રેતલ અને રસરર્શન પહા કેટલાક અપવાદો બાદ કરતા પ્રાય અનપ-િયત હોય છે આથી મારી પાતાની રીતે, ત્રિક્પીજનની દષ્ટિએ આ વિષય પર લખવા વિશ્વાર્ય છે. સરકારમાં સિહાસન ૧૫ વિદાનો કે વિશ્વવિદ્યાલયામાં મયૂરાસનાસીન વ્યુત્પન્ના જેવુ શિલ્પજતાનુ લખાણ અધિકૃત ન કહી શકાય કે પ્રમાણબૂત ન માની શકાય તેવી સમજણ સાથે, તે વાતના સ્વીકાર કરીને, આ ક્ષેખ લખુ છુ દા સામપુરાના વિદદ્દજનાચિત લેખ આ લેખનું પ્રેગ્શાસ્ત્રોત ખન્યો દ્વાર્ધ, એ વાનના સહર્ય ઉઠનેખ સૌપહેલાં કરી લર્ધ આ ગળ વધીએ .

## સાંપ્રતકાલીન લેખન અને અજિતનાથ ચૈત્ય

અજિતનાય જિનાલય પર સાંપ્રતકાલીન લેખકા દારા જે કઈ લખાયુ છે તેમાથી ચાડાંકનો ઉક્તેખ અપ્યસ્તે દા સામપુગની સદર્શસચિમાં મળે છે, જેની તાંધ લીધા ખાદ મારી સચિ આપીલ સાંમપુગ નોચે નિર્દિષ્ટ સાંપ્રતકાલીત સત્થોતો ઉપયોગ કરે છે

"Burgess and Cousens 'Architectural Antiquities of Northern Guiarat'

Desai M D. Jain Sahitya no Samskipta Itihasa Epigraphia Indica, Volume II [≈4]

'Jamatirtha Sarva Samgraha', Volmue 1, pt. 1"2

કપર્યુક્ત સચિમાં મહેતાં મુક્લુસ્થાન અને હપાઇ-વર્ષ અપાયાં નથી, તેમ જ જૈતનીથે સર્વસમ્હના લેખક અને સમુચ્યકાર પંચાળાદાન પ્રેમગદ શાકતું નામ આખાના (અને P. 27 પર તેમતું નામ Amrilal P Shah તરીક ઘડાવવામાં આવ્યું છે જે કહાય કલપદેશથી થયું હતે, તેથી તે અગે વિશેષ કહેવાની આવ્યુયકના નથી)

આવવાની હતી દા સામક્ષાને ન્યારે મે તરવીશાંદિ સાપ્યું તે પણે તેમાં કેટલીક તસ્તીરા શ્રી કાર સાહેળની નેગેનિંગ પત્થી છે તે વાતના કરનેલ કરવા રહી નવેશ દા સામગુરાતા લેખવાથી મારા તાગનો છેદ હોય્યો ત્યારે શ્રી કાર સાહેવતા નામના પણ દુર્ભાગ્યે અને રહેસા લેખ થયા એ બદલ અહીં હું દિવગીરી વ્યક્ત કરે શું. ર Sompure, p 3 પહું અજિતનાથ ચૈત્ય પર તા Burgess-Cousens અને દા સામપુરાના લેખતં વચ્ચેના ગાળામા બીજા પહું કેટલાક લેખન-પ્રકાશન થયા છે, દેખાના ઘણાનો ઉપ્લેખ તેમણે કર્યો નથી આવી અહીં મારી જનાવેલી તેની સ્રવ્યિપ્રાનન-પ્યાન સર્યાદ અપ્ત્યક વિગતા સાથે, જ્યાયાના વર્ષના ક્રમાનુસા, ત્રીચે તરત્ય છે

- James Burgess and Henry Cousens, Architectural Integration of Northern Gujarat (ASIIS XYYII), pp. 115-16, Pits CVIII-CIX
- J. Kirste, "Inscriptions from Northern Gujarat" Lpiqi i phia Indica, Vol II, Calcatta, 1894
- 3 મોહનલાલ દલીચ ક દેસાઈ, જૈન-સાહિત્યના સ ક્ષિપ્ત દનિકાસ, મુખર, ૧૯૦-૧ પુ. ૨૧૪, અને ચિત્ર
- 4 Sarabhai Manilal Nawab , Jama Tirthas in India and their Architecture, Ahmebabad, 1944, pp. 47-48 and figs. 165-171
- 5 H D. Sankalia, The Archaeology of Gujurat, (Including) Kathiawar, Bombay, 1942, pp 112-113
- 6 ન્યાયવિજયજી, જૈન તીર્થોના કૃતિહાસ, અમદાવાદ, ૧૯૮૯, પ ૧૯૩
- 7 પ ડિત અભાવાલ પ્રેમચક શાહ, જૈન તીર્થ સર્વસંગ્રહ, ભાગ પહેલો, ખડ પહેલો, અમકાવાદ, ૧૯૫૩, પૃ. ૧૪૭-૧૪૯.
- 8 S K Saraswati in The Stringgle for Empire, BVB Vol V, Bombay Sec., ed. 1966, p. 597.
- 9 M A Dhaky, "The Chronology of the Solanki Temples of Gujarat," Journal of the Madhya Pradesh Itihas Parishad, No. 3, 1961, pp. 58-60
- 10 મધુશ્વદન ઢાંકી અને હરિશ કર પ્રસાકર શાસ્ત્રી, "કુમાગ્યાળ અને કુમાર્ગવડારા" પશ્ચિક, ઓક્ટો ૧૯૭૦, યુ. પદ-મહ અને ૧૬ (આ ઉપના " Jaina Temples of Taranga-A study" by C K. Shah નામક એક લેખનુ અનુમુદ્ધણ માના જેવામાં આવ્યું છે, પણ અનુમુદ્ધભાગો તે લેખ ક્યા સામયિકમાં અને તેના કુટલામાં અંદમાં હતાયો છે તેની વિતા અપી નથી)

## મ'દિરના નિર્માતા અને નિર્માણકાળ

પર્વાતસ્ય આ તુર-લબ્ચ જિનાલયના નિર્માતા તરીક જૈનધર્માનુગર્ગા સોલ શેગર ગ્રુજેરેશ્વર કુમારપાળનુ નામ પર પરાથી જોડાતુ આવ્યુ છે. મહિન્તી સ્થાપનાનો મળ પ્રશસ્તિ લેખ મળ્યો નથી અને મુલનાયકની મર્તિ તેમ જ પથાસભ્ય પદરેમા શતકના જ્યોહાિટ વખતના હોર્મ, પ્રતિમાતી મૂળ પ્રતિયાનો લેખ પણ આર્યી વિલ્યુપ્ત થયો છે મ કિર-નિર્માતા સળધગાદા સોમપુરાતુ અવલાકત આ પળે ટાક/ો શું. 5

"The temple dedicated to Ajttonātha at Taianga is said to have been built during the reign of the Solankt king Kumārapāla (A.D 1143-1172) Though temple seems to have been restoied and extended several times, it has retained the original form and to a great extent the sculptural wealth over the external walls and internally in Gūdhamatdapa etc as well

From the account given in the 'Kumārapāla-prati hodha' (V S. 1241) it seems that Kumārapāla ordered his minister (Dandanāyaka) Abhaya, the son of Yaśodeva, to construct this temple 51 'Prabhāvaka Carita', (V S. 1334) also nariates about the construction of this temple by Kumārapāla 58

To [sic] arched-pillar (ktristambha) erected it small cell (devakulikā) on the left of the main foitified entrance on the east, contains an epigraphical reference, dated V S 1230 (only two years after the demise of king Kumārapāla), wherein the name of the aforementioned minister Abhaya, who was trusted by the king with the construction work of the Autanālha temple foccurs It reads like this

## स. १२३० वर्षे फागण वदि ३ ववेण मे अमल(भये) न । '

Though no details as to construction of the temple is given here, it definitely commemorates the name of Abhapa, under whose direction the temple was erected and probably the date of completion of the work, in memory of which he caused to erect this kritistambha (memorial pillar)'

દા. સેમપુરાના ઉપર ટાંકેલ અવલોકન પર કેટલુક ટિપ્પણ પ્રથમ દર્ભિએ જ આવશ્યક ત્રની બપ છે પહેલી વાત તો એ છે કે કુમારપાળ આ મ દિવના નિર્માતા ઢાવાનાં એથી વિશેષ

<sup>57</sup> Somaprabhasnri, 'Kumarpgia-Pratibodha', Aryakhaputacharya Katha p 453, M. D Desai, 'Jain Sahityano Samkaipta Itihasa', p. 264, Para 374, p 275, Para 392

<sup>58</sup> Prabhācandra Suri, 'Prabhāvakacarita', Shri Hemachandrasuri Prabandha, vv. 720-724, JSI, p. 415, para 599.

<sup>5</sup> Ibid , p. 26

વાડ્નપિક પ્રમાણે હેપલબ્ધ છે, મહિતી મિતિ હા. સોમપુરાએ સચન્યુ છે તેમ સં. ૧૨૭/ ઈ.સ. ૧૧૦૪ નહીં, પણ તેનાથી ૧૧ વર્ષ પર્યની એટલે કે સ ૧૨૧/ ઈ.સ. ૧૧૧૫ ઢોલાના સ લગ છે, અને મહિરમાં જીણેહાર સમયે સમારકામ જરૂર થયુ છે, પણ તેને વધારવામાં આવ્યુ નથી, 'કાઈ જાનનો વધાંગ થયેલો કેખાતા નથા આ કારણે મહિના કારાયક અને નિર્માણકાળ અન્યુલસે ત્રી મધુસદન હોઇ અને શ્રી હરિશ કર પ્રભાગ કર ગાળીનું અવલીકન હપર્યુક્ત હોઈ, તે અહી અવનાઈ આગળ વધારુ 4

> ''તારગાના ડુંગર પર કુમારપાળે દિતીય તીર્યકર અજિતનાથન ઉત્રગ ભાવન કરાવ્યાનાં સારા પ્રમાણમાં વાડ-મર્યિક પ્રમાણા નજા છે. નદવિયનક કદાચ સૌથી જેના ઉલ્લેખ "કુનારપાલ પ્રતિઓધ"માં મળે છે એમા કચ છે તે પ્રમાને જયદેવના પત્ર દુપડાધિય અભયની દેખરેખ નીચે એ મહિર તાર ગા-પર્વત પર राजी क्षमारपाण करावेलु. 22 'प्रकायन्द्रायार्थ'ना "प्रकायक्विन" (स. १८५४/ ઈ.સ ૧૨૭૭)માં જણાવ્યા મુજબ કમારપાળને અજિતનાથની પ્રતિમા યુજવાથી વ્યજયમેરુ (અજમેર)ના રાજ્ય શાક ભરિનાથ અર્જોરાજ પર વિજય ગળેલા એ કારહાસર આચાર્ય હેમચદ્રના ઉપદેશથી તાર ગાપર અજિતનાથ મલનાયકનં બિન્બ સ્થાપેલ.<sup>25</sup> આ વાત ઉપાધ્યાય 'જિનમહુન'ના ',મારપાલપ્રળન્ધ' (સ. ૧૪૯૨/ ઈ.સ. ૧૪૩ ધ)માં પણ આપી છે <sup>24</sup> આ મહિર બાધ્યાન, વર્ષ "વીગ્વ શાવલી"મા વિસ ૧૨૨૧/ઈસ ૧૧૬૫ આપ્સ છે<sup>88</sup> જે વિશ્વન્ત માનવામા હરકત જેવ નથી આ સિવાય 'રતનમંદિરગદ્યાં 'લપદેશનર ગિણી' (આ ન્સ ૧૫૧૭) ચ્યા ઈ.સ. ૧૪૬૧)માં તારગામા મહારાજ કુમારપાળે ભવ્ય મેદિર યનાવી એમા અજિતનાથ સ્થાપ્યાના ઉદલેખ છે. 20 પ દરમા શતકના નધાલાગમાં રચાયેત પંદિત મેઘની ''તીર્થમાલા''માં પછા ગાળ કમારપાળે તારળા પર ન્થાપેલ અજિતનાથની દ્વારાકત તાધી છે 27 તે હેલ્લે સત્તરમા શતકના યાત્રી ગીલવિજયે પણ પાતાની "તીર્યમાલા"માં એ જ હડીકત કહી છે 28

ચર્ચા માટે જુઓ, દેસાઈ, મેહનલાલ લ્લીચંદ, "જૈન માહિત્યના સક્ષિપ્ત ઇતિહાસ, મુળઈ, ૧૯૩૨, પૃ ૨૬૪.

<sup>95</sup> અહી પણ મૂલ મંત્ર તપાસી શક્યા તથી; અમારા આધાર ન્યાયતિજયજીતી "ઇતિહાસ" પુ. ૧૯૩ પર આપેલ તોધ છે

at એજન, યુ ૧૯૪.

<sup>25</sup> એજન, પ. ૧૯૫, પાક્ટીય

<sup>80</sup> ઝોજ.

જા તારણગિંદ શ્રા અભિત તિપ્શિક, હૃગ્યિક થાપ્યા ક્રમરનિર્દક, ગ્રહક્સય-ગ્રુગાય જિલ્લુમાં અંગ રાય દ્વા તબાલ ક્રવલુ !! રર !! (જીંગો " પ્રાચીન તીર્યમાં લાં-સંગ્રહ," ભાગ વેલે, સાંગ્રાયક શ્રી વિજય ધર્મ યુનિ, ભાવનગર, સં. ૧૯૭૮, પ્ર ૫૦)

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> ગઢતારિંગિ અજિતજિણું દ તીરથ થાપ્યું કુમરનર દ ॥ ૨૯ ॥ એજન, પૃ ૧૦૩

<sup>±</sup> ઢાંકો—શાસ્ત્રી, પ્ર પદ-પ**૭ અને ૬**૪

તારુગાના મિર્દિરમાં કુમારપાળના લેખ હજી સુધી નથી મળ્યો, ? જ પશુ ન-ત્રાંચ્ય વન્તુપાલે તારુગા પર્તતાની 'અભિતનાથ એપ' વિશે તેમિનાથ તેમ જ અદિનાવતા નિશ્ય સ '૨૮૪/ઇ.સ ૧૨૨૮ મા ગ્લાપ્યાના લેખ મળી આવ્યા છે જ એ જ પ્રમાણે આણુતા ટેલલાકાના ગર્ચા તેજમાલ-નિર્મિત લ્યુલ્યલકાના વન્દ્રહિયા કુંકુ-મતા ટેક્ટી ૩૮ના સ ૧૨૪૦ના લેખમા એ કુંકુ-એ તારાચુગઢના લા અભિત્યનાવના નૃદમપ્ડપ્રમા આદિનાલ નિશ્ય કરાયાના જીવનેખ પક્ષ છે જ મેં તેંકુ આ નને જરાયું લેખામાં કુમારપાએ એ મે દિર દરાવ્યાના જીવનેખ વધા, પણ કરુ ચર્ચા તે પુરાણા સાહિનિક પ્રમાણે લક્ષ્મમાં લેતા, તેમ જ મેરુ આવી ભવ્ય નેંદિર ક્ષત્રિય રાજ્ય સિલાય બીજો બંધાવી ન શક એવુ લાસ્તુદાન્યનુ વચન જેતા કરે તારુગાનું મેરિક કુમારપાએ જ બધાવેલ એમા ક્ષેષ્ઠ તક નથી મ'દિરની સ્થાપલ તેમ જ સિલપના રીલી પણ કુમારપાળના

જ્યાં તંખો જીવ જીવા શ્રે ચામા પ્રગત, પુન પ્રગત થયેલા છે; જીઓ શાહ 'સર્વ'સ મહ પૃ ૧૪૮ જિનહોર્ય વન્તુપાલ-કારાપિત એ પ્રતિમાઓની નોંધ લેતા અજિત નાથના એ જૈયને 'કુમારવિહાર' ન્પષ્ટ શબ્હોમા કહ્યો છે

र्थाकुपारविहारेऽस्रो तारगानगमण्डने

नाभेयननिजिनयोर्जनयामास खलके ॥६५५॥ (८१) प्रन्ताव ८

- જુઓ "શ્રી અર્બુક-પ્રાચીન-જૈન-લેખસ દોહ (આબ્રુ-ભાગ બીજો)," સ મૃતિરાજ શ્રી જયંતવિજયજી, ઉજ્જૈન વિ સં. ૧૯૯૪, લેખાક ૩૫૨, ૧ ૧૪૨-૧૪૩.
- The Aparajitaprecha of Bhuvanadevacarya, Ed Popatbhai Ambashankar Mankad, G O S, CXV, Baroda, 1950, 183/3-8

એક બીજ વાત એ છે કે પહેના કહેવાના 'અગ્નયડ ચૈબ્દી'ના લેખની વાચના દ્રા માનપુરાની પહેલાં તે જ પ્રમાણે અદરશ પ કિત અબાહાલ પ્રેમચંદ શાહ દારા અગાઉ આપાયેલી છે, જે નાતનો ઉસ્લેખ માનપુન કરતા નથી જ્યાર્લ 'અપદા' તે અલ્દર્લે 'અયદા' ત્રાજની સચિત વાચના શકા પદ છે. આથી અગ્નયડે'નુ નામ શિક્ષાલેખમાં "defintely" જ્યાંચેલું છે જ નથી, અને પ્રતુત લેખની મિત સં. ૧૨૭/ઇ.સ. ૧૧૭૪ને મ'સ્તિના નિર્માણ પ્રતિપ્કાની મિતિ માનવા અંગે ક્ષાઈ જ કારણુ આમ તો દેખાશુ નથી,

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> પણ મહિના પ્રાગણમાં રહેત એક દહેરીના આવેલ કીર્તિલ ભાપર કુમારપાળના છેલ્લા વર્ષનો સ. ૧૨૩૦ ઇસ ૧૧૦૪નો લેખ હોવાનું ૫ વ્યાળાલાલ પ્રેમગર્થદ શાંદ ત્રીપ્યુ છે. (જીવેલા " જૈન તીર્થ સર્વસ ગઢ," ભાગ પહેલા, ખડ પહેલા, અમલાલાલ ૧૬૫૩, ૧ (૪૯)

ક "ધર્ય'ક્ષારની પ્રવેશ કરતા ડાળી ખાતાએ શ્રી અજિતાનાય મંદિરતી સત્સુખ આશારે ત્રણ પ્રીટ ડેલાઇલાળી એક ફેરીમા શોર્તિરાક્ષ વિદ્યામાં છે તેના ઉપર કુમારપાલના Deel વર્ષના સમયનો બેખ આ પ્રકાર વેલાય છે

<sup>&</sup>quot;म. १२३० वर्षे फागण विव ३, ववण मे अमल(भये)न ॥" (शाई, भू १४७)

## તાર ગાનું અજિતનાથ જિનાદથ

## મંદિરતું તળ અને અંગ-ઉષાંગા

માં ફિર બધુ સરચનાં આતા સંધોળનથી ખતેલું છે. (૧) સાધાર મુલમાસાદ, (૨) મુદ્દમંડપ, અતે (૩) મુખ્યતંડપ ચિત્ર ૧ મૃત્યમાસાદ માટે દા મોખપુમ 'Sanctum proper' એવા અનુલાદ કરે છે, પહું પ્રાચાદ સાધાર ભિતિનો એટલે' પ્રતિક્ષણામાં ત્યાં હોઈ, Sanctum properથી તો પ્રત્યુત્ત સર્જામાં કેશ અન્ત મ્ય પાબેન્દ્રં સુધિત સાથ છે; જ્યારે ત્યાંપ્રમાનો ૧ નવિક અર્થ છે કર્યું પ્રામારોથી, દેશકિત એચોમાં ભિત્ર એવા 'અમ્ય' ફિલ્મા 'સુખ્ય' પ્રસ્થાત આ પ્રાચાદ તો 'નાધાક' હોવ તો અદ્યના બર્લગૃદ્ધ માત્રેન, એની સમગ્રતામાં તે 'મુખ્ય પ્રાચાદ, આ પ્રાચાદ તો 'મલ્યાનો હોવ છે 'અર્લગૃદ્ધ' મૃદ્ધ પ્રસામ કહેવાનું નથી એક ખીજ બર્મ નીતપૂર્ધ ન ન મે અન્તર્યન રેખ 'ગર્લ'' ભાગને પશુ 'મુલપ્રાસાદ' કહેવામાં કરે છે, "અર્મ' 'તુ માત્ર (૧૮ ફૂલ્મ સ્પાદ પ્રધાન) અપાર્ધ સ્થાપાસાદ' કહેવામાં કરે છે, "અર્મ' 'તુ માત્ર (૧૮ ફૂલ્મ સ્પાદ પ્રધાન કરે છે ના વક્ષમાનદીત તાઅસારીન અભિપ્રેત છે તેનાથી સોમપુરા ભુદો જ અર્થ કરે છે. (વર્તમાન દિ'પીએ પખુ એવા સ્થાધ્યાન સર્ધી )'

આ સિવાય તા સોનપુરાએ તૃહમડપના ''પાવ'-માંની' પ્રીના તર કી છે તા રાજેકાન ત્રાબ્દ 'પાંચાલિ કો' વાપરો: વધારે અંગ્ય છે, એ જ પ્રભાણે મુખ્ય રૂપ મેં તેનને? 'વહાસ્થાનુષ્ય' અને 'વહારા ગાસ્ત્રામાં' તરીક ઘટાઓ છે, કે તેમા 'વહાસ્યું માં કર હતા. ત્યાં. અહીં 'મહા' અલિધાન તો મુખ્ય ડેખ એ એ અને મેદા હોવાને કારણે તેમએ લગાવ્યું હશે, પણ તેને 'વહાસ્ય' એટલે કે ચેહિલાયું કહેવું સ્યુક્તિક તથી! કેમ કે પ્રત્યું લગ્ન ડેપ અ એકિયાળાના સંત્રાજનથી બનેલો છે. (આવા પ્રસરના 'મુખ્ય'કપને જેને પ્રતિએ તેમ જ સિલ્યોળના સંત્રાજનથી બનેલો પેત્ય રીતે જ એળબાયે છે.)'

સામપુરા મંદિરની કુલ લભાઈ ૧૫૧ કૃડ, પહેલાળાઈ છ; ફ્રેટ (ધ્યેત્ર અને કલ્યટના ભિંદુ પર્યત્વની ઊંચાઈ લગભાગ ૧૫૫ ફૂટની ગણાવે છે. ધ્યેત ગાંગે છે કે પહેલાઈનો આહેડો કરીને તપાસાચા જરી છે, અને ઊંચાઈની ગણવર્તીમાં કરીક ચંબી વ્યવસ જલ્સાય છે. મેં તેના માપીને કરાવેલ 'ઉલ્લ' પર પટ્ટી પ્રમૃત્તે તપાસના તેની કંચાઈનો આંક ૧૩૦ ફૂચી શેઢાંકાજ વધારે દ્વાવાનું લાગ્યુ છે મસ્તિના મેડોકર (સ્તીંત)ની 'પીઠ

1

e Sompura, p 5.

<sup>7</sup> શાસમા તથા ત્યાં મૂળગાસાયમાનન એવું વચત આવે છે ત્યા ત્યા પ્રાથકના બહારના કર્ણુંથી કર્યુંના વ્યાસ વિવક્ષિત હોઈ, 'ત્રય' અને મૂલપ્રસાદ એ તત્વે વિચાવા તે ત્યા હોલાન' સિંહ થઈ જાય છે.

<sup>9</sup> Sompura, p 4

વ વધી ત્યા અત્યન્ન સામગ્રધા આ અ તેના સંદર્ભમાં આ પ્રમાણે અવલાકે છે છે. અન ' પ્લેમાં તેનાનું કહી ફરીતે 'મહાચતુંકની' એહંં એક્વચન' વાયષે છે ''But the Vriegaviar coki on the east supported in [sec] ten free standing pullars is a rectangular porch measuring 10 2×-5 m (33-5'48') divided is not actions constituting sod-cokts This coki may also be called Makesering (p 11).

<sup>10</sup> Sompura, p 6

સાથેતી લાંચાઇ કા.પ ફીડ જ ઢોાઇ તેના પર જો ૧૩૮પ કૂટ જેટલી લા સાણિવાળુ તોર્નિંગ શિખર હોય તો તે ભારે કઠેનું અને અપ્રમાણ લાગે; જ્યારે તારગાનો પ્રાસાદ શિખર અમેન એકદરે પ્રમાણસરતો હોઇ, શિખરની લાચાઇના દા સોનપુરાએ પ્રદેશે આંક 'દર્શન લખ્તાં ત્યામાન્ય સમજ' થી જોતાં પણ ઘણો મોટો અને ખોટો હોવા તિરો કોર્પ્ય કારણેતી નથી સામપુરા એ આકડો જ્યાંથી લાવ્યા હોય તે સ્ત્રોત વિશે પ્રપ્યત કરે અને તે આકડા સાચા છે તેલુ સિદ્ધ કરી આપે તો પ્રાચીન વાગ્નુગણિત સંબધમાં નવીન પ્રકાશની હબ્ધિ થવાની શકળતા તકારી શકાય નહી

## મૂલપ્રાસાદ

તાર માના જ્તિલયતની લવ્યના તેના મહાન પ્રલપ્તાસાદને કારણે છે મલપાસાદના તળના ખોમાને લવા લઈએ તો તેમાં 'કહ્યું' (ક્યા 'કહ્યું' (પૂળપૃષ્ણો), 'દાલ્યુકા' (પૂણ્ણો), મતિવ્ય (પરદેશ), કરી લેક્સ ' (પર્યુલો), મતિવ્ય (પરદેશ), કરીને 'કહ્યુકા', પછી ન દિરા (ત દી) અને છેવરે ફેલ્લર-લાબરથી મહિત 'કહ્યું કરે' છે. અને એક માન છે ત્યાર તેમાન છે, જ્યાર તેમાં કર્યું કરે કર્યું કરે છે. અપો સમલ્લાઓ સામાન હતા તેમાં સામાન છે. જ્યાર તેમાં સામાન છે જ્યાર તેમાં સામાન છે છે. જ્યારે લાખે છે, જ્યારે લાખે છે, જ્યારે લાખે છે. જ્યાર તેમાં સામાન છે છે. જ્યારે લાખે છે, જ્યારે લાખે છે. જ્યારે લાખે છે કર્યુંથી વિશ્તારમાં સામાન છે.

'ઉદ્ધ'મા લિદ, પીંદ, મ'ડાવર અને શિખરના રાખેતા મુજબ સમાવેશ છે : પણ તેની વિગતામાં કેટલીક વિગૈયનાએ છે, જેના વિશે હવે ક્રમવાર જોઈ શ.

પીકની લોચાઈ વધારવા તેમ જ શાક્ષાના વર્ષ-તાર્થે એક ઉપર બીલું એન એ 'વિક' (ભાડા) કરેલા છે. જેમાં નીચેના પર અર્ધ-વર્ડાંબા અમે ઉપરના પર અર્ધ-વર્ડાંબા અર્ધો કરેલા છે. (ચિત્ર ર) પીઠ સાલ્યમાં કહેલ 'કામદ' પ્રકારની છે, અને એવી તેના 'વારપીડ', 'અરપીડ' અને 'તરપીડ'ની અનુપરિતિ છે. દા સોમપુરા નારેગાના પ્રસાદની આ પીડને "Archaic kāmada pītha [sic]" કહે છે. !! કામદ પીકના પ્રચાર દશમા સતકાનાં મ દિરામાં જેના મળે છે, પણ તારગાના મ દિરની પીઠના વડાડો તપાસના તેના archaism જ્યાં વધી. ઘાડાં સૌ ભારમાં શતકાન ઉત્તરાર્થના વળાકાઓ હતા કરે છે પીઠમી ઉત્તર નેક્સીલર સ્થર-પણાલ કારેલી છે (ચિત્ર ત્ર)

આ કાયદ પીંદ પર પ્રાયાદનો મહાન 'મહાવર' જોનો કરેવો છે (ચિત્ર ૬). તેયા સીપ્રયમ તો 'સમરાગલુસ,નધાર' જેતે 'વેદિબ'ધ' કહે છે તે 'ખુરક' [ખુરા], 'કુ-લક' [કૃત્ર્યો], 'કેનલ' [કળશાં), 'અનત્યત્ર [અધારી], અતે 'ક્રમીનાર્દાસ' [કેન્નાળ] એમ પાચ માડાક્રીનો સમુખ આવે છે. અહી ખુરકમાં ઉપરતા અર્ધભાગે કમળવેલતું શાબત કહ્યું' છે અતે તેમાં મધ્યસ્ત્રે જ્યા જ્યા બદનાત્રિકા કાઢી છે સા ત્યા છીલ્લા ઉદ્દેગમ [દોદિયા] નાં કપ કાઢતાં છે. કુ-ક્ષા પર બદમાગે વિદ્યાદીઓ, સર-પની-ચૃત્રેલી આફિના તૈરણાત્રિત-ચેલિકોઓમાં ફપ બેસાદયા છે, કે અતે આતુબાતુ અર્ધ'સ્ત્રોની શોબા કરી

<sup>11</sup> lbid, p 8

તેલપાય કુલ્લા પરતી પ્રતિમાંઓને ૧૪ પૈકાની પર ચાર્વની મૃતિ આ લાગે છે. (Ibid., pp 24-25), પણ સભ્યમાનમાં આવેલ તારાલના પપ્પપ્રતાના મંદિર (૧૨મી સહીં છે હર્લ વ્યવસ), સારાતિના પાર્ચ વૈષા જિનાલ (એ જ કાળ), ચિતાહના સમિત્રે ચર નામથી પારિયાલ જિત્તમનન (ના કે શા 11 મારા બાદ) અત્રે નવીચના સામારીનાર (ઈ.સ. ૧૧૧૬)ના તે.

છે કુમ્લાના ત્રીજો ભાગ પૂરા થાય ત્યા 'મણિવ'ધ 'મુક્યો છે જે રાજ-થાન અને માળવાના પ્રભાવ સાચવે છે 18 અતરપત્રમાં 'ક જરાક્ષ' (ક જરાખી )ના શાબન ઉત્કાર્જ Luf D.

આ વૈદ્ધિન ધની ઉપર છે 'મંચિકા'(માંચી)ના ચર. ત્યારબાદ નિયમ મુજબ તા શરૂ થવી જોઈએ જ લા, પણ તે પૂર્વ અહીં બીજ એ થર કાડ્યા છે — એક તા છે 'મણિપડ્રિકા' [માયલાપડ્ડી] અને બીજો છે 'નરપડ્રિકા'(એક પ્રકારના નરથર) તા. આ બ'ને શરા વિશે ગુજરાત-રાજગ્યાનના ઉપલબ્ધ વા તુશાસ્ત્રામા ક્રોઈ નિર્દેશ મળતા નથી 'નહાપદિકા' તા વ્યા મ દિરથી થાડાક વર્ષો પૂર્વે મ ધાયેલા, શત્રુ જય પર મન્ત્રીશ્વર ઉદયનના પત્ર પ્રત્ત્રી વાગ્ભટે કસિ ૧૧૫૫ (કે ૧૧૫૭)માં નવનિર્માણ કરાવેલ, સગાદિદેવના પ્રાસાદના મહાવરના એક અપવાદ સિવાય અન્ય કાઈ સાલ શકાલીન ગુજરાતી મહિસ્મા જોવા મળતી નથી. 'નરપટી' પણ ગુજરાતના વિશ્વમાન સાલકીયુગીન દેવાલયામા કચાયે દ્રષ્ટિગાચર થતી નથી, પણ રાજયાનમાં તે આપણને ઉદયપુર પાસેની મેવાડની જૂની રાજધાની અઢાડ (આધાડ) માં આવેલ વિષ્ણા મંદિર (૧૦માં સહીના અતિમ ભાગ) મા<sup>રે</sup>, કિરાહના સોમેશ્વર મહિરમાં (ઈ. સ ૧૦૨૦ વ્યાસપાસ),18 અને કિરાહના શિવાલય ન . 3 (૧૧મી શતાબદીનું આપ્યરી ચરણ)માં 10 તે જોવા મળે છે. આ ધારડા સળધી બધા જ જ્યલગ્ધ જુનાં દ્રષ્ટાન્તા રાજગ્યાનમા મળતાં હાેઈ, અહી તેની જ્રિપાયિત રાજ યાતમા પ્રવર્તાતી (જેને શ્રી મધુસદન દાકી 'મારુ-ચુર્જર' શૈલી કહે છે તેની) મુદ્દાના પ્રભાવ સચની જાય છે.<sup>17</sup>

હવે અમાવે છે જ ધા (જા લી). જ ધાના દેવથરમા રશિકાએગમાં કર્લો પ્રતિહારિસી સમેતના દિગ્દેવતાઓ 18 અને પ્રતિરથે અષ્ટભુનળી વિદ્યાદેવીઓ છે. જ ધાની ઉપર 'તિલક'

કુમ્સા પર સ્પુબ્ડત પક્ષીએ!-વિશાદેવીએ!તી જ મૃતિ એ! છે ' (આ સુંદા પર શ્રી મધ્સદન હોકીના વિવિધ હેંખા નેઈ જવા.) અહીં તારંગામાં પણ એવું જ વરતાય છે સામપ્રશ પ્રસ્તત મૃતિ આ યાત્રિનીઓની છે તેલું નિચિવાદ સિલ્લ કરી આપતા નથી મને લાગે છે કે જેન પ્રતિમાશાસ્ત્રના સાપ્રતકાળના સર્વોચ્ચ વિધાન દા. ઉમાકાન્ત શાહ અહીં તુ સ્વિ વિધાન તપાસી અભિપ્રાય આપેતે હવે જકરી બની જાય છે.

<sup>13</sup> ગુજરાનમાં અન્યથા ગ્યા અલ કરણ ૧૫મા શતક પહેલાના મ દિરામાં બિલકલ જોવા મળત નથી પંદરમા રાતક પહેલાના ગુજરાતના વારતશાસ્ત્રામા પણ તેના કરલેખ મળતા નથી. માળવા ઉપરાત મહારાષ્ટ્રના ભૂમિનાદિ માસાદાના કુરબા પર મર્શ્વિખ ધ કાઈ કાઈ સ્થળે જેવા મળે છે

<sup>14</sup> see M. A. Dhaky, "Kıradu and the Maru-Gurjara style of Temple Architature", Bulletin of the American Academy of Benaras, Vol 1, 1967, fig 73

<sup>15</sup> Idid , fig, 66

<sup>16</sup> Ibid, fig 75

<sup>17</sup> દા. સામહારાના ઉપર ચર્ચિત સેખમા તુલનાત્મક અધ્યયન અને વિશ્લેષણાત્મક ચર્ચાના અલાવ આગળ તરી આવે છે

<sup>18</sup> કથાક દિગ્પાલીમાં ચારથી વિશેષ માનાએન હોવાનું કળાય છે

(ત્વકડાં)વાળા 'ઉદ્દગમ' દોહિયા કાર્ટેલા છે. દોહિયાને મચાળે કમળવેલનો પટ્ટી કરી છે 1 મ અને તે પછી આવે છે 'જીપ્વ જ ધા' (ઉપલી જા લી) અને તેમાં વહ્ન-પક્ષીઓ તે વિદ્યા-દોઓનાં કોલાં રૂપ <sup>30</sup> લામાન્ય નિયમ એવા છે કે બીજી જ 'ધા ક્ષેય તે 1 પણ પહેલી જ 'ધાના અ તે 'ભરભી'નો ઘર લેવા જેને છેતે, જે અલી' કે ઇ કારચ્યસર લીધા તરી, યા તા કાઈ આજે અતાત એવા વાગ્યુમત અનુસાર તેમ કર્યું હશે આ લોબેલાં ભાંગમા દિયા દેવનાઓના રૂપલાળી રિધિકાઓની આજુબાજુ લીજુ અને લાંશુ એક કેટું રત્ય કાર્યું છે. <sup>31</sup> ગરિકાઓ લદ્મમવાળી છે, અને લદ્મમોની ટોગ પલ્યાં 'પ્રાસપદ્!' કેખા દે તેના પર ભરણી, તે પછી કામપ્રવાળી કરીનાથી અને કમળપણ કરેલા છે હતે 2 આવે છે 'ખુ-આલ' કે 'ટ્ર-અલ' (હજ્જું) મેટ્રમ દેવાળ અને કમળપદીના ઘર લઈ સિક્ષાળ પરા થય છે. પણ અહીં વળી ખાલ લપર ફરીને ક્ષેયળ અને કમળપદીના ઘર લઈ એક બીજુ 'ખુ-આલ' લાંબ્યું છે. આ વિશેષનાનું પ્રયોગન શું હશે તે તે વિચારતા એક એક બીજુ 'ખુ-આલ' અલાવ્યું રાત્યું કરતા અનાવધી લાકામાં ઘરા ઘરાડાં અહીં' માથલા ભાગમા લીધેલ દેવાળ-પદી અને કૃટ-અલના ઘરથી સ્વાલિત કરવાનો હોઈ શકે.

આ ઉપલા 'ખુરચ્હાલ'ની ઉપર પ્રહાર' (પાલ)ના ચર લઈ તેના મથાળેથી મોદેરના મહાશિખરના ઉદય કર્યો છે.

શિખરની વિગતા ચર્ચતા પહેલા મેડારામાં ભદભાગે આવતા ગવાણોની વાત કરી લઇએ (ચિત્ર--) સામ્યુરા થાતે એમના લેખમાં એક સ્થળે Balcony તા બીજે સ્થળે 'ચન્દાવવીદાન' 'કહે છે. પણ 'અવલીદાનક' શખ્દ તો 'બળી' માટે વપરાય છે; Balcony માટે 'બવાક્ષ' શખ્દ જ શાએકારા વાપરે છે: (મજે गवाझकोचેત) અને ચન્દાવલીદાનથી 'નળી' મનાતું હોવાનું સમન્ત્રય છે (મજે चન્દ્રવાચ્લોક્તન્ત્રય જેવા વિધાના દારા).

ગતાકૃતી રચનામાં પીઠતી ઉપર 'રતપક', તે પર 'રાજસેન', તે પછી 'વેકિશ', 'આસતપ્ર' અને 'ક્ક્ષાસ્ત' કર્યા છે. વેકિશયા સુલદને ખૂછો અને મધ્યમાંગે તેમ જ ઉપનલતા ખૂલે ફરીને જૈન દેવ-દેવીઓતી કુલ હ લક્ષા પ્રતિમાંઓ કંડારી છે (ગ્રિત્ર—ર તથા મદા આપ્તા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા આપે છે, પણ તેના સંપૂર્ણ અભ્યાસપૂર્ણ પરિચય દા. ઉમાકાન્ત શાહ સરખા આ વિશ્વના પ્રકારો વિદાન નજદીકના ભભિયામ કરાવે તેની અપેક્ષા અપ્યાને નહીં ગણાય) આસતપદ્ધ પરના સ્ત બો 'મિશક' જાતિનાં છે અને અસ્ત્રાયં ફેત છે. જા તેને વચ્ચે નવખ કે પાઢી તેમા ભીમિતિક સુરીશનવાળી ખૂબસુરત જળી કરેલ છે. જીપલ-સુલદ્ધતા રત એના ગાળામાં ત્રણ ખડતી જળી ભરી છે. આ ગલાફાની ઉપર ઉપલ માહતો પ્રતા છે. તેના સંદર્શના પણ છે હપેલો કે ગયાલ સુલ્લ પર લપ્લ માહતો પણ એને છે ચાર્યા હતી તેના સંદર્શના પણ અલે ફેત્ત

<sup>19</sup> આ વાત આપહુને આખુપર સ્થિત વિમલવગહીના ભમતીની છતા ( આ.ઈ.સ ૧૧૮૯ ) 🕏 મ્મરાનુ કરાવે છે

<sup>20</sup> See Navab, figs 166-167.

<sup>21</sup> આની કારીગરી અને લડાવ સુદર છે. રાજસ્થાનમાં કિરાકુ આદિ સ્થળોનાં ન્યૂના ગંદિરેક-માં માટા અર્ધ'રતનાના પ્રયોગ જંઘાના પડખલામાં કરેશા એવા મળે છે

વેદિકા–કક્ષાસનાદિ કર્યા છે. નીચલા અને ઉપલા બવાક્ષમા દંડચ્છાથોના અને ક્રાયીના રૂપ બેરુત્તકર્યા છે <sup>98</sup>

હવે લઈએ શિખરની વિગત. પ્રાસાલું મહાન તિખર, જે વાગ્યુશાન્ત્રોના હિસાએ 303 અડક્યુ ખનેલું છે ' (ચિત્ર-૧૪) દા. સામપુરાએ લગભમ સવા પાનુ ભગે તેના હિસાએ તેમની ત્રવકીય રીલીમા મોડીને અનાઓ છે. 85 હુ જાહોં તે જ વાત સામાન્ય તિ સમજ શકાય તેની રીતે સ્ત્ર કરવા પ્રયત્ન કરીને તેનાં અંડકોનો સગ્યાએ કેની રીત સમજ શકાય તેની રીતે સમજ શકાય તેના કરીને તેનાં અંડકોનો સગ્યાએ કેની રીત સાથે છે તેનું કાષ્ટ્રક છેલ્લે આપીશ અહીં એ કહ્યું-પ્રતિવધે દેવળ 'ગૂગ' (એકાડ પ્રતિવધી છે. આપી છે. અલ્લે અપી છે અલ્લે અપી પણ અલ્લે ના સાથે કર્યું જ દિવસ પણ અલ્લે તે સાથે કર્યું હતા તેના તેના પણ અલ્લે તે સાથે પણ અલ્લે આ મારે સાથે કર્યું હતા તેના સાથે કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથે સાથે સાથે સ્ત્ર સાથે સાથે સ્ત્ર સ્ત્ર સ્ત્ર તેના તેને લગ્ન સાથે કર્યું હતા સાથે સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા સાથી કર્યું હતા સાથે કર્યું હતા

અ હક સ' ખ્યા

| સ્થાન              | પ્રથમ<br>પંકિત | દ્વિતીય<br>પ <b>ં</b> ક્રિત | છતીય<br>પંક્રિત | ચતુર્દિ'શાના મળીને<br>કુલ સખ્યા |
|--------------------|----------------|-----------------------------|-----------------|---------------------------------|
| Pest,              | કર્મ ૧૩        | Ŀ                           | 6               | = 31×Y = 12Y                    |
| પ્રથમ<br>પ્રતિસ્થ  | ิ่ธท์ ° 13     | Ŀ                           | 4               | = ₹७x४ = <b>१</b> ०८            |
| દ્વિતીય<br>પ્રતિરથ | કર્મ, ૧૩       | Ŀ                           | ų               | = ₹७x४ = <b>१</b> ०८            |
| ભદ્ર               | શુગ:૧+૧        | -                           | -               | = 2×8 = (                       |
|                    | ઉર શુંગ        | x×x= 15                     |                 |                                 |
|                    | i i            | પ્રત્ય ગ                    |                 | २×४= ८                          |
| ગર્ભ               | મુલશુંગ: .     |                             |                 | 1                               |

કુલ સખ્યા. . 3.93

શિખરમાં 'કર્મ' અને શુગ્રા' અતિરિક્ત 'તિલકા' (તલકડાં) પશુ ચડાવ્યા છે. સામ પુરા આ તિલકની ગણતરી આ પ્રમાણે સમળવે છે: The other member which

<sup>22</sup> આવી વ્યવસ્થા ધુમલીના તવલખાતા મ દિશ્તા ગવાસામાં પણ તેવા મળે છે. તાર'ગા અને ધુમલી પૂચે ખત્રદાહોમાં કંકરિયા ત્રહાદેવ (આ.ઈ.સ. ૧૦૫૦) ઇત્યાદિ માંદિયામાં પણ છે

<sup>23</sup> Sompura pp. 6-7

adorns the spire is known as Tilaka (a rectangular box-like in  $\{n_k\}$  shape, adorned with flat-tiered, stepped-out pyramidal top-knot) Each course of the bhadra, Pratiratha. Nandi and Kurija  $\{v_t\}$  is adorned with this member. There are 40 nlakas on bhadra, 96 on Pratiratha, 64 on nandis and 48 on  $Kin j_{til}$   $\{v_t\}$  thus the total number of Tilaka  $\{sic\}$  here comes to 248.

પત્ર આ વિસાન અમાન તિરીયાનો સહવાઇથી સવછ શકે તેમ નવી. કર્ણાઅને પૈત્ર પ્રત્યે નિવક છેજ નહીં અને ભદ્ર પ્રત્યુ ૪૦ની સખ્યા તેઓ જે મનાવે કે તે ન્યારે પડ્ડી છે અમે પત્ર્યનાથી અને નજરે જે રીતે ટેબાય છે તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ તે માંગ નાયો જે રીત્ર ચાલતા કે કીએ છીએ તે અહીં કોકામાં સ્થિતવાર જાણાવીશ, તદ-જમાર તે નિવસ્તા / નિવક જ આવે છે

- . ઉપલંદના યત્ને છેડા પર કૃતિન તિખરીતી ઉપર લબ્બો , ચ્યુર્તિનાના આવી આક
- ભ'તી આસ્તુતાજુતી પ્રયેક નિન્કાની ઉપર ચવચાર,
   ઋેપી ચતુર્દિશાની આઠનન્દિકાના બધુ મળી બત્રીસ... ૩૨
- : કર્ણ અને આજુ યાજુના પ્રતિસ્થા વચ્ચે રહેલ 'કાશ્યુકાએ' પર ત્રશ્યુ ત્રશ્યુ, એધા ચતુર્દિશાની આઠ કોશ્યુકાએન પર ચોવીસ . . . ૨૪

દા તેમપુરા પોત્ર તિલકની કર્કરીતે ''૨૪૮'' જેવડી જળસ્જસ્ત સાધ્યા લાલ્યા જે તેનુ પ્રીતુત કરીતે બનાવે તાે મામપુષ શિલ્પી સમાજતે તિલક-ગચ્યુતરી વિશે નવુ ગ્રાન વચ્ચ બની શકે

ું જાવું છું ત્યાં સુધી તો સાર્જ્યોમાં તાર માના આ મંદિરના શિખરથી પણ પણ, તેવા પ્યાર, મે દોડ અ કરાતાલ શિખરોના નિવસ્ત્રો આપ્યાં છે; પહ્યું ત્યાં પશ્ ભાન નિવસની તૈયેન સખ્યા ખતાની શુંલ તેલું ત્યસ્ત્ર ત્યી, અને વિશેષમાં ત્યા ગણતરીઓ ત્યાં કીન ત્યાંત્રેની કોઈ, હિશાયમાં ડોહાળા તેઓ હતો નથી.

દા. મામપુરાએ શિખરના તવ શુંગતના અતંકરહ્યુની વાત કરતાં જે લખ્યુ છે તે અર્ધ ઉચ્છૂત કરીત તે હર વિચારીએ :લગ

"All the facets of the mulamanjart [sic] i.e. principal spire raised over the sanctum is carried out, vertically, in pouplarly known Jālaka design, the genesis of caitya-arch motif, in receding order.<sup>21</sup> The original facet ie mālarekhā of the manjar [sic] composed of eleven caitya-arch motifs,

<sup>24</sup> Ibid, P 8

surmounting each other, with āmalaka quoins at the upper end, alternating vertically till the apex is attained. The other facets vertically take off-shoot like series of arched motifie. Jālaka in the nature of intricatic [sic] curves within curves. [Infra 27. Here Fig. 3.1]

આ અવતરસૂર્વ અંગ્રેષ્ટ થત (dense) અને ગતન દેકિ, કાનાપાયોને તર સમજાઈ જાય તેવુ ન હોઈ, મિનોને ભાવતા તેઓ સાદી પ્રજનીમાં સમાર પાંદી, પછી તેની સમજુતિનો અ મેજમાં નીને મુજબ અનુકાદ કને આપ્યા છે. The faces of the mulasynga (principal or ultimate spire) are ornamented with μα̃la design, borne as the latter is from the interlacing caitya-dormer motifs. The kanyarekhā oi mālarekhā (principal or angle salient) consists of 11 bhāmi-segments demarcated by kanyān,takas, cangle-āmalakas), the laminal intervening between such āmalakas are filled with minor udgama patterns. In between the opposite angle-salients come other five, bearing the μα̃la proper. These are termed latās in the να̃stusāsuras. The central of these is a full salient with parabolic curve, to which on either side a pair of subsidiary or half-salient runs parallel

ગૂલ શિખરના અંતે નેાયલા-પટ્ટીવાળા 'ડકધ' (ખધ) કરેલો છે. શ્રીવામાં રચે-શ્રનિ રચે-લાઢે તાપસોના રૂપ કાઢેલાં છે, એ, અન્યત્ર જોવા ન યળતા હોઈ, નરીન અખૂધ (સીત્યપુરા આતી નોધ લેતા નથી) અન્યપુર્વ કલશાદિ વિગે ખાસ વિગેય કહેવાયલું તથી. શિખરના ભઢું તેના આરભાના ભાગમાં ગ્રીશ્કોઓ કોટેલી છે, જેમા ફરીને જેન દેવી-હેતતાઓની પ્રતિયાઓ કોટેલી છે, જુઆ (ચિત્ર ૯, ૧૦, ૧૧)

ગૂઢમ ડપ

હવે ગૃદમ ડપ વિશે જોઈએ. ગૃદમ દેપની પીંડ અને મ ડોરાનો યુખ્ય ભાગ યલ-પ્રાસાદ જેવાં જ કોઈ, અહીં કથન-પુતરાવર્તન તહી કરીએ પણ અહી હથી જાયીના વાસ-મારીઓ ખડા નહી પણ બેડેલા. શિતાસન, અર્ધ મા" કાસનાદામાં આશનગ્ય છે: (ત્રિત્ર હ—ડ) એ લીજ નવીતા અહી એ છે દ મહેરાના બન્ને હજનતા નાલામાં પણ પૂણે આકાશચારી, ખદ્દમધારી વિશાધરાના રૂપ કરેલા હતા. ક્રેટલા કલ્ટ સાયુત છે. બાકોનાં હિસાબરી નવા ઘડી નાજેન્દ્રમાં ગ્રુપ્યાં છે. સાલ છે કે નવમાશાસના પસ્ત્ર મન્દ્રના ન્યાને વિશાધરાની પૂર્તિએ હશે અને શેડીક જૂની હજુ પણ વ્યવસ્થાન રહેલી છે. કપિલામાં પણ હતી તેલ લાગે હૈ.80

ગૂડમ ડપમાં ઉત્તર-દક્ષિણ ચાહિયાળા કરેલાં છે, પણ ચાહિયાળાને મથાળે માટ જાતો કે કેમ તે કહી શકાય તેમ તથી. સત્તરમી શદીના જીગોદારમાં ચોહિયાળાંની ઉપયત

<sup>26</sup> નાઓ અહીં ચિત્ર ૧

ભાગમાં *ગદ*મ દય**ની બો'**નમાં મહેરાયા નાખલ પ્રવેશા હતા. (મહેરાયા હવે કાર્દા નાખવામા આર્ધા રહી છે )

તકમાં ડપમાં ઉપરતા ભાગે સાવાગા કરી છે. પણ દર્લે પ્રતિરથ અને ત કિકારિ પર અત્યન્વ સામાન્યન જોડા મહતા ઘટિકાના સમૃદને બદલે 'કર્મા' ચડાવ્યા છે. " જ્યારે રચ્ચે પતંત્રતા ઝેંગ્લા સંવચ્ચાનો ઉદય કોર્કે છે. (ચિત્ર ૧૨, ૧૩) દા સોમાપ્યુગ તોધાતા તથા પત્ત સવત્યા . . . તાલુતા છે. સારે કિશાની આદે આઠ મળી કુલ કરે 'ઉર ઘટા' અને ઉપલો કેરાનાં 'તુલ્વટા' ઉમેતત સ્વયોગ ૩૩ ઘટા થાય છે. સવસ્યુના કેશાળ કાવન્તા શેન પરંત, ખૂત નામી ઘટિકામાં વૃધેલી છે. અહી ખૂબીની વાત એ છે કે દર્શના શેન પરંત, ખૂત નામી ઘટિકામાં વૃધેલી છે. અહી ખૂબીની વાત એ છે કે

ક્રમ- માટી કન્યા ગયા છે. બીજે ક્યાય આ વિશેષના જોવા મળતી નથી

દા નાત મગમે તાત ત્રાની આ સાવતના વર્લવતી વખતે પરિભાષા—સ બાધી એ ત્રાચન ગામાં છે. દેવુ-તારાના પ્રતાગનને તેઓ "મધ્ય લતાં" ઘરાયે છે 3 કે તે એક. અતે ખત્ર ચાં તે આ ખત્ર ત્રારા કરે છે તે બીજી 3 કે ખપ્ત વાતો તે ત્રિ બપતા દર્શનામાં વચ્ચે કે નાતો વચ્ચે અને કરે હતાં તે ત્રાપતા કરે છે. માં ત્રાપતા ત્રાપતા

#### મુખમંડપ

ાડમ ડપના બહિ ભાંગને આ યુલચાલ જોઈ લીધા પછી હવે લઈએ મુખ્ય ડપને.

મુખમ ડપ કિવા હ ચોક્ષી સિંઘક જાતિના ક્લ ગ્તાં બા અતે બે ઠારગ્તાં બા મળી ળાર ત્તા બા વર્ક નિયોજવામાં આવી છે. તેમાં ચઠવા માટે વિમલવસદી (આણુ)માં છે તેમ ત્રણ સોપાતમાલાઓ કરી છે. ગ્તાં બા બ ચાં છે. તાળિયે કક્ટ ૮ ઇંચના વ્યાસે અને ઊ ચાર્કમાં

<sup>27</sup> મોડેરાતા નંદમંડ્ય પર કહા રેચાદિ પર 'શ ન' લા 'કમ' ચઢાવેલા હતા. સંવરસ્થૃતી સાથે ગુમતા પળ બેસતા ન હાઈ, કલાની દક્ષિએ તેના ત્યા પ્રયાન વાછનીય નથી

<sup>28 &</sup>quot;The Madhyalatā on all directions has prominent Ghantikā (sic.) motifs and the uppermost two layers have similar motifs on corners as well." (Sompura p 17).

<sup>29 &#</sup>x27;The Sambaranā (Sic) is suprimposted with (!) a heary cogged wheel and pitcher i.e. āmala'ilā and kalasa" (Ibid)

ગે દા નૈતિષ્ણા ભા મંદિરતે અત્યત્ર દતાની સહીતું ત્રણાવે છે. પહું દશાની સહીતા મ દિશેત! નાઠડા અને નિર્દયો નેવાલા નતા તેવી એક પનુ દાળેલી હોય તે! દા સી.નપુશ સાધ્યદે, સંયુક્તિય, વસાત્ર અ મથત શો, જુન કરતે તો. ગુઝરાતના તેને હોયાં કાળના ઘણાપ્યકા મ વિકેતે! કાળ એકાદ મહી આપળના ઘાંદ શકે!

૧૮ ફૂટ ૯ ઇંચ છે. જે વ્યાકડા મેં પણ માપેલા અને દા. સોમપુરાએ પણ આપા છે.<sup>51</sup> સુખમ ડપના રત બો ગૃદ્ધમંડેયની એાકીઓના 'ત બા જેવડા અને જેવા જ છે (સ્ત બોના બૃષણ વિશે સામપુરાનું વિવરણું જોઈ લેવું')

રતાં મા પર ટેકવેલ વિતાનાના એ ચિત્રો ક્ષેત્રમુરાએ પ્રકાશિત કર્યાં છે જેના પત્થી પ્રકાશના અને 'ખંદારક' અતિના આ વિતાનોની વિગતવાર પરિભાષા અને સમજૂતી માટે J. M. Nanavatı and M. A. Dhaky "The ceilings in the Temples of Gujarat", Bulletin, Museum and Picture Gellery, vol. XVI.-XVII, Baroda 1963 જોઇ જવુ. કા. સોતપુરા આ પુરતકના તેમની સદ્યાં સ્વીચમાં ઉલ્લેખ કરતા નથી)

adorned with cusped tips alternated by circular arubesqui ornament decked with minute figures" કહી વધુવે છે તે શાસ્ત્રદ્રાધ-પંદિતકારોત્તરમું" કહેલાં છે; પણ આ મલ્લ અને તેરણો પૌલિક નહીં પણ ક્લ્લુંદિલ સમયના છે, તેમ તિરોધ નિરીક્ષણ પરથી જણાય છે. (ક. સામપુરા આ બાળતમાં મૌન સેવે છે.)

ગત બો પરના લગભગ ૨૫ કૂટના વ્યાસ ધરાવતા મહાન સભા પદ્મમ દારક-નિતાનનું દા સોમપુરાએ ક ઇક વિગતથી વર્લું કર્યું છે. (ઓળમ અને અન્ય કેટકીક પરિભાષા "નાધ્યાવની—પ્રાર્શ" પર આધારિત છે. લક્લેમ થયા નથી.) હુ અહી તેથી પુત્રના ને કરતા દા સોમપુરાના અવસોકનમાં જે આ ગયું છે તે વિશે જ વાત કરીશ. તે હે મધ્યાની પાયશિસા વિશે : (ચિત્ર ૧૫) આ પાયશિસા અને હેરદના લગાના થર વચ્ચે સધાન—પટો છે, જે વપ્તાતા ફોલા ન જેને એ મધ્યકાલીન કામોમાં નીચેના થયા સાથે પાલિસાની મેળવણી તોખાપણ ટાળીને જ થતી હોવાનું ભણીએ છીએ આપી શકો જીલી ચાય છે કે આ પાયશિસા મોલિક છે કે નહીં કે પાલિસાનું વરસ્ય પાયકાતાં તેનો પ્રાપ્ત લાનાં કામાલા, જે અન્યથા વિતાનના લૂગાયી નીચે નહેલા કામલાંઓના સ્તર્ય-સદદ હોવાં જોઈએ તેને બદલે અશિયાળાં અને બળીદાર વરતાય છે. આ પ્રાપ્ત સોલ કીસાલી

<sup>31</sup> Sompura p. 25.

<sup>32</sup> Sompura figs. 17 & 19.

નદી પણ ૫૦૦માં સદીના કામમા, ઊરતાર,<sup>8</sup> રાથકપુર,<sup>8</sup> ઇત્યાદિ રથળોએ જોવા મળે & આથી એમ જણાય છે ૪ મળ પલિલા કોઈ કારણ સર તકસ્થાન પામી હશે યા હેલ પડી ગર્જ હશે તેથી છોર્ગીદાર સ્થાય નવી કરીને મુશે હશે. અહી હું આ વાત સ્થયન-કપે મૃક પ્રુ અને જલિયમાં પશિશાના કરીને સદયતાથી નિરીક્ષણ—પરીક્ષણ કરી આખરી નિર્ભય સેવાનો કરેશે

ગુદ્દમ પ્રયુ અને ગુભ ગૃહ વચ્ચેના અતાગલમાં ચચ્ચાર ત્ત બોલી બે જોહી અને ગ્રેક નીંછ. પ્રોહા આગળનીમાં વચ્ચેના બે થલ શહાઠી ગૃદ્ધમુપ્તમના અધ્દાશના બે મળ્ય સાથે વચ્ચી દારના બે થલનો મેળ કરી સોકા જેલું કહું છે, બાબગુંહ વિગ્ને આગળ જિન્ન આના એક અવનગુના આવતાર કોઈ અહી, દારશામાં વિગ્ને શોકુ જેનદંગ દાન્નાખાનો સ્થ્લો એ પ્રેપ્તરે અને જેના અગ્રેજીમાં દા સામપુરાએ કરી છે તે સાધાનવ્યત્તના મનજમાં એક્સ્પ ઉત્તરી શક તેમ નથી. સામપુરા અહેતા નથી પણ દાર ગામ્બ-પ્લિન 'વ્નદાખાદામ' છે, સામપુરા શાખાઓની ક્રમ શાસ્ત્રને તેમ જ શિક્ષ્યીઓની પત્રંપનોન અલિમન છે તેથી અલળા ગાનાવે છે આથી 'બાલશાખા' કે જે સૌથી છહ્લી પત્રંપનોન અલિમને હે તેને તેઓ શૈયી પહેલી તે-દાર-જિક્તે મહતી શાખાને-અપ્યાંવે છે (જુઓ અમના અવલીકની)

"The Bāhyasakhā on [sic] opening of the door, is carved with an under-cut creeper. In the arrangement, from the wall side of the door, rāpasākhā [sic] is flanked by a pair of patrasākhā on either side, the comes Rāpastambha [sic] immediately followed by patra, 2nd Kāpasākhā (sic], and Bāhyasākhā, falling on the opening of the door." 185

શાખાગલુર્તિના આ અવશા કેમ ઉપલબ્ધ શાઓમાં અને વિલમાન પ્રાચીન મ'હિંગ મી તો જેવા મળતા નથી. પણ દા સોમપુરા પાસે પર પરા, પ્રત્યલ પ્રમાણ અને શાસ્ત્ર પ્રમાણથી વિપત્તીન કહેવા માટે કોઇ ચોક્કસ પ્રમાણો હશે જ, જે જો તેઓ રજૂ કરી શકે તો પીંચેમ ભારતના જ નહીં, સારાયે ઉત્તર ભારતના વિદ્દજનો અને શિલ્પીજના માટે તાનશોનક ખની ન્દેશ

## મંદ્રિનાં સ્થાપત્ય વિશે વિશેષ

આ મ તિરમા અગાઉ જે કર્બ સુધારાલધાગ થયા હોય તે અગે પૂર્વે થઈ ગયેલી ત્રમાં અગુક અશે રસપ્રદ તેમજ વર્તમાન સદભેમા સુસંગત હોઈ, તેને પ્રસ્તુત કરી આગળ વધીશુ. મારે તે સબધમા જે કઈ કહેવાનું હતું તે તો કહી ચૂકયા હુ

"The extent of restorations carried out in this temple in the 16th century needs some investigation.

<sup>33</sup> See Navab, figs. 202-203

<sup>34</sup> See M A Dhaky, "Renaissance and the late Māru-Gurjara Temple Architecture," Journal of the Indian society of oriental Art, Western Indian Art, hg 19, also of Varkana temple ceiling, Ibid., fig. 21.

<sup>35</sup> Sompura p. 14

Burgess thinks "The spire or śikhara is of the usual style of the Gujarat temples and might readily be taken as belonging to the sixteenth or a later century"11" Dr. Sankalia also remarks, "The śikhara does not seem to be old,"120 Commenting on the plates of this temple published by Burgess he remarks that they do not show the chattya window ornament (jālaka) clearly and that mere shape is not a sure guide 181 S K Saraswati, however, feels that the temple "seems to have retained its original form and design to a very great extent "199 S K. Saraswatı is fully justified in his comment, for the renovations carried out to this temple are not of such nature as to alter fundamentally the structure and appearance of this temple. The sculptures on the janghā were retouched after their muislation by the iconoclasts The gaibhagrha was reinforced, so much so that free-standing pillars of the ambulatory are now embedded in the extensions with a consequent loss of space in the passage. The original appearance of the garbhagrha is also marked and marred. Voussoir arches were introduced for strengthening the lintels at places. Externally, the whole temple was plastered and whitewashed Otherwise, the whole structure is original, even the śikhara upto its finial. The śikhara does show the *1ālaka* work of the usual 12th century type and its form is also of that age "58

<sup>119</sup> A A N.G., p 116 120 Archaeology of Gujarat, p. 113.
121 I had foot note 6 122 Struggle for Empire, p. 597.

ચુનાલ પડ ખૂલી જતા હવે પરિસ્થિતિ સ્પષ્ટ જણાઇ જ્ઞાની છે કે મૂળ મંદિર જેમનું તેમ જ છે, અને તેમાં પુતરાહારો થયાલ સ્પષ્ટ રીતે જણાઇ આવે છે. આધી બર્જેસ તેમ જ દા સાકળિયાની તારવણી ખોટી કે છે અને પ્રા. સસ્સ્વતી તેમ જ શે મહુસક્ત દાકીના અ દાજ સાકા કરે છે. દા સાધપુરાએ આ બાબતમાં કશું જ વિવેચન-પુતરાવલોકન ન કર્યું હોઈ મારે શેંડા વિશેષ વિસ્તાર કરવા પડાયો છે.

દા. સોમપુરા મંદિરતા ઘાપસના ગુજુદોષની કશી જ ચર્ચા કરતા નથી, પણ બી મધુચક્ત ઢાષ્ટીના ચેખનમાં આ અગે કેટલીક અવલોકનો થયાં **છે, જે** અહીં પદ્દેશાં અવતારી તે બાળતમાં જે કહી વિશેષ કહેવા જેવું હશે તે કહીશું <sup>50</sup>

<sup>35</sup> Dhaky, "Chronology," p p. 58-59 36 Ibid. p. p. 29-60.

- "What could have been a grand masterpiece of work looks sick and unimpressive for its size. This is due to several defects, some architectural and others decorative, inherent in this temple that seems to have been planned and completed rather perfunctorily.
- (i) The lack of complete set of mouldings in the basement results in inappropriateness in its height which in turn affects adversely the proportions of the elevation when viewed from the ground level
- (ii) The kumbha of the vedibandha is disproportionalely tall, the niches on the  $pangh\bar{a}$  are rather flat and not properly integrated with the  $ma\bar{n}cik\bar{a}$  below. The bharam is square and lacks in relief.
- (111) The vedikā of the balconies has been carried upto the level of kapotāli, and thus looks unpleasantly high
- (Iv) The hhadra-balconies themselves are too bload, and while the grills that shut them are beautifully carved, their insertion results in a double disadvantage—the light in the ambulatory is considerably dimmed, and when viewed from outside, the beauty otherwise created by the void in the balcony is annihilated
- (v) The kapılā connecting the sanctum and the closed hall is too long and almost domineers the senses.
- (vi) While the mālamaājarī is fine and beautifully shaped, the use of karmas as minor turrets produces an effect that is far from happy
- (vii) The pillars of the porches and the gūdhamandapa are plain to the point of harshness. They are in fact too tall to look nice, especially those that support the central ceiling are about 22 ft high. These ought to have been only 16 ft. in order to maintain the ratio of 1:15 between the height of the pillar and the diameter of the ceiling.
- (viii) The samvaranā roofing is made up of shanās that are tantalizingly small for its size The use of progression (pratikrama) introduced in the size of urah-shanās is unparalleled and far from satisfactory from aesthetic point of view."

શ્રી મધુમુદ્રન ઢાંકીના જે અવલેહિના જયાયા છે તેના ઉપર એકાદ દાયકો વીની ગયા છે, અને ત્યાર ભાદ ચૂનાના પડ ઊખાડી જતાં અમલી કારીગરી સ્પષ્ટર્યે બહાર આવી છે આર્થી તેના રથાપત્ય વિષયક ગ્રુઅદીય વિશેષ પ્ષ્યુ લન્યા છે

- (૧) દરેક રથ-પ્રતિરથ હવે વિશેષ ઊંડાયું બતાવી રહેતા હોઈ જાયા–પ્રતિજ્ઞાયાની છંદન લીસાથી મ દિર શાભી રહે છે.
- (૨) જધાતી રચિકાંગ્રોના માંચીમાં પડતા લાભર્યાતા અલાવે તેમ જ 'તરપ્ટી' અતે 'મહિંયુ"ધ 'તી વધારાતી ઉપચ્ચિતિને કારણે પ્રત્યેક રથ-પ્રતિરથમા થાઢીક સપાટતા આવી ગઈ છે તે વાત સાચી છે.
- (3) શિખરની રેખા અપને જાલ હવે રપષ્ટ્રેપે પ્રગટ થતા જાને કલાની દૃષ્ટિએ ઉચ્ચ ક્રાંટિના છે તેમ દેખાઈ આવે છે.
- (૪) ગૃઢમડપ મૂળ પ્રાસાદથી થોડા મોટા કર્યો હોત તો સોમનાથના મ દિરની જેમ વિશેષ સુદર અને સમતેલ દેખાત.

મ'દિરની બહારની સાફસફાર્કનું એક બીજું પરિણામ એ આવ્યું છેકે તેની નિલ્ય-પ્રતિમાંએાના આકાર-પ્રકાર તદ્દન રમષ્ટ બની ગયા છે. નીચલી જ ઘાના રૂપ વિશેષ વયાપેલાં છે પણ ઉપલી જ ઘોની બેઠેની યહ્ન-પક્ષીએાની પ્રતિમાંએમાના ઘણીક સારી હાલતામાં છે અને તેમાની 'કેટલીકને તો કુમાર'પાતા સમયની હાલાના ઉત્તમ સ્તરફે ગણાવી શકાય તેમ છે. <sup>87</sup>

#### ઉપસંહાર

દા. સોમપુરાના લેખની પૂર્તિ રેપે અહીં યર્દિગ્લિત કહ્યું છે. પણ તારગા ઉપર એનાં તનામ પાસાની પ્રભાવત સાથે પુષ્કળ ચિંગો સહિતતું એક પુસ્તક તૈયાર થાય તે ઇમ્બરની સાથ તે અન્ય તે સાથ તે સા

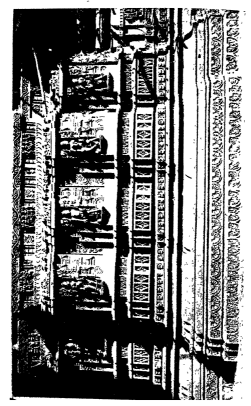
- (૧) તારગાના મંદિરને લગતાં તમામ સાહિત્યક અભિલેખીય આધારા-પ્રમાણાની પૂરી ચકાસણી કરી તેના હતિહાસતું સુભ્યવસ્થિત પ્રસ્તુતાકરણુ બ્રુમિકા રૂપે કરવામાં આવે.
- (ર) મ દિરના સ્થાપત્મનું સહ્યનતા સાથે વિવરણ કરવા ઉપરાંત વિવેશન પણ થાય. તેમાં અગ-ઉપાંગોનાં લક્ષણો અને લાક્ષણિકતાઓના સર્વેજ્ઞષ્યુ-પરીક્ષણ, દ્વાવનાત્મક, ચિકિત્સા ઉપરિયત દ્વાર્થો ધટે

<sup>37</sup> સાંબધરા અહીં ની ઇન્દ્રની પ્રતિમા વિધે જ ક્લા-વિરેચનાયમ વિધાન કરે છે તે સાથવે સંખમાં પોતાના સામાંભણાવી શાળી શેલા જણાત લાધાની દક્ષિણે પણ સારું સાંદું ધાન ખેવી રહે છે. "The figure of Indra [India? ? ) sevey interesting one (1) It is represented in a very peculiar forceful (!) manner " (Sompura p. 22).

- (a) સ્થાપત્યના વિવરભૂમા શાસ્ત્રોકત પરિભાષાની ચોકસાઈ જળવાવી જોઈએ. કેટલા લાળા સમયથી જાણીતા અને વપત્રાતા શબ્દો સિવાય ખીજા તાજેતરમાં જ ખ્યાનમાં આવેલા શબ્દો વપત્રાય ત્યારે અપાઉ જે લેખકો દારા તેના પ્રથમ વાર જ પ્રયોગ શત્રો કોય તેમના મહર્જા ડાકવા જોઈએ.
- (૪) મંદિર સાથે સલગ તમામ પ્રતિમાઐાના તલગ્પર્રા અધ્યયન, પિછાન તેમ જ વિવાસ તેમાં ક્ષેય
- (પ) મ દિરના તિલ્ય-અધાપત્યના ચુલ્ટોપ, વૈતિષ્ટપ, ક્લાકક્ષા ખને રસાત્મકતા વિશે જે કઈ અંદાજ શકાય તેના નિચાદ દાખલા-દ્વીલ સાથે તાટર²ય સાથે અપાય
- (૬) લેખતમા ભાષાશૃદ્ધિતી (અંગ્રેજીનાં હોય તો, આપણી નાતૃસાયા ન હોયાને કારણે વળા સવિશેષ) ચીવડ અને અમિગ્યક્તિમા ફિલ્લશતાને પ્યાને સ્પષ્ટતા તેમ જ અર્થ પર્શ્વતાના ખ્યાલ સ્ખય

<sup>38</sup> આ લેખ તૈયાર કરવામાં મળેવ સૌ મિત્રાની સહાયના અહીં સહંદર્ય જીલ્લેખ કરું છું. લેખ તૈયાર થઈ જતા છેલ્લે શ્રી મધુપ્રકૃત હોળીને ખતાવી હેતા તેમણે કરેલ સ્પરોતા અહીં સમાવેશ કર્યો છે, અને જરૂર હતી ત્યા લાયામાં સધારા કર્યો છે.





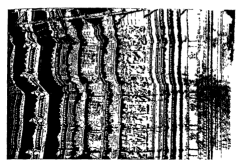
(ay--

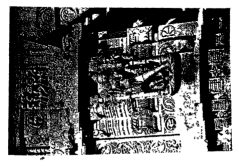




ચિત્ર ~ ૪,



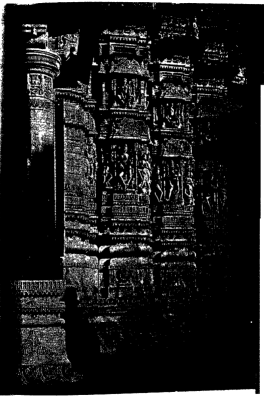




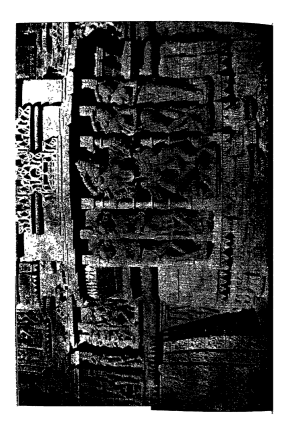
[일거 - 년

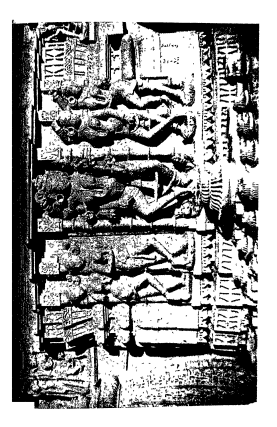


ચિત્ર-૭,



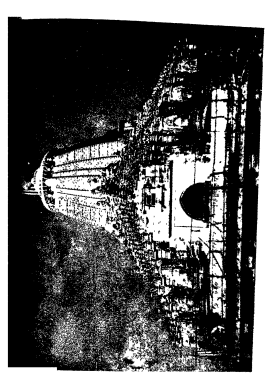
ચિત્ર – ૮.

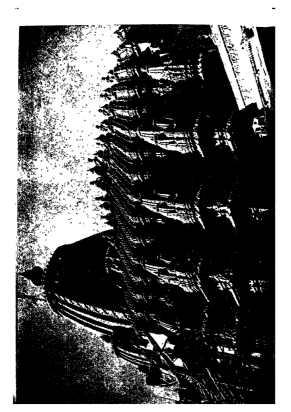


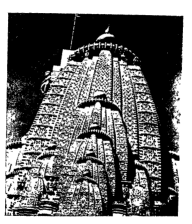




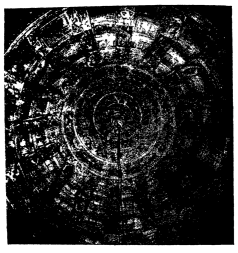
ચિત્ર-૧૧.







ચિત્ર – ૧૪,



ચિત્ર – ૧૫.

# પારબ દરની વાસુપૂજ્ય જિનની વાઘેલાકા**લીન** પ્રતિમા અને તેના અભિક્ષેખ

ત્રિભાવનકાસ એક્ષ્યવજી શાહ મહિલાઈ વારા મહસકત ઢાંકી

પારળ દેશની પ્રાચીનતા વિષે શેધુ ક ભૂનિકારપ વિવેચન અમે અન્યન્ન કર્ય પ્રધા છોએ <sup>1</sup> સાપ્રત લેખમાં પારળ દર–જિલ્લ વાસપૂજ્ય–જિનાલયના મુલનાવક શ્રી વાસપૂજ્ય આયોની પ્રતિમા તથા તેના વ્યાસન પર કારેલ લેખની વાચના–વિરસ્ક કરશ નિયાર્થ છે <sup>8</sup>

પોરાળ દરમાં જેતા કવારથી વપ્યા અને જિતાલયા ક્યા સમયથી ભધાયા લાગેલા તે મુદ્દા પર જોઈએ તેવું સ શાધન થયું નથી, પણ આ લેખના ત્રાંત લેખકે આ અમાર્ગ પોતાના લેખમાં સાપ્રત સંદર્ભાં ૧૯ થયોગી થાય તેવી પ્રકાશિત કરેલી એક તોય અલે ઉદ્દર્શત કરીશું, જેના તાત્પર્ય પરથી એમ જણાય છે કે પોરાબ દરમાં પંદરમાં સ્તતકમાં ભાગવાન પાર્ચનાચાનું એક પંદિર વિદ્યમાં હતું ( ઉદ્દરણ જે લેખમાંથી લેવાયનું છે કા મળા સંદર્ભ જૂનાગઢ—અનુવાલિંત છે.) <sup>6</sup>

"[જૂનાગઢ સ બેંધો] બીએ ઉદ્દેશેખ રજૂ કરીશ એ જ કાળ સંધીપવર્તી (સ્તાકર ગચ્છના હેમગન્દ્રસૂરિપ્રિયા) શ્રીજિનતિલકસૂરિનાં પ્રારંભિક જૂના ગ્રજગનીમાં સ્થાપેષ્ટ " ચૈત્યપરિપાટીસ્તાનન "માંથી "

જૂનઇગઢ પાસને જલવિદાર [તેજલ-વિદાર] નવપટલવ મગલપુરિ મઝાર । પુરિ પાસ રિસહ મથથી જુહારી ભૂ હિલીય સ પ્રતિકે ગઇ વિદારી ॥॥॥

અહીં પણ 'જૂતઇગઢ'માં (જૂનાગઢના) તિજપાળ વિલારતા] 'પાર્ધ'નો **કલ્લે થ છે** સાથે સાથે 'મ ગલપુર'ના પ્રસિદ્ધ નવપશ્લવ પાર્ધ'નાથ, તે વિ<del>રો</del>ષમાં 'પુર' (<sup>પ</sup>ાર**ન' પ્ર**)તા ×

- "જૈન તીર્થોના ઇતિહાસ" શ્રી ચારિત સ્મારક મ'લમાળા મુખ્ય કરતું. અમકાલક.
   ૧૯૪૯, પૃ. ૫૬૯, સ'પાકક: મુનિરાજ શ્રી ન્યાયવિજયછ (વિપ્રતી).
- પ્રાંત્રિ પાસ 'તો અર્થ' પુરે પાસ્ત' શાય, આમાં હહે. 'પુર' ત્રામ તે' ભૂલાંસ્ત્રિન લિકા'ના રાષ્ટ્રક ભાષ્કલદેવના સ' ૧૦૪૫/કિ. હત્યના તામપ્રધા હેલે 'ત્રીરેલાક્ર્યું' અને ગધ્યકાલીન હૈંગામાં આવદા 'પુરબિંદર' એટલે કે હત્યના 'પુરચ્ચાંલ' હોલું એકએ. પોરપ્યંદર'માં અંગે તે પાર્ચંત્રિયા કે કે જ મંદિર નથી. (હે 'પદકે 'પુર'ના પિછાન આપવાના પ્રયત્ન કેવી નથી.)

l જીઓ અમારા હેખ · "પારબ દરના શાહિનાધ જિનાલયના બે સિલાયેએ." શ્રી મુંદળ સ

ગુજરાતી સભા ત્રેમાસિક, એપ્રિલ-ન્તૃત ૧૯૧૫, પ્ર. ૧૭૨-૭૩. 2 આ લેખવાળી પ્રતિમાના દ્રે કે કલ્લેખ અમે પ્રસાત લેખમાં એ જ પૂર્ણ પર કરી ત્રયા ક્રીએ

<sup>3</sup> મધુસુદન હારી, " છાયું' નતામઢ વિશે, " પશ્ચિક, ગમરાવાદ, ઉદ્દેશભાર, ૧૨૦૦.

પાર્શ્વનાથ, 'મયણી' (મિયાણીન્)ના ઋષ્યસદેવ તેમ જ સુ લિલી (દ્યુમલી)ના સન્પ્રતિ નિર્મિત વિદારના <sup>+</sup> ઉલ્લેખ છે.)"

- 'મહાણું' તે પારબ' દ્વરથી વર માઇલ વાયલ્યે આવેલે સંગ્રેહવાં પુરાલું' પામ 'રિમાણું'. (મહિપુર) જણાય છે (સંપાદક આ ગામની પિછાન આપી રાક્યા નથી.) આતે 'પિયાણું'-મા ગામના જના કોટની અંદર નીલક કે મહાદેવની સં ૧૨૯૦/ઈ સ. ૧૨૩૪ના સેખવાણા મંદિરની સમીપ પણ હતારાહામુખ હૈનમ દિક લક્ષેલું છે તેના સમય શૈનીની દર્ષિક્સ, ક્રમ્મી ગલાખીના અનાલા જણાય છે. મૈત્યપરિયાદીયા હિંદલખિત જિન ભાષલનુ મ દિર તે નિશ્નેયલા આ પુરાલું મ દિર જણાય છે
- + યુપલીમાં સુપ્રસિદ્ધ નવલેખા મ દિરધી દક્ષિણમાં એક જૈન મ દિરદ્ધ (વાહિયાવસીનું) ખરેર લેલું છે આજે તો તેમાં થેદાંક પાબલા માત્ર બભા છે તેમાંથી મળી આવેલ જિનપ્રતિમાદ્ધ રેખોકન James Burgessના Antiquities of Kathawad and Kutch, London, 1876, Plate XLVI પર રજુ કર્યું છે")

જિતિલિક્સરિના સમય પદ્મમાં સતકના અંતિમ ચરચુમાં મુકવા જોઈએ, ક્રેમફે તેમતા ચું ફેમ્પ્યત્સ્યુનિયા ચું અલાયદેવયિના ઉપદેશથી ખભાતના શાહુ શાબુરાજે ગિરતાર પર વિમહતાશના જે પ્રાપ્તાદ બધાવેલી\* તેની ખિતિ સ ૧૫૦૯/ ઈસ. ૧૪૫૩ આપવાગ આવે છે આથી જિતિલક્ષનો પોરાયંદ્રના પાર્યાના ઉદ્યોભ પંદરમાં શતકના અત લાગાઓ માર્નાએ તો પ્રદુષ માદિર તે પૂર્વ બધાઈ ચૂક્યુ હશે

પારળંદરમાં મીજુ પ્રાચીન મ'દિર શાંતિનાથતું છે, જે ત્યાના પ્રશસ્તિલેખ અનુસાર રાષ્ટ્રા ખિબાજના સમયમાં સ. ૧૬૯૧/ઈ.સ. ૧૬૩૫માં બધારેલ .⁵

પશુ આ લેખમાં જેની વાત કરવાની છે તે વાસુપૃત્યની પ્રતિમા વિશેષ પ્રાચીન છે વાસુપૃત્યવર્યોષું સાપ્રત મન્દિ તો. તદ્દન આધુનિક છે, પશુ તે આધુનિકતા વર્તમાન જ્યોંહારના કારણે લાગે છે કેમક આ મંદિર જ્યા આવેલું છે તે ભૂમિ પોરબલ્ટના પ્રાચીન તમ લાગ ચ તર્ગન આવેલી છે.

પ્રતિમા પરતા હાંડીથું ક્રેખ વિશે જોઈ જતા પહેલાં પ્રતિમાના રવર્ય વિષે શેંધુ અહીં કહીંદ્ય પ્રતિમા આરસતી છે પ્લાસતાસીત જિત વાસપુરત્ય અશે!કવૃક્ષતા અહીં કહીંદ્ય પ્રતિમા આરસતી છે પ્લાસતાસીત જિત વાસપુરત્ય અશે!કવૃક્ષતા આશ્ચે ત્રિય શ્યેલા છે. (લુક્સો ચિત્ર ૧). શક્ષતા મૂળ લાગે કરેલો છે. અદ્યપ્ય પડે ખેબાગે વૃક્ષતા પડે પહેલા પ્રતિકારર પે ઇન્ડ્રો કાર્યા છે. અદ્યપ્ય પડે ખેબજપૂર' તેમ જ 'કમલદ ઇ'તે ધારણ કરી રહેલા પ્રતિકારર પે ઇન્ડ્રો કાર્યા છે. પ્રતિકારી તો ત્રોનો રથિકાઓમાં જમણી બાજુ અપ્ર મૂર્યા અતે કાર્યા બાજુ એ પુરત્ય પ્રતિકારના લાગ્ય પરત્ય ત્રાપ્ય ત્રાપ્ય જણાવતા વાસપુરત્યના પૂજન-કથાનક સાથે સ કળાયેલ રોહિણી અને અશે!કચ દ્વારા જોઈ એ રોહિણી અને અશે!કચ દ્વારા જોઈ એ રોહિણી અને અશે!કચ ત્રાપા વાસપુરત્યના પૂજન-કથાનક સાથે સ કળાયેલ રોહિણી અને અશે!કચ ત્રાપા સાથે સાથે સ કડાયો છે, અને વાચતમા ખૂબ કહાયો ખૂબવાનવી પડે છે.

<sup>4</sup> ન્નુઓ મેપ્લનલાલ દલીય દ દેશાઈ, જેન્સ દિલ્પનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ, સું ખઈ, ૧૯૩૩, પું ૪૯૫-૯૬, તથા ત્રિપુડી મહોશજ, જેન પર પરોનો ઇતિહાસ (ભાગ ત્રીને), અમદાવાદ 5 પાદદીય ક્રમાક ૧ અદ્યુસાર ૧૯૪૯. પૃંચે

લેખ (ચિત્ર ક્રમાક-ર) આ પ્રમાણે છે.

- (१) संबत १३०४ वर्षे फागुण वदि ११ झके
- (२) (देहा?) सुत भा. वालकेन तस्य सो-
- (३) हिणिनाम स्वपत्नीश्रेयार्थे । श्री
- (४) वासपूज्यजिनविवं प्रतिष्ठितं । चं-
- (५) द्रगच्छीयश्रीचंद्रप्रभसुरिशिष्येणः।
- સ ૧૩૦૪ (ઇસ. ૧૨૪૮)ના કાગણુ વદી ૧૧ તે શક્રવાર કાર્ક (તેના ડ્રેના પુત્ર ભાતુશાલી (ભાગુશાળી) વાલાકે પોતાની સોહિણો નામની મનીના શ્રેથાર્થે જિન વાસપુરત્યન્ બિબ (ભરાવ્યુ), જેની પ્રતિષ્ઠા ચન્દ્રગચ્છના બી ચન્દ્રપ્રભસ્ત્રિના શિયે કરી

લેખની ભાષા થોડીક અપજાષ્ટ છે ('કાસ્યુન'ને બદલે પ્રાકૃત કપ કાયુક્યને પ્રયોગ છે.) જોડણીના દેષો પણ છે ' ('સોહિણ'ને બદલે 'સોહિણ', 'વામુષ્ટત્ય'ને બદલે 'વાક-પુત્ય') અને અપૂર્ણ પણ છે ' ('કારાપિત'ને અભાગે બિ બ તરાવતાર સાવક તેમ જ પ્રતિપાદન સાથ્યાર્થના નામ તો આપ્યાં છે, પણ ક્રમા ત્રામમાં પ્રતિપાદ થઈ જને ક્રમા સૈત્યમાં થઈ તે જપ્યાંગ્યુ નથી, આથી પ્રત્યુત પ્રતિમાં મૂળ પીરાગ દરમાં જ અપિસિસિત હતી કે પછીના કાઈ ક્રોલે અન્ય 'ચાનેયી ત્યા લાવવામાં આવી તેનો નિર્ધય દાસ તો થઈ શકે તેમ નથી પ્રતિમા પ્રમાણમાં નાની ઢોઈ, તેનું મૂળે બ્લત ર યંદિર હેવાની શકળતા ઓછી છે. જે પોરાગ દરનું હાલ વિનષ્ટ, પાર્શ્યનાથનું મદિર પદ્દમાં શાકથાં ક્રમાં આપ્રતિમાં પ્રમાણમાં જૂનું હોય તો સદસ્યુ મદિરમાં આ પ્રતિમા પ્રસ્તા ર ર અપ્યાં આસી હોય તેની થોડોક તરે કરી શકાય

ચન્દ્રમગગ્યના અન્દ્રપ્રક્ષસૂરિના શિપ્યોતો ઉલ્લેખ ભાષણને આચાર્ય ક્રેમચન્દ્રના ધાતુપારાયભુદ્ધત્તિ તિ. સ. ૧૩૦૦/ ઈસ. ૧૨૫૧માં સમયિત થયેલ, ને ત્રિસટરેવ વાયેલાનો શાસનકાળ ઉલ્લેખલી એક તાડપત્ર પર લખાયેલી પ્રતમાં પત્રે છે, જે પારમંદ્રના લેખ પછી ત્રયું જ વર્ષ ભાદનો કોર્ણ, વર્તમાન સદ્યક્રમાં ઉપયોગી ભળી રહે છે.

જિત વાસપુરુવની અશાક્ષ્મકૃષ્ણ રાહિણી-અશાક્ષ્મન્ત્રી આરાધકપ્રતિ ક્ષમેત પ્રતિ પુરુવાના મહિમાતુ ક્ષ્માન્ત્ર નામ્યુનઅના વર્ષ માત્મસૃષ્ણિ બિગો વહેતા પાસ્થા વ શજ આદલાકત દંડનાપત્રી વિતેનીથી, પત્તત (અલુહિલપારલ્યુના વાલપુરુવ-મેદિના ઉદાર લાદ સિંદિરેક્ટ પૃત્રિ ૧૮૪૬મા રચેલ વાસપુરુવમ્યારિત્રમાં આપેલું છે.' કારા આ ક્ષ્માનક્તો પ્રચાર થયા બાદ પારબ દરવાળી પ્રતિયા તિમાર્ષ ફ્રેપ લો ક્રેરેવાય નહીં. પ્રથ સ્થાન પછી પાંચ લાલ બાદ મત્યુત પ્રતિમા-પ્રતિષ્ઠા થઇ છે, જે કર્ષક અંશે ઉપલા વર્ષન સમર્ચ કરે છે.

<sup>6</sup> વ્યુંએ! જેન પુરતક પ્રશસ્તિ સંગ્રહ પ્રથમ ભાગ, Singhi Jain Series, No 18, Bombay 1943

<sup>7</sup> ત્તુંએ! શ્રી વાસુપૂત્રને ચારિત્ર, જેત આત્માન કરતા, શાયતગર વિ.સ. કરતા દુ રરેડ 8 રાહિલુી-અહોક્ક વૃતાલી ક્યાં તેરમાં શાહશી વિદેશ પ્રાચીત છે કે નહીં તેને નિર્દ્ધ થયા હૈપર આ તાંત્રની સંભાવતા-અરહભવાની નિશ્ચ (નિર્દ્ધ રે) આ ક્યાં માન વધ્ધ અપાર્ક ધ્યાન પંગાલુલાલ શાહે રાહું છે, જેનો સહી સાત્ર કરતાં ભારીએ છીએ.

તેરમા શતકની ઢાઈ ઢાઈ આરસની જિન પ્રતિમાના પ્રક્રભાગે પત્ર—ફળ-ફૂલથી લગી રહેલ વૃક્ષી કડારેલ જેવામાં આવે છે. આવી એક પ્રતિમા દા ઉપાકાન્ત શાહે ઘોડા વર્ષ આગાઉ પ્રકાશિત કરી છે. જે એક બીજી પ્રતિમા કુ ભારિયાના તેરમા સતકના બીજા ત્રસ્વુમાન બાગો ત્રેલ સંભવનાથના મન્દિ નરીકે ક્રાલ પરિચિત જિન્લબરના ગૃદમ ડપમાં તૃતીય લેખકે જોયેલી શ્રી હરિશ કર પ્રભાશ કર શાગ્તી તેમ જ તૃતીય લેખકે ઘોષામા નીકળેલ પ્રતિમાનિયિ પર સંગાયન કરતી વેળાએ સ ૧૩૫૫/ઈસ. ૧૩૦૧ની એવી એક જ્યન્ય પ્રતિમાનિય પા સંગીય જાણેલી જિન્નાં રવાયેય ચેત્યરક્ષી વિવક્ષિત છે કે તેની પાછળ કે છે ક્રિક્શન પ્રતિમાન કરેલાં છે તે વિગે વધારે સંગીયન થવ જરરી છે

ઉદાહરુણાર્થ અને અહી પંભાતમા થોડા વર્ષો અગાઉ ભૃતિમાથી તીકળી આવેલ જિન પ્રતિમાગોમાના એક પ્રતિમા ચિત્ર કર્મા રજૂ કરીએ છીએ 10 આ પ્રતિમા પણ આરસતી છે. અહીં ાવેષ્યની રજૂઆત વિશેષ નાય્યાત્મક અને દલાત્મક જણાય છે. દલા વચ્ચોળ ત્રાહના પ્રત્યાત્મક અને દલાત્મક જણાય છે. દલા વચ્ચોળ ત્રાહના પ્રત્યાત્મક અને ત્રાવેષ પોયલુાના આસનમા નાનીશી ધ્યાનસ્ય અને મેનોરમ જિન-પ્રતિમા બનાવી છે જિન્મિળ પર જ્લામાંથી જ પાગરતું મૃણાલહત્ર ઢાળેલું છે. હત્ર ઉપરના ભાગે નાનામારા પર્ણુ—યકો કહામાં છે, તે આજુભાજુ પુષ્પરાજિ અને ફળતી લૂમોથી લચકતી લતાએ ભતાવી છે નીએ યહની બન્ને બાજુએ લહેતા લતાના છે. આ માતિ ત્રાહ્માં હતા, રોહિણી આદિ પાત્રો અહીં અનું બાળ તે કહિકાઓના સહ પરાંત્રો રહેલ હાથેતું તે છે. આ માતિના વાસપૂર્ભ્યની તો નથી લાગતી, રોહિણી આદિ પાત્રો અહીં અનુપરિલત છે પશુ ગત્યુંગ્રન્ય હતાન્તી શું સક્ત હતે, તેની પાછળ કર્ષ કથા સ્કળાયેલી હતે, તે રી પાછળ કર્ષ કથા

પારળંદરની વાસપૂર્ળય–જિતની પ્રતિમા એ જૈન પ્રતિમા–વિધાનતુ એક વિરક્ષ હષ્ટાત રજૂ કરે છે. વિશેષમાં છદ્દ હિત પ્રતિષ્ઠા લેખ દારા તેમાં જિતનુ નામ પ્રમાણિત હોઈ, પ્રતિમાતુ જિનપ્રતિમાશાસ્ત્રના અધ્યયનમાં વિશેષ મૃક્ષ બની રહે છે. <sup>11</sup>

ચિત્રો ૧ પારભંદરતા શ્રી વાસુપૃત્ય જિનાલયના મૂળનાયક શ્રી વાસુપૃત્યગ્વામીની સ ૧૩૦૪ના લેખવાળી મૃતિ :

(પુરાતત્ત્વ સ શાધન મ'ડળ, ધારખ દરના સૌજન્યથી)

ર જિન વાસુપૂજ્યની પ્રતિમાના ચ્યાસન પરના સં ૧૩૦૪ના લેખ -

(પુરાતત્વ સ શાધન મ ડળ, પારખ દરના સૌજન્યથી) ૩ ખંભાતના ચિતામણિના દેરાસરમાં હાલ પ્રતિષ્ઠિત તેરમાં શનકની અમરસની સંવર્ધ જિનપ્રતિમા

(શ્રી લાલભાઇ કલપતભાઇ ભારતીય સમ્ફૃતિ વિશામ દિશ્ના સૌજન્યથી) Cf Umakant Premanand Shah, Studies in Jain Art, Benares 1955, plt. XXVII, fig. 73

11 પ્રવ્યાસિક વર્ષ પહેલાં સિનિશ્રી સવનવિજયાછ તેમ જ પ્રથમ લેખાક કરેલી વાચના દિતીય અને તૃતીય લેખાક શેડીક શહે કરેલી, જેના વિરોધ પરીક્ષણ હોય વિશ્રુષ્તિ શ્રી અમૃતલાલ સાજક તયા શ્રી લક્ષ્મણ સાજક કરેલી છે. લેખાક તેમના સહાયના અહીં કલ્લેખ કરતાં હાર્ષ અનુસાવે છે.

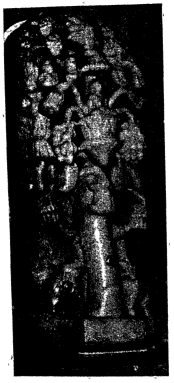
XXVII, fig 73 ા આ પ્રતિમા હાલ ખ લાતના ચિતામસ્થિના દેશસરમાં પ્રતિષ્ઠિત થયેલી છે. તસ્વીર સુનિશી હલ્પવિભયજી શેડા વર્ષે અગ્રાદ દેશસાટેક



ચિત્ર-૧.



ચિત્ર – ૨.



ચિત્ર - 3.

# વત્સલ–ક્ષમામૃતિ શ્રીકૃષ્ણ

#### ઉપેન્દ્રરાય જ. સાઉસરા

સ જયે જવાળ આપ્યા: 'રાજન્! તમે મખરય છતા પુત્રો પ્રત્યે પક્ષપાત કરો. તમે રાજ્યની લાલસામાં એવા લુક્ધ થઇ ગયા કે પાતાનો કોઇ જાતના ત્ર્યાં શાધી શક્યા તહિ! (સ્વાર્થ સાધવાની આકાંદ્વાથી પાતાનું જ અહિત કર્યું!) તમે બીખારિત હિત વચના ન ગણુકાર્યા, પશુ કુ.શાસનાદિ દુખ મંત્રીઓની સલાહ માતી માણસે એવા રીત વર્તનું જેને એ કે સાચિત્યમાં પરતાલું પડે તહિ. હવે શાક કરવાનો કંઈ અર્થ તથી…' તમારા પુત્રોએ પાડવાર્યી અહિતને દુખ્યાયક વાક્યોર્યા પવતથી ધમાવી તેમા શ્રોજાથ્ય

ધ્રતરાષ્ટ્રના આ શબ્દો શુ આજે સંસ્થળના મળતા નથી કે? પોતાળ દર્મન્યો સ્થી જવાનું આ પ્રકારનું માનસ સર્વ વિદિત છે નળી દુ ખલારથી અત્ર થઈ તે દયશાનનેશમ માનવાનો અનુસાન પણ સાવ વિક છે

ક (ક) સાવેલિક વરસલતા અર્થાત્ સાચી વરસલતા હિત કરે. પોલાના અર્થ. 'સ્વાર્થ' સાથે જ્યારે ધૃનરાષ્ટ્ર જેવી સ કૃષિત વરસલતા પ્રણાશના માર્ગે શર્ક જય

<sup>(</sup>ખ) ધૃતરાધના દ્વિંચારાથી પ્રણાશ સન્ધી છે અને એ અધિભ્યતિ કરતા આવા બીન ૨ કર્યો માટે ત્યુંએ . (બધા ૧૯ લઈ ૧૯ ૮માં છે) કે પ્રકશ્ય ૧. પૂત્ર થેલી, તેલ ૧૧. પ્રકાર ૧. 'સાર્યદ્વસવાર' નોધ ૧૩, પ્રકાર છે, 'સ્વેરફાર' નોધ ૧. પ્રકાર ૧. પ્રકાર ૧. પ્રતિ ૧. પ્રકાર ૧. પ્રકાર ૧. પ્રતિ ૧. પ્રકાર ૧. પ્રતિ ૧. પ્રકાર ૧. પ્રાપ્ત ૧. પ્રકાર ૧. પ્રક

શ્રી ક્ષેત્રીયા પ્રજવિલત કર્યા અને પછી પત ગિયાની જેમ તેમાં ઝપલાધીને કેશવરપી અગિન જ્યાંળારી બળી મૂચ્યા તેના શાક કરવા વાગ્ય નથી માટે ગૈર્ય રાખા અને છુહિથી મન્યુ-ના નાશ કરા ' (૧૧−૧–૨ થી ૩૬)

એ પછી વિદુરે ધુતનાપૂત અબૃત્સમા આઠલાક વચતોથી આધાસન આપ્યુ ક ('એપિલ' સ, રથી છે અને પુત્રશાસનિક્ષતપ્ત પુત્ર ધૃત્રાષ્ટ્રને (પ્રાથ્ટીમાત્રના પિતા સમ) પિતા વેદત્યાસે પણ પુત્રશાકના બહાલડતા હુતાશને પ્રજ્ઞા અર્થાત્ સફ્યુહિર્ય બળેથી ગાત કરવાના અનુરોધ કરી સાન્દ્રતન આપ્યુ ('એપિય' સ ૮)

ધૂનરાષ્ટ્ર સગરાંગલું તરફ જઈ રહ્યા છે એવુ સાયતમું એટલે ધર્મરાજ, પાડલ ભાઇ-ઓતે લઈ તે તેમને મળલા ઉપડાયા તેમની સાથે શીકૃષ્ણ, સાયકિ, યુક્ષલ, શૈષકો કહ્યું કર્યો હતી. અને પાંચાલ રાજાઓની રાષ્ટ્રીઓ પહું ગયાં. યુધિિંગ્ડર ગંગાતી? પહોંચ્યા ત્યાં શું જેલું કે— દીટોડીની પેટે કચ્ચું વિલાખ કરીને રહાકૂટ કરની હજારા અબેઓ! ! યુધિિંગ્ડરને જેતા જ એ ઓઓ તેમને વી ટળાઇ વળી, અને મમંજોદી વચનો સંભળાવવા લાગી. 'કર્યા ધર્મરાજની ધર્મ ત્રાં અને કથા તેમની અત્યારની ફૂરતા! એમણે તો પિતાઓ, લાઈ એ!, યુટુઓ!, પત્રો અને નિમોતીને પશું વધ કરી નાખ્યો! દ્રોશુ, ભીખ અને જપદ્ધત્રને મારી ન ખવીને તમને ટાઠક વળી તે ! પિતાઓ, લાઈઓ, દુધર્ય અભિમન્યું અને દ્રીપદીના પુત્રોને તમે હવે જોઈ શહેવાના નથી, તો પછી નમારે રાજ્ય કોને માટે કર્યું છે!—આમ કદળતી અને ઓતાના ધરામાંથી નીકળીને યુધિપ્ડિત તથા પાંડલો ધૂનરાષ્ટ્ર પાસે આવ્યા. યુધિપ્ડિરે ધૂન રાષ્ટ્રને પ્રભામ અંદા. શાંકાતાં ધૂતરાષ્ટ્ર યુધિપ્ડિસ્તે કપને લેટ્યો, (મા લપ્યન્ત) સોન્યનન આપ્યું અને પછી એના મતના લામસેનરૂપી વનને કોધાિંગ્યી બાળી નાખવાની ઇચ્છા ઉદ્દલની એનો દેખાલ લાકલાડા ળળતા અનિ જેવા થઈ વર્ષા, મહાપાત્ર શ્રીષ્ટ્ર અને મારે સ્થા આ અરાક્ષ્ય સંસ્થ્ય પ્રથમથી જ યાંયા ગયેના એટલે તેમણે તો ભામસેનનો લોખાંડની યુતિ

ઉ વિદુશના આશ્વાસન વક્તવ્યમાં ભગતમરના લગભગ સર્વ સુખ્ય ધર્માં પ્રદૃશ્યાત છોલી કરસ્યું કરનાર વિખ્યાત 'મધુબિ';' દક્ષત આપે છે. "સ્ત્રીપર્વ" લ યુ ૬ વિરોધ માહિતી અને વિવસ્થ માટે લંગો ''ભારત-રત્ત' બોછ આવૃત્તિ, પૃ. ૩૬૨થી ૩૬૭.

શ્રીપ્રાંગો એ હાથથી બીમસેનને ખસેડી દઇને તેની લેાખંડની મર્તિને ધતરાષ્ટ્રની બાથમાં હામેક્ષી મૂકી એ મૂર્તને જ સાચા બીમસેન માનીને, ત્સહજાર ઢાથી જેવા બલવાન છત ગાય માં બીસીને તેને ભાગી નાખી! અને પછી ક્ષેત્રી એક્ટ્રો એક્ટ્રો મોંય પર પ્રકાશા! કસ જયે એને શાત પાડયો, થોડી વારે એનો કોધ ક્ષતરી ગયો. ત્યારેએ કેઓ માગ બીમ રં!' એમ પાકમ્ક્રીને વ્યક્ત કરવા લાગ્યાં (૧૧–૧૧–૧ થી ૨૧) ધત-રાખના કોધ ઊતરી ગયેલા જોઈને નરશેષ્ડ શ્રીકહો એને પૂર્ણ શબ્દોથી આધાસન આપવા માંત્રયું . 'રાજા ધતરાષ્ટું શાકત કરશા તમે આ બીમના વધ કર્યો નથી, તમે તા એની લોડાની પ્રતિમાને નાગ કર્યો છે! ભગ્તશ્રેષ્ડ! તમને ક્રોધવશ થયેલા જોઈતે. (જાણે કે) યમરાજની દાદમાં સપડાયેલા ભીમને મે ખેગી લીએ હતા. રાજશાર્દલ માના-ખાક્ષા ! તમે અતત બળશાળી છે. તમારા બાહુઓની બીસને કાંસ સહન કરી શકે એમ છે ? જેમ યમરાજના બેટા થયા પછી કાઈ પણ પ્રાણી છાતું છટી શકે નહિ. એમ તમારી ળાયમાં સપડાયા પંઝી કેર્કપગ્ર પ્રાંગી જીવી શકે નહિ, તેથી તમારા પૃત્રે (દર્યો હતે. તાલીમ લેતા માટે) બીમની લેહિપ્રતિમા ઘડાવી હતી તેને જ કૌરવ્ય! મે તમારી વ્યાનળ ધકેલી દીધી હતી! પત્રગોકના સંતાપને લીધે તમારું મન ધર્મથી ચળા ગયાં. રાજેન્દ્ર! તેથી જ તમે ભીષને હજા તાતાં ઇચ્છ્યુ પશ ગજના! તમને એ ઘટતુ નથી, કારણા કે તમે વકાદરને મારી નાખશા તાપણ તમાગ પત્રો કાઈ રીતે જીવના થવાના નથી માટે અમે સમર્થ એવા આપ સાથે જે વર્તાવ કર્યો છે તે બધાં કાર્યોને અનુમૃતિ આપા અને भनने शांशतर हरा निर्देश तस्माधत्कृतसस्मामिर्मन्यमानै क्षत्र प्रति। अनुसन्यस्य तस्मर्व सा च को के सन. क्रथा:॥' (११–११–२२थी a०).

અંધ ધૃતરા•્રે જોયું કૈ પોલ પઠડાઈ ગયું છે એએ બીમના પ્રત્યુત્રો ચિધ્યા શાક મૂક્ષ કીધા. કોળળા કર્યા હાય-મો ધોયા. ત્યાર બાદ મધુસકત શીકૃષ્ણે એને ધીરજ રાખવા માટે પુત્ત કર્શું 'રાજન'! તમે વેદો અને નિવિધ શાસ્ત્રોનું અખ્યત કર્યું છે. તમે પ્રરાશ્ચ સાંભળ્યાં છે સ પૂર્ણ રાજધર્મો સાંભળ્યા છે. એમ તમે વિદાત અને મહાબ્રાદ્ય છે! અને પડિવાને બળ તથા શીર્યમાં અદદા બખુતા હતાં હતાં હતાં તે (યારી અને બીપ્ય, ટ્રોપ્ય, વિદુર, ગાન્ધારી વગેરેની) સહાહ માની નહિં કે જે સ્થિતપ્રદા તર્જા પોતાના દોષોને અને

<sup>&#</sup>x27;દસ હત્યર હાથીના અળવાળા' અર્યાંત અતીવ અલવાન ધૃતરાષ્ટ્રે આઠલી ૧ઠલ વર્ષે ૧ઠલ ભાગના ટ્રેટ અલ્લાન ધૃતરાષ્ટ્રે આઠલી ૧ઠલ વર્ષે ૧ઠ ભાગના ટ્રેટ મહાલારતા કરિયો કર્યું છે. આવ્યાં તે દરિયો કર્યું કર્યું હોય એક લાગે છે ધૃતરાષ્ટ્રે કોઇ અન્ય રીતે ભાગના વધ કરવાની ચેવડ કરી હશે. એને શીફેલ્બે નિસ્ત્ય કર્યા હોય.

तत एनमुपातिष्ठकारीमार्थ परिचारकाः । इत्तरामि पुत स्थेतं प्रोबाच ममुद्दावः ॥ ११-११-१. राजनमधीता बेदास्ते शास्त्राणि विविधानि च । श्रुतानि च पुराणाति राजसमित बेदालः ॥ ११-१२-१ एव विद्वानमहाग्राह नाकार्विचनं तद्य । पाण्डवायिकाञ्चाननके तीर्षे च कीर्य ॥ ११-१२-१.

દેહકાળના શિબાગોને સમરું છે. તે જ પત્રમ શ્રેષ પાત્રે છે પક્ષ જ અનીતિના માર્ગે સાધીને પીતાના કપ્યાપ્ત તથા દિવાહિતની વાત કહેવા છતા સમજતા તથી તે આપત્તિમાં આપીને ગોક કંગ્રે છે ભાન્ય! તમારું તહાં, પાંછળ વહાં લે દારા જંગ્રું કહ્યું તે હી સ્વેત કેંગ્રે થાન અન્દિવગાના—પત્ય અન્દિવા કૃષ્યું હતા. તેને તમામા અપગધ્યા જ મપદાવાં છે. પછી બીનતા વધ ગાયી વાંછો છો? તેથી પીતાના દુષ્પૃત્રોનું અનુ-નરખ કરીન તમે કોંપને કાળુના ગંખા પાઠેવીની સાથે (ઇપ્લોધ્યક) ત્યારી તાપ્યો બુંદ્ર પાચાલીને અભાના ઘચડી મગ શે હતી તેને બીમસેત લે વાળવા નાટે મારી નાપ્યો હે ત્યાર! તમા તમે નિર્દેષ પાદેશોને ગચ્છાડ્યા હતા તે તમારા તથા તમારી ફારમા પુત્રના શ્રેતલ ત્યાર તમાર તમા (અને વેન્ઝ તેન ત્યારે કરેય) છે (૧૫–૧૫–૧ થીલ)

દેવકાયુત્ર શ્રીદ્રષ્ણે એ રીતે રાજ ધૃતરાષ્ટ્રને સાવ સાચી વાત કહી એટલે એણે

હ પરના શ્લોકાશા, તેમાય ખાસ કરીને શ્લોક કમા વર્ણવેલ અવિધેયાત્મા (પરત ત્ર) ધૂત-સં' દું (-મત્યુને, સેતાનને વગ મહાયા) સાથે સરુ ગીતાના વિધેયાત્મા (મન હપર પોતાના કાયુ-વાળા, સ્વતંત્ર અર્ગત પરમાતમાને વગ મહાયા):

```
रागद्वेषांबनुष्कतेन्त्र विषयाभिनिदेषीक्षरः ।
कारमबन्द्रीविषयान्या प्रसादमधिगच्छति ॥ ६-४-३४ (शीता २-६४)
प्रसादं सर्वद् खाना हानिररं बारजावति ।
प्रसन्त्रचेनसी बाह्य बुद्धि पर्ववितिच्छते ॥ ६-२४-२५ (शीता २-६५)
```

રાગદુંગરહિત અને પાતાના કાળમા રહેલી કન્દ્રિયામી વ્યાપાર ચલાવતા વિધેચાતમા (સ્વત વ) ચિત્તાની પ્રસન્તનાને પામે છે ચિત્તાની પ્રસન્તનાથી તેના (વિધેચાતમાના) સર્વ' દુ ગા નાશ પામે છે પ્રસન્ન ચિત્તવાળાની જીહિ શીધ્ર ત્યિર શાધુ છે

૧૧–૧૨–૪મા આવતુ 'સ્થિતપ્રજ્ઞ' પદ આ સંદર્ભમાં જેવાથી શ્રી ટુંબ્ર્યૂની વત્સલતાના \*માલ આવશે. હત્તર આપ્યા ' માધવા ન નાગાહે!' તમે કહે અ તેમ જ છે ધર્માત્મા! પુત્ર-તેનાને લીધે તે ધીરજ ગુમાવી લતી. પરંતુ તમારી ગઢા પાયીતે સત્યાકારી મળાન બીન નારી ભાષના ન સપડાયા તે સારું થયું ' કેવવ' વને મારે! રેશ અને ઈ ર્ધાં દૂર ચવા છે તેથી તને હું મંખ્ય પાડત બીમને પળવા ⊎વ્યું છું . મને પાડી પ્રયંત્ર ક્લાબા અને પ્રાપ્તિ લાગણી થઇ છે.' એમ કોધનું ઝેર ઊતવાં પછી ધૃતરાષ્ટ્ર નાયાના ચારે પાડત જ્ઞાર્કઆંન બેટલા રક્તાં રહતાં એમના ગત્ર પ પાળ્યા, તેમને આધાસન અને આસીતાં આખ

ત્યાર બાદ પાંડેલા ધૃતરાષ્ટ્રની અનુતા લઈને શીકૃષ્ણની સગાયે ગાન્યાં તે મળવા ગયા યુંલિશિર મળવા આપ્યા ત્યાંની પ્રતેશાકાર્તો ગાન્યાનિ વિત્ત ત્યાંયા સ્ત્રુ એમ્બ્રેટ્રને એક લાગ પાંડેલીને સાપ આપવાનું કચ્છતું (અગાલી ચાટે જુમાં તરકાયવાં 1-ર દૃષ્ણી ૧૫) એમનો આ દુર્તિયા ત્યાંથીને લાત રક્ષ્ણમાં એકેતા તરે ય સર્વીતા) વૈત્યાં જાયાંને લગ્યસ્ક્ષ્ણી તેમી ત્યાંથી અલી પહોંચ્યા વક્ચાસ પ્રાણીમાના દેવાયાં કેદ્યવાત ભાવના લગ્યસ્ક્ષ્ણી તેમી ત્યાંથી અલી માં ત્યાં લગ્યાં પ્રતિ થા લુધિય વિત્યા ભાવના કર, માટ્ટ સાલળા યુદ્ધના અતારે નિવસ અવારથી દૃષ્ણિય તાળી પામે આવી ક્યાલયા આશીવાંદ માળતા લારે તું એને 'આયા વર્ષ જ સંભ્ય જ છે' એમ કરેલી તારૂ એ વચ્ચ સાચુ પડ્યુ છે, માટે સ્થલાદિની! તું ધર્મનું પૂર્ણ મગઢ કર ક્રેપને હ્યુબા અલા અધીની ના માં. (૧૯–૧૩–૧થી ૧૧)

ફાંગતંજથી સપન્ત ગાન્ધારીએ પ્રશસ્તીય સંપત્ર રાખ્યા-પાડેવાંતે શાધ્યા નહિ એ ગાંકાતો રાજવણીએ સલસ દ્રેપાયન ત્યાસ આગળ રાળ કાંદ્રો . 'હું પાડીવાની મસ્યા નવાં કરતી તેમનો નાશ પણ કમ્પ્રતા નથી પણ પુત્રશાકને લીધે માટું મન તિફળ થઈ જાય છે. જેમ કેન્તીએ પાંડીવાંત રસ્યા કરતા તેમના નાશ પણ કમ્પ્રતા તેમના સાર પણ પાંચા પુર્વાનું રસ્યા કર્યું છે. જેમ કેન્તીએ પાંડીવાંત રસ્યા કરતા હતાં સ્થા હતાં કર્યો છે તેમાં હું ભીલત્સ અજુંત, જ્રાદર, નકુલ, સહદેવ કે યુધિપાર કાંધ તેન લગર પણ દેવાં હતી. તથી. મારા પુત્રોય લાગી હતા અને આતરવિધાલાં માર્ય મથે છે તેનું અને દુખ્ય નથી. પણ (સામાન્ય રીત) ઉદાર મનવાળા ભીત્ર વાર્ટ્યુલના દેખાં, કૂર્યોયનને સમાહ માર્ય આપણા આપણા અને સ્થા કર્યો છે તે જાય કર્યા છે તે જાણ ત્યાં સ્થા કર્યો છે તે જાય કર્યો છે તે જાય કર્યો આપણા આપણા અને સ્થા કર્યો આપણા આપણા અને સ્થા કર્યો આપણા સાથે તેમાં સ્થા કર્યો આપણા મારે જ મહાત્યા ધર્માં કર્યો આપણા મારે જ મહાત્યા ધર્માં કરીલ થયું પણના ચારે ત્યામ કરતા હતા લગા વાર્ટ ત્યામ કરતા હતા લગાવવા મારે જ મહાત્યા ધર્માં કરીલ થયું પણના ચારે ત્યામ કરતા હતા લગાવવા મારે જ મહાત્યા ધર્માં કરીલ થયું પણના ચારે ત્યામ કરતા હતા લગાવવા મારે જ મહાત્યા ધર્માં કરીલ થયું પણના ચારે ત્યામ કરતા હતા કર્યા હતા કર્યા કર્યા કરતા કરતા કર્યા મારે સ્થા કરતા કર્યા કરતા કર્યા કર્યા મારે સ્થા કરતા કર્યા કર્યા કર્યા કરતા કર્યા કર્યા મારે સ્થા કર્યા કરતા કરતા કર્યા કરતા કરતા કરતા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરતા કર્યા કરતા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરાય સ્થા કરાય કર્યા કરા કર્યા કર્ય

આ આચારપૂત અકાટ્ય દ્ધીલાના શા જવાય ક્રોઇ શકે :

માતા આન્ધારીની આ ધર્મપુત, કરવાશ્વર વાણી સાક્ષ્યા, બીધેલ ક્ષ્મીકે, તેનાધો બની શકતા વધુમાં વધુ વ્યતુનય કરી, ક્ષેશિયતે વ્યવર્થથી હથવાના કારણા પ્રચાપના તેમા કુર્યોધનના પરાક્રમની ભારાભાર પ્રશ્ન શકી. (૧૧-૧૪-૧ રી ૧૧) ગાન્ધારીને તેનાયી થાેડુ સારૂ લાગ્યું, એટલે ફરીયી કંઇક પ્રેમ સાથે દુ:શાસનના રુપિંગાનનું કારણ પૂછ્યું. જવા પત્રાં જાણે આવેપ્રેમથી ઊલરાઇ જેતો ક્ષેય એવે દેખાવ રહ્યું, બ્યવતારુ જની, બીગે તેનુ રુપિરયાન કર્યાના ઇક્કાર કરી દીધા ! અને એ તો સ્વળ પ્રતિનાયાયન માટે ક્ષેપ્ર જ્યોલીયાળા કરેલા એવુ બહાનું બલાવી દીધુ ! (૧–૧૯–૧૧થી ૧૯).

ગાન્યારીતે આ પ્રતાતિજનકતા ન લાગ્યુ, પણ શીમસેનને ઉગર ક્લિથી માફ કરી, માત્ર ભારલ જ કહ્યું 'તે તારા અધ્ય અપરાલ કરનાર માત્ર એક જ પુત્રને (=વિકર્ણને) જીવતા રાખ્યો હોત તો, રાજ્ય વિનાના કલ અને અધ એવા અમને તે લાકડીરૂપે શ્વાત. વળી મારા બધા પૃત્રાના કાળકૃષ્ય તે ભે (જ્ઞાગ) ધર્મલું પાનન કર્યું હોત ( દુર્યોધનને અધર્મથી માર્યો ન હોત) તો મને આટલું બધુ દુ:ખ ન શ્વાત.' (૧૧-૧૪-૨૦થી ૨૨)

વ્યાટલુકહેતામા ગાન્ધારી ફરીકાયાતિષ્ટ થયા, અતે 'કર્યા છે એ ગજ સુધિષ્ઠિર'' એમ પૂછવા માડવા. (૧૧–૧૫–૧).

તમારા પુત્રોનો નાશ કરનાર, નૃશ'સ અને શાપયાંઅ એવા હુ આ રહ્યો ' એમ પકુર વાણી ગોહના અને ધૃજના ધર્મરાજ, હાથ જોડીને હાજર થયા અને નસ્રનાથી વિન તી કરી, 'શાપાર્હ હોર્હ મારે જીવીને કે રાજ્ય, ધન વગેરેનું ય શું કામ છે શ્રે માટે શાપ આપી ' (૧૧-૧૫-૨થી)

સ યયી આત્ધારી કર્ક જ ન બાલ્તા. માત્ર ઊંડા નિસાસા મુક્તા લાગ્યાં. ઐવાનાં આખા-ના પ્રાપ્તાની તરાડમાંથી ઐપની નજર યુવિકિરની આગળીએનાં ટેન્વાં ઉપર પડી કે તરત જ તે રાજાના દર્શનીય નજા અલત કુશ્ય બની ગયા. આ જોઇને અજૂન શ્રીકૃષ્ણની પાછળ ધૂયાઈ ગયા અને બીજ પાડેલો ડરને લીધે આનાપાછા થઈ ગયા પણ કુટુલાળુ ગાન્ધારીએ પ્રયળ સ યયથી કોવતે દૃદ કર્યો, ર-ત્ય થયાં અને માતાની જેમ પાડેલોને સાત્વન અપ્યુ. લેવાને બદલે આપ્યું " (૧૧-૧૫–૫યી ).

એ પછી ગાન્ધારીની આતા લઈતે પાંડવા માતા કુન્તી પાસે ગયા.

યૃતિંમન્ત શાક સમા ફન્તી, કર્વું પ્રસ્તુતો શાક પણ પ્રગટ તહાતા કરી શકતાં. તેમતી પાસે દ્રોપદી લગભગ એક્કાશ જેવી સોય પર પડી પડી રહતી હતી. એટલે કુન્તી શ્રોપદી અને પાંસે લગભા એક ક્ષેત્ર આત્મારી માસે આવ્યા લે 'દ્રા-૧૫ન થી ૧૪). સાસ આત્મારીએ સમદુધ્યાલ હોપદીને કહ્યું—વિધિની એ નોધપાત્ર વિચિત્રતા છે કે ગાન્ધારીને કોર--પાંડવ હોપદીને કહ્યું—વિધિની એ નોધપાત્ર વિચિત્રતા છે કે ગાન્ધારીને કોર--પાંડવ હોપદી મહુધી વધુ પિય હતી, અને એ વહાલી વહુને જ એમતા પ્રત્યા દ્રાક્ષ્યો એક પાંચીને અપમાતી હતી, અને એ વહાલી વહુને જ એમતા પ્રત્યા દીકરાઓએ ચારે પે'ચીને અપમાતી હતી,—'પ્રત્યી' આમ ન કર સુજ દુઃખિયારી

<sup>1</sup> गान्धारी विगतक्षीषा सान्त्वयामास मातृषत्॥

આ મહિલાની છવત ધર્મજાહાને શાની ઉપમા આપવી? રત્નાકર સાગરની, સગવતી વસુંધરાતી કે અન ત આકારાની આપવી?

<sup>ં</sup> કૃતી ગાળ્યારીને વહેલ ગણતા. પ્રકર્યા આપરામાં લહે યૂઆ, પહ્યું આ અંગિંગોએ પ્રેમનેદ તહે હફ્યા ન લીધા, ત્રાવણો અને ઉત્તરે જ્વળત પણ કર્યો. મહાયુલના પ્રચંડ શારળકારમાં આ મંગલ પદ,ત્રાલું કે લાગાંક જઈને ત્ર લળાતા નથી એહે લાગે છે. પરંહ અમાગલિક ધાલાદ દુર વધા, મંત્રલ દુર જ સર્વોપાંદ રૂલલો

તરફ થાંડી નજર કર મને તો હવે લાગે છે કે કાળની પ્રેરણાથી આ લોકોનો વિનાસ થયો છે. ભાવિ ભાવ થવાના હતો તે થયો. શ્રીકૃષ્ણકૃતા અનુનય તિષ્ફળ જતાં, વિદુષ્ટ કચ્ચોરલ લાણી કળી છે માટે અપરિહાર્ય અને ખાસ કરીને બની ચૂંકેલી ઘટનાનો શોક ને કર. એ સી સગ્રામમાં પ્રત્યું પામ્યા છે માટે શોક કરવા લાયક નથી અન્યારે તો જેવો છું જેવી હ છું. જે અને કોણ આશ્વાસન આપશે ર' વળી આત્મલક્ષી બની શ્રોલય. 'અરેર! ગાય જ (દુર્યાંઘન જેવા કલિઅ શતો જન્ય આપવાના) અપરાધ્યી આપણા અગ્રાધ્ય કલી છે 'છે (૧૧-૧૫-૧૫થી ૨૦).

હવે કવિ સત્યવાહિતી તપરિવતી ગાન્ધારીતી આખે રહ્યુળૃતિનું દર્શન કરાવે હે ન્હા બારતના સ્વીત્તમ વિભાગી પૈકીતો, વિશ્વના કરૂલું કાવ્યોમાં માર્ગ મુકાવે તેવા, દિવ કરાવાથી પકેતો આ વિભાગ, ધુકાવે તેવા, દિવ કરાવાથી પકેતો આ વિભાગ, ધુકાવે તેવા, હોવ તેને તાદર ખંકા કરે હે. મહાભારતનો કૃષ્ઠ પેતો અને મન્યુના પુર-કારતો અ અત્ય મું હો તેને તાદર ખંકા કરે હે. મહાભારતનો એક કરતાં વધુ દષ્ટિકાશુર્થી નિહાળવાની ખાસિયત પ્રમાણે અને પણ માન્ધારિત બે ગત સમરાગશ્યું જેતાં વર્ણવર્ભા છે (૧) મહાર્થિ કૃષ્ણ વ્યાસતા વહાતને લીધે દિવ્યયક્ષુર્થી (૧૦-૧૯-૧૯ થી ૪) અને (૨) શીકૃષ્ણને આગળ ગર્માતે ધૃતતણું તથા માહેવાતી સાથે બધી કીરન-પાંચાલ સ્ત્રીઓ રહ્યુલૃતિ હપર ગર્મત્યારે (પાડા ખાસીને અને સ્ત્રુથી ૧) (૧૦-૧૬-દ્વી ૧૮).

રખુલિત્ર ઉપર કબલનપન પુરુપોત્તમ શીકૃષ્ણની સાથે ફરતાં ગાત્માં ગેમ શું કેયું ક્ષ્ય વાળ પી ખતી, ડીડીતી પૈકે વિશાપ કરતી, પુત્રેમ, ભાઇ એો, પિતાએ અને પતિના શળ ખોળાતી દોડાહીત કરતી વીરમાતાઓ, વીરસ્બિઓસી વીરપૃત્રીએ અને વીરમ્પત્રીએ શળ ખોળાતી દોડાહીડ કરતી વીરમાતાઓ, વીરસ્બિએના ટેલાં મોલાની ખેંચાપ્ય કરતાં કે રમતા કે ચોરતા પડ્યાં છે. સુચર્ણનાં કરતાં, ત્રિપ્તા, માલાં મોલાની ખેંચાપ્ય માળાઓ, વીરપુર્યોના હાય, પગ, ઘડ, માયા, તલવારા, ગદાઓ, બાહ્ય, ધતુંખો, પરિયા, અચિકા વીરપુર્યોના હાય, પગ, ઘડ, માયા, તલવારા, ગદાઓ, બાહ્ય, ધતુંખો, પરિયા, અચિકા

विस्मिननपरिहाचे 'ऽचे व्यातीते च विशेषत । मा छुचा न हि छोाच्यास्त संद्रामे नियन गता :॥ ११-१५-१८ वर्षेत्र स्व तवेबाह के। वा माभासीयञ्जति । ममेव ह्यापराचेन कुळसम्ब विनाशितम् ॥ ११-१५-२०.

११-१५-१६ साथे सरभावे। १-२४-११ (शीता-२-११) अने १-२४-२७ (शीता-१-३७) गतासुनगतासु व नामुक्तेावन्ति पण्डिता: ॥ श्रीता. २-९१ अर्थ.

ય હિતા સત્યું પામેલાના કે નહિ સત્યું પામેલાના અર્થાત્ છત્રવાના અનુશાક કરતા નથી तस्मावपरिद्वार्थ ऽर्थ न त्व शोबितुसहीत॥ शीला. २-२७ वर्ष.

માટ એ અપરિકેદાય છે, તેના તારે શાેક કરવા ધાત્ર્ય નથી. ૧૧–૧૫–૧૯, ૨૦મા નિર્દેશિત વચના કચ્ચારની સત્નારીએ ગીતાયએનું નદોતા સાધક્રયા, ગીતાવચના તેના દ્રક્ષ્યા સ્કૂર્યા હર્વા

રથ, મેરેલા ગાડાઓ અને મૂધીભિષિકત રાજાઓના ધૂળ ચાટતા રાળોથી હહત્યુનિ લાગરાઈ રહી છે એના પ્રિયજનની ગોધ કરતી તાંગીઓ ધડ મળે તો માશુ નહિ અને માશુ મળે તો ધડ તિ એવા દેવનાગોને એક્ડા કરીતે મેળવતી હતી. માત્ર ધડ જોઈને કે માત્ર મનક તેનેને અપીએ પોફાન થતી હતી કોઈ વળી ગળના હાથ પગ વળે અ એને સમ સ્થા માર્ચ પોફાન તેની હતી. આ જેના જેના દુખના હિમાલય સમા મોલત તોલે કહ્યાં જેને તેને તો મત્યાર્થીએ, ક્ષામાર્થી ચીક એલે છું એટલે મે પેલા લાવમાં ખળખ મહાયા તેનો અને લાઈઓને એક પાકા સ્થા પ્રાપ્ય છે.

થાે કંક માગળ ચાલતા દુર્યાત્રનનુ શય જોના ગાન્ધારી ધીરજ ખાઈને એકાએક ખેરાત વર્તા ગયા. ભાનમાં આવતા 'હા પુત્ર ! હા પુત્ર !' એમ કૃસકે કૃસકે કર્યું વિલાય કરવા માડવા અને સમીપમાં જ બનેલા શ્રીકૃષ્ણને કહેવા માડવા, લેકે સમર્થા યુદ્ધની શરૂઆતમાં આ નપસત્તન દ્રશેધિતે મને પ્રણામ કરી, 'દે અન્યા! કૃદળીજનોના અપાસ ઘર્ષમા-આન્તર-विभद्रभा, भने तांग क्य थाओ, ओवे। आशीर्वाट आप, अस्मिन्द्वातिसमुद्रपे जयमस्याववीत માં એમ કર્યું હતુ ત્યારે અમારા ઉપર આવતાગ થાર સકટની વાત જાણવા છતાં. પરાયાલ માં તેને ઉત્તર આપ્યા હતા કે, જ્યા ધમ છે ત્યાં જય છે. કત્યુવત जानની मर्बनह रत्र व्यमनागरम । आव पूर्यव्याप्र सती धर्मस्तती जयः ॥ अने वणी अर्थ ६तं हे ' યુદ્ધમાં જો તું માેલ્વશ નહિ થાય તાં તું અવશ્ય શસ્ત્રોથી જિતાતા લાકામાં અમરાના જેમ—દેવાની જેમ—વિદાર કરીશ ' આમ મે' પહેલેવી કહ્યું હતુ તેથા મને દુર્યોધનના (એટલા) શાક નથા થતા, પરતુ પ્રભુ! દીન ધૃતરાષ્ટ્ર રાજ્યતા શાક થાય છે. માધવ! જુઓ તા ખરા જે મૂર્ધાભિષિકત રાજાઓને માર્ખર ગાલતા હતા તે જ આજે ધૂળ क्षाक्रेता खुता छे ! करेने राज्यक्षा विनाह करावता तेने गीधा बिनाह करावे छे ! करेने प्रथम રમધ્યાઓ મુદર વીંત્રણાથી પવન નાખતી તેને હવે પક્ષીઓ વી ઝાજા નાંખે છે! કેશવ! જેએ ૧૧ અહ્યોહિયા સેનાઓને રહ્યમાં ઉતારી હતી તે (સ્વ-પરના) અન્યાયથી માર્થો ગયા છે ' મૂર્ખ અને મદભાગ્યના તે. વિદુર, તેના પિતા અને વૃદ્ધોની અવગણાના કરીને માર્ચી ગયા છે .. . . ત્રગ પતિએ પાસે ખેસીને વિલાય કરતા અભ્યોને જોઈને પુત્રાના વધ કરતાર્યમને ઘણાં દુ: ખચાય છે આ યુદ્ધમાં મારા પુત્રોને અને પૈાત્રોને હું માર્યા ગયેલા જો કે છુ, તાપસુ મારા હૃદયના સે કડા કકડા કેમ થઈ જતા નથી 2 '. ....વળા જાતે જ થાહું અનાધાસન લેના બાલ્યા. 'માધવ! જે આગમા અને શ્રુતિઓ સત્ય હશે તા મારા યુત તાલુ તળાયી મેળવેતા જિલ્લ લોકામાં જરૂર ગયા હશે.' ('સ્ત્રીપવ<sup>ા</sup>', જ્ઞ. ૧૭).

આપ અતુક્રમે ગર્વિંક દુ:શાક્ષન ('સ્ત્રીપર્વ' ગ્ર. ૧૮). વિદ્રદ્વમાન્ય સાદર વિક્ર્યા, શરીંગ દુર્યું મ, ત્રિત્રસેન, વિવિંગતિ અને દુ:સહ ('સ્ત્રીપર્વ' ગ્ર. ૧૯). શ્રીકૃષ્ણ અને અર્જુન કરતાં જે વાગ અને ટૌર્યમાં દોદા ગણાતા તે ત્રિ હ જેવા દષ્ત અને નવધુત્રાન અભિ-

ગન્યારી રજાગમિકશાન કરતાં કરતાં અહેલ્સ અને વત્સલ શ્રીકૃષ્ણ આગળ પોતાનું હૃદય ખાલી કરોં ત્યા છે. તેથી 'સ્ત્રીત્વ", લ. ૧૬થો લ. ૨૫ સુધીના તેમના સર્વ' હૃદયા કૃષ્ણ આકૃષ્ણને તે બોપીને છે. તેથી આ દરી અધ્યાયમાં શ્રીકૃષ્ણને લાદ લાદ લાદ લાદ નામ અને વિદોષણથી પ્રેમિયેલા છે.

મન્યું 1 વિરાટ, ઉત્તર, કોંગાજ સંદક્ષિણ, લક્ષ્મણ, સુંદર્શન 1.8 ('ભ્રીપર્વ' શ ર.), દીર્ધ-રાષી મહારથી કર્જા ('ભ્રીપર'' શ રા), અવત્તીનો રાળ, (રાળ વન્તના ભ્યેષ્ઠ લાઈ) મહાયું પૂર્વ ભાદિસક, બાર્વિષ્ઠ અને મનરવી જયદય ('ભ્રીપર્વ' શ રર): સર્વત્ર કાયમ સંદ્રેસા, પિતા સન્તતુના વ્યાસાંકિત પુત્ર, ધર્માત્મા, અભેડ પૈયં-નીર્યકાળો અને વિદ્રાન નરસાં પિતામહ દેવાન બીખા, ઇન્દ્ર અને પરશુરામ ભેવા અભ્યત્રેસા દેશાઓર્ષ કર ('ભ્રીપર્વ' શ રક), તથા કુપદ, વિરાટ વગેરે બીજા અનેક રાળ, મહારાળ, મહારાબે, મહારાબે,

- 11 (૧) દુ શાસનથી દુ સહ સુધીના છચે યાહાઓ ધૃતરાષ્ટ્ર-ગાન્ધારીના પુત્રો છે.
  - (२) अध्यर्धगुणमाहुर्य बले शौर्य च माधव ।

पित्रा त्त्रया च दाशार्ड इप्त सिंहमिबोत्कटम् ॥ ११-२०-१

આ અભિમન્યુના રાબ ઉપરથી તેવું ક્વચ ખરોડીને રડવી ઉત્તરા શ્રીકૃષ્ણને દેખીને, તમને ઉદ્દેશીને વિલાય કરે છે

> सम् ते पुण्डरीकाक्ष सरहाक्षो निपातितः ॥ ११-२०-९. गध बक्ते वीर्वे च सरहास्तेजसा बैंव तेऽनव ।

रूपेण च तबाल्यर्थ शेते भूषि निपातित ॥ ११-१२-१०.

્યુ ડરીકાણ ! તમારી જેવી આખાવાળા આ હણાયા છે નિષ્પાય કૃષ્યા એ બળ, સામસ્થ, તેજ અને રૂપમાં આળેઢુળ તમારા જેવા જ છે, છતા પણ તે ધરાશાયી થવા છે! ' વળી વિશાપ કરતા. અસ્થિતન્ય અંછે છવતા ઢાય એમ એને પ્રશ્નો પૃષ્ઠ છે તેમાં

स्वसीय वृश्चितस्य पुत्र गाण्डीवघत्यनः ॥ ११-२०-१५ अध. इ.सं त्व रणसम्बस्य बच्चरेते सहारयाः ॥ ११-२०-१६, ५५.

'શ્રીફુંચ્લુના લાધુજ અને ગાડીવધન્યા અર્જીનતા પુત્ર અને રથ્યુક્ષેત્રમાં ધૂમતા તમને એ મહારથીઓ શી રીતે હણી શક્યા ?'

ઉત્તરાતું અભિમન્યુ સાથેતું લગનજીવન પૂરા છ માસ ચાલેલું, સાતમે મહિને અભિ-મન્યુ વીત્મતિ પામ્સા. (૧૧–૧૦–૧૬)-

18 હત્તર એ વિરાઠરાજના પુત્ર, કોંગોજ અર્થાત્ પામીર વિસ્તારના રાખ સુકસિક્ષ; લદમણ દુર્યોધનના પુત્ર, સુકરાજ ધૃતરાષ્ટ્રના પુત્ર.

રસ્ત્રભૂમિ હપર સ્તેલા 'આચાર' દ્રોસ્ત્રનો સંદીધા ધતુષ્ય દહતાથી મકડેલું હતું અને હાય-માન્ન પહેરેલા હતા' ૧૧–૨૩–૩૧.

આ સ કલે દ્રોણે શસાસોના ત્યાંગ કરેશા (જોલ્યુન સાર સાથે તે કામાનમાં અન્ય પ પડ છે અર્થાત મહાભારતની પહેલિ પ્રમાણે ફારાતાન આ ગોર્જ પ્રેન્ન સાથે અને ક કન્યતે કિટકાર આપતાં કેલાં કદનમા ભાવે છે \* 4 ('સ્ત્રીપર્વ' ગા. ૨૮ અને ૨૫–૧ થી ૨૭)

આ ક્રદના, તિલાયા, અધર્મક્ત્યાના અપદ્યાતા, ભૂતકાળના (રાજસિક) સુખાના ६ जनवर अनेवर अन्तर्भा, जेना प्रयापति, सणभती वितालें। भवाता साभगाने। 18 તિ મામો અને કલ્યારાની ખેંચાખેંચી તાનું કળ હત<sup>ા</sup> કર્ષ્યા અને લો બના. કસાપ અને ર્વ-ન આ ઈર્યા અને લાબમલક પ્રાગાશના ગેંદદર્શનના ઉપસદાર કરતા ગાન્ધારી બાલ્યા 'કું કું! જ તરપંજા, પોતાના ગરુકોના વગયી દેવાના પણ વધ કરી શકે એવા હતા. તે દોહા ખીમ, પૈકર્વત કર્ણા, કપ, દર્યોધન, અધાયામાં, મહાગ્યી જયદય, સામન્ત, વિકર્ણ અને ગરવીર કતાવર્માના સપાટાનાથી અટ્કા ગયેલ સર્વ પાડવા તમારા કારણે જ માર્યા ગયા નિંદિ અને નચા ગયા છે. 18 અરું! કાળના પદ્મદા તા જુઓ કે (પાડવા સિવાય) આ

## भाषा थ्पळ्डलस्येषा क्रमसितसध्यमा ।

इत्बोत्सङ्को सूत्र भर्न कुपण पर्वदेवयन ॥ ११-२४-१६

वासदेवस्य मानिश्य पार्वेनाक्रिप्टकर्मणा । यभ्यत समर्भ्यत्येन प्रसत्तस्य निशानित ॥ ११-२४-१८

हिं, स क्ष: यसि संसत्य क्याम च जनाईन ।

अर्जनस्य महत्कर्म स्वयं वा सं किरीटवान् ॥ ११-२४-१८

इन्देश गर्हियन्त्रेया सूच्णीमास्तं वराज्ञना । ११-४-२०, ४५

'આ યુપ'વજ ભારિલવાની પાતળી કરીવાળી પત્ની પતિના હાથને ખાળામા રાખી કરુણ વિવામ કે છે : '.. (એ હાયને ભૂરિયવા I) તમે જ્યારે બીજા (⇒સાત્યકિ) સાથે યુદ્ધ કરવામાં है। भाषेता अने प्रभग हता, त्या के अनिषष्ट क्रमी करताश (अनायासे क्राय करनार ) अल्लीन વામદવની નાનિત્યમાં કાર્યા નાખ્યા છે! તા હે જનાદ'ન! સ સદામાં તમે કે સ્વય કિરીટી અન્દ્રન, અર્જુનના આ મહાન કાર્યની (!) શી રીતે પ્રશાસા કરશા ?' એમ કિટકાર આપીને એ વરામના સ્તબ્ધ થઈને બેસી સહી છે '

અત વિલાપમા નિ**કે'રોલ પ્રસગ માટે જીએ**ના ખડ ૪, પ્રકરણ ૨, 'સારચિ પ્રવર'મા ં ગામ ધર્ય ' એ ૧૧૭. ૧૧૮ના સંદર્ભો અન્દર્યનના વર્તન નિન્દ્ય નહોતાં, પરત દાખી. પ્રેમાળ અને અસ્તાય પત્નીની નજરમાં તેાએ 'નિ ઘ' જ હોય

18 મામપુ-નાતુ માન મૃત્યુ મામેલાની માછળ થતુ. તથા એના દેવ પિત મહાય છે તેથી સામ વિતિ અમામલિક માનવામા આવેલા છે અને સામધ્યતિ થતા હાય તે દરમિયાન તારંગઢ કે મજૂવે દેવા અત્મથન કરવાના નિષેધ કરેલા છે (જીઓ મહ ૪-૧૨૩, ૧૨૪ ઇ) મ લા ના યુક્રના અ'તે દ્રીણ વગેરે કેટલાક માટા ધાહાઓની પાછળ સામગાન થયેલું. (11-24-9c, ¥1, 24-8e, ¥0)

<sup>3.6</sup> अवरूपा पाण्डवा कृष्ण सर्व ऐव त्वया सन्तः।

वे मुका क्रेम्पसीच्याच्या क्यांद्रेक्यांत्व्यस्त् ॥ १९-२५-२८.

द्वं धनाहोश्रम्नात्सैन्थवाच्य सहारवात् । सोमस्तादिकार्गाच्य कराच्य कार्यां ।

वे हन्त्र. शम्त्रवेगेन देशांनी नर्श्वमाः ।। १९-२५-२८.

ળધા (તર શેષ્ડો) શુદ્ધમા સાર્યા ગયા છે! માધવ! કર્ઇ પણ કાર્ય કરવામાં દેવને અતિશ્વમ પડતા જ નથી કારણ કે આ શસ્વીર ક્ષત્રિય શેષ્ણ કોર્યા સાથા સાથા સાથા હો! જ્યારે તમે સાથા કરવાતા સાકલ્ય પાર પાડાયા વિના જ ઉપાલવ્ય પાડ્યા ફર્યા હો! ત્યારે જ, કૃષ્ણા! મારા બલવાન પુત્રો મૃત્યુ પાંધી સૂક્યા હતા શાતતપુત્ર બીએ અને વિદુર મને તે જ વખતે જણાવી દીધ હતું કે, વેઠી કોરાઓ ઉપરતા બેઠે ફેન્મે. એમાનુ એ ભવિષ્યદર્શન મિશ્યા બનવાને પાત્ર નહેતું. અને તાત જનાર્દન! મારા પુત્રા જેતનજેતામાં હાસ્મીશૃત શર્ધ અયા!' (૧–૨૫–૨૮થી ૩૩).

આ ભાલતા બોલતા ગાન્ધારી શાકાવિષ્ટ શઈ બોંધ પર પહડામાં, દુ:ખરી એનતું વાતા (—િવિક) નાશ પામ્યુ પૈયં પાયુ કે માયવિષ્ટ શઈ ગયે અને એમને લાન્યું કે આ બધા સ હારને દોષ બ્રીકૃષ્ણનો જ છે. <sup>17</sup> એટલે એમણે શીકૃષ્ણનો શાપા : કૃષ્ણ! જનાદ'નો પાડોવા અને ફીરેવો આતરકલાક કરીને મળી પ્રભા, પણ તમે એમના નાક્ષની શા માટે ઉપેક્ષા કરી ? તમારી પાસે શક્તિ હતી, તમારી પાસે પણ ક્ષેત્રકા અને વિપુલ સૈન્ય હતુ, તમે શાસ્ત્રકોશલ અને વાક્ષ્યાસ્ત્ર બન્નેથી સમર્થ હતા, તમે વાક્ષ્ય કરી છે. માટે પહાનાકો દો સુ તમને બાળ કર્યું કર્યા તમારની ભાણી તમે કરાજે હતા, તમારની ખાસ માર્ચ પ્રવાસ કર્યું છે, તે દુર્વલ તમાં ભાગ સામ્ય્ય થી પાક્ષેત્રકાધારી એવા તમને હ શાપ આપુ હું કે ગોલિન્દી નિક્રતાં બન્યુજન એવા

મહાભારતમાં કવિ વેઠવ્યાસે જેમતી અહિતીય ધર્મ'થીલતાનું માન કર્યું છે (૧-૧-૫૬), જેમતે ધર્મ'તા દરા દ્વારથી 'ધર્મ' તો દરા ખતીએ પૈકો એક મતિ દેવીના અંધાનતાશયે વર્યું વધું ધર્મ'તા દરા દ્વારથી 'ધર્મ' તો દરા ખતીએ પૈકો એક મતિ દેવીના અંધાનતાશયે વધું વધું ધર્મ તે એમ તે તે પાર્ચ કે અભ્યાસ અને તિમ્લપાર્થ કે અવસ્તાય પ્રત્યો તિમ્લપાર્થ કે અવસ્તાય સ્થાય તે એમ તે તે તે પ્રત્યા સાથ્ય કે અવસ્તાય સ્થાય તે પૈકા કે અધ્યાસ તે કે ત્યાં સાથ્ય કે હતા શધું દુકાર છે 'ઘારે સંધ્ય પ્રત્ય તે માત્ર તે તે પ્રત્યા સાધના અત્ર તરમાંથી હવાની એક્ષ્યો આત્મારી ભાગ અત્યાં અપ્રત્યાન ધર્માંચ્યું કરમાં પ્રયુ તે વિચલિત થઈ જતા હોય તો, તેને 'પરમાત્માની' માત્ર કાર્ય છે, જે પરમાત્માની પ્રત્યા હોય તે તે પરમાત્માની હવાની એક્ષ્યાયન બજરામાં હહાર અને સંભળે સમાન છે, અર્થાત્ અહિત હતી કર્યાં કર્યો પ્રયુ અપ્રતાના તે અપ્રત્યા તે અપ્રતાન છે, અર્થાત્ અહિત હતી કર્યાં કર્યો પ્રયુ અપ્રતાના તે અપ્રતાન છે, અર્થાત્ અહિત હતી કર્યાં કર્યો પ્રયુ અર્થાત્ અહિત હતી કર્યાં કર્યો આપ્રતાન એ અર્થાત્ અહિત હતી કર્યાં કર્યો આપ્રતાન એ અર્થાત્ અહિત હતી કર્યાં કર્યો આપ્રતાન એ અર્થાત કર્યાં કર્યાં અર્થાત અર્થાત અર્થાત કર્યાં કર્યાં અર્થાત અર્થાત કર્યાં કર્યાં અર્થાત અર્થાત અર્થાત અર્થાત અર્થાત અર્થાત અર્થાં કર્યાં કર્યાં કર્યાં અર્થાત અર્થા કર્યાં કર્યા પ્રતાન અર્થા અર્થા કર્યા પ્રતાન અર્થા કર્યા પ્રતાન અર્થા માત્ર સ્થાન સ્થાય સ્થાય સ્થાય અર્થાન સ્થાય પ્રતાન સ્થાય સ

10 पाण्डवा चार्तराष्ट्राख तुष्या कृष्ण सस्तरम् । ठपेक्षिता विनरसन्तरस्यवा करमाज्यनाहैत ॥ ११-२५-३६. छन्तेन बहुसस्येन विपुख तिरते व । उस्तयस्य समर्थेन प्रवासक्येन वेच ॥ ११-२५-३७ इन्छत्तेपेथितो नाग्न कृष्णां समुद्धस्त । सस्तास्यया महाबाहो छक तस्मायसम्बृद्धि ॥ ११-२५-३८.

અહાસારતના કવિનો સ્પષ્ટ મત છે કે શક્તિશાળી મહત્ય પોતે એક્ક્રો સમિંધ દર્શ તે પર્યાપ્ત નથી જ , ત્યાં જે અત્યાય હોય તેને ચાગથી (લુલિચેનથી, કબ્દેગોગથી કર્ય ફ્લાસહિત ત્યાગથી) ટ્રુક કરવાની તેની ફરજ છે, પ્રાપ્ત ધર્મ છે તેની એ લેપેક્ષા કરે તો કર્યાના ફાયથી એ લેપાય.

<sup>17</sup> जगास जौरि दोषेण माल्धारी व्यक्तितिव्या ॥ ११-२ ५-३५ अध.

કોંગ્ર-માંડવા તમારે પગ્ર-પગ્ના મહાર કરતા હતા, ત્યારે તમે તેતી ઉપેક્ષા કરી છે માટે તમે તમારા બ-ધૂરતોના સહાર કરશા મહુલદન! આબપી છતીસમા વર્ષે તમે સખ-પીંચા, અપાત્રો અને પુત્રો મુચા પછી વતમા રાળશા અને (અતાશની જેમ) કુસ્સિત રીતે ન સુ પાત્રમાં એ તખને જેમ અત્યારે આ ભારતોની સ્ત્રીઓ પછાડા ખાય છે એમ તમારી માદ્ય અચ્ચિમ પછા પુત્રો, સબ ધીઓ અને બાધવાના સત્યુધી પછાડા ખાગે ' (૧૧– -૫-૩૪ થી ૧૬).

ગાન્ધારીનાં આ વાર વચના મહામના બીકૃષ્ણે મેલ્હાન્ય સહિત ગ્લીકાર્ય એમણે ઉત્તર આપ્ત્રાં 'બુક્યા! યાલકૃષ્ણો સહાર કરી શકે તેવા (જગાના) મારા વિના મીજો કાર્ક પુત્રુવ નથી. ક્ષત્રિયાણી! મેં જે અગાઉથી જ નક્કી કર્યું હતુ, તેને જ તમે ત્યક્ત મ્યું છે અન્ય કૃષ્ઠા બનુપો કે દેવ-દનવી પણ (સંગઢિત) ચાલ્વોનો નાશ કરી શકે એમ નથી તેથી તેઓ પગ્યર હાઢી જ નાશ પામશે 19 (૧૧-૨૫-૪૩ થી ૪૫)

શ્રીકૃષ્ણુનાં આ સ્વીકારવચના સાલળાનિ પાડેવા ત્રાસ પામી ગયા, અત્યંત ઉદ્દેશ પામ્યા અને જીવનથી પદ્ધ નિરાશ થઈ ગયા. (૧૧–૨૫–૪૬)

अतिरस्त. परध्वमा याति शक्तमुपेक्षकम् । कलध्वसप्रसुतार्तिगां धार्या इन केशवस् ॥

એ પુરુષ પોતે શક્તિમાન હોય છતા બીઅએાના નાશને અટકાવતા નથી અને ક્ષલેદા તેની હપેક્ષા કરે છે, તેના ઉપર જેમ માન્ધારીના કુલનાશતું દુખ કેશવ ઉપર આવી પડસુ, એમ પોતાના નાશ આવી પડે છે

ग नस्कूत्वा बचन घार वायुदेश महामता । अवाय वर्षी गान्यारिमिदर-युत्त्ववन्तीत ॥ ११-२५-४३. सहनां ग्रिण्यक्ट्स नाम्यो महिष्यते द्वामे । जानेऽहमेनरम्येव चीर्ष वर्षित क्षत्रिये ॥ ११-२५-४४ अवस्थात्ते नरेरम्येश वर्षाम् अवस्थात्ते नरेरम्येश व वर्षाम् ।

નાવારીના ગાયવચના સ્તીકારતા શ્રીભગવાને કહશું કે 'આ પ્રમાણે તમે મને દાર્યો એક મે પ્રયમથી જ નક્ષી કર્યું હતું ' કારણું (૧) ગાંધારીના દુખતપ્ત અંત કરણુમાથી નીકળતી પણુ ગાન્ધારીના શાપના શીકૃષ્ણું અનુપત્ર વાત્મલ્ય અને ક્ષમાશીલતાથી સફેજ પણુ વિગ્રહ્મિત થયા વિના ગ્વીકાર કર્યો અત્યત શાકાતુર થઇ વિવેક્શુહિયા ગળીને ગાન્ધારીએ ક્ષાપ આપ્યા, તેથી વસ્તુસ્થિતિતું મથાયોગ્ય નિત્ર્લંત કરાવી એમનો શાક દૂર કરવા આપ્યાન્તન આપેશું 'ગાન્ધારી' ફવે લીકો, બેઠા થાઓ! શાક દૂર કરેત તપારા (ફુપેલિનને તિત્ર અભુમાં તે પાપવાના) અપરાધ્યી જ કીગ્લા માર્ચા ગયા છે. તપારા પ્રત દુરાતપા, ઇચ્યોળું અને ત્ર તેમ તે અને જ કરીની શિખામાર્થનું ઉલ્લ થન કરનાર ફુપેલિનના દુષ્કૃત્યોને સારા માર્ચા, તમે પોતે જ કરેલા દોષેશું, મારામાં શા માર્ગ, તમે પોતે જ કરેલા દોષેશું, મારામાં શા માર્ગ, ગરીયાળુ કરેત છે કરેલ જ સ્વતકાળમાં મરસું પામ્યું હોય કે નાશ પામ્યું મારામાં શા માર્ગ, ગરીયાળુ કરેત છે કરેલા કરાયો માર્ચ, હોય કે નાશ પામ્યું

અન્નિરિષ્ણા સમી વિનાશક તીવ લાગણીએતિ આમ માર્ગ મળવાથી પાઠવા બધા ત્રમ અતત્યાલયી લકતા વતી લાતવત્સલ ક્ષમામૂર્તિ શ્રીકૃષ્ણે આથાત સહત કરીં: સરખાવા શ્રી ઉમાશ કર ત્રિયીકૃત ' ગાધારી ' કાવ્યરચનામા ગાધારીત ઉચ્ચારણ

> હા એ યયુ આરુ જ : શાક્તપ્ત આ માતહેંચેથી યયા ન શપ્ત તે પાચ મારા કુમળા કુલાકુરા રહ્યાસહા! લસ્મ સમા, જગદ્દગુરા

આ છક્ક બાળી લલચાવતા ગયા તે શાપ પાતા પર ખેગાને કર્યાં. તિનાશ બે આત્મા થયા જ તે હતો. તેને તેન તેન તેને તેન તેને તેન તેને ત

## ('પ્રાચીના ' રજી આવૃત્તિ, મૃ. ૪૩, ૪૪).

(૨) માદવા અશિમાનથી કશે તથ, અને અત્યાથી અને તો તેલું કાર્યકાંગ્રહ્ણ બાવને અલુલક્ષીને આ જ પરિણામ આને. આણે કાહેશે એટલા વ્યવસન હતા કે આંતરિક ફેટ સિલાય તેમનો તારા અના મનપથી તો શું પણ વેંદા કે દાનવા સુધ્યાય કરી શકે તીકે. તે માટે શામની જરૂર નથી, ગાયારીએ તો તપત્ર લાવે અને લાગ્ણીએની લક્તતા દરિમેથન આ ભાવિશાવતું દર્શન કરી લીધુ, તેને શાયકે બચ્ચન હતું. એ અલિબ્યનિત શામ આપો સિલાય, વધુ સાનિકતાલી વર્ષ શાયુ કોતા. હતી પ્રસ્તુવને અને પરિશિષ્ટ 'રિયું' તે

विश्वकीतिक गान्यारि मा व शोके मधः क्या । तथेव क्षपराधेन कुरते निवकं तथा । ११ –२६-१. या त्व पुत्र बुरायानार्वीकृत्यव्यक्तानिकम् । दुवेषिक पुरत्कृत्य दुष्कृत वासु मन्यसे ॥ ११-२६ ३. निव्हत वेपराव प्रकार्त वास्त्र निवस्ति ॥ ११-२६ ३. सक्यात्मकृत योच मञ्याचाप्रतिविद्यक्ति ॥ ११-२६-२. सक्या वपर तोच मञ्जाचाप्रतिविद्यक्ति ॥ ११-२६-२. હોય એતાં જે માક કર્યા કર છે તે દુખ, અને દુખમાંથી દુખ એવા એ પ્રકારના અનર્ય મેળત્ના તરે છે. શ્રાવણ એતી ૧૫ કરતાના, ગાય ભાગ વહતારા, થેહી શીધ દોહનારા, શ્રદા સેવા કરતાનું, ત્રેખ એ પત્રપાલન કરતાના અને રાજપુત્રી અર્થાત્ હૃતિયાણી તમારી જેમ વધ કત્તાનું વર્ષને વાત્યું કરે છે (આ વાલાવિષ્કૃત છે. તેથી ક્રેવળ દુખદયદ શાક પ્રણોને તાન્ત થાઓ ) <sup>21</sup> (રાન્ગતન થાં પ)

વામુકેતા એ ઓપ્રિય (લાગન યજુ ખરેખત તે વાત્સલ્ય અને સહનશીલતાથી ભર્યું સત્ય) વચના સાળાને તેમથી ત્યાદળ આપેલાળા આધારીએ (ધીરજ ગપ્યવિત્ર પ્રત્ય કરતા કર્યા) નોત ધારબ કર્યું ધૂતના ટ્રેપણ ગાંક ઉપર કાળ્યૂ રાખ્યો. મુખિલ્દેર ખૂત મેહાઓના અભિન ત્કાન્ની વ્યવસ્થા કરી રાત્રે અન્તિસ સ્કાર શર્ધ ગયા પછી (પ્રભાતે) મે ન મારીર ગયા. ત્યાત કર્યું અને ખુતાત્માંઓનું જળાયી તર્યજી કર્યું <sup>92</sup> (૧૧–૨૬– કૃથી ૪૮ અને સ. ૨૭)

આ વિજ્ઞાનમા ત્રોકું સુતુ અત્યત વત્સય અને હામાશીક્ષ રૂપ અભિવ્યક્ત થાય છે પુત્રોતા સર્વનાશના હૃદયબેદક મમાનાગ સાભળ્યા પછી, અધ ધૂતરાષ્ટ્ર પ્રેમાળ શ્રો<sub>ફુ</sub>ાના 'ગજન્' તમે વૈંગ્ત કરા (યણ પ્રેમ કરા)' શબ્દોનું રમસ્થુ કરે છે, પણ તેના અતત્યા તા દુંપતી હાળાં ભણકે છે અને એ દુંપપ્રેરિત જુગ્સામાં તેણે ભીમને ચળદો

ગ્યા દતા પણ નાધારીના યુત્ર-પતિને વારવાના પ્રયત્ન અને ન્યાયપરાયહ્યુતા દુન્યવી હામાન્ય નંગે નાપતા અનુપમેય અને અપ્રતિમ જ રહેયા હતા

તેથી આ નિરયનુ ગાધારીતું અવમૃશ્યન કરવા માટે નથી પણ નિર્દોય ધર્મપાલન (કર્મચાનનું ભાષરણ) કેશેં દુષ્કર છે અને તેને કોઈ વીરક્ષા જ અક્ષુવણુ રીતે સાચવી શકે છે. માટે નમેલાયુર્વેક, ભસુષા વિના કર્મચાય આચરવાની કેલિ કહિ વિરાદ કરવા માટે છે

३१ मृत ना महि वा नहर गंऽतीतमनुशोचित ।

दु:चंच लमते दु:स सम्बन्धे प्रभाते ॥ १९-२६-४, तपार्याच बाह्मणी धल गर्भ गीवेद्यार धावितार तस्त्री ।

सुदा दास पशुपाल तु बैज्या वधार्यं य त्वदिधा राजपुत्री ॥ ११–२६–५,

ક તીના કહેવાથી યુધિકિટ કહુંની હત્તરક્રિયા કરી હતી. પર દા કહુંના જન્મની આ વાત તેમ સાયલા માટે યુધિકિટ શ્રીઓને સાય આપતી વાણી હસ્વારેશી કે, ''સ્ત્રીઓના હદયમાં હોમ ત્યારે કે કરો નહિં, એફ મ બા. તો ત્રુંબઈ આયુરિતમાં આવતું વચન અહીં દેખક તરીક ક્ષેત્રધંક છે. હહીં 'હોમ' હોમ' કે પ્રેષ્ઠ ૮૦. પરંદ્ર સમેસિત વાચનાના 'શાલિયર' જ્ઞ. ૧-૧૦મા યુધિકિસને આ સાપ આપતા નિર્ણયો છે.

નાખવાની રોજના ઘઢી. દક્ષ-વત્સલ શ્રીકૃષ્ણે તે નિષ્ણ કની ધૃતરાષ્ટ્રના દુક્ષ્યોની ને દુર્યોધન જેવા દુષ્ટ પતુંખના વશર્વા—પરત વ ખતીને રહેવાની તેની છતનગ્રમાંની સમીક્ષા કરી, તેને કર્મમાર્ગ ઉપર નિચર થવા અને વૈરુષ્ટેત્ આગી પ્રેયભાવ રચાયતા સમજન્યું દુર્યોધનની જીતુપચ્ચિતિના ધૃતરાષ્ટ્રે પ્રીતિભાવ દાખલ્યો પશુ ખરેત.

અને પછી રીંદ રહ્યુબ્ર્સિનુ નિરીક્ષણ કરવા નીકળેલાં ગા-ધાંગીની સાથે જ મી,પ્બે પ્રમાણ કર્યું એ ધર્માં લિસા સાંધી નારીના આધાત-પ્રત્યાલાતોને અલુક-પા અને સહાવુ-બૃતિથી તરમ પાડેચા. એના અતરના દુગતા ધાતો મહત્ત ખત્યા એના પ્રેક્ષેપના રિદ્યુપ્ત બ્રાંતાથી સુદ્રેમાળ પાડેચોને ભવાવી ધીતે જ એવું નિશાન ભત્યા. અતે એમ પ્રિલયન અને સન્જનન પાંડેચોને તો ખવાવ્યા જ, સાથે એટલા જ પ્રિય અને સન્જન ગાન્ધાંગને પન્ન યુવાના રહ્યાંકહ્યા અ યુરીને લસ્મળિલ્ત કરવાના પશ્ચાતાપના અગ્નિક્ટ કર્યા શૈકારામાંથી પ્રશ્ હાગી લીકાન

એંગ સાતે ઉગારી લીધા પછી એ કામાયુનિએ ગાનધારીના શાપને કુલ્મ થવા વિના સ્વાલાસિકપણે ગ્વીકારી લીધો ભાવિ અપમૃત્યુ અને કુલનાકારી અપાયિઓની વેદનાને સ્થેજ પણ લેખામાં લીધા સિવાય, પૂર્ણપણે સહત કરીતે એ પુરતેવાને શાપ દેનારને પણ વસ્તુ-ચિતિના થયાતથ ખ્વાલ અપીતે મા વ ગોલે મતઃ ક્યા ા નુ સાન્યન આપ્યું:

કમ'માત્રથી અલિપ્ત એવા પૂર્લુ કર્મયોગી, મહાયોગેયરમાં જ આ તાકચ્ચ, વાત્સલ્ય અને ક્ષમા (ક્ષમાશીલતા અને સમર્થપહ્યું) સંભવી શકે.

સતી ગાન્ધારી અહીં એવા પરમ લક્ત જીવું પ્રતીક છે, જેવું સમમ જીવ સત્ય-ધર્મની ઉપાસનામાં ગાહ્યું સતત પરમાત્માનું અનુસ્મલ્યું કર્યું. એમ કર્તબ-કર્મ કરનો કરતા અનેક વિપત્તિઓ વેડી. લોપણ સર્વનાશની તીક્ષ્ણુતમ વેદના શક્ત કરી. અર્ચ ધર્મને જ બાણું કે ફેકાર્ક જેતા દીડો. અને એણે પરમાત્મા સાથેય અનુસંધાન ભણે કે, લેડી ક્ષ્ણો માટે ગ્રુમાવી દીધુ. ગાન્ધારીએ શીકૃષ્ણને દીધેલા શાય એ શાય નથી સ્થા, પરંતુ પરમાત્માના અબ્લુધાર્થ વિસ્થી ઉદ્ધાનેથી, કોઈ પણ સ્થળ વેદનાને ૮૫ ભય એવો એ તીક્ષ્ણતમ—તમ વેદનાતુ પ્રક્રીકરણ બ-ચેત. શાયના મિયે એ વત્સલ અન્યમાંથી પ્રશ્ને કરિયાદ છે 'તમે મને કેમ છોડી દીધી ક્લા

પરતુ અત્તરમાં માઈ સ્ત્રી સાથે જ ઊલા છે. અત્તરમાં માઈ સ્ત્રી મેલ અલ્પ દેવને ય વેદનાની લક્ષીમાં પ્રાથી નાખાને વાત્સલ્ય અને ક્ષમા**ર્શકાલામાં પરિ** વર્તિત કરે છે એને અહિંસક આચાર શીખવે છે. નવુ જીવન ગઢે છે.

અને એમ માનવજાતિ વાત્સસ્ય અને ક્ષમાના પ**રે (જાહિસાના માર્ગ) ખાગળ વધે છે.** 

<sup>35</sup> સર કૂસાગઢ પરમ ભાગવત ઇસુ બ્રિસ્તના અ વિષ સખ્યો : 'એવી એવી લખ સબક્ષનો ?' અર્થાત 'મારા ભગવાન, મારા ભગવાન, તમે અને કેમ એકી દીધા?'

<sup>(</sup>જુઓ 'શુભસ દેશ' માચ્યી રહ-૪૬, ફે. માર્ક ૧૫-૧૪)

#### પારિશિષ્ટ

## ' સિન્ધ્ર '

#### (સ'દભ' ગાન્ધારીશાયની યાદદીય ૨૦)

માત્ર વીસ વર્ષની તરૂષ્યુ વર્ષે ચિરનિદામાં પોલી અપેલી બંગાળની તરૂ દત્તે (૧૮-૫૧-૭૬) 'નમાયષ્યું'માંથી માતૃપિદ્દાલકત શ્રવાયુનું વસ્તુ લઈને 'સિન્ધુ' કાવ્ય લખ્યુ છે. બ માત્રમાં શ્રવાયું 'સિન્ધુ' નામે એાળખાય છે ઉત્તર અને પરિશુલ બનની જતી લીધિં-એાતુ ગાત કરી, અન્તરની ચેતનાને એ નાનું કાવ્ય દિલ્લદર્શન કરાવે છે. શાપ આપ્યા સિશ્ચય પણ એતાં પાત્રા બાલિસાનની ત્રાખી કરીને રાજ દશરથને માદેવથી ચેતાવે છે. તેમાંથી ઉપયક્ત થોડી કે ડિકાએ:

રાજ દશ્કરથે અજબ્લુપણે, રૂગ માર્તને 'સિન્ધુ' અર્થાત્ શ્રવણને વીપ્યા ભાળક સિન્ધુની ત્રીસ સાલળી દશ્કર્ય તેની પાસે દાંડી આવ્યા, પ્રોળામાં લીધા સાનમાં આપ્યા. સિન્ધુ ભાનમા આવતાં દશ્કર્યના મુખ્યન્દ્રેળ ઉપર અલસ્થાપના ડરની ઘેરી ચિત્તાલરી રેખાએ હતાઈ ગર્ધ, પણ ઉદાસ સિન્ધુ આલ્યા

"What dost thou fear, O mighty king? For sure a king thou art! Why should thy bosom anguish wring?

No crime was in thine heart!

"No curses, no! —O bear no grudge, Not that my blood has split, Lo! here before the unseen Judge.

Thee I absolve from guilt

"The Iron, red-hot as it burns, Burns thouse that touch it too,

Not such my nature—for it spurns, Thank God, the like to do.

"Because I suffer should I give Thee king, a needless pain?

Ah no! I die but mayest thou live And cleansed from every stain! "મહારાજ તમે શું કામ ડેરા છે। <sup>2</sup> તમારા હૃદયમા કંઈ પાય ન**હેતુ તે**। મ**ઇી** ઢૈયામા આટલી બધી વેદના કેમ?

"ના રે ના, હુ શાપીશ નહિ માટુ લેોહી ઢળ્યુ તેનો કરા દુઃખધાએ મારા અતરમા નથી. એ અલ્દર્ય ન્યાયાધીશની સમક્ષ તમને હુ દોષમુક્ત કરાવું હું.\*\*

"અત્રિથી લાલચાળ થયેલું લોહું રપર્ગે તેને દઝાડે છે; તા માર્ગ પ્રકૃતિ એવા તથી, પાંડ ભગવાનનો, એને લોહાની માકક વર્તવ સાવ અલગમત છે.

"મતે પીડા થઈ એટલે બારેયે તમતે નાલ્ડ પીડવા એ ક્યોંના ન્યાય <sup>ક</sup>ના મહારાજ, હુ અત્યારે મરી રહ્યો છુ, પણ તમે છવા, કોઈ ડાય વિના છવા,"

સિન્ધુના નિર્દોષ વચનોથી દરાગ્ય દ્રવી મૃત થઇ તે :ડના લાગ્યા મગ્લેન્યુખ હિન્દુએ તેને આધ્યાસન આપી, પોતે એક વખત કળ્યુતરને જોડી માંચી તન્ત્રે ભાગી નાખેલો, તેની માદાના આકંદ અને દુ ખરી લારપૂર ખિન દાઇનું કળ પોતાને મજુ છે. એરે રિક્ત કરી પોતાને જિપ્લાસી નિર્મળ વૃદ્ધ માતાય પાયે મહેલા કર્યું દરસ્ય માત્રક સિન્ધુનું રાળ અને જળતું કેમ હળ લઈ તેના નાગાય પાયે મસે, ભૂખ અને તસ્સમી પીડાતા અને બાળક સનમસર પાંકા ન આવ્યો તેની નિત્તાથી આન્યુલ્લાકુળ રહી માત્રજ વ્યક્તિ હત્યે પીતા વર્ણયો પુરશા, એમના મૃત્યુની ઘડી આવી પહોંચી અને અને સમયની એ ઘડીઓના અન્તર્દાષ્ટ્ર ખૂલી ગઈ, એમને સન્યિક્ટ હતાં થયુ શાપની અલદતા અને કહુતા આપ્યા સિનાય એમણે દરસ્યને એ બ્રિપ્ત વર્ણયો, શહ સુનિ કહે છે."

"Our hearts are broken Come dear wife,
On earth no more we dwell;
Now welcome death and farewell life,
And thou O King farewell !

"We do not curse thee, God forbid, But to my inner eye

The future is no longer hid, Thou too shalt like us die.

"Die-for a son's untimely loss! Die-with a broken heart!

Now help us to our bed of moss, And let us both depart."

("Ancient Balleds & Legends of Hindustan by Toru Dutt, P. 132 ff -140 ff )

શ્ર4 સર. શાપ એ છે અનાચાર, શાપ દેવા ન કાંઇને આધાત થાય છે એથી પ્રશ્રુના પ્રેમનેત્રને.

र्के के कार्य का किंद्र — हम**कीशा**त्र व्यावश्र

ઉપેન્દરાય જ. સહિસરા 88

" અમારા હૈયા ભાંગી ગયા છે ચાલાે સતા, આ દુનિયાના વિદાય લઈએ. હર્જશા એડીએ મૃત્યુને, તે જીવનને આપીએ વિદાય, તે રાજા તમને પણ.

"તમતે શાપ તહીં દઈએ. રાજા, ભગવાન એમ ન કરાવે! પણ મારી અન્તદંષ્ઠિ ભાવિ પરના પડદા હઠાવીને જોઈ રહી છે, રાજા કે તમારેય અમારી પેઠે મરવાન નિર્માણ છે. " મરવાત છે તમા? પુત્રને અકાળે ગુમાવીને, રાજા, અને ભગ્ન હૃદયે હવે અમને પાહાડી દે શૈવાળની શૈય્યામાં અને વિદાય લેવા દે અમને આ કાની દનિયાની." (હેખકના આગામી પુરતક 'શ્રીકૃષ્ણ-પુરુષાત્તમ અને અન્તર્યામી 'ન એક પ્રકાલ)

# पद्मसुन्दरविर्राचत कराज्येगाचेराकोट

#### सं नगीन जी. आह

The Kuśalopadeśakośa, as its name suggests, is a small collection of beneficial wise sayings embodied in 77 Sanskrit verses. It contains practical suggestions for the success in political, social and religious career. It is fraught with puthy sentences expressing practical sagacity.

The style is simple. It is neither elaborate nor obscure One hardly finds any literary embellishment. The work seems to be the first composition of Padmasundara, the author.

Padmasundara wes honoured by Emperor Akbara He was a great scholar and prolific writer. He wrote Akabarašāhtsīngāra-darpaṇa (a work on poetucs, published in Gangā Oriental eries), Hāyanasundara (a work on Astrology), Pranāṇasundara (a work on Logic, included in Jama Philosophical Tracts published in L. D. Series), Sundaraprakāša-šabāārnava (a lexicon), Yadusun daramahākāvya, Pāršvanāthamahākāvya, Rājamalābhjudaya mahākāvya, etc

The text of this small work is edited here on the basis of a paper ms belonging to the L. D. Collection preserved in the L. D. Institute of Indology, Ahmedabad. It bears the Serial No. 3682. It has three folios. Folio 1A is blank and 3B contains only 10 lines. Folios 1B, 2A, 2B and 3A contain 14 lines seach. Each line has 42 letters The size of the ms is 20 5 cms to 10.5 cms. The handwriting is uniform and beautiful. The ms written in the 17th century of Vikrama Era

# कुदालोपदेशकोश

#### श्रीपरमञ्जानप्रदाय नमः

नत्त्रा सदुगरुमुदुगिरन्तमनिशं धर्मीपदेशासृतं यम पीतं श्रवणाञ्जलीभिरजराऽमृत्यप्रदं देहिनाम् । श्रीमन्त यदनन्तशर्मीशयद कर्मीरमर्मापह ज्योति पुञ्जभिर्वानिस(सं)स्पूरदुरुद्धानप्रभाभासुरम् ॥१॥ सदसदञ्यवहारनयाहौकिकहोकोत्तरप्रमाणवशात् । सद् मूर्तेनरभावान्नयसङ्ग्रहना सती यर्दाप ॥२॥ तदापे व्यवहारनये प्रवृत्तिरिति स्नैकिकी समाख्याता । सहजासहश्राहिनाय प्राहता कविवचनरचनाऽस्ति ॥३॥ वक्ष्यं बोधविबोधनक्रवालं कुजलोपदेशकोशमिदम् । कुम्ने विचक्षण स्वलु निरीक्षितं श्रुतमतेर्बुद्धया ॥४॥ सामध्यमान्वस्करणे वहिराकारस्य गोपनं युक्तम् । शस्त्रव्यसनाभ्यसनं कार्यं विजिगीपुणा सततम् ॥५॥ प्राय परिभव-भुवनं पुरुष परुपो निराक्कृति कथित । तेन विशेषाडम्बरमाप हेयं न च बुधैर्जीतु ॥६॥ कोऽपि न विश्वमनव्यो विशेषतो दुष्टमनुजनिवहानाम् । शानप्रहापताम्बळधर्मभ्रंशं समीप्युवताम् ॥०॥ निजमतपक्षस्थापनसमृत्यदध्यनितार्तरौद्रभृताम् । पार्खाण्डद्रष्टसस्वप्रत्यन्तर्गनवासिना सङ्गम् ॥८॥ यो।पद्यालियरन्तनविरुद्धधूर्ताम्बुवहनिनृपतीनाम् । हेमकुर्भन्यशपथप्राचकीपू णां परित्याज्यम् ॥९॥ नीचालसशस्त्रभूनां श्रृंगिसरिन्नखिनरेशवश्यानाम । धन्त्रवन्नारितकचौरकृतव्नद् वृद्धिपरुपाणाम प्रामस्त्यवान्तसमये क' कालः को व्ययागमी देश । कों Sह काममर्जाक्त को वैरी सम्पव्जुवन्धः ॥११॥ को देव कस्वाहं कि कुलमसुखं सुखं ममास्ति कुतः। प्रत्याहते परै कि.मु सद्य प्रत्युत्तरं दातुम् ॥१२॥ इति चिन्तर्यात महर्महरहर्मखे कि दिनस्य मम कत्यम । के मुद्दर्ग गुरुर्राप क सदसत्द्वस्य किमिह बन्धु ॥१३॥

स्थितिरिह सातत्यवती यदन्तिकं गम्यते प्रयोजनतः । तस्य स्थैर्यादिराणव्यसनानि च चिन्तयेनातिमान ॥१४॥ खिन्नैरपि मेाक्तव्यं न काल्युत्यं कवाचिद्रपि सहसा । क्लेशजित पुरुषोऽपि हि पुरुषार्थफलं न चाप्नोनि ॥१५॥ उन्नतमनोरथानां सनस्थिना माननीयमपि करणम । तद्विधिरनुमानवशाद् यतते सम्पत्म सोद्योगः ॥१६॥ परुषं कर्म न कुर्यान अमानते सञ्जनाय जान च न । मथितादाप चन्द्नतः प्राय प्रादर्भक्तर्याग्नः ॥१७॥ सत्सङ्गतिर्विषेया ग्रभोपदेशप्रता वयोवृद्धाः । वहशास्त्रश्चनक्रशला निरन्तरं सेवनीयास्ते ॥१८॥ इह परलोकविरुद्धं क्रुयोणं नरमभिन्यजेट विवधः। यो हन्ति निजं स कथं परमधीन गरिष्ठसन्दर्भात ॥१९॥ विद्यातप प्रयासे शोर्थेण धनेन धर्मसङ्ग्रेश । अञ्चलीनोऽपि ऋलीनो भवति नरस्तत्क्षणादेव ॥२०॥ नात्मानमतीयोच्चैःप्रयासत खल गरीयम कुर्यात । यदि तस्मादवपातो महते दुम्बाय तदु भवति ॥२१॥ गतवस्तुनो न शोक कार्य प्रतिपन्नकार्यपरिहतः । निश्चिन्तस्वापकृतो निदाभुष्टगा न कर्तन्यः ॥२२॥ दैविकमानुषदोषेर्भ्य कार्यं न जायतेऽवश्यम् । ञान्त्या देविकदोपान्निवारयेन्सानपान स्वधिया ॥२३॥ येषामयशो दौ रथ्यं कार्पण्यं मर्खताऽतिपापत्वम । नित्यक्रिष्टसरोगा सतोपमास्तेऽपि दैन्या यक्तिरतीष्ठितसनोरथत्वं विरुद्धकरणं च । परवशताऽसन्तिष्टिर्नरक किमत परं तस्य ॥२५॥ सकळकटम्बः स्ववशः सन्तोषः स्वजनता च विद्वस्त्वम् । हुएमत्त्रोरधळडिध स्वर्गे क्रिस्त.परं रस्यम् ॥२६॥ दुर्मिन्त्रिणि निर्मीक कृतध्नतस्तूपकारबुद्धिरपि । दर्नयतो नयतेच्छ. स नेष्टसिद्धि स्पेत नरः ॥२७॥ वैरमकुर्वन् बहुभिर्दशादु बहुसम्मते स्वयं स्वमतम् । समुखेर्भाव्यमवर्थं सर्वास शुभक्तियास सुधै ॥२८॥ सायाविनासपि नगां नि स्पष्टता खन्द्र फलप्रदा भवति । द्रोहप्रयोजनेन च कार्योत्युकना स्वत-पात्रेष न कर्तव्या सरसरता जात्वित कुलीनेन । स्वज्ञातिकष्टमधिकं नीपेक्ष्यं कार्यमेकस्यम् ॥३०॥

मानवतामपमानस्तहोपादयञ्चासोऽपि वृद्धि स्यात् । नर्यन्ति इत्ततिजना भूयः कळहाद्तिकोधातः ॥३१॥ वर्धन्तंऽधिकमधिकं कर्मालम्यो ज्ञातयोऽम्ब्रुना मिलिताः । परिपृजयेद् विशेषाद् निस्वं साधर्मिकं मित्रम् ॥३२॥ म्बद्धस्थन्चिताय नरो न यानि कार्याय गौरवर्गारण्ठ । अधमक्रयाणकक्रयविक्रयणायाप्रयोजनतः न निजाङ्गवाद्यमनिशं दैणच्छेदां मुवा क्षितौ लिखन्म । नहैं ईशतनखानां निधर्षणं कार्यमार्थेण ॥३४॥ आत्मानमात्मनैव प्रवर्तमानं निवारयेत् क्रुपथे । पाथी। नाधिरुद्रवेख परेण कि वार्यते स्वस्मान ॥३५॥ दानं याद् मानयुनं यशै चित्वेन पूर्वितं वचनं । यदि शौर्यं नववर्यं त्रिजगद्वशकृत् त्रयं चैतत् ॥३६॥ अर्थाद्धिनेपध्यो महाधनी सप्द्रवेपपरिहीन । विवस सबस्रद्वेपी महतासपहास्तिनस्य स्यात ॥३७॥ चौर्याचगुणेषु सदा बद्धधनाशो गुणेषु मशयवान् । शक्ती च निर्राभयोगो नेहितल्द्नीमवाप्नोति ॥३८॥ फलसवये सालस्य ऋगांभयोगो विभिन्धकत्वेऽपि । रिपुमङ्गे न नरिश्चरमेधतेऽबश्यम् ॥३९॥ ५र्तेप्वधिसन्सानी निर्मायनरेप्वनाहरी सततम । स्त्रीशहबच प्रतीन शीघ्रचिनाशं समध्येति ॥४०॥ सेर्क (पर्व ) कुल्टाकामी गणिकालुव्धोऽपि निर्धन परवा । प्रवयाविवाहकाहुकी सकळजनस्योपहासाय ॥४१॥ कामिस्पर्धो(धीं) निस्वस्तरुणिकोपाद् विवाहकर्ता यः । दोषस्फुट त्रियास्युक् पश्चात्तापं स समुपैति पण्याङ्गनाहिषु रिपुर्निवारितार्थित्रियो भियाऽत्यर्थम । स्त्रीरन्ता दाखिये स हीयते सफळसम्पद्धि ॥४३॥ निर्वेदिः सिद्धवर्धी कार्यस्य सुदु वित सुखाकाङ्ग्री । परस्वैर्मन्डमतीना त्रयो दैन्यः स्वस्रतायचे भार्याविसे वनीपकसदक्ष दस्यानुप्रहणमतिस्तद्परपुरुषाधम कोऽस्ति ॥४५॥ मतिगौरवादह युर्वहगर्वीमागधो किभिभेवति । लिप्सुर्छुच्ये नृपतौ दुर्मतयस्तु त्रयः पुरुषाः ॥४६॥ हितवादिषु स दुवेषी रोगी यदपध्यसेवको भवति । नीरुग्भेषजभक्षी निःसंशयतो मुमुर्धमतिः ॥४७॥

भोजनकाले कुपितो गन्ताऽमार्गे ऽपि शृहकुरुजान । कुळमदतोऽसेवाकृत त्रयो महामन्त्रमतिम् या ॥१८॥ मित्रोद्देगकरो यो ध्तै विश्वास्य वञ्च्यते सनतम् । गुणवान मत्सरसहितः सकल विकलः कलास्तम्य ॥४९॥ रमणीरमणीयतरोऽन्यदारसक्तोऽप्रियोऽपि सिद्धार्थे । गोच्ठीनिरतो निधनो निव्वद्विजिरोमणि पुरुष ॥५०॥ धातर्वादादिकते विहितधनाशो रसायने रसिकः । विषमक परीक्षणार्थं त्रिकमेतदनर्थकोशगृहम् ॥५१॥ गुद्योक्ता परवश्य कुकर्मणो भृत्यभीतिकर्ती यः । निजकोपसमापाती दुर्वशसामपि पदममी स्यः ॥५२॥ दोषेष्वधिको रसिकः क्षणानुरागी च गुणगणाभ्यासे । बह्रहानिरल्परक्षी नास्पदमपि सम्पदां भवति ॥५३॥ प्रणतेष्वनतो मौनी दर्वलगीहितनरेष सोत्साह । बहुगवे प स्तव्धा न भवेज्ञनवहभ क्यचन ॥५४॥ दीनवद्नोऽतिदु खे सुखसम्पत्तौ न दुर्गतेर्भयकृत । दण्कर्मणि निर्लब्जो बालैरुपहस्यते स भूशम् ॥५५॥ धूर्तस्तुत्या भ्रमितस्त्वात्मनि यशसैव पात्रपोषकर । आत्महितेष्विमशी क्षयमेव स शीव्रमुपयाति ॥५६॥ बाचाल कुशलोऽह<sup>\*</sup> चपल सहितोद्यमोऽस्मि सोऽहमिति । नि'शङ्क शूरोञ्ह' स मन्यते यस्तु मूढात्मा ॥५७॥ धर्मद्रोहसुखेच्छुरन्यायेन च विवर्धिपुर्नितराम । श्रेय संबलमुक्ती मरणान्ते दुर्गतेरतिथिः ॥५८॥ मखरत्वेनाभिज्ञः सम्पद्धाने भवेत् सदा विश्वतः । गणकोकौ सतकामी न धीमवां माननीयः स्यातः ॥५९॥ बुधसदसि स्वश्स्त्रघी क्रिड्टोक्स्या मन्यते कर्विमन्यः । न्याचडटे श्रुतमश्रुतं तन्मतये खळ नमस्दर्म ॥६०॥ परगतमर्भस्पर्शी इसन्निवोद्वेजकोश्रतचाद्वक्त्या । अगणी गुणिनिन्दाकृत ककचप्रतिम परः स पुमान ॥६१॥ दक्षः स्वसंभाधीती महातुरः साभिलपुक्रेप्र्यन्तम् । अनवसरज्ञोऽपि गत कपिकच्छसमा इमे स्याताः ॥६२॥ वचनास्मारकदृतः खरखरो गीतगानकारी च । योगी गृहाश्रमरत सोद्वेगकरास्त्रयम्बैते ॥६३॥ स्फुटदोषिजनश्स्त्रघी गुणिजनगुणनिन्दकोश्समर्थः सन् । राजाद्यवर्णवादी सद्योऽनर्थस्य भवति गृहम् ॥६४॥

निजधर्मणोऽपमानं वित्तायुर्ममेवखनं मन्त्रम् । गृहदुश्चरितं च तथा प्रकाशयेज्जातु नो मतिमान् ॥६५॥ मुर्व पण्डितवान्यो मुर्खमन्योऽपि पण्डितो मान्यः । पाँग्डतमर्खान्तरत से पाण्डत पण्डितसन्य ॥६६॥ बिच्छिन्नश्रतयचनः खण्डस्फ्रिटिताक्षरोक्तियाचाल । क्वित्रतपित्रतमान्यो न खिंडत पण्डितंमन्य ॥६७॥ च्याकर गतके छन्दे। ज्योति वैद्यश्चतिस्मृतिपुराणै । षडदर्शनमर्मज्ञ सार्वपथीनो भवेत कुशल ॥६८॥ तद्विपरोतो मुखे गणयति बुधमान्यमात्मनाऽऽत्मानम् । शठ वर्ता देस्त्रति। स च मूर्बा शेरोर्माण प्रवर ॥६९॥ तीवकोधाह कुकृतिसायाखोभादयो हि सन्ति निजे । पात्रमपकीर्तिगुणिनां तत पर प्राप्यते क्रत्र ॥७०॥ अकथितपरमर्भन्नो दन्द्रात्यपावरोधांस परस्य । प्रविशेन्नानाहतो नाङ्गस्पर्शी भवति चतुर ॥७१॥ योऽप्रच्टो बहुभाषी परासनग्राहको बहुविरुद्ध । बहुहास्यमर्भवक्ता विदुवेध याति तत्क्षणत ॥७२॥ ी वक्तुर्नवरसमर्ग स्वयमनभिज्ञो विनिन्दते तस्मै । विद्वद्वचने ष्वरुचिर्निगद्यते ज्ञानदग्धनरः ॥७३॥ गम्मीरमातेविदग्धास्तत्त्वावेदः सर्वशास्त्रक्रशस्त्रा । नीरागद्वेषरता दुर्छभ्या मानुषे होके ॥७४॥ विख्यातकीर्तिधवला सत्कायो दानशीलिततपोध्नि । प्रमुणा धर्मणि चतुराः किमुत मृता सन्ति जीवन्तः ॥७५॥ मुनिपर्मनेरुसुगुरोः पदारविन्दद्वयैकमध्येन । मुनिन्मपुन्दरण कृतमिति कुशलोपदेशमिद्म् ॥७६॥ क्यालोपंदशकाश निजहादि सदने दधाति य क्रशलः । तस्याक्षयनिधितुल्या बुद्धिर्न क्षयमवाप्नोति ॥७७॥

इति श्रीपद्ममेरुशिष्यपद्मसुन्दरविरचितं कुशलोपदेखकोशामिधं लिखनत संदर्भतः पूर्णीकृतम् ।। mal is primarily intended to researches in Medieval Indian Flence emphasis will naturally le languages, literature and sources of that period. But it give sufficient space to other which throw light on Ancient seture.

## of Contributions

11

١

lious embodying original se abstracts of theses accepted diversity; critical editions of the lot Sanskrit, Prakrit, isa, Old Hindi, Old Gujarati preclations and summaries of ind medieval important original tices of manuscripts and textual is will be published in the

### of Articles

id be written in any one of ang four languages: Sanskrit, darati and English. Titten in language other than fould be accompanied by a fine English

# ation

Institute of Indology will pay in to the authors whose one are accepted.

#### ubscription

| Кs.    | 20/- |
|--------|------|
| Sh.    | 30   |
| Dollar | 5,00 |

## Other Rules

- (1) Contributions intended for publication in the Journal should be type-written (with double spacing) or legibly written on one side only of the paper Copies should be retained by the authors.
- (2) It is presumed that contributions forwarded for publication in the Journal are not submitted elsewhera.
- (3) The copyright of all the contributions published in the Journal will vest jointly in the L. D. Institute of Indology and the authors.
- (4) Ten ofiprints will be given to the contributors iree of charge.
- (5) Titles of books and Journals should be indicated by single underline. Sanskrit, Prakrit, Hiadl, Oujarati terms occurring in the articles written in English should be underlined. The standard system of transiteration should be followed.
- (6) Those who want their works to be reviewed in the Journal should send two copies of the same.

All contributions and correspondence may please be addressed to

Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

## OUR LATEST PUBLICATIONS

|                                                                                                                      | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अध्यात्मिबिन्दुः —हर्षेवर्षनोपाध्यायनिबद्धः स्वोपञ्चवृत्त्या युतः ;<br>सं० मुनित्री मित्रानन्दविजयजी — नगीन जी. शाह. | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| न्यायम <b>अरीप्रन्धिमङ्गः —</b> चक्रघरकृतः; सं० नगीन जी. शाह                                                         | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| New Catalogue of Sanskrit and Prakrit<br>Mss. JESALMER COLLECTION —<br>Compiled by Munirāja Punyavijayaji            | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Prakrit Proper Names Pt. II<br>Compiled by Mohanlal Mehta<br>and K. Rishabh Chandra                                  | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Karma and Rebirth by Dr. T. G. Kalghatgi                                                                             | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Jinabhadrasüri's Madanarekhā Ākhyāyikā.<br>Editor, Pt. Beohardas J. Doshi                                            | Ra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Collection of Jaina Philosophical Tracts<br>Ed. Nagin J. Shah                                                        | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Saṇatukumāracarıya,<br>Editors Dr. H. C. Bhayani and Prof. M. C. Mody                                                | R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| The Jaina Concept of Omniscience<br>by Dr. Ram Jee Singh                                                             | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Pt. Sukhlalji's Commentary on Tattvārtha Sūtra of<br>Vācaka Umāsvāti Eng. trans. by Dr. K. K. Dixit                  | Rı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Isibhāsiyāim<br>Ed. by W. Schubring                                                                                  | R!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Haimanāmamālās'ilo'ncha of<br>Jinadevasūri with S'rıvallabha's<br>Com.; Ed. by Mahopadhyaya Vınayasagara             | R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                      | संo मुनिश्री निमान-दिवस्थाओं — नगीन थी. धाह.  स्पायमश्ररीमिश्मक्ष: — यकषरमृतः; संo नगीन थी. धाह  New Catalogue of Sanskrit and Prakrit  Mss. JESALMER COLLECTION —  Compiled by Munifaja Punyavijayaji  Prakrit Proper Names Pt. II  Compiled by Mohanial Mehta  and K. Rishabh Chandra  Karma and Rebirth by Dr. T. G. Kalghatgi  Jinabhadrasūri's Madanarekhā Ākhyāyikā.  Editor, Pt. Beohardas J. Doshi  Collection of Jaina Philosophical Tracts  Ed. Nagin J. Shah  Saṇatukumāracariys,  Editors Dr. H. C. Bhayani and Prof M. C. Mody  The Jaina Concept of Omniscience  by Dr. Ram Jee Singh  Pt. Sukhlalji's Commentary on Tattvārtha Sūtra of  Vācaka Umāsvāti Eng. trans. by Dr. K. K. Dixit  Isibhāsiyāin  Ed. by W. Schubring  Haimanāmamālās'iloncha of  Jinadevasūri with S'rivallabha's |

Published by Dalsukh Malvania, Director, L. D. Institute of Indology, Ahm Printed by K. B. Bhavsar, Swaminarayana Mudrana Mandir, 46, Bhavsar Nava Vadal, Ahmedabad-13



(QUARTERLY)



VOL. 3

JANUARY 1975

NO. 4

EDITORS

DALSUKH MALVANIA

DR. H. C. BHAYANI



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD 9

# CONTENTS

The Absolute as Pure Consciousness (Contd)
Kalidas Bhattacharya

8 11 1

Some Clarifications (Vedānta)

Kalidas Bhattacharya

Some Important Episodes in the Vasudevahindi and the reconstruction of the Brhatkatha

J. C. Jain

Dandin's Indebtedness to Subandhu

Maan Singh

Bappa Bha. i and his Tārāgaņa

A. N. Upadhye

Two More Inscriptions of Western Kshatrapas

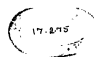
Rasesh Jamindar

The Solankies of Ţoḍā

Ram-Vallabh Somani

The 'Primitive' in the Kauţilya's Arthas'āstra

1075/



## A MODERN UNDERSTANDING OF ADVAITA VEDĀNTA

#### THE ABSOLUTE AS PURE CONSCIOUSNESS (Contd.)

## Kalidas Bhattacarya

#### A

Introspection, we have held till now, is pure subjectivity, subjectivity proper. But there is something wrong about it, even as distinguished. It is still introspection of a mental state. It is still compelled, as it were, to refer to a state that is an object, and so far, therefore, as not fully dissociate or free. It is not fully free for another reason also Introspection, even of the spiritual type, is after all a temporary affair and, however prolonged, relapses every time into unreflective work-aday life. The final essence of an individual, as completely dissociate from all that is accident, should, on the other hand, be a never-lapsing introspection that is under no compulsion to refer to a mental state

Introspection could be prolonged, as much as one liked through concentration on a particular state of mind, usually a cognitive one, and the chances of lapse into unreflective life could be eliminated through continuous culture of detachment, love of truth and freedom, etc. which all tend to paralyse distracting factors But though introspection could be made permanent that way it would still remain introspection of a mental state, of the state, viz which has been concentrated on How can it get away from the need of referring and realize its pure essential being as subjectivity untarnished?

The whole question, however, is in a way illegitimate. One who asks this question has understood introspection as only psychological Spiritual introspection does not concentrate on a mental state as an object. It rather is intent on withdrawing

from1 it Even positive concentration on a state (or anything whatsoever) is not possible till one withdraws from its surroundings Spiritual introspection not only withdraws from the surroundings, it seeks to withdraw even from what is left over. Withdrawal here is from the latter's presentedness, from it as an object, and the result is its liquidation into subjectivity. its reduction to the subjective act of withdrawal itself 2 and part passu the understanding of it as symbolic construction In spiritual introspection, the so called reference to the mental state is thus self-liquidating, nullifying the content, dialectically enough, as soon as it is said to be held to Not that there is no reference, but the reference is ever vanishing. As ever vanishing, it claims to be, at the ideal stage of perfection, really no reference at all and is, during the period of vanishing, a sort of free reference, resisting, as it does, any kind of compulsive entanglement in it. Its free reference to the object—here to mental states—is the same thing as its withdrawal from that, only symbolically interpreted in a forwardlooking language. Spiritual introspection is never compelled to refer to any object.

There is, of course, an alternative here The alternative is mere withdrawl, bare transcendence, without any positing of positive subjectivity, such transcendence being neither positive nor negative. Not positive because no subjectivity is posited, and not negative for the following reason.

Though it is said that the presentedness, ie the objectivity of mental states, is negated, what is really negated here is only the genuineness, the ultimacy, of objectivity, not that objectivity as after all there, so that what is intended is not so much negation as viewing from outside.

<sup>1</sup> This is a new characteristic feature of spiritual introspection not touched before

<sup>2</sup> In Pstanjala Yoga it is called mradha, taking place at a higher level of citta than where ekzgra takes place. The conscious samadha at this higher level is wholly negative, called asomprajhata, as distinct from the samprajhata at the ekzgra level Nirodha has, by some, been called asprafa-yega. Some, agan, call: it apraidibhan-yega.

Another name of this viewing from outside is transcendence which is an entirely indeterminate affair, neither positive nor negative nor-one may add-both positive and negative or neither-positive-nor-negatives, because it involves no sort of commitment at all. It is merely viewing from outside without any sticking to, any commitment to, that outside This is the Mādhyamika concept of sānyatā. Or - a third alternative -, the withdrawal or transcendence, even as so indeterminate, may be understood as after all a form of consciousness. but consciousness which, in spite of its purity, is still wholly indeterminate This is the Yogacara concept of viriantimatrata Neither of these alternatives, hower, is acceptable to the Advaitin Withdrawal, according to him, is negative attention, and all negation, he holds, presupposes, and posits also as a result, a positive as the ground. That positive ground, according to him, is pure subjectivity Implicitly operating as the ground all through of the process of dissociation, from the extra-bodily world. through body and mind, to the stage of introspection, it evidences itself reflectively in its pure positive autonomy at this last stage. The Advaitin does not deny that lured by the successive acts of withdrawal, one might think that this withdrawal alone, whether as śūnyaiā or as vijnaptimātratā, is the ultimate stand It is just in order that one is not misled that way that between what he would call final realization and that transcendence he introduces another item for training, viz a warning statement (mahāvākya) that the final truth is pure subjectivity, not merely the withdrawal nor even the withdrawing self qua withdrawing It is this warning statement that occasions at the stage of final withdrawal the direct awareness of pure subjectivity. It revives the implicit ground that has so long been continuously pushed aside under the pressure of ever growing withdrawing activity. The final withdrawal, called trancendence, is not, according to the Ad-

<sup>3</sup> Neither-positive-nor-negative is still in the form of a possible commitment, only demanding that the indecision will ultimately be removed at a higher level.

vaitin, the final truth, for, first, substantively, it is but pure positive subjectivity, and, secondly, the final withdrawal as a process has again to be withdrawn from, this last withdrawal being absolutely non different from that substantive pure subjectivity, being different only in name.

There is somthing novel about the warning statement too. Ordinarily, whatever knowledge we have through a statement is conceptional, not direct. But the warning statement in question occasions direct awareness of subjectivity. This is possible because, like statements which point to things bodily present before us, this warning statement points to the ground which has all along been present. This is the Advaita theory known as \$\frac{x}{2}\text{bid}\text{parab}\_{x}\text{parab}\_{x}\text{ada}\_{a}. The Advaitin, however, would not object to other means for reviving the awareness of pure subjectivity. The warning statement is requisitioned in order to correct the Mah\text{big}\_{x}\text{and in order to correct the

Spiritual introspection as self-revealing pure subjectivity is, as we have shown, not *tied to* the mental states it refers to. Either this reference is all *pseudo* or even as reference it is free.

Even if one understands the introspection under consideration as psychological, even then its reference to the mental
states introspected may not be as compulsive as that of these
states to their objects Even psychological introspection can
conceivably get away from the need of referring and realize
its pure being as subjectivity untarnished if it is made to
concentrate on one particular mental state, viz the convi
ction (reached through systematic analysis) that from out of
every mental state and, therefore, from mind itself as their
objective substratum introspection, which had stood so long
as undistinguishedly fused there, is to get dissociated in its
free subjectivity. This demand on which introspection now
concentrates is undoubtedly an objective mental state, but as
a demand for the realization of subjectivity proper it is an
object that continuously dissipates itself, making room for

that subjectivity to get dissociated. The demand, in other words, is just for the objective mental state to forgo its objectivity. In so far, then, as introspection has for its object a mental state that goes on liquidating itself, it cannot be said to be bound by that state. In plain language, it is not so far compelled to refer. Whatever reference is there is free so far. So far, again, as the reference is free, so far the subjectivity of introspection is not jeopardized. Whatever of nonfreedom appears to linger is evidently in the process of self-dissolution. It follows inevitably that the ultimate freedom of man lies in purest non-referring subjectivity-subjectivity which is wholly in itself.

В

All difficulties are not over yet. The Advaitin insists that there is another hurdle-and a big one at that-to cross Introspection, even of the spiritual form, is after all a subjectivity conscious of itself as an individual, as I, not as jou or he. My introspection, whether spiritual or psychological, is after all my introspection, not yours or his What I introspect, spiritually or psychologically, is a particular group of mental states which are mine only I do not introspect your or his states, nor you or he mine. If, then, the final truth is to be pure subjectivity, it cannot be I-consciousness only, however reflective and dissociate that may be There are many such centres of subjectivity each of which may claim to be the ultimate truth. Obviously, this is not the Advaita thesis It follows that even the sense of individuality-I-consciousness -has to be transcended. How is this transcendence to be effected in order that one may land in some impersonal subjectivity? Normally, subjectivity is so much of the form of I' that if there be any that could transcend this limitation it should better be given another name. A more non commital name is 'consciousness'. How, now, to pass from pure individual subjectivity (jīva-sākṣin) to impersonal consciousness?

It cannot be said that you and he are only objects to me quite as much as other objects and may be withdrawn from in the way they are. This cannot be said if only for the reason that in my awarness of he I am aware of him as a possible person, as one who, with his body and mind. con claim himself as an I exactly as I do The only difference is that while in claiming myself as a person I understand myself essentially as I the pure subjectivity that is free of body (and mind). I understand him as a person only so far (and necessarily so) as I understand him through a body-identified. in other words, solely by means of that body and, therefore, in whatever way, though partially, with it I am not directly aware of him as a centre of pure consciousness even implicitly as I am in my own case explicitly. I am aware of him as a centre of pure consciousness only as he would claim it as his I. As for vou, it is only a he selected for my addressing. with, however, this important distinguishing feature that in my addressing you - or one of the 'he's as you-I feel somehow confronting your 'I', you as a centre of pure consciousness. directly You and he are as much independent subjects as I am and should not, therefore, be understood in terms of the I that constitutes me as pure subjectivity. The theory known as ekanvavāda\* is unacceptable. How, now, to transcend the individuality that lingers in introspection?

Some hold that this individuality derives ultimately from the individuality of the mind and body, called mine, and would, therefore, lapse automatically as these latter are, withdrawn from Their idea is that pure subjectivity as such, foining the final essence of the individual, is impersonal, though misunderstood as personal, ie individual, because of its undistinguished fusion with the mind and body, called mine, so that with the process of dissociation from these completed it comes to be realized as it is in itself, as free of all individuality. At the first stage, indeed, of introspection there is still some reference to mental states, but as that reference is

<sup>4</sup> I have here touched only the central point of ekajivavada.

necessarily in the process of self-liquidation nothing more need be done if we only hold on to it. The reference in the intrinsic process of self-liquidation will eventually disappear of itself

But this account is based on ekanvavada and stands or falls with that As soon as you and he are recognised as independent subjects coordinate with me, chanvavada collapses It cannot be said that the apparent individuality of each of these subjects is eventually that of the corresponding mind and body, only wrongly attributed to them For even if we assume that, what it would all come to is that in each case including the case of I, there is a non-individual pure con sciousness as a final truth, and that, in turn, would mean that there are many such pure consciousnesses. True, there being no other criterion of individuality at this state, logically these so-called many non-individual pure consciousnesses have to be taken as one and the same But with the Advaitin, no final judgment comes from logic. Logic has no independent sav: it either only strengthens (chiefly by way of refuting contrary possibilities) what one has already experienced or proposes what one is to experience, their being in either case concrete living experience that supersedes logic. What one is to experience is not, again, in Advaita, just what is logically proved It is in the minimum, what others (in the Advasta fold) have already experienced (and what as so experienced have been recorded in the Scriptures), what, in other words, are livingly suggested in one's own experience and therefore demand to be livingly experienced, though after requisite discipline of mind. In the living experience known as introspection there is no living suggestion, no living demand, as to how the non-individual pure consciousness that I am to experience should be indentical with what he or you are to experience Rather, he and you being from the beginning experienced as distinct subjects-either distinct in themselves or distinct from me-and contrary living suggestions not forthcoming, the demand is that when the individualities of mindbody complexes are transcended the pure consciousnesses arrived at are still each individual.

In the absence of any contrary suggestion, I, you and he even as pure subjectivity, are each so far individual, even though the individuality of the mind-body complex has in each case been transcended Indian transcendentalists are mostly at one in this thesis Only the Buddhists and ekailya. vadins have disagreed. Even the bahum avadi Advaitins admit the plurality of wasaksins Some of these transcedentalists who believe in the plurality of pure selves-we mean the Sāmkhva-Yoga philosophers, the Vaisnavas and some Saivashave stopped with this plurality, never attempting their merger in a Great one; and some, like the bahuivavadi Advaiting and most of the Saivas, have advocated the merger Though the bahujīvavādi Advaitins admit the plurality of Jīva-sāksins they hold yet that this plurality is as transcendable as that of other things If plurality in other cases was only a mode of symbolic representation namarūva, so is the case here too. Even nvasāksin-and, therefore, its plurality-is a symbolic representation of one undifferenced absolute pure consciousness. and the jīvasāksin, by transcending its individuality, may pass on to that But how exactly?

C

In religious attitude man does, as a matter of fact, withdraw, or at least seeks to withdraw, from his individuality. Through whatever degree of self-abnegation he comes to be in communion with a supreme over-personals self called God. This over personal self is understood, in the minimum, as the most perfect ideal without any blemish or limitation any-

<sup>5</sup> Over-personal in the sense that God transcends the individual I, you and he who are normally called persons Otherwise, however, the God of religion is himself a person in the sense of being a unit of consciousness, though even as a unit it is limitless, freely, ie symbolically or creatively, granting unithood to individual subjects or somehow compreheading them.

where. An ideal everywhere is the final point to be arrived at in the line of progress one is continuously achieving Here. in our present case, the line of progress is that of dissociation from whatever is objective - better, from whatever is suppose tically representable as constructions from the rount of view of subjectivity Hence its maximum is the ideally perfect blemishless subject, called God, from whose point of view even the individuality of the individual subject is a symbolic of creative representation. To whatever extent, then, in religion the individual subject negates himself to be in communion with this over-personal subject, and the important point to note is that all individual subjects agree that one and the same over-personal ideal subject is the ideal for them all to be in communion with. The ideal for different people in the same attitude cannot differ from individual to individual, quite in the same way as the same physical world for common men does not The ideal everywhere is a demanded existence, not what is immediately there in its actuality. It is a regulative principle, and as such it is felt as what ought to be, what has to be realized, either by way of making it actual through will or by way of experiencing oneself as essentially constituted by it, and in the latter case the experience in question is either one of identity-partial or complete-or some very close relation.

Two other distinctive features of religion may here be noted. The first is that in religion proper as communion the individual, before he comes to be in communion with God, has already, through proper discipline, experienced himself as a centre of pure subjectivity he has already freed himself from entanglement with his mind-body complex and a fortirers, through that, from the world of physical things In other words, one who is in religious attitude proper is already at a

<sup>6</sup> According to some transcendentalists, representable as created by (transcendental) will

<sup>7 &#</sup>x27;Sobject' here means centre of pure consciousness. God is the absolute final centre of consciousness.

much higher level than one in which an ordinary man is he is already as free as possible. The second point to note is that religion is basically a matter of feeling, not of knowledge. In feeling, as distinguished from knowledge, some sense of individuality has to persist. In spite of whatever amount of self-abnegation is required for communion with God, he feels after all that it is he who is in such communion. No doubt, he feels too that he is he only so far as he depends on God. but there is no denying also that it is he who finds himself to be so dependent. Communion is basically this indetermination, this see-saw, and such indetermination is exactly what distinguishes feeling from knowledge. When angry with a person I feel him as hateful, this hatefulness is experienced to be as much an objective property of the person as alternatively my hating. In knowledge as a form of experience, on the other hand, the individual knower I counts for nothing. the situation there is that X is such and such, not I know that X is such and such Even self-knowledge is no exception self-knowledge the situation is that the I is such and such. The so-called concomitant experience of the I that knows this situation-the I that is the so-called subject relatively to he I that is known-is only a misreading of the self-revelation of the latter.

Religion proper is a matter of feeling involving self-abrigation, to whatever extent, and it is appropriate to a stage of spiritual purity where exactly—to come back to our main thous—there arose the cognitive demand for getting rid of individuality. The moral gathered is that in the cognitive attitude too individuality can be dissociated from through concentration on the ideal at this stage. If in religion it was communion, here it is the cognitive discovery of the ideal, and the ideal here is the same perfect pure consciousness which as one and the same ideal for pursuers of spiritual dissociation is the absolute truth. Since here the approach is not through feeling the truth is not God with whom one might be in communion, nor is there any see-saw of the individual seeker and

that truth. The ultimate here is the final perfect blemishless subjectivity which, after the dissociation from all that is object is complete, demands to be discovered cognitively as not only over-personal but intrinsically as impersonal pure consciousness constituting the truth of all that has so far been realized, viz. purest individual subjectivity. As at the ultimate stage there is no question of alternation between it and the individual that realizes it, the absolute is the only truth and the whole truth. This is knowledge-discovery of the ultimate principle, realization which, not having any emotional warmth about it, is colder no doubt, than communion, but despite that, a profoundly living experience, throbbing with all the pulses of spiritual life, and yet dignified and with all the controlled quiet of ommiscience and omnipotence. The ultimate is omniscient in the sense that everything, from the individual pure subjects to the grossest physical things of the world, is to be understood as its different symbolic representations at appropriate stages. it is omnipotent in that these symbolic representations are its own construction, it first symbolically diversifying itself into many centres of pure individual subjectivity, and then, through them, constructing their respective mind-body complexes and the world of physical things - may be, each latter through what just precedes it, may be, alternatively in other ways.

From pure individual subjectivity to this impersonal pure consciousness as absolute it is a prolonged passage consisting of grades and stages, no sudden leap. Though religion is a feeling attitude it it not, for that reason, of no relevance to the knowledge approach to the absolute. It may well constitute a stage in the passage from the pure individual subject to the absolute. Is vara-sāṣkin®—the God of religion proper—may well be a stage between jīva-sākṣin and Brahman But this is not necessary The path from fīva-sākṣin to Brahman may pass through quite another stage or stages, Išvara-sāksın not coming into the picture at all.

<sup>8</sup> Not Isvare, as the term is ordinarily understood to be. The distinction between Thomas akin and Isvara will soon be worked out

Whatever he the relevance of Isyara-saksin for the realization of Brahman-hood, we may note in passing that there are two widely different concepts of God in the Advaita literature One of these-the more important one- is that of Iśvara-sāksin who, like jii a-saksin, and more perfectly than that, dissociates himself from all that is object, realizes himself as pure consciousness and has the whole world of objects as symbolic constructions As just said, in these respects the Iśvara-sāksin is at a stage advanced in that (i) for him, even the 12vasāksin is a symbolic construction, (11) he is over-personal pure consciousness, one sole absolute centre of consciousness and (iii) ultimately he constructs the izva-saksins symbolically and the rest of the objective world through them? so that the ultimate agency (of course, symbolically understood) belongs to him, not to the jiva-śāksuns. There are two other differences. One is that while the individual (iva-saksin) was first aware of himself as only undistinguished from the mind-body complex (and entangled through that in the world of physical objects) and then having dissociated himself from these came to discover himself as free so far (even having been really free in spite of apparent fusion), Iśvara-sāksin is not understood that way, He is somehow understood as ever free. True, he represents himself symbolically as pure individual subjects. But that representation is not the same type of construction as when an individual subject constructs (is made to construct) his own world of objects To the Israra-saksin individual pure subjects are not objects. No individual pure subject is wholly a construction He evidences the Iśvara-sāksin bodily, though as limited The latter appears in no way as shrouded (except partially) or distorted, symbolic construction presenting the Tévara-saksin as limited, which it is really not. The first diffe rence, then, between the Iśvara-sāksın and the jiva-sāksın is that unlike the latter the former is ever free.

<sup>9</sup> When it is a question of constructing the world that is common to the individual first, it is constructed by the livara-saksin through some specific five-saksins Except these specifically few five-saksins, others are made to construct each his own world of objects only.

There is another difference which is more fur damental. It is that in his very act of constructing the jiva-saksins and the world of objects the Iśvara-sāksin is understood equally also as not constructing it, understeed, in other words, as enjoying his being - and that in fullest self-evidence - as just the sole solitary truth = pure impersonal consciousness, and nothing else This is Iśvara-sāksin evidencing himself as just the absolute, and for this he requires no extra labour, no extra discipline The itva-saksin too has, it is true, some such dual function he constructs - rather, is made to construct - the world of objects and evidences himself at the same time as pure consciousness. But the pure consciousness as which he evidences himself is neither that Tśvara-sāksin nor the impersonal absolute as they are in themselves he evidences himself as delimited consciousness, as an individual subjectivity which he is. What it all means is that the jiva-sākṣin is still unfree in the sense that experiencing himself as limited he experiences at the same time that this limitation is a fault and experiences. therefore, a demand to dissociate himself from the fault at some later stage of experience. Till then the jiva-sakşın does not know himself as absolute, though he knows himself very well as pure subjectivity and even as delimited pure consciousness. While, thus, all the distinction that there is between the Israrasāksin and Brahman is just functional, nothing ontologicalthe same principle alternatively experiencing itself as Brahman and the Isvara-saksın this cannot be said of the iiva-saksin. The distinction of the jiva-sāksin from the Isvara-sāksin and a fortiriori from Brahman is of profound ontological import

We have given above the more important of the two senses in which the term Isvara (God) is used in the Advanta literature. The other sense is much naiver, though, strangel enough, often popular among later Vedantic scholars. In this other sense, God is what ordinary man has made of the absolute. He is how the Jiva (not the Jiva-sūkṣin), with all his (the Jiva's) fusion with the mind-body complex and entanglement, through that, with the world of physical things, under-

stands the absolute. It is presumed that even ordinary men. the uras, are somehow dimly aware, from the beginning, of the absolute as an ideal perfection, as a dimly apprehended regulative principle, so to say, but since they themselves are in that state of fusion and entanglement - another name of which is ainana - they misrepresent it, in various forms according to the density of their individual artanas, as various deities to worship, meditate on and offer prayers to. This is God as saguna Brahman and is as much in the world of objects (māvika-jagat) as any other thing, though it is much superior to them in various respects This God is as much subject to the influence of mava as any other individual in the worldonly, dialectically enough, verily under the influence of maya it is understood as free from that influence, its freedom, in other words, being itself mavika, quite as much as verily under the influence of drug a man may consider himself (or others) as unlimitedly free The other God, God as Isvarasāksin, however, is never under the influence of māyā, nor like the mayika God does it create (re-create) the world at a point of time. The so called creation by the Iśvara-sāksin is only symbolic construction which, as symbolic, i.e. unnecessary for him - being only a sport (lda) for him - is undoubtedly māvika, but transparent at the same time, as every symbolism known as symbolism is The Isvara-saksin, in other words, is not subject to maya; he rather weilds it, and, therefore, weilds it freely.

It is just in order to avoid confusion of these two ideas of Gods that the more important one we have called Jśvara-sāksın and the other Jśvara. The distinction between Jśvara-sāksın and Jśvara parallels that between Jiva-sāksın and Jṣva.

Pure individual subjectivity, in order to realize itself as the Tśwara-sūksun, may deliberately attempt cognitive dissociation from its individuality in the way suggested above, or, alternatively, it may be made to attain that stage, once it has dissociated itself from all that is objective, through re-awakening warning statements like 'I am Brahman' and 'That thou

art '. This second procedure we have already discussed. Many of the Advastins are for this second procedure. This second procedure is parallel to divine grace in religion as distinct from communion through one's own effort But, then, tust as between such grace and self-made communion there is not much of fundamental difference, the two being practically two sides of the same state of affairs, or the same state of affairs looked at from two different angles, so is the case with deliberate passing over to the Tsyara-saksin stage and being made to reach the stage through re-awakening warning statements. The former is intuition, i.e. my intuiting the truth and the latter is revelation of that truth to me Intuition and revelation are, like communion and grace, two sides of one and the same situation Be it noted further that intuition or revelation of the Iśvara-sāksın is finally the same thing as intuition or revelation of Brahman.

At the 11va stage where there is little freedom from objects there is an awareness all through of other individual jivas, you and he. Likewise, at the stage of jiva-sāksin toothe stage of pure individual I-subjectivity-where there is freedom from all objects, there is the awareness of you and he, maybe with their objective sides still hanging on to them. I, even at this stage, is not only aware of itself as pure subjectivity, it is aware of itself as a speaker, and addresser, too and, therefore, of a vou as a listener, and-what is equally important-of itself as being understood by that listener to be a possible 'you'-in other words, as a he10 As, however, there is no determination as to who definitely is here the vou to be addressed. I is here understood as only a possible he. i.e as any subjectivity. A definite particular X is spoken of as any X only when it is understood as just an instantiation of X-ness where X-ness is understood as the dominant theme. It follows that when I understands itself, from the point of view of a possible you, as a possible he, what it understands

<sup>10</sup> He, we have already seen, is one who could be a you, who, in other words, is a possible you. He is the same thing as a possible you

steelf to be, so far, i.e. as what it ought to be, is he-ness not this or that he but what could instantiate itself as any he whatsoever. Further, as here there is no room for abstract universal which is always adjectival, this he ness is a universal substantive, and he as a universal substantive is but pure consciousness as absolute It follows that as soon as I comes to be aware of itself as pure individual subjectivity ( izva saksin) it is aware of itself as what also ought to be pure consciousness as absolute, as Brahman This is the import of the mahayakva ' Tat tvam ası' ('That thou art') - 'tat' standing for nossible he and 'tvam' for how I is understood from the point of view of a possible listener. The whole statement 'Tat tram usi' intends that tram (I understood as a possible you) is really (i.e as what is ought to be) a possible he. ie the absolute. tvam shedding its tvam-ness, though retaining the core-character which is pure consciousness, and tat shedding its possibleness and yet retaining, similarly, its core-character of pure consciousness. At the iva-saksin stage this absolute identification is felt as what ought to be. This ought-to-be character is understood as realizable in actuality either as many Advaitins hold, through listening to the mahāvākva 'Tat tvam asi' or, as others appear to hold, through one's own further effort of concentration 11 on this mahavakva.

Be it noted here that though the fiva-sākṣin has withdrawn himself from his body and mind this withdrawal is no physical separation yet, and, therefore, listening or concentration is not out of court at this stage The fiva-sākṣin is fivanmukta, retaining the mind-body complex and, through that, the world of objects, but not being in any way committed to it, being committed to only one thing, viz. itself as pure subjectivity This non-committal retention of everything else is only another name of symbolically constructing it.

This is not, of course, the whole story of jivanmuku for the account given here is true equally of videhamuku. The

<sup>11</sup> Or, if one likes, negative attention.

only difference between fivanmukii and videhamukti is that at the former stage one is still living, whereas the hvanmukta attains videhamukti only after death The jivanmukta to remain living does not mean that he remains tied wholesale to his body. What it means is only that though he has attained that stage through his own effort at dissociation and though no amount of that effort has undone, because it cannot undo. his prārabdha-the system of those pūrvajanmasamskāras which are responsible for all his experience (except those which are due to dissociation) at the present life-he, even as jivanmulta continues to have those experiences, in spile of the fact that he has learnt to keep spiritually aloof from them at the same time, much as one can keep aloof from the pain consequent upon a surgical incision even though that pain continues to be felt There is, of course, a theory that at the stage of videhamukti one ceases to construct objects symbolically. We shall examine that theory in a later section

'Tat tvam ası' is a mahāvākya which is to be received by the jiva-sāksin from a you The mahāvākya 'Aham Biahmā'smi' on the other hand, is not to be so received from others It is an idea, or a re awakening statement, that arises automatically, and either the jiva-sākṣin follows assiduously what is suggested by it or it directly occasions, through śābdāparokṣa, the realization of that Brahman. 12

<sup>12</sup> There may be another course of advance (even in the region of freedom) where the free I may have to encounter - it may be in supreme love or some such pure sentiment - free jours and he-s and may, that way, realize a cosmic subjectivity which in no time gives way to the impersonal pure consciousness as the absolute.

## A MODERN UNDERSTANDING OF ADVAITA VEDĀNTA

#### SOME CLARIFICATIONS

### Kalidas Bhattacarya

#### Δ

A few questions need now be answered for the sake of clarification. They are:

- (a) Should not subjectivity = consciousness, no matter whether pure or otherwise, belong to some substantive, some self which is subjective or conscious?
- (b) May not the so called self to which it belongs be no other than the objective mind?
- (c) Is consciousness separable at all from mental states? Is it by itself a distinct metaphysical entity?

To the first question the Advaita answer would be as follows:

X could be said to belong to a substantive Y conceivably on two grounds either if Y were capable of remaining without X or if it could have anything else belonging to it. But a substantive self which can remain without consciousness and is, therefore, intrinsically as dark as matter would be a useless supposition. Only a very few philosophers have admitted this, and even they have insisted more on its capability of remaining with consciousness than without it. As for the other alternative, viz. that it could have something else belonging to it, it may be noted that besides pure subjectivity there is no scope for anything else to belong to the so called substantive here. The Advantin has indeed spoken of pure being and

<sup>1</sup> Sub-conscious (unconscious) traces belong to what we shall latter designate as objective mind

Some hold, indeed, that pure sentiments like love and piety and pure moral will also belong to it But these are either forms of pure consciousness or not in the former case there is nothing to distinguish then from pure consciousness, once this latter is understood as self-contained and in the latter case they belong to the objective mind

nure bliss as equally the ultimate essence of man But these are not distinct from pure subjectivity, in the sense that they are addable as coordinate factors Subjectivity=consciousness is, for him, no mere logical or transcendental presupposition. It exists, so that, as in other cases of existent things, pure being (pure existence) is here too an ultimate metaphysical essence, with only this difference that, as the ultimate essence of subjectivities of different grades, it shows itself as non different so far from pure subjectivity, I am is not merely I think but also I exist. Only, much as in the case of 'am' denoting thinking. here too there is no distinction between I and am Pure con sciousness and pure being are the same essence, only spoken of differently Or, they are the same essence discovered through different alternative approaches of metaphysical dissociation 2 Pure bliss too might, in the same manner, be extracted as the ultimate essence of every man's life and shown as non different from pure consciousness and pure being, 5 The three being nondifferent, no substantive self over and above them is needed

<sup>2</sup> The concepts of pure being (sat), pure consciousness (ett) and pure bliss (ananda) vis-a-vis one another will be discussed in greater details later

<sup>3</sup> The Advattins have sometimes demonstrated non-difference of pure consciousness, pure being and pure bliss from one another very ingeniously through interpreting each in terms of double negation. We need not discuss that logical demonstration here.

Sometimes, however, they present this double-negative interpretation in a simpler and more convincing manner. It is that the absolute is the negation of the world (including [Jin2]) which is sear, act and anamanda. In other words, as sat it has to be understood as not non-sat, as cit it has to be understood as not-non-sat, and as handal it has to be understood as not-non-sat, and as handal it has to be understood as not-non-sat, and as handal it has to be understood as not-non-sat, and as handal it has to be understood as far fitted there double negations to be either identical with or different from one another. So far, this absolute has to be understood as just the negation of the world which they claim they have shown to be not-sat, not-cit and not-non-lat. As for the relation between this negative not-world and the positive absolute, the two are obviously the same thing, only spoken in two different ways in the 112a-latika mode of speech.

Those who hold that there is a substance, called knower or agent\*, or whom consciousness can be predicated adjectivally as a feature, have understood by this substance either the mere being—the mere existence, the that only—of consciousness, consciousness as such being understood as the mere what or itself an existent thing with its own being, on the one hand, and its own intrinsic nature (svan \$\bar{n}\alpha\$), on the other as two distinct sides, consciousness forming only an additional character of it in this lutter alternative, consciousness, obviously, is a continuent character of that substance.

The Śaivas and the Śāktas in India and the Spinozists in the West advocate the former view. Many Saivas and Saktas have held that pure consciousness is only a function or power. and the substantive behind it is just pure being which weilds that function or has that power. The substantive is the heing of that function, that which makes that function an existent affair It follows that the function as such-the function with. out being, something which is a function and yet not an existent affair-is but a power of that substantive But if the substance here is that which makes the power something existing and that power, as power, does not refer to the substance-in our present case, is without being-the two are only two aspects of one and the same situation and are, as such, like burning power and the fire that has that power, hardly two distinct ontological entities. Fire and that burning power are not merely not two physically separate entities, they are not even distinct conceptually, 'distinct' meaning that each is pinpointedly distinguishable, and, of course, addable to one another. Fire and burning power are neither of them definable without reference to the other Of neither, again, can there be even a definition by type suggesting that in some ideal situa tion fire could be defined without reference to burning power and vice versa. Thus, there is no ground whatsoever for calling them two entities, though it is a fact at the same time that we do call them two, which means that all the distinction

<sup>4</sup> The concept of self as agent we may have an occasion to discuss later.

there is between them is only verbal. And this is exactly what the Advantin has claimed all distinction between self  $(\bar{a}iman)$  and pure consciousness (cit)—between knower  $(j\bar{n}\bar{a}i\bar{a})$  and knowledge  $(j\bar{n}\bar{a}na)$ —is verbal

So far as the relation between the substantive being and the functional pure consciousness is concerned, the Spinozists (and with them may be grouped some schools of Saivism) hold the same view They differ only with regard to the relation between consciousness (subjectivity) and objects. As distinct from most of the Indian trancendentalists, they hold that subjectivity and object, and, therefore, grades of either are parallel functions (in Spinozistic language, attributes) of the same substantive being

It may be noted, however, that through it is wrong to speak of a self or knower behind pure consciousness" such use would not be out of order if the knowledge in relation to which the self is to be called knower be only mental states (citta-vritis), not pure consciousness. Mental states, we have seen, are not subjective in the proper sense of the term. Subjectivity proper is but pure subjectivity which, though realized first as individual pure subjectivity (irva-saksin), is really pure consciousness itself just delimited It is to this pure consciousness as delimited that appropriate mental statesand, through them, bodily and extra-bodily affairs-stand as objects, which means that in that respect it is their subject Pure consciousness can in this sense be called knower. But it the same time, and exactly in the same sense, it is its knowledge too As, therefore, the context and the sense remain the same, it matters little whether one calls pure consciousness knower or knowledge of everything else. In any case, there is no distinction here between substance and a feature that could be predicated of it.

<sup>5</sup> For all Indian transcendentilists pure consciousness (valuetivity) and knowledge proper are one and the same thing. Why it is so will be evident as we proceed.

Knowledge proper is pure consciousness itself. If mental states are themselves called conscious, this is a simple error. Consciousness, penultimately, is pure individual subjectivity and ultimately, it is pure consciousness. As mental states are not subjective in the proper sense of the term they are not conscious and a fortiriori not consciousness -Sometimes their phosphorencence passes in the name of consciousness and mostly, again, they are called conscious because from the objects at lower stages they stand dissociated and are, therefore subjective relatively to them But this subjectivity falls far short of pure subjectivity which is spiritual introspection ( igvasāksin) Half-dissociated mental states are miscalled Knowledge.6 first, because they are relatively subjective and secondly because they appear to refer to things called their objects That their relative subjectivity falls far short of pure subjectivity is by now abundantly clear But what is no less important is that it is not they as presentations which refer to things called 'their objects'. They only stand dissociated from these objects and what truly refers to these latter is introspection=pure subjectivity. Introspection refers to objects though them: at the most one can say they are the modes of this reference. One may, again, view them in a third alternative perspective It is that, unreflectionally experienced as dissociated from objects, they are yet reflectively discovered in introspection to be as much dissociated as not, because, though they are dissociated from objects these objects are not dissociated from them In that distant sense, to introspection mental states continue to be identified with, though at the same time dissociated from, objects

No mental state as such is knowledge or a mode of consciousness. In case, however, one prefers to call it knowledge which would indeed be a source of infinite confusion—pure subjectivity-delimited pure consciousness might in contrast be, with some justice, called knower. But that is not necessary.

<sup>6</sup> We are here excluding those mental states which are ordinarily called feelings and volitions

The real situation here is, as we have repeatedly shown, that mental states (particularly those which are mistakenly called knowledge) are only a kind of phosphorescent objects with which pure subjectivity is found, on reflection (i.e. in introspection), to have been directly fused and from which, in introspection, it is straightaway distinguished out. Considered from the point of view of pure subjectivity, they constitute the first fused stage, and that is why every mental state is discovered, in introspection, as with pure subjectivity emerging and yet as an object and, therefore, also as a mode of reference, reference being only another name for subjectivity and object alternating indeterminately.

The controversy as to whether mental states should or should not be called knowledge (or modes of consciousness) is not one of mere use of language The linguistic problem is undoubtedly there, but what more is there—and that is the real intention of the Indian transcendentalists<sup>8</sup>—is whether or not there is pure subjectivity behind mental states and what relation it bears to them.

The other group of thinkers (suggested in p. 20) who recognise a substantive self behind mental states have taken that as itself something with an intrinsic nature of its own and with consciousness as an additional contingent character. The Nyāya-Vaisesika thinker and the Rāmānujist are the best of this view. The former has openly admitted that all conscious states (with him there is no single consciousness as such except as an abstract universal, adjectival to every conscious state) are contingent, each of them occasioned at a particular point of time and enduring for a limited period before him, therefore, the substance called self is intrinsically

<sup>7</sup> Not in unreflective experience where it stands as an object, though dissociated from some other object or objects

<sup>8</sup> When we are speaking of Indian transcedentalists, obviously we are excluding the Buddhists

<sup>9</sup> With further details of this limited period we need not be concerned, here.

without consciousness, and we have seen that a hypothesis of this type is entirely useless. As for the Rāmānujist, he has not indeed held either that the substantive self is intrinsically without consciousness or that all consciousness is contingent. But he has distinguished between a type of consciousness which is intrinsic to the self and another which occasionally happens there and continues for a limited period of time. But this is only reminiscent of the distinction the Advaitin draws between pure subjectivity and mental states. The Rāmānujist's intrinsic consciousness corresponds largely to the Advaitin's pure subjectivity and his contingent conscious to the latter's mental states His only point of departure is that for him mental states are themselves states of consciousness, which, however, we have just seen, is a wrong notion Mental states are not states of consciousness at all, whatever consciousness may be spoken of as having been there being only consciousness as undistinguishedly fused with them. The so-called contingent consciousness is not qualitatively of the same stuff with intrinsic consciousness. It is because the Rāmānujist has taken it as of the nature of consciousness that he calls it knowledge (māna) too, distinguished form intrinsic knowledge in being only attributive or secondary (dharmabhata-19ana) intr nsic knowledge being understood as constituting the very nature (svarupa) of the substantive self

The Nyāya Vaiseaika thinker, otherwise, agreeing with the Rāmānujat, differs with him sharply on this last point. He would never admit any intrinsic knowledge (consciousness) belonging to a substantive self the substantive self is, according to him, without knowledge, without consciousness. Yet, however, the difference is not as fundamental as it appears to be For dispite all else he has said he understands the substantive self as, after all, intrinsically capable of possessing consciousness (knowledge) and in that sense he is even prepared to call it conscious (cetana), At least this capability is then the svarāpa of that self Further, one could doubt if there is no eternal intrinsic knowledge in at least one self, viz. God.

[ Capability for X might indeed be understood positivistically as the mere fact that given that which is said to have that capability and other causal factors, X will occur. But even then the factor which is said to have that capability could not be considered merely as it is, ie without that capability itself as a distinctive character, for in that case there would be no reason why that factor and not any other could be responsible for the occurrence of X. The same point cannot however be urged against all the other causal factors involved Many of these other causal factors are mere accessories, though necessary (wide the distinction between nimitia and upādāna), and if some of them are not mere accessories they too will have to be considered as having that capability, like the one which is already admitted to be so

The way we are talking about upādāna is, of course, in the line of satkāryavāda, and Nyāya Vaisestka would undoubt edly demur. But, then, his very notion of samavāya, may be called in question He cannot deny that his notion of samavāya, at least his notion of svarāpasambandha, involves a paradox: only, he has been bold enough to accept the paradox as after all one that is given, a final inexplicability that one has to put up with. The Advaits reaction to this attitude has been recorded several times in this work.]

 $_{\ell}$  Nyāya-Vai\$esika admits self as a substance behind mental states on two other grounds. They are .

- (a) A group of mental states, differing from one another, are yet experienced as mine, i.e. somehow unified in the context of I. It follows that I here, i.e. the self, is the unifying principle, the substance
- (b) Memory—the phenomenon of remembering what was once experenced—cannot be explained unless one admits that there is a self which comprehends both this memory and that original experience.

To both the arguments, however, Advaita would offer the following simple reply.

He has nothing against there being something ulterior behind mental states (including the memory and the original experience spoken of in the second argument) somehow holding them in a unity. He would only point out that this ulterior something may well be what he calls pure individual conscious (fiva-sākṣin) which, again, is a delimitation of absolute pure consciousness, and with regard to neither of these is there any scope for substance-character distinction.

R

We turn now to the question (b) asked in p 18 It is whether the substantive, called self, to which pure consciousness is often said to belong may not be the mind (antahkarana) to which all mental states—cognitions, feelings and volitions—belong. The Advattin would reject this possibility on the following grounds:

Like mental states, mind too, if there is any other than the mental states 10, is detected, in introspection as an object, and so this introspection-pure consciousness which is subjectivity par excellence cannot have that mind as its substratum. That which something reveals as its object is nowhere found to be its substratum. If it be objected that a transparent liquid is found to reveal a cup both as its substratum and as an object, the pertinent reply would be that it is never revealed as its (that liquid's) object.

Mind could somehow be called a substratum of consciousness if only the latter were understood, in the Kannan manner, as a transcendental presupposition, as an act or function—one could even say, as an overtone—which by itself sneither existent nor non-existent. In that case, whatever existence it may appear to have in common parlance could be understood as having been borrowed from mind which as an object exists. But the Advaitin, we have seen, would not regard consciousness as neither-existent-nor-non-existent

<sup>10</sup> It may even be held (though the Advantin has not done that) that there is no mind other than mental states, the unities known as 'my mental states', 'your mental states' etc being made possible by corresponding individual pure subjectivities.

If consciousness could at all belong to a substratum, the latter would have to be itself subjective. Consciousness is subectivity at its clearest-complete dissociation from all that is object Consciousness, so understood, cannot be spoken of as vet belonging to an object Some pan-objectivists have defined the subjective as that object which is in some unique relation to another object such that one as knowledge or knower refers to the other as known But it is difficult to see how that improves the situation, for the whole problem is about this very relation. If in course of analysis of this relation-which precisely the Indian transcendentalists have attempted-it transpires that the subjective is subjective just in so far as it dissociates itself from some object and, therefore, cannot be related to that object except in terms of dissociation, what does the pan-objectivist gain by keeping that relation confin ed still to objects? The only point they appear to score is that they speak throughout in a single language-the language of object-and hold that if the subject-object relation within the field of objects is a paradox it is after all a paradox which is given and has therefore, to be accommodated if even as a not further treatable paradox. This is undoubtedly a score over easy dualism But, then, if someone, equally a lover of monocratic language, can analyse the relation further and proceedmg with that analysis finds that the paradox can be removed through a total revolution, viz. by replacing the monocratic language of object by an equally monocratic language of pure subjectivity, there is no reason why this revolution should not be welcome.

Thus, if consciousness could at all belong to a substratum the latter would have to be itself also subjective. The Advanta, however, would go further and contend that no substance other than consciousness is at all required. According to him, we have already seen, a conscious self, as so conceived, would differ only in name from pure subjectivity considered as existent (literally, pure subjectivity=pure existence)

When the Cartesians, including Spinoza-and much later,

Schelling—understood consciousness as belonging, as an attribute or aspect, to another principle called Substance or Indifference, this other principle was but being (existence) reified; only while the Cartesians took it as definite something Schelling took it as indefinite. The Advantin would here only point out (i) that, inetaphysically, pure being is but pure consciousness (space being an affair at a much lower level, viz. that of body long transcended), and (ii) that the theory of pure being as Indifference is only a re-statement of the Sarva and Śākta poistion, already referred to, that being is the that aspect scarcely distinguishable from the what—pure consciousness

Hegel understands pure subjectivity as after all an abstraction-though a living abstraction at that, because it can operate by itself and weave out a whole system of abstractions - but he adds that as these abstractions inevitably lack a sense of reality the whole system-which means, in effect. the basic pure subjectivity-has to concretize itself into mind and like things through dialectical amalgamation with its other, this other being nothing positive but just the self-negation of that subjectivity. Advasta would not very much question this mechanism of self-negation and dialectical amalgamation for its own theory is not altogether different. It would only point out that the Hegelian notion of concretization of the abstract is in sharp contrast to the central Advanta thesis that the reality of a thing consists just in its essence which is freed from whatever entanglement it has in other things, whether those other things are definite positives or a dark indefinite background or even the mere self-negation of that essence. Hegel insists indeed that true freedom consists in absorbing the other rather than escaping (getting dissociated) from it. Somehow, this is the dominant trend of Western thought But the Advaitin would, like some present-day Existentialists, prefer to argue as follows .

- (1) The so-called concrete freedom is not attainable unless one has first realized freedom-in-itself.
  - (11) Otherwise, what Hegel calls concrete freedom might

in some cases be a form of entanglement which is bondage to whatever degree.

(in) Once freedom-in-itself is attained there is no need for getting entangled again.

The main point of the Advaitin is that whatever of subsectivity is realized as essence, there is no need for going back to the objects got over. If one likes one may forgo this in trinsic lov of realization and turn again to objects which, along with this very temporal fact of recovering that freedom in-itself, stand in their true colour as having been constructed or de constructed symbolically or created or de-created through transcendental will They may also appear as being in the process of construction, de-construction, creation or de-creation. The jivanmukta can even go further : he may utilize that realized metaphysical freedom to do good to the world-and that, of course, in a total way unthinkable for good people who have not realized this freedom: whatever good which the jivanmukta performs is a total good. Anyway, none of these forms of turning again to object is necessary for one who has realized absolute freedom. Realization of consciousness-by-itself is at least a full alternative to construction. creation and moral life, if these latter are taken to be of intrinsic worth. The Advaitin just prefers this alternative It is because he prefers it that he preaches no-action too. Not indeed complete no-action before full realization of pure consciousness, but either partial no-action before that or complete no-action after that.11 Partial no-action means that as a

<sup>11</sup> Of course, for the Advattin, there is no scope for action at any level beyond citta, and he recommends cessation of action even at higher sub-levels of citta. Whatever look like vidits at these higher levels and sub-levels he has explicitly called viditical art, and all apparent will-activities like dissociation (vitragya) at these levels and sub-levels be would regard as of the essence of knowledge. What we are claiming in the text is that even if these will-activities are not translated that way, even then no-action would be an alternative valid doctrine, an alternative, say, to Tantra and German transcendentalism.

particular stage of subjectivity is attained we need not repeat the good actions that were needed for coming up to that stages, though other good actions are necessary for further progress along the line Complete no-action means that with final realization of pure consciousness there need not be a turn-back to objects and, therefore, to will. It may be noted in passing that actions necessary for coming up to particular stages of subjectivity are necessary as only extrinsic means. Realization at whatever stage is sui generis—it is subjectivity (at the ultimate stage, consciousness) discovering itself.

The Hegelians have spoken of another type of concrete freedom It is freedom enjoyed in all theoretical pursuit of Nature-the freedom of Science. In so far as Science is a dispassionate study it is free, and in so far as it is rich in content it is concrete-at least more concrete than the Advartin's pure consciousness which either has no content or, at the most, looks dispassionately at one, as in introspection The Advaitin, however, would reply that introspection's dispassionate 'looking at' is just a step for it to realize its in-itself and that once this in-itself is realized there is no need felt to tern outward and look at the contents once again, even to study them dispassionately. This does not, of course, prevent anyone from coming out of the shell One may choose not to remain engrossed in the bliss of self-awareness but come out for dispassionate study, as in Science. But that, at its best, is only another alternative which the Advaitin simply does not prefer.

There is a third alternative too—one advocated by the Tantrikus and probably also by Hegel. It is that every upward process of realization<sup>12</sup> of pure subjectivity is, in that very process, equally a downward free construction in knowledge and creation through will The Advaita has no preference for this alternative. Regarding ultimate alternatives there is no

<sup>12</sup> This upward process is as much of partial realization as of symbolic de construction or de-creation.

scope for logical decision Whatever decision one takes is either existential or pragmatic,

C

To turn now to the third question (c) asked in p. 18, as to whether consciousness is at all realizable in dissociation from mental states Many philosophers in India and the West have denied this possibility. They cannot understard how there can be mere consciousness which is not some cognition, some feeling or will. According to them, these states are themselves modes of consciousness, and they are modes exactly in the sense in which red, blue, yellow, etc. are modes of colour. There is no mete colour, they say, apart from these modes, and so is the case with consciousness.

The Advartin would reply that such a thesis could at all be entertained if consciousness—subjectivity were regarded as an object—to be more precise, an objective character of mental states But that it is not so is clear, as we have seen, from the analysis of introspection as subjectivity proper realizing itself as freed from the mental states that are introspected. The Advartin has also shown that the apparent objectivity of these states is really either their objective phosphorescence or introspection remaining undistinguishedly fused with them.

In other ways too the Advaitin has sought to demonstrate this transcendent character of consciousness. One of these is the analysis of dreamless sleep, another of the phenomenon that we sometimes know a thing as unknown, a third the analysis of error detected as error, and so on From the commonsense objective point of view, none of these phenomena are as intelligible as they should be, involving as they do inescapable consciousness from that standpoint, and the Advaita idea is that a correct analysis of these phenomena that could keep aloof from the contradictions would go to prove that there is consciousness dissociable, to various extents, from mental and semi-mental states. Let us see how.

On awaking from dreamless sleep I feel sure, we are told, that during the period of that sleep there was no mental state. <sup>13</sup> We are told also that this assurance relating directly to something that is past cannot but be a case of memory. But nothing that was not once known can possibly be remembered. It follows that the absence-of-all-mental-states that is now remembered was somehow known in that dreamless sleep, from which, in turn, it further follows that this knowledge of could not have treef been a mental state, all mental states having been, professedly, absent then. It must have, therefore, been mere consciousness standing aside all mental states. This knowledge of was but introspection, it being presumed that it introspection can reveal a positive mental state, it can also reveal the absence of all such states.

This absence as revealed in dreamless sleep is, according to the Advaitin, the primaeval object, logically the first object of introspection as its (introspection's) self-negation—a self-negation that forms at the same time a dark positive ground capable of developing, in other interests, into different stages of objectivity and also into detailed objects. Objectivity as this primary self-negation cvm dark positive ground is precisely what is known in Advaita as māyā 14

The second phenomenon that the Advaitin analyses is what he calls 'knowledge of a thing as unknown'. Normally, when we know an object as such and such, some aspects of it are, in the same cognitive situation, implicitly admitted although they cannot be said to be known in the way one knows that object as such and such. The reality of that object, for example—meaning by that its being there (for whatever

<sup>13</sup> The word 'mental state' is used here in a wider sense, covering submental states like percept, body-sense, etc

<sup>14</sup> We are also told by the Advatta that en awaking from dreamless sleep we remember another thing also. It is that there was a feeling of peace (bliss) too during the sleep. The important point to note in this connexion is that according to the Advatin this feeling too is no mental state. Really, it is non-different from pure consciousness.

period) prior to the cognition-is admitted this way. It cannot be said that this prior being is not known, for it is admitted. however, implicitly, and admitted quite as much as the object in the form 'such and such' Nor is that prior being perceived or remembered or inferred. Not inferred, because any such inference would presuppose its admission in some other case It is, therefore, known as unknown, meaning that its knowledge is not through any mental state In contrast, its being now and such and such may be said to be known as known. and the only intelligible meaning of this latter phrase is that these aspects are known as revealed through mental states. From this, again, it follows that there is a kind of knowledge. however mysteriously related to the object known, which is independent of mental states altogether. This precisely is the Advaitin's pure consciousness as knowledge proper which not only, as already seen, reveals mental states direct but, as just seen, somehow reveals other things too direct, i.e. without any mental state intervening as a medium.

Not only the prior being but the very being—the independence—of the objects, its thinghood, is also known in the same way, known, in other words, as unknown. Empirically, the Advaitin is not an idealist he, like any normal man, admits the prior being and independence of the object known. He only insists that though both the object as such and such and its prior being cum independence are known and, therefore, undenied so far (rather asserted, as against the Vijāānanādī Buddhist), the two sides are known in two different ways—one known as known and the other known as unknown.

Demands too that, we have held earlier, emerge from time to time on the pathway of progressive realization of pure impersonal consciousness are known as unknown. The only difference between these and the other things known as unknown is that while demands, initially known as unknown, come later to be known as known, this cannot be said of the other things that are known as unknown. And, secondly, when the demands higher up on the path of progressive realization

come to be known, that knowledge is not mediated by mental states.

Indeed, whatever a matter of inalienable faith may be said to be known as unknown, there being on some occasions a felt need, and on some occasions none, that one should put in best efforts to make it known as known Inalienable faiths are all of them of cognitive import Non-cognitive faiths are those which are dispensable

Ouestions and searches, too, are cases of knowing something as unknown, provided the questions are not silly and the searches not unregulated, i. e unbacked by guiding hypotheses. That about which one asks a relevant question is already known, and similarly with what is seriously sought after.15 And, yet, in either case it must at the same, time he also unknown, for were it not unknown there could not be question or search at all It cannot be said that some part or aspect of the thing was known and some other part unknown If by that is meant that only the part which is unknown is questioned or searched after, the difficulty would be that if this part be wholly unknown there could not be question or search Nor can it be said that this part itself is partly known and partly unknown, for the same difficulty would arise with regard to this latest unknown part. Neither, also, can it be said that the question is not about, and the search not for. any part, but about or for the whole thing considered as with the unknown part True, when we ask a question16 about a thing it stands partly known and partly unknown. But that alone does not occasion the question. The question about a certain character of a thing necessarily presuppose that the possibility of that character in that thing is already known, the question that is raised being about its actuality, and between possibility and actuality the relation is not that of a part and a whole. The content in both the cases is absolutely

Perheps there is not much of difference between relevant question and serious cognitive search. The Sanskrit term 'jijazsa' stands for both
 And similarly in the case of search.

the same. Further, all questions are not about whether a known thing (actually) possesses a certain character or not Ouestions like 'Are you coming?' may with some effort be translated that way and questions like "What are you think ing?' may be dismissed as casual and, therefore, not serious But what about the question 'is there God? or the very question itself "What about the question 'Is there God'"" The latter is, of course, a second-level question and may, like corresponding higher level questions, be dismissed as merely formal. But the question 'is there God?' is unauthiguously a first-level one and yet not about some character of a thing Existence is no character of a thing, the question is clearly about the actualization of a possibility-the content remaining unchanged, which means that the content stands known-Only, when there is question it is known as unknown. The content of every question and search is thus known as unknown.

There is another case of knowing something as unknown In the case of error detected as error, when, for example, in the rope-snake illusion the snake is now known as false and the rope as what was truly there, the snake that was perceived earlier can only be said to be what was known as not known as unknown If the snake was known and was yet not real. what it all comes to is that though it as snake was known its prior being and independence were not known. Rejection now of that snake means that it is denied to have been known as unknown, though there is no denial of it having been known Normally, when a thing is known as real it is known as known as unknown, meaning that it was not merely presented as an object but also that its prior being and independence (thinghood) were known too, and these latter, we have seen, are known as unknown. True, in normal unreflective cognition the object is not known explicitly-us real. It is only in contrast with illusion detected as illusion that we feel retrospectively aware that in normal unreflective knowledge we implicitly knew the reality of the object, meaning at least that its reality was not denied. Illusion unravels for the first time, the mysteries of normal unreflective cognition.

In all the cases mentioned above-from the cognition of an object as real to illusion detected as illusion-there is knowledge of something as unknown. Only, in the case of illusion detected as illusion one comes to be aware of this knowledge of something as unknown' through its denial Again, as much in the cognition of an object as real as in the cognition of it as false, knowledge of X as unknown is a type of knowledge (of X) which is free from the intervention of a mental state. As knowledge in these two cases has nothing to do with a mental state, it means that what we have here as knowledge is mere consciouness. As differentiated from the pure consciousness experienced in dreamless sleep, it does indeed still refer to an object X that is known But this reference is as free as introspection referring to a mental state Besides, even pure consciousness as dreamless sleep is not without all reference. It refers still to the absence of all mental states, absence being specifically mentioned as an object

All the cases mentioned above—from dreamless sleep to illusion detected as illusion—understood in the ordinary way people understand them, involve some basic contradictions. In dreamless sleep it is knowledge of the absence of all knowledge, in the other cases it is some form of knowledge of a thing as unknown. The only reasonable way to get rid of such contradictions is to recognise levels or types Some present-day linguistic analysis and symbolic logicians who recognise types just for this purpose have yet understood them as only levels of consideration (in there terms, levels of language), intending thereby that there are no corresponding levels of realities, some realities having higher ontological status than some others. This they could not admit because, for various reasons they were committed to the empirical—the perceivable—as the only level of reality. Free from that inhibition in the Advantus.

<sup>17.</sup> This does not mean that transcendentalism is more naive than empiricism. In the history of philosophy, both Indian and Western, transcendentalists and empiricists have always argued with one another Even so in the present days Only it is a matter of accident.

—and, for the matter of that, Indian transcendentalists in general, and many too in the West—understand the levels to be levels of reality too, the higher being at least more real than the lower, if not rejecting it altogether It is more real because it is more of the essence of the lower, and essence is that which at the higher level of reflection is distinguished out and found to be such that the content at the lower level can be represented in its terms as a logical construction

These transcendentalists do not deny that the levels in question are levels of consideration, but all considerations must be of some content taken, at least implicitly, as real, unless there are explict reasons to the contrary. The higher level consideration is not of a mere lower-level sentence. The content here is what that sentence is a statement of, i.e a real, and not merely that, in consideration at the higher level the lower-level real has been transported to that higher level, having undergone necessary changes to suit that higher level. The higher-level consideration, even as referring to the lowerlevel real, reveals certain features of it, constituting its relative essence, which were unsuspected before and which cannot be detected by that lower level consideration. A higher level consideration is not, again, a co-ordinate consideration of the same content from just a different angle. For, first, it is already taken as a content of that higher-level; secondly, a different coordinate consideration does not reveal features unsuspected before; thirdly, no account of the content from the point of view of one such consideration can be translated into the language of another; and, fourthly-what is of impor-

that modern people are more favourbly disposed toward the empirical than toward the metaphysical. This may be due to the influence of Science in modern days. But even then Science and its present-day canvassers—I mean the contemporary empiricals have to settle the issue between perception (observation) and logic. One cannot serve both these masters at the same time unless one of these is somehow subordinate to the other. The qrestion of questions today is which to be subordinated to which? The issue started from the days of Kant and remains unsolved to this date.

tance here—contradictions met with in one such consideration cannot be removed by another.

Basic contradictions met with in a first-level consideration can be removed, if at all, in another higher-level one, and it is removed there because the contents now is viewed in its essential transcendent character, the accident being viewed now as either the self-negation of that transcendent character or as its function-either symbolic construction, the essence just symbolized in the language of the accidental, or created by the essence-as-transcendental-will just to demonstrate the freedom of that essence in another fashion. If, therefore, in our present case, knowledge at the ordinary empirical level involves such basic contradiction it can be freed from that when in its essential form it is understood, at a higher-level, as non empirical, i.e as non mental-when, in other words. it is understood as autonomous pure consciousness Kant's apriorities are the appropriate contents of pure consciousness at different higher levels. Advaita is concerned with pure consciousness itself-either in its free reference at the level of (spiritual) introspection or higher up as over-personal consciousness, God, limiting itself into pure individual centres of subjectivity and symbolizing itself, through grades, into the world of objects, including mental states, or, still higher up, as the self-contained impersonal pure consciousness withdrawn into itself

D

It must be noted, however, that ways in which the Advattin has sought to demonstrate the separateness of consciousness, viz. through the analysis of dreamless sleep and of the cases of knowing a thing as unknown, are none of them convincing if consciousness has not already been understood as subjective in the sense of being dissociable from mental states, and, therefore, as virtually separate from them. There are people, for example, who hold that consciousness, even as introspection, is an object among objects, its subjectivity, like that of any

other mental state called cognition, being only a relationa character explicable as its being in a cognitive situation along with another which, as in relation to it, is, technically its object. Such people, unable to recognise any intrinsic subectivity of consciousness, would interpret dreamless sleep, if there is any according to them, as only a total blank, not even with some consciousness of it at that stage. Awareness of this blank on awaking they would never call its memory or retrospection, but either the memory of what was just hefore the blank coupled with the normal experience on awaking or in case the period of dreamless sleep is very short, that normal experience along with the experience that was before the blank, not the memory of that experience The former alternative is maintained by those who hold that it is introspection which reveals an experience and the latter by those who hold that mental states are themselves self-revealing. In the former case the memory of the pre-sleep experience establishes the continuity of that experience with the post-sleep one and thereby proves the blank between the two, assuming, of course, that memory refers to the past as past and direct experience carries with it its presentness as an overtone. In the latter case, the blank period being very short, the presleep experience continues with the post-sleep one and thereby exposes the blank, quite as much as two quickly successive sounds expose the aching void in between, or as a ring perceived presents the empty space it has bounded. If the gap be long, the pre-sleep experience may be taken as revived in memory. Some of these philosophers may even deny the so-called dreamless sleep altogether as a figment of imagination.

As for the so-called 'knowledg of something as unknown,' those who are not prepared to admit consciousness as subjectivity in our sense will not hesitate to interpret each of the cases mentioned differently. Reality of an object that is known, whether that reality consists in its being prior to its cognition or in its independence (thinghood), they would not,

for example, understand as itself in any way known as a separate item, but as just being a postulate of all knowledge, meaning that it consists just in that object being known. Reality of a thing known is, according to them, no content that is known: it is neither an immanent part of the thing known nor any content transcending it. The proposition 'An object is real' is equivalent, according to them, to 'An object is known.'

Demands (cognitive faiths) and questions too they would interpret in simpler ways. Knowledge of these is no doubt knowledge of possibilities, but they would not take possibility (possible object) as belonging to a higher level For them, there are no levels, either of reality or even of consideration. A possible object, according to them, is only an object that is known by thought, 1e inferred If by 'actual object' is meant an object that is known directly, in perception, as present before me, now and here, a possible object, in contrast, is one that is not so known either because it is not here and now or because, though it is here and now, I fail to perceive it, and that too either because there is some additional factor some defect or some obstruction - or because it is constitutionally unperceivable. Except for this difference, the actual and the possible have the same ontological status. There is no level-distinction anywhere, not even the level-distinction of consideration These thinkers are not worried over basic contradictions which, others hold, have only to be got rid of by distinguishing between levels (types) of consideration (language). They entertain an interesting attitude toward such basic contradictions. They hold that though one must try one's best to get rid of contradictions, if in spite of our best efforts we, in our normal objective attitude, cannot get rid of some we have to put up with them as final inexplicabilities, as inexplicabilities which are after all given. Because of these basic paradoxes they are not prepared to give up the normal objective attitude and indulge in all sorts of mystic flights in the subjective attitude the transcendentalists recommend.

These pan-objectivists are so far well-entrenched. True, the transcendentalists have, with their distinction of levels in the subjective attitude, got nd of the basic contradictions. But if there is no justification of the distinction of levels and that subjective attitude on other independent grounds, postulation of these in deference only to these paradoxes would only be ad hoc Further, these pan-objectivists have no prior idea as to what this new attitude and level distinction are precisely and in their details <sup>18</sup>

No doubt, the basic contradictions, are got rid of, as we have seen, if level-distinction is admitted. But, then, in order to dislodge these pan-objectivists from their uni-level objective standpoint we have to offer independent grounds for level-distinction and for going over to the subjective attitude. In the first two chapters of this work we have elaborated these very grounds. The Advaita rejoinders to pan-objectivism, developed in this section, are based on those independent grounds.

H

A question is often asked as to whether consciousness at least I—consciousness, specifically—can be separated even from body. Dialectical materialists hold that all forms of consciousness are somehow linked inseparably with physiological complications, though consciousness has, according to them, a cycle of life all its own, as reflecting or reacting upon, in specific manners, bodily or extra-bodily stimuli. Others, less revolutionary, hold that at least the sense of personal identity is no other than that of the identity of body.

To the Dialectical Materialist Advaita would reply as follows:

First, Dialectical Materialism has not distinguished between
pure consciousness and mental states, and, secondly, whether

18 Many of them would also dismiss the idea of 'levels of consideration (language)' on the ground that a higher-level consideration of a sentence of the lower-level will not really solve the paradoxes which they are meant to solve. For, the paradoxes do not concern the use of language only.

distinguished or not, consciousness has been understood throughout as an object, though otherwise qualitatively different The question of linking consciousness to complications of body disappears altogether as soon as it is realized that it is subjectivity, 1 e. freedom either from all that is object or in itsetf. As object, consciousness can at the most be understood as an adjectival fringe of a highly complicated set of matter. called body; but as soon as these fringes are found to have specific behaviours of their own, irrespective of body, they, howsoever manipulable cybernetically, appear to have attained a dignity of their own which is none other than their realization of freedom, to whatever extent, from what they are said to have originated from. Dialectical Materialists themselves have admitted this freedom. Indeed, their whole objective is to curb this freedom, to keep it confined to the interest of the matter it has originated from, to utilize it only for the well-being of matter (the material side of man), not to destroy it and degenerate into a lower level of evolution. From the point of view of genesis the concept of evolution may even connect these behaviours, through lower stages of evolution. with even microcosmic matter, but the old problem of emergent vs mechanical evolution remains unsolved. The inevitable logic of the theory of emergent evolution is that what emerges in a distinct, and so far free, form had been at the lower stage undistinguishedly fused, being distinguished out only at the higher stage. Emergence of X cannot be understood except as X realizing itself in freedom. Unless this is admitted there is no getting away from hatus after hiatus, and the unity of matter, which these Dialectical Materialists so much bank upon, disappears.

The only claim of the Dialectical Materialists that is reasonable to a large extent is that the movements of the newly emergent consciousness, which, if left to themselves, would build novel idealistic superstructure very likely to run counter to the interest of the genuine material base, should be constantly braked and put into the service of that base. This re-

minds us of the Kantian attempt to see that reason works as 'empirically real', however 'transcendentally ideal' it may be. But the difficulty is that despite our best efforts it goes on exercising its transcendent freedom, and that in a way not always prejudicial to the real interest of matter, unless of course the interest of matter be just to deny the freedom of the transcendent Inconscient or even half-conscient matter cannot judge what is of real interest to it. A judge must rot be a party to the ongoings of what he is a judge of All judgement has to be dispassionate, which means that the judge qua judge stands outside these and is free so far True. such judges, with their active freedom, may do infinite harm, but that is because in that regard they have only the power of freedom, not its dispassionateness. Kant who is otherwise so much for keeping reason within empirical limits has yet con tended that when it is a question of practical reason it defies that control and is yet our best friend and guide in practical life. He recommends its control only in the theoretical field of science. The only drawback of his account of theoretical reason is hat he has quite dogmatically insisted on similar restriction even for other uses of theoretical reason. It the account that we have given till now of Advaita philosophy is all right-and we have tried to show that it is-the charge of dogmatism which Kant brings to bear upon philosophers known as rationalists would thus recoil on him, provided the metaphysical is understood as dealing not with pure objects (relative or absolute) but with pure consciousness (relative or absolute) Indeed, his first Critique is itself an account of the behaviours of pure theoretical reason. If he has not called that account metaphysics, this is only because these behaviours he understands as mere (transcendental) presuppositions (postulates), not as existent But we have seen how the Advastin would react to this position.

Pure consciousness, theoretical or practical—and in Advaita Vedanta we are concerned with theoretical pure consciouness—is thus free of all material (objective) limitation Dialectical

Matrialists are sometimes afraid that such freedom may take a man wholly unconcerned with the world, freedom amounting only to a secluded enjoyment of its pure being. The Advaita reply to this we have already seen. One may, it is true, retire into his secluded free being, but one need not. What is more important for him is that one cannot freely respond to objects unless one has realized freedom in itself. Free response to the world of objects is to have it as a free construction or creation, of course, through stages. At whatever stage he is freely responsive, this is made possible by the amount of dissociation (freedom) he has attained

As against the less revolutionary of materialists - those, viz., who hold that at least the sense of personal identity is no other than that of the identity of one's body-the Advarta reaction is simpler. Advaita would never object that the individuality of pure subjectivy (pure I-consciousness) is vitally related to that of one's body, but he will not say that it is unqualifiedly derived from that With regard to body, the notion of individuality is ambiguous. Each body as a physical thing has its identity like any other thing of the world But that does not make it as individual as my body. I cannot claim any body to be individual in the sense of its being my body. Individuality, in this other sense, determines whether it is my body or yours or anyone else's. Otherwise, whatever body is there could be claimed as my body. But if so much is granted it is only a small step to see that the individuality of my body is because of I the individual which ultimately is I the jivasāksın, and sımılarly with your body, etc.

At the same time, however, I the fiva-sākṣin is individual so far only as it refers (freely) to the world of mentals (mind) called mine and through that to the body called mine. What it all means is that the body and the mind are as much body and mind as also mine. So far, the concepts of I the individual and that mind and body imply each other. When the Advantin claims that the individuality of the individualed pure consciousness derives ultimately from that body and mind they

mean this inter-implication, with, of course, contextual emphasis on body [Besides, mind, according to them, is a subtle (saksma) form of body.] But logically before that,

pure consciousness had had to individuate itself Pure consciousness as the impersonal absolute has no reference (not even free reference) to that body, it being referred to only by the individuated pure conscious, the pure I As, again, pure im personal consciousness cannot individuate itself without the resulting individual referring at the same time freely to that body and mind, the pure I and that body and mind should be regarded as simultaneous developments. Only, the pure I is but that impersonal absolute self-delimited (self-individuated), while that mind and that body are symbolic representations

of the I.

### SOME IMPORTANT EPISODES IN THE VASUDEVAHINDI AND THE RECONSTRUCTION OF THE BRHATKATHA

#### J. C. Jein

(Abbreviations used BK-Brhatkatha; BKM-Brhatkathamas jeri, Bh.S-Brhatkathāslokāsdagraha, JHP-Jinasena's Harivomiapunāga, KSS-hathavarissagara, MKH-Majjhimakhanāa (MSS), TSP-Trisaţisalakāpuruşucarils VH-Vasudevahihdi)

#### Introduction

In order to reconstruct the content and form of the lost Brhatkathā (BK), we can begin by stripping the Vasudevahnat (VH) version of the major tales of their obvious additions and distortions and compare the resulting "core" stories with their counterparts found in the Brhatkathālokasangraha (BKSS), and the two Kashmiran versions: the Kathāsantsāgara (KSS) and the Brhatkathāmaājarī (BKM), as well as with other Jaina sources. There are several key episodes in these works that when carefully pieced together, reveal a clear framework of what could have been the original tale in the BK.

### Madanamañjukā's Story

In the BKSS and Kashmirian versions, Madanamanjukā is clearly one of the most important female characters. Her kidnapping is the initial mainspring of the entire narrative, the first event that leads to all the other adventures in the life of the hero Naravāhanadatta, since it is to get her back that he undertakes his fantastic journey in the first place

Of course Madanamañjukā fulfills the first prerequisite of an Indian heroine by being extraordinarily beautiful. She is called even more lovely than the famed Gandharvadattā 1 At

<sup>1</sup> BKSS (XX.333).

48 J. C. Jain

a crucial moment of awakened manhood and responsibility, that is when Naravāhanadata is being consecrated heir apparent to the throne, he sees Madanamañjukā for the very first time He is immediately struck by her startling beauty and natural charm. His narrative description of the girl has an originality and colour lacking in some of the other stereotyped images of female beauty which abound in his story. Madanamañjukā, he reports, is dressed in flowing white pearl pendants, looking like the autumn with its white geese and the brilliant flowers of the kāša grass; her hair hangs loosely down her back, making her resemble the dawning day when darkness still lingers beyond the western mountains. She is youthful but fully-grown, and though appearing calm she is full of passion like a river at the end of the rainy season.<sup>8</sup>

Naravähanadatta comes to cherish Madanamañjukā, his first great love, more than his own life, the way Kṛṣṇa cherished Rukminī.<sup>8</sup> And very importantly, Madanamañjukā is the only one out of his numerous wives who is crowned with him and in the end occupies a seat with him on the royal throne.<sup>4</sup> The justification of this deed forms one of the most interesting and "controversial" scenes in the KSS.

In the BKŚS, the character of Madanamañjukā is continuous and consistent. She appears in three separate sections of the long tale: first as a young girl of courtesan class who attracts and wins the hero Prince Naravāhanadatta, then later as his beloved who is abducted by the wicked Mānasavega, and finally in the KSS (since the BKŚS is imcomplete here), the happy reunion and honouring of Madanamañjukā occurs. These major episodes are broken by many unrelated adventures and marriages of Naravāhanadatta, but Madanamañjukā still remains in a strong highlighted position throughout the long tale.

In the VH, on the other hand, what appears as Madanamañjukā in the other versions is ludicrously broken up into two

<sup>2</sup> Ibid (VII. 6-8).

<sup>4</sup> Ibid. (110, 68-76).

<sup>3</sup> KSS (68.5).

totally unrelated characters, strangely enough spanning two generations. <sup>5</sup> Suhirannā, the courtesan lover of Vasudeva's grandson Samba (the son of K<sub>1</sub>sna by his queen Jambavatī), and Somasirī, just one of the beloved spouses in the long line of Vasudeva's own wives

The introduction of Madanamaniuka in the BKSS and of Suhirannā in the VH are almost identical. Both girls are daughters of a harlot (Kālindasenā in the VH and Kalingasenā in the BKSS), both fall in love with the hero at a young age, and then, disappointed in love, want to commit suicide Each is then brought together with her beloved by the stratagem of friends, eventually married to the hero, and has her status raised to lawful wife. The details of the narration are also strikingly in accord the circumstances of the prince's birth.6 his participation in a dance competition, the division of men according to wealth, religion, and pleasure, the entry into the prostitutes' dwellings, entertainment offered by Bhogavail (Padmadevikā in BKSS) and the narration of her mistress' suffering, Buddhisena's (Gomukha's in BKSS) message to the prince, and the explanation about the origin of prostitutes; all these elements match perfectly between the two versions

There are, of course, minor deviations in detail between the two versions as well. But except for the striking fact the

- 5 In the Harivania purana by Jinasena (19.34) a similar contradicts is revealed when Samudravijaya, the elder brother of Vasudeva, make his younger brother sit on his lap, although Vasudeva is supposedly by then a grandfather.
- 6 After conceiving the child, Samba's mother Jambavait dreamed that Kṛṣṇa gave her a neckiace. In the case of Naravāhanadetta, his mother Vāsavadattā dreamt that she was taken to the land of Kubera, who presented her with a jewel possessing 26 pearls (BKŠS, V 41-44)
- 7 The four friends of Naravähanadatta in the BKS can serve as an example. They were Harişikha, Marubhitika, Gomukha and Tepantaka, and were all sons of king Udayana's ministers, appointed later as Naravähanadatta's ministers at his consecration as royal prince Strictly speaking, these should have been the friends of Vasudeva in the VE but surprisingly enough they are transferred to Cărudatta as bil.

50 J. C. Jain

Suhiranna has been snatched from the real hero Vasudeva and transferred to his grandson Samba in the VH, the two versions are so much allike in the basics that there can be no doubt of their deriving from a common source, which is most likely the famous BK of Gunādhva

This transferral of character roles is a perplexing matter, and we can only surmise that it has something to do with the uncertainties surrounding Madanamanjukā's origin, and the religious implications involved in her purification. The story as it occurs in all the versions includes a justifying "history" of courtesans, in VH this appears with regard to Suhirannā, in no way do any doubts of purification threaten the real hero Vasudeva. The author of the VH was perhaps trying to place some ritual distance between the courtesan and Vasudeva by removing her to the relatively innocuous role of Samba's lover.

A deeper insight into the reasons for this can be found in a closer examination of the appropriate scenes as they appear in the KSS, which contains the most complete version of the Madanamañjukā story A very revealing conversation between King Udayana and his queen Vāṣavadattā concerning the approaching marriage between Madanamañjukā and Naravāhanadatta is recorded (34 52-58; III, 132)

The king says, "I know this Kalingasenā is a heavenly nymph who has fallen to the earth in consequence of a curse, and her daughter Madanamanjukā born to her is also heavenly and of wonderful beauty So this girl, being equal in beauty to my son Naravāhanadatta, ought to be his head queen"

The queen answers, "What similarity can there possibly be between this son of yours, of pure descent on both sides, and the daughter of Kalingasenā, a girl whose mother is unchaste?"

companion friends, adding a fifth, Vargha, to the list Varāha has priectically no function and has possibly been substituted to replace Naravahanadatta—Tamantaga of the VH is Tapantaka in the BKS, Tamo' niaka in the JHP and Parantapa in the PKK (Punyāsravaka-thākoia). Harisiha of the VH is Harisiha in the BKS and Harisima in the BKK (Brhaikahakoia) Also see KSS (23 55-57)

The king replies, "But some god seems to have entered me and is forcing me to speak. And I seem to hear a voice uttering these words from the heavens 'This daughter of Kalingasenā is the appointed wife of Naravāhanadāta' Moreover, Kalingasenā is a faithful wife of good family, and her reproach of unchastity is undeserved since it has arisen from the influence of actions in a former birth'"

In this scene an unknown force is apparently trying to defend Madanamañjukā through King Udayana Later on in the account (34 234-239, III, 146). Udayana summons his ministers to discuss the matter He is obviously still uncertain as he informs them, "Kalingasenā is impatient for the marriage of her daughter What shall we do? The people think that this excellent woman is unchaste; and we must certainly consider the people. Did not Rāma long ago desert queen 5½ for this very reason, although she was perfectly chaste? We should therefore tet Naravāhandatta himself deede what to do, and marry Kalingasenā's daughter by the gandhana extemony.

This seems to be a practical way out of the dilemma, since a gandharva ceremony would not emphasize Madanamaijukā status or cause any problems But while they are all debating with each other on this matter, a stronger force decides the case once and for all, for all of a sudden the voice of Siva is heard from the heavens saying. "The God of Love, after being consumed by the fire of my eye, has been created again in the from of Naravähanadatta Then, pleased with the ascetism of Rati, I have created her as his wife in the form of Madanamañjukā. And dwelling with her as his head wife, Naravähanadatta shall exercise supreme sovereignty over the widyādharas for a kalpa of the gods, having conquered his enemies by my favour"

Of course this supreme confirmation from Siva himself nacides the matter Naravāhanadatta and Madanamaiņukā are de "born" pair, remearnates of the gods, part of the indisputable divine order, they deserve the most elaborate and official marinage ceremony But this is exactly the problem the author of the VH faced he could not possibly accept such an outcome determined

52 J C Jam

by Siva, supreme god of the Hindus; besides, the entire scene involves a touchy and problematic question of purity better spared Vasudeva A very mild kind of counterpart confirmation does occur in the VH, when Samba's father Kanha (Krsna) consents to Suhiranna remaining "in the services" of the prince (sevatu nam Suhirannā), i e. as Samba's courtesan However in doing so he refrains from dismissing her simply as an unchaste girl: instead. Kanha calls the girl his daughter-in-law, and says that she will eventually be honoured later along with the other princesses. The scene is not nearly as dramatic or powerful as Siva's total confirmation from the heavens, but it serves its purposes and is in keeping with the far more restrained and pious tone of the VH. And although Suhiranna does honourably marry Samba along with 108 other princesses, Vasudeva himself later accuses his grandson of being 'a froz 1 a well" for being too easily satisfied with the women that come to him so readily

# The Continuation of the Madanamaöjukā Character in the VH

The character of Madanamanjuk $\bar{a}$  as she appears in the BKSS is further taken up in the VH by Somasiri, Vasudeva's 12th wife (chapter Somasirilambha). His marriage to her is perfectly ordinary and stereotyped Vasudeva saves the beautiful Somasiri from the tusks of a mad elephant, and in gratitude the girl's father gives his daughter to Vasudeva in marriage

The next chapter (Vegavatslambha) begins as usual, with Vasudeva happily enjoying pleasures with his present wife, here Somasiri He wakes up one morning to find his beloved missing. After much anxious and futile searching, Vasudeva has to assume that Somasiri is mad at him for some reason, and is hiding on purpose Her family suspects that perhaps she might have been abducted by some divine being, covetous of her beauty. Vasudeva becomes so unhappy and upset that he

<sup>8</sup> An explanation for abduction is given in the BKSS (XII 11-22) by Madanamanjuka's mother Kalingasenā, she was singing a song to her little daughter-"Come, O vidyadhara, take this beautiful daughter

withdraws from all his usual occupations and loses all desire for food and drink 9

This episode has an exact parallel in the BA (as well as the KSS and BKM), when Naravāhanadatta s beloved Madanamañjukā suddenly disappears. Both versions then become even more similar in the appearance of Vegavati, who has taken on the form of the missing wife and appears on the scene as a godsend

Vasudeva is overjoyed to see his lost love once again, but she restrains his attempted embraces by explaining that she had kept silent due to a vow of self-restraint, and now to fulfill the vow she would have to go through the marriage ceremony with him. In the BKS Madanamanjukā says that her unfulfilled vow had been to feed the yakşa instrumental in uniting her with Naravāhanadatta in the first place, to do this they had to celebrate their marriage before offering oblations to the diety.<sup>11</sup>

So then Vegavait, in the from of Somasiri in the  $^{\dagger}$   $^{\dagger}$   $^{\dagger}$  and Madanamañjukä in the  $^{\dagger}$   $^{\dagger}$   $^{\dagger}$   $^{\dagger}$  in the help of a clever stratagem and a lot of wine. The Secret isn't revealed until one night when Vasudeva (Naravāhanadatta) wakes up and finds the beautiful woman in his bed totally different looking than his beloved Somasiri (Madanamañjukā).  $^{\dagger}$  Then follows Vegavati's long explanation of her brother Mānasvega's abduction of Somasiri (Madanamañjukā) and his futile attempts to seduce the virtuous girl, as well as Vegavati's own decision to transform herself and approach

of mine"-when the vidyadhara Mānasavega appeared before ber and asked for the girl Kalingasenā refused, however, saying that the child was too young to be given

<sup>9</sup> See BKSS (XII 1 64) for somewhat more details

<sup>10</sup> KSS (105 6-79), BKM (13. 14-59).

<sup>11</sup> Compare the KSS (105, 47-57), also the BKM (13 2.37)

<sup>12 -</sup> Compare the JHP (30 31) In the KSS (33.210-214) Kalingasena is deceived by a vidjadhara assuming the shape of King Vatsa.

J. C. Jain

Vasudeva on her own in disguise, under the rather weak pretext of bringing a message from the real Somasii In the VHand BASS, Vegavali now assumes the prominent role, and the fact that she has bluntly betrayed the forloin, abducted Somasii (Madanamanjukä) is fully ignored at this point

The final recovery of Somasııı occurs in the VH in a very unconamented and simple way, fully in keeping with the stereotyped miriage and description of love that had been presented before After a long separation and many various unrelated adventures, Vasudeva is finally taken to Somasııı by Pabhavatı Theie the hiero defeats Mānisavega, who afterwards takes the reunited couple back to Somasırı's home in Mahāpura in his heavenly car 18

In contrast, the BKSS and Kashnurian versions contain very beautiful and important scenes concerning Madanamañjukã's return and reinstatement as the hero's spouse. In the BKSS the king makes a royal decree promoting Madanamañjukã from the courtesan class to the rank of a noble woman 14 In the KSS, the final marriage ceremony between Naravahanadatta and Madanamañjukā is magnificently described, 18 and as delineated above, the justification of Madanamañjuka's pure origins is a crucial part of the scene. Naravahanadatta is so overjoyed that he bestows all the sciences on Madana mañjukā, thus letting her attain the rank of a wdpādhart. 10

The above comparison between Somasiri and Suhurannā on the one hand and Madanamanjukā on the other highlights the differences between the Jain version and the other versions of the original BK. The author of the VH uses the stories primarily for didactic purposes, not always bothering to keep characters or incidents consistent (and purhaps sometimes doing the opposite on purpose, in an attempt at being "original"). The other versions, although often distorted and incomplete, nevertheless remain in form more popular and romantic. 15

VH, Keumatilambha Compare to JHP and MKH endings (see below).
 XII. 83.
 34 250-265
 16 108 108-122

<sup>17</sup> See BKSS 7-11 sargas, KSS the 6th lambaka consisting of 8 tarangas, BKM the 7th lambaka consisting of 26 sections.

# The Importance of Vegavati

The episodes relating to Vegavati are nearly identical in all the narratives. She is a powerful major figure possessing characteristics which none of the other woman do. Unquestionably Vegavati's tale was also an essential part of the original BK text as well.

When Vegavatī introduces herself to the hero as an imposter for the beloved Somasırı (Madanamanıjukâ), she narrates her background in detail as follows (consistent in all versions)

- (1) She is a vidyādharī and the daughter of King Cittavega, ruler of Suvannābha, 18 by his queen Angāravatī She has a strong-willed brother named Mānisavega, who has disputed her rights ever since childhood
- (2) Mānasavega has abducted a beautiful earth-dwelling woman Somasirī (Madanamanjukā) and is keeping her in his pleasure garden. He does not dare violate the girl by force because of a dangerous curse upon him,<sup>19</sup> and he therefore asked Vegavatī to try and persuade the girl to love him willingly.
- 3) Vegavati made the attemp, boasting of he brothers good qualities to the forlorn woman. But Somasriri (Madanamañjukā) was adamant in her refusal, and spoke only in high praise and loyalty towards Vasudeva (Naravāhanadatta).
- 4) Vegavatī promised to go and fetch the hero, admitting that to take abducted woman back herself would be a too obvious betrayal of her brother's wishes She takes
- 18 In the BKSS (XIV 3-5) the Vidyadhara king Vegavat ruled with his queen P<sub>f</sub>thivi on Mount Asadha. Also see KSS (105 65-67). BKM (13 2.40-41)
- 19 The curse applies to vidyadharas and brings instant death to bim who violates a woman's virtue by force (VH 227, 14-15, BKS XIV 89-90, KSS 105 57-72, BKM 13,251-52) In a similar itsel found in the Karakan, Jacanii (6), a vidyadhara named Madanāmara is turoed into a parrot by the curse of an ascetic girl whose modesty he had outraged

on Somasırı's (Madanamañjukā's) form and meets the hero It is obvious that Vegavatı has lost no time falling madly in love with the hero herself, forgetting or just ignoring her promise to Somasırı (Madanamañjukā)

In the VH the role of Vegavati after she meets the hero becomes somewhat problematic due to obvious distortions and additions, but never theless her importance and uniqueness is clear. Instead of one lambha as usual, the account of Vegavati's marriage takes up two lambhas She also plays an important role in the Mayanavegālambha, which is almost 4 times as long as the Vegavatilambha. We meet her again in the Keumatilambha and under the name of Sāmalī in the Sāmalilambha Her detailed account is also given in the BKŠS. the KSS. and the BKM 30

Mānasavega's abduction of Vasudeva while he is sleeping with Vegavatī - a crucial event in the other versions - hardly covers five sentences in the beginning of the Mayanavegā-lambha in the VH From then on the chapter rambles a great deal, going into the long details of a war and the brief account of the marriage with Mayanavegā after Vasudeva helps her father to victory. Their idyllic married life does not remain so for long, however Mayanavegā is upset when Vasudeva calls her by the name of his former beloved Vegavatī, and she fears her husband's heart does not belong to her Later on Vegavatī, assumes the form or Mānasavega and at great personal peril saves Vasudeva's life, but this episode had very little to do with Mayanavegā herself.

The rest of the Mayanavegālambha is obviously the work of Jain authors and not a part of the original text of the story. The long Jain narratives of the Sanatkumāra and

<sup>20</sup> BKŚS sargas 12-15, KSS chapters 105, 106, 107 and 120, BKM parts 13.2 14-59 and 13 5

<sup>21</sup> The account of Mayanavega's (Sanskrit Madanavega's) marriage is narriated in the JHP in three parts at three different places 24 77-86, 25, and 26 1-25 The account in the TSP is very brief. This also indicates some unclarity in the original text.

Subhoma Cakravartins as well as the Jam Rāmāyana\*\* are inserted here. There are other additions and discrepancies as well \*\* In the following lambha, the second Vegatatlambha, the account of king Jañasandha has been added, who has Vasudeva kidnapped to try to advert a threatening prophesy concerning him The hero is put into a leather bag and dropped from the ridge of a mountain, whence Vegavatī eventually finds and rescues him This episode is not found in any of the other versions at all

It seems that the original account of Vegavati has not only been padded in the VH, but highly distorted as well, much as the single character of Madanamanula was split into the two of Suhiranna and Somasiri Although nothing is mentioned about Vegavati when Vasudeva is abducted by Mānasavega in the beginning of the Mayararegālambha, in all the other versions Vegavati becomes infuriated and wildly defends her husband by engaging in outright combit with her own brother Curiously enough this important episode is totally left out here in the VH, and instead the very same scene annears in a totally different context in the Samalilambha. The situation is such. Once when Vasudeva has been sleeping with his wife Sāmalī, he realizes all of a sudden that someone with a face very sımılar to Sāmalī's ıs carrying him away. He guesses his abdu ctor must be Angāraka, Sāmalī's brother Angāraka boasts that Vasudeva cannot do a thing to defend himself, since he lacks the nacessary magic power But then Samali herself appears on the scene, declaring to her brother "If you do not leave my husdand alone I shall be obliged to abandon my relations of a kinsman to you" Angāraka takes the challenge and

<sup>22</sup> Compare the story of Rāmāyaṇa narrated by Vegavatī to Naravāhanadatta, KSS 107 12-26

<sup>23</sup> For instance, the three lambhas of the VH narrating the marriage accounts of Mayanavaga, Vegauti and Balacandá have been summarized in the 26th sarga of the Harbanahapurau of Jinseana (JHP). Madanavega's account in 1-25, Vegavati's account in 26-46, and Balacandra's account in 47-56 Again this shows some disarrangement of the original narration.

they begin a vicious fight, exploiting their magic powers to the full. They slash at each other with their swords, cutting each other into pieces, only to have new images of each other immediately appear out of the old. This account of the unusual combat between Sāmalī and Angāraka tallies exactly with the fight between Vegavatī and Mānasavega narrated in the  $Bh\dot{S}S^{2*}$  and  $KSS^{2*}$ . The description regarding Vegavatī is very much in keeping with her character as portrayed so far, fitting in perfectly with the other events in her life, including the difficulties she had always had with her brother Mānasavega, this fight obviously belongs originally to Vegavatī's tale. It is unclear why it was transferred from its natural occurence in the beginning of the Mayanavegalambha to the  $S\bar{a}mal_1lambha$  in the VH

#### Summary of Vegavati s Prominence:

In all the narrations originating from the BK, Vegavati plays a unique and important role, as we have briefly seen in relation to the tale as appears in the VH. The following is an itemized summary of the major episodes concerning Vegavati drawn from all the aforementioned versions

## (1) Vegavatī in disguise (all versions).

After Somasii's / Madanamanjukâ's sudden abduction, Vegavatī comes to the grieving hero in the disguise of his lost beloved She breaks the news to him and manages to remain there happily as his newly-married wife

# (2) Vegavati's first rescue of Vasudeva (only in VH)

When Vasudeva is abducted by Suppanahi in the form of Mayanivegā, Vegavati arrives on the scene and fights tooth and nail to save him 'he succeeds, although in doing so she loses her own magic power, acquired with such difficulty from her father. However Vasudeva is delighted that they are now both merely earth-dwellers, and he tells her, "Don't

<sup>24</sup> XV, 68-78, 84-104, 150-153.

<sup>25 105, 89-91,</sup> 

worry about losing your magic spell; now we can pass our time without disturbance, and can go wherever we like "30

(3) Vegavatı acquires new magic power from Pālacandā (only VH)

After coming into contact with Princess Bălacanda, Vasudeva asks her to bestow two magic spells on Vegavati, so that she could always guard him <sup>27</sup>

(4) The second rescue · Vegarat's fight with Māṇasavega tin BKSS and in the form of Sāmali in the Sāmalilambha in the VH) ·

When Naravahanadatta is abducted by Mānisavega, Vegavatī is mad with grief and anxiety. Her magic power tells her of her beloved husband's whereabouts. Giving up the idea of suicide, 28 she immediately goes out to search for him in the

- 26 Vegavatiambha, 250, 2-4 Compare the XN (107 59-42), where Vegavatī comes to Kausāmbī and falls to the feet of her un-laws and prostrates herself before her husband, crying, "While remembering voil 1 have become emaciated, I have recovered my magic powers by self-mortification"
- 27 Balacandalambha, 256, 5-6
- 28 VH, 229, 4 The idea of suicide is mentioned totally without central or explanation. The circumstances can be explained fully in the BASS (XX 329-354) Good Vegavati overhears Naravhanadata talking to friend. He remarks "My beloved was so dear, but truly, when I ge my dear Vegavati, I forgot even Madanamanjukā." Naturally Vegavati is overjoyed to hear this But then Naravhanadata goes on, "But I will forget my second love as soon as I have conquered the third one, as I forgot my first love when I conquered the second Poems, women, clothes and the moon may all lack in quality, but are nevertheless taken up by people when they are new "Vegavati is understandably crushed by this last bit of disinterestedness on the part of the gallant new husband. Her proud and fary spirit demands something dramatic to counter such unromantic notions. She decides to commit suicide, asking the idipadhara Amriagati to collect enough wood for making a funeral pyre

Compare the REM (13.5.101-102) where Prabhávatí. explaining the cause of her sorrow, remarks, "Having left your previous wiff Madanamaguka, you started loving Vegavatí, and now you are devoted to some other woman!"

60 J. C. Jain

hopes of protecting him. Then she has the terrible fight with her own brother, and manages to save her husband <sup>29</sup>

# (5) The third rescue (only VH):

Vegavatī picks up Vasudeva and rescues him after he has been pushed off the ridge of a mountain by King Jarāsandha's men. They are ecstatic in their reunion

These are the major elements in the life of Vegavati as she appears in relationship to the hero. In all the narratives (VH, BKSS, KSS, BKM) these details are recorded with remarkable similarity. Such is not the case even with the famous narration of Gandharvadattā, the details of which are absent in the KSS and the BKM

Although Vasudeva goes on to other adventures and other women, Vegavati always remains important to him; proof of this is his desire that she particularly should be chosen to guard him. Vegavati's tenacity, courage, fierce loyalty and combined beauty and strength of mind make her a high cut above most of other women characterised in the narration. Undoubtedly she also had these qualities as well in the original Brhatkathā.

<sup>29</sup> In the BKSS (XV 155-156) Naravahanadatta requests Amrtagati to go and assist Vegavati in her fight with Mänasavega.

#### DANDIN'S INDEBTEDNESS TO SUBANDHU

#### Maan Singh

Subandhu's influence on Dandin does not appear as much as on Bāna1. By Dandin's time Bāna had probably eclipsed Subandhu's fame. It is probably for this reason that Dandin who speaks very highly of Bana in his Avantisundar's does not mention, along with other poets and works. Subandhu or his prose romance Vāsavadattā, already declared by Bāna as a work which had brushed aside the pride of poets as soon as it reached their ears \* He, however, speaks of a Subandhu who freed himself from Bindusāra's prison by captivating his heart by dramatising the story of Vatsarāia and who is thus obviously a different writer from the author of the extant prose romance Vāsavadattā B He refers to the story of Vasavadattae, though there is nothing to ascertain that he hints at the story as told in Subandhu's Vasavadana Dandin punningly states in his description of the citizens of Kusumapura in the Avantisundari that people had an insatiable thirst for the rasa of the Kadambaris, and incorporates the story of Kādambarī as told by Bāna,9 though he differs from its continuation by his son. Thus he must owe more to Bana than to Subandhu. 10 Still the influence of Subandhu's punning, pedantic and striking (vakroktipūrņa) style can be witnessed at places in his prose romance.11 Some common words and expressions are particularly remarkable which he seems to owe to Subandhu. See, for instance, the following. The AVANTISUNDARI

The Vasavadatia19

(inclusive of the Daśakumāracarita proper)18

(1) ' প্রদার

(p. 14, line 2) pun.

(2) -कण्डकयोगो नियोगेषु (p. 18, line 1) (p. 60, line 19) pun.

-स्मान्यः समामना लेजवेव बुध्नः (p. 18, line 16)

| 62   | Maan Singh                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                |  |  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| (3)  | रागसागर-<br>(p 59, line l)                                                                                                                                                                                                                    | रागसमुद्रेरिब स्फुरत्प्रवालपटले<br>(p 5, line 8)                                               |  |  |
| (4)  | गुरुक्तिम्बयिम्यपयोधरकुम्मपीडाजिन्नायारे<br>(p 55, lines 3-4) क्षीणनरासुपर<br>मध्यभागनालह् कृताम् (p 56, line3                                                                                                                                |                                                                                                |  |  |
| (5)  | लावण्यपुरुजाभ्यामित (पत्रोधराभ्याम्)<br>(p. 57, line 1)                                                                                                                                                                                       | सौन्दर्बपुरूजाभ्याभिव (पयोधराभ्याम्)<br>(p 23, line 9)                                         |  |  |
| (6)  | त्रिभुवनविजयपस्थिमस्तिन्नस्य मकरकेलो.<br>(p. 58, line 2)                                                                                                                                                                                      | मक्रकेतोस्तिभुननविजयप्रयाणशङ् खभ्वानिम्<br>(pp. 136, line 4–137, line 1)                       |  |  |
| (7)  | कन्यामध्यावशवर्षवशीयामपरयत् ।<br>(p 67, lines 2-3)                                                                                                                                                                                            | अष्टादशवर्षदेशीया युवतिभद्राक्षम्<br>(p 170 lines 13-14)                                       |  |  |
| (8)  | निस्त्रिजत्वमसीना न पुरुषाणाम्<br>(p. 129, line 2)                                                                                                                                                                                            | . णां, न च নির্হিক্যা.<br>(p. 8, line 16)                                                      |  |  |
| (9)  | पुळोमतनयेव<br>(p 130, line 3)                                                                                                                                                                                                                 | पुलोम <del>कस्</del> यकारुचिर-<br>(p 48, lines 5-6)                                            |  |  |
| (10) | भवनभ्यस्वाविकासिमीतुकाकोदिविकटचटुळ-<br>व्यथारिवन्तमन्त्रप्रक्षाराङ्ग्रह्महित्यदुक्षतः<br>(p 132, line 5–6), नवयावक<br>पद्दस्कृतिवसमुद्धगतक्षाचरणाङ्गरासुद्धगन्<br>क्यान्त्रविक्षत्रच्छाकत तमिन रामसुद्धवहुद्<br>प्रोक्त । (p. 137, lines 1–3) | समणीवशव्यक्रिताविदाक्षोक्ररोषप्रोत्साहिताशेषवन-<br>समाङ्गवशिकरकलियुन्नेसु<br>(p 25, lines 7–8) |  |  |
| (11) | प्योधसभार-<br>(pp 140, line 3, 157, lines<br>5-6, 231, line 3)                                                                                                                                                                                | गुरुखोधस्मार-(p. 241, line 11);<br>कुवातिभार-(p. 23, line 12)                                  |  |  |
| (12) | अनवस्तद्रश्च नानकालागुरु बृग्गिसन्त्रोद्यारेषु<br>(p 168, line 3)                                                                                                                                                                             | अनवस्तद्श्चमानकृष्णागुरुषहरूपृषुदिनान्धकाराष्ट्र<br>(p 34, lines 15–16)                        |  |  |
| (13) | मदनारिदरधस्य मकरकेतो<br>(p. 191, line 3)                                                                                                                                                                                                      | इत्स्थ्यमनोसव<br>(p 23, line 9)                                                                |  |  |
|      | युविजनवनज्ञवन-<br>(p 218, line 2–3)<br>ਸੋਚਲ ਸੇ ਚਲ। ਜ ਮਕਰਿ<br>(p 225, line 2)                                                                                                                                                                  | अतिषमञ्ज्ञाव<br>(p. 23, line 13)<br>समुद्रमेखला खल्लेब च                                       |  |  |
|      | . ,,                                                                                                                                                                                                                                          | (p 133, line 10)                                                                               |  |  |

(16) विभावरीतिमिस्तरकर भास्कर ज्यसमारोहति

(p. 254, lines 5-6)

सक्तव्यक्तिमुक्तरसहटः(यहःराज्ञाक्षवविवनधाने उरक्तियः भाष्ट्यः निरुष्यम् विवि

(p 34, lines 9-10)

(17) दैवर्जुर्विलसितम् (p. 258, line 3)

वियतिषिक्यमविस्मित्व (p. 193, line 2), बृतास्तिदिक्षमितावि (*Dušakumāracunta* . (p. 216, line 4)

#### REFERENCES

- [For Subandhu's influence on Bana see W. Cartellier. 11/A.V. I., pp. 115-132, Vol. J., 1887, pp. 114-132, F. W. Thomas. 11/A.M. XII., pp. 21-33, the Doctoral theus of the author of these lines. A Critical and Comparative Study of Subandlin and Donlin (Banaray Hindu University, 1965), pp. 650-657.
- 2 Ed TSS, No 172, Trivandrum, 1954, prefatory verse No 19, भिन्न-दिख्यमुखेनाि चित्र वाणिन निर्म्यः । ब्याहाय्य जही लंक्य न मधाः , ॥
- The writers and works mentioned by Dandin in the prefactory starzas of the Avantsundart are the Ranayanar, the thabbarata, Subndhu (different from the author of the extant prose romance Vazavadatta), the Brhatkeatha, Mqladeva, Sudraka, Bhāsa (and his dramas) Sarvasena (and his Hartri Joyo), the Setr. Kalidasi, Nārāyana, some blind poet (proably Kumaradasa), Bāna and Mayara, some poetess (probably Vijikā) who though dark was the abode of excellent tātis and gunas, the Manovatī and Dāmodara
- 4 Hariacarita, ed. A A Fuhrer, Bombay Sanskrit and Prakrit series No. LXVI, 1909, prefatory verse No. 12,

कदीनामगळवृद्धेर्ग नृत बासवदत्तमा । शक्तस्येव पाण्डुयुवाणां गतया कर्मगोचरम् ।।

This verse probably refers to Subandhu's Vasaradatta See Winternitz A History of Indian Literature, vol. III, Pt. I., translated by Subhadra Jha 1963, p 392, P V Kane The Haryacarua, ed II, 1965, Introduction, p XI, our thesis, pp. 5-7.

5 Avantisundari, prefactory verse No. 6,

मुबन्धु किछ निष्कान्तो विन्दुसारस्य बन्धनान् । तस्यैव दृत्य बर्ध्या वत्सराजो . ॥

A Rangaswami Sarasvati ("Vasubandhu and Subandhu" in IA, Liji, 1924, p. 12) reads ब्रह्मगाजकथा instead of ब्रह्मगाजो. The verse shows that this Subandhu was a contempory of Bindusara who had first imprisoned him but released afterwards when he captivated his heart by means of Vatsarāja's story Abhinavagupta in his Abhinavahlarati on Bharata's Natrasastra (XIII, 46-47) mentions a drama entitled Vasavadatta-Natyadhara of a Mahakari Subandhu as an example of the narrayila, in which the author appears to have dramatised Vatsarāja Udayana and Bindusāra, with Bindusāra witnessing Udayana's story. Udayana becoming audience to Vasavadatta's act and so on . तत्रास्य वहुत्र्यापिनो वहुगर्मस्यप्नायिततुरूपस्य नाटवायितस्य खदाहरण महाकविष्ठयन्थ-निवडा वासवदत्तानाद्रयाधाराज्य समस्त एव प्रयोग । तत्र हि बिन्दुसार प्रयोज्य-बन्तना (-बन्त्रनि) उदयनचरिते सामाजिकी कृतोऽपि, उदयनबासनदशाचेष्टिते, एव चार्थः रवन्मिन सम्रहपुर ( सर्वन्भिन्तव काके ? ) इन्द्र सुज्ञानो भवति । अतिवैतस्यभयास्त न प्रदर्शित एक्स्न प्रवश उदाहियांत, तत्र उदयक्त सामाजिकीकृते सत्रधारप्रयोग : 'तब सचरितेरेष जयति' इति । तन स्वयन 'कता सस सचरितानि' इति साख्नं निलपति ।

ान ह्ययन 'कुना मम मुचिरतानि' इति साम्र निरूपति । 'एह्सम्य कि करक्षिपरूकान्वस्ते (2) भक्तोऽह्यमम्बु(असम्यु-)वयन मुख्यितानीय (सुतकारुकीय) ।

भकाऽहरभन्यु(असम्यु-)ध्यन मुखाळतानाय (सुतकाळनायः) । योगन्धरायणा समानय राजपत्री(-पत्रीप्र)

हा हर्षरक्षित गतरत्वमपि प्रभाव, ।।

नवैव विन्युमार सामाजिकीभूत परमार्थतामसि[मन्य]मान

'धन्या खल्बगळापे न्त्र सित' (१)

प्रतीहारी-(आत्मगतम्) 'अ अणविवरमन्यकलनं हि ए इख्रदेवो' इत्यादि ।

(Madras Government, Oriental Library MS, Vol III, p. 45, quoted by V Raghavan in his article entitled 'Subandhu' in IHO, XIX, No. 1, 1943, pp 69-72)

At other place also (p 47) Abhinavagunta says:

नाटचासिनःच बासववसानाटयावार प्रति५ (पतिषद) दरसते ।

At a previous place, he has told us that Candragupta and Bindusara figure as characters in this drama

अन्ये न्वाहु. पूर्वे राजर्षियाप्रभवनायका उक्ता ,

अनया त्वार्थया चन्द्रगुप्तिबिस्नुसारावयोऽिष सङ् गृहचन्ते इति । (lbid, Vol. II., p 448)

In the Natyadar pana of Ramacandra and Gunacandra too, we find a reference to this drama

```
बन्त्र इति प्रीमीहणम् । अथा वासवदत्तानृत्तावारे वत्सराजस्य ।
(under I. 21, p 36, ed. Oriental Institute, Baroda, 1929)
```

This is probably the same Sabandhu as has been mentioned by Dandin and it is probably this story of Valsarali Udiyana and Vasavadatta placed in the form of a natyavita in his Vasavada tanātyādhāra (-nṛttārāra), the presentation of which bewitched Bindusara's heart and secured his release from his prison. The reason for his imprisonment by Bindusāra is not definitely known. Fradition credits Bindusara with the suppression of a revolute Favilia It is not unlikely that Subandhu participated in some such revolt and Bindusara took him captive. The case resembles that of Rabiled who was first imprisoned by Bindusara's father Can Iragupta and Canakya and then released to accept the office of a minister Subandhu is said to be Bindusara's counsellor The Irjumanjusiimulakal pa which describes Bindusara as coming to the throne as a boy (ed T Ganapati Śastri, TSS, part III, p 613) K P Javaswal Imperial History of India Sanskrit text, pp 32-33) refers to a Brati mana as one whose name begins with a and he is probably, as suggested by K P. Jayaswal (op cit, pp 72-73) Subandhu (Part III, p 653) This Sakārādya Dvi ia or Subandhu is mentioned just abor the Vikārādya Dvija which is Visnugupta; both are said to be in Puspapura, the Maurya capital V Raghayan (Subandhu in IHQ, XIX, No 1. 1943, p. 72, note 3) reconstructs the corrupt text thus

तस्यापरेण विख्यातो विकाराज्यो (विकाराखो) द्विज्ञस्तथा ।

पर (पुरे) पुरुपसमाख्याता(ते) भविनासौ ॥

Thus this Subandhu might have been a counsellor of Bindusara As the accession of Candragupta Maurya to the throne could not have taken place before 326 BC and as Brāhmanical and Buddhist writers unanimously assign to his reign a period of twenty-four years-a period endorsed by Dandin's Avantisundari also (p. 183, lines चतर्बि गतिवर्षाणि मीर्थ रुक्ष्मी ) his son Bindusara could not have come to the throne before 302 BC His reign must have terminated before 269 BC if the king Magas mentioned in the thirteenth Rock Edict of his son Aśoka really died in 253 BC Puranic writers give a period of twentyfive years for the reign-a period also assigned by Dandin in his Avantisundari (p 18 line I, "पर' पञ्चवित्रतिनिधनन्यवित्रामारा बिन्दसार, कारयिता राज्यम "), the Burmese tradition allots to him a period of twenty-seven years, while ceylonese chroniclers fix the length of his reign at twenty-eight years If we accept the Cantonese date for Buddha's nirvana (486 BC) to 273 BC, then Bindusara must have reigned from 300 B C to 273 B C The Greek references put his name as Amitrochates, a corruption of Amitraghatin (the slaver of enemies), a title which appears to have been assumed by Bindusāra and which seems to point to his widespread conquests Dandin's verse shows him as a patron of letters also

In his Bhāvaprakaiana Śāradātanaya speaks of a Subandhu as a writer on dramaturgy who divided dramas (nātakar) into five kinds, viz, pārna praiānta, bhāsvara and samagra (ed GOS, No XLV.) Oriental Institute, Baroda, 1930 p 238, বুৰুব্যুনীহক্ষনাটি ক্ষ্মাণ সাহ বিভ্ৰমাণ He is probably, as P V Kane (History of Sanskrit Poetics, 3rd ed, Delln, 1961, p 61) also thinks, different from the Mahakavi Subandhu, the author of the Visawadatra nativahāra (-n titāvāra)

- Datakımāracarita, ed Śri Nārāyana Rāma Ācārya Niinaya Sāgara
  Press, Bombay, 15th edition, 1951, p 145 lines 2-3, "अनुसरमानृंगामिनीता च वासक्वतादीना वर्णनेन प्राव्यानज्यम 1"
- 7 The editor Śrī Nārāyana Rāma Ācārya, however, understands the reference to be to Subandhu's version of the story of Vāsavadattā (vide footnote, p 145)
- 8 p 20, line 9, "न प्रसद्∈पश काउम्बरीरसावितृष्णाण्च ।"
- 9 Avantisundan, pp 243-246, text full of lacunae and incomplete See therefore, the Avantisundankaaltasatra (ed. G. Harnhaia Sästfi, Kuppuswamu Sästif Research Institute, Mylapore, Mad Es., 1957), V 110-150. Dandin connects the narrative of his prose romance with it by making Kapinjala take birth as the Brāhmana Mittanga and Pundarika relate his tale to cheer up Mandākin].
- 10 For Bāna's influence on Dandin see our thesis pp 686-697
- II See for example, Avantsundart, pp 4-8, 18, 19, 20-21, 22-24, 77-78, 94, 100, 112, 140-141, 146-149, Dainkumaracartta pp, 60, line 1-2, 191, line 8,192, line 1, 202, line 14,203, line 1, 205, lines 7-8, and Ucchiza VII exhibiting an exercise in style
- 12, Ed F Hall, Bibliotheca Indica Publication, Calcutta, 1359
- 13 In our opinion, the extant Arantisundari is the genuine prelude to the extant Daiakumaracarita proper (excluding the Pūrvapithika and thi Uttarapithika) and the original title of the complete prose romance, now available in its incomplete form, was AVANTI-SUNDARŢ For details see our thesis pp. 89-112

## BAPPA BHATTI AND HIS TARAGANA

#### A. N. Upadhye

Bappa Bhatti is one of those few arthors about whom we get a good deal of information in different Prabindhas, mostly from Gujarāt and belonging to different periods later than 1200 A D. In their present form, they are all composed nearly five hundred years after Bappa Blitti. The most important of them may be listed here.

- [1] There is the Bappa-Bhalti-sūri-carita in Sanskrit, interspersed with Präkrit quotations. It is assigned to 13th-14th century A D <sup>9</sup>
- [ii] The Prabhāvoka-carita of Prabhācandra or Candraprabha was revised by Pradyunnasūri in A D. 1277 It contains a life-story of Bappa Bhatti among its biographies of twenty-two Jaina teachers, poets and authors

[iii] The Prabandha-kośa of Rājašekhara (A D 1349) has a prabandha dealing with the career of Bappa Bhatii. This gives more details and additional facts, and has much common, even in expressions, with the sources under Nos (i) and (ii) noted above The story about Bappa Bhatii is almost identical in these three

[IV] The Trithakalpa of Jinaprabha (c. 1331 A.D.) also gives a few details about Bappa Bhatti

A Paper submitted to the 26th Session of the All India Oriental Conference, Präkrit and Jainism Section, Vikram University, Ujiain, 1971.

<sup>1</sup> S. P PANDIT & N B UTAGIKAR Gaidmaho, Introduction pp 125 ff, Poona 1927

<sup>2</sup> For the detailed account and for its prose digest in Sanskrit see S. K. AIYANGAR. 'The Bappa Bhatit Carita and the Early History of the Gurjara Empire,' Journal of the BB of the R A S. New Series, III Nos 1-2, pp 101 ff., and 313 ff., Bonibay 1928

[v-vii] The Vicārasāra-piakarana of Piadyumnasūii [c. 1278 A D ], The Gāthāsahasi of Samayasundana (c 1630) and the Patāvati of Ravivaidhana gani [c 1683 A D ] have also to say a few things about Bappa Bhatti, especially his dates of birth, death etc, after the date of Nirvāna of Mahāvīra

It is quite probable that the details recorded in the above sources 5 are based on oral traditions which have suffered additions and modifications in course of transmission. The dates given have no agreement, his date of birth, for instance, varies between A D 741 to 774. They can be taken as tentative to be confirmed by authentic epigraphical and literary evidence.

Bappa Bhatti had his Teacher in SiddhasenaSuri who made him a Suii at the recommendation of king Ama, the son and successor of Yasovarman of Kanaur whom he converted Bappa Bhatti is said to have defeated a Buddhist scholar Vardhana-kuñjaja by name in a miraculous manner. with the help of a deity in this, he was helped by Vakpati whom also he converted etc. Vakpati's conversion is not confirmed by any other sources or from the works of Vakpati The Prabandhas say that Vakpati composed the Mahumahavijaya after the Gaudavaho, but Vākpati himself tells us that he had written the former long before the latter The biographic details of Bappa Bhatti are obviosly built up with the object of religious edification his close association with Ama and his being a contemporary of Vakpati (7th-8th century AD) may be accepted as facts of history. But there are held different views about the identification of Ama with some ruler or the other Lately M. W Meister has observed thus 'It is likely that Ama should be seen as mythical hydra king of the 14th century in whom are united several early kings of Gwilion who supported the Jaina community-from Yaso varman to Nagabhatta II of the conquering Pratihara dynasty \*

<sup>3</sup> H R KAPADIA Caturrimentikā, Agamodaya Samiti ed., Appendit kha, pp. 187 ff., Bombay, 1926

<sup>4</sup> M W Meister \[ \text{Tma, Amrol, and Jainism in Gwalior Fort in the Journal of the Oriental Institute, Baroda, Vol. XXII 3, March 1973.

Bappa Bhatti was a distinguished Acarva with great in fluence in the contemporary royal courts; a line of succession of Teachers started from him, and to this line belongs Salharana, alias Śrī-Siddhasenasūri, the author of the Vilāsavai kaha (A D 1066) 5 This is clear from the following Gatha;

> रायसहासेहरसिरियपहड़िस्ररिस्म । जसभइस्रिंगच्छे महरादेसे सिरोहाए ॥ आसि सिरिसंतिस्री तस्य पए आसि सरिजमंदवो । सिरिसिद्धसेणसरी तस्स वि सीमो जडमई मा ॥ साहारणो ति नामं सुपत्तिद्धो अस्थि पुन्चनामणे । थुइथोत्ता बहुभेया जस्स पडिज्जित देसेसं ॥

Earlier scholars like S P. PANDIT. S. KRISHNASWAMI AIYANGAR7 etc. have studied most of these sources with a view to ascertaining the historical value of the references to contemporary rulers and authors associated with Bappa Bhatti

Bappa Bhatti is well known as the author of the Caturvimšatikā,8 a hymn in Sanskrit, containing 96 verses in different metres, addressed to twenty-four Tirthakaras Each Jina is praised in four verses. The style is heavy and embellished with both śabda- and artha- Alamkaras. Naturally some Sanskrit commentaries are written on it without their aid many verses cannot be easily construed

The Sarada-stotra, in thirteen Sanskrit verses, quite eloquent in style, is also composed by him. It gives indirectly details about Sarasvati as conceived in Jainism her image is pro jected with reverence and devotion, even tinged with Tantric halo, and her favour is sought for poetic gifts and for entertaining 10yal patrons.

There is a third work of Bappa Bhatti. The name of it is Tārāgana, and it was, so far, known from some references to it

- (1) The Prabhāvaka-carita of Prabhācandra (c. 1277 A D.
- 5 A. N UPADDYE The Vilasavar of Sadharana, An Introductors Study, Journal of the Shivaji University, 3 2, Kolhapur, 1970
- 6 See Foot-note 1. 7. See Foot-note 2. 8 See Foot-note 3

speaks of it thus 9)

द्वापद्धाशस्त्रवन्धाश्च कृतास्तारागणादय । श्रीवापभट्टिनाथोक्त कविमारस्वतोपमा ॥

Here Bappa Bhatti is credited with the composition of fifty-two Prabandhas, the  $T\bar{a}r\bar{a}gana$  etc

(2) Dhanapāla refers to it in his *Tilakamañjari* (c 970 A D ) in this manner

भद्रकीर्तेर्भ्रमत्याशा कीर्तिस्तारागणाध्यना ।

The commentato1 takes Bhadrakīrtih=Bappa Bhatācāt1ya, and tārāganādhvanā (which has a double meaning) = Tārāgaṇā-bhidhāna-kāvyamārgeṇa or tārāganādhvanā = ākāśena.

(3) Lastly, Vādijanghāla (who refets to the Dašarūpaka, c 974-75 A D), while commenting on Dandin's Kāvyādarśa, I. 13, explains the term koša by the following observation:

कोशोऽप्यनेकभिन्नार्थकथामथितः कथाकोश कृष्णसार तारागण इति ।

On this Dr V RAGHAVAN¹º remarks thus. 'The Koŝa is a string or collection of stories too, besides ideas, is a new information. The story-koŝa is illustrated by a known work called Kathākosa The two other names Kışnasāra and Tārāgaṇa are obscure All that we gather from them is that they are fanciful names for collections,' 'Of course many Kathākośas are well known But I ani wondering whether there is a defect in the readings of Vādijanghāla's remark. Are we to read it thus?

कोशोऽप्यनेकभिन्नार्थगाथाप्रथित गाथाकोश कृष्णसारः तारागणः इति ।

From these three references, it is seen that the  $T\bar{a}r\bar{a}g\bar{a}na$  is differently described as a Kāvya, Prabandha or Kośa

Shri AGARACHAND NAHTA, Bikaner, drew my attention to a Ms. the Tārāgana, accompanied by a Sanskrit commentary I have now got a photostat copy of it I am working on an authentic edition of the Prākiit text and the Sanskrit commentary It has in all twenty two folios (written

<sup>9</sup> Sanghi Jain Series No 13, Bombay

<sup>10</sup> V. RAGHAVAN Bhoja's Śrugara-prakasa, p 629, Madras, 1963.

on both sides, excepting the fifth folio. in Nagari characters with padimātrā), but folios Nos 14-16 are missing. As the last number shows it has 175 Gāthās in all, but the colophon says that it has only 172 Gāthās.

महावादी-दृशीवापमहिद्युविह्नस्य सुमापितचोक्राय हामगनवाधिकाशाशास्त्रम्य १ etc As three folios are missing, we have lost in them Gāthas 100-125 along with their Sanskitt commentary that is indeed a deplorable loss, because no other Ms. is known to us so far Some extracts<sup>11</sup> from the Ms are given below

### (i) Opening Portion

।।६०।। अर्हे ।।

नन्या सर्वविद विश्चमत इय टीक्टिन नारागय कोकोऽर्थ परमा प्रदोपनित्वेऽच्याशानि राग्न्या वशा । अन्सामि सुविविकनवाक्यपत्रेनुत्याग्यप्तिर्महा-मोद्दोऽम्मोदतर्गाजेनस्य मनसि व्योजनीव नीत सृत्राम् ॥

नंदउ सच्छंदगई निम्मलपयपूरगारवमहन्यो । जलहिपडिरुद्धपसरो सर्क्षण सरस्मईपहर्वो ॥१॥

# (u) Gathas 6-9:

सहगुणाहि नहाहि विश्व तिन्त्वपरिद्वियत्वविष्ठवाहि । उच्चेत्रं गववषणो गाहाओ तारवाओं व्य ॥६॥ तेणेस दोसपुणो गुणनवसंपुण्णकव्यप्तियाण । आणाप पडिबडा कोसो तारावणो ताम ॥४॥ निसं जाणिहह जणो सुहेण कासन्ति संचरतिह । ताह् सुमणियतिहिणो कहणा नामाहं भोच्छामि ॥८॥

<sup>11</sup> These extracts are edited and presented here with minor corrections

# जाणिहड वापभट्टिं गुणाणुरायं च भद्दत्तं च । तह गयवस्मायरिय च सेयभिक्त्यं च बार्डं च ॥९॥

जुटमां गुणोऽप्यति ज्ञद्रमुण तम । बेघोष्ट्रस्मत सञ्चितिपि सप्तहाः निर्माकांत्रमालादि विद्यास्त्रम् सार्वप्रमान स्थानिक स्थानिक

# (111) Gāthā 175

गंभीरो अण्णा चिचय स एम सरसत्त्रणेण अम्बविओ । कविकित्रीयसम्बो अण्यासाहादवे कोसो ॥१७५॥

कहिलीाश्रमुः, स गय कोता कोछ. मुद्रा भुवावी। करवा। क्विक्तिगांण। कोवर्धण्यभंद्र कोर्ति तस्या मुत्र विद्यार वजातीति मुद्रा । अन्यव स एष समुद्र वस्य किर्मि नेतृवस्यः कृत हिल क्विज्ञित्वां उराव्येत्रम समुद्र । तत्र कहिलीएससुद्र। इति प्राकृतकस्यास्यात्र समुद्र श्वेष इति कोक्सस्य मनुद्रम्यात्रम्य कस्यत्ये। कीव्यसाविद्याह् । ग्रम्मीग ग्रम्मीग ग्रम्मा वस्य अभाषत्रकां ग्रम्मीर । तथा अवयादाद्यको अनंकगावानिराकुक पूर्णः, अन्यव अनंकप्राद्येत्रहुवववन्तरे, सकुक इति स्वेत्र वर्त्तिस्या व्यक्तिस्वगाद्वा । अवति कोवोऽयमेगावृत्या पर्यसास्यन समुद्र, किन्तु सस्यत्यम सस्यत्यम विनिज्यस्ययोगन अन्यत्यमे पूर्णः। अव्यक्ति निव्यक्तयात्रस्य स्व सस्यत्वन परिपूर्णं हति। १९५५॥

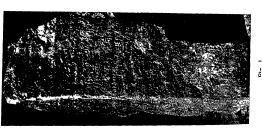
भद्वाबार्द्री-द्रश्रीयः महिस्तिकृतस्य सुभाषितकोद्यस्य द्वासप्तत्यथिकगायादातस्य ॥१॥ समाप्ता टोका थि तारागणस्यति ॥ग्रा। दास भवत् ॥ कल्याणसस्त ॥ग्रयाध्य रलोक १००० सङ्या ॥

, These extracts make it abundantly clear that Bappa Bhut is the author of the  $Ta\bar{n}agana$ . He had various names like Bhadrakīrti, Gajapati etc Some Śankuka seems to have compiled this  $T\bar{a}r\bar{a}gana$ . collecting Gāthās of Bappa Bhatti as the commentator suggests, This  $T\bar{a}r\bar{a}gna$  is a Kosa, consisting of Gāthās. There is no doubt that Prabhācandra, Dhanapāla and Vādijanghāla are referring to one and the same  $T\bar{a}r\bar{a}gana$  though they describe it differently as Prabandha, Kāvya and Kosa

The constitution of the Prakiit text and construction of the Sanskrit commentary present many difficulties. What is urgently needed is any other Ms. of this work.



Fig. 2



# TWO MORE INSCRIPTIONS OF WESTERN KSHATRAPAS

#### Rasesh Jamindar

Under review are two more inscriptions belonging to the Western Kshatrapa dynasty. Of these one was discovered from Vändha, while the findspot of the other is not known but is preserved in the office of the Superintending Archaeologist of the Western Circle of the Department of Archaeology, Gujarat State,

## Vandha Pillar-inscription of the time of Rudrasimha

Presently preserved in Kachchh Museum, Bhuj, this fragmentary pillar-inscription was found from Vändha, Tälukä Mändvi, District Kachchh.

So far unpublished, this mutilated stone-pillar inscription consists of six lines. Written in Brāhmī script, the language of the record is Sanskrit and the whole epigraph is in prose \*

The inscription has suffered from corrosin at several places and therefore some important details are missing reparding the names both of issuer as well as dead. Gotra of the donee is also difficult to make out. The incision of the record seems very shallow and therefore many letters are being damaged entirely while others have become illegible. The length and breadth of the characters of this epigraph are shorter than those of the Andhau inscription of the same king. The letter Jão in the first line is very distinct and bold. The three

<sup>1</sup> See figure No. 1.

<sup>2</sup> The author has been kindly supplied with a photograph of this inscription and also extended co-operation by Skri M. H. Rawki, the then curator of the museum, when the author visited Bhoj in 1962. The author is grateful to him.

<sup>3</sup> See Sambodhi, Vol. 3, no. 2-3, pp. 44ff, 1974.

letters for Varase in the third line is bit confusing Normally we find this word written in two letters as thus: Varse. The intention behind this is not clear Probably may be a soribe's mistake

#### Text

- १ राह्यो महाक्ष [त्रपस] रुद्रदास पुत्र--
- २ स-[ओ महा]- स्य स्वामी रुद्रसिह—
- ३ म[य]रहो १००[+]१० नितहोतह
- ४ अर्थिते स्थामित्र-- रुद्रमा--मु
- ५ [ब]कस गोत्र थ विज-रत्र-थापित
- ६ केंद्रास्थिकव

This record was issued during the reign of the king Mahākshatrapa Swāmi Rudrasimha Ist, son of the king Mahākshatrapa Rudradāmā. Dated in the year probably 110 of the Śaka Eia this erection was done in memory of somebody by someone whose names are not legible. The digit of the unit is absolutely missing because of corrosin, therefore nothing can be guessed The identification of gatra is also not possible. Title swāmi for Rudradāmā is conspicuously missing Perhaps the damaged portion in the first line before the word Rudradāmā may have had engraved swāmi, which is not visible obviously.

We have so far come across four inscriptions of the time of Rudrasımha lst. This record offers no new material historically either regarding the date or the king excepting the addition of one more epigraph to this king.

# Fragmentary Stone-inscription<sup>6</sup>

First noticed by P. P. Pandya, the then archaeologist of the former Saurashtra State, in 1959, this fragmentary stone-inscription was preserved in the office of Shri J. M. Nanavati the then officiating Government Archaeologist of Gujarat,

<sup>-4</sup> Refer the word varse in the fifth line of the Andhau inscription of this king (See abid).

<sup>5</sup> ibid, vol. 3, no. 2-3, pp 47

<sup>6</sup> See figure No 2.

Raikot when this author visited and taken eve-copy of the same in 1962 \*

The photograph of this inscription was first published in the Chronology of Gujarat8 and read by Dr H. G Shastrias under:

- १ र्शीक्रो महाक्षत्रपस्य स्य दसः तर
- २ . स्व. म स सद सेर प्रतस्य
- स सम्बद्धिता त ..त . म्म तिक

But this reading of Dr. H G Shastri is not satisfactory and complete The present author now reads this record as follows.

- १ राजो सहाक्षत्रप[स]य स्य व स्य द्वि सयतर 10
- २ ज्ञातमे १००[+]५ पत्र दपळ सिहसेन पुत्रस्य
- अ सर्वसत्विहतस्वार्थ प्रति [प्रति]प्ठापितह नि- श्रविज्ञ

Dr. Shastri has not succeeded in identifying the date which is clear to some extant in line two of the record His reading of second line is not acceptable, as he has read #: सेर पुत्रस्य instead सिंहमन पुत्रस्य The four letters for सिक्सन are obviously clear without doubt. The first three letters of the second line are करने He has read the first alphabet as न, but it seems a to me. The fourth letter of the same line stands for the figure of hundred The figure for tens is not clear This may be either digit figure or figure for tens This author feels that the figure stands for five If so, then the date tentatively may be read as 100+5 (of the Saka Era).

This memorial stone was offered and erected by someone, whose name is not legible. But the object of the record is for the benefit and hapiness of all creatures .सर्वसंबद्धितस्वाय

So far the orthography is concerned the characters of this epigraph are bold and seem as if marked by overhead horizontal line. The most significant letter in this record is H It

<sup>7.</sup> The photograph of this inscription has been supplied to this author by Shri J. M. Nanavati I am very much thankful to him for his kindness

<sup>8</sup> General Editor Dr. M. R. Majmudar, Baroda, 1960, plate XVII A (e) 10 may be read as संवत्सरे।

<sup>9 ,1</sup>bid, p. 315. 11 It seems ₹ and not ₹, but sign for U is not legible.

<sup>.12</sup> It should be far, but sign for I is missing

is of atleast three types स as conjunct letter is differently engraved than the other स of this inscription. The form of the two म in मिंहसेन as well as in सर्वस्त्व are not homogeneous Both the म of मिंह und मर्ने are similar, while those of सेन and सब are also similar. The angularity is almost disappeared in all the letters of this inscription excepting ह in third line and his in first one. The base line of म is curved in line two. The letter q shows usual loop or curl instead its tripartite form.

Many letters of the middle position of the inscription are much damaged and therefore it becomes difficult to draw any specific conclusion. It is hardly possible to shed more light either regarding the king or date. The only thing positively can be made out is its object already mentioned above

Who was this Simhasena of the record is difficult to identify? There is one king of this name in the fifth family of the Western Kshatrapa dynasty, who was the son of a sister of Rudrasena 3rd<sup>18</sup> सिंह्सेन ruled from 382 AD to 384 A.D. This epigraph under review mentions सिंहसेन पुत्रस्य It means very clearly that this record was issued during the reign of a king who was a son of सिंहसेन According to Western Kashatrapa geneology<sup>14</sup> Rudrasena IV was the son of सिंहसेन. Rudrasena ruled probably during 385-386 A.D.<sup>18</sup>

From the above discussion it seems that सिंहसेन and his son रुद्रसेन ruled in the last quarter of the fourth century A.D., while this very record was written sometime in the last quarter of the second century A.D. [ इ.E. 105=183 A.D. ] ह्रिसंबरार in the end of first line is very confusing. What does it mean by? Can we conjecture this phrase ह्रिसंबरार शत्में as 200 and then add 100+5 which will ultimately come to 305. As this epigraph is dated in Saka Era then 305 is equal to 383 A.D. Then this record might have been engraved during very short reign of Rudresena IV. But this cannot be considered as certainty

<sup>13</sup> Gujaratno Rajkīya Ane' Sāmskrutik Itihas (Editors Parikh & Shastri), Vol 2, p, 152, Ahmedabad, 1972.

<sup>14</sup> ibid, p 521. 15 for details see third

<sup>15</sup> for details see ibid p 151-152.

## THE SOLANKIES OF TODA

#### Ram-Vallabh Somani

Todā is an ancient town, situated about 70 miles in south-west direction of Jaipur At present it is known as Todā Rāi Singh

A principality o
years during the 15t
tion, as to how the
seems that after the c
in Gujarat their few
settled here The Nāgarachāl territory, which is famous for
its fertility, might have attracted them to settle there.

The Sultan Alā-ud-dīn Khiljī defeated Hamīr Cauhān and captured Ranathambhor and its adjoining area. After this, the eastern Rajasthan, became the bone of contention, between various Rajput rulers and the Muslim-chiefs. The Tomar kings of Gwalior, the Guhilots of Mewar, and the Sultans of Malawa, were having covetous eyes on it. The local Rajput-chiefs of Bindī, Āmber and Karaul and Muslim chiefs of Himdon, Bayānā and Lālsot were contexting themselves for extending their sway also. In such grim political situation, the Solankies of Toḍā also succeeded to establish themselves in this area

## Early rulers :

Namasi has recorded the names' of the Soianki rulers of Todā as Durjanasāla, Hararāja, Surjana Ūdā Berā, Isar Dāsa, Rao Ānanda etc., but these names are not found in the inscriptions and colophones. Therefore I do not find these names as authentic ones. The earliest known ruler seems to

<sup>1</sup> Nainasi-ki-Khyat (Dugar), vol. I, p. 219.

be Nāhada Rāja, whose name is found in an inscription of V. E. 1472 (1415 A.D.) incised on a pedastal of an image in Devari No 2 of Ambikesvara temple, of Amer Another ruler is Sedhabadeva or Sodhā, whose name is found in colophon3 of MS of Jambūdvīna-Praiñanti of V.E. 1492. (1435 A D) He seemed to have yielded his allegiance to Mahārānā Kumbhā, who according to the Rānakapura Jama\* temple inscription of VE, 1496 (1439 AD), succeeded to overrun Nagarachāl Uparamāl, Hādoti, Cātasu etc In 1446 A.D., the Sultan of Malawa went on expedition and made an unsuccessful attempt to capture the stronghold of Mandalgarli 5 simillar attempts were also made in 1454 A D. In the year 1455 AD, when he was going to attack the strong holds of Aimer, passed through Toda and defeated its juler But Mahārānā Kumbhā, assisted the chief of Todā in regaining his paternal state. The Eklinga-Māhātmva (MS) contains the account that the forces of the Sultan of Malawa were defeated and Todā was regained by Kumbhā 7

From Tonk, few Jaina sculptures were found in excavation bearing the inscription of VE 1510 (1453 A.D.) of the ruler Lüngarendra <sup>5</sup> It seems that either it was the name of Düngar Singh Tomar of Gwallor, whose name might have wrongly engraved or it is the name or local Solanki chief

```
2 स० १४७६ वर्ष आयाद मुदि १० शुक्रवार रा श्री राज नाहड राज सोलकी ...
(unpublished inscription )
```

<sup>3</sup> Maharana Kumbha (Hindi) by the author, pp 98-100.

<sup>4</sup> Annual Report of Archaeological Survey of India for 1907-8, pp. 214-215

<sup>5</sup> Briggs-Firistah, Vol IV, pp 214-215/Fabaquāt-i-Akbari (Eng.) Vol III, p 516.

<sup>6</sup> Zafar-ul-walia (Eng.) pp 174

<sup>7</sup> ताडामञ्चलमाहीच्य सहमा जिल्हा गरू दुर्जय । जीवदाहर्ययान मशत्यसुरगः श्रीकृतकत्री शुवि ॥५७॥ Eklinga Mahatmya (MS) of Sarawati-Bhawana-Udajpur

<sup>8</sup> Vijay Murti-Jaina Lekha Sangraha III. p. 486.

# The Sultan of Malawa acquired Toda

Our information about the descendents of Seithabadeva Solanki of Toda is meagre Beginning from Sürasena Solanki (VE 1551 to 1597) we have definite informations about the rulers of Toda but the name of his father is nowhere available

From V.E. 1515 to 1528 (1458 A.D. to 1471 A.D.) a good number of manuscripts were copied out in eastern Rajasthan, the colophons of which are very important, for tracing the history of this tract. The following colophons bear\* the name of a ruler Aläuddin, ruling there:

- The colophon of MS Siddha-Cakra-Kathā of VE 1515 (1458 AD) copied at Nenawā.
- (2) The colophon of MS Pradiumna-Carna of V £ 1518 (1461 A.D.) copied at Nenawa.
- (3) The colophon of MS Naya Kumār-Carita of VF 1528 (1471 A.D.) copied at Nenawā.
- (4) The colophon of MS Kātantra-mālā of V.E 1524 (1467 AD) copied at Tonk.
- (5) The colophon of MS Prabodha-Mālā of Prāgvāṭa Dhanarāja, Minister of Alāuddin, copied at Ranathambhor

According to Tabaquāt-i-Akabariio the full name of Alāuddīn Khiljī was Kadam-Khān, the son of Mahmud Khiljī I of Malawa. He remained at Ranathambor, for considerable time After the death of Mahmūd Khiljī his son Gayāsu-ud-Dīn succeeded The following colophons of his reign are also found from Todā:

- (1) The Adipurana11 of V.E. 1537 (1480 A.D.)
- (2). The Uttarapurana12 of V.E. 1538 (1481 A.D.)

<sup>9</sup> Atthasika-Sodha-Sangraha (Hindi) by the author, pp. 23 to 31.

<sup>10</sup> Moharana Kumbha (Hindi) by the author, pp. 100-101 Tabequati-Akabari, Vol. III, p 526 fa.

सनत् १५३७ फाल्युन सुदि ६ विवासरे उत्तरानको सुराव स्वासुदीन ११३वे प्रश्तेमाने रोजागढ दुवे (R. J. B. G. S Vol. II p 228.) R.I.B.G.S = Rejatikan Jain Bhandar Granth Suci Bd. by Dr. Kasaliwal.

<sup>12</sup> Ibid, Vot. V, p. 148, .

Besides these, the following colophons<sup>13</sup> are also found from Hādoti and Eastein Rajasthan, having the account of his reign:

- The colophone of MS Sukumāl Carua of V E. 1546 (1489 A.D.) copied at Bāran
- The colophon of MS Bhāva Samgraha of VE 1541 (1484 A.D.) copied at Kotāh.

In the Jam temple Ämber there are two inscriptions on the pedastal of the images of V.E. 1533 (1476 A D) and 1548 (1491 A.D.) of the reign of Sultan Gayāsuddin

An inscription of V.E. 1537 (1480 A D.)<sup>14</sup> is also available of his reign in the temple of Harsha Nātha Sīkar The Guru-Guna Ratnākara kāvya<sup>18</sup> composed in 15th century A D also contains the account that Hādoti was forming the part of the reign of the Sultans of Malawa.

From the above it appears that the Sultan of Malawa subjugated a vast territory of Eastern Rajasthan including Todā, who held it for some years. His nominee at Todā was Lallā Khān Pathān

# Solankies migrated to Mewar:

The Solanki chtef Śūra Sena on being ousted from Toḍā remained in Mewar for few years, where he was granted village Pur (Dist. Bhilawara). According to a colophon of MS Labdhisūra¹6 of V.E. 1551 (1494 A.D.) he was present there.

<sup>13</sup> संबत् १५४६ वर्ष ज्येष्ठ मुदि ६ बुधवासरे पुष्पनक्को बारावती मगवा मुस्त्राण गयामुदीन राज्ये श्री मूल्स्त्र...(Dr. Kasliwal Prajasti Sangraha p. 195) and R J.B. G.S Vol. V p. 148.

<sup>14</sup> Rajputana Museum Report, Ajmer, year 1935 inscription No IX

<sup>15</sup> हाजक्तीमाल्यवेशनायक प्रजाप्रियऽहमवसुक्यभिष्या ॥३८।। Gurugana-Ratnākara Kāvya,

<sup>16</sup> संबर, १५५१ वर्ष आबाह श्रुवि १४ अंगळ्यासरे ज्येच्डानसुत्रे थी सेयपाटवेशे श्रीपुरमारे अन्याचाळ्यबंशे श्री राजिशाज सूर्यसन प्रवर्तमाने—The colphon of Labdhisar—(MS) The Biradi Chand Jain Temple, Jaspur M.S. No 136.

It seems that Mahārāna Rāimala, subsequently exchanged it from village Badanor During this time the Mewar had to witness intenstine feuds. Taking the advantage of such situation the 'Mewa' or 'Meda', tribe living at Badanor tuised the standard of revolt. It is evident from the Kumbhalgath Inscription of VE 1517 (1460 AD.) and colophon of MS Sangita-Rāja that the Mahārānā Kumbhā defeated Munir, a leader of Mewa-tribe and captured Badanor 13 Rao Sūra-Sena seemed to have been posted there, in order to curb the power of Mewa tribe in the reign of Mahārānā Raimala

#### Marriage of Tārā Bāi:

Solankī chief Rao Śūra Sena locally known as Suratāna had a handsome daughter named Tārā Bāi. He decided to marry her only to that who could help him in regaining Tedā Mahārānā. Rāimal had 3 sons namely Prihvirāja, Sāngā and Jaimal Due to an intenstine feud, Sāngā had to leave Mewar and Prihvirāja removed to Godawar, who according to the Jain temple inscription of Nadlai of V.E 1557 (1500 A.D.) was ruling there Now Jaimal was only remained in Mewar, who was very proud. He attempted to espouse Tārā Bāi by force and was slain by the said Solanki chief. The Mahārānā Rāimal was incited to revenge the foul murder of his son, but he declined and replied showing magnanimity that one who had dared to insult a father, had received a proper lession.

Prthyirāj when heard the sad end of his brother took up the matter and captured Todā on the day of Moharrum This event seemed to have taken place before 1560 (1503 A D.).

<sup>17</sup> Kumbhalgarh Inscription verse 254 (El voi XXt Mahargag Kumbha (Hindi) by the author, pp. 97-98

<sup>18</sup> In Amar Karya (MS) (Saraswati Bhawan, Udupur, No 1669) contains অবিভয়ানুদ্ধানতৰ বিশোধৰ কৰিন। বাস্থাব্দিৰ বাহৰা (!) বাহকী কৰেন ন ত ল B (LP 243) But this statement does not seem to be correct, because Sangi also re-appointed Solankies back in Uparamal including Maintsigarh, Chāqasu and Todā At Mandalagath Col Tod saw 2 big sibs containing the pedigree of the Solankies, but he did not publish it (Tod II p 545). At present there is only a fragmentray inscription of V B. 1617 (1560 AD) there, having the name Balabhadra Solanki ruting there.

Tārā Bāt was married to him, who also accompanied him in many perilious engagements, specially against Sūrajmal According to the bardic account, she was a brave lady In this way Rāo Suratāna or Sūrasena recaptured Todā

# Rāmacandra appointed at Chātastī by Sāngā:

Rao Śūrasena was having 2 wives namely Sobhāgya Devī and Sītā Devī, from whom he got 2 sons namely Pṛthvirāja and Puranmal¹s and a daughter Tārā Bāi Pṛthvirāja seemed to have died during the life time of his father and his son Rāmeandra was appointed at Chātasu by Mahārāna Sāngā, after VE 1578 (1511 A D) as he has not been mentioned in the colophon of MS Pāi Śīvanāth Śrawana, Śīawaṇa-Satabisī composed there³u in that year This work contains the historical account of the invasion of Ibrahim Lodi on Ranathambhor and creation of panic at Chātasū. The poets made the invocation to Lord Parśwanath on the receipt of the news of Sāngā's victory. The following colophons of the reign of Rāmcandra, working undet sangā have been known from Chātasū and its adjoining areas:

- 1. The colophon of MS KarKandu 1 Cariu of V.E. 1581.
- 2. The colophon of MS Candra Prabha Carita 92 of V E. 1583.
- 3. The colophon of MS Vardhamana Kathass of V.E. 1584.

It seems that Rāmacandra remained at Chātasū by V.E. 1590 (1533 A.D) and his grand father Sūryasena continued to rule at Todā

- 19 Anwa Jain temple Inscription of V E. 1593 verses 12 to 15.
- 20 The author's paper "Mahārānā Sānga and Sultān Ibrāhimlodi" published in Majjhamikā (annual number) Udaipur No. 2 This MS is now available in the Jain Bhandhar of Ajmer.
- 21 संबत् १५८१ वर्षे जवेष्ठ युदी ६ गुरुवारे घटवासी नाम नगरे राव श्री रामचंद्र राज्य प्रवर्तमाने (Kasliwal Op. cit p. 96)
- 22 स्वत् १५८३ वर्षे ज्येष्ठ लाशास सुदि ३ दुष्यासरे पुष्प नक्षणे राणा श्री सन्नाम राज्ये पस्पावती नगरे राव श्री रामचंद्र प्रतापे—(Ibid p. 99)
- 23 सकत १५८४ वर्ष केत्र सुदि १४ लिनितासरे XXX नस्त्रे श्री कम्पावती कोटे राणा श्री श्री समाम राज्ये राव श्री रामचद गज्ये—(RJBGS II, p. 77).

# Struggle for Chātasū:

Rāmacandra, who was granted Chātasū had to face stiff opposition of the Kachhawas, who were ruling at Imer. According to a colophonat of MS Janarnasa Prthyimia Kachhawa was ruling at Amer He was succeeded by his son Piiranamal, who ruled between VE 1584 to 1591 (1527 to 1534 A D ). After him, a factricidal battle was ensued which badly engrossed the family of Amer At this time. Maldeva of Jodhour rose to power and badly defeated Biramadeva Medativa who was ruling25 in Medata, according to a colophon of vat-Karma-Granthavaciiri in VE 1592 (1535 AD ) Soon after the position was changed Biramadeva soon captured Chausti, as evident from the colophon of Sut-Pahuda (MS) of VE 1594 (1537 A D.) Rāmacandra Solanki seemed to have been ousted from Chātasū. Māldeva of Jodhpur, who was badly pursuing Biramadeva, succeeded to capture Chatasu, as evident from the colophon of Varanga-carita (MS) of VE 159511 (1538 A D.). He appointed Rawat Khetasi, as his representative there. In this way the Solanki Ramacandra was deprived of Chatasu and he had to yield his allegience to Maldeva also

# Rāmacandra at Toḍā:

Śūra Sena availed long life. He was ruling at Toda in V.E. 1597 (1540 A.D.), as apparent from the colophon of MS Sudarśan-Carita28 of that year The Jain temple of Anwa (Dist Tonk) contains a detailed inscription of this family. Surasena's

<sup>24</sup> सवत् १५८१ वर्षे फाल्युन सुदि १ सुववार दिने.. आर्म्बरमणस्वासात् । सुन्यवर्षे सहाराजाधिराजपुरुवीराजराज्ये—Colophon of Janarnava of Yajonanda Jama temple Jainur (MS No. 25)

<sup>25</sup> For details of the battles between Maladeva and Bramdeva and for the text of the relevant colophons see author's paper published in Etlhasika Śodha-Sangraha.

<sup>26</sup> सवत १५६४ वर्षे माहासुदि २ बुक्तासंर अवस नक्षत्रे औं, कम्बाबरी अवर शटोड बक्त राव श्री बीरमश राज्य ..(Kaslıwal-op. cit p. 175)

<sup>27</sup> Ibid p. 55.

<sup>28</sup> संतर १५९७ वर्षे माम सास इत्र्य पत द्वितीयां तियी युवतस्य पुरस्थाको ताकामा महा-दुर्गात राजाधिराज सोलंकी रात भी सुबंसिय राव विवर्षराज्ये (Ibid p 189)

younger son Puranamal was enjoying the Jagir of Anwa, as noticed from the various colophons of MSS found from this place, <sup>39</sup> We have got no information whether Pṛthviraja ascended the throne or not. In case if he came to throne, he might have ruled only for two or three years.

Ramacandra seemed to have succeeded at Todā about V E 1600 (1543 A D ) Several colophons of MSS and inscriptions have been found from Todā, containing his name as a rular The following colophons of MSS are interesting one<sup>50</sup>.

- 1. The colophon of MS-Jambū Swāmı Carita of VE 1601 (1544 A.D.)
- 2 The colophon of MS Sūktī Muktāwalī of V.E 1603 (1546 A.D.)
- 3. The colophon of MS Hanumana-carita of VE 1604 (1547 AD)
- 4. The colophon of MS Dhanya Kumār Carita of V.E. 1605 (1548 A D)

An inscription<sup>81</sup> of VE 1604 (1547 AD) found from Todā, edited by D. C. Sirear is worth-quoting This contains the name of Maharanā Sānga's son Udai Singh<sup>89</sup> of Mewar and Islām Shāh Sūr, It clearly shows that Todā and its adjoining area was conquerred by the Sūr kings of Delhi, and the Solanki kings of Todā had to yield their allegiance to them. Still they did not forget their hereditary over lord the rulers of Mewar. From the colophons of MSS written at Rana thambhor, Chātasū, Ālwar, we find the name of Islām Shāh Sūr,

<sup>29</sup> The Anwa temple inscription of VE 1593 verse 15 and the colophon of Varānga-charita (MS) of VE 1594
R J B G.S - Vol. IV. pp 194.

<sup>30</sup> R.JBGS-Vol V, pp 333, 418, 703

<sup>31</sup> स्वयं १६०४ वर्षे वाके १४६९ निगसर विदे र दिने राजाधिराज राज श्री सूर्येक्षिण। तत्युव राज श्री पृथ्वीराज। तत्य पुत्र राजश्री राव राजबंद राज्ये वर्तमाने। तस्य कुवर च ० परसराम। पारिवाहि रोगशाह तस्य पुत्र पारिसाहि असकेससाहि। का बारो वर्तमान। सर्व मूमि को स्वस्म योग को स्वस्म योग असे सामानंदव। तस्य पुत्र अवयसिंह वेत राणा कुम्मकनेर राज्ये प्रवर्तमाने। (EI Vol XXX)

<sup>32</sup> D. C. Sirear and Arya Ramchadra Tiwari have contributed articles on this point see I H Q. Vol XXX No 1, p 25, XXXI No 3, pp 273-275

as a ruler of the place Rāmacandra, who was ruling under him. was not very powerful The circumstances also did not allow him to retain vast territor; Sāngāner town was held by Kachhawas Sāngā in V E, 1600 (1543 A.D.). Chātasū, which was about 14 miles away from that place, was directly ruled by the Stīr kings of Delhi, as apparent from the colophon of V E. 1602 (1545 A.D.) of sat-Pāhuḍa (MS) 53 The Kachhawas of Āmer were consolidating their power and they succeeded to capture it also after few years. The earliest colophon of their reign, found from there was of Upāvakādhvavuna (MS) of V E. 1623 (1566 A.D.) 54

Rāmacandra Solanki continued to rule till VE. 1612 (1555 AD) as evident from the following colophons of MSS and after this no information about him is known:

- 1 The colophon of MS NayaKumār\*\*-caru (MS) of
- VE 1615 (1555 A.D.)
- 2 The colophon of MS Jasahara carm<sup>80</sup> (MS) of V E. 1612 (1555 A D)

The colophon of his reign VE 57 1610 prove that he was paying homage to the Sur kings of Delhi but these last 2 colophons referred to above do not mention it Therefore, it seems that during the last days he might have succeeded to remove the yoke of suzerainty of the Sur kings.

- 33 सक्त १६०२ वर्ष वैशास सुदि १० तिवी रिवासरे उन्तरकाल्युव क्षत्रवे शत्राकिगत्र शाह आख्म राज्ये चन्यावती सच्चे. op. cit p 174
- 34 सबत् १६२३ वर्षे पोष सुदि २ शुक्रवासर श्री पार्श्वताथ केचालज वह सम्पावनी ५ व सहाराजधिराज श्री सारसल कछावा राज्ये (Ibid p. 94)
- 35 स्वस्ति सम्वत् १६१२ वर्ष' ज्येष्ट सुदि ५ श्रनिवासंग् श्री शाविनाय कैप्दाण्यं नक्षक्रभहाद्गं राजाधिराज श्री रामवद्दशच्ये (Ibid p 113)
- 36 स बत् १६१२ वर्ष आसीज जामे कृण्यन्त्रे छाश्त्री विन गुरुवासर असम्प्रना रक्षणा स्मान्त्रे असाराज्ञाचिराज्ञ राव श्री राज्येद राज्य प्रवर्तमान (Ibod p 182)
- 37 The colophon of MS Yaiodhara-carlla is for example quoted below 
  'स्वयत् १६१० वर्षे आञ्चर जांस बुहक्तमं मध्यम तिवृत्ते सापतार्था स्वति सद्धेव निव्द सहादुर्वे श्री व्यक्तिमाय कैत्याक्षेव पातिसाहि श्री सक्तस्माहि शत्र्य प्रकृतेवान शव श्री रासवर राज्ये (Ibid p 163)

The name of his son Parasurām is mentioned in the inscription of VE 1604 (1547 AD), but he does not seem to have succeeded, as no colophon of MS or inscription of his reign has been noticed so far

## Rão Kalāna and Surjan

Rão Kalyāna succeeded Rāmaca.idra, whose 3 colophons of V.E. 1614 (1557 A.D.) of MS Yaśodhara®carita and of V.E. 1615 (1558 A.D.) of Ghyana.nava and Holi Renukā Parva (of Pt. Jmadāsa)8" of V.E. 1615 have been noticed

The political condition of Rajasthan soon changed Akbar the great Mughal came to the throne of India Both Briamadeva Medāiiyā and Māladeva Rathor died, and their descendants were badly defeated by Akbar Mahārānā Udai Singh was also defeated by him and the Eastern part of Mewar including Chittor was annexed with the Mughal Empire. Bhārmal 'Kachhawa of Amer, who was having uncommon foresight developed matrimonial relations with Akbar, which gave him in opportunity to increase his sphere of influence

Rão Kalyāna was succeeded by Surjan who accepted the suzerainty of Akbar. His two colophons mentioned below, are known:

1 The colophon of MS. Śripāla\*0-carita of V.E. 1631

(1574 A.D.)

2. The colophon of MS. Jiwandhara\*1-carita of V.E 1636 (1579 A.D.)

After Kalyānı Todā was granted to Jaganāth Kachhawa, son of Bhārmal about VE. 1636 (1579 AD) whose numerous inscriptions and the colophons of MSS have known from Todā

<sup>38</sup> R.J.B.G.S. Vol II, p. 203

<sup>39</sup> R.J.B.G.S. Vol V p. 509

<sup>40</sup> सम्बत, १६३१ वर्षे कार्तिक बिद ६ शुक्रवासरे-नागरचाल मध्ये समीपे सांखिणा नगरे पात्रशाह श्री अकसर विजवराज्ये सोक्षंडी महाराय श्री सुरुवन (Ibid p 180),

<sup>4।</sup> म बत् १६३६ वर्षे आवाड सुदि १३ सो स्वासः मांधाण ब्राम राव श्री सुरम्बजी प्रवर्तमाने। (Ibid p 15)

In this way the geneology of this principality is as under

Nāhad Rai (V E 1472)

Sedhabdeva (V E 1492)

Rao Sūra Sena (V.E 1551 to 1597)

Prthvirāja Pūranamal in (VE 1593-94 Ānwā Pṛthvirāja Sisodiā and was his Jagin Pṛthvirāja Sisodiā and became Sati at (V.E. 1581 to 1590 at Kumbhalgarh) (V.E. 1601 to 1612 at Todā)

Parasurāma Kalyana (V.E. 1614-1615 V.E.)

Surjana (V.E. 1631 to 1636)



# THE "PRIMITIVE" IN THE KAUTILYA'S ARTHASĀSTRA<sup>1</sup> Ganesh Thite

In the ancient and medicaval Indian literature on various subjects we can find numerous traces of primitive (irrational, prescientific) way of thinking. Thus not only in the Atharvaveda but in all the vedic literature including Upani-ads there are many primitive thoughts, inagico religious beliefs and practices, superstitions etc. The same is true in connection with the epics and Puranas, with the socalled scientific literature on medicine, chemistry etc and with the literature on the fine aris like music, architecture, painting etc. The present paper aims at a survey of primitive elements in the Arthasastra of Kauillya.

The Arthasastra is well-known as an important text of ancient Indian political and economical thought. This text, really speaking should not have any scope for primitive thoughts and magico religious elements. But this text contains a lot of them. Here we find both the black and white magics. The magic is often inseparably mixed with religion Therefore we get numerous references to obesance to gods, worship of gods, offerings to be paid to them etc.

Aims etc. of magico religious rites .

The magico-religious rites prescribed in the Kautillya Arihasastra are to be performed for the sake of getting a favourable son, removing the calamities like over-rains or drought, posse ssing some superhuman powers like that of walking on fire or of walking incessantly for a very long distance etc. Similarly,

<sup>1</sup> For the translations of the passages from the Arthajastra, 1 have used R P, KANGLE's The Kautiliya Arthajastra-11, Bombay, 1963

<sup>2</sup> cf.V SAUNDRES. "Some allusions to magic in Kautil, a's Arthajāstra" JAOS, 42, 1922, (p. 75 ff.). "Throughout the work, there are frequent allusions to sorcery, demons, obsessed persons, incantaines, witchcraft etc" p. 75, cf. B. P. SINHA, "Significance of religious data in Kautilya's Arthajāstra" JBRS 44, 1958, (p. 77 ff.), p. 80.

there are black magical rites for the sake of destroying the enemy In order to perform this magico religious ritual it is essential that the king should appoint a purohita (priest) wellversed in Atharvayedic magico-religion (1, 9.9). This purchita priest should possess following qualities. He must be coming from a high family and must be of good conduct He must know the vedic lore along with its six limbs, and proficient in omens and political science. He should be able to counteract divine and human calamities by means of Atharvan remedies. The king should follow the purchita as a pupil his teacher, a son his father or a servant his master (I. 9 10). Ksatriya-power, increased by a Brahmana becomes invincible (I. 9 11) In his kingdom, a king has to keep, in addition to the purchita, experts in the practice of magic (and) holy ascetics. capable of counteracting divine calamities and honour them. (IV. 3 44).

On the conditions in which the sorcery rites and other magico-religious rites should be performed. Kautilya gives following instructions These rites are to be performed in the case of protecting the system of four varias or in the case of averting the anti-religious people (caturvariyaraksartham aupanisadikamadhārmisthesu prayuājita-XIV. 1 l) He also says that the practices accompanied by mantras and medicines and those that are caused by illusion are to be performed for the sake of destroying the enemies and protecting one's own people (XIV 3.83) A king is also advised to obtain supernatural and superhuman powers with the help of same magical means and to cause fright to the enemy with evil, miraculous portents, to use it for consolidating the kingdom and pacify a revolt among the people (XIV 2.45)

# Magico-religious rites in connection with the prince:

If the prince is undisciplined, "this is a living death" according to Kautilya. Therefore he prescribes some ritual to be performed even from before the birth of a prince. Thus when the chief queen is in her riu (-period), priests should offer an oblation of rice to Indra and Brhaspau When she is preg-

nant, a children's specialist should arrange for the nourishment of the foetus and for delivery When she has given birth, the purchita should perform sacraments for the son. When he is ready for it, experts should train him (I 17 22-27).

# Supernatural and superhuman powers:

Kautilya prescribes some magico religious techniques for obtaining some supernatural and superhuman powers. Thus he prescribes some techniques against hunger. The powder of Sirisa, Udumbara and Sami mixed with clarified butter is a recipe against hunger, effective for half a month. That prepared out of Kaśeruka, the bulbous root of the lotus, the root of sugarcane, lotus-fibres, dirvá-grass milk and cream is effective for one month. Drinking, with milk and ghee the powder of Måsa-beans, barley, Kulattha, and the roots of Darbha-grass, or Valli, milk and ghee, boiled together in equal quantities or the paste of the roots of Såla, and Pršiniparni, along with milk, or partaking of milk boiled with that, along with honey and ghee, one is able to fast for a month (XIV 2.1-3)

Similarly, there are tricks of disfiguration in the Kautilya's Arthasastra. Thus oil, prepared from mustard seeds kept for seven nights in the urine of white goats and kept in a bitter gourd for a month and half a month is a means of disfigur ing quadrepeds and bipeds (XIV. 24). The oil of white mustard seeds boiled with barley grains taken from the dung of a white donkey fed on butter milk and barley, after seven nights is a means of disfiguration (XIV 2.5)

The techniques of changing the colour of something into white are mostly based on sympathetic magic. Thus mustard oil, boiled along with the urine and dung of white goat or white donkey with the addition of the powder Arka, Tilla, Patanga is a means of making a person white. A musture of the dung of white cock and a boa constrictor, is a means of making white. White mustard seeds, kept in the urine of a white goat for seven nights, butter-milk, the milk of Arka.

salt and grains-this mixture kept for a fortnight is a means of making white. The flour of white mustaid seeds, kept for half a month in a bitter gourd while still on the creeper is a means of making hair white. The insect that is known a Alojuna and the white house-lizard-hair smeared with this paste would become as white as a conch-shell (XIV. 26-10).

Similarly, there are mystical, magical techniques of making one's colour black. Thus one, bathing in a decoction of vara, and smeared with the pulp of Sahacara, become black (XIV 216). Yellow orpiment and red arsenic mixed with the oil of Sakuna and Kangu, are a means of making dark (XIV. 2.17).

In addition to these there are many techniques mentioned in the Arthasastra for working out some miracles. These techniques are also of magical sort. Thus after fasting for three days, and three nights one should on the Pusya day, sow Tuvari-seeds in earth in the skull of a man killed with a weapon or impaled on the stake, and sprinkle them with water. When grown, he should take them on the Pusya day itself and twist them into a rope. Then the cutting of it in front of bows and machines fitted with strings causes the snapping of these strings (XIV. 3.64-66).

In the same manner one should fast for three days and nights and sow Guñjā-seeds in earth in the skull of a man killed with a weapon or impaled on the stake, and sprinkle them with water. When grown, he should take them on the Pusya day itself and twist them into a rope. Then the cutting of it in front of bows and machines fitted with strings causes the snapping of those strings (XIV 3.64-65).

In the same manner one should fast for three days and nights and sow Guñjā-seeds in earth in the skull of a man killed with a weapon or impaled on the stake, and sprinkle them with water. When they have grown, one should cause the Guñjā creepers to be taken on the new moon night or full moon night when there is conjunction of the moon with Pusya-constellation, and make rings out of them. Vessels with

food and drink placed on them are never exhausted (XIV. 3. 79-81). If a man desires that all the butter in the village should come under his possession, he should, at the time when a night show is going on, cut out the udders of a dead cow and burn them in the flames of a lamp. When burnt one should grind them with the urine of a bull and smear a new jar inside with it. When one takes it round the village leftwise, whatever butter may have been kept there by those villagers, all that comes into it (XIV 3.82-84). Similarly, in order to get fruits of all sorts, following technique may be applied On the fourteenth day of the dark fortnight when there is conjuction of the moon with the Pusya constellation, one should invert into the vulva of a bitch in heat an iron signet ring. One should pick it up when fallen of its own accord Fruits from trees come to one when called with it (XIV 3.85-87).

In order to be able to walk through fire following technique may be adopted. One should smear his feet with oil boiled together with the fat of a frog and the pulp of the roots of Pāribhadraka, Pratibalā, Vanjula, Vajra, and Kadali. Then he can walk on burning charcoals. Before applying this oil to one's feet, one should clean them. Then one can walk upon the burning charcoals as on flowers (XIV. 2.27-29). A ball made of Pilu, with fire in the interior, with a knot of the root of Suvarcalā or with a knot of thread, encircled by cotton, is a means of emitting fire and smoke from the mouth (XIV. 2 34). Fire, kindled by churning a speckled bamboo-reed in the bones of swimming birds, is not put out by water but burns with water (XIV. 2.37). Fire sprinkled with the oil of the Kusmara fruit, burns in rain and in strong winds (XIV. 2.35) Sea toam soaked in oil burns with water (XIV. 336). The musk-rat, the wag-tail and the salt-insect are ground to powder and mixed with the urine of a horse, they are a means of breaking chains (XIV, 2.39)

The Arthasastra prescribes various techniques for making oneself able to walk as much distance as one wants without being fatigued Thus smearing sandals made of camel-hide with

the fat of the owl and the vulture, covering them with leaves of the banyan tree, one walks fifty yojanas without being fatigued (x1V 2 42) The bone-marrow or the semen of the hawk, the heron, the crow, the vulture, the swan, the plover, and the Viciralla, enables one to walk untited one hundred yojanas One may use bone-marrow or semen of the hon, the tiger, the leopard, the crow and the owl also for the same purpose (XIV. 2-43) After pressing in a camel shaped vessel the aborted foetuses of all Varnas, or dead infants in the cemetary, the fat produced from that enables one to walk untired for one hundred yojanas (XIV 2.44).

Arthasastra XIV. 3 4-ff magical techniques of becoming invisible are told. Thus after fasting for three days and nights, one should sow, on the Pusya-day batley seeds in earth in the skull of a man killed with a weapon on impaled on the stake and sprinkle them with sheep's milk. Then wearing a garland of the sprouts of barley, one is able to move about with one's shadow and form invisible (XIV 3 4-5). After fasting for three days and nights, one should, on the Pusya-day powder separately the right and the left eyes of a dog, a cat, an owl and a flying fox. Then anointing the eyes with the powder of the corresponding eyes, one moves about with shadow and form invisible (XIV. 36-7). After fasting for three days and nights, one should prepare on the Pusya-day an iron salve-container and a pin Then, filling the skull of any one of the night-roaming creatures. with an eyes salve, one should insert it in the vagina of a dead woman and cause it to burn Taking out that salve on the Puysa-day, one should keep it in that salve-container, with eves anointed with that, one moves about with shadow and form invisible XIV 3.10-13) Where one sees a Brāhmana, who has maintained the sacred fires, cremated or burning on the pyre. there, after fasting for three days and nights, one should, on the Pusya day, make a bag out of the garment of a man who has died naturally and fill it up with the ashes of the funeral pyre; wearing that bag, one moves about with shadow and form invisible (XIV 3.14). The skin of a serpent filled with the powder of the bones and marrows of that bull which is slaughtered in the funeral rites of a Brāhmana is the means of making animals invisible (XIV. 3 15). The skin of Pracalākā, filled with the ashes of one bitten by a serpent, is the means of making deer invisible (XIV 3 16). The skin of a serpent, filled with the powder of the tail, the dung and the knee bones of an owl and a flying fox, is the means of making birds invisible (XIV, 3.17). Soporiferous techniques:

In order to make the enemy sleep, the Arthasastra prescribes many magico religious techniques. Thus one who wants to send one's enemy to sleep should fast for three days and nights. Then on the fourteenth of the dark half of a month, with the moon in conjunction with the Pusva constellation, one should purchase from a Svapāka woman, the scrapings made by Bilakhas. Placing them with Masa beans, in a basket, one should bury it in an uncrowded cremation ground. Taking it out on the fourteenth of the next fortnight and getting it pounded by a maiden, one should make pills out of it. Then wherever one throws one pill after reciting the Mantras over it, there one sends all to sleep The Mantras to be recited in this connection contain obeisances to Asura beings such as Bali, Sambara, Bhandīra-pāka, Naraka. Nikumbha. Kumbna. to authors of smrtis like Nārada, Devala etc and contain an expression of the desire that all the persons concerned may go to sleep (XIV 3.19-31). With these same Mantras another soportferous rite can also be performed. Thus one should bury the quill of a por cupine with three black and three white lines in an uncrowded cremation ground. Taking it out on the fourteenth of the next fortnight, wherever one throws it along with ashes from burn ing ground, reciting the Mantras referred to above, one sends all there to sleep (XIV 3 32-33). In the third soportferous technique one should take similar quill of a porcupine. One should fast for seven days and then on the fourteenth of the dark fortnight offer into the fire sticks of Khadira accumulating them to one hundred and eight, along with honey and ghee. reciting some Mantras in which obeisance is paid to Brahma and all other detties, to Brāhmanas etc. and desire of making others sleep is expressed. Then where at the village gate or the door of house, one of these is buried, all the people go to sleep (XIV. 34-43) In the fourth rite for making others sleep, one who has fasted for four meals should make an offering in an uncrowded cremation ground on the fourteenth of the dark fortingth; and taking with the Mantra in which obeisance is paid to Asura-beings and desire of making others sleep is expressed, a dead Śārikā, should tie it in a bag made of a hog's snout. Piercing it in the middle with the quill of a porcupine, where it is buried with the Mantra, one sends all there, to sleep (XIV 3. 43-50)

#### To avert calamities

In order to avert various calamities, Kautiliya Arthasastra prescribes various magico-religious devices. The calamities of divine origin are of eight kinds-fire, floods, disease, famine, rats, wild animals, serpents and evil spirits. From these the country must be protected (IV. 3 1-2). For the sake of avoiding calamities of fires, the king should, in summer, cause worship of the fire to be made with offerings, oblations in fire, and recitals of benedictions (IV 3.5). For the sake of averting the calamity of floods, he should cause worship of rivers to be carried out on Parvan-days. Experts in the practice of magic or those versed in the Vedas should use spells against rain (IV 3, 10-11) In case of drought he should cause worship of the Lord of Saci, Ganges, the Moun tains, and Mahakaccha to be made (IV 3 12). The magicians and others should counteract with secret means, the calamity of disease. Similarly the holy ascetics should perform paci ficatory and expiatory rites The same is to be done in case of epidemics Similarly in that case the king should cause to be instituted bathing in sacred places, worship of Mahākaccha. milking of cows in cremation grounds, burning of effigies, and a night festival in honour of gods. In case of epidemic among cattle he should cause lustration-rites in connection with the sheds and objects connected with them and worship their respective deities i.e. Subrahmanya for elephants. Asvinau for horses. Pasupati for cattle. Varuna for buffaloes. Vavu for donkeys and mules, and Agni for goats (IV 3 13 16, cf commentary of Ganapati-Sastri for the deities of cattle). The devices of facing a famine are rational and not magico-religious. In case of danger from rats, birds, insects, he should cause the holy ascetics perform pacificatory rites. And on Parvan divishe should order worship of rats etc (IV 3 25-27) In case of danger from wild animals, herds of deer or beasts, swarms of birds and crocodiles he should order worship of mountain on Parvan days (IV. 3.33-34) In case of danger from serpents, experts in the Atharvavedic lore should use magic spells. On Parvan-days, he should order worship of cobras In case of danger from aquatic creatures. similar devices are to be used (IV 3.37-39) in case of dan. er from evil spirits, experts in the Atharvavedic lore or in ine practice of magic should perform rites for destroying evil-spirits. The king should order worship of Caitya-trees with offerings of raised platform, umbrellas, food, small flags, and goats (IV.3.40-41) In case of any danger in general, offerings are to be made during day and night with the words "carum vasaramah (we offer you cooked rice) '(IV.3 42). For perforning such magico religious rates, a king should always keep in his kingdom, experts in magic and holy ascetics, capable of counteracting divine calamities (IV. 3.44).

If the calamities mentioned above take place at the time of a raid on enemy, then also some magico-religious rites are to be performed according to the opinion of Kaunilya Thus in that case one should pay obersance to deities and Brāhmmus and cause the Atharvavedic rites to be performed (IV. 7 82-84). Sorcery rites.

Kauulya prescribes numerous magico religious sorcery rites for destroying the enemy. Thus one should catch a charcoal burnt by lightning of a flame caused by it, and feed it with wood burnt by lightning. One should offer offerings to Rudra in this fire Then the enemy becomes burnt by this fire, without there being any remedy for it (XIV.134) In a similar rite

one should bring fire from a blacksmith and offer honey in it wine in the fire from a vintner, ghee in the fire from the roads, garland-flowers in fire from a woman devoted to her husband, mustard seeds in the fire from a harlot, curds in the fire from a woman in confinement, rice in the fire from one who has kept sacrificial fires, meat in the fire from a Candala and human flesh in the fire from a funeral pyre. Then he should mix all these fires together and offer fat of a goat and tip of nose of a man and faggots of Rajavrksa, with Mantras in honour of Agni. At this time obeisance is paid to Aditi, Anumati, Sarasyati. Savitr. etc. This fire then confounds the eyes of enemses without there being any semedy against it (XIV 1 35-39) In the Arthasastra of Kautilva there are many other magico-religious sorceries for creating physical troubles or diseases to the enemy. Thus one should fill the skin of water-snake with the earth into which a woman or man has breathed. This is a means of blocking the nostrils and choking the mouth (XIV 367), Filling the skin of a boar with breathed -in earth, one should tie it with a monkey's tendons. By means of this one causes suppression of urine and stools of the enemy (XIV 3 68). On the fourteenth of the dark fortnight, one should anoint the eyes of an effigy of the enemy made out of Rajavrksa-wood with the bile of a tawny-coloured cow killed with a weapon. This is a means of making the enemy blind (XIV 369) One who has fasted for four meals, should make an offering on the fourteenth of the dark fortuight and make pins out of the bones of a man impaled on the stake. One of these planted in the dung or urine of an enemy, causes suppression of stools and urine, planted in his foot-step or seat, it kills him by consumption planted in his shop, field or house it destroys the course of his livelihood (XIV.3 70.71). If one uses the wedges made out of a tree burnt by lightning then also similar effects can be produced XIV 3.72) He in whose house, the Punarnava turned downwards he Nimba and the Kamamadhu, the hair of a monkey, and the bone of a human being, tied up in the garment of a corpse. are buried, or to whose foot-step one takes it after seeing it, does not survive beyond three fortnights, with his sons, wife and his wealth. (XIV. 3.73-74). Similarly, he in whose footstep, are buried the Punarnava turned downwards, the Nimba, the Kāmamadhu, the Svayańguptā, and the bone of a humanbeing, at the gate of the house or army-camp or village or city, does not survive beyond three fortnights with his sons, wife and his wealth (XIV 3.75-76). One should peocure the hairs of a goat, monkey, cat and an inchneumon, of Brāhmanas, and Śvapākas and of a crow and an owl The ordure of an enemy, pounded with this, causes immediate destruction (XIV 3.77). He in whose footstep are buried flowers removed from a corpse, fermenting stuff, the hairs of an inchneumon and the skins of a scorpion, a bee and a snake, become immediately impotent, so long as that is not removed (XIV 3.78).

Kautilya is supposed to be very shrewd ( kutilamati ) and intelligent Then it may be asked how then in his work there is so much of "primitive"? For the word primitive implies mysti cal, irrational and prescientific way of thinking H C SETH asks similar question. The answer of this question proposed by him is over-simplistic. He says that this portion may be "spurious" and seems to be inserted in the ArthaSastra under the influence of later Tantric literature.5 It is not always correct to consider anything that appears strange at first sight, to be an interpolation I for one, believe that the magico-religious way of thinking is too all pervading in ancient Indian literature that it does not make us astonish if it is found in the ArthaSastra of Kautilva also. The whole Vedic literature (Samhitas, Brahmanas, Upanisads, Sütra texis etc.) is full of magico religious thoughts. The epics and puranas are not lacking them. So is the case of literature on so called sciences like Erotics, Medicine, Chemisry etc. as well as on arts like Music. Architecture etc. The political lore existed even prior to Kautilva and it may be containing many primitive elements and Kautilya might have reproduced them with due respect to

<sup>3</sup> H C 3ETH, "The spurious in Kautilya's Arthiastra" F. W Thomas Felicitation Vol. Bombay, 1939 (p. 250 ff), p. 255

100

tradition. We know that there are many hymns in the Atharvaveda containing magico religious political thoughts and further in the Kausikasūtia-a text ancillary to the Atharvaveda-there are many Rajakarmani-duties of king-described, the nature of which is nothing but magico-religious. That the king should appoint a purohita-priest, is a very ancient rule-and Kauţilya strongly recommends it The word Purchita liferally means "kept in front" (like a shield) The Purohita protects the king & kingdom with his magico-religious activities. But he is not merely protective, he is agressive also and can perform black magical rites against the enemy of the king So one has to trace the roots of the magico-religious part in the Arthasastra in the Atharvavedic literature only Although Kautilya himself sometimes oppo ses superstitions etc. or allows a king to exploit public superstition for his benefit, it is worthy to note that Kautilya was not a heretic or antivedic. On the other hand he looks down the heretical people (cf. III 20,16) and declares that vedic way alone is beneficial (1.3.4, p. 1.57-10 etc) \* Therefore there is no wonder if he includes in his work some magico-religious part which is in adherence to the Vedic way of thinking

<sup>4</sup> Cf. M. WINTERNITZ, Some Problems of Indian Literature, Calcutta, 1925 "The whole Arthajāstra shows that its author was a struct adherent of Brāhmanism and he presupposes a social system entirely founded on Brahmanic religion and custom "(P.104 see following), C.P. V. R. Ramachandra Dikishtar, "The Religious data in Kautilya's Arthajāstra" II. 7, 1929, (P. 251ff) n.251, 253 etc.

ope

sometimes oppo-

ublic superstries

ere is no work

· part whichin

uthor was a #

cial system spill

ere following), (2,

data in Kauphi

as in the Athery. he Journal is primarily intended to ughts and further omote researches in Medieval Indian :harvaveda-there iture. Hence emphasis will naturally bed, the nature of tural sources of that period. But it il also give sufficient space to other lic-and hantily fiscles which throw light on Ancient literally mean dian Culture. stects the king &

# the is not merely press of Contributions

in black magin intributions embodying original to trace the new searches, abstracts of theses accepted a in the Athens the University; critical editions of the oublished Sanskrit, Prakrit. pabhramsa, Old Hindl, Old Gujarati ets; appreciations and summaries of utilya was not clent and medieval important original down the book orks; notices of manuscripts and textual ic way along attended in the urnal

## edium of Articles

l utrature, Que bey should be written in any one of ndı, Gujarati and English. ticles written in language other than nglish should be accompanied by a mmary in English

#### emuneration

he L. D. Institute of Indology will pay morarium to the authors whose ntributions are accepted.

| lauan | Subscription |      |  |  |  |
|-------|--------------|------|--|--|--|
| and   | Rs.          | 20/- |  |  |  |
| rope  | Sh.          | 30   |  |  |  |
| S. A. | Dollar       | 5.00 |  |  |  |

# Other Rules

- (I) Contributions intended for publication in the Journal should be type-written (with double spacing) or legibly written on one side only of the paper, Copies should be retained by the authors.
- (2) It is presumed that contributions forwarded for publication in the fournal are not submitted elsewhere.
- (3) The copyright of all the contributions published in the Journal will vest jointly in the L. D. Institute of indology and the authors.
- (4) Ten offprints will be given to the contributors free of charge.
- (5) Titles of books and Journals should be indicated by single underline. Sanskrit, Prakrit, Hindi, Onjarati terms occurring in the articles written in English should be underlined. The standard system of transliteration should be followed.
- (6) Those who want their works to be reviewed in the Journal should send two copies of the same,

All contributions and correspondence may please be addressed to

Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9