



VOL. 2

APRIL 1973

NO. 1

EDITORS

DALSUKH MALVANIA

DR. H. C. BHAYANI

# CONTENTS

| Jaina Theory and Practice of Non-violence                                                             | <i>Pag</i> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Dalsukh Malyania                                                                                      |            |
| A Brief Survey of the Iconographic Data<br>at Kumbhāria, North Gujarat<br>Maruti Nandan Prasad Tivari | 7          |
| Apastamba's Views on Inheritance                                                                      | 15         |
| Surabhi Sheth                                                                                         |            |
| Evolution of the Jaina Treatment of Ethical Problems                                                  | 19         |
| K. K. Dixit                                                                                           |            |
| Art Notes on Sculpture in Dhanapāla's<br>Tilakaman jarī                                               | 39         |
| N. M. Kansara                                                                                         |            |
| Some Versions of the Tale of<br>Vyāghramāri                                                           | 47         |
| H, C. Bhayani                                                                                         |            |
| कालिदासनी नाद्योक्तिओ                                                                                 | ,          |
| गौतमभाई पटेल                                                                                          |            |
| नायक(त्रागाळा) - भेाजकनी पारसी                                                                        | * ?        |
| पं. अमृतलाल अने लक्ष्मणदास भोजक                                                                       |            |
| कवि बंदिक                                                                                             | २३         |
| पं अमृतलाल मो भोजक                                                                                    |            |
| सर्वार्ककविकृता पिशुनपश्वाशिका                                                                        | *          |
| पं इरिशंकर अं शास्त्री                                                                                |            |
| श्रीवर्षमानसूरिविरचिता चतुर्वि शतिजिनश्तुतिः                                                          | 3          |
| मञ्जसूदन ची. मोदी अने अमृतलाल मा. भेाजक                                                               |            |
| आगमगच्छीय जिनप्रभसूरिविरित्तत अभभ्रंश-संधिद्वय                                                        | <b>ই</b> ও |
| र. स. शह                                                                                              |            |

### JAINA THEORY AND PRACTICE OF NON-VIOLENCE

### Dalsukh Malvania

The Vedic tradition upto the Upanisads did not bother about the theory and practice of non-violence (ahimsa). Even the word ahimsa is not found in the Vedas and the Brahmanas; it is found, for the first time, in the Upanisad (Cha. 3,17,4)1 The religion of the Vedas mainly consisted of the sacrifices; and there were many types of the Vedic sacrifices which could not be performed without the killing of animals. Even the Smrtis enforce the householders to serve not only the animal-meat but the beaf to the guests. In such circumstances it would be proper to say that the theory and practice of ahimsa were not of the Vedic origin, but were propounded by the Jamas, the Buddhists and other Sramanas. In his 'Man in the Universe' Prof. W. Norman Brown rightly concludes that "The ideas Ahimsa and the unity of all life did not have their origin in Vedic Arvan thought, but entered it from outside. The environment in which those ideas were at home was that of Jainism and Buddhism. In them Ahithsa was a dominant and original, not supplemental, feature".2 Here in this short paper I want to discuss the Ahimsa doctrine of the Jainas in theory and practice.

As far as the literary evidence is concerned we can say that Lord Mahavira seems to be the first person who was convinced that not only the mankind but all the moving and non-moving living beings should be protected and should not be harmed because he was convinced that each of them, just like any human being, does not want any harm to be done to it. And not only this, Mahavira is the first person who endeavoured to mould his life in such a way that he may not be willingly harmful to any one. This is quite clear when we read his life as is described in the Acaranga, the oldest Jaina text.

He preached to the people his conviction in these words : "All beings are fond of life, like pleasure, hate pain, shun destruction, like life, long to live. To all, life is dear."8 In order to emphasize this conviction the Acaranga declares that : The Arhatas and Bhagavatas of the past, present. and future, all say thus, speak thus, declare thus, exptain thus; all breathing, existing, living, sentient creatures should not be slain, nor treated with

I. Brown W. Norman : Man in the Universe ; Calcutta, Pub. Oxford and I BH publishing company, 1966; p. 54.

<sup>2.</sup> Brown W. Norman : Man in the Universe, p. 66.

<sup>3.</sup> SBE Vol. XXII, p. 19.

violence, nor abused, nor tormented, nor driven away. This is the pure, unchangeable, eternal law, which the clever ones, who understand the world, have declared,"4

The question is asked to the propagators of violence: "Ye professors ! is pain pleasant to you, or unpleasant?" And on right reply it is clear that "For all sorts of living beings pain is unpleasant, disagreeable and greatly feared"s—So why should one kill others?

In this way killing of living-beings of all types was denounced and non-violence was accepted as the principle of good life.

But was it possible to live without any harm to any body? While avivencing this question the attention was given to the problem of sin. The violence or the killing fistelf is not the sin but the passion in the self is the cause of sin or the passion itself Is sin. This theory of sin is found in Sütrakṛtāṅga when it says that the pamāya (pramāya) is the karma or sin (pamāyain kamman āhainsu 1.8.3). The word pamāya is translated as carlessness but It means much more than that. We are convinced of this fact when we take into consideration the sayings of the Buddha regarding this pramāda. He says that all the akuialas are due to pramāda not only that but it destroys all the kuialas, (Aṅguttara; 1.6.8-9). In Sthanāṇga (502) the Jaina text pramāda is described as having six types:—1. mada—intoxication or arrogance, 2. nidrā—slumbar, 3. viṣaya—sensuality, 4. kaṣāya—passion, 5. dyāta—gambling and 6 pratilekhana—pramāda—idleness in inspection.

Keeping in view this definition of sin we should define the violence which is counted as sin. This is the reason why Umasvati in his Tattvar-thasura defined the violence as pramattayogat pranavyaparopanam himsa—the killing which is done through the careless activity (of mind, speech and body) is violence. This is corroborated by the advice given to the monks with reference to their behaviour in the world, the smallest part

<sup>4.</sup> SBE Vol. XXII, p. 36. ''ते य अतीता ते य गुडुएन्ता जे य आगिमस्सा आरहेता अपवंती ते सब्वे एवमाश्चलंबित एवं भावित एवं पणिविति एवं पश्चिति—सुक्ते पाणा सब्वे भूया सब्वे जीवा सब्वे स्ताता न हंतब्बां, न अज्यावियव्या न परिचितव्या न परिचावियव्या न उद्देवव्या, एस घम्मे सुद्धे निर्देष सासए सिम्च लोगं निरुणोहिं प्रवेहष्.....'

आचा० १, ४, १,१,

<sup>5.</sup> SBE, Vol. XXII, p. 39; Acaranga 1.4.2: "परतेम पुच्छित्सामो । हं भो पावाउसा, कि में सामें दुसंब उबाहु असाथं १ समिया पडिवण्णे याचि एवं चूया-"सब्वेसि पाणाणं सब्वेसि जीवाणं सब्वेसि समाणं असायं अविरिक्तवाण महक्त्रयं दुवस्विता"

of which is inhabited by innumerable living beings and so it was impossible to live without killing any living-being. The question was asked—"How should (a monk) walk, stand, sit and lie down? In what manner shall he eat and speak in order that he may not bind evil karman? "The answer is this—"He should walk, stand, sit, and lie down carefully; If he eats and speaks carefully, he does not bind evil karman. Evil karman does not attach itself to a man who identifies himself with all beings (and by this) looks on the beings in the right manner, who has closed the doors of 'influence' and is content." Schubring. Dasaveyaliya 6, (7-9)

From all these Jama canonical texts one thing is clear that one should identify himself with others and should try as far as possible not to harm any body with the intention of harming and should live in this world in such a way that one may kill the other living beings with the kind feeling for them and only when it is unavoidable. With this view of nonviolence in their mind the propagators of non-violence have first tried to find out for what purpose the people resorted to killing of the living beings. They have noted that people resort to killing with no purpose at all. When we read the Acaranga it is clear that for various purposes or without any there was killing of all types of living beings. In daily life the use of earth, water, fire, wind etc. was there without any sense of violence. For the purpose of food and drink and even for the religious ceremony the killing of living beings was allowed. Only for the sake of game and pleasure the performance of violence is noted in the Acaranga. War was also one of the cause of violence. When Lord Mahavira noted all these types of violence he renounced the world and took only such food, shelter etc. what was not prepared for him and that also only when there was utter neccessity. He made a rule not to accept any food or shelter etc. in which the killing of any living being, for his sake, was involved. As a general rule he was not in favour of accepting the meat, fish or wine. In this way he became an example of non-violent life, and then he propagated the non-violence in daily life to the people of East India, and was really responsible for propagation of religion rooted in non-violence. So we find that the Jaina religion is described as a religion rooted in non-violence.7

In this way in India the importance of chimsa instead of satya (truth) was accepted in religion due to the propagation of the religion rooted in chimsa. It may be noted here that before the time of Mahavira and the Buddha in Vedle religion the satya was most important.

But after Mahavira and Buddha we find the importance of Satya as as well as of the Ahmaa, recognised in the Epic literature and the Purmanas. It is quite clear that this is due to the influence of the Jaina and the Buddist religion,

In view of the theory that the internal passion is the real violence and not the killing of the other living being it was clearly stated by Lord Mahayara that—

purisā tumam eva tumm-mittam kim bahiyam mittam icchasi?

(Aca. 1.3.3.4.)

tumam si nama tam ceva jam 'hantavvam' ti mannasi.....tamha na hanta na vi ghavae (Ācā. 1.5.5.4)

"Man, Thou art thy own friend; Why

Wishest thou for a friend beyond thy self"

(SBE. Vol. XXII p. 33)

"Thou art thy self the person to be killed......so one should not be the Killer or the murderer" (Ācā. 1.5.5.4)

Now let us see what the commentators and the other prominent Jaina Ācaryas have to say regarding the violence and non-violence.

Acarya Siddhasena has clearly stated that though one kills the living being one does not have the sin of killing because of his apramāda (carfulness).

Same sentiments are found in Oghaniryukti (748, 749) and in Ācārya Kundakunda's Pravacanasāra (3,17) when they say that those who are careful (apramatta) to them there is no sin even though the living being is killed.

The most profound discussion of the theory of non-violence is done by Acarva Jinabhadra in his Višesavašyakabhāsya (Pub. L.D.S.):

"One should not fear that because earth, etc. are so crowded with souls, there would be hinksa (injury) at every step whether one wills it or not. It has been pointed out earlier that what is struck by a weapon is not possessed of a soul. There will not be injury simply because the world is crowded with souls. It is the intention that ultimately matters.

<sup>2.</sup> Siddhasena : Dvätrimitka 3.16.

From the real point of view, a man does not become a 'killer' only because he has killed or because the world is crowed with souls, or remain innocent only because he has not killed physically, or because souls are sparse. Even if a person does not actually kill, he becomes a killer if he has the intention to kill; while a doctor has to cause pain, but is still noninjurious, innocent, because his intention is pure. A wise man equipped with the five samitis and the three gupts and practising restraint thereby, is non-injurious; not one who is of just the opposite type. Such a man of restraint is not regarded as injurious irrespective of whether he kills or hurts or does not; for it is the intention that is the deciding factor, not the external act which is inconclusive. From the real point of view it is the evil intention that is himsā (injury) whether it materialises into an evil act of injuring or not. There can be non-injury even when the external act of injury has been committed and injury even when it has not been committed, (2217-2222).

Does this mean that the external act of killing is never injury? Much depends on the evil intention. That external act of killing which is the cause of an evil effect, or is caused by evil intention is himsa (injury). But that which is not caused by evil intentions or does not result in an evil effect is not himsa in the case of the above-mentioned wise man. For example, sounds, etc. do not rouse the passions of a man free from attraction and infactuation because his mind or intention is pure, undefiled. A good man does not have infatuation for his mother however beautiful she may be; similarly, the external act of injury is not himsa in the case of a man of a pure mind. Thus that the world is crowded with souls does not mean that there is himsa at every step.

In order to inculcate this theory into practice the Jaina Acaryas developed the theory of Karma and produced the story literature to show the results of virtuous and sinful life. And we can observes the penetration of this Karma-theory in the life of the mass of India. Even in Jain Canonical literature we find that as a result of the participation in war many persons are said to be born in hell and such other lower places.

(Bhagavatī. 7.9.300).

The theory that those who participate in the war are born in heaven is also repudiated in the canon. One can be born in heaven, only if he has regrets for participation in the war and becomes a monk in his last days, otherwise the hell is destined for such person. This is illustrated by the account of the life of one named Varuna of Vaisali.

(Bhagavat) 7.9.303).

It is clearly stated in the story that during the war he was not ready to kill or harm any one who had not first offended him because of his vows as a house-holder. The question of participation in war for a monk does not arise. A person has to take in the beginning of his career as a monk a vow called Samavika i.e. identification with all living beings so that he may not kill or harm any living being. This yow is a yow of not indulging in any evil doings. After testifying his capacity to follow the monkish life he is to take the five vows not to kill, not to tell a lie etc. It is explained that the first vow of not killing is the most important one and the other four yows are the auxiliary to the first yow of non-violence. Utmost importance is attached to the vow of non-possession by a monk. Because due to the idea to possess some thing, one is engaged in fair or unfair means, in order to have the desired thing. It was due to this reason that Lord Mahavira decided to be a naked monk and advised his followers also to be naked, ven to the householders he advised to limit their possession and not to indulge in such business in which there was violence

The result of emphasis on non-violence can be seen in the Jaina society as well as in the followers of Hindu religion that all the Jainas are strict vegetations and most of the Hindus also are vegetarions. It can be accepted without doubt that vegetarianism in India is due to Jainism.

# A BRIEF SURVEY OF THE ICONOGRAPHIC DATA AT KUMBHĀRIA, NORTH GUJARAT

## Maruti Naudan Prasad Tiwari

In connection with my research work on the Jaina Iconography in Northern India I planned to visit some prolific Jaina monuments of Western India in March last. The sites, I proposed to visit with a view to make first-hand detailed study of the iconographic material thereat, also comprised Kumbharia, situated in the Banas-Kantha district of North Gujarat. Kumbharia, yielding an immense amount of iconic data, has undoubtedly been one of the richest centres of Jaha religious art in India. In the present paper I propose to make a brief but comprehensive survey of the iconographic material available at the site.

Kumbhāria is well known for magnificent Śvetāmbara Jaina temples, numbering five and ranging in date between eleventh and thirteenth century. All the temples are located within a long boundary wail. I started my work with the Śantinatha temple, constructed in the latter half of the eleventh century, which is evidenced by an inscription of Sarivat 1110 (A.D. 1053) inscribed on the throne of a Jina image installed in the Cell No. 9. On the exteriors of the Malaprasada there are carved three lina figures, each seated on a simple pedestal without the usual cortége. Near the Śikhara on two sides are carved niched Yaksī figures of Cakreśvarı and Ambika (2 armed, surprisingly enough bearing a sword with an amralumbi also hanging below in right hand and with left supporting a child seated in left lap.)

The door-way of the Güḍhamandapa is adorned with the figures of Mahamanası, Mahakalı, Acchupta, Vairotyā, Nirvāni, Sarasvatı, Vajīsartahala and Purtişadattā. The pillars of the Mukhamandapa and the Rahgamandpada are decorated with the figures of Robini, Vajīsarhahla, Cakreśvart, Sarasvatı, Vairotya, Acchupta, a goddess with a trident and a sanake in two upper hands and the aarada and a fruit (mātilinga) in two lower ones, and another goddess with thunderboits in two upper hands, the forms of the last two goddesses not conforming exactly to the codified works of the Jaina iconography. The door-sill of the Güdhamandapa contains the figures of four-armed Yakşa Sarvānubhuti and two-armed Yakşı Ambika. The first ceiling of the Mukhamandapa comprises in its four corners the figures of Brahamaśānit Yakşa, Nirçta (Dikpala), Aguı (Dikpala) and Sarvānubhuti Yakşa (Kubera like Yakşa also called Yakşa'svara. The above Yakşa

together with the Yakşi Ambikā forms the earliest Yakşa-Yakşi pair in the series of the 24 Yakşa-Yākşi pairs conceived by the Jainas.). The adjoining ceiling of the Mukhamandapa shows the figures of the four most favoured goddesses of the Jaina pantheon; they are Cakreśvart, Saravatt, Rohint and Vairotyā riding respectively over garuda, swan, cow and snake. On two sides of the staircases are also depicted figures of Brahmaśanti Yakşa (bearded, bearing padma and chatran, padma in two upper hands with elephant as mount) and Sarvānubhati Yakşa (carrying fruit, goad, noose and fruit in four hands and riding an elephant).

Sixteen cells carved in the corridor on three sides contain Jina figures, each with a goddess (either carrying lotuses or lotus and pustaka in two upper hands) rendered in the middle of the throne on front, and the Yakşa Sarvanubhūti (with goad, noose, mudra, purse; elephent vāhana) and the Yaksi Ambika (2-armed and 4-armed; - invariably evincing amralumbi and child seated in lap in two hands-with a lion as mount), occupying the two recessed corners of the throne. The Jina figures are flanked either by two standing Camaradharas or by two standing Jinas, the latter generally being shaded by snake canopy. The figures of the Mulanavaka are lost in all the cases. Two Jina figures installed respectively in the Cell Nos. 1 and 7 are indentified with Jina Santinatha, on the strength of the nedestal inscriptions mentioning the name of the Jina. In the sanctum is installed a small image of Santinatha. In a small cell on east-south corner is carved a huge Samayasarana (Congregation hall where every Jina delivers his first discourse after obtaining omniscience) of some Jina with three successive fortification walls carved below and exhibiting the figures of dvarapalas, animals and human beings. The above Samavasarana is inscribed in Samvat 1266 (AD 1209)

The most important of all the representations (See fig. 1) are the bay-ceilings, attached to the Rahgamandapa on east and west, which contain, besides other significant renderings, the representations of events in the lives of the Jinas. The ceilings representing the pahca-kalyānakas (Chyarana, Janma, Dikṣā, Jhāna, Niroāṇa) from the lives of Rṣābhanatha (together with the sense of fight between Bharata and Bāhubali and also the figures of the Yakṣa Gomukha and the Takṣi Cakreśvarī carved in the centre), Neminatha (Yakṣi Ambika also carved on one side), Mahavira (with the figures of Takṣa and Takṣi), and Śāatinatha (comprising a scene from his previous life as king Meghamālin when he weighed his body against pigeon to save latter's life) on west; and a female, the latter supporting a child seated in lap. It is undoubtedly the representation of the respective parents of the twenty-four

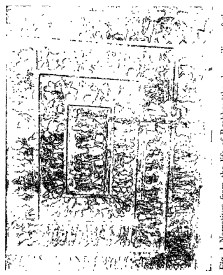


Fig. I Narratives from the life of Reabhanātha; bay-ceiling of the S'āntinātha Temple, Kumbhārīā.



Fig. II Padmāvati; On west exterior of the Devakulikās of Neminātha temple, Kumbhāriā.



Fig. III Sarasvati: On west exterior of the Devakulikās of Neminātha temple, Kumbhāriā.

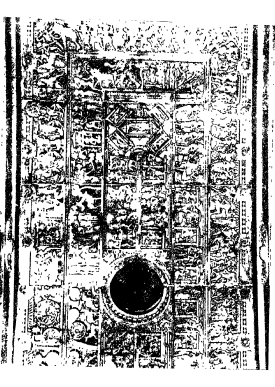
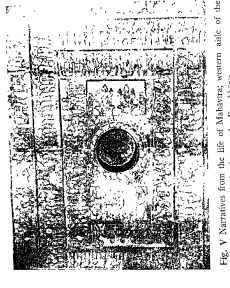


Fig. IV Narratives from the life of Mahävira; western aisle of the Mahāvira temnle Kurnbhāria



S'antinatha temple, Kumbharia.

Jinas) on east are noteworthy. Another ceiling on east shows in the middle a seated figure of Suparsvanatha provided with the canopy of five-hooded cobra overhead and surrounded by four-armed figures of the sixteen Mahavidyar, all being seated in Ialiasana.

The second temple dedicated to Mahavira is also a late eleventh century construction. It also contains, like the Santmatha temple, 16 cells on three sides of the corridor. The Jina images (now the figures of the Mülanayakas being lost and the inscriptions on the pedestals ranging in date between A.D. 1083 and 1129) installed in the cells show similar details as noticed earlier. Here Takst Ambika is sometimes represented as carrying a fruit in place of an annalumbi. It may be noted here that with Parkymatha and Suparsyanitha even the Taksu-Yaksi figures are those of Sarvanubhati and Ambika. A stone plaque lying near the western access to the shrine shows the representation of the respective mothers of the twenty-four Jim's. Fach seated female figure supports with left hand a child, seated in lap and touching the breast of the mother, just as noticed in case of the Ambika figures. The corresponding hand of the mothers bears fruit. Another similar representation of the late twellth century is lving near the entrance to the temple on north. It is important to note that the name of the respective mothers of all the Jinas are also inscribed here below the figures. The Mahavita image installed in the sanctum has only lateral jambs in original, and the figure of the Milanayaka and the throne are of subsequent date.

The figures carved in the aisle-ceiling on east represent Lakami, Sarasavatt, Sarvanubhuti, Arabaka, and Vajrankusa. The entrance-door of the Gudhamanda pa contains the figures of the same goodesses as noticed in the Santinaths temple. The two mehes of the Mukhamanda pa also harbour thrones of the Jina images with the usual Takaa-Taka figures. One throne is inscribed in Samvat 1148 (A.D. 1091). The ingures of the Mulanayakas are lost in both the cases,

An important representation carved on a plaque and incised in Samvat 1338 (A.D. 1281) hes near the entrance on north. It refers to the story of Sakunikavihara, an incident from the life of Jina Munisuvrata. However, the story of the Aśwarubodha in the life of the same Jina, everywhere else represented together with the story of the Śakunikavihara, can be seen fixed on the south wall of the Mulaprisadla of the Nominatha temple, Two other replicas of the above representation come from the Lüna Vasaht temple (Cell No. 19) at Mt. Abu and the Parśwanatha temple at Jalor in Rajasthan. The instance from the Jalor, seemingly the earliest of all such representations, is perhaps for the first time reported by the Sombodái 2.

author. Two other significant representations include a big Samasasaraņa, carved in a small shrine on east, and a beautiful toraņa (Samuta 1223, A.D. 1166), embellished with small figures of the goddesses and lying outside the shrine containing the Samayasarana.

The representation of five chief auspicious events in the lives of the Jinas, namely, Rsabhanatha (with the figures of Brahma (? bearded; holds wara, lotus manuscript and water-vessel with swan as vehicle) Ambika, Gomukha, Sarasvati, Vairotya, Lukşmi, and Cakreśvari-labelled as Vaiṣṇavi Devi-carrying mace and lotus in two upper hands and a conch in lower left, all being carved in the third rectangle), Mahayurra (with the scene of an upasarga caused by demons while the Jina was plunged into tapas and meditation), Neminatha (with two-armed Ambika carved above the Samayasarana), Santinatha and Parśvanatha (with the scene of an upasarga caused by Kamatha and also the figures of Dharaquendra and Padmavati being rendered) are carved in the cellings of the bhramika on west. In a ceiling there also occurs the representation of the respective parents of all the 24 Jinas with their names carved below. The above representation is an exect replica of the one noticed in the Santinatha temple.

The third temple, of Parsvanatha, was constructed in the eleventhtwelfth century. A beautiful torana, lying near the entrance to the shrine on west, is embellished with the figures of the popular Jaina goddesses among which renderings of some (one with lotus and trident in the upper hands, and the other with trident and snake in two upper hands and bull as rakana) are not guided exactly by any of the available iconographic injunctions. In the two ornamented niches of the Mukhamandapa were installed two Jina ligures, now only its pedestal and torana with tiny figures of the goddesses being ex.ant. The throne of the left-hand Jina figure is inscribed in Samvat 1216 (AD 1159) and Yakşa-Yakşı figures in both cases are these of Sarvanubhūti and Ambika. Among the goddesses carved on pillars of the Rangamandapa and the Mandapa mention may be made particularly of Sarvastra-Mahajyala (with jvāla-pātra in two upper hands), two unidentified goddesses (one with noose and goad; and other with  $i \overline{u} l a$  and goad in two upper hands). On the facade of the Mülapräsäda are portrayed the figures of Cakresvari (bearing varada, mace. disc, conch; with garuda as vainana in human form), an unidentified goddess (carrying rarada, trident, snake, fruit with bull as mount) and Sarasvatt [having varada, sruka, manuscript, fruit with swan as conveyance).

Two colossal standing images of Ajitanatha (the cognizance elephant carved in front of the pedestal) and Śāntinatha, both bearing inscriptions dated in Sanwat 1176 (=A.D. 1119), are installed in the Güdhantandapa. On

the lateral jambs of both the Jina images are carved miniature figures of the goddesses. Another huge image of Parśvanatha with seven-hooded cobra forming a canopy overhead is also installed in the Gūdamanglapa. The figure of the Mūlanāyaka is new, nevertheless the throne and the parikana are old. Here, it is surprising to note, that the Yakṣa bearing same set of symbols (abhaya, muce, noose, purse) as generally borne by Yakṣa Sarvānubhūti and so also the two-armed Yakṣa Ambikā (with an āmralumbh in right and with left supporting a child in lap) have respectively been provided with a snake canopy for associating them with Pārśvanatha. The Mūlanāyaka of the Jina image installed in the sanctum is new, notwithstanding the parikara is outginal and the figures of the Yakṣa and Yakṣa are conspicious by their absence.

There are 24 cells, including a nuche, on three sides of the Bhamatt Each cell contained a Jina figure exhibiting similar details noticed earlier, but now some are empty. The earliest inscription of Samvat 1104 (A,D. 1047) was noticed by the author on the throne of a Jina image installed in a niche on east at the right extremity. Other inscriptions on the thrones of the Jina figures range in date between Samvat 1236 and 1259 (A.D. 1179-1202). The Cell Nos. 5 and 20, dedicated respectively to Sumatinatha (A,D. 1202) and Suvratasvami (A,D. 1179), show on the beautifully carved entrance-doors, pillars, ceilings the figures of the popular goddesses. On the facades of these cells are also carved the figures of the Dikpālas (Varuṇa and Nirțti on west; and Indra and Išana on east) and goddesses (Cakreśvari on west and Vajrañkuša on east).

The fourth temple of Neminatha, assigned to the twelfth century, is the largest of all the Jaina temples at Kumbharia. The outer walls of the Mūlaprāsāda contain niched figures of the four - armed standing Diknālas. Among the four-armed goddesses represented on the facades of the Mulaprasada - perambulating from east to west - may be included Vairotya (snake yāhana), Acchuptā (horse yāhana), Vajrasrnkhalā (a long chain in two upper hands, padmāsanā), Cakreśvarī (garuda mount), an unidentified goddess (betraying leaves of some tree in two upper hands), Sarvastra-Mahajvala (with Jvalapatra and sruka in two upper hands: lata-mukuta: lion mount), Sarasvatt (carrying stuka and manuscript in two upper hands. jatā-mukuta), Vajrānkuśā (elephant vāhana), Purusadatta (with shield and sword respectively in upper left and lower right hands; buffalo as vehicle). Kalı (varada mace, long-stalk lotus, broken; kamalasana), Mahakalı (with thunderbolt and ghanta in two upper hands; male yahana), a goddess (with noose in two upper hands). Gauri (?) long-stalk lotuses in two upper hands. and probably an alligator-vahana-on left), and Purusadatta (?) (thunderbolt and stick (?) in two upper hands, and buffalo or ram as vahana).

# Maruti Nandan Prasad Tiwari

In the principal niches on three side of the facades were harboured a images, of which only throne and parikara are extant on two sides, ove the vecant niche on south facade is kept a plaque representing scene of Aśwavabodha from the life of Munisuvrata The niched figures the addițhara representing four-armed seated divinities include Laksmi figs.), Vajrašnikhala (2 figs.), a goddess (?) with goad and noose in two per hands, Sarasvatr (2 figs.), Robint, a goddes (?) with trident and the in two upper hands, (Jata-mākuṭa), Cakreśvatı (4 figs., some aring kirtṭa-mukuṭa), a goddess (?) with long purse in two upper hands, neia (solitary instance at Kumbhārīā, 4 armed, elephant heades-bellied and riding a māṣaka. He wears an udarbantha, nāga-yajāo pauta de carries ao elephent lusk, paraiu, long-stalk lotus, and a pot filled b swet-balls-modaka-patra. His trunk broken from the middle is being ned towards modaka-pātra, Vajirānkušā (2 figs.) and a goddess (?) with redd, long-stalk lotus, noose, broken.

In the Güühamandapa on west side is installed a stone plaque, inscribed Sarivat 1310 (=A.D. 1253) and representing 172 Jina figures, all being ated. The number of the Jinas numerically includes also the Jinas of e past and future ages together with those of the present. Two other tages representing respectively Parivanatha and Suparivanatha and both strying inscriptions, dated in Sariwat 1214 (=A.D. 1157), on the thrones, represerved in the Güühamandapa. Both the Jinas are accompanied by avranubbuii Taka and Ambika Takat. Two other images of Rashbanatha, sacribed in Sariwat 1314 (=A.D. 1257) and installed in the Güühamandapa low Sarvanubbuii as the Yaka and Cakreśvarı as the Yaka. The colossal mage of Neminatha enshrined in the sanctum without parlkara appears to e of a subsequent date.

The door-way and the pillars of the Raigamanadapa and the Mukhasandapa are decorated with the figures of popular Jaina goddesses. On
ast wall of the Mandapa, above the niche, is carved four-armed
Jajalakuni (The goddess seated cross-legged and being bathed by two
lephants, when represented in the series of the fourteen auspicious
reman, it endowed in the label inscriptions with the appellation Mahaakuni) sitting cross-legged on padmātana with a row of nine vases
racan-aldhi) carved below and two elephants lustrating at top. In a niche
of the Mukhamadapa is sheltered a plaque, inscribed in Samust 1322 (AD.
265) and representing the Nandisvara dwipa. Four groups of Jina figures
with 13 Jinas in each are carved on four sides of central concentric band.
Two other representations of the Nandisvaradwipa were noticed by the
turbor at Sadri and Ragakpur temples in Rajasthana. The former pattar
roming from the Parivanatha temple at Sadri is incorporated in the

adjoining wall of a door opening towards the western face of the temple. In the ceiling of Rangamandapa is carved the scene of Cyavana (descend of Jina from the heaven into the womb of mother) kalyaqaka which may be connected with that of Nemingtha on the basis that the temple is attributed to Nemingtha

Figures are also carved on the east and west exteriors of the Devakulıkas. The figures on the eastern wall comprise Lakşmı, Indra, Vajraşınıkhala; and those on the west Dikpala Varuya, Mahkalı, Padmavarı Yakşı (carrying lotus bud, noose, goad, fruit, and riding a kukkuta sarpa), Kalı, Dikpala Nurrta, Padmavarı (See fig. II) (with varadakşa goad, noose and fruit in four hands. She riding a kukkuta sarpa, has been provided with five-hooded cobra overhead), Sarasvatı (See fig. III) (betraying varadakşa, spiral lotus, vivā, and manuscript rides over a hansa), Lukşmı (25 figs), and a goddes (with varada, goad, noose, fruit; and vāhana elephant, who may be Vajrankuśa).

The fifth temple, of Sambhavanātha, is a thirteenth century construction. The figures on the facades – starting from the east – show Vajrānkušā (2 figs.), Mahākālt, Rohint, Cakrešvarī, an unidentified goddess (carrying barada, mace or sruka, thunderbolt, fruit) and Sarasvatī. The niched figures of the goddesses carved on the basement of the temple – perambulating from east to west – show Vajrānkušā, Sarvāstra – Mahāyvālā (bearing jvalapatra in two upper hands with mega carved below), Cakrešvarī (kirita-mukuta) and a goddess seemingly female counterpart of Yakşa Sarvānubhuti (holding varada, purse, goad, broken). Two fifteenth century figures of Pāršvanātha with seven-headed cobra overhead are installed in the Gāḍhamaŋdapa. The Jina figure in the sanctum is of a subsequent date.

After getting the readers acquainted with the iconic content of the Kumbharia temples, I would like to note some concluding points in the following lines. First and the most important of all is that even at such a developed stage of the Jaina iconogiaphy the artists at Kumbharik and so also eleswhere in the Western India, omitted the representation of all the Takṣa-Yaƙṣi figures independently or with their respective Jinas. Barring a few instances of Rṣabhanātha and Parsvanātha where the accompanying Takṣa-Yakṣi figures are those canonically associated with them, the Sarvānubhūt Takṣa, and Ambikā Takṣi, enjoying undoubtedly the highest position in the group of the 24 Takṣa-Yakṣi pairs, were represented as the Yakṣa-Yakṣi figures of all the Jinas. The popularity of the aforesaid Takṣa-Yakṣi pair is further evidenced by their frequent

For further details consult, Tiwan, Maruti Nandan Prasad, 'Kumbhāriā ke Sambhavanātha Māndir kī Jaina Deviyāñ,' Hundi Anekānta, Yr. 25, No. 3, July-August 1972, pp. 101-103.

occurrence on the door-sills, pillars, ceilings and the walls of all the Jaina temples at the site. However, this has not been the case with the Jina images of Central India, especially from Madhya Pradesh and Uttar Pradesh, It is also surprising that the artists generally ouniting the representation of the respective cognizances of the Jinas preferred instead, to mention the name of the Jinas in the throne inscriptions. The representations of the two elephants, a four-armed goddess (carrying either lotuses or lotus and manuscript in two upper hands and representing possibly Santidevi) in the centre and two deer, flanking and facing the dharmacakra, on the throne of the Jina images are also the features confined only to the Jina images from Western India. In the list of other Yaksa and Yakst figures, finding independent place in the Jama temples of Kumbharia, mention may be made of Gomukha, Brahmusguti and Dheranendra Yakşas; and Cakreśvari, Nirvani and Padmavati Yakşis. In the list of the sixteen Jaina Mahāvidyās only some were accorded the most favoured position; they are Robini, Cakreśvari, Vajrańkuśa, Vajraśrnkhala. Mahākāli, Acchuptā, Vairotyā, Mahāmānasī and Sarvastra-Mahājvalā. Sarasvatt and Laksmt (specially Gajalaksmi) are among the other popular Jaina goddesses who have enormously been carved in the Kumbharia temples, Besides the goddesses, the Asta-dikpals, Ganesa, and the mothers and the parent of twenty-four Jinas were also given due importance in these temples Of even more significance for the study of the Jina iconography is the representation of narratives from the lives of the different Jinas at Kumbharia, also occurring at other places in Western India, which, of course, are rarely met with in the contemporary Jaina temples of Central India and other regions (See Fig. IV, V)

Regarding iconography of all the divinites, other than those claiming artists' innovations, it may be said, in conclusion, that the vahana and the distinguishing symbols, peculiar to a particular deity, are shown in conformity with the S'vetimbara works.

#### ÄPASTAMBA'S VIEWS ON INHERITANCE

### Surabbi Sheth

A study of the Dharmasūtras is important for understanding the social and religious norms of early society. As MM. Kane puts it : Their principle purpose is to dilate upon the rules of conduct, law and custom'.1 The Apust vulta-Dharma-sūtra (AP-Dh. S.) belongs to the Taittirva sākhā of black Yajuryeda and dates between 450-350 B, C.2 In this article, an attempt is made to analyse the views of Apastamba on Inheritance,

The problems of division of property and inheritance are treated at length in the AP-Dh-S. In the very first sūtra, AP says that (i) the property should be divided by the father during his lifetime, (ii) the property should be divided equally among his sons (a) except the cunuch, the mad man and the outcast and (b) after having gladdened the eldest son by some (choice) portion of his wealth 3 As the division of property is to be done during the father's lifetime, it seems that the householders were supposed to become hermits or ascetics, during the rest of their life. But Gautama clearly says (XXVIII 1) that partition should be made after the death of the father. It may be done during the father's lifetime, if he so wishes, provided the mother is past child-bearing (XXVIII. 2), Haradatta, a commentator on Apastamba, here introduces a whole chapter on the division of a father's estate among his sons supplementing Anastamba's short rule by the texts of other lawyers. No doubt, Apastamba means to lay down, in these and the following sūtras, only the leading principles of the law of inheritance and he intends that the remaining particulars should be supplied from the law of custom or other Smrtis.3

As mentioned above, AP, excludes a cunuch, an insane person and an outcast. According to Bandhayana, the blind, idiot, eurch, one immersed in vices, afflicted with an incurable malady, one who neglects one's duties and occupations and an outcast are excluded from the inheritance,5 Manu also states that the cunuch, the degraded one who is blind and deal from birth, insane, imbecile, dumb and one without a limb cannot

<sup>1.</sup> Kane P. V. History of Dharmakastra (HDs), Vol. I, Pt. I, P. 21,

<sup>2.</sup> Ibid., 2nd., p. 70.

तुक्कानेन ज्येग्ट लोपियन्या शीवन् पुत्रेन्यो दार्य विभन्नेत् समं वलीवमुन्मत्तं पतितं च परिहाप्य । AP, II, 6.13.13 Q, II, 6.14 L

<sup>4.</sup> Bubler, Trans. of AP.Dh.S., SBE series, p. 132, f n.

<sup>5,</sup> Vide S.C. Banerii, Dharma-vitras, A Study in their Grigin and Development, p. 117,

get any portion from the father's property. The general opinion is that they should, however, be maintained by those who take the inheritance and their progeny can be given a share.

About a preferential share to be given to the eldest son, there is a difference of opinion among the various Acarvas. In the above sutra, in the words 'ekadhanena iyestham tosayitya'. Apastamba grants the cldest son's right to inherit some choice portion of wealth in addition to his share which will be equal to that given to other sons, but here he does not specify which items could constitute that choice portion of the wealth which has to be given to the eldest son alone. After this he cites the opinion of others who declare that the eldest son alone is entitled to inherit the property.? Haradatta comments that the other sons should live under his protection. In some countries, gold (or) black cattle, (or) black produce of the earth is the share of the eldest. In the next sutra. Anastamba comments that the chariot and the furniture in the house are the father's share.10 This implies that in the choice portion of the eldest son, the father's special share can be included. According to Vasistha (XVII, 42-45) the eldest son takes a double share and a tithe of the kine and horses; the goats, the sheep and the house belong to the youngest son. and black iron, utensils, and furniture go to the middlemost. Baudhayana specifies the additional share of the eldest by stating that according to the order of the four castes, the eldest son gets a cow, a horse, a goat and a sheep (II, 2, 3, 9).

Apastamba contends that the eldest son may be given a choice portion of wealth and after pleasing him thus, the rest of the property may be divided equally among all the sons, but Apastamba does not agree with the opinion of some other Actiras who entitle the eldest son alone to inherit property. He says that the Sastras forbid any preferential treatment to the eldest son, 14 According to Apastamba, the Sastras give both the views, viz., (i) that the eldest son should be given preferential treatment, 12 and (ii) that all sons should be given equal treatment since Manu

Cf. अनेसी झीवपितती जात्यन्थविदी तथा ।

उन्मत्तत्रहमूकाश्च ये च केचिन्निरिन्दियाः ॥ Manu 9,201

 <sup>&#</sup>x27;ज्येष्ठो दाबाद श्र्येक' । XP.Dh.S II.6.14.6, cf. Gautama (xxviii, 19) 'सर्व वा पूक्स्येतराव विस्थात पितृबत्' ।

<sup>8.</sup> cf. Colebrooke, Mitāk sarā, Ch. I, Sect. iii, Par. 6.

देशविशेषे सुवर्ण कृष्णा गावः कृष्ण औमं ज्येष्ठस्य । Äp. II. 6.14.7.

<sup>10.</sup> रश: पितु: परिमाण्ड च गृहे । Ap. II. 614.8

<sup>11.</sup> तच्छाकेवित्रतिथिदम् । AP, II. b.14.10

<sup>12.</sup> भवापि तस्माज्ङोर्छ पुत्रं धनेन निखसाययन्तीत्येख्वरस्रूखते । AP. II. 6.14.12

divided his whole property equally among all his sons. 18 But according to Apastamba, neither of the views represents rule of the time, since both are anumadas and therefore mere statements of facts. Hence, according to Apastamba, all the sons who are viituous 14 inherit the property, and those who are unrighteous will be disinherited, even though the eldest son may be among them. 16

In earlier, sūtras, 16 Apastamba clarifies his position by saying that the sons begotten by a man who approaches in proper season a woman of equal caste, who has not belonged to another man, and who has been married legally, have a right to follow the occupation of their castes and to inherit the estate, if they do not sat against either of their parents, 17

Apastmba states that on failure of sons, the nearest sapinda gets the inheritance.14 That at this juncture, he does not mention the widowed mother to inherit the property is significant, since, it seems that Apastamba, like Baudhayana, did not consider women and specially widows, fit to Inherit, though after giving remote relations a priority in the inheritance, ultimately, he allows the daughter to partake it. Thus he says that if the sapindas are also not avaliable, the spiritual teacher inherits, on his failure, a pupiliv or the daughter may take the inheritance.20 This satra seems to place the daughter on an equal footing with those who are mentioned after the sapinda. As regards pupil, there is a condition that he may use the heritage for religious purposes for the benefit of the deceased. And on failure of all relations, the king takes the inheritance.21

Apastamba makes one clarification with regards to the wife's share in the husband's property. He states that no division takes place between husband and wife<sup>22</sup> because from the time of marriage, they are united

<sup>13.</sup> मनु: पुत्रेभ्यो दायं व्यमजदित्यविशेषेण श्रूयते । AP. II. 6.14.11

<sup>14.</sup> सर्वे हि धर्मयुक्ता भागिनः । AP. II. 6,14,14

<sup>15.</sup> यस्ववर्षेण द्रव्याणि प्रतिपाद्यति ज्येष्ठोऽपि तमभात्रं कुर्वीत । AP II. 6.14.15

<sup>16.</sup> सदर्णापूर्वशास्त्रविद्वितायां यथर्तुं गच्छतः पुत्रास्तेषां कर्मभिस्सम्बन्धः । AP. II 6,13.1

<sup>17.</sup> दायेन चाऽन्यतिकमश्चोभयोः । Ap. II. 6.13.2

<sup>18.</sup> पुत्राभावे यः प्रत्यासन्नः सपिण्डः । AP. 11. 6,14.2

<sup>19.</sup> तदभावे आचार्य आचार्याभावेऽन्तेवासी हृत्या तद्वेषु धर्मेकृत्येषु वोश्योजयेत्।

ĀP. II. 6.14.3

<sup>20.</sup> दृहिता वा | AP. II. 6,14,4

<sup>21.</sup> सर्वाभावे राजा दायं हरेत् । AP. II. 6.145

<sup>22.</sup> जायापत्योर्न विभागो निश्चते । AP, II. 6.14,16 Sambodhi 2.1

works14 which accrue spiritual merit and the acquisition of property,25

23. काकिप्रहकादि सहत्वं कर्मस । AP. II. 6.14.17 24. तथा पुष्पपत्नेप | AP, II. 6.14.18 25. इब्यवरिप्रहेम च (ÃP, II, 6.14.19 26. **असंबारी** सार्याचाः जातिश्वनं चेत्येके । AP. II. 8.14.9

in religious ceremonies25 and therefore they share all the rewards of .

18 Surabhi Sheth

but points out the opinion of some (eke) that the wife's share in the property consists of ornaments and wealth received from her relations 24.

### EVOLUTION OF THE JAINA TREATMENT OF ETHICAL PROBLEMS

#### K. K. Dixit

The inner-community differences of the modern Jainas are chiefly centred around three questions, viz.

- (1) Whether the original Jaina Scriptural texts are yet intact,
- (2) Whether it is proper for a monk to put on any clothing whatsoever,
  - (3) Whether the worship of icons is a desirable religious practice,

Thus the first two questions are answered in the negative by the Digambara sub-sect and in the affirmative by the Svetambara sub-sect; similarly, the third question is answered in the negative by the important section of Svetambaras designated Sthänakavasin (which, it might also be noted by the way, disputes the authenticity of some 13 minor scriptural texts counted as genuine by the remaining body of Svetambaras). The three points of difference in question deserve consideration in a proper historical perspective. Let us take them up one by one.

I

On the face of it it sounds odd that a religious sect should confess that in the course of historical process it long ago came to lose possession of all its original scriptural texts. But this is precisely what the Digambara sub-sect of the the Jainas seems to be doing. And yet the stand adopted by it on this score is not altogether odd. For the fact of the matter is that on almost all important theoretical questions the positions now-a-days considered to be characteristically Jaina are the end-product of a considerable long historical evolution. And in the early Jaina texts which alone could have been assigned the title 'Scripture' it is the early stages of this evolution that are to be met with—and naturally. This surmise is amply confirmed by a perusal of the genuinely old portions of the texts treated as scriptures by the Syetzmbara sub-sect. Thus it must have been the absence in these texts of an exposition of the classical Jaina positions on important theoretical questions that created in the mind of the latter-day Digambaras a misglying as to the authenticity of these texts, a misglying that in due course culminated in an actual repudiation of their authenticity. However the difficulty scented by the Digambaras could not but have been encountered even by the Svetambaras, but the latter came out with a different solution of it. Thus they imagined that a considerable portion of the original Jama scriptural texts had been gradually lost by the time the remaining one was given the form in which it is with us to-day and since long. It can easily be seen that theoretically speaking the Digambara and Svetambara stands in question were essentially similar, but the practical outcome was vastly different in the case of these two. For in view of their specific stand it came about that the latter-day Svetambara scholars endeavoured as best they could to preserve the oldest stratum of Jama literature, For if this stratum is to be detected anywhere it is somewhere within the body of the texts treasured as Scripture by the Syctambara sub-sect. Of course, only too often did the latterday Svetambara scholars misread into an ancient text positions that were formulated in a considerably late period, but for this responsibility chiefly hes with that absence of a historical outlook which is so characteristic of almost all medieval Indian authors of whatever hue. In any case, it remains for a historical minded modern student of Jamism to show that if an specient Jama text contains a later developed position it can at the most contain it in a seed form. However, in this task too considerable help comes from those very commertaries on these ancient texts which were written by the latter-day Syetambara scholars belonging to different historical periods. Naturally, the later Digambara scholars could not participate in the sacred task of preserving the letter of the ancient Jaina texts in question, but by way of compensation as it were they did their utmost to preserve and propagate what they understood to be the 'spirit' of those texts, an understanding which was almost wholly shared also by their Svetambara contemporaries. For this understanding emerged from the later developed classical Jaina positions and so far as they were concerned there was little to differentiate between the respective Digambara and Svetambara stands pertaining to them.

Thus the latter-day Digambara scholars as well as the latter-day Svetambara scholars were of the view that the positions defended by them had been expounded in the original Jaina scriptural texts, but a difference—which, as has been just noted, was trivial in one respect and not so in another — arose when the former further contended that in due course they were largely lost. And the understanding pertaining to the gradual loss of the original scriptural texts was a part and parcel of a larger understanding to the effect that in our times the whole of human development is on the downgrade. For the classical Jaina scholars divided one round of the ever-repeating time-cycle into an ascending half and a descending half, the duration of each covering years whose number was of truly astronomical order; and it was believed by them that we are living in a period falling towards the close of the descending half of a particular round of time-cycle — that is, in a worst imaginable period of time. However, in the

descending half of a round of time-cycle as in the ascending half-so believed these Jaina scholars-there appear from time to time personages of highest spiritual merit-called Tirthankara - who re-establish the Jaina order on a new footing: the descending half to which we belong had for its 24th and last Tuthankara Mahavira whose date was 599-527 B.C., for its 23rd Tarthankara Parsva whose date was 877-777 B.C. In view of these predominantly mythological beliefs of theirs it was rather easy for the classical Jaina theoreticians to suppose that good many desirable practices were possible of performance in the times of Mahavira and ceased to be so in due course. And retaining in memory the original Jaina scriptural texts was but an example of such practices. The notion as to what these texts are and how they came to be composed is equally much coloured by mythological considerations. Thus it was maintained - by the Digambars as well as Syetambaras-that the most fundamental Jaina scriptural texts are the twelve Angas composed by the direct chief-disciples of Mahavira on the basis of what they had learnt from the Master himself. As regards the identity of the extra-Angic scriptural texts there is no unanimous tradition except that there were some such texts and that they were composed by the savants of the early post-Mahavira era. The classical Digambara scholars came to maintain that the extra-Angic scriptural texts were as much lost to memory as were the Angas. On the other hand, the classical Śvetāmbara scholars treated as extra-Angic scriptural texts 12 Upāngas, several Chedasūtras. Dašavaikālika, Uttarādhvavana, Anuvogadvāra, Nandī, etc., but they too had no fixed tradition of saying that these texts and no other were to be treated as extra-Angic scriptural texts; [the current orthodox Syctambara practice of treating 34 particular texts as extra-Angic scripture and the current Sthanakavası practice of treating 21 out of these as such are very late - almost modern.].

In the background of this much information let us critically examine the views—maintained in common or differing from one another—by the classical Digambara and Švetāmbara scholars as to the origin and subsequent fate of the Jaina scriptural texts. As has been just noted, the classical Jaina scholars—Digambaras as well as Švetāmbaras—believed that their most fundamental scriptural texts—the twelve Angas—were composed by the direct chief-disciples of Mahāvīra. Of course, these scholars did not consider Mabāvīra to be the founder of the Jaina church (for this Church-so they thought—being eternal did not have a founder) but only the last Tuthnākara of the current descending half of the current round of time-cycle. However, for all practical purposes Mahāvīra was considered by them to be the founder of the Jaina church, for a Tuthnākara is after all supposed to be one who re-establishes the Jaina order on a new footing. And in view of such an exalted position accorded by them to Mahāvīra it was but natural

for them to claim that their most fundamental scriptural texts somehow incorporated the words of Mahavira, and to say-as was actually done by them - that the twelve Angas were composed by the direct chief-disciples of Mahavira on the basis of what they had learnt from the Master was as good as saving that these texts incorporated the words of Mahavara, Ruta perusal of the eleven Anga-texts of the present-day Syetambara canon the twelfth-viz. Drsttodda-having been declared by the Svetambaras themselves to have been lost long ago) convinces one that almost each of them is made up of portions composed by different persons at different periods of time What has most probably happened is that these different portions were composed by different persons at different periods in the early post... Mahavita era, then were compiled in the form of different Anga-texts, and finally were attributed in retrospect to Mahavira himself: (many additions were made to these texts even much later). Thus it is difficult to assent to the orthodox Svetambara contention that the eleven Anea-texts of the present-day Svetambara canon are the meagre remnants of the twelve Anna-texts that were composed by Mahavira's direct chief-disciples; and the orthodox Digambara contention that there were once in existence twelve Anga-lexts composed by Mahavira's direct chief-disciples with which, however, the eleven Anga-texts of the present-day Svetambara canon have nothing whatsoever to do is still more unworthly of credence. So what has to be done is to subject to chronological startification the entire body of Svetambara cenon-without laying undue emphasis on the distinction allegedly obtaining between its Angic and extra-Angic sectors. For as a matter of fact, most and the most important of the extra-Angic scriptural texts too are all made up of portions that were composed by different persons at different periods in the early post-Mahavira era (and in them too additions had been made even much later).

Lack of system is a most conspicuous feature of most of the Jaina canonical texts and that lends good support to the surmise that they are of the form of compilations seem to have been the eleven (or twelve) Agaga, for the compilations seem to have been the eleven (or twelve) Agaga, and the seem to be a seem to be a seen to be a

themselves. For example, among the Angas the oldest material is to be found in the Acaranga I Sautaskandha and Satrokratnga I Sautaskandha but certain chapters of Uttaradhyayana—an extra-Angic scriptural text—do not seem to be much later. In any case, there is need for working out the criteria on whose basis it might be possible to subject to a chronological stratification the entire body of the Jaina canonical texts. Later on, we shall ourselves be devising criteria for tracing the evolution of the treatment of ethical problems as met with in these texts, but meanwhile let us dispose of the two other points of difference that divide the Jaina community.

П

The classical Digambara scholars maintained the view that a Jaina monk ought to go stark naked; as a matter of fact, the very name 'Digambara' signifies an advocate of nakedness. Even the classical Svetambara scholars could not outright reject the idea that nakedness is a highly desirable monastic practice, for they too, just like their Digambara counterparts, believed that Mahavira himself was a naked ascetic. But these Svetambara scholars came out with an amendment to the effect that nakedness was no more a possible practice ever since the time of Jambū. the third patriarch of the Jaina church after Mahavira. And this amendment of theirs was based on that well known consideration that ways of the world are going from bad to worse as time passes on, a consideration that could not lose upon the Digambaras even. For using this very consideration both the Digambaras and Svetambaras came to maintain that attainment of moksa-the summun bonum of man's all desirable endeavour - is no more a possible proposition. Strictly speaking, the position was that attainment of moksa is no more possible in our parts of the universe - it being well possible in certain other parts of it posited by the Jaina cosmographic mythology. This is an example of how the Jaina position as to what desirable proctices are possible now and what are not possible got mixed up with all sorts of mythological notions - cosmographic and historical. Be that as it may, from the theoretical standpoint it was sheer chance that the Digambaras maintained that nakedness is a possible practice for all time to come while the Svetambaras that it has ceased to he so ever since the time of Jambu.

However, even from the practical standpoint the difference between the Digambaras and Svetambaras was perhaps not as sharp as it appears. For Jainism is a monastic religious sect in the sense that spiritual supervision of the laity is here the responsibility of the world-renouncing monks, so that if anywhere and at any time there happens to be developed a considerable, community of Jaina laymen then a fairly large number of

Jaina monks become the need of the hour. But in a civilized society it is not possible for a large number of persons to go naked. So practical compulsions led to the emergence within the Digambara Jaina community of a class of personages who would practise all sorts of austerities short of nakedness and would provide spiritual supervision to the mass of laity. And as such these personages were little distinct from the ordinary Svetanibara monks.

Yet controversy on the question of nakedness versus otherwise raged in all fury in good number of important Digambara and Svetambara texts of the classical period. And that was a symptom of times. For in those times the numerous sub-sects of the same religious sect would lay all-out emphasis on the minor and obscure points of difference that divided them from one another. For example, this was the case with so many sub-sects of Buddhism regarding which our only current source of imformation are the second-hand reports dilating on such minor and obscure points of difference, Similar was the case with the Digambara and Svetambara subsects of Jainism and nakedness was just one item of a long catalogue of minor and obscure points of difference that divided them from one another. True, nakedness was the most important item of this catalogue and perhaps the two next most important of its items were the possibility or otherwise of a woman attaining moksa' and the possibility or otherwise of an omniscient personage taking meal'. But in connection with none of these items - not even in connection with the most important of them there was said much that was truly worthwhile.

m

The difficulty urged by the Sthanakavasins against the orthodox Svetambaras had its own importance. Thus since long had the Jainas been indulging in the practice of idol-worship, but the Sthanakavasins pointed out that this practice is not found mentioned in any of the old Agamic texts. Of course, had they been only insisting that the old Agamic texts do not contain stray references to the practice of idol-worship their position would have been vulnerable, for these texts do contain such references and the Sthanakvasins had enough difficulty about accounting for them, a difficulty that was mostly obviated by explaning away the references in question. As a matter of fact, however, the issue raised by the Sthanakvasins had a much deeper import. For it is only in the later Jaina texts that the practice of idol-worship has been recommended as one of the chief religious duties of a Jaina, though the noteworthy circumstance is that even here the person had in view is a Jaina layman and not a Jaina monk. As for the oldest Agamic texts they do not at all envisage the possibility

of there being a Jaina layman at all, their preoccupation being with a Jama monk, But even later Agamic texts which explicitly and claborately expound a Jaina layman's religious duties do not in this connection recommend the practice of idol-worship. In view of this all the Sthanakayasa case becomes almost unassailable-like the Aryasamaja case that the Vedas do not recommend the practice of idol-worship. And the analogy is not at all superficial. For the Sthanakavası sub-sect of Jamism originated in the midst of the favourable anti-idolatry atmosphere generated by the advent of the Muslim rule in India, just as the Arya samaja sub-sect of Vedicism originated in the midst of the favourable anti-idolatry atmosphere generated by the advent of the Christian-British rule in India. Both these sub-sects found solace in the discovery that their respective old scriptural texts were free from all tinge of idolatry, but both were faced with the hard fact that the mass of their co-religionists had turned downright idolatrous long long ago. For in what might be called the post-canonic phase in the history of Jainism the entire mass of Jainas had openly and enthusiastically embraced idolatry, just as in what might be called the Puranic phase in the history of Vedicism the entire mass of Vedicists had done so. Even so the success of the Sthanakavasıns among their fellow-religionists was relatively greater than that of the Aryasamajins among theirs, (Incidentaly, it might also be noted that an anti-idolatiy trend - called Taranapanthaarose in the midst of the Digambaras as well; but this trend was much less influential than the Sthanakavasi trend arisen in the midst of the Syetambaras. The reason for this was that by the time the anti-idolatry movement was afoot the Digambaras had, for various historical reasons, ceased to be a developing community.)

This much analysis of the most important points of difference dividing the most inportant modern sub-sects of Jainism was necessary, for in much theoretical discussion conducted by the Jainas themselves these points unfortunately loom large. Not that these points are negligible, for even if trivial in themselves they are of considerble historical significance. Nevertheless, it is necessary that they be emphasized within proper proportions. Thus while evaluating the contribution made by Jainism to the treasure-house of Indian culture one should bring to prominence the so improtant things that unite all the Jainas rather than the so trivial things that divide them.

It is in conformity to this understanding that we below consider the Jaina treatment of ethical problems in its historical evolution.

A classical exposition of the Jaina ethical positions is found in Unnasunti's Tattvārthasūtra. This text undertakes a systematic treatment of the seven tattvas or fundamental verities posited by classical Jainism, and of these verities Sambodhi 2.1 the first two pertain to the sphere of ontology, the remaining five to the sphere of ethics. For they are jiva, ajīva, āsrava, bandha, samvara nirjarā and moksa: and a treatment on Umasvati's part of the verities jiva and ajiva is an ontological treatment of the animate world and the inanimate world respectively. while a treatment on his part of the verities asrava, bandha, samvara, nirjara and moksais a treatment of what he considers to be the most fundamental ethical problems. Thus bandha stands for the world career of repeated births and deaths, moksa for an absolute release from such a career; similarly, asrava stands for the phenomenon of the karmic particles of a physical nature seeking to gain entry into an individuat's soul as a result of his good or had acts, samvara for the phenomenon of these karmic particles being denled entry into an individual's soul, nirjarā for the phenomenon of the earlier entered karmic particles being expelled out of an individual's soul, Even this bare paraphrasing of the words denoting Umasvati's five verities pertaining to the sphere of ethics - particularly of the words asrava. samyara and nirjara - bristles with technicalities. It is therefore necessary to clearly trace the origin and historical evolution of these verities.

Since very old days a most conspicuous feature of the Indian thought-world has been the doctrine of transmigartion. True, it is absent in the holdest stratum of Vedic literature, but if does make its appearance in the latest. And as for Buddhism and Jainism, even the oldest literary pieces produced by them are found to exhibit familiarity with this doctrine. Confining ourselves to Jainism, let us examine how on this question matters stand in details.

In the classical Jaina version of the doctrine of transmigration a most conspicuous ingredient is the concept of karmic-particles treated as a type of physical entities, Thus according to the classical Jama authors, whenever a being performs an act - good or evil - that is to bring about fruit at a later occasion - in this life or some future one - then physical particles of an appropriate description - called 'karmic physical particles' or 'karmic particles' - get attached to this being's soul and remain attached to it till the fruit in question is actually brought about; after that is done the physical particles in question take leave of the soul in question. It is only in the background of this whole theory that Umasvati's concept of asrava, samvara and nirjara can be properly understood. For as we have seen, his asrava stands for the phenomenon of the karmic particles seeking to gain entry into a soul, his samvara for the phenomenon of these particles being denied entry into a soul, his nirjara for the phenomenon of the earlier entered karmic particles being expelled out of a soul. The whole thing can be made crystal-clear with the help of an illustration advanced in the Bhagavattsūtra - the illustration of a boat-with-hundred-holes

floating on water, In case the holes are left uncovered water is bound to gain entry into the boat - this corresponding to the process of Bosava; in case the holes are properly covered water will be denied entry into the boat - this corresponding to the process of sameara; in order to render the boat safe that water ought to be drawn off which had entered into it before the holes had been properly covered - this corresponding to the process of ninjara. And yet the fact remains that within the body of Jaina doctrines the concept of karmie physical particles is a rather late growth. Let us therefore trace the 'pre-history'- so to say - of the classical Jaina version of the doctrine of transmigration.

On various grounds - which need not be detailed just now - the Ācārāngasūtra I Śrutaskandha and the Sūtrakrtāngasūtra I Śrutaskandha prove to be the oldest available Jaina texts. And in these texts the problem of transmigration and moksa is touched upon time without number. Thus they tell us as to what evil acts lead to one's involvement in the cycle of transmigration and what good acts lead to one's release from this cycle. Occasionally, they also come out with the view that an extra-corporeal soul it is that undergoes transmigratory cycle and attains moksa. (The very first chapter - out of nine - of the Acaranga I Stutaskandha is in a way an elaborate vindication of the reality of an extra-corporeal soul). But the mechanism of transmigration and that of moksa are nowhere worked out in details in these texts. Thus unlike the latter-day classical Jaina texts dealing with the problem of transmigration and moksa, our present two texts do not describe how as a result of one's acts likely to bear fruit at a later occasion the karmic particles of an appropriate description seek to gain entry into one's soul, how these particles remain attached to one's soul till the fruit in question is actually reaped, how these particles are purged out of one's soul once this fruit is actually reaped, etc. It is only in the Bhagavatīsūtra that beginnings of a theory of karmic physical particles make their appearance. Thus this text works out the details of this theory chiefly within the framework of a triad of concepts - viz. handha, vedana, and nirjara: Here bandha stands for the process of the karmic physical particles gaining entry into a soul, vedana for the process of this soul experiencing the fruit concerned, nirjara for the process of these particles being purged out of this soul; (on a few occasions the word handha' is replaced by 'asrava' and, picturesquely, asrava might be said to stand for the process of the karmic physical particles rushing towards a soul. bandha for the process of these particles actually getting attached to this soul, but from the standpoint of strict theory the two words are absolutely synonymous). However, two latter-day extensions of the theory of karmic physical particles are almost foreign to the Bhagavatīsūtra and this as follows:

1

The classical Jama authors like Umasvati speak of asrava, samvara and nirjara as three types of ethical activities - the first supposed to cause karmic bondage, the second supposed to prevent karmic bondage the third supposed to purge out the karmas earlier bound down, This usage is unknown to the Bhigavatīsūtra which only in a general manner speaks of good and evil acts - the former supposed to loosen karmic bondage, the latter supposed to strengthen it. Thus so far as the sample ethical classification of acts into good ones and evil ones is concerned the Bhagavatisutra just carries forward the tradition of the old texts Acaranga I Śrutask indha and Sütrakṛtānga I Śrutaskandha; what it newly introduces is the concept of karmic bondage supposed to be loosened by good acts and to be strengthened by the evil ones, It is only in a stray dialogue that the Bhgavatlsütra somewhat approaches the usage of the latter-day theoreticians. Thus there the question is raised as to what is the result of sam yama (= restrain) and tayas (=penance); and the answer forthcoming is that the result of the former is anasrava (= absence of asrava), that of the-latter vyavadāna (= purification). By way of answering the same question - and answering it in the same way - the latter-day theoretician would use the word sumvara instead of anasrava and nirjara instead of vyavdana, and the fact that the Bhagavattsutra does not resort to this latter-day usage tends to support the surmise that this latter-day usage had not yet become standardized. And as just hinted, even the dialogue in question is a stray dialogue of its type in the Bhagavatisūtra.

2

The classical Jaina authors like Umasvati speak of two type of asrava, a good one and an evil one—the former causing the bondage of good karmas (i. e. karmas yielding desirable fruits), the latter causing the bondage of evil karmas (i. e. karmas yielding undesirable fruits). But this usage is unknown to the Bhagavattsūtra which would only concede that good acis cause the loosening of karmle bondage, the evil ones the strengthening of the same. Certainly, there are narratives where it is described how as a result of his good acis a person received a desirable next birth and how as a result of his evil acts he received an undesirable one and it was out of considerations like these that the doctrine of good and evil karmas was subsequently formulated. But the point is that in its genuinely old discussions pertaining to the doctrine of karma the Bhagavattsūtra seldom concedes the possibility of there being a thing like good karma; it can at the most say that desirable fruits will be reaped if no karmas are bound downnot that desirable fruits will be reaped if good karmas are bound down.

We have seen that the Bhagavatisūtra conducts its discussion of karmadoctrine within the framework of a triad of concepts - viz. bandha, vedana and niriara. In course of time the concept of bondha was coupled with that of moksa, the concept of vedana with that of nirjara and it was held out that these two concept-couples were a speciality of the Jainas. Now the concept-couple vedana and niriara was obviously a Jaina speciality but as conceived by the Jaina theoreticians even the concept-couple bandha-andmoken became such a speciality. Later on, asrava and samvara were coined as technical terms the former standing for the evil acts causing the forging of karmic bondage the later for the goods acts causing the prevention of the same. Lastly, when karmas were divided into a good type and an evil one a new concept-couple was introduced in the form of punya-and-papa, the former standing for good karmas, the later for evil ones. On the other hand, the ontological speculations of the Jainas had already led to the positing of a verity ajiva (= not-soul) by the side of jiva (= soul), an instance of the ajiva substances being the karmic particles themselves. The process of formulating concept-couples went on still further but for our present purpose we can ignore that. For the point is that at long last thus came into existence that long compound which occurs at the beginning of so many old narratives and which says about an orthodox Jaina that he was conversant with the cotegories jiva and aizva, punya and papa, asrva and samvara, bandha and moksa, vedana and miriara, and so on and so forth, And when the classical Jama :theoreticians felt the need for framing a concise catalogue of fundamental verities which should cover the whole range of phenomena - ontological as well as ethical - that were worth investigating, they selected nine from the compound in question. Thus was adumbrated the celebrated Jaina doctrine of nava-tattva or 'nine fundamental verities' where the verities in question are jīva, ajīva, asrava, samvara, puņya, pāpa, bandha, nirjarā and moksa. and an author like Umasvati reduced the number of fundamental verities by two by treating punya and papa as two sub-items falling under the item asrava. It was under the influence of this doctrine of tattvas - nine or seven - that later copyists expunged the word 'vedana' from that long compound qualifying an orthodox Jaina. For strictly speaking, vedana and niriara and so also bandha and moksa were ontological catagories - just like Jiva and aliva. For all practical purposes even the classical Jaina theoreticians treated bandha and mokşa as ontological categories, for in connection with discussing them what they would do was to describe the mechanism of karmic bondage and moksa - an essentially ontological description. But the category nirjara was treated by these theoreticians as an ethical category - just like asarva and samvara; for under this category were described the ethical acts - penance, for example - which were supposed to relieve a soul of a vast burden of karmas at one go; hence it was that this category was decoupled from vedana which remained an ontological category even in the eyes of the classical Jaina theoretectans.

Broadly speaking, this was the path traversed by the Jaina treatment of ethical problems from the days of the Ācarānga I Śrutaskandha and Sūtraktianga I Śrutaskandha down to the days of Umāsvati.

However, things cannot be left there. For what has thus far been supplied is a mere skeleton of the matter, a skeleton that stands in need of being provided with flesh and blood. And to this task we address our selves next.

In the times of Buddha and Mahavira the social atmosphere in India must have been somehow favourable for the growth of monastic communities. So many of them did in fact appear on the scene and two historically most important of them were those following Buddhism and Jainism. The latter-day Buddhism and Jainism differed from one another in so many well known ways but what distinguished the two in the beginning is a matter of more or less valid conjecture. All evidence-primary, secondary, and still more remote - tends to confirm the surmise that Jainism demanded from a monk harsher austerities than did Buddhism. The question is if this particular point of difference has a social significance; it seems to have at least some. Thus all the monastic communities of those days stood for a renunciation of the regular society—that being the very first condition of their coming into existence. But since all these communities depended on the regular society itself for their daily requirements like food, clothing shelter, etc. the harsher austerities a community chose to practise the more uncompromising attitude it could adopt towards the doings of the regular society. Here one might ask as to why at all a monastic community should adopt an uncompromising attitude towards the regular society; and by way of answer one should be told that such an attitude was implicit in the very circumstance of world-renunciation on the part of a monastic community. For why should a monk take leave of the world if in his eyes this world can possibly be a fit seat of residence? Thus it seems quite plausible that a comparatively more austere code of the Jaina monastic community was indicative of its comparatively more hositle attitude towards the regular society. Of course, the question is yet full of difficulties, for It might be pointed out that a Jaina could as well be a householder as he could be a monk; and since that was obviously the case in later historical times one might ask as to why the same was not the case in the beginning. In order to answer this question one must have before his eyes a still more concrete picture of the social conditions of the times of Buddha and Mahavira. Let us see how that proves helpful.

By the times of Buddha and Mahavira the society of Vedic Aryans had reached a stage of development when the emergence of an affluent minority became a most conspicuous feature of it and the affluence of this minority was earned at the expense of the greater or lesser pauperization of the majority. So when the monastic communities of those times were denouncing the lust for property-a denunciation implicit in the very act of world-renunciation on their part-they were in fact denouncing the misdeeds of the affluent minority standing atop the contemporary society. And the so wide prevalence of the monastic movement was proof positive that such a denunciation was most timely. True, in its innermost essence the monastic movement was a religious phenomenon - not a social phenomenon; but in those times religion stood much more intimately related to the vitals of social life than it is in our times. Nay, in those times religion was perhaps the most potent-if not the only-ideological vehicle of conveying a social message that was to prove effective. Certainly, it was precisely because our monks were 'men of religion'-not 'men of worldly affairs'-that their criticism of the spirit of acquisitiveness must have sounded so reasonable (they themselves having no axe to grindso to say ): and it was as such that this criticism must have mitigated - to whatever extent possible - the ill consequences of the economic inequity that had arisen in the contemporary society. Thus not to claim a special kinship with any part of the regular society was the very essence of a monk's career; hence it appears implausible that in those times there were Jaina householders just as there were Jaina monks. On this question the testimony of certain old Jaina texts is revealing and should be taken note of.

It is not accidental that those oldest available Jaina texts-the Ācārānga I Śrutaskandha and Sūtrakṛtānga I Śrutaskandha-do not at all envisage the possibility of there being any Jaina householders. Thus in these texts an ideal monk-that is, a Jaina monk in distinction from a non-Jaina one-is always contrasted to a householder as such without it being thought conceivable that there might be a person who is a householder as well as a Jaina. As a matter of fact, the tension built up between a monk and the regular society-particularly the former family-members of this monk-is a marked feature of these texts where social questions are touched upon. Thus in them the life of a householder is subjected to a trenchant criticism, the special dangers coming from the various quarters of the regular society and threatening a monk's composure are pointed out, the tempting offers held out by a monk's former family-members are graphically detailed. Of course, problems essentially similar to these were faced also by the latter-day Jaina monks but their complexion underwent a qualitative change when householders

became an integral part of the Jaina order so long confined to monks For now criticism will be levelled not against the life of a householder as such but against that of a non-Jaina householder-just as uptil now criticism had been levelled against the life of a non-Jama monk. Positively sneaking, schemes for an ideal conduct on the part of Jama householders will now be formulated just as schemes for an ideal conduct on the part of Jaina monks had been formulated uptil now. On the level of pure theory the new change was reflected in importance being attached to the element of faith-understood as a bare acceptance of the truth of Jaina tenets. A non-technical employment of the term faith (iraddha) had occurred in the Acaranga I Srutaskandha when a monk had been exhorted to remain firm in that very faith which had impelled him to take leave of home, but in the stage now ensuing faith will always be spoken of in connection with a householder's meritorious qualifications Nav. even the life of discipling-a type of life advanced beyond the life of mere faith because accompanied by certain wholesome restrains imposed by oneself on one's everyday practice—was now divided into a lower stage and an upper stage, the former supposed to be led by a specially devout Jaina householder the latter by a Jaina monk, Certainly, the triple division of ethical life into 'a life of faith' 'a life of partial discipline' 'a life of total discipline' is the most essential feature of the classical version of Jaina ethical teaching and it has been developed in hundred ways in so mony later canonical and post-canonical texts. However, what we are essentially offered in this connection is an answer to the following three questions :

- (1) Why is Jaina religion superior to other religions?
- (2) How should a Jaina householder lead his daily life ?
- (3) How should a Jaina monk lead his daily life?

And still more strictly speaking, the first of these questions is not speaking over and above the second and third. For in the eyes of the Jaina theoreticians the superiority of Jaina religion over other religions lies partly in the superiority of the householders following Jaina religion over those following Jaina religion sand partly in the superiority of the monks following Jaina religion over those following other religions. Thus in order to grasp the essentials of Jaina ethical teaching a study has to be made of the life-Ideal of a monk as described in the Jaina texts belonging to different historical periods as also of the life-ideal of a householder as described in those texts.

The life of a monk as such was a life of many austerities but the life of a Jaina monk seems to have been a life of specially harsh austerities.

The Acaranga I Śrutaskandha and Sūtrakṛtānga I Śrutaskandha repeatedly dilate upon the hardships that a Jaina monk is expected to put up with and the theme was systematized by the later Jaina theoreticians in the form of the doctrine of 22 parisahas. All this might suggest that the Jaine authors were somehow conscious that their monastic code of conduct was particularly harsh. In fact, however, with the later authors at least the question could not have been one of emphasizing the harshness of their monastic code of conduct; what they would at the most emphasize was the appropriateness of this code of conduct. For example, the Buddhists are supposed to have been advocates of a rather mild monastic code of conduct, but in their disciplinary texts there are cases where an excessively mild practice is disanproved of just as there are cases where an excessively harsh practice is disapproved of. On the other hand, the Jainas are supposed to have been an advocate of a rather harsh monastic code of conduct; but the example of the Digambara-versus Svetambara controversy on the question of clothing suggests that a Jaina theoretician too was ready to condemn what he considered to be an excessively harsh practice just as he was ready to condemn what he considered to be an excessively mild one. That is to say, in the manner already hinted it was only in the earliest stage of Indian social development that the Jainas seem to have been an advocate of a comparatively harsher monastic code of conduct. The matter needs further consideration

In the course of historical development the monastic movement gradually lost its original social significance. For the social task of mitigating the ill-consequences of economic inequality which this movement had been performing in its own manner gradually became the exclusive concern of state, the process reaching some sort of culmination in the state-policy of Asoka, a policy in its essentials followed by the entire lot of subsequent Indian rulers. A by-product of this course of development was the circumstance that different religious sects and subsects-Brahmanical as well as monastic-gradually came to possess their respective exclusive circles of lay followers which, of course, would expand and contract with the change of conditions. And as thus constituted the different religious sects would now pursue broadly similar practices. A most noteworthy illustration is the practice of idol-worship which was sooner or later adopted by Brahmanism, Buddhism as well as Jainism though none of these religious sects had allowed for it in the beginning. And so far as Buddhism and Jamism were concerned the mutual similarity of practices went still further. Thus since very beginning the Buddhists were having their own monasteries where monks would put up for a longer or shorter period; but the Jainas till late objected to the practice of a monk staying at a building meant exclusively for his use Sambodhi 2.1

which is why the old monastic disciplinary texts of the Jainas always discuss the problem of shelter in the form of a problem of seeking shelter at the residence of a householder. But when the practice of idolworship was adopted by the Jamas as by the Buddhists the former too felt the need for having permanent structures where monks would put up and would preside over the cult of idol-worship. The Buddhists needed to build temple within the premises of their monasteries, but the Jainas had to start the practice of building monasteries-coupled-withtemples. It was thus that there came into existence within the fold of Jamism the movement called caity-vasa (meaning the practice of monks staying within the premises of a temple). The movement was widespread among the Digambaras as well as Svetambaras; but among both it was later on condemned as heterodox and was repudiated wholesale, However, even this repudiation did not mean a reversion back to the old stage of 'no monasteries and no temples' but advence forward to a new stage of 'monasteries and temples standing apart from each other'. It was the Sthanakavasins who later on came out with the advocacy of 'no temples' but they too supported the practice of building monasteries; (as a matter of fact, the very name 'Sthanakavasin' broadly signifies an advocate of monastery-building rather then temple building), [ It is interesting to note that Terapantha-an off-shoot of Sthanakavasins-repudiates the practice of monastery-building along with that of temple-building. As a matter of fact, a section of the Sthanakavasins proper too repudiates the practice of monastery-building, and the word Sthanakavasin itself is of rather late origin. Ht is in the background of this broad historical development that we have to evaluate the Jaina texts dealing with the problems of monastic discipline and composed in different periods—as also those dealing with the problems of a householder's religious duty and composed in different periods. In each case we will have to judge as to how far aware the later authors were of the historical changes that took place before their eyes. We have already noted that these authors quarelled so much on the question of nakedness versus otherwise which was after all an utterly impractical question. And we might find that they were not aware as to how much radical a departure from the practices of original Jainism was the practice of idol-worship.

We have argued that the old texts \*\*Acaranga I Srutaskandha\*\* and Suraakranga I Srutaskandha\*\* on on envisage the possibility of there being any Jaina householder. The argument is based not only on the negative ground that these texts do not mention a Jaina householder but also on the positive ground that they condemn the life of a householder as such. Certainly, the \*\*Acaranga\*\* statement 'only the negligent one stays at home' is too categorical to leave one in doubt on that score, But

grant for argument's sake that the passages construed by us as condemning the life of a householder as such in fact condemn the life of a non-Jaina householder in the spirit of the latter-day Jaina texts, Even then the fact remains that these old texts confine their treatment of practical problems to the sphere of the ethical performance--without ever touching the sphere of cultic performance. It is only in the Bhagavatisutra that we first find mentioned two cultic performances-both supposed to be undertaken by a Jama householder; one of them is called Samayika, the other Pausadha, The reference to Samāvika occurs in a rather curious dialogue where the question is raised that if while a Jama householder is performing Sāmāyika his wife is kidnapped by someone then whose wife it is that has been kidnapped. The answer forthcoming is that it is this Jaina householder's own wife that has been kidnapped, the reason being that even if he declares that things of the world do not belong to him he is not yet free from an attachment to these things From this it becomes clear that Sāmāyika is conceived as a sort of cultic performance during which a householder makes declaration to the effect that things of the world do not belong to him. But it also seems clear that in the dialogue in question the householder performing Samavika is being subjected to ridicule. For to hint that even while saying that certain things do not belong to him a man is yet attached to these things is to imply that this man is uttering falsehood. And that is something intriguing-particularly in view of the fact that a Buddhist canonical passge ridicules on this very ground a Jaina householder performing Pausadha (in the course of which too one perhaps makes a declaration of the type here under consideration ). Perhaps. since the very begining were the Jaina authors maintaining that only a physical detachment from the things worldy-such as is undertaken by a monk-is something worthwhile; but in due course they also began to attach importance to the process of one mentally withdrawing oneself from one's worldly possessions. And in the Bhagavatz dialogue in question the two attitudes are present somewhat in a state of un-reconciliation with one another. As we shall presently see, the later authors could evolve a more satisfactory concept of Samayika. As for Pauşadha, a Bhagavati narrative speaks of it as being of two types, one accompanied by a day-time fasting, the other by a day-time consumption of delicacies. Both the types involve a night-time dharma-jāgara ( = pious wakefulness ) which therefore seems to have formed the kernel of this performance, We are not informed about the details of dharma-jagara but it should be natural to suppose that it meant some sort of preoccupation with things religious-may be listening to or talking about them. The noteworthy thing is that even other Canonical texts do not speak of any other cultic performances. Perhaps, it was not accidental that when a standard 12-item catalogue of the householder's religious duties was ultimately drawn up its ten items were of the form of an ethical performance and two of the form of a cultic performance; and these latter two were Sāmāyika and Pauşadha. Of course, one particular canonical text forms an exception to what is being said here. It is the Avasyakasutra. a text exclusively devoted to the treatment of a cultic performance called Asāijaka and consisting of six steps-viz. Sāmāyika, Caturvimšatistava. Vandana, Kayotsarga, Pratikramana, Pratyakhyana. Now, even here the last two steps are of the form of an ethical performance, but as conceived here they too have a cultic ring above them. Thus Sāmāyika is the process of attaining for a short while the state of complete mental composure, Caturymiaustava the process of singing hymns in praise of the 24 Furthenkaras, Fundana the process of paying obersance to the venerable personages, Kayotsarga the process of rendering the body steady in some fixed posture or other (something like the bodily counterpart of Sāmāyika which is an operation of mind), Pratikramana the process of confessing one's past offences against the code of proper conduct, Pratyakhyana the process of making a resolve not to commit such offences in future. The fact that the cult of Avasyaka thus makes its appearance in a stray and solitary fashion in just one particular canonical text makes it almost certain that the cult as well as the text devoted to it were a fairly late phenomenon. It was only because the cult of Avasyaka as well as the cult of idol-worship satisfied some very strongly felt need of the contemporary Jama society that both were adopted so enthusiastically and so unanimously that it began to seem as if they were practices of a hoary antiquity.

Having thus disposed of the question of cultic performance we are left only with the question of ethical performance so far as the field of practical activity is concerned. As had been noted a little earlier, the problem of ethical performance had been engaging the attention of the Jaina theoreticians since the oldest days and some sort of evolution of thought is distinctly visible in this connection. An essential feature of all ethical discussion is a broad classification of good and evil acts and it will be instructive to study as to what acts were regarded as good and evil by the Jaina moralists. It is somewhat natural to expect that acts actuated by a spirit of acquisitiveness should come in for condemnation at the hands of Jainas who were a monastic religious sect. As a matter of fact, we actually find the Acaranga I Srutaskandha—particularly its II chapter—denouncing the person who is mad after accumulating wealth. The impression is unmistakable that as understood by this text acquisitiveness is the chief vice-all the remaining vices, of which too a good number

are taken note of, being but secondary to it. Not only that, even about the chief secondary vice the picture is pretty clear; it is violence that one resorts to in the course of accumulating wealth that is the chief secondary vice. And the Sūtrakṛtānga I Śrutaskandha gives a technical shape to these fundamental positions of Jaina ethics when it-at the very outset - declares parigraha and himsa (= violence, more usually called arambha) to be the basic vices. However, in the case of violence sociolgical considerations had been, since the very beginning, mixed up with certain extraneous considerations. Thus the Jamas considered it to be a speciality of their ontological position that not only are those beings living beings which are ordinary considered to be so but so also the earth, water, fire, air and plants. So in their eyes an avoidance of violence became not only an avoidance of the violence done to men and animals-but also of that allegedly done to the earth, water, fire, air and plants. And in course of time as the sociological considerations-receded into background the Jaina moralists came to look upon violence as almost exclusively a violence done to the earth, water, fire, air, plants and animals.

Be that as it may, the later Jaina moralists increased the number of basic vices from two to five Thus their list of them included not only acquisitiveness and violence but so also theft, incontinence and falsehood. Thus came into existence the celebrated doctrine of five avratas or indisciplines which a Jaina monk was expected to overcome absolutely and a monk the corresponding five virals were called five mahāvratas or great vows; in the case of a householder they were called five apuivatas or small vows. To the householder's five vows were added seven additional ones (thus yielding the 12-item catalogue of the householder's religious duties). Of these seven two—viz. Sāmāylka and Pauṣadha—were of the nature of a cultic performance but the following five were of the nature of an ethical performance:

- (1) Diguiramana: to desist from all misdeeds beyond a certain geographical limit in one direction.
- (2) Desaviramana: to desist from all misdeeds beyond a certain sublimit set within the geographical limit just spoken of.
  - (3) Anarthadandaviramana: to desist from all unnecessary violence.
- (4) Upabhogaparibhogaparimana: to set a limit to the quantity of things to be consumed.
  - (5) Atithisamvibhāga : to entertain guests.

Considerable commentorial litrature was composed around the concepts of the five great vows, the five small vows, and the twelve religious

duties of a householder. Naturally, in this mass of literature belonging to different periods the social conditions available in those different periods have found a more or less clear reflection and how that has happened remains to be studied.

Another classification of basic vices too has played an important role in certain divisions of Jaina literature-particularly in what is called karma literature (= a literature devoted to the problems of the doctrine of karma) In connection with this classification the basic vices are called 'kasayas' (roughly translatable as 'passions') and divided into four broad types-viz. anger, pride, deceit, and greed. The items of this classification had been appearing in the Jaine literature since the oldest days but their contextual sunificance was somewhat different-in a way just opposite-in the oldest Interature and the later one. This in a text like Acaranga I Srutaskandha anger, pride, deceit, greed appear as just so many secondary vices -- where the basic vices, as we have seen, were acquisitiveness and violence. But the later Jama theoreticians would argue that even one who has gained victory over the vices of acquistiveness and violence-that is a well-vigilant monk requires to undertake a lot of further endeavour with a view to getting rid of anger, pride, deceit and greed. In the technical terminololy of the gunasthāna scheme the idea would be expressed by saying that one occupying the seventh cunasthana has gained victory over the vices of acquisitiveness and violence, but he has to traverse the gunasthanas eighth, ninth and ten and then occupy the twelfth if he is to get rid of anger, pride, deceit and greed. The difference is explained by the difference of social conditions under which the two set of texts were composed. Thus the oldest authors were at pains to argue why one must adopt the career of a monk whereas the later authors were at pains to argue how one must behave after adopting the career of a monk. And the need is for studying the oldest as well as the later ethical teachings of the Jaina authors in their respective sociological backgrounds.

Texts dealing with the problems of monastic discipline were also composed by the Jaina authors of later periods. But it was clear that the social role of the monk was now different from what it had been in the earliest days. In those days the monk was a rebel against the regular society thundering against its inequities, but now he was a regular member of the 'establishment'- a mere religious sectary looking after the extramundane interests of his exclusive fellowship. Under such conditions the monastic disciplinarian was little differed from his Brahmanical counterpart—both preoccupied with the rules and exceptions of the petty details of their every day life rather than with any broader social problems. This overall situation has found reflection as much in the latter day disciplinary texts of the Brahmains.

#### N. M. Kansara

Since the pioneering studies by Shri C. Sivaramamurti who has drawn the attention of Indologists, very few scholars have taken note of the data about sculptural art scattered in various Sanskrit classics, although numerous studies have been devoted to actual pieces of sculptural art. Dr. Vasudev Sharan Aggraval did valuable work with reference to the art data as found in Bāṇa's prose romances, viz, the Kadambart and the Hafsacaritam. Similarly scholars have culled out and classified such data from other Sanskrit works of Kālidāsa, Dandin and a few other poets. In his Presidential Address of Fine Arts & Technical Sciences Section, of All India Oriental Conference, XXIVth Session, Dr. U.P. Shah noticed a few references to architectural details in various descriptions of Jaina shrines in the Tilakamañjarī of Dhanapāla, and pointed out that "it is worthwhile exploring all Jaina literary sources of different periods, especially the Kathā-granthas for similar data" The present study is exclusively devoted to the sculptural data as found in Dhanapāla's Tilakamanjarī.

#### I : Ornamentations in Temples and Palaces :

Among the pieces of sculptural art mentioned in the course of descriptions of temples and palaces, the following are noteworthy, viz., Danta-valabhika (8, 19), <sup>2</sup> Štakumbha-stambha (36,3), Vikatapatirabhainga-citrita-camikara-stambha (71,14), sphaitka-stambha (373,1711.), Äyatana-stambhakambhika (47,11), Rakta-candana-stambha (350, 9fl.) Manitila-dārumaya-jayastambha (60,9), Makara-toraņa (265,19), Prakānḍa-toraṇa (304, 15ff.), Mattavārana-manipatṭa (223,7), sphaitka-vitardikā (267,13ff.) and Rājata-yedikā (223,7).

#### II : Fornishings in Temples and Palaces :

Some more details are indicated in the case of a few other pieces. Thus, the basement of the highly precious lion-throne used to be made of golden stone or it was covered with sheets of gold.<sup>3</sup> The Danta-pata was as pure as slightly ripe inner petals of a lotus and was covered with clean white silken sheet; it was set at the back of the Asthana-vedika; a Matta-varanaka each built in moon-stone was joined to it on either side; on its back side was a high golden seat.<sup>4</sup>

Among the pieces of furniture, and etcetara, there are references to the extraordinarily high bedsteads of the Bhilla chief,<sup>5</sup> jewelled bedstead

in the palace of Tilakamanjari, excellent golden saddle, Hema-viştara e, Fistara, Sukhāsana, e Asandi, and a Rājata-darpaņa 2.

#### III : Iconography :

As has been noticed by Shri B.C. Bhattacharya,18 it is a time honoured custom in India to instal images for the purpose of private and public worship Neither the Budhists nor the Jamas disregarded it and. in fact by assimilation, completely developed a system of their own with a multitude of images with canonical and mythical details. With the Jainas the images no doubt originated from the Tirthankaras. The governing idea of the image seems to be that it reminds a believer of the condition through which a Tirthankara passed to attain salvation and that affords him a strong incentive to follow the noble example of the Tyrthankura in life. Dr. Bhattacharva further remarks14 that ideas of auspiciousness, prospenty, wealth, kingly splendour and so on, found a direct outlet in the sculptural art in the images of subordinate gods and goddesses like Genesha, Sri, Kubera, Indra, etc. The long-standing tradition and well-established images of these gods in Brahmanic Hinduism directly appealed to the Jainas. It seems they were necessary for the mass appeal in view of a similar mass appeal of Brahmanico-puranic imageworship.

The iconographic aspect of sculpture has received much attention at the hands of Dhanapala, especially in the case of the Jaina images of the first Tirthankara Rabha and the last one, viz., Mahavira.

The image of Lord Reabha installed in the adytum of the Jaina temple on mount Ekasinga was a huge icon carved out of the philosopher's-stone,15 It was set on a lion-throne bearing the frescoed motifs of a group of constellations, a dear and a lion.16 The posture of the image was a sitting one called Padmasana with the palms placed upright in the lap.17 The curls of hair reaching both the shoulders had foliage decorations,18 The ends of the eyes seemed to touch the root of the ears (of course from the front view) and the eyebrows were slightly failen: the expression in them suggested a state of perfect mental poise and total absence of purturbation19. The face resembled the lunar disk,20 On either side was a figure of Indra carrying white camara on his shoulder. A circular halo around the face, three white parasois, figures of various flying gods, some of them playing divine trumpets, some showering flowers, some folding their hands and with nymphs riding different aeroplanes, are other accompanying features.22 These features in their totality constitute what is technically known as 'PARIKARA' in Jaina iconography. 25

The above description of the image of Rsabha differs from that of a tenth century image of Rsabha noticed by Shri Udai Narain Roy, \*\* who observes that an image of Rsabhanātha can be identified by his associated symbols, the bull and the wheel and the Sun between rampant Hons at the base of the throne; seated in the posture of meditation and naked: two worshippers besides the central figure being Bharata and Bāhubali, and the smaller side figures on the base of the throne being the Yakṣa Gomukha and Yakṣiṇ Cakreivar. Some of the above details noticed by Shri Udai Narain Roy would rather tally with those in the following very brief description of the image of Lord Mahāvīra as given by Dhanapīlla.\*\*

The huge image (bimba) of Mahavira, the last Tirthankara, installed in the sanctum of the temple at Ratnaknia, was carved in a diamond slab, 2e and was set on huge golden throne. 27 There is a reference to the \*Parikara\* also, though the only details given about it are the motifs of the elephant, the lion and the wheel carved on the base of the throne 24

Another notable feature of Jaina iconography noticed by Dhanapala is the 'SAMAVASRIT-SĀLA'12" a later specimen of which is extant in the form of the 'Samosarena' in the famous temple called Vimala-vasahi on Mount Abu (Rajasthan).30 The details mentioned by Dhanapala are wide circular halo around the face,31 the group of constellations covered by the cloud of the deluge,32 the Bhadrapytha depicting the events of the occasion of the Birth-Consecretion (Jannābhiţeka) of Tirthankaras on the top of the Meru Mountain the sides of which were being splashed by the Milk Ocean.82

The images of other Tirthankaras are also referred to<sup>34</sup> in connection with the subsidiary shrines around the main one of the First Tirthankara Raabhanatha.<sup>35</sup>

It should be here noted that Dr. Umakant P. Shah has studied the Jaina icons and the relavant literature bearing on the architecture very thoroughly in his yet unpublished thesis (in three big volumes), which treats the icons of the Trthankaras in all their minute details covering about 167 pages (i.e. Vol. 1, pp. 261-427).26

The image of the Goddess Śri, installed in the shrine specially built by King Meghavahana in his palace garden, is said to have been carved in wood of a tree growing on the pearl mountain <sup>27</sup>

In the nische of the walls of the way-side step-wells near shady bunyan trees, images of various gods were installed, probably as guardian deities.\*\* Besides these, there are references to stone-images, most probably serving as frontain-heads, to the bracket-female-figures (talabhinjika) carved in an analysis and having conspicuous breasts, to

#### IV · Vantras :

The term 'Limita' has been defined by Bhoja in his Santarangana strailaba; as a centrance by which the natural forces like earth, water, fire, art and other are channelled for the benefit of human beings. 4º In the year 1989 Dr. V. Raghavan first brought to light this aspect of Indian Sculpture in the ceurse of his first lecture in the Indian Institute of Culture, Bangalore. Dr Raghavan added a few more references to the original matter in the brochure and brought out its second edition from Madras in 1986.4º Research scholars have welcomed the study as presenting in one place the entire material bearing on the very interesting subject. Dr. Vasudev Sharan Aggraval has studied the Yaniras referred to in Banga's prose romances 40 However, Dhanappala's Tilakamanjari seems to have escaped the attention of Dr. Raghavan in this respect, Hence the present attempt to supplement the study.

Dhanapala has referred to the following Yantras in his TM:

- (i) Ghati-yantra (ii) Cāmikara-cakra-dolā-yantra, (iii) Vimāna-yantra, (iv) Vilāsa-yantra-putrikā, and (v) Yantra-dhārā-gṛha. Let us look into the details of each of them.
- (!) Ghali-natira: It was the water-wheel mounted on a well and consisted of a wheel on which were suspended, like a huge belt, a pair of joined circular topes to which, again, a number of earthern pots were tied in a serie, at regular intervals in such a way that the ropes along with some of the pots reach considerably below the surface of the of the water in the well." Such water-wheels are found even to this day in places around Palanpur in north Gujarat.
- (11) Cārntkara-cakra-dola-yantra: It seems to have been a sort of a borizontally rotating merty-go-round possibly mounted on a central golden pillar serving as a pivot; it was decorated with silken banners on the top.44
- (iii) Vimana-yantra: It was a sort of a wooden aeroplane, at times studded with jewels and decorated with cloth banners; it could fly with great speed in the air.
- (iv) Vilasa yantra-putrikā: It was a mechanical contrivance in the form of a female figure, most probably carved from stone or wrought in metals like gold and etectara, and was set on the pillars; such mechanisms were utilized for waving Camaras to the kings and royal inmates in the palaces.

(v) Yantra-dhara-grha. According to Dr. Dwijendranath Shukla, this was a sort of shower-bath. 49 But, on the evidence of Dhanapala, it actually seems to have been a room on all the sides of which water was made to fall in jets as a cooling device, 49 (much in the same manner as, for instance, is to be found in the chimney-like cooling towers of the thermal power-house at Sabarmati, Ahmedabad); the water-supply to it was connected with the adjoining reservoir. 50 Dr. Vasudev Shatau Aggraval has studied the references to Yantra-dharagrha found in Bāṇa's Kadambarı in his KESA. 51

#### References .

- Dr Umakant P, Shah, Gf Progress of Studies in Fine Arts and Technical Sciences
  Presidential Address of Fine Arts and Technical Sciences Section. All India Oriental
  Conference, XXIV Session, Valanasi, October, 1969.
- 2. The references in the brackets are to the page and line numbers respectively of the Niranya Sagana Press (2nd) Edition, of Dhanapāla's Tilakamanjarī; —TM(N) —; the readings in the following quotations are according to the text critically fixed by me with reference to several original Mss.
- 3. TM(N) p. 228 (11ff)...kārttasvara'sllāpā habandhena mahā hasmhāsanena....
- 5. Op. cit., p. 201(21).. Bhillapateh.. prākytajanadu ārahān pallyankān. 1
- 6. Op. cit., p. 423 (6ff.).. maniparyankıkä.. /
- 7 Op. cit., p. 419 (2)...prakāndakanakaparyāna... /
- 8. Op. cit., p. 72 (15),
- 9. Op cit, pp. 315 (20), 352 (11ff.).
- Op. cit. p. 374 (16).
- 11. Op cit., p 377 (7).
- 12. Op. cit., p. 61 (5).
- Cf. Dr. B. C. Bhattacharya, The Jain Iconography Punjab Oriental Series, No. XXVI, Lahore, 1939, p. 19.
- 14. Op. cit., p. 20.
- 15. TM (N), p. 217 (22)...mahāpramānām cintāmanimaysm pratimām. /
- 16. Ibid., p. 217 (1) ..grahacakrālankytamygabhājistinhodbhāsite.. alaghīyasi siinhāsane... [
- Ibid., p. 217 (2) .. nibaddhapadmäsanämuparvviracutottänakavayugalakisalayitämkamadhväm ... !
- 18. Ibid., p. 217 (3ff). patrabhangalat ābhih kesavallarībhir adhyāsītobhayam sapithām |
- Ibid., p. 217 (4ff.)...apängabhögacumbita\(\frac{1}{2}\)ravan\(\text{antena}\) kincimiatapak\(\text{smand}\) ninvik\(\text{in}\) at\(\text{antena}\)-rakena cak\(\text{sis}\) i
- 20. Ibid., p 217 (5).,vidyotitavadanendubimbām.. !
- 21. Ibid., p. 217 (5ff.)..amsävalmbitadhavalacämarasuvendi asevitasavyöpasavyapärsvöm...
- Ibid. p. 217 (7ff). atibhāsva ikyturā prabhāmaņķalenodbhāsutām, sutiapatrātraysprakāsttairībhuvanaivaryām, aissatašsa vividhavininavāhanādihtūgharatyudārākytibhurapsarotsy stakusumavystibhih. katiscillalējaghajtiānjalipuairambaratalavai tibhiļ kyti imasurasamīhali, parikaritām...

- 23. Cf. Vāstu-sēra-prakaraņa by Thakkura Feru, Edt. with Hindi Tr by Pandita Bhagavandas, Japur, 1936, p. 96,
- 24. Cf The article entitled 'Rsabhanātha, the First Jaina Tirthankara, Stone, Indian. 10th Century' in Boston Bulletin, Vol. LKII, No. 330, 1964, p. 126,
- 25. TM(N), p. 275 (6-15),
- 26. Ibid. p 275 (13ff.). atımaköpramöşavayramaşıfsil ömayası . . /
- 27. Ibid., p. 275 (9ff.) .hiranmaye mahati simhäsane samässnam.. /
- 28. Ibid., p. 275 (5)...ibhamrgendracakrādhyāsite simhāsane., [
- 29. Op. cit., p 226(4).
- 30. Cf. Śliparatnākara, (Guj ) by Narmadashankar Muljibhai Sompura, Dhrangadhra, 1939; p 496.
- 31. TM(N), p. 226 (3) ..bahalodyotabaddhaparivesamandalah.. /
- 32. Ibid., p. 226 (5ff) . paritalinakālameghapasalāntaritarigraham grahagrāmanyam., /
- 33. Ibid., p. 226 (7ff.) "sarvapathīnadīptīpa:alaplāvitabhadrapījhatayā k sīro dasalilak sālvamānamerupy stām janmābhī sekalstāmiva daršayantih...
- 34. Ibid , p. 226 (14) . . jinānāmajitādināmapratimasobhāk pratimāk . . !
- 35. Cf. ibid., pp. 226(2); 256(9): 406(1-3).
- 36. Cf. Dr. Umakant P. Shah, Elements of Jaina Iconography (North India), Baroda, 1953, Vols. I-III. a thesis submitted to the University of Bombay, Bombay. (yet unpublished).
- 37. TM(N), p. 34 (6)... muktāśailadārusambhavāh bhagavatyāh śriyah pratikytim... [
- 38. Op. cit., p. 117 (7ff.).. dvārabhitti garbhapratis; hitānekadevatā pratimābhih...mārgavā. ptbluk...; Shri C. Sivaramamurti has misinterpreted the word 'pratima' in the sense of 'painting' in his article entitled 'Art Notes from Dhanapala's Tilakmanjar;, Indian Culture, Vol. II, No. 2, Oct. 1935, p. 199.
- 39. Cf TM(N), p. 307 (20).. pāsaņaputrakeşu... /
- 40. Op. cit. p. 218(23) indnmonisālabhanjikā...; 364 (22 st.) ghanastanadvandvasālinīnām śżłabhańnkēnēm ...; 389 (23ff) saśālabhańnkā .. saudhögravalabhīsātakumbhastambhāh .. /
- 41. Cl. Bhoja's Samarāngaņa-sūtradhāra, Vol. I, Chap. 31, vss. 3-5; yadyechayā pravittēni bhātēni svena vartmanā niyamyāsminnayati yad tad yantramitt kērtītam [[3]] svarasena pravytišni bhūtām svamanīsaya | kytam yasmad yamayati tad vā yantramīti smytam ||4|| tasya bijam caturdhā syat kşittrapo'nalo'nilaļ; | āsrayatvena caiteşām viyadapyupayujyate ||5||
- 42. Cf, Dr. V. Raghavan, Yantras or Mechanical Contrivances in Ancient India, The Indian Institute of Culture, Banglore, 1956.
- 43. Cf. Dr. Vasudev Sharan Agraval, Kēdambarī Eka Sēmskṛtika Adhyayana (Hindi), pp. 71, 85, 209, 213, 216; also of. Hariacarita Eka Sāmskṛtika Adhyayana (Hindi) by the same author, pp. 204, 211, 216, 218.
- 44. TM(N), p. 8(13)... madhuratāraghaņīyantracitkaralīj... /
- 45. Op. cit., p 157(18ff.).. etnämisukapatäkäbhih pallavitaiskharäni cämikaracakradolä-
- 46. Op. cst., p. 344 (19)... hārlcandanavimānam... 3566(13) ... asahyavegamāruhya vimāлат..; 381 (1ff.)... шрайнаіса dīram... pracalitah prakaşlıapaşuramhasā...vibhajateva mārgaghasliāni meghavyndāni...ambarajaladinlanghanayānapātreņa tena pradhāvatā yāpliena nirdayam dārubhavanenahyamānah..; 414 (23ff.)..vicitravastradhvajamadhirahya manivimānaih pracalitā gaganamargena . . |

47. Op cst., p. 60 (11ff.). savibhramotk siptairdak sinakaraih pracalayannavasare su bālavyaianāni vilāsavantraputrikāvidas dhai am dhās vati... 374 (10ff.)., upanītacārucāmarābhirmanicatu skikāstambhatalavartinī bhis catasybhis cāmī karasilā yantraputrikābhih svairasvai-

ramupayiyamanah.. |

51, Kad. E. Sam. Ad., pp. 197, 200, 376.

- 48. Cf. Dr. Dwiendranath Shukla, Bhāratīya Sthāpatya, (Hindi), Hindi Samiti, Ministry of Information, Uttar Pradesh, Lucknow, 1968, p. 627.
- 49. TM(N), p. 17(21) \_ prantanipatadambudharandhakaritodarakuharesu dharagyhesu .. |
- 50. Op. cit., p. 418 (7ff.).. adystapārasarasastīrasutritesu yantradhārāgyhesu.. I

#### SOME VERSIONS OF THE TALE OF VYZGHRAMIRI

### H. C. Bhayani

The tale of Vyaghramarı (No. 32 and 43 in the Sukasantati Textus Simplicior ed. R. Schmidt, 1893; reprinted, 1959) can be outlined as follows t A quarrelsome woman once picked up a quarrel with her husband and left home taking her two young sons alongwith her. While passing through a thick forest she saw a tiger about to charge at her. Putting up a bold face she slapped her sons saying, 'Why are you quarrelling to have each of you a whole tiger for the dinner? You share this one for the time. We may shortly chance to get another one.' Hearing these words the tiger thought her to be none else than the legendary Tiger-killer, and scared to death he fled. On the way a jackal tried to convince him that what he believed to be the Tiger-killer was a mere human being. The tiger, not quite trusting the jackal, agreed to go back with the jackal rethered on his neck. As the woman saw the strange pair approaching. she pointed an accusing finger at the jackal and shouted, 'You crook! Previously you supplied me three tigers and hence I trusted you. How is that you have now brought just one?' Hearing these words the tiger took to his heels.

In the version preserved in a Kashmiri folk tale, it is a farmer's wife who posing as a tiger-killer tries this trick, because her husband was broed to promise a cow to the tiger (cheetah) in order to save himself. The scared tiger in his second approach ties up his tail with that of the ackal, who dragged and dashed on the ground by the fleeing tiger meets its death in the end

In another version, expanded and mixed with another motif and urrent in Rajasthan and Gujarat, the animals are three instead of two viz., ion, hyena and monkey and each one is outwitted in turn.

The earliest version of the tale is found in a Vinaya text of the tuddhists, viz., the Bhikṣuṇ-vinaya of the Arya-Mahsanghika-Lokottara-adin. The Buddhist Sanskrit text of the tale and its outline in English re reproduced below from Roth's edition of the Bhikṣuṇ-vinaya.

इयं की रात्री दारिकां स्कन्धेनादाय गच्छति । सिंहो च पुरतः प्रख्यपिथतो । सा दानि दारिका दृष्ट्रवा रुदिता । ताय क्रियाय दारिका चपैटया आहता-'एको ते सिंहो खादितो एतं पि खादितुकामासि' । सिंहः परयति—यादशी एषा स्त्री व्याक्षा च मस्तरा च खादत्येषा ममायीति । भीतः प्रपालयति । पुरतो मकेटः आगत्वा सिंहं पृथ्वति—'पृगराज-पुत्र कहिं गमिष्यसि'। सिंहो जल्पति—'भयं में उपपन्नं'। बातरः पृष्वति—'कीरवं भयं'। सिंहो विस्तरेणाचित्रति । सो जल्पति 'नैवं वक्तव्यं। सिंहस्तं पृगराज । कस्त्वां प्रहरिष्यति । आगध्यति निवर्ताहि'। सा नेष्य्यति । सिहो बानरेण केशेहि गृहीतः। 'आगध्याहीति'। सा दारिका दृष्टा प्ररुदिता । सा खी जल्पति । 'सा रोदाहि दारिके एषो तव मातुः केनानीतो केशेहि गृहीत्वा इदानी यन् नं इध्यति से सादाहीति'। सिंहः पश्यति—'मा हैवं संकेत-कृतं भविष्यति । एवभेवानीयानीय देति एपापि खादति । यत् तावदहं एकं वारं प्रपछानः कि भूयो निवर्तितः'। सो दानि तस्य मकेटस्य अवयुनित्वा प्रपछानः ।

'(The Lord) relates the story of a woman who walks at might carrying her child on her shoulder. All of a sudden a lion stands before them. The child starts crying. The woman gives a slap to the child saying: 'One lion has already been eaten by you, and now yov want to eat this one also'. The lion notes how forwardly eloquent and bold the woman is in regard to him. He gets frightened and runs away. A monkey sees the lion fleeing. Astonished, he asks, 'How it happened that the king of deen is running away'. The lion tells his story. The monkey says this is not the behaviour of a king and asks him to return. He refuses. After this the monkey jumps down and drags the lion by his mane to the place where mother and child are walking, Again the child cries. The woman says, 'Don't cry, the lion has been brought back by his mane to your mother; if you want to eat him, now eat him.' On hearing this, the lion turns the monkey from his neck, and runs away.

The Sanskrit text of the portion where the woman again consoles the weeping child seems to be slightly corrupt. In the sentence पूर्वो त्व साह्- मानीतो के केशिह पहोला the words साद् केनातीतो of not make any sense. In all probability the text is to be emended as साह-केनातीतो. On sighting the lion being led by the monkey, she brilliantly remarks: 'My child, don't cry. Here comes your uncle dragging the escaped lion by the mane'. Referring to the monkey as the child's maternal uncle absolutely convinces the susphelous lion that the monkey was in leage with the woman. In a current version too the jackal which takes the place of the monkey and whild approaches the woman after having tied up its tail with that of the lion i similarly referred to. A search for other Prakit and modern Indian foll versions and a systematic comparison of all the versions are obviously the two aspects that invite further efforts to study this tale,

## कालिदासनी नाटचोक्तिओ गौतमभाई पटेल

संस्कृतमां नाटकोनी रचना रंगमंच पर प्रयोजना माटेना विशिष्ट आष्ट्रक्षी थती अने ज्यां सुधी विद्वान प्रेक्षकोने नाटचप्रयोगथी संतीप न सांपडे त्यां सुधी स्त्रधार के कहोने काल्दास जैयो कर्ता पण आत्मसंतीपनो सास रूई शकतो नहि. नाटकनो प्रयोग रंगमंच पर केवी रीते करवी ते माटे छेसक पोते रंगस्चुनी अथवा नाटचोक्तिओ कृतिमां उमेरतो. आवी नाटचोक्तिओ काल्दासना \* अभि-झानशाकुन्तरूमां ५०७; विक्रमोर्वशीयम्मां ३३२; माल्विकाधिमित्रमां ३२७ होवाथी वर्षु मळीने ११६६ थाय छे, आमांथी केटलीक नाटचशासना विविध प्रकारनी छे, तेओनो अभ्यास अही संस्वेपमां प्रसुत करवामां आवे छे.

के उक्तिओ सर्वश्राच्य होय एटछे सहु मंच परनां पात्रो अने प्रेक्षकोने सांभळवा—संभळाववा माटे होय तेने प्रकाशम् कहेवामां आवे छे. स्वगतम् अथवा आत्मगतम् ए अश्राव्य प्रकारनी अर्थात् प्रेक्षको सांभळे ते राते रंगमंच पर पात्र बोछे पण रंगमंच परनां अन्य पात्रो माटे ते अश्राव्य होय छे. आ सर्वश्राव्य छने अश्राव्यनो प्रयोग नाटकोमां विपुष्ठ प्रमाणमां थतो होय छे. आ उपरांत आवे छे नियतश्राव्य. जेनां रंगमंच पर मूमिका भजवतां सर्व पात्रो निह पण नियत—असुक निश्चित पात्रो ज ते सांभळे पवी व्यवस्था होय छे. आना अपवार्तिम् अने जनान्तिकम् पूर्व वे प्रकारो छे. वळी आकाश्वभाषितम् अथवा आपात्रार्थं अने कर्णों नो प्रयोग पण नाह्योकिओ तरीके थाय छे. ज्यां वात

र्नोध अञ्चासकाकुत्तलस्य - चंपा गणेल गडकर विक्रमोधिशीयम् -चंपा एम. आर. कार्क. मालविकाञ्चिमित्रम् -चंपा. सी. एच. टी नी आदुत्तिमांथी पाना नवर आपवानो आव्या छे.

१. जुओ. आपरितोषाद्विदुषां.....शाकु० १।२

२. सा द. ६।१३८ द. रू. १–६४, मा. द. १२ अ., भो. प्र. प्र. २१९

ર, ના. શા. રપાડડ શા. ર. ૧–૧૨૭, ર. ≅. ૧–૧૪ ના. ર. ૧૧. છા.; મો. પ્ર. ટુ. ૧૧૧ મં. મં. ચં. પ્ર. ૧૦

ક. ના. શા. ૨૫/.૮૬; સા. વ. ६–૧૧૮ અ.; વ. રૂ. રૂ. રૂ. રૂ. મો. પ્ર. પુ. ૨૨૦ ્ર પ્રના. શા. ૨૫/.૬૧, સા. વ. ૬–૧૧૬, વ. રૂ. ૧–૬૫ અ; ના. વ. ૧૨ અ.; મો. 1. વ્ર. ૨૧૬. મે. મે. વે. પ્ર. ૬૦

६. द. रू. १।६७; ना. द. १३ व, सा. द ६।१४०; भी. प्र. प्र. २२०; रसा ६. २००: मी. मी. चे. प्र. ६०

७. ना. शा. २५।९२

कानमां कहेबाय त्यां कोंगें पृत्तं नाटयसूचन मळे छे. आ सह कोई माटे अआवय छे. आ उपरांत कोई पात्रप्रवेश अचानक आय त्यारे अपटीक्षेपेण नाटयोक्ति प्राप्त धाय छे. विकाम । अने शाकु । मां आयोग अयोग छे. आ सहमां अपवारितम् अने जनान्तिकम् नो सुरुम मेद समजवा जेवो छे.

आ विषयना आचार्योए ते व्याख्याओमां तारयी बताव्यों हे —अन्य सह 
पात्रोधी छूपुं राखोने एक पात्रने बाजुमां छई जईते जे कहेवाय ए अपवारितम्
बने, शहीं वे ज पात्रो कार्यव्यापृत होय. ज्यारे कोई एकाद वे पात्रोधी छुपाववानुं
होय पण अन्य पात्रो सांमळे तो बांधो न होय त्यारे जनान्तिकम् बने छे. अपबारितम्, मां एक पात्र बीजा पात्रने बाजुमां छई जईते वात करे छे. अंग्रेजीमां
(Aside) एवी नाट्योकि आने अळती आवे छे. ज्यारे जनान्तिकम् नो प्रयोग
कराना होय त्यारे 'जिपताकाकर' नो प्रयोग थाय. जे पात्रोधी हकीकत छुपाबची होय तेमनो सामे अंगुठो अने टच्छी आंगळी बाळीने बाकीनी त्रण आंगळीओं ऊंची राखीने बीजय, आधी प्रेश्वकीए मानी छेवानुं के जेनी सामे 'जिपताका' दर्शांबाई ते पात्र आ वाक्य सांमळलु नथी. काळिटासे अपवारितम् अने
अनान्तिकम् नो तेना सुस्म भेदने नजर समक्ष राखी सुन्दर उपयोग कथीं छे,
एक उताहरण अही पर्यान्त छेखाहो.

विद्षकः (अथवाये) उपस्थितं नयनमधु संनिहितमक्षिकं च । तदप्रमत्त इदानी
पस्य । (ततः प्रविश्वति आचार्येणावेश्यमाणाङ्गसौध्यवा मालविका)

विद्षकः (जनान्तिकम्) पश्यतु भवान् । न खल्वस्थाः प्रतिच्छन्दात्परिहीयते मञ्जरता ।

८-तद् भवेदपवारितम् ।।

र**हस्**वं तु बदन्यस्य परावृत्य प्रश्वासते ।

त्रिपताकाकरेणान्यानपवार्यान्तरा कथाम् ॥

भरयोग्यामन्त्रणं यास्याच्यअनान्ते जनाम्तिकम् । सा. द. ६१९३६ ब्रस्तिनौ समज्ति प्र माणे-यः कयिद्यां यस्माद्रोपनीयस्तस्यान्तरतः कार्यं सर्वाक्गुलनामितानामिक निपताकस्रक्षे को कृत्यान्यम सह यस्मन्त्रयते तत्रअनान्तिकम् पराष्ट्रसाम्यस्य कयसमयथारितम् ।

तर्जनीम् उसंतरनङ्गाञ्चलकरः । गण्डगः संहताकारप्रसारिततलाङ्गुलिः ।

पताकः स्यादय यदि बहित्रतानाधिकाष्ट्रालिः । स एव श्रीत्रमस्तिहि त्रिपताक इतीयेते ॥ संशानातः सस्या अन्यस्य परस्य जनस्य समझे वशु रहृद्यं गोपनीय अन्यैः अक्शनीय-भित्यपैः वसु त्रकार्यते तत् अपयारितम् । अत्यान् जनान् अपयार्थे जनान्ते पात्रसमृद्वमणे अपयोग्यस्य परस्यस्य आमन्त्रमं गुझनायकं तत् जनान्तिकम् । मेदमेदारसम्य, प्र.६०

अहीं प्रथम वाक्य केवळ राजाने उदेशीने होबाथी अपवार्य (अपवास्तिष्) चो प्रयोग छे, बीजुं वाक्य राणी सिवाय अन्य सांभळे तो बांघो नथी माटे जना-न्तिकम्, अहीं विद्युषक त्रिपताकाकर राणी सामे करे आवी रंगमंच व्यवस्था गोठवावो जोईए.

भा उपगंत भरतसुनिना ना. शा. मां स्मित, विस्मय, आवेग, असूया, विद्यास, हर्ष वगेरेने केवी रीते भजववा तेनुं विस्तृत वर्णन छे, ते सहुनो यथास्थाने' कालिदासमां निर्देश छे.

मालविकामां सर्वे प्रहसिता , मालविका स्मितं करोति । एवी नाटयोक्ति . मालविकाना तृत्य पछी विद्युष्क 'ब्राह्मणनी पूजा नथी करी' एवं विधान करे छे त्यां आते छे. अहीं प्रहास अने स्मित नो अलग निर्देश लेखकनी नाटचालुकानो बोतक छे. सुग्धा नायिका मालविका आ प्रसंगे पण प्रहास करे ते तेने इष्ट नथी. आधीं तिना नाम साथे स्मित माटेनुं अलग सूचन करे छे. आधी पात्रनी विश्वष्ट पात्रना ज्वाळवाय छे, चमकी उठे छे. अभिनयनी आबाद सुद्ध कालिदास घराने छे.

भरतमुनिमां 'छज्जा' नी व्याख्या के अभिनयनी चर्चा नथी. एक स्थळेः रुज्जार्राष्ट्रमी चर्चा छे. छज्जाने स्थाने 'ब्रीडा' अने तेना अभिनयनी सुन्दर्भक्षने 'स्रुक्ष चर्चा छे.

त्रीडा नाम—अकार्यकरणात्मिका । सा च गुरुव्यतिक्रमणावज्ञानप्रः त्तिज्ञानिर्वदणपश्चाचापादिभिविभावादिभिः सम्रुत्पाद्यते । तां निगृढवदनाः ध्योम्रुखविचिन्तनोवीक्षेखनवस्त्राङ्गलीयकस्पर्शननखनिक्रन्तनादिभिरनुभावैरभिन्नयेत् । अत्र आर्थे भवतः—

> किञ्चिदकार्यं कुर्वन्नेवं यो दृश्यते श्रुचिभिरन्यैः। पश्चाचापेन युक्तो बीलित इति वेदितन्योऽसौ।। लञ्जानिगृहवदनो भूमि विलिखन्नसांश्च विनिक्कन्तन्। वस्त्राङ्गलीयकानां संस्पर्भे बीलितः क्रयौत॥

कालिदासमां सब्रीखम् अनेकवार आवे छे. शाकुः ना १ अंकमा शकु-तला ब्रीडां रूपयति एवो प्रयोग छे. ते कण्वने पो पडे छे त्यां सब्रीखम् प्रयोग छे. तेने गुरुजनव्यतिक्रमणनं कारणे बीहा जन्मी छे. अने हवे मनमां पश्चात्तापनो भाव पण छे. मालः मां चित्रमां रहेल मालविकाने राजा उपको आपे छे. अने मालविका अना सांमळी सब्रीखवदनमञ्जलि करोति—एम कालिदास कहे छे. विक्रमः ना र अंकमां उर्वशी राजाने सब्बीखम् प्रणाम करे छे. आम थ्यां थ्या ल्यांनो साव

<sup>🥦</sup> भा. शा. भा. १ पृ.-२६३--२६४

के स्यां कालिदासे 'बीडा' शब्द वापयों छे. आ तेनुं भरतना नाटयशास्त्रनुं सृक्ष्म बान दर्भावे हे, केवळ एकवार शाकु० ना ३ अंकमां शकुन्तला सलज्जा तिप्रति । पत्रं रंगसचन छे. अही लग्जानो मानसिक भाव छेखक दर्शावी रह्या छे. ते माटेनो क्रिकेष्ट अभिनय तेओने दर्शाववो नहि होय. अन्यथा ब्रीडां रूपयति एवं कांडक कड़ां होत. वळी तेओना ११०० थी वधु रंगसूचनोमां कयांय सलज्जम के लज्जां क्रपचित जेवो प्रयोग नथी. आ दशिव छे के कालिदास भरतना नाटचशास्त्रथी सपरिचित हरो.

शाक् ना ५ मा अंकमां शकुन्तला भीता वेपते अने इट्रा स्थंकमां पुरुष:--भीतं नाटयति त्यां भीति अथवा भयनो निर्देश छे. गुरुजनना अपराधधी रौद्रवस्तुन् हर्कन भवाधी के घोर वस्तुनुं अवण थवाधी भय जन्मे छे, एवं भरतसुनि माने शक्तिकानी भय गुरुजदना अपराधवी जन्म्यो कें, माळीमारनी राजाना अपराधने कारणे छे, अप्राप्यनो प्राप्ति थतां, प्रियसमागम अथवा हृदयगत मनोर्थनो-**छाम बतां** मनुष्यने हर्ष उद्भवे छे, तेनो अभिनय नयन, वदननी प्रसन्त्रता, मञ्चरमापा, बार्लिंगन, रोमांच अने छिलत विहार वगेरेथी करवो जोईए,'' काछि-दासमां अनेक स्थळे 'सहर्पम्' नो निर्देश मळे छे, जेमके शाक्क० ३ अंकमां परि-करूप सहर्षम् - अप्ये लब्धं नेत्रनिर्वाणम् । अहीं प्रियजननी प्राप्ति हर्षेनुं कारण छे. क्कमं । मां २ अंकमां मुर्जेषत्र प्रसंगमां नास्त्यगतिर्भनोरथानाम् कहीने गृहीस्वानु-वार्च्य सहर्षम् एम कहे छे. अहीं एक साथे त्रण रङ्गसूचनो छे, गृहीत्वा-लईने, अनुवाच्य-पंडी वांचीने अने इन्छित लाभ थयो होय तेम सहर्षम् जणान्युं छे.

भरतमुनिना नाटचशास्त्रमां १२मो अध्याय विविध गतिओनं वर्णन करे छे. खां उद्घान्तक नामनी अनेक गितनुं वर्णन छे, शाकु॰ ६ हा अंकमां सानुमती माटे **उद्भान्तकेन निष्कान्ता** एवं रुख्युं छे, अहीं उ**द्भान्तक** एक विशिष्ट प्रकारनी गति छे ते नहि समजनार आनो अनुनाद Exit by Jump अथवा Exit by flying through the sky करे छे, ते वास्तवमां नितान्त आन्त छे, संस्कृतनाटकमां ते पछी काळिदासमां के अन्यत्र ततः प्रविकाति स्थस्यो राजा के रथेन राजा एम **आवे** एटछे रह्ममंच पर रथ आवे छे एवुं मानी नथी छेवानुं पण **रथस्थ** दर्शाववानी एक बिशिष्ट गति हो. ए रीते चाहतो राजा के सूत रहमंच पर आवे एटले समजी

१० ७-२२-२३-२४ मा. हा.

<sup>19</sup> W. W. W.

छेवानुं के राजा रथस्थ छे के सूत रथस्थ छे, " आ ज रीते आरोहण अने अवतरण दर्शाववा विशिष्ट प्रकारनी गतिनो आश्रय छेवानो होय छे, " आकार्यमान दर्शाववा विशिष्ट प्रकारनी गतिनो आश्रय छेवानो होय छे, " आकार्यमान दर्शाववा आकार्यमा उडवानुं होतुं नथी पण असुरु प्रकारनी गतिमां चाले एउले प्रेक्षकोए मानो छेवानुं के आ पात्र आकार्यमान करे छे. आश्री समजी शकाय छे के ए जमानामां नाटक जोवा जनारनी मानिसक तैयारो अथवा नाटक समजवा माटेना न्यूनतम जाननी अपेक्षा रहेती हरो. काल्दिसमा प्रेक्षको अभिरूपभूषिष्ठ" हता एम तेणे ज नोष्टुं छे ने !

भरतना नाट्यशाखमां उपलब्ध रहसूचनो के अभिनयना स्थानो उपरांतना केटलांक नशं के मौलिक कही शकाय तेवां सूचतो कालिदासनां नाटकोमां अनेक छे. जेमां लेखकनी सूच्न नाट्यसूजनुं सुमग दर्शन उपलब्ध थाय छे, राजा अङ्गुरूष्यानुमन्यते (मालः) विदूषकं संज्ञापपति (बि०६०), मणिमादाय मूर्धिन वहति (बि०८२), मुद्रास्थानं परामुक्त (जा०११८) चित्रलेखा मोचनं नाटयित (बि०१४) श्रास्थानं नाटयित (जा०११८) चित्रलेखा मोचनं नाटयित (बा०१४) श्रास्थानं नाटयित (जा०६) कल्यामावर्जयित (जा०१६) युक्तसेचनं रूपयित (जा०१२) श्रुतमिनाय (जा०५९) अहीं कोई विशिष्ठ शास्त्रीयनं कपिनाय नथी, पण सहेजमां समजीने कोई पण नट ते करी शके तेवां आ सूचनो छे छतां तेमां नाटयकारनी तस्तासूज्ञ के रङ्गमंचसभानता प्रत्यक्ष आय हे.

कालिटासे दशिवेछ कतियय नाज्योक्तिओनो अभिनय केम करवी ए शाख-कारो के नटी माटे कोयडारूप पण छे. आजे तो तेनी परम्परा नष्ट थई होवाथी तेनुं मूळ पण सूचवी शकाय तेम नथी. उदा • सिद्धमार्गमवगाहा, अथवा नामाक्षराण्यसुत्राच्य सापत्यतां रूपयति (वि • ९०) अधिकारखेदं निरूप्य (वि • ९०८) अहीं सिध्धमार्गेनुं अवगाहन, सापत्यतानो अभिनय के अधिकारखेदं निरूप्य नट केवी रीते करी शके ! अथवा करती हशे ! कपोतहस्तर्क कृत्वा जेवी नाटयो-क्तिने समजाववा टीकाकार संगीतरत्नाकरमांथी अवतरण आपे छे के कि कपोतोऽसीं करी यत्र श्लिष्टम्लाग्रपार्श्वकी । मणामं गुरुसंभाषे । गजेन्द्र गडकर—एक अन्य व्याख्या तेनुं मूळ दशीव्या विना नांधे छे. सर्वपार्श्वसमाण्छेपात् कपोतः सर्वशी-पैकः । भीतो विद्यापने चैव विनये च प्रयुज्यते ।

१२ रथस्थस्यापि कर्तव्या गतिश्च्लंपदैरथ। समपादं तथा स्थानं ऋत्या रथगतिं वजेत् ॥ १३ ना. शा. १२/९२

कालिदासनी कालिदासीय विशिष्टता दर्यावती केटलीक नाटचीफितओनी चर्चा अनिवार्य वनी रहे छे. कयांक तेणे पात्रोना स्वभावनी विशेषता दर्शावती नाटचीफिओ अपी छे, जो ते मुजब अभिनय न करवामां आवे तो पात्रने अने पिणामे नाट्यकारने पण आपणे अन्याय करी बेसीए. दा. त. अनस्या अने प्रियं वदा विस्मयादुरोनिहितहस्ते परस्परमवलोक्तयतः। (शाकु० १८४) हस्तम्रस्रि कृत्वा (शा० १८२) पटान्तेन मुखमाद्वत्य रोदिति। (शा० १८२) वगेरेमां बोस्तमावनुं नाद्य दर्शन प्राप्त थाय छे, रजनामादाय राजान ताडियतुमिच्छिति (माल० ८५)मां पात्रस्वभाव अने हास्यरसमुं सुभग संमिश्रण व्यक्त थ्युं छे. विद्वष्कता चरित्रती लाक्षणिकतानो बोतक छे. उदा० राज्ञो हस्ताद् कटकमादाय दातु-मिच्छिति (मा० ४४) दण्डकाष्ठमुद्धम्य चृताङ्करं पात्रितृतिम्चछित (सा० १४२) ततः प्रविचाति यञ्जोपवीतवद्धागुष्ठाः संश्रान्तो विद्वषकः।

बालमानस (Child psychology)ने पण पोतानी रङ्गसूचना-भोमां लेखक सरद्यताथी सफद्यतापूर्वक व्यक्त करे छे. विक्रम० मां प्रणाम करता आय माटे केसक छले हो... चापगर्भमञ्जलिं करोति (विक्रम ० ९२) सामान्य शिष्टाचार अनुसार राजाने प्रणाम करता धनुष्य दूर मुकाय पण आ बाळक पासे तेनी अपेक्षा न रखाय ! पण कोई सुत्रवार तेवुं कराबी न दे माटे कवि पोते तके-दारी राखा चापगर्भमञ्जलि नुं रङ्गसूचन आपी दे छे. शाकु० मा शकुन्तलाते. जोतां भरत तरत माता पासे दोडी जाय छे. मात्रसूपेत्य अहीं दूरथी ऊभी ऊभी फरियाद करे तो बालखभाव अनुकूळ न कहेवाय. बालमानसने व्यक्त करती तेनी नाटचोकितओमां मूर्धन्य बिराजे छे. अधरं दर्शयति (शा० १७९) बाळकना वर्तनने केबंसरस टेलके झडप्युं छे, खूबीतो ए छेके २००० वर्षपछो पण बाळक आजेय अधरदरीन करावे छे ने ! कालिदासनी केटलीक नाटयोक्तिओ तत्कालीन समाजनं प्रतिबिंब पाडे छे. उदा॰ निमित्तं सचियत्वा (विक्रम॰ २४।५० शाकु० अनेकवार) ते समाजनी शुकनमां आस्था व्यक्त करे छे**. कुमारं** परिष्वज्य पादपीठे चोपविश्य (विक्रम॰ ९४) मुजब राजा कुमारने आलिंगन आपी सिंहासन पर वेसाडतो नथी; के पोते आसनस्थ होवा छतां खोळामां वेसाडतो नथी; पण पादपीठ पर वेसाडे छे. शा माटे ? कारण विचारतां समजाशे के हजु तेनो अभिषेक थयो नथी. तेथी कुमार आयुने सिंहासने बेसवानी अधिकार नथी. बाकी ते पछी आवनार उर्वशीने सिंहासने बेसाडे छे. अर्था**सनं ददाति** (विक्रम०: ९६) बळी सर्वे **नारदमनूपविज्ञन्ति** (विक्रम० १०२) मां नारद पहेळां बेसे अने

पछी बाकीना—आमां नारद तरफतुं बहुमान व्यक्त थाय छे. राजा पुरूरवा अने चित्रसेन गांधर्व एक बीजाने मळे छे त्यार प्रस्परं इस्ती स्पृशतः एम कर्षुं छे. अहीं ते समये मित्रो केबी शेते मळता हरों ते दशांश्वं छे. ततः प्रविश्ति उन्म-चवेशो राजा (विकस० ६८) मां पात्रना पहेरवेशनु पण स्चन छे.

्रकालिदासे मालविका । नी रचना भासने नजर समक्ष राखीने करी छे. परिणामें भासनी निष्क्रम्य-प्रविद्यनी पुक्ति तेण अपनाधी छे. आ योजनामां कोई कार्यार्थे पात्र प्रथाण करें अने तरत पालुं करें, आपणे रहीकारी लेवाने के कार्य सबः संपन्न थई चूक्षुं छे, बास्तवमां आ ह्य नाट्यात्मक आयोजन happy dramatic device नथी. माल । मां कालिदासे निष्क्रम्य-प्रविद्य नी युक्ति ९ वार अपनावी छे. जेमां ७ वार वण्येनुं कार्य सबः संपन्न थयुं एम स्वीकारी छेतुं पडे छे. पण शाकु । मां देखके आ प्रकारना आयोजननी मर्यादाओ समजीने तेने घटाड्युं होय तेम लागे छे. अने धनमित्रना मृत्यु प्रश्रीनी घोषणा सिवाय क्रयांच कार्य सबःसंपन्न थई गर्यु एवुं मानी लेवुं पडतुं नथी.

कि क्यांक कर्णे जेवी नानकडी नाटचोकिन आपे छे तो सूतस्तयेति रथप्रष्ठु अप्यति, राजा नाटचेन रथमारोहति उर्ववी सिनश्वास राजानमव-छोकयन्ती सह सखीमिनिष्कान्ता चित्ररथश्व। (विक्रम० १४) जेवो सुद्रिष रक्ष स्चनाओ पण पूरो पडे छे. विक्रम० ना ४ अंकमा सिवश्य एकपात्री अमिनय अवक्राश होवाथी विछोक्य, विभाव्य, विचिन्त्य वगेरे वैविष्यत्मे स्चनो हाग अभिनय माटे वैविष्यत्मे दात्र कालिदासे खोलो नांच्यां छे. पिक्रम्य जेवी सामान्य स्चनाने पण ते तो अनेकरीते दशि छे, परिक्रम्य, परिक्रम्य केवी सामान्य स्चनाने पण ते तो अनेकरीते दशि छे, परिक्रम्य, परिक्रम्य, चीरिक्रम्य वगेरे यथास्थाने जोई छेवा. शाकु० ना ६ट्टा अंकना मातलो प्रसंगमां ग्रह्मंच पर शहपथी क्रियाओ करवानी छे, त्यां केवळ ११ वाक्योना वार्तालायमां कवि २० वार नाटचोकिओ आपी अभिनय माटेनी एक बाजु नटने सुगमता करी आपे छे तो बीजी बाजु पोतानी नाटचस्कृतुं दर्शन करावे छे. अनेक नाटचोक्तिओ माटे विक्रम०नो सूर्जपवस्रसंग अने माल० नो सर्पदश्यसंग नोधपात्र छे, क्यांक छेखकनो वसु पडती चोक्साईना कारणे अनावस्थक नाटचोकित पण प्राप्त थार छे. शाकु० ना

१४. सरखावो

संप्रपेत्याथ गोशलान हास्यहस्तमहादिभिः ।

विश्रान्तं सुखमासीनं प्रपच्छुः पर्युपागताः ॥ श्रीमद्भागवत १०-६५-६५ ।

७ मा अंकनां ययमिष अवतराम एम मातछी कहे छे पछी तथा करोति एम रक्षसूचन छे. आ न होय तो पण नट उतरवानो अभिनय करवानो ज ने ! भूजीपत्र
प्रसंगती एक हक्षीक्रन नोंघपात्र छे, राणीना न्युर्ता अग्रमागने छागेछ मूर्जपत्र
निपुणिका उपाडीने ते अविरुद्ध होवाथी राणीन यांची संगळावे छे पछी अत्रानेनेवोपायनेनापसरः काष्ठकं भेक्षे (विक्रम० ३८) अही राणीए निपुणिकाना हाथमांधी
ते छई छीडु एम कहडुं नथी. राजा पासे पहोचीने आर्यपुत्र ! अल्प्यावेगेन ।
एतनद् भूनेपत्रम् एम कहे छे, आ राणी पासे कयांथी आव्छुं ! कोई कहे निपुणिका पासे हहे अने राणीए हाथना इत्ताराथी वताच्छुं हशे, पण पछुं रक्षस्चनं
नथी अने पछीता समन्न वातीलाप दरम्यान कयांय निपुणिकानो निर्देशमात्र नथी,
केवळ अंतमां सपरिवारा निष्कान्ता: मां तेने राणी छेवानी रही. आटछी टीका
करवानुं मन ए माटे थाय छे के अन्यथा निर्देशक के स्वधार पण भूछ करी बेसे
तेवा प्रसंगे कांव खास दरकार छईने सुचनो आपे छे, दा. त. शाकु० अंक ७ मां
बाला:-देश्वेत (इस्ते प्रसारयति) मां 'ए आपो' कहेनार वाळक हाथ छंवाचे ए
सामाविक छे. छतां इस्तं प्रसारयति सुचन करे छे, कारण तेना हाथना चक्रवर्तिनां
स्वयणो राजाने देखाडवां छे.

कालिदास पोतानुं नाटक तस्तापर केवी रीते मजवाय ए माटे आटली हद मुधी सभान होवा छतां तेना नाटकोने सजवनारा घणी गंभीर सूलो करी बेसे छे. दा. त, शाकु॰ ना ५ मा अंकमा राजा दुर्ध्यतेन आसनस्थ बतावाय छे. ज्यारे राजा-(अवस्थ परिजनांसावलम्बी तिष्ठति । अने पुरोहित:—भोस्तपस्थिन: असा-वत्रभवान् वर्णाश्रमाणां रिक्ता प्राणेव सुक्तासनो वः प्रतिपालव्यति आम राजा ज्यो रखी छे, आम स्पष्ट विधान छतां आधुनिक निर्देशको राजाने आसन पर बेसाडी शकुरतलानुं प्रत्यास्थाननुं नाटक भजवे छे, आमां कालिदास अने राजा-दुर्थत वंनेने अन्याय छे. अतिथि अने तेमांय महिंव कण्यना आश्रमना अतिथि-मंडकने आसन आस्था विना पौरवंदाशदीप दुर्थत बेसे पण खरो ?

समप्र चर्चार्चुं तारण ए छे के कालिंदासे रक्षमंचयोग्यता अने अभिनेयताने मनःचक्षु समक्ष राखीने पोताना नाटकोर्नु सर्जन करेल छे. तेमां भरत सुनिना नाटयशाखना ए सूक्ष्म अभ्यासी छे. तेमनो समय अने समाज पण भरतना नाटच-शास्त्रना सिद्धान्तोने समजनार अभिरूपभूचिष्ठपरिषद्वाळो हतो. माल० अने शाकु० ना रक्षसूचनोनो तुल्जात्मक अभ्यास दशिष छे, के माल० मां निष्क्रस्य- अधिक्य जेवी अपरिषक नाटचोक्तिओं विरोष छे, जे शाकु॰ मां नहिवत् छे जेने Psychological stage directions कही शकाय तेवां पात्रना मानमने अभिव्यक्त करनां राकुएतां राकुएतां मानमने अभिव्यक्त करनां राकुएतां राकुण राकुएतां राकुण राकु

कालिदासनी सर्वोपित विशेषता तो ए है आवी नाटचोक्तिको उपरांत केट-की क पात्रीनी उक्तिमां क्या पात्रे केवी रीते अभिनय कावो ए स्चवी दे हे त्यां तेन्द्रें प्रयोगिविज्ञाननुं ज्ञान प्रत्यक्ष थाय हो. उदा० विक्रम० ५ मां अंक्रमां प्रवेश करती वस्तते उवशीं (कुमारमवह्रोक्य) क्षो हु खरवेप सवाणासनः पादपीठे स्वयं महाराजेन संयम्यमानशिखण्डकस्तिहित । पोताना बाळकता मस्तक पर हाथ फिरचाचो के बाळ ठीक करवा ए पितामाटे बास्तल्यने व्यक्त करती सह्ज किया छे. अने पुरूतवा ए करी रह्यों हो. पुरूरवानुं पात्र मजबनार नटे आ किया करवी ए स्त्रूचना नाटयस्त्वना द्वारा निहं पण उर्वशीना उच्चारायेछ वाक्यमा एक शब्द द्वारा कि करी रह्यों हे. कालिदासमां आवा अभिनेय अंशोनुं स्चन करतां चाक्त्यों के बाक्यांशो एक नवा संशोधनपत्रनो विषय पूरो पाडे तेम हो.

## नायक(त्रागाळा)-भोजकनी पारसी

सं० पं० अमृतलाल मोहनलाल भोजक अने लक्ष्मणदास हीरालाल भोजक

अहीं निर्दिष्ट 'पारसी' शब्द, सांकेतिक बोछीना अर्थमां छे. 'पारसी' शब्दना आ अर्थना संबंधमां, अमारा सम्मान्य स्तेही सुप्रसिद्ध विद्वान डाॅ. श्री भोगीछाल-भाई ज. सांबेसराए अनेक प्राचीन अवतरणो आपीने चर्चा करी छे. जुओं 'बुद्धि-प्रकाश' मार्च-१९४९ ना अंकमां 'शब्दचर्चा-पारसी' शोषिक छेख.

समाजना विविध वर्गो पोतानी जरूरी बावतोमां परस्परनी अंगत समज माटे पोतपोतानी पारसीनो प्रयोग करे छे, जेथी नजीकमां उपस्थित अन्य जनो ते समजी न शके. आबी पारसीओमां सैन्योनी पारसी (Code word), तेना अधिकृत जाता सिवाय अन्यने सर्वथा अगम्य होय छे.

कापिंड्या, चोकसी वगेरे व्यापारी वर्ग तथा सीनी, सैलाट आदि कलोपजीवी वर्ग पोतपोतानी पारसीनी प्रयोग करे छे, पण तेमां तेनी उपयोग मर्यादित होवायी तेमनी पारसीनी शब्दसंख्या प्रमाणमां ओछी छे, ज्यारे जेनी प्रश्चित प्रत्येक वर्गना नाना—मोटा जनसमूह साथे सकळायेळी छे तेवी नायक जेवी ज्ञातिओनी पारसीमां शब्द-संहोळ वयारे होय ते स्वाभाविक छे.

प्रस्तुत नायकनो पारसीना जून शब्दो घणां वर्षो पहेळां एक अभ्यासी माईए अमारी पासेथी नोंधीने प्रकाशित कथीनुं स्मरण छे. तेमज अन्यान्य बीजी पारसीक्षोना संबंधमां सामयिकोमां परिचयो प्रकाशित थयानुं स्मरण छे. समयना अभावने छोधे अहीं स्थान निर्देश थई शक्यो नथी.

भा पारसीनी शब्दस्चिमां आवेली कोह कोह शब्द वर्णविपर्यासथी बनेली छे. तेथी संभवित छे के भावा शब्दों कदाच मौलिक न पण होय.

नायकती पारसीमां छांबो के टूंको बातीलाप करवाना प्रसंगे ज्यां ज्यां पारसीना मौलिक सांकेतिक शब्दना लभावने के विरमरणना लीधे ऊगप उपस्थित बाय छे त्यां त्यां सर्वजनसाधारण भाषाना प्रचलित शब्दने संस्कार आपीने सांकेन तिकशब्द बनावी छेवामां आवे छे. जा रीत आ प्रमाणे छे-प्रथम कोई एण शब्दना

१. होनीनी पारसीना शब्दोने डॉ. श्री भोगीगाङमाई ज सांडेसराए, प्राचीन हस्तरिकक्षित पानाना आधारे प्रकाशित कर्या छे, शुओ तेमनो 'सोनीनी पारसी' शांपैक लेख-सुद्धिप्रकाश औगष्ट-१९५१.

२. आ पारसीने 'सोमपुरा सलाउनी पारसी' शीर्षक केखमां श्रीकांतिलाल सोमपुराए प्रका-शित करी हो, जुओ, 'ब्राह्मिकास' डिसेम्बर १९५४.

भाव व्यंजनने दूर करीने तेना स्थानमां 'छ्' व्यंजन मुक्कवो, दा. त. कूतरो— खूतरो, पूरी— खूरी. आम कर्या पढ़ी मूळ राब्दना आध व्यंजनने, अनुस्वारयुक्त 'अ' श्री युक्त करवो अने ते उपयोगमां ठेवा धारेळ राब्दना प्रारंममां मुक्कवो. आश्री अहीं उदाहरण करो आपेळा 'छूतरो' ना प्रारंभमां 'कें' अक्षर आव्यो, एटळे अहीं उदाहरण करो आपेळा 'इंकूतरो' ना प्रारंभमां 'कें' अक्षर आव्यो, एटळे 'कंकूतरो' शब्द बन्यो. आवी ज रीत पूरीनुं 'पंळुरो'. जे शब्दोनो प्रारंभ स्वरंभो बनो होय ते शब्दोनों ते ते शब्दना प्रारंभमां स्वरंभ 'छ्' व्यंजनयुक्त करोने तेना आगळ 'छे' उमेरीने सांकीतंक शब्द करवायां आवे छे. उदाहरण-अंबा अंदंभ, हंभर-अंद्राधर, उधार-अंकुधार, ओटळो-अंकोटळो वगेरे. आ पद्रांनर समय स्वरंभे सांकीतंक वनावी शकाय, तेथी आवा शब्दो अहीं शब्द-स्वित्त समय स्वरंभे सांकीतंक वनावी शकाय, तेथी आवा शब्दो अहीं शब्द-स्वित्त समय स्वरंभ सांकीतंक वनावी शकाय, तेथी आवा शब्दो अहीं शब्द-स्वित्त समय स्वरंभ सांकीतंक वनावी शकाय, तेथी आवा शब्दो अही शब्द-स्वित्त समय स्वरंभ सांकीतंक वनावी शकाय, तेथी आवा शब्दो अही शब्द-स्वित्त समय स्वरंभ सांकीतंक वनावी शकाय, तेथी आवा शब्दो अही शब्द-स्वता सांकी सांकीतंक वनावी शकाय, तेथी आवा शब्दो अहीं शब्द-

पारसीना मौलिक शब्दोनी उज्यपना स्थानमां उपर जणावेळी रीतथी बना-केल सांकेतिक शब्दनो प्रयोग करीने प्रस्तुत पारसो अस्खळित रीते बोळी शकाय है. तेने लींबे का पारसीमां कोई पण विचार के वर्णन ब्यक्त करवामां अपूर्णता नथी रहेता. आ इक्लंकतना उदाहरणरूपे अमे पारसीना शब्दोमां 'सीपण स्वग' नामनी एक नानी कथा योजी छे अने तेने, तेना अनुवाद साथे, शब्द-सूचि पढ़ी आपी है.

प्राचीन समयमां अहीं आपेला शब्दों करतां कदाच वधारे शब्दों पण हरे, आज तो आ पारसीना वारसदारोमां पण आ पारसीबी बजात वर्ग घणो छे. अने भविष्यमां आ पारसीनो वारसो छत पण अई जाय ते संभवित छे. आ रिव्यतिमां उपलब्ध सामग्री एकत्र करी प्रकाशित करवा माटे अमारा स्नेहो श्री मनुमाई जोघाणो अने मुख्बी श्री रतिलल्लाई देसाईए अमने उत्साहित कर्यों ते बदल अमे तेमना प्रत्ये आभारनी लागणी व्यक्त करीए छीए.

अमे गत त्रीस वर्षमां अंतरे अंतरे, पाटण कुणघेर पांचोट जगुदण छुंढाई बडनगर विसनगर सिद्धुर आदि अनेक स्थानोमां वसता नायक-भोजक भाइओ पासेथी प्रस्तुत पारसीना राज्दो मेळवी शक्या छिए. तेथी ए सर्व भाइओ अस्ये तथा कवि श्री पथिक नायक अने सुप्रसिद्ध जैनगायक श्री गजाननभाई ठाकुरे केटलाक शब्दो आप्या है, ते बदल तेमना प्रत्ये अमारो कृतञ्ज माथ दर्शाविए छीए.

# नायकनी पारसीनी शब्दसूचि

| गायकगा पारसाग                                      | ા સબ્લ્લા ચ                                                      |
|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| भकालो<br>भकाल्ल्यो }=१ उपाश्रय, २ उपवास            | क्रनकडुं=नानुं (स्त्री०-°हो,पु०-°हो)                             |
| अठोछ<br>अटरोळ<br> =आठ                              | कुढण=१. साद्य वस्तु, २ जमण                                       |
| भद्रोछ}=भाठ<br>भद्रोछ}=भाठ                         | कुंडणियो=सर्वेद्यो-स्नावानी बृत्तिवाळी                           |
| खबळवुं≔भौठा पडबु                                   | कुढ्वुं≕ख।बु                                                     |
| <b>उबळामण</b> ≔भौठप                                | कुंडी≕साधी                                                       |
| डवळी=भौठी पडी<br>-                                 | कुंबेछं≔स्राधेखं (स्त्री॰−°लो,पु०−°लो)                           |
| उबळेली-मॉठी पडेली                                  | कुडचुं ⊐खाधुं                                                    |
| उबळचुं<br>उबळेलुं } भॉहं पडेलुं (पु॰ °ळयो °ळेलो)   | कुडवो=खाधो                                                       |
| •                                                  | कुंड(डवु=खनरायवुं                                                |
| अडदोप्=पडदो(नाटकनो)                                | कुंड।डी≕खवर⊺ची                                                   |
| अत्तइ≕मेळ-त∣ल वगरचुं                               | कुंडाडेळ ं≕खबरावेळ (स्त्री०-°ळी,पु०-°ळो)                         |
| भसु=आ                                              | इंड डपुं=सवर।व्युं                                               |
| <b>अॅन=</b> आ                                      | कुंडाख्यो=खबराव्यो                                               |
| कडवाड्युं⇒काढ्युं                                  | केती≕स्त्रोना जेवी नजाकतवाळो पुरुष                               |
| कडवाडी=काडो                                        | कॅनळवुं≕मीकळयु                                                   |
| कडवाडेळं≔काढेळं(स्त्रो०- <sup>*</sup> ली, पु∙-°लो) | केंनळी≔नोकळी                                                     |
| <b>क</b> हवाडयु=काडय्                              | कॅनळेळुं=मीकळेळुं(स्त्री - <sup>°</sup> ली,पु०- <sup>°</sup> लो) |
| कडव।ख्यो≔काटयो                                     | कॅनळ्युं≔मीकळधुं                                                 |
| कमरो≔रुपियो                                        | दॅनळघो≕नीकळघो                                                    |
| कलबु≕मरवं                                          | कॅलबो=दाह-मदिरा                                                  |
| कलाडवुँ=भारवुँ                                     | ∗कें।थयुं≕वा छूट करवी                                            |
| कलाडी=मारी                                         | कार्या≕खोडो-खरा# आदतो                                            |
| फलाडेलुं=मारेलुं (स्रो०−°ली,पु०−°लो)               | कोमलबुं=मोकलबुं                                                  |
| कळाडधुं=मार्युं                                    | कोलक≔१ गर्भवती स्त्री, २ पेट                                     |
| कठा ड्यो≔म।र्यो                                    | कोलंबर<br>कोळ े=पेट                                              |
| कली=मरी-मृत्यु पामी                                | - ,                                                              |
| कळेळंं=मरेळं(स्त्री०–°ली, पु∞–°लो)                 | कोथणियु ≕रसोडु                                                   |
| कल्युं ⇒मर्युं                                     | कोथर्बु≔राधवुं                                                   |
| कल्यो≕मर्यो                                        | कोंची=राधी                                                       |
| कहैताळ≔कजियो करीने पजबनार                          | कोंथेळु =रांथेळुं (स्त्री०∼ँसी, पु०∽ँसी)                         |
| काटको=१ हाथ, २ अवाज                                | कांथ्युं =रांध्युं                                               |
| काळको<br>काळचो } ≕रात-रात्री                       | कोंथ्यो≕गंध्यो                                                   |
| -                                                  | खग≔पोलीस, जमादार                                                 |
| कुदान≔दुकान                                        | खगियार≔क्षगिय।र                                                  |
|                                                    |                                                                  |

श्रा अने आनी पश्चीनी शब्दस्यिमां आवतां क्रियापदोनां क्रयन्त ह्यो 'कळबाडबु 'कळबु'
 वगेरे कियापदोनां क्रयन्त रूपोनी जेम समजवां.

खीमबं=भीख मागवी

स्ती भारण⇔भीखारण खजार=इजार खीआरी≕भीखारी खज्िया≔पर्व ख़ज=भस मटाळी=१ केरी, २ छाश खत्रसाळ=मख्खीचस, कंगाठ सङ्ग्=अर्थु (स्थी०-°धी,पु०-°भी) खुज्यो= १भुख्यो, २ अयोग्य रीते पैसा खावाची ख**ड**िससो≕चणियो विल बाळो सदर्ह ≔नेक्या खरको=सोपारीनो दकडो सदणा=दक्षिणा खंडका } =होसी खंडणी≃दक्षिणी महाराष्ट्री खडी ( स्रनग=नाग्(स्त्री०-°गी,प०-°गो) खडो⊐होमो समोद≕नमोद खुदान=दुकान समोदिय=नसोदिय खबळवं≕मीठा पहतं लतोतियो=नसोदियो खबळामण=भौठप स्वयरी≕स्वीवडी खभवुं≔ऊभा रहेवुं खभारण=बारोटआतिनी स्त्रो खमण=मुख−मों स्त्रभारो=बारोट खसोड=१ सुधार, २ कंगार स्राध्या≔मंदिर खसोडो=१ सधारण, २ कंभारण खलग(≍मुफलिस **%खहण=हास्य** सलवं≍लखबं ख्**द्वा**डवं=हसाववं सलावनं = असावनं खह्नव=हस्र संग=माग्र(स्त्री०-°गी,प०-°गी) ख**हा** ब्लं=हसावल संद्व=वा वृट करवी खेक } ≔एक खेख सदल=विधवा स्रो आर्पव्≕िक्षणानं, गुस्से धनं खेलो=कांचळियानो वेश करनार खारवाडण=मारवाडण खें। हं खेंजह } =घर सारवाडी=मारवाडी सारबो=ग्रांत खें।नवं़=नांखवुं सारहनाथ=गधेडं खोतं≃घर सारही≕गधेरी खांबद्धं ) सारहं=गधेहं ≕पडबं खामणवं ∫ सारहो=गधेडो गनु≕क्षफीण खाळबं≕स्तान करसं गनर≕ग्रहेर स्नावरी=वा परी गमणियो≕जोडो-पगरख सामरेण=ग्राघरेण गमणो=पग सानवं=नासवं गंध=१ भंगी, २ चमार स्रीपरी≕स्रीचदी गंधवेण=भंगडी खीम=भीख गंधवो≕भगी

गुणवं=भवं

अध्योगं आवता 'हु' अल्लरने ज्यां ज्यां हु आवो मोटो, चलेक जणाच्यो छे त्यां त्यां तेनो उच्चार 'अ' स्वर पछी उच्चाराता विसर्थना खेबो जाणको.

# नायक-भोजकनी पारसी

|                          | छातरी≕छोकरी                                |
|--------------------------|--------------------------------------------|
| गुतमो=फातडो              | <b>अ</b> तर्रः≔छोक्र                       |
| गोटडी=नानी छोकरी         | छातरो=छोक्रो                               |
| गोटियुं=नातुं छोकरूं     | क्षायळ=पाक्रळ                              |
| गोटियो=नानो छोकरो        | छा <u>पं</u> ≕पाछं                         |
| गोडमो }<br>गोरमो }=लाडु  | इ <b>ा</b> वु=गञ्ज<br>इ <b>ावु=गृह</b> ्यु |
|                          | ङ 'उ− ६८'उ<br>छें मलां≕मा <i>छ</i> लां     |
| षाड≕िवष्टा               | छेंकाई==नाक                                |
| घाडवुं=हगवुं             | ह्रो स्वार<br>होडी=सुथार                   |
| चकेडी≕वलम                | ज्ञाडिया=स्तन                              |
| चांप≔पांच                | जाउपा <u>=रा</u> ग<br>जाबु=जुवार           |
| चतवा≔चा                  | जाञ्च—धुपार<br>जारूं≔दागिना                |
| चपा=पचास                 | जीर्थुं≕बीजुं (स्त्री०−°बी, पु०−°बी)       |
| चप्पी=भ्चीस              | जेडवं≕मारवं                                |
| बरमुं=मरखं               | जन्मलं=जैन संदिर                           |
| चालवी≕सोभारण             | जेल=पटेल<br>जेल=पटेल                       |
| चालवो=सोनी               |                                            |
| चिवकण<br>चीकण }=घांची    | जेळण<br>जेळवेण }=परलाणी                    |
|                          | जेलवो≔पटेल                                 |
| चीक्कणी }=घांचण<br>चीकणी | झळको≔१ देवता, २ ताव, ३ दीवो                |
| चिताळुं=मंदिर            | झाकळी≕रीस                                  |
| र्चुंकण≕दर <b>जी</b>     | श्राकळो≕ग <del>ुर</del> ्सो                |
| चुंकणी≔दरजण              | श्चंखली≕कृतरी                              |
| चेमनी=पटलाणी             | शंस्रुं=कृतरू                              |
| चॅमनो≕पटेल               | ग्लंखलो≕कृतरो                              |
| चेष बुं≕वेचखुं           | झोकारी≔रीस                                 |
| चाछ≕चार                  | झोकारो≔१ वरसाद, २ खेल, ३ ताव               |
| चाहलो≕साटलो              | झोकाळी≔लाज−धुंघटो                          |
| चेंांखर्ढ्=ओडुं−सासडुं   | म्रोण <b>त्र</b> =चोरतु                    |
| चेंब्बले=पग              | झेंाणाबाळी≔चोरी                            |
| चेंामणी <b>≔आं</b> ख     | क्रोंणी≔१ चोर स्त्री, २ कोळण–ठाकरडी        |
| चेंामबुं=जोबुं           | क्रॉंफो≔१ चोर, २ कोळी-ठाकरडो               |
| चेंाम।डबुं=बतावबुं       | क्रोंमरी≔वाजरी                             |
| <b>छ</b> पनास≕छास        | टबर्वु≕लेवुं                               |
| छपा=पचास                 | टवाडवुं≕संता <b>ड</b> वुं                  |
| <b>छ</b> पी==पचीस        | टापती≕रोटली                                |
| <b>छ</b> ल् <b>छ=छ</b>   | ĕlaαi≜gast                                 |

रेक्षपण=तांबपण

डेंलंग≔९ अक्कल विनानो, २ गांडो अवसे-रोटलो *≩ती*= ९ अक्कल विनानी, २ शांग ∍बासको<del>⇔</del>डोर हेळं=१ अवकल विनासं, २ गाँडं 2180T-78120I बेलो≔९ अधकल विनानो, २ गांडो, ३ गांजो शको=स्वारी ਕ ਗੇ–ਰੇਕੀ जन्मी-जेवली रावसी=सेरली होवला=अंडकोश यस्त्रे=होर त्रबडें=लढाडे हवन=लहन य सम्बद्ध दवाहियो=स्टाईस्रोर राजकी=सारकी दवासो=कजिओ-करह र:राजा <del>= भारता - आग्रहिलपुर</del> रावली=मारली ढोंकण }=वावो ढोंगण }=वावो शब-र=मारल होंकणी }=बावण टां को≔घरेणं ट्रद=ग्रंघ तकरी≕छास दक्ष-दंधवानी किया तकार=तमाक्र टक्क≕संबय तणखी≕लहार टेल टेलक = सेल-माटक तबाब्बं=बताब्बं तको=स्वारण टेसकियो=तम्य करनार ताको≕स्वारी टेसब=नाचन टंसबो=टेलिको गहाण तात≔९ मा. २ वाप ट्रॉक्स ≕मोटर तापती=रोटली टोमं=मोद्ध (सी०- मी, प०- मी) तापतो=रोटलो ठक्किको=स्त्रीओमां आसक तावडो=च। ठबलं=चे एवं तुबरवं≔कतरवं ठवाडवं≕वेसाडवं त्वारो≕डसारो रावियाणी::सवाणी तुवारवं≕कतारवं ठावियो=सवागी त्वावळ=स्तावळ उल=देखास तुमरवु=मृतरवु दुलबुं≕स्टब् तसी=बंटी दुक्त दर्न=स्टादन् तेंतरवी≕गस्त्रही दें सई=मीठाई तांतवी=असोई ठेमं≔मोदं-खण तेंदा=अनाज ठें।इं≔साकं (क्वी∘-°री, पु∘--°रो) तोळ=त्रण **रफ्रं≔परा**वेली वाळ थपनबुं≕यबुं-होबं

श्वपरो=पथरो

|                                                   | 7,                                    |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------|
| थाद्ध=तेल                                         | नाछुडी=केडी-रस्तो                     |
| थोपियुं=घोतियु                                    | नालु =नाक                             |
| थोंमाळियुं≕फाळियुं                                | निराळवी=नदी                           |
| र्थोम छु≔म।थुं                                    | निर।ळबुं≕तळाव                         |
| दकाळ<br>दगाळ }=दाळ                                | निराळवो=कुवो, कुंड, दरियो             |
| दगाळ 🕽 —पाळ                                       | निराळी≔१ छास, २ चा                    |
| <b>स्</b> डबुं=मारबुं-घीगबुं                      | निर।छ=पाणी                            |
| द्रडाववु=पराववु -धीवावतुः ,                       | नेक=अनाज                              |
| दनकर }=दिवस्तः -                                  | नेग=खीचडी                             |
| _ =                                               | नेमो≔हजाम                             |
| दुवाडबुं≕सळगावबुं                                 |                                       |
| द्याबो≔१ पति, २ मालिक                             | नांड<br>नांळ }=दारु, मदिरा            |
| दाहणु=शाक                                         | पचोछ=पांच                             |
| स्तिषा }=चोसा-तांबुल<br>स्रोतिया                  | ਪਣਕੁਂ≕ਮળਕੁਂ                           |
| चातथा )<br><b>घ</b> तुरी≔चलम                      | पठाबबुं=भणावबुं                       |
| -                                                 | पडवर्छं=गोद्डं                        |
| -9 -9                                             | प <b>डवलो</b> ⇒माडी <b>⊸साल्लो</b>    |
| भ्यम्=वंध<br>भ्यमणिया=मितंब                       | पतकियां=पतासां                        |
| च्यानायाः—ानत्य<br>ध्यामरकुं≔नरश्लं—तयछं          | पबो≕जमण                               |
|                                                   | परबद्ध=गोदद्धं                        |
| श्वमु=वंद्क<br>श्वातं=वधुं                        | परवडी≕गोदडी                           |
| • •                                               | परवडु=गोदडुं                          |
| भार=१ तलवार, २ धारियुं<br>भारुडियो≔गहारवटियो      | पस्तक=रोटलो                           |
| था (काडया=वहारवाटया<br>ध्वाकडी=वंदुक              | पस्तकी=रोटली                          |
| च । रूडा≕ ग्रुक<br>धुर्पारी≕पूजारी                | पंचोछ=गंच                             |
|                                                   | पारणियो≔१ भोजननो छाल्चु, २ कोई पण     |
| ध्रुपी≔१ पूजा, २ रावेळाणी '                       | कार्थमां पैसा स्नानार, ३ घणुं स्नानार |
| धुपो=रावळ<br>भोरमी=लवसी                           | पारवुं≕खाबुं                          |
| चारता—ावसा<br>भौरमो≔शीरो                          | पासो≕अवाज                             |
| च्चार्याः<br>ध्वीर=वे                             | पाळबु≔१ आवबुं, २ आवड                  |
| ध्योक् हदका≔यीप                                   | पंखर=कपडां                            |
| व्याप्य दुर्गाः—पान<br>द्वि <b>रंग</b> लुं=बोघलुं | पोडु=पोच                              |
| करण्य=गवसु<br>न•पर=पन्नर                          | पांनियो=कागळ                          |
| न = २२—थन्नर<br>श्रृष्ट्रोल=नव                    | पूजिणयो=१ व्यभिचारी, २ अतिकामी        |
| म चाछ—गव<br>न ऴको=रारू—मदिरा                      | पूज्णं=संभोग<br>पूज्वं=संभोग करवो     |
| द्वाळ=गाम                                         | पूजामणी=दुश्चरित स्त्री               |
| 1                                                 | Catalan - Bant // All                 |

भ्यार }=खराब

पुजेल=भारभात पेंगण≔१ स्दन, २ रोतल पेंगवाहबु रेंगाहब् }=गेवरावबुं पं गवं=रोव प्रेख*ः*=पगरल पोगर्जः**≕**धोर। पोगको≃धोडो पोपी=:मारुप पोपुं=धीक⇒ पोपो=माळी पोलं=पतासं फुलावबुं=भर्खुं फंडज=मानी फ़ंक्णौ≔सोनारण फ़ंका(ो=घोड) फंको≔साप बालांचाववां=फांफांभारवां बांगली=बहेन वांयस्रो=भाई वें चरपाव:::सीचडी बॅलंब=आपवं बेलावनुं=अपावनुं बॅगस्ली=बहेन बेल्ल्यो=१ साई, २ जातभाई मोळ≕धणुं भस्खळ≔वेशरम भौखाँ=प्रसम्बद्धाः बाळ भुटाकिउं≔१ दुकान, २ ताछुं भॅमरकी=१ डोलकी, २ पखाज, ३ उस्ताद भेम(कं=तब्बं भेमरत्=ताचवुं मॅमरी=१ घंटी, २ नाटककंपनी, ३ राम-लीला, ए मर्तकी

मेमरूं=भवैद्यानं टोख्र

मकारो=हिपेओ मधरो=विदेशी दाख-मदिरा मन्त्री≔योनि माढ़ी }=युवान छोकरी माढी मावियो }=युवान **ओक**रो माडो माया≔१ भांग, १ नायकज्ञाति माळक्लं,≕मागलं मोसियो≔बटास सुराळ=१ राजा, २ ठाकोर, ३ भगवान मुराळीठाठ≔१ राजा जेवो देखाव, २ राजापाठ मंग्रवं=मारवं में खर्ज=गाय सेंखलो≔१ बळद. २ आखलो में की = मुखलमान स्त्री में हो=मसलमान मोलकी=इंगळी रक्वं=करवं रकारियो≕हविओ रकावबं≔करावबं रथवाडबुं }=राखबुं रथाडबुं रपवं=रहेवं रभडी=नायकज्ञातिनी स्त्री रभडुं=भरडकुं रभडो≒नाग्रह राची=चालीस राडियो=भंगी राष=वार रामलाह=हंगळी रायली=पावली-चार आगा राछं≕गोदहं रालो≕पुरुषचि**ह** राळी≔ताळ रुवीः≕वाणियण

वहुंदरूं=१ खेतर, २ घर हबो=वाणियो संबाळ≕घी वाजणी=सारंगी रेफ=रेती वादणं=वार्जित्र रेवरी=चळदगाडी वालपंध=भंगी रेवहं=गाइं वारही=पधेडी रॅं पतंं=पहेरत वारहं=गधेड़ रोधु=थोडं वारहो=गधेडी लंड छैड }=वेश्या, नर्तकी वाहोळ≔टेलिओ आहाण वा**हो**ळी≔१ टेल, २ टीप-खरडो लक्ष्मण=मृत्य वांमियो=बदास लक्षणियु=लक्षण वां सयो=आनो - रुपियानी सोळमा आग ळकवाडबुं=मा**नथ**ी मारबुं वोचकं≔वासण लक्त्रं=मर्ब वीचकी≂ श्याळी. २ काटकी लकारियुं≕लसण वीभी=भवाई लखमी=च्लानी राख बीछं=। ढीछं, २ खराब, ३ दुधरित लघो=पुरुष चिह वेक्ररी≕खांड लंकाख≕लाख वेकार=खराब ভাত =গাৰুত্ত वें नाळवी=छिनाळ स्त्री लीलकं=छाण वं नाळवो=व्यभिचारी प्रहप लीलपी=केरी वें नाळुं=छिनाळुं लीळपुं≕ी श्रीफल, र काळवानुं लाकडुं वें मियो=षदाम लीलपो=वांस**डो** वैर=शेर-चालीस तोला क्षेत्रं=पेल (स्त्री०-°पी, पु०-°पी) वेवरी=वळदगाडी लोबवुं=बोलवुं वेब रं=गाड लोबावश्र=बोलाबत्रं वेबरो≕चणियो लोंकी }=१ **कांचळी,** २ स्त्रीपाठ वें सी=ऐसी वेहली=पाई-रुपियानी १९२ मी भाग लोंकियो } =शंचिळयानो वेश करनार लोंचियो वेहलो≕पैसो वैण=नायक, भोजक वक्तुं=कहेतुं क्षांजन=शाक वरुखम=स्वराव शकारियो≕शीरो व जियो = क जियो गमाल≕मशाल बढणं=१ गान-गावं ते शीव=नीस बदबं≔१ कहेबुं, २ गाबुं सणकी≕गरासणी बदेयो=गवैयो सणको≕गराधियो धङ्गडो≕चरूडी सपनाक=शाक वहंदरी=खेतरनी वाड

हदाळु=नाम समक्री≔स३करी हरतुकी=हारमोनियम समकरा≔मस्करो-मस्करानी पाठ करनार हरतुं=भंगळ समलमान=गुमलमान हस्तिगर हस्तिमागर }=होको संबर=मो सीप=र्गक हळकियो=लेटो सीपण=बोक्या सीपसु≕बीस् द्वायणं≕साक हारपी=पारसी-खानगी बोली भीवरी=सपद्मी ह्याल=१ स्त्री, २ पत्नी संबद्ध=गाळ **हा**ल्बो=पति सेरवाप क=र्धपाक हा बळ=गहाण हेहनू=र्म ग्रेक≕जैन साध हावळी=ब्रह्मणी सेनडी=जैन साध्वी हों क्ली=जवार में गर्ल= भेंस, र जु, ३ लीख हेमाळ =सोनु में गहो≕पडो हैचो=पैसो सोरम≕गांयओ-वाळद ह्योतराड=मूत्र **हो**तराडवुं≕मुतरबु सोरमी=गांयजी द्वगन≔गुदा होतबं़=पीबं ह्रगनिया=नितंब होती:=पीधी हडनर≔बनावट, असत्य होत्यं=ग्रेध हडतरम हडतरमो -अयोग्य रोते घुसणियो ह्रोत्यो≔पोधो द्दोष्टणी≔९ बीडी, २ चलम हुनकी=गरासणी होहणो=होको ∎णको≔गरासिओ ह्रोह्रव़≕पीवं हत≕भेगळ **हों**कु−<sup>°</sup>ख= १ जु, २ लीख **इ**तोङ }=सात **इ**त्तोङ } होहाडव =गव् हों खली= । ज्रुस्लीख इद=दस हृदखेक-"खेख=भगिआर हों जिम=पाजस हृदचोलु≔चौद होंतरं=स्नात्र **इंदतो**छ=तेर हों धं=क्रपह **हृदधो**रु=बार होंनो=ना

# सीपण खग

शैगसिंह इदालुना मुराळे काळकीए भोक्द खगने छोवाबीने वक्युं के—टोमा गोटियानी हाछने वेबरामां ठवाडी तंछेना बीब्ल्याना नाळमां कुमवा गुणो.

खग काळकीए जीवे नाळ गुणतां सीपता'ता, पण गुराळने होनो कंछेम ककाय ?

धारुडी धांबीने धोरू खग खारपेळा खुमणे, ठोरां होंथां अने बोळ जारू रेंपेळी हणकीने कुमवा कॅनळचा.

धारू अने धारूडी वंछाळो, चेंामणी-ओ ज चेंामाय अंछेबुं बेंगाळियुं रॅपीने, तीखे ठवीने नाळुडीमां धारूडियो पाळचो. धारूडियाने चेंामतां ज खग सीप्या. झळका जंछेवी चेंामणी चेंामाडी धारूडियाए वक्युं—जारू बेंळो नंछकर धार्बोने कळाडी वेंगिश.

कछाडी खेंानवानी टावधी लकपण पाळ्या जेवां खुमण रकीने खगे हणकीने जारू बेळवा वकचुं अने लोव्या के—टवई रकींग्रं तो एन बेंगिंगो धावां हेंगुंगमने कलाडी खेंानशे.

सुराळनी हाले धंछावणमां हणकीनुं सेड्युं होहेलं, खगनी सीपण टावथी हणकीने बोळ क्षोकारी चंछडी. जारू बंछ-बानी होनो बकी अने तुवावळथी खगना काटकामांथी घारूडी टबंने ढवई रकी, धारूडीयाने कळाडी खोंच्यो.

### डरपोक जमादार

शेरसिंह नामना राजाए रात्रे वे जमादारने बोळावीने कह्युं के—सोटा छोकरानी बहुने गाडामां बेसारो तेना माईना गाममां मुकवा जाओ.

चमादारो रात्रे बीजे गाम जतां डरता हता. पण राजाने ना केम कहेवाय १

बंदुक बांधीने वे जमादारी, भोंठा पढेला मोढे, सारां कपडां अने घणा दागोना पढेरेली रजप्ताणीने मूकवा नीकळ्या.

तलवार अने बंदुक बाळी-युक्त, आंखो ज देखाय एवं फाळियुं पहेरीने, घोडे बेसीने रस्तामां बहारबटियो आन्यो.

बहारबिटियाने जोतां ज जमादारो डर्या. देवता (अंगारा) जेवी आंख देखा-डीने बहारबटियाए कह्युं—दागीना आपी, नकर वर्धाने मारी नांखीश.

मारी नांखवानी वातथी घृत्यु आव्या जेवां मोढां करीने जमादारीए रजपूताणीने दागीना आपवा कड्युं, अने बोल्या के-लडाई करीजुं तो आ खंटारो वथा माणसीने मारी नांखशे

राजानी स्त्रीए धावणमां रजपूताणांनुं दूध पीधेर्छ, जमादारोनी बीकण वातथी रजपूताणीने धणी रीस चढी, दामीना आपवानी ना कही अने झडपथी जमादारना हाथमांथी बंदुक रूईने लडाई करी बहारव-दियाने मारी नांद्यो.

संख्रिहण जंछेवी हणकीना गमणामां बोंमाळूं कुमी, चेंामणीमांथी बोळ निराळू कटबाडी सीपण लग टीमा कारके पेंग्या.

देवरं हापं मुगळना खोने पाळ्यं.

हणकीए नाळडीमा रकेली ढवईनो

पडवली रेपावी म्हारहे दवाडी मुराळे

नाळमांथी कढवाडी क्रम्या.

दावधी खग अंद्रार मुगळ खारप्यो.

बंने जमादारने चिणयो, कांचळी अने भोरू स्वर्गन खडभियो लॉची अने

वातथी जमादारी उपर राजा कोप्यो.

रजपुताणीए रस्तामां करेली लडाईनी

गाममांथो काढी मुकया.

गार्ड पार्छ राजाना घेर आव्यं.

साल्डो पहेरावी, गधेडे बेसारी राजाए

जमादारी मोटा अवाजे रोया.

मुकी, आंखमाथी घणां आंसु लावी बीकण

सिंहण जेवी रजपूताणीना पगमां माथं

# कवि बंदिक'

ले॰ पं॰ अमृतलाल मोहनलाल भोजक

संबोधिके गतांक में कवि बंदिकञ्चत हरिवंशप्रत्थके संबंध में मैने जो आधार दिये हैं तदुपरांत एक विशिष्ट उल्लेख यहां दिया जाता है।

वि. सं. ९१५ में रचित आचार्य श्री जयसिंहस्रुरिकृत धर्मोपदेशमाला— विवरण में वन्दिकाचार्यकृत प्रन्थ का अवतरण इस प्रकार दिया है—

''उक्तं च श्रीमद्दन्दिकाचार्येण---

समुद्रविजयोऽक्षोभ्यः स्तिमित[ः] सःगरस्तथा । हिमवानचल्कैव धरणः पूरणस्तथा ॥ अभिचन्द्रश्च नवमो वसुदेवश्च वीर्यवान् । वसुदेवानुजे कन्ये कुन्ती मद्री च विश्रुते ॥"

(सिंघी जैन प्रनथमाला द्वारा प्रकाशित 'धर्मोपदेश-माला-विवरण' पृष्ठ ७)

उपर्युक्त अवतरण के आधार से 'धर्मोपरेशमाला—विवरण' के विद्वान् संपादक पं॰ श्री लालचन्दमाई गान्धों ने अपनी प्रस्तावना के छट्ठे पृष्ठ में श्रीवन्दिकाचार्यकृत प्रन्थ की नोंध ली हैं।

यधि इस अवतरण में हरिवंशमन्य का नामोल्डेख नहीं है तथि। इसमें हरिवंशकथा से सम्बन्धित दश दशारों के नामोल्डेख के आधार पर श्री वन्दिका-चार्यकृत हरिवंश के ये अवतरण है, यह विधान सहज भावसे स्पष्ट होता है।

बंदिक कविकृत हिर्पेशमन्य के सम्बन्ध में मैने यहां उपर सूचित 'संबोधि' त्रिमासिक के अंक में स्पष्टता की है। वहां कुवलयमालाकथा की जो गाथा अवतरणाद्धप से दी है इसके चतुर्थ चरण में 'हिर्पेसं चेव विमल्लपयं' पाठ को मैने प्राधान्य दिया है। मेरे सूचित छेल में निर्देख और यहां दिये हुए अवतरण से यह सुस्पष्ट होता है कि बन्दिकाचार्थकत हरिवंशमन्य था जो आज अनुपल्ल्ध

Sambodhi, Vol. I. No 4 January 1973 में मुद्रित 'कवि वंदिक' कृषिक लेखको पूर्ति

है। कुनलसमालकथा को स्वित गाथा का 'बुहयणसहस्सदइयं' यह प्रथम चरण और चतुर्थ चरण में आया हुआ 'विमलपंय' यह दोनों विशेषण वंदिककिनिके और इन्होंने त्वे हुये हिर्देशप्रध्य के हैं, यह बात निःसन्देह माननी चाहिए। फलतः कुनल्यमालकथा की स्वित गाथा में जो 'हरिवरिस' और 'इरिवंस' ऐसे दो गाठ मिलते हैं इन में 'हरिवंस' एगेठ को मौलिक मानना चाहिए। यहाँ चेव शब्द 'इव' के अर्थ में अर्थात उपमार्थ है। प्राचीन प्रन्थों के अनेक रथानों में 'इव' के अर्थ में अर्थात उपमार्थ है। प्राचीन प्रन्थों के अनेक रथानों में 'इव' के अर्थ में अर्थात उपमार्थ है। प्राचीन प्रन्थों के अनेक रथानों में 'इव' के वर्थ में स्वा इत्हरण के नार पर दो स्थान का निर्देश करके 'चेव' शब्द को उपमार्थ में लिखा है, अस्तु।

प्राचीन प्रन्यस्थ लिपि में 'व' और 'ब' का बहुछतया अमेद होने से प्रम्युन हरिबेशफथ के कर्ता का नाम 'वंदिक' अथवा 'बंदिक' होगा ऐसा मानना चाहिए ।

धर्मोपरेशनाल-विवाण के प्रस्तुत अवत्यण से यह स्पष्ट होता है कि १ इरिवंश के कता बंदिक कवि जैन आचार्य-अनण पे और २. वन्तिकान्वार्यकृत हरिवेश की भाषा संस्कृत थी ।

डा॰ गुलबचण्द्र चौधरी ने कुनल्यमालाकथा की गाथा के आधार से ही हिर्देश प्रन्थ के कर्नी विमलसूरि नहीं है ऐसा जो विधान किया है वह उचित है। किन्तु माथ हा साथ उन्होंने उसी गाथा के पदों से हरिवंश प्रन्थ के कर्नी 'हम्विपे' नाम के बिढान होने का जो विधान किया गया है वह मेरी समझ में गलत है। उनका यह विधान इसलिए उचित नहीं कि 'वंदियं पि' का करानतर 'वन्दमपि' करते हैं जो कथमपि संभवित नहीं।

बहाँ निर्दिष्ट धर्मोपदेशमाछा—विदरण का अवतरण मेरे सन्धान्य स्नेही और मुप्रसिक्ष विदान् डा॰ श्री हाँखिल्छभमाई भवाणीजो से मुझे ज्ञात हुआ है एतदर्थ में उनके प्रति आभारमाव व्यक्त करता हूँ ।

৭. ইন্মিল Proceedings of the Seminar of Scholars in Prakrit & Pali Studies, March 1971, তু০ ৬৭.

<sup>₹.</sup> वही प्र**०** ७६

# श्रीसोमार्कशिष्यसर्वार्ककविना विनिर्मिता पिशुनपञ्चाशिका

संपादकः पं व हरिशंकर अं. शास्त्री

[पिशुनपञ्चाशिका नाम काव्यं सोमार्कशिष्यसर्वार्कनाम्ना कविना स्रित्रतः पवै: व्यरचि इति तु अन्तिमभागे पुष्पिकायां स्वष्टसुट्टक्क्तिस् । 'स्रयं किः स्वकीयजन्मना कां भूमिमलञ्चकार कदा च' इत्यादिस्तस्य जीवनष्ट्वान्तस्त् नाजायि ।

हदं काव्यं पिञ्चनमुहिस्य लिखितम् । यद्यपि अत्र अर्थराम्भार्थे तथापि वाच-कानां रुचिकरमाह्यदप्रदं च । किविना चात्र काव्ये अतीव सुन्दरा कल्पना स्रकारि । पिञ्चनानां-चरितं माक्षात् प्रकटीकृतम् । अनेन एतादशी कल्पना प्रादुर्भविति यत् अयं कविः पिञ्चनैः अत्यन्तं पीडितो भवेत् अन्यथा एतादशान् उद्गारान् कथम् उद्गिरेत् ?

अस्य काध्यस्य एका एव इस्तर्गतिर्लेश्या या लग्द-भा-सं-विवामिदिरसुर-श्वितसुनिश्रीपुण्यविजयजीसङ्प्रहसत्का प्रकाशितहस्तप्रतस्ची ५१०७ क्रमाङ्का । सा च विस्त १५शताब्दचां लिखिता इति कल्प्यते । अस्याः पृष्ठुखदीर्भत्वप्रमाणं द्व २६.१×११.०-से०मी० परिमितं वर्तते । अस्यां प्रतिपत्रं १८ पङ्क्तयः प्रतिपङ्क्ति च ६५ अक्षराणि सन्ति । प्रायः शुद्धा वर्तते । मुल्मात्रम् एवास्यां प्रदर्शितम् । मध्ये सुशोभनमध्यस्ति इति शम् । —सम्पादकः

गावो जयन्ति कवितुः सवितुश्च तुल्याः
कल्याणवर्णमयतां परिजीलयन्त्यः ।
याः कारणं स्रजनवारिजहासदृत्तेम्लॉर्नि नयन्ति पिशुनोत्पल्लकाननानि ॥१॥
कण्ठे विषं हृदि तमः शिखिनं च नेत्रे
नेपथ्यजातमपि यो वहृति द्विजिहान् ।
भाग्येन केनचितुपस्थितचन्द्रलेखः
स्वामी समापयतु कोऽपि सतां स तापम् ॥२॥
हेतोर्तिनाऽपि विनयन्ध्युतिचापल्लेन
यः सावल्लेपमपराध्यति सज्जनेभ्यः ।
आल्लिम्पतोऽस्य जनमार्थमवर्णपङ्कैः
संकीर्तयामि पिशुनस्य प्रवोश्चरित्रम् ॥३॥

बोदापि मञ्जूलसुद्धः किल पुण्पनालं द्वते सतीपु वनराजिषु सक्तिमैत्य । धिक् सप्तमेन बस्तुना कुलटासु तासु प्रारम्यते पिश्चन एप विषमसुनम् ॥४॥

ę

जाने खलस्य जननी प्रतिवेशवेषम् संदीष्य तक्कसितदोहदिनी वभूव । उच्छिष्ट चुतविषिनानि फलोत्तराणि तन्मुलमुक्तवलनं च किमाचकाङ्क्ष ॥५॥

ष्कस्पभीखकमस्वकणवर्षद्न-स्वद्यामदुर्दिनविमदेसुद्कुतार्कम् । दिग्दाहभस्मचयचण्डमरुत्प्रपात-पर्योक्कुळं च खळजन्मनि विश्वमासीत् ॥६॥

पिण्याकतः श्रुनकतो नरकाच्च नील्या(ल्याः) चण्डाळतोऽपि च खराल्ळकुटाच्च वेधाः । आदाय वर्णततिमग्रचरीमनार्य-नामानि तत्त्वद्रभिषेययुषो ववन्थ ॥७॥

नामान्तरेण दहनः पिशुनः प्रजानां जाने सम्रुचयनहेतुरिवाक्तीर्णः । सौद्यादेवारिपरिषेककथादरिद्ये

भद्रेण सप्त विभवन्तु शिखास्तद्सिमन् ॥८॥ अस्पीपसाऽपि मधुरेण शिकोव्धेयेति किं पायितः कडुकमेव खलः स्वमात्रा । अद्यापि यत्कडुभिरेव गिरां विपाकैः

थिक् सौद्धामृतजुषामिष थिक्करोति ॥९॥ स्तन्याय जिक्करसनः पिश्चनो जनन्या प्रापिकारं शकुदपायितरां श्वरस्य ।

येनाधुनाऽपि खरवत् परुपाणि जल्पन् अल्पेतरं(रत्) श्रवणवर्त्म सतां दुनोति ॥१०॥ अद्यापि ते नयरहस्यविदां सदस्स्र शौर्यादयः पर्हाप यस्य गुणाः प्रथन्ते । अत्यन्तनिर्गुणतया जगति प्रतीतो

दोपैकवागपि अनः पिश्रनः समः किम् ॥११॥

धमायते धिगयमाश्रयमेव हिंसन

मां सर्वभक्ष इति वैष विगईते यत ।

अस्यःतभी छर्रातको छ शिक्षापदेशात

वैवाहिकोऽपि खलतः खल वेपतेऽग्निः ॥१२॥

स्वादीयसीं किल संधामपि धिक्करोति

कान्ताऽधरस्तदिदमाहरलीकमेव । रागोत्तरं रसयतोऽपि महर्यदेन-

मद्यापि वाग् विषमयी वदने खलस्य ॥१३॥

द्यतेषु देवनपणाय खलः प्रियायाः

संशोध्यमेतदपि काञ्चनमुच्चिनोति ।

पर्वच्छलाच्च पुर एव बहुपकुर्वन् सर्वेम्वमाहरति विश्वसितस्य जन्तोः ॥१४॥

अत्यन्तकर्दशगिरो मलिनात्मकस्य

किञ्चित्खरस्य च खलस्य च वैसद्दर्यम् । वामोऽपि यहिशति वाञ्छितमर्थमेकः

क्रिश्नाति सिद्धिमपरस्तु नयाध्वगानाम् ॥१५॥

को नाम पङ्कजभवः श्रचितावल्लेपः

कृष्णस्य कि धवलयिष्यति कीर्तिराशाः । सर्वज्ञता पश्रपतेर्धिगरोपि धृष्टै-

रित्थं सरोपहसितः का न भीः खलानाः ॥१६॥

निर्यातयिष्यति ममान्वयवैरमेष

भावी पुनर्भेद्रपवृहितवित्तभोका । इत्थं खलस्तनयजन्ममहोत्सवेऽपि

सम्बीयते किमपि किञ्चन शोचतीय ॥१७॥

आजन्मनः कल्रुपमेव मुखं यदस्य यस्काचिद्वल्यमित वाचि कठोरतैव । तर्तिक समुन्नतिमनो वहुमानमाजः कान्ताकुचाद्यमशिक्षि गुणः खल्लेन ।,१८॥

सर्वेज्ञ ! विज्ञपयतः शृष्टु मे वचांसि तीक्ष्णो मुखे स परुषः प्रमर्मभेदी ।

तारुणा धुर्ख सं प्रशास स्टानिस्स् किश्चित्तदा न पिशुनो विधिश्रत्यमासी-ल्लक्ष्मीघरः पुरवधार्थमिणुक्कतो यत् ॥१९॥

ब्रासीकृतेन बहुनापि हलाहलेन स्थामीवभून भवतः ज्ञिल ! कण्ठ एव । आचम्य विन्दुर्माप दुर्भनवाग्विपाणा-माचूलमाचरणमेर्च्यास कालिमानम् ॥२०॥

प्रायः परार्थिवसुखोऽपि तदर्थितस्वं इंसि द्विजिड्सणभूषण ! न द्विजिह्नान् । आत्मार्थमङ्गजमि प्रदृष्टिवतः प्राक् निर्विद्य ! न त्रिप्तमण्यपि मानसं ते ।।२१॥

मा तेऽस्तु मानकणिकाऽपि यद्क्षिबह्धः कोऽन्यः पुमानहमिन प्रसहेत हेतीः । उत्सेक्तिः पिश्चनवाय्हनस्फुलिङ्गा-नङ्गीकरोपि यदि वेदमि तदीक्षतां ते ॥२२॥

यावस्वात्यक्रवथाय यस्त्रिनेत्र !

यावस्युरप्रमथनाच्च तवैकनेतः ।
तावयञ्चः शतगुणं भज भूतनाथ!

भूतद्वेहं खळजनाय दिस्नित्रयूळम् ॥२३॥
एतस्य वा पशुपनेः कृतमर्थनामि—
देसात्मजामग्रतणः शणमर्थयिष्ये ।
यामभ्यु(भ्य)पादि पदवीं महिषो मृहानि !

तत्रोचिते खळमपि प्रहिण प्रसीद ॥२४॥

٦

क्षेत्राधिनाथ ! भगवन्तकुपः कुपाण्या त्वं तस्य दुर्जनवशोः परिकृत्त जिह्नाम् । यद्वाग्विषप्रसरमोहनिरस्तकान्ता-दःखोमिभिः स्फ्रटमजीयत रामभटः ॥२५॥

श्रीराघवः पवनदिष्टपतङ्गराग-

ध्यानादमोचि पवनाशनपास(श)वन्धैः।

हर्ष्टं पुनः पिश्चनपांसनक्र्टपाश-निर्मोचनप्रतिविधानमहो न किञ्चित् ॥२६॥

द्रन्येण येन खलजातिरसर्जि धात्रा तच्छेष एप कुलिशः स च कालकूटः । स ग्रीधमचण्डरुचिमण्डलचण्डिमा च

ते च त्रिनेत्रनयनानरुविस्फुल्ङ्काः ॥२७॥ **एनस्विनः** खल्जनस्य जनिः किमासीत

मातः स र्कि जठर एव न विश्रव्योनः। तं जातमप्यहह दुःसहवंशजाऽपि नादच द्वरि(ति)सद्नादुत जातहर्श्री ॥२८॥

श्रौरे ! त्वया चिरमधःकृत एव तावत् जिह्नासहस्रयुगभाग्विनयानतोऽपि ।

तेन द्विजिह्नमविनीतमधो विधातु∽ मुज्झ त्रपां कुशलमस्तु सतां कुलेभ्यः ॥२९॥

नेतुं खलानिह तुलां न हलाहलेन युक्तं जनाः शतराणं गहनास्ततोऽमी ।

प्रातं जगद्भगवताऽपि न भैरवेण यत्कालकूटमिव जग्रसिरे महोग्राः ॥३०॥

भूयानशिक्षि पिश्वनरशानेर्गणो यत् संशोलस्यन्ति हृदि पापमविस्मरन्तः ।

सकालयान्त हाद पापमावस्तरनाः। यः शिक्षितो विषयरादिष सादरंतैः। जिह्नाग्र एव नियतं रमते स तेषाम् ॥३१॥ क्रुद्धेऽपि केसरिणि धावति धीरनाद-मप्यातुरस्य पितरः शरणीभवन्ति स्मेरादिपि प्रियमिरोऽपि विश्वङ्कमानः कर्णेजपाचु करुणः शरणं कमेतु ॥३२॥

अग्निः स्पृशन्तमहिराक्षममाणमेव हालाहलो रसयितारमचित्रमेतत् । चित्रं हिनस्ति विश्वनस्तु द्वीयसोऽपि यस्तं दिशामि सक्लं कुलयोगिनीभ्यः ॥३३॥

नादातुमक्षमत दस्युभिया खलस्य संमूच्छेतोऽपि वदनानमणिमस्य बन्धुः । दैवादलीकमृतकः कवलीकरोति दुष्टो ममाङ्गुलिमसी दशनैः कदापि ।।३४।।

हित्ता खलानहर चत्वरदेवतानां सन्तर्पेणाय किमजः सस्तजे विधात्रा । आः क्षातमन्त्रियसणुविनिर्मितानां नेषामस्यदृहति तद्गलमालदीर्घम् ॥३५॥

हा थिंग्जनो मिय भवत्यपि जीवतीति तीर्थेऽम्युभौ तहुपतापिथया स्वमौज्यत् । भूत्वा विपं किम्रुदितः खळ एव ळोकान्

कामन्पदं पुरिभदोऽपि चकार कण्ठे ॥३६॥ रसोऽभिषावति तथेदमितोऽपि दन्ती शार्द्छ एप सृगराङयमस्युदीर्णः ।

यातुः क्व ते क्वन्नलमित्युदितः किरातान् ब्रतेऽध्यमः सलन एव भयं न तेभ्यः ॥३७॥

हित्वा गृहान् वरमरण्यमहीसुपाङ्ग-मश्रीत वन्यसुपजीवत निक्रंगस्भः । वरकं वसीध्वमपि किंतु भयंकराणि

बल्क वसध्वमापं किंतु भयंकराणि दूरेण वर्जयत दुर्जनतर्जनानि ॥३८॥

# पिशनपञ्चा शिका

सर्वेडिप नाम क्रेशकोटिमतिः प्रयत्नात वेत्ति त्रयीं विवृण्यते पदवाक्यतर्कान् । विन्दत्यवाग्मनसगोचरमात्मतस्वं

चित्तं तः कश्चन न निश्चितते खलानामः ॥३९॥ स्कीता पुरस्तदनु धर्मऋतुक्षपेव मैत्री क्रमेण तनिमानमुपैति येपास् ।

शाठचं त तहिनमिव प्रथिमानमेति किं ते न कालसुहृदः पिशुना ग्रसन्ते ॥४०॥

शातं चिराय विरमन्ति न तेऽपराधात

नाधातमेषु च रुषां फलमीशितारः। किन्त क्रियासमभिहारकदर्थिताना-

मस्माकम्रक्तिरनिशं पिश्रुनान् पिनष्टि ॥४१॥ धातः स्तवीमि किम्र पाणिसरोरुहाणि

निन्दामि वेति विततः खळु मे वितर्कः।

सल्लक्षणं मधु यदेकमितः किमासी-

दन्यच्च दुर्जनरजो भ्रुवनान्ध्यहेतुः ॥४२॥ धत्तेऽन्यदेव पिश्रनो हृदयेऽपि किञ्चिद वाचा ब्रवीति : परिकल्पनमन्य देव ।

मन्युक्रियैकपरिचारकचित्तवृत्ते

रोगातुरस्य च न कश्रन तद्विशेषः ॥४३॥ धिक्ञापवाचमथवा मम दुर्जनेषु

यत्तेऽपि सन्त इव वेधस [एव स]र्गः।

द्वाक्षारसालकदलीवनमेकतश्चेद

लोके विषदुमवनान्यपि नान्यतः किम् ॥४४॥

शश्चद गुणीभवित्रमुज्ज्वलमेव यत्न-मातन्वतोपि(?स्तु) खलयोरयमेव भेदः।

एकः स्वके मनसि कानपि मन्त्रभेदान्

अन्यः परस्य त जपत्यपकर्णमेव ॥४५॥

१. कशाप्रमतिः ।

ć

आद्यः कविस्त्वमसि तेन जगद्विधात-र्धातर्यतस्य खलखण्डनरूपकाय । बीभत्समित्यप[रि]हार्यमिदं तवापि वाग्विश्रमो बहुरसः किल नाटकीयः ॥४६॥ आधानतः प्रभति ये निधनं च याव-दित्यं खलाः सकललोकभिये भवन्ति । मेल्यापि किन्तु यमकिङ्करतामुपेत्य ते यातनाम जनतां परितापयन्ति ॥४७॥ एने खलस्य परेवादम्रदीरयन्तः प्रायो वयं खलतुलामिह मा स्म यामः । इत्याकलस्य तदवर्णनिवृत्तिभाजा-मस्माकमस्तु हरिकीर्तनमेव शुद्धचै ॥४८॥ भालस्थलीधगनलः क्व तु यामिकस्ते शास्ता तपोनिधिरिति स्मरतस्करस्य । ष(ख) इवाङ्गमप्यहह पाणिगतं न किं ते यत्तेऽधुनाऽपि परितः पिशुनाः स्फ्ररन्ति ॥४९॥ सोमार्कस्य गुरोगिरं गुणमयीमासेट्य पश्चाशता वृत्तियद्विततान वृत्तमसतां सर्वोर्कनामा कवि: । तच्चित्तेन तबैव तर्कपद्रना निश्चित्य हे सङ्जना मा भूद्रः पिशुनैः समं क्वचिद्पि क्रूरेक्विः संगतिः ॥५० ॥ इति पिशनपञ्चाजिका ॥

### CATUR-VIMSATI-JINA-STUTI

(In Apabhramsa)

[ From Risahanāha-Cariya by Vardhamāna-Sūri ]

Madhusudan C. Modi Amritlal M. Bhojak

We have selected this piece, Calurvinisatifmastuti, from Vardhamana-Sūri's Siri-Risahanāha-Caria (=Sk, Srīrsabhanāthacarita), completed in V. S 1160, the same year in which Devacandra, the preceptor of Sri Hemacandracarya completed his Santinaha-Cariya. The piece selected occurs in the concluding part of the work, as a prayer to twenty-four Jinas offered by Bharata-Cakrin, at Astapada-Tirtha. The whole work is principally in Prakrit and forms the extent of 11,000 Slokas. However, though the principal language of the work is Prakrit, it possesses in very many places episodes and stray stanzas in Apabliramsa. We have culled out these portions with a view to throw light on Apabhramsa compositions, written in Gujarat by the Svetambaras. Of these portions, we edit here one portion Caturvimsatijinastuti which is in Apabhramsa and in Radda-metre. It consists of the prayer to twenty-four Jinas, each stanza dedicated to one Jina and one concluding stanza. Thus in all there are 24 stanzas for 24 Jinas in Ap. + one concluding stanza, a Pk. arva i.e. in all 25 stanzas The stanza 24 contains the 'namamudra' Vardhamana of the poet as was the custom with Ap, writers and the concluding arva also bears the name Vardhamana. Another point to note is that every stanza bears the name of the Jina praised but somehow the stanza 22 does not bear the name of Nemi. It may be a poetic inadvertance.

A point of interest in this composition and in others we are intending to bring out, is the continuous use of the Radda-metre for the narration instead of the Sandhi-Kadavaka-form. Haribhadra has used,—barring a few portions where he has used Pk and Ap. Kadavakas for a change,—Radda metre as the chief narration—metre. Here too, the poet has used Radda as his sole narration—metre. Radda is a five-line metre: 15 Mairas for line 1; 11 or 12 Mairas + 15 Mairas for line 2; 11 or 12 Mairas + 15 Mairas for line 2; 11 or 12 Mairas + 15 Mairas for line 3; the concluding metre in Duhā i. e. 13 + 11 (for line 4); and 13 + 11 (for line 5). As a matter of fact, the Radda was called Vastu and Haribhadra himself has hinted at this name in st. 103. (Neminaha-Cariya) katthu-Kaywa. In Old Gujarati Radda is always called Vastu. Radda, Radda is always called Vastu. Radda.

Vastu as a matter of fact is a miniature Kadasaka in the fact that the first seven Matras of the first line are repeated as a dhruva-pada and Old Gujarati Mss. always place 2 to indicate repetition after these seven Matras. The last duha is in the nature of a concluding verse or a Ghatta; while the lines 2 and 3 of the metre form the body of the miniature Kadasaka 1, c of the Rajda-unit.

A word about the author is relevant here in this brief note. As the concluding stanzas of the work state, our writer Vardhamanasuri was the outil of Abhayadeva-Suri, a well-known commentator of the nine Angas His learned pupil Parsvacandra-gan; copied out this work for the first time. He composed this work as said before in V.S. 1160 when Gujarat was under the rule of the Caulukya monarch, Jayasımha, well-known as Sıddharaja Javasiniha, He composed this work in Cambay (Khambhaittha). As to the Mss-apparatus for this text, a word is enough. A palm-leaf Ms. in Jaselmer of this work, was copied out when the late Agama-Prabhakara Muniraja Srl Punyavijayji was there and thereafter the variants were noted in the copy from the Patana Ms. Both the Mss. are Palm-leaf Mss., J. Ms. being written in V.S. 1339 while P. Ms. was written in V.S. 1289, P. Ms. has better variants than the J. Ms. (See, Catalogue of Sk. and Pk, Mss Jesalmer Collection p. 98, Serial No. 250, published by L.D. Institute of Indology, Ahmedabad and Pattan Catalogue of Mss. G.O. Series, Baroda page 350, No. 101). The other Mss. of this work are also available at Patana and have been noted in the Catalogue referred to (p. 169, No. 285; p. 364. No. 55(2).

# श्रीवद्धमा स्रिरिविचित'रिसहनाहचरिय' अन्तर्गता अपभ्रशभाषानिबद्धाः

# चतुर्विंशतिजिनस्तुतिः

### [१]

देव तिह्यण-पणय-पय-कमल

कमलोयर-क्रय-चैरण कमल-गङ्ग-सम-वण्ण सामिय । रिसहेसर पढम-जिण पढम-भम्म-भुर-भरण-भोरिय ॥ अँद्रावय-गिरिवर-मिहर- सेहर पुरिस-पहाण । ताहँ तेंह-द्विय भव-जलहि जेहिँ ने तह क्रय आण्॥

# [२]

अजिय निज्जिय-दुज्जयाणंग गय-ळंळण गय-गमण अजर अमर सिव-मुह-निबंधण। सम-सायर्र पार-गय विजयदेवि-जियसत्तु-नंदण॥ तं धणु धरणिहिँ भार-करु अहव विडाविडि-सत्थु। जेण न पूड्ज सामि र्तुर्दु भव-सायर-वोहित्थु॥

#### [4]

देव दुष्णय-मयण-मायंगै-करड-यड-दारण-दरिय- हरि-किसोरें भव भवण-भंजण । भव-सायर-पारगय गुरु-पयाव नीरय निरंजण ॥ संभव भव-गंताव-हर लक्खण-लंखिय-गाय । पुन्न-विहीणहँ दुल्लहिय तुह पय-पायव-छाय ॥

र. ैचलण पार । २. ैजिल धम्म-पढम घुर ैनेः ॥ ३. अहावइ-निः जेः ॥ ४. तहहिओ में पार ॥ ५. न कय तुह आण नेः ॥ ६. ैर पारगय विजे पार ॥ ७. अहिच नेर ॥ ८. तुहु पार ॥ ९. ैग-विकरड ैनेः ॥ १०. ैर पायड परकम ॥ भव-सायर पार ॥

[४] भ्रेवण-भ्रसण जण-मणाणंद

पुरिसोत्तम परम-पय- वद्ध लक्ख अक्खय निरंजण । सु-पसत्थमंगल-निलय भुवन-भाणु भव-भय-निरंभण ।। संवर-सिद्ध्या-तणय निज्ञिय-विसय-कसाय । अभिजंदण जिण तुहुँ सैरणु तिहुयण-पणमिय-पाय ।।

सुमइ साहिय-सिदि जैत्याण सन्नान-दंसण-चरण- णिळय नाह जैय-जीव-बच्छठ । भव-हेंद्र-कंदुक्सणण- वर-वराह घर-घरण-पच्चल ॥ मेहराय कुळ-कित्ति-कर कोह-दवानल-मेह । मंगळदेविहिं अंगह्ड क्वणु ळहडू तुह रेह ॥

> ार्। विसय-विसहर-विसम-विस-वेय-

विद्धंसण विणय-सुय तार-नेय तिहुयण-नमंसिय । पउमप्पद्द! पउम-दल्ल- दीह-नयण पंडिय-पर्ससिय ॥ अप्पडिहय-वर-नाण-घर सोडिय-माण-मरट्ट । एक्क-काल नाणा-लियहँ संसय-दल्लण-घरट्ट ॥

[७] सरस-सरस्ह-सुरहि ग्रह-सास

कुँदेंदु-निम्मल-चरिय मोह तिभिन-दारण-दिवायर । तिजगुत्तमं तम-रहिय भविष-कुग्रुय-बोहण-निसायर ॥ पयडिय-परम-पयस्य पहु अवण-तय-मु-पयास । म्रुह-निहि निहणिय-कम्म-मल जिलावर जयहि मुपास ॥

> ाटा सरय-ससहर-हार-नीहार-

हर-डास-गोस्तीर-सम- देह-यन्म सर-कित्ति-कुळ-इर । चंदप्पड चंद-मुड चंद-कित्ति-भवळिय-दियंतर ॥ निय-कुळ-नह-यळ-चंद-सम कम्म-कळेक-विग्रुक । संपइ सरड़ न ताडँ पहु जे तुड़ सेवह चुळ ॥

रि. भवण जै॰ ॥ २. सरण जे॰ ॥ ३ ँअङ्काण जे॰ ॥ ४. जइ-जोव॰ जे ५. ँद्र•कुंद्रस्य जे॰ ॥ ६. ँम मण-र जे॰ ॥

[९]

सुविहि-सुविहिय-समण-कय-सेव

करुणाभ्य-मयरहर महिय-मोह मय-माण-पूरण । संस्तार-भय-भीय-मण- जण-सरुण करुमह-चूरण ॥ महर्हे महम्बहँ मणहरहँ तिहुपणि जाहँ सहाहँ । सह पेय-सेवहँ सुविहि जिण लीलहं लटशहिँ ताहँ ॥

[१०]

भुवण-वच्छल अतुल-बल-सार

संसार-सर-सोस-यर तर्राण-तेय सीयल सुइंकर । सुद्र-सासण ससि-वयण भविय-कमल-बोहण-दिवायर ॥ जन्म मण-माणस-सर-निल्ला निल्यण-सय-मराल । मन विरमउ तुह गुण-गहणि मण्ड जीह सयकाल ॥

[११]

दिव्य-नाणिण दिइ-दट्टव्य

दय-रसिय खम-दम-भवण निर्लिण-नाळ-मुक्कमाळ-भुय-बुँग । सेयंस जिण-वर-तिलय सेय-निलय सुर सत्थ-संथुय ॥ तिद्ध्यण-पणिय-पाय पहु विन्नति निसुणेडल । भवि भवि मह तृह पय-कमिल लोयण-भमर वसेडल ॥

[१२]

दुइमिंदिय-दप्प-कप्परण

मण-मक्तड-रुद्ध-पहु तम्म-केलि-वण-गहण-कुंतर । स्त्ररणाग्य-दुन्धियहँ वासुपुष्त दह-वज्ज-पंतर ॥ अज्ञर निरंत्रण जग-तिलय पणयहँ प्रिय-आस । निम्मल-नाण-निहि क्य-निव्वाण-निवास ॥

र. पद्यस्ये जे॰ ॥ २ जीय सर्य जे॰ ॥ ३, "जुय । सुर दुंदद्विमहिर-स्तर्य सियानि रुप सेयस जिणवर ॥ तिहुयण पि॰ ॥ सय निरुप जे.

[\$\$]

विमल विमलिय-सयल-जय-जीव

भिनः न्यार-सर-सर-स्वयरः अमर-रमणि-ग्रुड-चुक्तिण-रजियः । पय-कमल कलि-मल रहिय रम्म धम्म विसप्हिँ अ-र्गाजियः ॥ इंदिय-तुरय-तुरंगमडँ रुद्ध-कुमगा-पयार । सिद्धि-पुरंधिडिँ बच्छपछि घोलिर-निम्मल-हार ॥

[१४]

कणय-मंदीरे विहिय-अभिसेय

सुर-सुंदरि-ललिय-कर- कुडन-कुंद-भंदार-पूड्य । सुजमोयेर-सर-नल्गि- रायहंस वर-सुमिण-सुड्य ॥ अव्यावाह अरूव-रस अरूव अगंध अफ!स । जयहि अर्णत अर्णत-सुह जिणवर सुवण-प्यास ॥

[ १६ ]

चवण रंजिय-सयल-सुर-लोय निय-जम्म-संजणिय-जण- मण-पमोय जय-जीव-सुँह-कर । निवसमण-रंजिय-सुवण सुवण-भाणु कंकेल्लि-सम-कर ॥ धम्म-धुरंधर धम्म जिण संयाविय-सुह-ठाण । सुन्वयदेविह अंगस्ह सास्य-सोवस्त-निहाण ॥

[ १५]

जेण साहिय निय-पयावेण अनसंड-छनखंड महि जेण तियस निय-सेव कारिय । माणुक्ष र्डंयर राण जेण जिणिवि नियं-मुह जुयाविय ॥ दृहि नि पयारिहिं चक्कवइ तिहुंयणि जिणयाणंदु । पणय-मुहंकर संतिकरू पणमहु संति-जिणिद् ॥

१ भैदिरि ग॰ ॥ २ ०यरसुरनिलिण बे॰ ।! ३. धुद्व-यर ग॰॥ ४. खररयणि जेण बे॰॥ ५. निय-महुम्दु जुया बे॰॥ ६ तिहुअणि ग॰॥

#### [ १७ ]

# सयल-सुर-पहु-मैउलि-परिगलिय-

मंदार-मंडिय-चलण मंह-जोह-भड-वाय-भंजण । दैप्पुश्चुर-मयण-भड- मुक-बुसह-सर-पसर-गंजण ॥ कुंथु कयत्थीकय-सयल- सचराचर-जिय-लोय । तिणु जिम्ब छड्डिय पड् जि पैरि कर-गय भाँएह-भोच ॥

# [ १८]

### सरस-सररुह-नयण नय-निउण

छक्तंबर-महि-महिल-वहः महिय-महिम महि-वह-भूतण । पायडिय-अपवग्ग-पह और जिर्णिद उम्मग्ग-नासण ॥ ताहँ वरंगणि सयल-सिरि सग्ग मोक्स करि ताहँ । खणु वि न चित्तहँ उत्तरहि तुह नामक्सर जाहँ ॥

#### [ १९ ]

# देव तिहुयण-पयड-माहप्प

सद्धम्म-नायग ति-जय- पहु पहीण-जर-मरण-तम-भर्गः मय-मरुठ-पडिमरुठ जिण मरिठनाह पणयामरेसरः ॥ कुमरत्तिण कय-वय-गहण सामिय सामछ-देह ॥ भविय-कुम्रुय-पडिबोह-ससि तव-सिरि-निय-कुळ-गेह ॥

# [२०]

# सजल-जलहर-नीर्लं-भमरोलि-

नीळुष्पळ-रळ-गवळ- सरिस-देहँ सम-रसिय द्यवइ। अपमेय अ-पमाण-गुण प्रणिय-वत्थु-परमत्य प्रणिवइ।। सोम निरंजण कारुणिय सुन्वय भविय-सरण्ण। हरिवंसुन्भव भव-महण मई तुह सेव पवन्न॥

१. भेरड-परि पना २ दृष्युद्धर पाना ३. पर पाना ४. भारय-भो जेना ५. भरि नेना ६. नीर-भमराछि नेना ७. देह दय-रसिय नेना

[२१]

निमर-नरवर-मउड-माणिक्क-मणि-किरण-रंजिय-चलण देव लोय-लोयण-महसव। कर-कलिय-निव्वाण-सह सुह-निहाण पणमंत-यासव।। पसरुद्विय परमायरिण जे तुह पय पणमंति। ते लेवेविणु भव-जलहि निम निव्वाणह जैति।।

[२२]

देव कोहिडण कुमर-भावस्मि हरि-संखु पई करि करिवि वयण-पविण नं भैरिउ तक्खणि । ैतं खुद्ध नाथव सयल हरि स-संकु संजाउ निय-मणि ।। सायर सयल झलज्ज्ञलिय गिरि उल्टटलणह लग्गा । कंपिय धरणि धसक्कियह धरणिंदह फण भग्गा ।

[ २३ ]

विसम-संकडि समर-संघिट्ट अइ-दुचरि जलहि-जलि लहिरि-गहिरि विलसंत-जलगरि । निरु निवडिय वण-गहणि सीह-सप्प-करि-कुविय-दुहर्यार ॥ पासनाह-नाम-गहणि नर नित्थरहिं न भंति । भ्रंजिवि संसारिय-मुहदं दुहहें जलंजिल दिंति ॥

[ २४ ]

तिसरु-देबिहि गव्मि बह्देति पडं देव सिद्धत्य-घरि जं सिरीई वित्थार रुद्ध । ति कार्राण कार्राणय 'बद्धमाणु' मण्णसि पसिद्ध्य ॥ वर-नाणोदय-गिरि-चंडिय पयडिय-भुवणाणंद । तिहुयण-वंधव तेय निहि जय पहु वीर जिणिद ॥

[२५]

इय निम्मलगुणगणबद्धमाणपहुपणथपायकमलाण । आमंसारं सेवा मह होज्ज जिणिद्वंदाण ।।

१ भरिय जेला २. तह खुद्ध<sup>°</sup> जेला २. सिरीप जेला

# आगमगच्छीय श्रीजिनप्रमसूरिविरचित

# अपभ्रंश-संधिद्वय

र. म. शाह

### प्रास्ताविक

उत्तरकाछीन अपर्शश साहित्य में संधि एक प्रचलित कान्य-प्रकार था। विकासकी १३ वीं शताब्दी से छेकर १५ वीं शताब्दी तक रचे गये ऐसे करीब पचीस काव्य अब तक उपलब्ध हुए हैं।

प्राप्त संधि-काच्यो में प्राचीनतम संधिकाच्य, आचार्य रत्नप्रभस्रिरिचन 'दोघई।' वृत्ति, जो घमैदासगणिविरिचत उपदेशमाला की विशिष्ट टीका है और जिसकी रचना वि. सं. १२३८ में हुई है-में दिखते हैं।

उसके बाद तेरहवीं सदी के अन्त भाग में ही और पांच संधिकाव्य मिलते हैं। उनके रचिवता थे आगमगण्डीय जैनाचार्य जिनप्रभत्ति। १३ वी शताब्दों के अन्तिम चरण में विद्यमान जिनप्रभत्ति को कई अपन्नंशभाषाबद छद्य रचनार्य प्राप्त होती हैं, जैसे कि — 'धर्माधर्मविचारकुछक,' 'आत्मसंबोधकुछक,' 'सुमाषित कुछक,' 'भव्यचरित,' 'भव्यकुहुम्बचरित,' 'गौतमचरित्र कुछक,' 'बावरित्तुति,' 'गुरुस्तुतिचाचरि,' 'नेमिरास,' 'अन्तरङ्गरास,' 'मिल्टनाथचरित,' 'महावीरचरित्र,' 'जम्बूचरित्र', 'सुकोशळचरित्र,' 'बैत्यपरिपाटी,' 'मोहराजविजय,' 'अन्तरङ्गविचाह,' 'जनजन्ममह,' 'नेमिनाथजन्माभिषेक,' 'पार्वनाथजन्माभिषेक' इत्यादि।

जिनप्रसद्धि की रची हुई संधियां इस प्रकार हैं—(१) मदनरेखा संधि (२) नर्मदासुन्दरी संधि (३) चतुरङ्ग संधि (४) अनाधि संधि और (५) जीवानुशास्ति संधि ।

इनमें से प्रथम 'मदनरेखा संचि' ला. द. प्रत्थमाला में शीव प्रकारयमान 'मदनरेखा आख्यायिका' के परिशिष्ट में छप गई है। शेष अप्रगट चार में से अन्तिम दो यहाँ पर प्रथमवार प्रकाशित हो रही हैं। 'अनाधि संघि' का विषय प्रसिद्ध 'उत्तराध्ययन' सूत्रगत वीसवें महानिर्प्रत्थीय अध्ययन में प्राप्त अनाधि राजिं को कथा है। और 'जोवानुशास्ति संघि' का विषय—जैसा कि उसके नाम से स्पष्ट है—चीव को दिया गया उपदेश हैं।

प्रस्तुत संपादन खेतरबसही पाटक जैन ज्ञान भंडार, पाटण (उ. गुजरात) में प्राप्त नाडपत्रीय प्रति परि किया गया है। इसका नंबर १२ (नया नंबर-६) है और इसमें ३६×५ मे. मी. कद के २६४ पत्रों में कुछ मिलाकर ५४ इतियों का संग्रह है। जिसमें (१) 'अनाथि संधि' पत्र १७३ व से १७६ व, तथा (१) 'जीवानुशास्ति संधि' पत्र १७६ व से १७९अ में लिखित है।

इसी प्रति में जिनप्रभसूरि की रूगभग ३० रुषु कृतियों का संप्रह है, जिनमें उपनि निर्दिष्ट सभी कृतियां का जाती हैं।

# [१] अनाथि-संधि (कडवक-१)

जस्सन्जवि माहप्या, परमप्पा पाणिको छहुं हुंति । तं तिस्थं सुपसध्यं, जयह जए वीर-जिलपहरोो ॥१॥

विसर्गृहि विनाडिउ, कमाय-जगडिउ, हा अणाहु तिहुयणु भमह । जो अर्ण जाणह, सम-मृहु माणह, अप्पारामि सु अभिरमह ॥२॥

रायगिहि नयरि सेणीड राउ. गुरुभत्ति-निवेसिय-षीयराउ । सो अन्त-दिवसि उज्जाणि पत्त, मुणि पिक्सिवि पणमइ निमय-गत्तु ॥३॥ बपु ऋतु बन्तु लाबन्तपुन्तु, किं मुणि नवजुव्वणि सरसि रन्तु । नरगय अहं बहुविह अणाह, मुणि भोग माणि हुउं तुज्झ नाहु ॥४॥ तं अपणो वि नरवइ अणाहु, अन्नेसि होसि किम भणइ साहु। कि मइं न हु जाणड् नरवरिंदु, जं एरिस पभणइ सुणिवरिंदु ॥५॥ गय-हय-रह-जोहसणाहु रउजु, संपञ्जह मण-वंछीउ फञ्जू । मुष्टि भणइ पुण दि जगु सउ अणाह्, असहाइउ भगडइ भवु अगाह्य ॥६॥ कोसंबीनयरोइ जं जि वित्त. तं सुणि मगहाहिव एग-चित्त् । वर्हि अध्यि पिया मह सुहिवहारु, सुकलत-पुत्त-सुहिसयण-सारु ॥७॥ पढमे क्यम्मि मह रोग रोग, उप्पन्ना विञ्जहं मुक्क जोग । पिय-माइ-भाय-भइणी य संयग, विलवइ विविहाइं दीण-वयण ॥८॥ मह रोग-पीड इक्कृ वि न छेइ, पुण पासि बहदूउ रुणझुणेइ। जो इक्कु वि रोगु निराकरेइ, मह जण उतस्यु घणु भूरि देह ॥९॥ न हु केणह फेडिय पीड मज्झ. इय वेअण सन्वहं हुअ असउझ। मुकलत्त-पुत्त-परियण-मुभित्त, न हु मंत-तंत तसु विढत्त चित्त ॥१०॥

ळुह-तन्ह-पराभव-तुह-विचित्त, दैविंद-विंद-वेदिय-जिणिद, विवहाहि-चाहि-विनडियह मरणु. धण-सयण-द्धव-जीवणसणाहु, हा हा अणाह संसार-गुत्ति । पय मुक्तु नाहुन हवइ नरिंद ॥११॥ धम्मह विणु होइन कोइ सरणु। इय मुणउं नराहिव मं अणाहु॥१२॥

एवं सई जाणिड, मणु सीम आणिड, सीग-विसुक्कु विवेश-जुड । पिडविज्जड संजसु, गो-इंदिय-रसु, तड अप्प-परह वि नाहुल्हड ॥१३॥॥१॥ (कडवक-२)

अणाहया अवर वि जाण राय, पञ्च ज्ञ पवज्जिय जेण वज्ज, मोहंघयार्-निउरंब-छृद, दुह-बंध-बद्घ तिहुअणु भमंति, तिहिं दंडिहिं दंडिय अप् जाहं, ति-विराहणाहिं बोहिं हणंति, कि कुणइ नाणु तबु झाणु दाणु, अह काय-कडाइय वसहि वस्थ, जे आगम-सत्थ-निउत्त सत्थ, जे सत्त-वज्झ-देसण कुणंति, बहु पाव-पर्वविहिं वैचियाण, अइ बल्लह बरि मुंचिति पाण, जे विसय-ऋसाय-पमाय-पत्त, अपाभिषायहिं संचरति, अणाह्या ताहं वि दिक्खियाण, ने माइठाणऽणुद्राण ठीत, मोह-निव-निडय अणाह हुंति, एवं अणाह जिय सन्व छोइ, जं जिणवरिंद आणा पहाण, इय मुणिय नराहिव भव-अवाय, भह विहसिंड सेणिड नरवरिंदु, ति-पयाहिण वंदिउ भाव-जुतु,

जह भणइ जिणाहिव वीयराय। तव चरण-करण न हवंति सञ्ज । १।। जड-जोगि भवाडवि-मग्ग--मृद्ध। न हु रोग-दोसवसि वीसमंति ॥२॥ तिहि सल्लिहिं सल्लिय सुहु न ताहं। तिग्गारव-गुरु भवु उबचिणंति ॥३॥ जे हिंति अणेसणु भत्तपाणु । तह होइ तह ज्विय भव अवस्था।।४।। तरसंडन्नह कर्राण अणस्य संतथ । अप्पं विअप्पुन हुते मुणंति ॥५॥ किं कुणइ ताण जिणनाह-आण । न ऋहिंचि पवज्जई जिणह आण ॥६॥ न हु मोह-महन्नव-पार-पत्त । अप्रणमिव परमिव कुगई निति ॥७॥ सया वि सुगुरूहि असिक्खियाण । बोरिय-आयारि न उज्जमंति ॥८॥ मगहाहिव ते सवि कुगई जीता। सिरि-जिणवरिंद-आणा-विओइ ॥९॥ सम्मापवमा-गइ सह-निहाण । सिरि-वीयराय अणुसरसु पाय ॥१०॥ तं सब्द सन्द्राजइ कहइ मुणिंदु । संतेजरु निव्न निय-ठाण पत्तु ॥११॥

विहरेह महीयिल सारसत्त् । मणि निरइयार-चारित्तजुत्तु, भो भविय कुणड अप्पं पवितु ॥१२॥ इय भवह भावु जाणिउ निरुत्त,

एवं संबेबिहि, विहि-विक्लेबिहि, मुणि-सेणिअ उल्लाव-जुउ । संबंध मुअक्खिड, जं किंचि वि लक्खिड, महनिगांथज्ञयण-सुड ॥१३॥२॥

चारु-चउ-सरण-गमणो दाणाइ सुधम्म-पत्त-पाहेओ । सीलंगरहारूढो जिण्यह-पहिस्रो सया सहिस्रो ॥१४॥

॥ अनाध-संधि समत्ता ॥

# [२] जीवाणुसद्वि संधि

जस्म प्रभावेणऽञ्जवि तव-सिरि-समलंकिया जिया हुंति । मो निष्वं पि अणग्द्यो संघो भद्रारगो जयह ॥१॥

मोहारिहिं जगडिय, बिसयिहें विनिडिय, तिक्ख-दुक्ख-खंडियहं चिरु । संसार-विरत्तहं, पसमिय-चित्तहं, सत्तहं देमिऽणुसद्भि निरु ॥२॥ अणाह निम्मोअ-जंतण मञ्जंगओ. समग्म-उदबाय-विणिवाय-ऊसासओ, तयण ववहार-रासम्मि जिउ भाविओ. मुत्त पत्तेय-तरु-काय कम्मि हिरिओ. भवि य नीराइ-सत्येहिं संताविओ, जीव खुडुाग-मरणेण हा निद्विओ, सुहम-कायाउ तउ बायरे चडिओ. तत्थ अवसप्पिणुसप्पिणऽस्संखया. कवणु तं दुक्खु जं जीव न हु पावियं, कम्म-परिणाम-भव-भाव-संभावियं। वेइंदि-तेइंदि-चउरिदि-विगर्लिटिए. भाव सन्वे वि सुह-असुह सुह वियसिया, सन्व जीवेहि हाऽणैतया फरिसिया। निष्य तं ठाणु लोए न जिहें हिंडिओ, नरय-तिरियम्मि मणुअम्मि किह आणिओ, जणणि-जणयाइ-सयणेहि संदाणिओ। इंदियग्गाम अभिराम मन्नंतओ.

एगत्युऽणंतजंत्रहिं सहसंगओ । समग्ग-आहार-नीहार-नीसासओ ॥३॥ तस्मि रे जीव निच्चं पि नच्चाविओ । पुढवि अप तेल वालडणंतकाए कियो ॥४॥ दुद्र-कम्मद्र-गंठीहिं संदाविओ । अहह एगंत-भवियन्वया-हिद्विओ ॥५॥ तिक्स-दक्षेहिं छक्षेहिं जिउ खंडिओ। चउम्र काएम् उस्समाओ अक्लया ॥६॥ काल संखेज्जक्षो कायठिइ निंदिए ॥७॥ राग-दोसाइ-सुहडेहिं हा दंडिओ ॥८॥ भीम-भव-रन्नि भगडंतु न य संतओ ॥९॥ चरिंउ विवरिंउ जोवस्स इह दीसए, जेण सुह तन्न दुहु जेण तं गवेसए। नाण-निहि निय-गिहे मुत्त बहि भमडए, तत्थ जिउ जाइ दुहु जत्थ सिरि निवडण १०॥ जेस ठाणेस जिउ णंतसुह पावए, मुत्त तं ठाणु अप्पंदहं दावा । जेण सम्मेण कम्मारि छहु छंटए, मुत्त तं मूढ् हा विसय-विस् पुंटए ॥११॥ कह वि मणुआइ-सामग्गियं पत्तओ, तह वि विसयामिसे गाढ अणुरत्तओ । मोहराएण रे जीव अस्मामिओ ॥१२॥ लक्ख-चुलसीइ नोणीइ पुण भामिओ, हिंडिया जीव न हु कह वि उवसंतया। प्रमञ्जूषं परावचयाऽणंतया, देव-गुरु-धम्मु न कयाइ उवलद्ध भी, तेण एओ जीवु कम्मेहि संरुद्धओ ॥१३॥ सुक्खु पन्चक्खु दुक्खं पि मेरूवमं, अहह अदिट्टु पुण मन्नए तिणसमं । बपुरि जीवाण भव-भमणु हा निद्रियं ॥१४॥ विरस संसार-दुच्चिद्रियं हिद्रियं, कह वि पहं पत्त सामग्गियं मग्गियं, हेव रे जोव तं कुणसु सुहमग्गियं : जुत्त ते सुहय पियमप्पियं उज्ज्ञिउं ॥१५॥ चारगागार-संसार-सहमुिझउं, अहसकमोह दुःथेण कि ते गयं। सयल-लच्छीइ लद्धाइ कि आगयं, राग-दोसे य ते दोवि जिय मिल्हिउं, जुन्न संतोस-निवपासि तुह् मल्हिउं ॥१६॥ जत्थ सुपसत्थ निग्गंथ-मत्थय-मणी, जयइ जंबू-गणी भुवण-चितामणी । एय सिरि-वयरमुणि-सामि सुयनाणिणो ॥१७॥ एवमन्ने वि सिरिन्थूलभदाइणा,

इय विविह-पयारिहिं, विहि-अणुसारिहिं, भाविहिं जिणपहुमणुसरहु । स्रतेण य पवरिहिं, आणा-सुतरिहिं, भवियण भव-सायरु तरहु ॥१८॥

॥ जीवाणुसद्धि—संधि समत्ता ॥

Statement about ownership and other particulars about Sambodhi, the Quanterly Journal of L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, to be published in the lust issue every year after the last day of March

# Form IV

(See Rule 8)

1 Place of Publication.

2 Periodicity of its Publication

3 Printer's Name Nationality

4. Publisher's Name Nationality

3 Editors' Names

Nationality

 Names and addresses of Individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one-percent of the total capital. Ahmedabad,

Swami Shri Tribhuvandasji Shastri. Indian.

Shri Ramanand Printing Press, Kankaria Road, Ahmedabad-22.

Dalsukhbhai Malvania

Indian. Director.

L. D. Institute of Indology,

- (1) Dalsukh Malyania
- (2) Dr. H. C. Bhayani Indian
- (1) L. D. Institute of Indology, Ahmedahad-9
- (2) School of Languages, Gujarat University, Ahmedabad-9.
- L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

I, Dalsukh Malvania, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and beleif.

Dalsukh Malvania
Signature of Publisher.

minal is primarily intended to be researches in Mecheral Indian by Hence emphasis will naturally the Imaginages, literature and il sources of that period. But it so give sufficient space to other s which throw light on Austent Culture.

#### of Contributions

outions embodying original his, abstracts of trieses accepted University critical editions of the shed Sanskirt, Prakeit, amaa, Old Hindi, Old Unjarati appreciations and summaries of and medieval important original notices of manuscripts and textual as will be published in the

#### m of Articles

mould be written in any one of iwing four languages; Sanskrit, lujurati and English, written in language other than should be accompanied by a y in English

#### eration

D. Institute of Indology will pay mm to the authors whose thous are accepted.

# Subscription

| Rs.    | 20/- |
|--------|------|
| Sh     | 30   |
| Dollar | 5.00 |

#### Other Rules

- Contributions Intended for publication in the Journal should be type-written (with double spacing) or legibly written on one side only of the paper. Copies should be retained by the authors.
- (2) It is presumed that contributions forwarded for publication in the Journal are not submitted elsewhere.
- (3) The copyright of all the contributions published in the Journal will vest jointly in the L. D. Institute of Indology and the authors.
- (4) Ten offprints will be given to the contributors free of charge.
- (5) Fitles of books and Journals should be indicated by single underline. Sanskrit, Prakrit, Hindi, Gujarati terms occurring in the articles written in English should be underlined. The standard system of transliteration should be followed.
- (6) Those who want their works to be reviewed in the Journal should send two copies of the same.

All contributions and correspondence may please be addressed to

Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

### OUR LATEST PUBLICATIONS

(1972)

| 32. | Philosophy of Shri Svaminarayana by $\operatorname{Dr.} J.$ A. $\operatorname{Yajnik}$                             | Rs. 30/  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 34. | अभ्यात्मविन्दुः — हर्षवर्षनोपाध्यायनिवद्धः स्वोपज्ञवृत्त्या युतः ;<br>सं० मुनिश्री मित्रानन्दविजयजी — नगीन जी. शाह | Rs. 6/-  |
| 35. | <b>न्यायमञ्जरीग्रन्थिभङ्गः —</b> चक्रधरकृतः, सं० नगीन जी. शाह                                                      | Rs. 36/- |
| 36, | New Catalogue of Sanskrit and Prakrit<br>Mss. JESALMER COLLECTION —<br>Compiled by Munirāja Shri Punyavijayaji     | Rs. 40/- |
| 37. | Prakrit Proper Names Pt. II<br>Compiled by Dr. Mohan Lal Mehta<br>and Dr. K. Rishabh Chandra                       | Rs. 35/- |
| 38, | Karma and Rebirth by Dr. T. G. Kalghatgi                                                                           | Rs. 6/-  |

**\*** 

14 10 73

# **SAMBODHI**

(QUARTERLY)

VOL. 2

JULY 1973

NO. 2

EDITORS

DALSUKH MALVANIA

DR. H. C. BHAYANI

# CONTENTS

Two Plays of Rāmacandra : An Aesthetic Study G. K. Bhat

Prohibition and Indian Culture Dalsukh Malvania

Diversity of Thought in Upanisads Y. K. Wadhwani

अपभ्रंश संवि~काव्यो

र. म. शाह गांधर्वमां 'रक्ति'

मधुस्दन ढांकी शिवभद्रकृतं शिवभद्रकाव्यम् (टीकाद्वयसमेतम्) संग्रेमिती नीलाञ्जना स्र. शाह 20.10013



TWO PLAYS OF RAMACANDRA : AN AESTHETIC STUDY

G. K. Bhat

I

# Nirbhaya-Bhima-Vyäyoga

This one-act play\* comes from the pen of the versatile Jaina writer who is reputed as an author of a hundred compositions. The play is built round an exploit of Bh<sub>i</sub>ma and dramatises the episode of the killing of the demon Baka by Bh<sub>i</sub>ma.

Ramacandra's sources is obviously the Mahabharata. But as a dramatist he had to shape the story a little differently to suit his dramatic design. It will be interesting to study the two versions to get an idea of the dramatist's art.

- (i) The Baka-vadha episode in the epic occurs at a time when the Pandavas were living in hiding in the house of a Brahmin family in Ekacakra city over which Baka bad sway. The residents of the city had stipulated the surrender of one human being to serve the daily meal of the demon in order to prevent wholesale and indiscriminate slaughter of the human habitation.<sup>2</sup>
- (ii) It is the turn of the Brahmin family to supply the daily victum and the household is distraught with the prospect of death. The Brahmin's wife pleads that she should be allowed to go to meet the demon. Then the daughter does so. The Brahmin's little son too picks up a blade of grass from the floor and says with the daring and innocence of a child that he will kill the demon with it.<sup>3</sup>
- (iii) As the debate in the Brahmin's house proceeds with uncertainty and indecision, Kunti, who had been listening to this tale of misery, decides to oblige the Brahmin in gratitude for the shelter and safety that he had given to the Pandavas. The Padava brothers are out at the moment for begging food, except Yudhişthira who had stayed with Kunti. She speaks to him about sending Bhrma to the demon to fulfil the Brahmin's personal obligation. Yudhişthira opposes the idea. Kunti argues with him and convinces him that Bhima will certainly kill the demon and do a good turn to the family too, 9
- (iv) The Pandava brothers return. Bhma is told what he is to do. He collects the food willingly and goes out with it to meet the demon. This is the accepted practice to fulfil the demon's demand. The chosen Sambodhi 2. 2

victim carried the food collected for the demon and the demon ate it up along with the human victim. Bhima goes to the forest residence of Baka, calls him out, and proceeds to eat up the food intended for the demon.

(v) Baka is annoyed and attacks Bhima. The final chapter describes their fight which ends in the death of Baka.

The Brahmin is grateful for being saved from the jaws of certain death. The people of the city throng to see the huge body of the demon streched in death and wonder about it. The Brahmin explains, according to Kuuti's suggestion, that an unknown Brahmin who had great mantra-power and physical prowess took pity on him and accomplished the demon's death." The secret of the Pandavas staying incognito is thus preserved.

The changes that Ramacandra has done in shaping his story will now be obvious on this background:

The dramatist does not make a pointed reference to the epic context, as probably unnecessary. But in the opening specches of Bhima and Draupadt there is a suggestion of the epic background. Blima is sad at the thought that they are required to live in a forest, whereas they should have been in a palace. Draupadt is depressed in mind and feels that the Pragdavas may not, after all, be able to defeat the Kaurawas. These thoughts are completely forgotten in the course of the following dramatic development; and so, the dramatist seems to have used these musings only as an epic anchor for his story.

The dramatist has changed the entire detail about the Pandavas and the Brahmin family. Kunti and the Brahmin family do not figure in the play. On the contrary, Paupads who is not mentioned in the Baka-vauha episode takes a prominent place in the drama. The detail about the Pandavas having gone out for food is also omitted. In stead, the dramatist shows Bhran taking Draupad out for a pleasure stroll in the forest, and the other brothers are to follow him in due time. This is a romantic opening fit for love or adventure; and it is artistically conceived to the advantage of the hero.

With the omission of Kunti and the Brahmin family that hosted the Pandavas, the dramatist has to arrange the knowledge about Baka and his practice reaching Bhima in a different way. This he does by using a plausible coincidence. As Bhima and Draupadi move about in the forest admitting its luxuriant and impressive charm, they sight a temple priest who narrates the whole tale of Baka. This is a smooth introduction of the Baka episode and carries with it all the elements of dramatic expectation. Compared to the epic in which the Baka episode is just one incident, the narration here through an improvised new character comes

more alive in its unexpectedness and because of the promise of dramatic development it holds. It is true that the scene is narrative; and the temple attendant has no further business in the drama. But it is a good dramatic device and the dramatist has planned it with a smooth and natural touch. Draupadt discovers that the forest grounds are muddy with flesh, blood and bones and imagines that they are probably near a cemetary. Bitma thicks otherwise. It is at this moment that Bhina sees the temple attendant. His appearance on the scene and his narration have therefore a realistic impact

In the epre version Kunti takes the lead in helping the Brahmin family and is confident of Bhīma's prowess. Bhīma has the role only of a willing and obedient executor of a charge entrusted to him. In the dramatic version of Ramacandra Bhīma takes the responsibility on his own initiative, although he is drawn into it by a coincidence. This change definitely serves to heighten the stature of Bhīma, who appears here as humane and confident hero of a challenging adventure.

Yudhisthira and the other Pandava brothers are to follow Bhima who has gone ahead with Draupadi in the forest. The arrival of the brothers. which has been carefully hinted earlier in the play, serves now several dramatic purposes. The timely arrival of Yudhisthira and the Pandavas at the very moment when Draupadi is planning suicide11 provides the necessary turn in the dramatic story, relieves the tension in the situation and saves her life. Their presence on the stage at this point also fills the inevitable gap in dramatic action while Bhima is fighting with Baka off-stage and it serves to keep the story moving. It is natural in the dramati construction that the note of confidence in Bhīma's prowess should b sounded by some brother if Kunti is not used for this purpose, Unexpectedly this role is assigned to Yudhısthira, probably as the eldest of the Pandavas. He asserts this confidence not only by positive statements but also by questioning Arjuna's move to run to Bhima's help. Nakula and Sahadeva join their elder brother in support,12 This conversation among the brothers helps naturally to assuage Draupadi's fears about the safety of Bhima. The situation thus developed is, in a way, a dramatic anticipation of the end of the story. Finally, the presence of the Pandavas serves to provide the necessary audience for Bhima's narration of the fight, and for bringing the finale of the dramatic story to a formal close.

Draupadi's inclusion in the Baka-vadha episode is an innovation on the part of the dramatist. Ramacandra seems to have been goaded by a romantic motive in showing his hero perform in the very presence of the heroine. This enables him to add colour to the heroic action and work out the usual femining reactions also.

Rimachandra has departed from the epic source in constructing the Brahmin episode which goads Bhima to intervene. The dramatist does not show that Bhima was acting at the behest of Kunti to oblige the Brahmin family who had given them shelter during the period of their secret stay. This detail is altogether omitted. In the play, the Brahmin whom Bhima meets is a stranger to him; and the meeting also is a chance occurrence. Bhima's gesture to help the family in their danger from Baka appears therefore to be quite spontaneous and worthy of a hero.

But the omission of the touching rivalry to die for the family among the members, which we notice in the epic story, is difficult to understand. The rivalry deepens the tragic note in the plight of the family and, at the same time, heightens the dignity of the members as human beings. Bhāsa uses this episode, though in altered context, in his Madhyama-vyāyoga with a superb dramatic effect.

Ramacandra is apparently concerned with a picture of normal pathos and introduces only the mother and the wife of the victim. There is no doubt that they are terribly affected; but they have accepted also the fact of inevitable death. The attendant sorrow is genuine; but it is indicative of the familiar fraitly of human beings. Ramacandra uses certain descriptive touches in constructing this incident: The Brahmin is dressed as a victim of death, his body is anointed with red sandal; a garland of red flowers hangs down from his neck; his hair are loose; his steps slow. He mounts tearfully the slab of stone from which he is supposed to be devoured by the demon. His young wife has put on all her ornaments, suggesting thereby that she will follow her husband in death like a Sati. These touches olearly show that Ramacandra has used Sri Harşa's Nāgānanda for his model in constructing this scene.

With the change in constructing the Brahmin episode, it is natural that the dramatist should change the mode in which the demon was to meet his intended victim. Obviously the precepts of dramaturgy have weighed on the mind of the dramatist and directed his treatment. The violence involved in the demon attacking his victim and feasting on it, as also the actual fight between Bhima and Baka culminating in the demon's slaughter, could not be shown on the stage. Bhāsa takes the freedom of art in showing violence and death on the stage contrary to Bharata's prescription. Ramacandra adheres to representation sanctioned by convention and dramatic practice. In the play, the victim is to take his seat on the stone-slab from which he is lifted and carried away to the mountain fortress of Baka. Accordingly, when Bhima substitutes himself for the victim, attempts are made to lift him away; and though Baka appears on the scene to supervise, as it were, the usual arrangements, the actual fight takes place near the mountain fortress, behind the scene.

Since the actual epic context has not been used by the dramatist, it was not necessary for bim to mention the final detail in the epic story of preserving the secret about the stay in hiding of the Pandavas. The play therefore ends appropriately with Bhima's narration of Baka-vadha and the gratifude of the man whose life has been saved.

Ramacandra's handling of the entire episode shows that he has the imaginative inventiveness of a literary artist and the sense of freedom in shaping his dramatic story. The omission of the actual epic context of the Baka episode, which was not really necessary for dramatization, has gained for the play a completeness of a single individual episode that can be easily assumed to have occurred in the colourful and adventurous life of Bhima. The reader is not required to depend on the epic for the anticedents or for the consequent explanations to understand the dramatic story. This bestows unity on the play, which becomes a one-act as it was intended to be

The omission of the Brahmin's story in the epic is, however, an artistic loss. Ramacandra has compensated for it partly by describing the wailings of the two women relatives of the victim and partly by working out elaborately the reactions of Draupadj who is present throughout the dramatic action. The visual detail about the victim's appearance is likely to add to the grimness of the scene in a stage representation.

But Ramacandra's greater skill lies, to my mind, in the altered picture of Bhima's confrontation with Baka. Conscious that the encounter cannot be shown on the stage, the dramatist builds a picture of the demon's mountain fortress to which the victim was to be carried. He introduces Baka and his demon attendants on the scene. The attendants sense a new kind of smell on the grounds; they search and discover Draupads hiding behind a mango tree. These details are interesting and dramatic, They create action and tension. The demon attendants lick Draupad, and discover to their intense delight that her flesh is tender and savoury. This again is a natural touch and produces humour of a grim kind. Such grim humour is present in their further recommendation to their Chief to eat Draupadi first, or taste her flesh in between meal, or their request that they be allowed to feast on her flesh.13 The dramatist succeeds, for a moment, in mixing bibhatsa with hasva and, at the same time, suggesting the underlying bhayanaka and karuna through the psychological reactions of Draupady. This little scene is quite exciting. And the excitement continues in the attempts on the part of the demon attendants to lift Bhima from the stone-slab and their failure, The frustration of the demons is very enjoyable to the audience: It is a tribute to Bhima's formidable strength, It is also apt to evoke pleasure and laughter at the sight of the discomfiture of the demon.

It appears to me therefore that the dramatist's construction of the Baka episode, althought it deviates from the original, has succeeded in presenting a united, scill-containing picture which is colourful with heroism, pathos, exchement and grim laughter.

It is in creating the characters, however, that the dramatist's departure from the eme source appears to be questionable: It does not fulfil any special dramatic purpose. In the altered context the initiative and the finish of the dramatic action rest with Bhima. This is a gain for the hero's character, as said earlier. But in being required to make Bhima assert his own invincible might before Draupadi and narrate the frush of the fight with Baka himself, as forced by the dramatic design, the drawaust could not save Bhima from looking like a boastful giant semewhat like the Bhima in Bhatta Narayana's Verasamhara. Yudhisthira's cock-sureness about Bhima's prowess is inconsistent with his epic image: and bls slighting rejoinder to Arjuna in order to stop him from rushing to assist Bhima is uncalled-for. But it is Draupadi's picture that seems to have suffered the most at the hand of the dramatist. Her note of defeatism is inconsistent with her supposed independent and fiery temperament, 14 lt is strange that she holds Bhima back from interfering with the demon's activities,15 Her anxiety for Bhima is natural; any wife will feel such concern for the safety of her husband; but the concern is better expressed after a heroic decision has been taken, not before. Bhima is a different type of man; and Draupadi also is the daughter and the wife of a Ksatriya. Her attempt, therefore, to drag Bhima away from the distress of the Brahmin family and her suggestion to run away from it are unworthy of the spirited lady in agony that we know her to be from the epic and other literary compositions Her attempt to commit suicide10 is equally ridiculous. It suggests that she has no confidence in Bhima. It also shows that she is an ordinary female who is guided only by the thought of self-preservation and who loses her perspective by the slightest threat to it. I think, Ramacandia fell a victim to the temptation of painting Draupadi on the lines of the familiar heroine of a Sanskrit Court Comedy. Malavika and Ratnavali are similary afraid to permit any unexpected adventure to their heroes and are ready to attempt suicide at the mere idea of frustration and loss of the lover But such a treatment of Draupadi's character is unjustified and also inartistic

Strangely enough Baka makes a better, albeit un-dermonate, impression on the mind of the reader in his strict adherence to the stipulated conditions and in his courtesy towards a woman. However, this touch of digardy and culture bestowed on the demon is wasted; because Baka is not given an opportunity to converse with Bhima on the stage, before the final encounterrings the curtain down on his life

Luckily, Ramacandra writes with a sense of drama. His prose dialogue has a natural flow; it is not riddled with heavy compounds or encumbered with poetic conceits. His verses also are generally simple, except when they are used for descriptions or for suggesting the heroic sentinent.

Incidentally the play conforms to formal requirements. A Vyayoga, according to definition. In it is a one-act built round a famous hero, with fewer women and more male characters. The incident is a conflict occasioned by some kind of rivalry and involves actual fighting and wrestling. This makes the play a heroic one; other sentiments come into it only as a support. The development of the dramatic action is compact and does not exceed the duration of a day.

Bhima who dominates the play qualifies as a prakhyata nāyaka without being either a divinity or a royal sage. Draupadi and the victim's wife and mother are the only female characters. The Pandavas, Baka and his demon attendants, the temple priest and the victim make up the larger number of male characters. There is of course a conflict in the paly due to confrontation with Baka and the rivalry is engendered by Bhima's interference on behalf of the intended victim. There is some rough handling of characters, especially of Bhima, although the main fight takes place off-stage. The emotions of pathos, fear, disgust and laughter are incidental to the heroic. The play begins presumably in the morning; the stroll and the presence of the temple attendant indicate this; the action is over by meal time. The duration of the play does not exceed therefore a few hours.

#### TI

## Nalavilāsa-nāṭaka

The Nalavilasa-Nāṭaka\*\* is a dramatic rendering in seven acts of the Nala-Damayanti-Kathg. The legend of Nala is wellknown and familiar to all Indian readers. It is needless to compare the dramatic version of Rāmacandra with the prototype as recorded and preserved in the Mahabārata. Besides, one of the editors, Pandit Lalchand B, Gandhi, has noticed the principal differences in the Nalakatha as presented in the different versions. 22

The Jain version of the story differs from the Mahabharata mainely in four respects (i) It omits the presence of four gods who attended the swayamwara, assuming the identity of Nala, so that Damayanti was confronted with five persons who looked exactly like Nala. (ii) The temptation to indulge in the game of dice and the subsequent misery of Nala, which are attributed to the malice of Kali in the epic version, are changed in the Jaina version. (iii) The transformation of Nala which completely disguises his real identity is, in the epic story, due to Karkotaka Naga who bites Nala. The Jain version substitutes Nala's own father, now a divine being, who helps

Nala through his calamity. (iv) The separated Damayantt, in the epic story, becomes aware of Nala's whereabouts by partaking the animal meat cooked by him. The Jaina version uses the motive of Sūrya-paka-vidyū which Nala alone is supposed to know. It is obvious that Ramacandra uses the Jaina version as a base for his dramatic story. He has also effected many other small changes in introducing new motives and characters to suit the dramatic form imposed on the old legend.

The prologue, called amukha, introduces the poet and his play and structure that the main note in the story of Damayanti's desertion by Nala through a parallel occurrence in the life of the Nati. She is worried because her married daughter has been driven out of the house by the husband. The Sutradhara takes a philosophic view of the happening and feels confident that the daughter will be reunited with her husband if she were really about his conversation serves to foreshadow the denotionment of the play.

The main scene of the first act introduces King Nala with his usual palace attendants. A Kāpalika has been captured. With him is discovered at letter addressed to one king Citraseaa by some Meşamukha, and also a picture of a lovely damsel. It is recognised that the Kāpalika is a spy; though the contents of the letter remain as yet a mystery. The lady in the picture is a 'jewel of a woman', and she is wearing a string of pearls (muktavath) which is surprisingly identical with what Nala had seen in a dream the same morning. The coincidence strengthens the prophecy by the King's astrologers that the King will have a beautiful woman and great prosperity. The apparent mystery about the picture is solved by a palace maid Makarikā who belongs to Kundinapura and who is therefore in a position to identify the picture as that of Damayantī, the daughter of the Vidarbha king. Nala is very much enamoured of the Vidarbha Princess whom he bada considered, from the picture, to be a devata. He is also angry with the Kāpalika whom he orders to be thrown In prison.

The first act is thus intended to introduce Damayantı and create in Nala's mind an attraction for her. This is accomplished by a new, though familiar, motive of a dream and by the introduction of a picture through a captured spy. The author creates a mystery at the beginning of his story which he resolves at the end, obviously to maintain suspense in the unfolding of his dramatic plot.

The spy episode has dropped a hint about the possible opposition to Nala's amorous intentions. This is pursued partly in the second act. Nala has sent his trusted companion Kalahamas, along with Makarika, to the Vidarbha kingdom, armed with Nala's own picture and of Damayanti seized from the spy, in order to learn Damayanti's personal reactions. The emissaries play their part cleverly, gain access to Damayanti, and bring

important news back. They relate to Nala that the Vidarbha king Bhimaratha is under the influence of a Kapalika by name Ghoraghona and his wife Lambastani. The Kapalika is a master of ruthless deceipt.22 and apparently in league with the Kalachuri king Citrasena. He has forced on the mind of Bhymaratha that Damayanti will be Citrasena's wife, and the Vidarbha King has accepted this behest. This is depressing news for Nala. But the interview with Damayanti which Kalahamsa and Makarika had obtained is full of promise. Damayants did not disclose her mind completely. But she accepted both the pictures and directed that her picture be sent to her father, and that of Nala be kept in the palace temple. Kalahamsa thinks that this is indicative of Damayanti's acceptance of Nala. Damayanti further suggests that Nala should try to win over Lambastant to his side somehow, because she is capable of influencing her father in changing his mind. Kalaharisa has played his part more than well; he has brought Lambastanı with him to meet Nala. Nala humours her, asks the Vidūsaka not to make fun of her, and requests her to help him. She promises to get the Vidarbha princess for Nala and Nala, in return, awards her gold ornaments to cover her entire body. While the dramatist thus furthers the story and indicates the overcoming of an apparent obstacle to the lovers' union, the news at the end of the act that the captured spy has been befriended by Yuvaraia Kubara, the younger brother of Nala, suggests a new threat to the happiness of the lovers.

Damayanti's gesture in sending her picture to her father has proved to be a wise move. In the course of investigating how the picture went to Nisadhā, King Bhimaratha discovered that the dreaded Kapnlika Ghoraghona was a spy of Citrasena and the spy caught by Nala was his follower. This discovery sets his mind against the Kapalika. He inflicts a humiliation on him and his wife and drives the couple out of his kingdom. He also orders the svayamoura of Damayanti, to which Nala receives a due invitation. <sup>28</sup>

The way is thus prepared for the union of Nala and Damayanti, the only obstacle of Citrasena through the machinations of Giboraghona being now completely removed. What is expected is the solemnization of this union. The dramatist, however, uses the third act to bring the hero and the heroine together in a scene of love, in the best tradition of the classical playwrights. The day before the svegativara, Damayanti comes to the Cupid's temple to offer her worship; and Nala is given an opportunity to stand behind a mango tree to watch her, to hear her, and to admire her. The helpmates of Nala are close at hand to interpret Damayanti's gestures for Nala and to prevail upon her to disclose her mind. Nala is in raptures over the loveliness of Damayanti, and is able to hold her hand in an attempt to stop her picking the flowers herself. Nala also submits to her, through Kalahamsa, Sambodiu 2, 2

a letter of love. Damayanti has given enough indications of her mind without actually divulging anything or without committing herself. This apparent onesided meeting is interrupted by Damayanti's mother calling her away. The Vidaşaka brays like a donkey; Damayanti returns to avoid a bad omen. She then drops a letter in the hand of the Vidaşaka, promises Nala to meet the next day, and finally departs. The letter is a confession of her love for Nala. But it also suggests a separation. Pat The confession of mutual love completes the preparation for union. But the mixed note of union and possible separation augurs a coming turn of events. And this is overshadowed by the news that Ghoraghona and his wife have joined Nala's brother Kubata.

The fourth act presents the scene of the swayamwara. It is really unnecessary after the mutual avowal of love. It is probably introduced as the only way for showing a formal union; and this is, incidentally, in keeping with the old legend, as with the declared intention of the Vidarbha King.

The scene is no doubt modelled on Kalidasa's Indumati-svayamvara. It has no dramatic value, because any surprise or unexpected turn is already prevented by the omission of the gods' rivalry which was an important part of the old legend, by checking, for the time being at least, Citrasena's plot to get Damayanti for himself, and by the fact that Damayanti had made up her mind about Nala. The scene has therefore only a spectacular value. There is, no doubt, some good poetry in this act: and the psychological tremours of Nala through the scene are convincingly shown But the repetition involved in the introduction of suitors, inevitable though, cannot be called dramatic, as the final outcome is known to the audience. There are also some elements in the scene that are difficult to explain What is the point in showing that the presentation of the suitors took such a long time as to tresspass on the auspicious hour fixed for the marriage?25 If the usher, Madhavasena, was inordinately talkative, as Damayanti feels and Bhimaratha openly alleges, why was he chosen for this work?26 As a matter of fact, it is his duty to introduce every king properly. He is no more talkative than the minister Vasudatta in fact is, who loves to describe Damayanti's charms to her own father 127 Damayanti's own tarrying also, when she finally stands before Nala, is difficult to explain. If the dramatist was planning to create a last-minute suspense, it was useless; because the audience did never expect Damayanti to turn away from Nala. It is equally puzzling why the king, and subsequently the minister, should impose upon Damayanti and openly recommend to her and instruct her to choose Nala if this were svayamyara?28.

The act comes to a close with the bard's announcement of the time of the day. The imagery used by him in his verse unmistakably suggests the

coming temptation of dice play and the desertion of the bride,29 the shadow of the future event.

This information is given to the audience at the beginning of act V in a longish monologue of Kalahamsa. In spite of the carnest advice of the family priest and wise citizens, and probably acting under the spell of fate operating from previous birth, 30 Nala gambled away his own kingdom and Damayanti. Having lost everything to Prince Kubara, Nala is preparing to leave his country till his good fortune returned.

The dramatist works out the expected atmosphere of pathos out of this situation. The citizens are pluaged into misery. The faithful attendant Kalahamsa and the merry companion, the Viduşaka, wish to accompany Nala and are ready to die otherwise. Damayanti insists on going with Nala; and, very much like Sita in the Ramayana, argues and pleads with Nala to take her with him. Nala has to do so.

The wanderings of the lone couple are then described with appropriate stress on Dayamanti's tiredness, her agony of over-powering thist, and her slow weeping, till they meet with a Tapasa, The conversation leads to Nala's present condition and the purpose of his journey. The Tapasa, who is the same Lambodara, the spy and servant of Kapafika, now disguised, advises Nala that the state of the 'loss of kingdom and being tied down to a woman' is a calamity heaped on calamity, the company of a woman is bound to destroy a man's freedom of movement. The Tapasa gives voluntary advice to Nala that his going to the Vidarbha kingdom and the shelter of his father-in-law will be embarrassing and shameful to him in his present plight. <sup>31</sup> Nala accepts both the observations of the ascetic. He fetches water for Damayanti and points out to her the way to Kundinapur as learnt from the ascetic, In his own mind he has decided to abandon Damayanit.

Damayanti has a feeling of premonition about her desertion. But she is overpowered with fatigue and sleep. And as she is lost in sleep Nala deserts her, with almost the same emotional tension and verbal expression as Bhavabhuti's Rama displayed when he decided to abandom Suz who had gone to sleep on his arm. The self-reproach, the awareness of cruetly and the inward sorrow of Nala are overwhelmingly similar to those of Rama, Damayanti is still drugged with sleep when Nala leaves her. A traveller from a passing caravan sees her, alone and lost, lifts her and carries her away to safety.

The act is thus intended to depict the circumstances and the actual act of Damayanti's abandonment. The loss of kingdom in the game of dice is a detail which is part of the old legend. But the motive in the old legend, namely, the spirit of Kali taking possession of the mind and

body of Nala which is responsible for Nala's headlong surrender to the game of dice and also for his desertion of his wife, is omitted in the dramatic version and substituted by the idea of fate working against Nala. There cannot be anything objectionable in the change of motive. But it is likely to be too spacious a cloak to cover the actions of a character, if they cannot be explained also on the normal grounds of a man's character and behaviour. This is what happens here and consequently the characterization of Nala suffers. Nala has an instinctive suspicion about the Tapasa. He sees his resemblance to the earlier spy Lambodara. And yet, the mere change in apperance, that the Tapasa is lame, a hunchback, is shown to be enough to remove the suspicion from Nala's mind32. Similarly, in stead of being a little warv. Nala shows himself to be utterly gullible in accepting all the statements of the Tapasa. It is reasonable to suppose that Nala would feel humiliation in facing his father-in-law in the present situation. But why should he accept the suggestion of abandoning his wife? The answers to all these questions have to be taken from the idea of fate. But fate does not work with such a thin disguise as that of a suspicious Tapasa. The roots of man's behaviour must reach down his basic character and temper as moulded by heredity and the law of Karma. Or else, an outside factor must act with such a compulsion that a person loses his sense of perspective and judgment under the sudden impact. Both these factors operate together in the case of Rama. His decision to abandon Sita is as much a stroke of cruel fate as it is the result of his idealistic temperament. The dramatist does not attempt anything of the kind. And so, the act of Damayanti's abandonment dues not bring conviction, although the emotion of Nala is genuine,

The fifth act has left the audience in a state of suspense and tension, of dramatic value. The dramatist picks up his thread of narration with a very clever device in the sixth act. A long soliloquy of Nala first informs the audience of the physical transformation of Nala due to the intervention of his father appearing in the gulse of a serpent, of the advice and promises of returning fortune, of Nala's stay with Dadhiparna, the lord of Ayodhya, as a royal cook. The audience also learns about a dramatic performance which a troupe of actors from Vidharbha is to present to the King.

It is through this device of a play within the play (Garbhānka) that the dramatist provides the links of story development, It looks quite probable that the dramatist, once again, is imitating Bhavabhuti's handling of the Ramakatha in the Uttara-Rama-carlia, with a touch from Kalidasa's Vikramorvasiya in depicting Damayanti's search for her lost husband. The imitation does not, however, take away the dramatic value of the garbhānka: First, it is a picturesque and spectacular mode of presenting to the audience the knowledge about what happened to Dayamanti after Nala left her. Her

futile search for Nala naturally led to an attempt at suicide. But we learn that she was saved and was entrusted to the care of a caravan of merchants. Secondly, the dramatic performance before the King of Ayodhya is obviously intended to bring to Nala the knowledge of Damayanti's safety and her probable stay in her father's house. The explicit details are given in the final act of the play where we know that Davamanti had become aware that Nala was living in Ayodhya and had therefore deliberately arranged the dramatic show to bring him out in the open. But here the fact that the troupe has come from Vidarbha to Ayodhya and also the fact that the show is concerned with the desertion of Damayanti by Nala are sufficiently suggestive of an underlying purpose, The garbhanka is thus an artistic attempt to establish a definite link between the separated couple and to create the possibilities of their reunion. Thirdly, the garbhanka is also expected to confirm the presence of Nala in the royal house at Ayodhya. It was expected that Nala would somehow attend the dramatic performance, In fact, he is actually invited to do so by the King. It was also expected that Nala would be profoundly affected by the show. And so Nala is. The dramatist works out the pathos in the situation leading to the climax of Damayanti's suicide. King Dadhiparna is deeply moved by Damayanti's loyalty to her husband, her sense of a chaste wife's duty and dignity, the immoral cruelty of Nala in deserting his wife, and deep sorrow which shrouds the whole play. The King is so moved as to be carried away by the performance and forget that it was only a dramatic spectacle. If the play could affect the King so much, it is easy to see that Nala would be moved out of his depth and would betray his disguise. This is exactly what happens during the performance. It is only the transformation of Nala resulting in incredible ugliness and a little resourcefulness of Nala's own parts that save the complete revelation of Nala's real personality for the time being. But Nala is unable to check himself at the sight of Damayanti's suicide; and King Dadhiparna questions him on his real identity,34 The actors and those who were at the back of the show could therefore be presumed to have been convinced about Nala's whereabouts. The presumption is corroborated, in a way, by the invitation to attend Damayanti's svayamvara the next morning, presented by a messenger from the Vidarbha King.

This, as we learn later, is a clever plan of Damayantt to bring out Nala in the open. The invitation forces Nala to throw away his disguise and display another peculiar skill that he alone possessed, namely of being able to drive the horses swifter than wind, which will enable the King and Nala to cover the distance of a hundred yojenas in one night in order to be present at the svayamwara, and also help Nala in preventing Damayanty's second marriage. It is on this note that the sixth act ends.

The garlhada has proved to be an excellent device to serve a number of significant dramatic purposes. Its poetic and dramatic value can be easily assorted. The only weak element that appears in this construction is the reason for the presence of Nala at the performance. The presence was absolutely necessary for the development of the drama. But the dramatist has not succeeded in making it realistic, compelling and convincing, King Dadlagastia is said to have been impressed by the varied skill of Nala,35 But after all, he was living with the King as his cook. How much condescension can the King show to a cook? And how much freedom of reacts, a and utterance can the cook have in royal presence? Apparently, both the King and Nala express their reactions and exchange explanations as if the nelv Balicka were an honoured quest of the King! The dramatist should have provided an additional motive, than the mere dramatic necessity, to make Nala's presence at the show and his verbal exchanges with the King more probable and convincing. Our knowledge that Bahuka is Nala in disguise is no explanation why King Dadhiparna should behave with him on so informal and friendly terms, when he knows him only as a skilled cook, who may be an expert in some other arts too. The social status of the King and the cook are different. The presence of Nala at the show cannot be explained on any plausible ground and remains therefore a very weak link in the dramatic construction.

The final act gathers up the threads of the narration, offers explanations for events and happenings that have occurred, and brings about the reunion of Nala and Damayanti. It becomes now evident that the dramatic show was planned by Danayanti hereself and she was helped by Nala's associates. Kalahamsa and the Viduşaka in getting certain news about Nala based. This sayamvara was another clever ruse to bring Nala to the Vidurchas.

The dramatist creates final suspense by opening the seventh act on a series of Danayant's act of Sart. It appears that Citrasena's machinations and Ghoroghoria's wily bloif are still not over. They have spread a rumour of Nala's death; and Damayantt has resolved to throw herself on a burning pyre in an act of self-immolation to follow her husband in death. This shocking end is presented by the timely arrival of Nala. The occasion gives Nala an opportunity also to test Damayantt's love and fidelity. Nala then changes his appearance according to the instructions of his father and become his true self for the joy of every one. The reunion is now literally accomplished. The happiness is enhanced by the complete exposure of the plot of the wicked Ghoraghons, and by the bestowal of the Vidarbba kingdom on Nala by Damayantt's parents. Getting Damayants back safe as his loving wife was enough happiness for Nala. The gift of the kingdom is, in his

own words, 'like whitewashing the lily, perfuming the monsoon shower, and cooling the moon'. <sup>37</sup> It is on this poetic note that the play comes to a close after the formal epilogue,

It appears that the dramatist probably wanted to save the final act from being rather tame; and so he added the scene of Damayant's Sari to make it colourful and tense. The suspense and tension are obviously there in the situation. Only we must not question how every one, including Damayanti, are so easily taken in by travellers' tales's especially when they had learnt earlier once of the machinations of the Kapālika, and when Damayanti had all the resources of the kingdom at her command to check up and verify such an important and shocking news of the death of her husband before she gave into a precipitate action. We must not also ask how Kalahamsa and Vidiqaska, If they were present with the performing troupe in Ayodhya, managed to arrive in Kundinapura even before the swifter-than-wind Nala.

Looking at the play as a whole it become evident that the dramatist has used three junctures in the Nala-Damayanti legend to shape his dramatic version as a serious comedy of royal love. In the Nalavilasa Nataka it is a story of romantic union, unfortunate separation and happy reunion. The dramatist omits the part played by the swan in the old legend, as obviously unsuitable for dramatic representation. In stead, the plot engineered by king Citrasena with the help of spies to win Damayanti's hand serves a double purpose : that of introducing the necessary obstacle for the development of love, and also for bringing Damayanti and Nala psychologically together. Other factors, like Nala's dream, the willing assistance given by his associates in love, and the occasion of syayamvara which enables a prior meeting of the lovers, all help to strengthen the union of love. The dramatist yet builds a love scene, familiar from the classical plays, to bring a conviction of mutual and reciprocal love before the union in marriage takes place. This was not quite necessary for this story: because Damayanti was going to choose her husband in a svayamvara and the fact of mutual attraction was sufficient for the choice. The dramatist is obviously tempted to imitate the classical authors and show his ability in depicting spigara. The scene of the svavamwara itself lacks dramatic value because of the earlier love scene, and also due to the omission of the legendary motive of conflict. However, the dramatic development up to the union is sufficiently poetic and interesting.

It is the motive of separation that has not been convincingly worked out. The dramatist has used the machinations of the Kapalika as a central element of conflict throughout the play. But it is surprising how the characters who are temporary victims of these machinations do not become wise

or wary even after the exposure of the spies. The author's explanation probably will be that they are also victions of an adverse fate. But this, as said cartier, is to spacious a reason to explain the actual actions of the dramatic characters. The action of Nala in abandoning Damayanit, her currous hestation to choose Nala at the time of the swapahvara and her rash and unreasonable act of Sati, are all melodramatic, but psychologically unconstraints.

Ш

Ramagandra seems to have been inspired to build his plays on the classical model. The influence of the masters is unmistakable. The romantte love scene, in the Nalavilasa Națaka, is like any scene that a reader could find in the plays of Kalidasa, Sri Harsa or Bhavabhati, The syavamura scene will remind us of Kalidasa's Raghuyainsa. The scene of Damayanti's abandonment is inspired by Bhavabhati's Uttara-Rāma-carita, Nala's solilocate is reminiscent of the speech of Rama. Even his earlier utterances in the love scene and his soliloguy after the desertion of his wife are similar to these of Bhavabhuti's Rama and Madhava, 30 Damayanti's search for Nala is like the search of Pururavas for Urvasi in the Vikramorvasiva, the reference to the lion being new and added possibly to emphasise Damavantrs chaste character and for an obvious theatrical effect. And if the device of a garbharla is circady used by Harsa or Bhavabhati, the scene of the act of Satt very much resembles the attempt of Draupady and Yudhisthira, in the Venisamhara, to burn themselves under similar circumstances of a perverse report about Bhima's death by a demon spy.

This is not to suggest that Ramacandra's composition is marred by imitation. He initiates matters; and who could resist such a temptation.? The real weakness of Sanskrit compositions is rooted in the overpowering theory of Rasa which was mistakenly applied by many a writer. While it was intended that all elements in a literary and dramatic composition should converge on the principal Rasa, these writers subordinated every element and regarded it as only a means to depict a Rasa. The subtle difference between the two positions of the theory was either not understood or not properly appreciated. Ramacandra hinself says:

A picturesque variety of incidents (and styles) should not deserve so much praise in a dramatic composition as Rasa ought to: a beautifully ripened mango would cause annoyance if it were to lack the flavour of the juice.

This is of course true. But the representation of emotion as the principal content (Ratsa) cannot mean that characters and events in a play have to be only conventional wooden frames to accommodate pictures of emotion, The classical masters never made this mistake. They stressed emotional experience, used a variety of sentiments; but at the same time did not allow the individuality of characters to be lost in the rhetorical flow of sentiments or the casual links and motivation of actions and events to be covered by the doubtful glamour of poetry and florid language. It is in this respect that Ramacandra's plays appear to be weak. Some of his motivation is not fully convincing; and so, bis characterization suffers. The principal characters in his plays appear to have no will of their own. They seem to lack perspective and judgment. The minor characters are usually built on conventional lines and hardly any one of them would lines in our memory.

At the same time it must be made clear that Rāmacandra appears a seser artist only in comparison with the mas trs. He has enough sense of drama to build scenes that have emotional interest and dramatic tension. He hav an eye for dramatic construction too; though his casual links are weak or unconvincing sometimes. In the Nalavilasa, for example, he builds every act round an important event cleverly planned; and closes it with an indication of the coming development in the following act, or with the anouncement of the time of the day; although he did not choose to suggest the interval of twelve years between the separation and reunion (acts V to VII) as Bhavabhuti does so masterly in the Uttara-Rāma-Cartia.

Ramcandra is also a good poet. His language, though rhetorical in the full-lengh play, has an easy flow. His imagery, though not always original, is sufficiently poetical. Cocasionally he can handle language, like Bhavabhūti, to produce not only a picturesque effect but also a charming conflict of emotions: Compare the following:

**धाकुञ्चितविं**कसितेशकितैः प्रहण्टै-

रुक्णिटतैः कुटिलितैर्वेलितैर्वनोतैः । आलोकितैर्मगदशो वदनप्रवृत्ति—

बत्तैजिंतोऽस्मि मुषितोऽस्मि हृतोऽस्मि तुल्यम् ॥

or, तदिदमनिशं स्मारं स्मारं कुशोछववन्मनो इसति रमते रोदित्युचैविषीदति सीदति ॥

He can build a verse using simple sentences or producing the structure of many compound clauses: Compare, for instance, 48

तातस्त्वं मम. रक्षको मम, मम त्वं नायकः पालकः

पाल्योऽहं तव, किङ्करस्तव, तव प्रेष्यो मुजिण्यश्च ते ।

भूत्वा शान्तिपरः प्रपद्य करुणां रक्षःकृतान्तास्यगं

मां त्रायस्व, पुषाण मां, शमय मां, मां रक्ष, मां श्रीणय ॥

Sambodhi 2.2

And, गुरुवपुरिति चित्रं वीरमानीति दर्प

The dramatic sense and the poetic ability of Ramcandra place him, in my opinion, much above the playwrights of the decadent period of the Sanskrit drama whose compositions continually slip in the unrestrained

बलितम इति खेदं यो रिपूणां चकार ॥

sanskrit drama whose compositions continually slip in the unrestrained the theorie and verbiosity of their own making. For a Jaina writer trained in the religious and philosophical traditions this achievement in the sphere of art is worthy of praise.

### Notes and References :

- Nırbhaya—Bhinna-vyñyoga (NBV) : edited by Pandit Hargovinddas and Pandit Bechardas ; Shu Yoshovijaya Granthamala, No. 19 ; Dharmabhyudaya Press, Vatanası; Veer era 2437 (1910 А.D.)
- Mahäbhärata (MBH), Ädipaivan, chapters 145-152, Critical Edition (Cr. Ed.) Bhandarkai Oriental Research Institute, Poona (BORI), Vol. I.
- (2) Ibid, ch 145 (3) Ibid, chs. 146, 147, see esp. 147, yease 22
- (4) Ibid, chs. 148-149.
- (4) Ibid, chs. 148-14
- (5) Ibid, ch. 150.
  (6) Ibid, ch. 151.
- (7) Ibid, ch. 152, see verses 14-17
- (8) NBV Prologue, p. 2:

(नेपथ्ये भीमः) वत्स अर्जुन, यावत् पाञ्चाल्याः काननकमनीयतां द्रश्यामस्तावत् त्वया गाण्डी-वयोगमाधाय महाराजेन सष्ट शोधनागस्तव्यमः ।

- (9) NEV, p 1: नाथ, जथा एदाओं अहिविसिरसोणिदपिच्छळाओं भूमीओ तथा जाणे मसाणुदेसो एसो, ता अन्तस्य यच्चामो ।
- (10) NBV. p. 7-8; ст. भीमः—देवि, पर्यातिमिदानीमन्यशगमनेन, रक्षामि साम्प्रतमवदयसुपद्वारपुष्यं निदैक्षितदोःस्थामा-भिमानाद् जातुधानात् । ef. also v. 10.
- (11) NBV, p. 14. cf. हौणदी—(क्षण विसुद्ध) किमेदिणा अरत्मकदिदेण, ता एदीम सहयारे उत्लंबिय बावाएमि अप्याणम् ।...(ब्लापारी कण्डं बन्नाति ।)
- (12) NBV, pp. 14-15. cf. for Yudhethra's confident attitude vv. 18-19, and the following: अर्जुन:--यदि समादिशति देवः तदाहमार्थं भीमसेनमजुसरामि । राजा-(सरोषद्) भीमोऽप्य-परसाद्वाधिकः पराभूतथेऽपेक्ष्यते ।
  - for the assurance of Nakula and Sahadeva, cf. vv. 20, 21
- (13) NBV, pp. 12-13. Read: सुक्तः—महा, एसा इस्थिका ळद्वा ता पद्यमं एदं भक्केंदु सामी । ...(हीपदीमाझाय जिल्लाभेष लालिका च) महा, अदिपेश आई एदाएं मंसतीणिदाई ता अंतला २ एसावि भविष्ययद्व । ....श्वासी—व्यवेद ता अमने भिन्नकस्ते।
- (14) NBV, p. 3: नाथ, दुवकरो कुरुपराभवो में पश्चिद्वासदि।
- (15) Read : नाप, अगज्यित उपहारपुरिस्तो रम्बसो वा न समागच्छिद दाव पळावरम्ह । (р. 5); नाव, कि एदिला दिव्यहर्गेण पजोयलं १ (р. 7); नाव, अपरिविदो एस पुरिसो प्रसिद्धसुवको रम्बसो ता कि अवहारणे अप्पा संस्युत्वलाए आरोवियदि १ (р. 5).
- (18) See note (11) above.
- (17) Read:
  वक: अर्थाप वयं राक्षसास्त्रथापि मर्यादां न ळळ्वयामः । एक एव पौरेस्समाक प्रतिवासर-सुरद्दारपुरुषः कल्पितोऽस्ति (P. 12)....युवामपि एतमेव मेदुस्युव्हारपुरुषमश्रीयातम् । (P. 13).

(18) For example, verses 4, 9, 17 (descriptions), verses 16, 18, 24 (heroic sentiment).

(19) Read :

व्यायोगमम् विधिवैः कार्यः प्रस्यावनायकारीरः ।
शायम्बीजनयुक्तस्विवाहकृतस्त्याः चैव ॥

हृद्यश्च तत्र पुत्रपा व्यायम्बादने तथा समवकारे ।

त न तप्रप्रायायमुक्तः कार्यो राजपिनायकनिवादः ।

युद्धनियुद्धापपणपंचपिकृतः वार्यो सामिनायकनिवादः ।

एवविषस्तु कार्यो व्यायोगो दीसकाव्यस्त्वीतिः ।

Bharata, Nāzyašastra, GOS, Vol. II, ch. 18, vv. 90.93a.
Hemarandra quotes this definition—and offers—helpful comments to—undestand the theoretical prescription—See Kövyösusässana, VIII 3(53), 2nd revised—ed., Bombay 1964, p. 440.

Ser also, Dalarūpa, III. 60-61-62a for some additional details; and Sälutyadarpaņa, VI 231-233

- •• Nalartiza Niraka (NV) , edited by G. K. Shugondekar and Lalchand B. Gandhi, Gaekwad's Criental Series (GOS), No. XXIX, Baroda, 1926,
- (20) MBh. Arapyakaparvan, Cr. Ed., BORI, Vol. III, chs. 50-78.
- (21) NV, GOS, Sanskrit Introduction, p. 11-12,
- (22) Cf. act II. 16, 17.
- (23) Cf. III. 4:

'आमन्त्रिता वयमतः प्रमादः...

(24) Cf. III, 31 .

सौदामिनीवरिच्छ मुज्यस्यिप घ्योमुच: । न तु सौदामिनी तेषामभिष्यक्षं विमुख्यति ॥ Kalahansa's interpretation of the first line is : परिणयनानस्तरे दमयस्तीवरिस्थागम् ...।

(25) Cf. IV. 18 ff

पुरुषः—देव विदर्भाधिपते, लग्नघटिका वर्तत इति मौहूर्तिका विज्ञापयन्ति ।

(26) Read : इसपन्ती—...किविरं अञ्ज वि अऽजो माध्यसेणो जंपिस्सदि । And, राजा—अये माध्यसेन, मंद्रशु वाचालती विरुम्बससिहिष्णुरुमसमय: 1 IV. p. 52.

(27) Cf. IV. 18.

(28) Cf. IV. 20:

राषा—स्थिरं छत्यां चेतः सुदिति कृषु रामेस्हारणं तमेतं भूगार्थं य इह नच्यः हिरू नच्यः। And, बसुदत्तः—(उच्चैः स्वरम्) उन्मीलक् दब्बातपत्रपत्रकाक्षि समापाठ गलमियानम् कामस्यम् ।

...लोकानां सफलय नेत्रकौतकानि ॥

- (29) Cf. IV. 24. Note the phrases, 'श्रुतस्य ट्यसनीय प्रकार', 'निद्रायहळळोचनां कमिलनीं सन्यज्य मध्येवनं,' 'कामन्यस्यरखण्डमात्रविभवो.'
- (30) Cr. V. 2. (यावत् पुराकृतकर्म); 5 (...फलं मर्पय कर्मणाम् । न दैयं परिवर्तते ।); 6 (विना विधि.... इन्तं को नाम कर्मेटः ॥)
- (31) Aci V. (NV. p. 61) Read : तापरः—रशीसप्तिनाडिती भवान् नाईं: क्रमचारस्य । अपि च राज्यश्रंतः स्त्रीसद्गन्यित महती व्यवनवर्षेन्दरा । and, श्रष्टराज्यस्य भवतः श्रृष्ठरकुलामनमण्डयावदं मे व्यवकारि जिल्लानि ।
- (32) Cf. V. 11 ff;
  कथं तापसः सद्दास्तस्य लज्योदरनामः कापालिनः। यदि वा नाडौ सः। अथं खल कुन्छः
  स्वण्यस्य । (NV. p. 60),
- खडमध्य ( (NV. p. 60).
  (33) See, VI. 17 ff.
  नल:—(सरोपम्) किमिदपरिज्ञातसुच्यते देवेन । कृत्यकवर्ती नळोऽस्मि योऽहमकाण्डे देवीः
  मेकाकिनी गहुनै वने निकंत्रश्चः सन्यवाणि । तस्य महत्यणि पापनि का किलावाड्डा।
  - राजा—(ससम्प्रमम्) कसंवमसि ! मलः—(स्वयतम्) कशं विषाव्मूच्छोलेन मलाऽऽस्मा प्रकाशितः । भवतु, (अकाशम्) बाहुकः सपकारोऽस्मि ।
  - राजा-तिक मलोऽस्मीत्युक्तवानसि ।
  - नळः किन्नहं नळो ऽस्मत्युक्तवातुतातुक्तमपि नादयरसाक्कितचेता देव एवमण्णीत् इति सन्देहः ।
  - राजा--ध्रुवमस्मि भ्रान्तः । अपरथा वद्य स महाराजनिषयस्यापत्ये दर्शनीयरूपो नकः, वच भवान् सर्वोज्ञविकृताकृतिः ।
- (34) Read VI 23 ff.

  राजा-(स्मृत्या) वाहुक, 'देवि, नाहुमात्मा विधारीन फळड्डियितव्या' इत्यभिदधाणे नत् इव ऋथ्ये । तत् कृषय परमाध समर्थेव नः प्रार्थनाम् । कत्यमास्ति । किमर्थ च दुःस्थानस्थः। Nala's reply is, however, interrupted by the message of sveraminara.
- (35) Nala, in his opening speech, says:

  नत्वहं जीवलकेन महीपतिदेविणस्याज्ञया विदर्शामतभरीः प्रयुज्यमानं नाटकमवलोकियितुः

  माकारितोऽस्मि । Then the King enters and, seeing Nala, siys to his minister, अमान्य,

  प्रय आकृतिविकद्धमस्य बाहुक्तनाज्ञी वैदेशिकस्य कलाञ्ज कीवलम् । किमेतस्य सर्वाज्ञवकस्य

  तदिद्मश्रवश्रक्षणवैलक्षण्यम्, सोऽयं स्पैणकविधिः स्थमवराम्विधि कियाञ्ज चातुरी सन्मवति ।

  (NV., pp. 66-67).
- (36) Sec, VII. 13 ff. (NV, p. 86): द्वसगर्ती——तदो कमेग इघ समागदाए मए सुणिदं जवा 'दविवरनस्स सुवगारो स्रियवाग करेदि' तदो मए चितियं 'अजडर्त विणा न अन्ते स्रियवागिवज्जे आणादि'। अणंतरे अज्ञत्त स्रियवागिवज्जे आणादि'। अणंतरे अज्ञत्त स्रियवागिवज्जे आणादि'। अणंतरे अज्ञत्त स्रियवागिवज्जे नावजं काळण कलहंत-स्वर्म्बुद्("Lise 19 Vidusaha's name)—मयरियाओ पिसवाणी।

- (37) R.ad.. मलः-अहं देव्या द्रायस्त्या पविज्ञतात्रतेवेच कांतः । तद् अतःपरं मामसुकृष्यन्ते। देवी मिन्दा प्रयत्यान, घनमार मुरमयति, सृगाङ्क शिशिरयति I (NV p.88).
- (25) A Bindhara miferius Pinha अब्ब प्रान्तः पृत्तन केलापि वैदेशिकेल राज्ञकुचे तत् विभ्रापि प्रकासित येण सा चितासचिरोडु-सन्यपित्।। 114 p. CO, Danapanu herself says 'क्विजले कलाहि विरुचेण । न हु प्रदं अमृत्युर्ज्य यांस मुजीय पाणे घरेतुं सक्केमि । अथि य न हवंति अधिसानी अधृह मंगिलोकी प्रान्ती । (17) NV, p. 81.
- ्रेज़ See III, 13, ८५० माम मेर्च इंप्टिडॉडर्सिन च सुरस्मयति च | and cf. Möhujmöhlava (MM) I 33d, चिकार् बंडरपन्त्रींड्यमेन च ताप च कुहने । abo MM III. 5 , Uttana-röma-cauta (URC), 35d विकार-पेनस्य प्रमानि च सेतीडयति च labo III. 12

The accord reference is to act VI, opening speech. Read also, VI 4; श्राएमाधिकं भीजिंदा विश्वित कि नने । and of URC III, 27 (Väsanti's question to Rāma and his repli III 20). Incolemally, Damitvanti's 'कवित्रके, तुर्व वंक्शणिवाई आणासि ।' is comparable to

Vasaxalatti's temark, Raingrali, act II, ण जाणांचि एअस्य वनकमणिदाहं | in connection with the Vidussla.

(40) NV, VI. 23:

न तथा युत्तवैचित्रो श्लाध्या माद्रये यथा रसः । विवाककम्रमण्यासमुद्देत्रयति नीरसम् ॥

(41) Cf. III 22 Nala speaking of Damayanti's loveliness . यद्वयत्रेग्दुविलाससम्पदमतिश्रदालुराकोकितु पौलोमोपतिष्ठद्वस्वनिमियं चक्षःसद्वस्नं किल ॥

For an unusual perspective, see III, 13:

सर्वेषामपि सन्ति वेशसम् कृतः स्वान्ताः कुरक्षोदको न्यायार्थी परदारविष्ण्यकरं राजा जनं वाधते । जालां कारितवान् प्रकापनिमपि स्वां पश्चबाणस्ततः कामातः व्य जनो वजेन परिद्वताः पण्याक्रमाः स्युने चेत् ॥

(42) NV, HI 1 and 2.

(43) NBV., verses 14, 19; the first is the appeal of the Brahmin victim to Nala; the second is Arjuna's description of Bhima.

### PROHIBITION AND INDIAN CULTURES

### Dalsukh Malvania

I have to thank the authorities of the All India Prohibition Workers' Training Camp for giving me an opportunity to speak before you all on Prohibition and Indian Culture. As we all know the Indian Culture as is to-day is the result of the conflicts and compromises between many races. If we look through the history of the ancient times, we can conclude that two main streams of culture, the Vedic and the Non-Vedic are the pioneers in giving the shape to the Indian Culture. For the scope of my talk to-day I shall deal with efforts for prohibition by the Vedic or what we now call the Hindu religion and with the efforts by the Non-Vedic, in which I include the Jaina and the Buddhist religions. I must apologize my Jews, Parsis, Muslim and Christian friends here for not including their efforts for prohibition, as the time at my disposal is short and also I must accept my ignorance in the subject. But it will be better if I say something in the beginning about them which I have come to know.

As for the Muslims though the Kuran prohibits wine made from grapes, we see no Muslim country in which the prohibition is followed. Sufis were the Muslim saints but for them the wine (arrie) was an essential item of drink. As regards the Jews and Christians also we see no trace of prohibition in the life of an ordinary Jew, Christian, throughout the world.

Parsis in India as they are to-day generally do not follow the policy of prohibition. Gandhiji had to bother about their trade in wine in Gujarat. Though the trade is decreased, the intoxicating drinks even in an ordinary Parsi home is decreased or not, I have no knowledge. This much can be said that they drink.

After this short remark I now proceed to my proper subject,

Wine and such other Intoxicating drinks were generally the part of social and religious life of the primitive people throughout the world. The remanants of the custom can be seen even to-day in the so-called most Civilized religions such as Christianity and others. In these circumstances India can be proud of its prohibition policy when in all other countries there is no such ban on intoxicating drinks,

This was a lecture delivered at the All India Prohibition Workers' Training Camp, held at Abmedabad from 6-2-71 to 12-2-71.

It is an astonishing fact of history of the world that from the ancient times the Vedic, the Buddhist and the Jaina religious teachers drew our attention for the utter necessity of prohibition of wine and of such other interesting drinks not only from the religious ceremonies but from all the fields of daily life. The exception was made only for the medical treatment, Through their efforts in India most of the population of India following various religious have debarred the intoxicating drinks. I want here to trace the history of this great achievement.

Some of the Vedic age was an intoxicating drink of the Aryans and it was an important item of the sacrifices performed by the Vedic people. This can be shown from the Regveda itself in which the "whole of the minth mandfall and six hymns in other mandfallas, are devoted to its praise." The sam; was specially meant for the sacrificial retuals but the sam was resembly and gave rise to broils' 2 So it is but natural that though praised in Rgveda, Taitirrya Samhita and Satapathabrahmana, it is also disapproved in Rgveda itself and in other Vedic texts. The Atharvaveda condemns the sam as an evil. But it should be noted that according to Tait, Brahmapa soma was the paramamanh for gods and sura was for Men.-1.3.3.2-3.

Various types of Abhiseka mentioned in the Vedic Texts could not be concluded without the final drink of Sura. This shows that Sura was an important drink in Vedic times.

The list of intoxicating drinks in India is a very large one. A list of 48 types of such intoxicating drinks is prepared by Prof. Omprakash in his book: Food and Drinks in Ancient India (p. 298). This shows that the early Indians were keen on having various types of intoxicating drinks.

Historians say that apart from the Vedic Aryans there were Dravidians who inhabited India. And they consumed two intoxicating drinks  $-Ir\bar{a}$  and  $Mas.ma^{*b}$ 

Even though people were addicted to Sūrā or such other intoxicating drinks it must be noted that evil effects of drinking were known and the

<sup>1.</sup> Vedic Index.

<sup>2.</sup> Ve he Index.

<sup>3.</sup> Vedic Index.

<sup>4.</sup> FRE: Abbacka,

<sup>5.</sup> Keith: The Rel. and Phil. of Veda and Upa II p. 623.

<sup>6.</sup> On.prakash : p. 3.

Nirukta: VI-27 mentions drinking surā as one of the great sins such as the killing of a Brāhmin. There were some Brahmins who seeing the evil effects of the Surā, were avoiding the drink (Kāṭhāka Sam, XIII. 2). And in Chāndogya-up. (V. 2.5) we find that the King Aśvapati declares that there was no drunkard in his kingdom. Here we must distinguish between a drunkard and a person who drinks Surā.

Even Pāṇini and Gṛḥyasūtra testify to the fact that intoxicating drinks were common amongst the people. Even the women were served with the wine on the occasion of entry of the bride in the home for the first time. At the time of marriage the women who danced were served with Surā. But bere it should be noted that Dhartnasūtra though acquainted with evil of the sura and other intoxicating drinks prohibited them for Brahmins and students only. The rest were allowed to have the particular type of intoxicating drinks? But Bodhāyana menitions that the Brahmins in the North had a peculiar custom of drinking liquors.

Though the evil effects such as loss of wealth, insanity, absence of consciousness, loss of knowldege, life, wealth and friends etc. were well known to the Vedic Aryans, we have evidence to show that for a long time they were not able to eradicate the evil even from the religious ceremonies. 'Kautilya mentions the existence of shops of liquor having many rooms and provided with beds and seats and other comforts such as scents and garlands. ... Manufacture of wine was the monopoly of the state but on festive occasions right of private manufacture of bear for four days was recognised on payment of licence fees <sup>16</sup> It is surprising that only for a Brahmin woman it is said that if she drinks sura she will not have a company of her husband in the next world. <sup>10</sup>

The Veda and the Vedte literature—Brähmanas, Grhya-and Dharmasutras and Sinrits, in all of them there are the traces of prohibition but one is astonished to find that there is, as regards the prohibition, a distiction between the various types of intoxicating drinks; as for example, Soma is not prohibited but a particular type of Surā is prohibited, and that also not always. Further, while prohibiting Surā a distinction is also made between the four Varnas, Šūdrā is allowed to drink surā but not the Drijas-i.e. the first three Varnas. Even in Śrāddhas (he grandfathers are not given the Surā but the grandmothers are offered. In Abhiteka the Surā was compulsory item in concluding ritual, Manu has two conflicting statements about Madya-the intoxicating drinks.

<sup>7.</sup> Ibid. p. 43-44.

<sup>8.</sup> Ibid, p. 57.

<sup>9.</sup> Ibid, p. 95.

<sup>10.</sup> Ibid, p. 96.

Sambodhi 2,2

According to some there is no sln in drink (न मांसमक्षणे दोषो न महे...) etc. and the others count the drink as one of the great sins. The early Tantras as is well-known propagated the drinking of Madya even for liberating the soul or for the union with God Siva and the Sakti, the mother goddess. But the later Tantras tried to interprete the madya in other way. In the times of Ramayana and Mahabharata the people were addicted to drinks inspite of the preaching against it, Inspite of all this facts if we see the present condition of the Hindu-Vedic society, as regards the prohibition we can be proud of the achievements of the Indian pioneers of prohibition. In Vedic tradition according to the Mahabharata Sukra was the first Rsi who forbade for the first time Brahmanas from drinking intoxicating drinks and declared that if any Brahmana drank sura thenceforward, he would be guilty of the grave sin of Brithmana-murder11. It should be noted here that it is for the Brahmanas. But in the Mahabharata itself we find a rare example of Balarama, the first person who prohibited the drink for all without any distinction of cast or creed. But we know his own kins the Yadavas were destroyed due to Surapana, So we can see that it was not possible in those days to achieve the success in the policy of prohibition. But stil they must be regarded the pioneers of prohibition.

The real success of the prohibition policy is the result of the continuous wanderings of the the monks of the Jaina and the Buddhist Sangha. As they were moving throughout the country and preaching for the prohibition, and not only preaching but following themselves the precepts they were able to eradicate the evil from the most part of the Indian Society.

Lord Minnytra of the Jamas was one of the pioneer upholder of the porhibition of the intoxicating drinks. And he himself and his follower monks wandered throughot India and preached the people not to drink wine etc. His theory of Karma induced him to be against of the Intoxicating drinks. He believed that the negligence (\$\text{site}(\pi)\$ was the real cause of Karma.\frac{13}{2} And the result of intoxicating drinks was nothing else than the negligence. So in order to liberate one self from the bondage of Karma it was necessary to avoid the intoxicating drinks. That is the reason why out of five type of promata one is madya,\frac{13}{2} and is also included in nine types of niktiti and in four types of mahavikrit (Stiff, 274).

Here we may note one of the satra of Kalpasutra: "Monks or nuns who are hale and healthy and of a strong body, are not allowed during the

<sup>11.</sup> For an interesting story see, निशीध गा॰ 4097

<sup>12. &#</sup>x27;पमायं कम्ममाहंसु' सुत्रकु० १. ८. ३, also स्थांनांग ५०२

<sup>13.</sup> उत्त व नि० १८०

<sup>14.</sup> स्थानांग ६७४

Pajjusana frequently to take the following nine drinks: Milk, thick sour milk, fresh butter, clarified butter, oil, suagar, honey, liquor and meat" (SBE XXII, p. 5). It can be seen that prohibition is there but in mild from. 18 The next sura confirms this conclusion. But the Suras later than this are gradually having strong protest against the liquor etc., is an established fact.

It is clearly stated in the Daśavaikālikasutra¹e that a monk should not drink the Sura etc. in presence of others or in secret. Because if they are taken in presence of others, the defamation is sure And if one drinks in secret, he becomes a thief and a decietful person and incurs many other such vices. In Uttarādhyayana (21.70) it is stated that one who drinks wine etc., after his death the hottest drinks are poured in his mouth in hell. This was one of the ways to terrorize a person addicted to drinks. And we must accept that in those days this worked well.

As for the laymen, the householders it seems that Lord Mahavira allowed the limited use of the liquots (Uva.39). But the trade in spirituous liquors was prohibited. But the history shows that gradually the use of all kinds of liquors was prohibited for the layma also. And as a result of this no Jaina layman could think of having an intoxicating drink even in modern times except those Jainas who are influenced by the modern Western style of living.

Lord Buddha, was the most practical religious leader the world has ever produced. He not only preached against the intoxicating drinks but in order to give stress on non-drinking he included the precept of non-drinking in the essential ten precepts to be followed by a Buddhist monk and a layman No one could be a Buddhist unless he was prepared to take the vow of abstinence from Intoxicating wine and spirits causing negligence, 17 In this way the vice of drunkenness was removed from the Buddhist Sangha in one stroke and in imitation the Vedic society also gradually followed in principle the preaching of the Buddha. Here we can see that Buddha and also Mahavira made no distinction between the various types of intoxicating drinks and also between the castes.

When a person becomes a monk he loses his cast. The Buddha has said Just as, all great rivers, when they reach the great ocean, lose their former names and differences and are denominated as the great ocean, even so, these four castes Kşatriya, Brahmanas, Valsya and Śūdra, when they go forth from the household to the houseless life under the doctrine and

<sup>15.</sup> also see निशीथ, ४. २९, भाष्य गाथा ३१६८ ff. आवद्यकचूर्णि II p. 319.

<sup>16. -4. 2. 35-89</sup> 

<sup>17.</sup> सुरामेरयज्जपमाददठामाविरमणी

discipline lose their former names and families and are denominated as devotees, disciples of the Śakya.18

Further these words of the Buddha are worth considering: "There is not, In the highest perfection of knowledge and virtue any talk of birth (jatiwala) or of family Gottavala or a pride.......Those who are in the bonds of considerations of birth or of family are far from the highest perfection of knowledge and virtue. After abandoing the bonds of considerations of birth...... there is realization of the highest perfection of knowledge and virtue.<sup>10</sup>

Buddha specifically advised the householders who followed him: "Let the householder who approves of this Dhamma not give himself to intoxicating drinks, let him not cause others to drink, nor approve of those that drink knowing it to end in madness. For through intoxication the stupid commit sins and made other people intoxicated, let him avoid this seat of sin, this madness, this folly, delightful to the stupid."<sup>20</sup>

Moreover it also should be noted here that the Buddha has not included this vice in that of violence, because he has separated this vice from that of violence while enumerating ten precepts to be followed by his followers.

But this does not mean that after taking the vows all the monks could avoid the drinks. In the Jataka (31) there is a story of a the Sagata who was a sthaira, that is an elder monk. He was powerful enough to subdue a poisonous serpent with his miraculous power but when he was offered the rare type of wine he and his other pupils could not resist the drink. This shows that it was difficult even for the Buddha himself to control all of his own pupils as regards the drinks,

Here it may be interesting to quote the Jataka verse—When the effects of the wine were removed the ascettes realized their foolishness and said, "We drank, we danced, we song, we wept. It was well that, when we drank the drink that steals away the senses, we were not transformed to apes".

In the times after Lord Mahayira and the Buddha the Jaina monks gave more attention to the prohibition. This is evident from Malacara and such other works, wherein we find the liquor as one of the item of the great sins, because it is the cause of non-restraint (p. 284, gatha 156). Acarya Haribhadra has written a short treatise entitled Madyapanadiagapaaka wherein an example of an ascetic is given to show that how he belleving less sin in the drink lost all his powers and after death took up the lower birth.

<sup>18.</sup> विनयपिटक, चुल्लवगा सन्धक IX.1.7.

<sup>19.</sup> दीष० अम्बद्ध सुस्त ।

Suttanipāta, Dhammilla stitta 23-24.

Acarya Hemacandra, the prominent Jaina Saint of Gujarat, has clearly mentioned that the liquor is not to be drunk even by a layman. Here we have clear evidence to the fact that in his times it was a rule for layman not to use the spirited drinks and this rule is followed by the later generation upto this time.

Acarya Hemacandra mentions in his Yogasastra some of the vices resulting from the intoxicating drinks<sup>22</sup>.

"Even the most skillful person loses his intellect; the drunkard does make difference between his wife and his mother; he loses the discriminative power and as a result he considers his master as servant and a servant as his master; a drunkard falls down on the earth and rolls and dogs discharge urine in his mouth; goes out of his senses and lie down naked in the street; gives out his secrets unconsciously; his fame, beauty, intelligence, and the wealth are removed from him; he dances as if caught by the devil, cries like an anguished, rolls on earth like a person having inflammatory fever, the spirited drinks are like poison and so they make the body unsteady, the senses tired and the soul unconscious; discrimination, restraint, knowledge, truth, purity, compassion, tolerance, and such other qualities are burnt up like the grass due to the intoxicating drinks. The liquor is the cause of the vices and all types of difficulties, so it is better to avoid th."

After Hemacandra there were many Jama monks who followed him in eradicating the evil from the society.

Especially in Gujarat we must here remember the Swaminarayana and his followers whose efforts for prohibition are remarkable. The Swaminarayana will be remembered for his effects in the lower strata of the society for prohibition.

<sup>21.</sup> Yogaśāstra 4.6 ff.

<sup>22.</sup> Ibid, 4,8 ff.

# DIVERSITY OF THOUGHT IN UPANIŞADS (with special reference to Mundaka Upanisad 1.2.1-12)

### Y. K. Wadhwani

Upanisads form the Jahan-kanda of Vedlo literture; that is, they are a resolutory of the contemplative thought of Indian giant-minds in that heary past. But there is a difference of opinion as to the point whether the Jahan-kanda (i.e., the bulk of Upanisads) teaches a single doctrine or not. Traditional Hinduism insists on the first alternative, and, each of the orthodox Indian Philosophical systems claims that its own doctrine is the only one propounded in the Vedas and Upanisads,

Nevertheless, the very fact that there are so many claims on the same body of Upanisadic contents, implies that they are not really a composite system of thought propounding a single theory. Not only that, everyone of the older Upanisads which are more authentic and important than the later ones, is itself a mass of variegated thought, arising from the contemplation of more thinkers than one. The Mundaka Upanisad (= Mund. up) is no exception to this.<sup>2</sup>

The present paper attempts to add one more solld reason in support of this last statement, through the comparison of two sets of verses, occurring just one after the other. These are: Mund. Up. 1,2,1-6 and 1,2,7-12,

1.1 The first of these sets extols ritualism. Sacrificial rites form a path leading to the world [for reward] of good deeds to the abode of Brahman.<sup>4</sup> We are told that the glittering oblations offered into the flames at a proper time, carry the sacrificer to that world, along the rays.<sup>5</sup>

1.2 Immediately after this first set, however, we have an abrupt beginning of a reverse view point, Mund. Up. 1.2.7 vehemently condemns sacrifices as frail boats [which are not capable of ferrying those on board to the other shore]; those unwise men who regard these as [leading to] the highest good, we are told, will have to undergo death preceded by decrepitude again and again.<sup>6</sup>

We are further told, that these men, ignorant yet regarding themselves to be wise and learned, go round, being buffetted [from here to there] like blind men led by the blind.

Mund. Up. 1.2.9-10 go on to state that those attached to Karman fall from heaven after having enjoyed the fruit of their good deeds, and enter that this world or an inferior one, in a miserable plight (aturah).

It is only those who practice penance and faith in the forest, remaining tranqual and living on alms, that are praised here as wise and learned (tidvamsah). These are said to get freed from Rajasa and proceed after death (pra-yant) through the gateway of the sun, to [the sphere] where lives the immortal person, undecaying by nature [AyyayaIman].

- 2.0 The juxtaposition of these two sets has confused ancient commentators as well as modern scholars.
- 2.1 Thus Śańkaracstya, in order to avoid any conflict of Mund. Up. 1.2,1-6 with 1-12 (bid) or with his Path of Knowledge (ħānamārga), interprets brahmaloka as signifying mere heaven<sup>11</sup> and Avyayatman as Hıranyagarbha, not as the Ultimate Principle,<sup>12</sup>
- 2.2 Following the above lines of thought, A. E. Gough adds that rites etc, are said to elevate the worshipper to the paradise of Brahman only if they are followed with a view to purifying his intellect for the reception of higher truth, and with an understanding of their mystic import as also the knowledge of the deities invoked, while the same will prolong the migrations of souls if pursued with the desire for reward.<sup>13</sup>
- 2.3. Scholars like B. K. Chattopadhyaya content themselves with fact that the second set under consideration does not, in any way, deny the efficacy of ritual so far as leading the performer to heaven is concerned.<sup>14</sup>
- 2.4 Not confining themsleves to traditional views, Ranade and Belvelkar conclude, on the basis of juxtaposition of the two divergent views regarding ritualism, that the Mund. Up. was composed at a time when ritualism still continued to hold sway and hence even philosophers favouring the path of knowledge had to find a place, in their philosophic speculations, for ritualism. 15
- 3.0 We shall now consider carefully each of the above explanations.

  3.1 For the interpretations by Śankaracarya noted above, there is no justification in the text itself. Although Mund. Up. 1.1.4 has spoken of two levels of knowledge, it enumerates the knowledge of Rgveda etc. as the lower type; it does not refer to 'ritual' in this context.
- 3.2 In connection with the view of Gaugh also, it may be pointed out that no such thing is enjoined in Mund, Up. 1.2.1-12. Instead, towards the end of the passage it is advised that, having scruttnised the [perishable nature of] worlds attained by deeds, Brahmana (seeker of Brahman) (should arrive at complete indifference or disregard [towards them].
- 3.3 We may agree with Chattopadhyaya that the efficacy of sacrifice in leading to heaven is not denied in Mund. Up. 1,2,7-12. But one cannot

It is only those who practice penance and faith in the forest, remaining tranquil and living on alms, that are praised here as wise and learned (ididwansh). These are said to get freed from Rajasia and proceed after death (pra-yanti) through the gateway of the sun, to [the sphere] where lives the immortal person, undecaying by nature [Avpayatman].

- 2.0 The juxtaposition of these two sets has confused ancient commentators as well as modern scholars.
- 2.1 Thus Śankaracarya, in order to avoid any conflict of Mund. Up. 1.2,1-6 with 1-12 (fisid) or with his Path of Knowledge (Jānamaraga), interprets brahmeloka as signifying mere heaven<sup>11</sup> and Avyayaimon as Hiranyagarbha, not as the Ultimate Principle.<sup>12</sup>
- 2.2 Following the above lines of thought, A. E. Gough adds that rites etc. are said to elevate the worshipper to the paradise of Brahman only if they are followed with a view to purifying his intellect for the reception of higher truth, and with an understanding of their mystic import as also the knowledge of the deities invoked, while the same will prolong the migrations of souls if pursued with the desire for reward.<sup>12</sup>
- 2.3. Scholars like B. K. Chattopadhyaya content themselves with fact that the second set under consideration does not, in any way, deny the efficacy of ritual so far as leading the performer to heaven is concerned.<sup>14</sup>
- 2.4 Not confining themsleves to traditional views, Ranade and Belvalkar conclude, on the basis of juxtaposition of the two divergent views regarding ritualism, that the Mund. Up. was composed at a time when ritualism still continued to hold sway and hence even philosophers favouring the path of knowledge had to find a place, in their philosophic speculations, for ritualism.<sup>15</sup>
- 3,0 We shall now consider carefully each of the above explanations.
- 3.1 For the interpretations by Śańkarkcarya noted above, there is no justification in the text itself. Although Mund. Up. 1.1.4 has spoken of two levels of knowledge, it enumerates the knowledge of Rgveda etc. as the lower type; it does not refer to 'ritual' in this context.
- 3.2 In connection with the view of Gaugh also, it may be pointed out that no such thing is enjoined in Mund, Up. 1.2,1-12, Instead, towards the end of the passage it is advised that, having scrutinised the [perishable nature of] worlds attained by deeds, Brahmana (seeker of Brahman) (should arrive at complete indifference or disregard [towards them].
- 3,3 We may agree with Chattopadhyaya that the efficacy of sacrifice in leading to heaven is not denied in Mund. Up. 1,2,7-12. But one cannot

ignore the forceful condemnation of ritual and ritualists in each verse of this set. For example, the derogatory note in the repeated use of the terms muddah pra-muddah, balah, etc., wherever the adherents of ritualism are referred to; or their comparison with blind men led by the blind.

- 3.4 Such condemnation is not compatible even with the view of Ranade and Belvalkar which implies that the first set of verses extols ritualism because the author had to accommodate it in his philosophical deliberations. If that were the case, the second set should have displayed a compromising spirit and not the sort which is, in fact, found therein.
- 4.0 It becomes clear from the above discussions, based on an unbiased and critical study of the Upaniasulic passage concerned, that the two sets of verses under consideration represent two uncompromisting opponent views regarding ritualism. The one holds that perfection in ritualistic performance can lead to the highest good, but its competence in carrying one across the ocean of mundane life, which involves repeated birth and death, is decried by the other view.
- 4.1 Laying spectal stress on the fact that the appreciation of knowledge occurs at the end of twelve verses, and considering also the general tenor of the Upanişad, one might be drawn to conclude that the author of Mund. Up. did not favour ritualism.
- 4.2 But then, how to explain stray references as that to immortality amidst rituals 1.0 and to Karman as identical with the ultimate being (Puruşa) 2.17 Even if we brush this aside by conjecturing that Karman here may stand for 14 deed in general, what about the statement in Mund. Up. 2.1-6 that all rites of initiation (dikṣāḥ), all sacrificers (yajāāḥ), ceremonies (kratavah), sacrificial gifts (dakṣiṇāḥ), etc. have sprung from the Immutable Principle itself?
- 4.3 Conclusion: It is thus that we find varied and conflicting views in the very same Upanisad. Therefore, one cannot always judge a particular context in the light of the general tenor of the whole text. Nor can a particular context be taken as representing the teaching of the whole, This is the peculiarity of the Upanisads as they have come down to us; and it needs must be acknowledged as such, if we wish to get any true comprehension of the pattern of thought of that age which is reflected in these hoary texts.

Sambodhi 2.2

### Foot notes :

- The topic has been dealt with in great detail by George Thibaut in the Vedbulg-Sutra, Part I, SEE XXXIV, 2nd reprint Delh., 68, introduction. pp. 103 ff
- Vide History of Indian Philosophy-II: The Creative Period, S. K. Belvalkar and R. D. Ranade, Poona 27, pp. 278-79.
- Mund-Up. 1.2.1.
- 4. Ibid., 1.2.6 c-d.
- 5. Ibid., 1.2.5 and 1.2. 6a-b.
- Ibid, 1.2.7, 'Old age and death' is the rendering of jarāmṛtyum according to many translators; but, to mean that, the compound should have been in dual number. (The difference, however, is mostly verbal.)
- Mund.Up. 1.2.8 Cp. Kathopanisad 1.2.5 which, however, prescribes the same fate for those who do not believe in the concept of 'the other world'.
   .....ino crudes of birth and death, evidently.
- 9. Vide Mund.Up 1.2 11.
- vice many, op 1.2 11.
   Rajas may signify passion or passionate activity and its consequences.
- Cf. Isadida: opanisadal or Ten Principal Upanisads [with the commentary of Sankarācārya], Delhi, 1964, part I, p. 506.
- 12, Vide his commentary on Mund.Up. 1.2.11.
- 13. Isadidasopanisadah, op cit, part 1. p. 506.
- Vide B. K. Chattopadhyaya, The Teachings of the Upanisads, University of Calcuit, 1952, p. 33.
- 15. History of Indian Philosophy : II, op. cit., p. 279.
- 16. ....karmasu cā'mṛtam' : Muṇḍ.Up. 1.1.8.
- 17. Ibid., 2,1.10.

# अपभ्रंश संधि-काच्यो

### र म. शाह

विकमनी तेरमी सदीरी शरू शातमां अपश्रेश साहित्यमां एक नवी काव्य-प्रकार देखा दे छे–ते छे संधि-काव्य.

अपभेश महाकाश्यो अने पौराणिक काव्यो एक करतां वषु संधिमां—केट-छांक तो सो करतां य बधु संधिभोमां—रचायेछां जोवा मळे छे, अने ते बधा तेथी ज संधिबंध काव्यो कहेवाय छे. ज्यारे उपरि निर्दिष्ट संधि-काव्य केटलांक कडवकोना समृह रूप मात्र एक ज संधिमां समार्चु खंडकाव्य छे.

''पद्यं प्रायः संस्कृतपाकृताऽपञ्चेत्रग्राम्यभाषानिवद्धभिन्नान्त्यवृत्तसर्गाऽऽ-क्वाससंध्यवस्कन्थकवेथं सन्संथिज्ञव्दार्थवैचित्र्योपेतं महाकान्यम् ॥''

आचार्य हेमचंद्रना आ वचनथी जणाय छे के संस्कृत महाकाव्य सर्गोमां, प्राकृत महाकाव्य आश्वासोमां, अपश्चंश महाकाव्य संधिओमा अने प्रान्यभाषानुं महाकाव्य अवस्कंधोमां विभक्त थर्जुं.

आ संधिनो पेटाविभाग ते कडवक. संधिषंध कान्योनी शरूआतमां आ कड-वक आठ पंक्तिओनुं बनतुं, अने एना आरंभे धुवा के धुवपद तथा अंते घत्ता निय-मितापणे आवतां. हेमचंद्राचार्यना 'छंदोऽनुशासन'ना छट्टा अध्यायनी शरूआतमां ज आनी व्याख्या करवामां आवेळी छे—

संध्यादी कडवकान्ते च धुवं स्यादिति धुवा धुवकं घत्ता वा ॥ कड-वकसमृहात्मकः सन्धिम्तस्यादी । चतुर्भिः पद्धडिकाधेक्छन्दोभिः कडवकम् । तस्यान्ते धूवं निश्चितं स्यादिति धुवा, ध्रवकं, घत्ता चेति संज्ञान्तरम् ॥

संधि काव्यने बाह्यरूप आ संधिवंशकाव्यना एक संधि जेवुं ज होय छे. मळतों संधि काव्यो एक ज संधिमां २० थी मांडी १०० सुधीनी गाथाओना बनेलां छे. एमां स्थूळभद्र संधि जेवुं २१ गाथानुं छवु काव्य छे, तो बीजी बाजु चंद्रनबाला-पारणक संधि जेवुं एकसी एक गाथानुं काव्य पण छे. आमांना कडवको

१. काञ्यातुशासन-हेमचन्द्राचारी अध्याय-८, सूत्र-६

२. **छंदोऽनुशासन**- ,, , ६, ,, १ (सटीक)

त्रणथी मांडी दश सुधीनी गाथाओंना बनेलां होय छे अने दरेफ कडवकना अंते घत्ता जोवा मळे छे कडवकना छंद तरीके मोटाभागे पद्धिया अने घत्ताना छंद तरीके छहणिका जोवा मळे छे.

आ संधि कान्यनी विषय होय छे—धार्मिक के पौराणिक महापुरुपना जीवननी कोई उदात्त प्रसंग, आगमादिकमांनी कोई धर्मकथा के प्रासंगिक उपदेश वचनो.

आ पूर्वे संधि कान्यो विशे घणां वर्षे पहेला 'राजरथानी' नामक सामियक पित्रज्ञाना प्रथम वोल्यूममां श्री अगर्रचेद नाहटाजीए एक लेख लखेल. तेमां तेमणे तेर संधि कान्योनी नींघ आपेली. ए पत्री समय जतां अपभंदा विषयक घणुं नहुं साहित्य प्रकाशमां आन्युं छे अने प्रंथमंडारोनी अनेक नवी सूचिओ पण प्रगट थती रही छे. ए बधा नवा उपल्ल्य साधनोना आधारे में अहीं पचीसेक संधि कान्योनो हंक परिचय आपों ले. दरेक संधिना कत्तों, रचना-समय अने मळे त्यां आदि—अन्त नोंध्या हे, तथा खास करीने अप्रगट संधि कान्यनी हस्तप्रती कया क्ष्यो रखेले छे तेनी शक्य तेटली माहिती आपी हो.

आमांनी मोटा भागनी कृतिओ गुजरातना मंडारोमांथी मळे छे अने श्वेता-म्वर जैन मुनिओनी ग्वेळी छे ए हक्तीकत प्रथम नजरे ज ध्यान खेंचे छे.

आ संधि काञ्योनो रचना समय विक्रमनी तैरमी शताब्दोधी पंदरमी सुधी विस्तांख है. आ कृतिओनो भाषा विशे डॉ. भायाणीजी छखे छे—

'तिरमी शताब्दोमा अने ते पछी रचायेळी कृतिओना उत्तरकालीन अपभंशमां तत्कालीन बोळीओनो वस्तो जतो प्रमाव छती थाय छे. आ बोळीओमां पण कचारनीये साहित्यरचना थवा लागी हतो-जोके प्रारंभमां आ साहित्य अपभंश साहित्यकारों ने साहित्यवलगोना विस्ताररूप हतुं. बोलचालनी भाषानो आ प्रभाव आछा रूपमां तो ठेठ हेमचंद्रीय अपभंश उदाहरणोमां पण छे. उल्लटपसे साहित्यमां अपभंश परंपरा ठेठ पंदरमी शताब्दी सुधी लंबाय छे अने क्वचित् पढी पण चालु रहेली जोवा मके छे."

उपलब्ध संधि काव्योगां सिद्धराज जर्यासहना समकालीन वादि देवसूरिना शिष्य आचार्य रत्नप्रमसूरिए रचेलां धर्मदासगणिनो उपदेशमाला परनी विशेषद्वति

शोध अने स्वाध्याय – डॉ. हरिवल्लभ भायाणी, १९६५ पृ. ३२ – ३३
 एअन.

के जे 'दोघट्टी' नामे प्रसिद्ध छे तेमां आवतां छ संधि काल्योने सौ प्रथम मुकी शकाय.

आचार्य रत्नप्रभाष्ट्रि एक विशिष्ट प्रतिभाशाळी तार्किक, कवि अने छाधु-णिक हता, एमणे संस्कृत, प्राकृत अने अपभंश वणे भाषामां साहित्य-सर्जन कर्युँ छे. 'प्रमाणनयतःवालोक'नो 'रत्नाकरावतारिका' नामक प्रसिद्ध टीकाना रच-यिता नरीके एमनी सुख्याति छे. आ उपरांत 'नेमिनाश्रचरित,' 'पार्श्वनाथचरित,' अने 'मतपरोक्षापंचाशत' ए एमना जाणीता प्रन्थो छे.

उपर नोंचेछ दोघई।-इत्ति १११५० श्टोक प्रमाण छे अने सं, १२३८ मां गुजरातना भरूचनगरमां रहीने रच्यानुं कर्ताए नोंघेल छे. तेमां छ अपर्श्रश संघिओ उपरांत अनेक छूटा अपर्थश पथी आवे छे. रत्नप्रभस्रि जेवा समर्थ ब्रिवान कविनी प्रतिमा आ संधि काल्यामां पण अछती नथी रहेती.

क्षा संधि काल्यो क्रमशः नीचे मुजब छे-

#### १. ऋषमपारणक संधि

- आदि जं किर पाव-पंकु पक्खालइ, भवियह मोक्स सोक्सु दिक्सालइ । संधिवंध-संबंध-रवनाउ, चरिउ तं रिसह-जिणिदह वनाउं॥१॥
- भंत —दससहसिहि साहुहु, सह महवाहुहु, अद्वावइ विच्छित्र-रिणु । माहाइम तेरसि, निस्सम छहरसि गउ निव्याणि जुगाइ-जिणु ॥७८॥ घत्ता ७, १२, १७, २२ वगेरे गाथामां.
- २. चंदनबाला-पारण संधि अथवा वोर-पारण संधि
- भादि —तिसलादेवि-कुक्खि-कलइंसह, खत्तिय-नाय-वंस-अवयंसह । स्त्रिष्ठ-सुवम्न-सुवन्न-सरीरह पारण-संधि भणउं जिण-वीरह ॥१॥
- अंत सिरि-तिसला-नंदणु, कणयच्छवि-तणु, पञ्जंकासण-संठियउ । कत्तियमावस्सर्हि, साइहिं गोसहि, एको स्चिय निव्वाणि गउ ॥१०१॥

। इति चंदनबाला पारण संधिः समाप्त ।

घत्ता-५, १०, १५ आदि गाथाए-

१. उपदेशमाला-धर्मदास गणि, दोघट्टी द्वसि-आ. रत्नप्रमस्रि, संपा. आ. हेमसागरस्रि, संबई, १९५८.

२. रत्नाकरावतारिका--संपा. पं॰ दलसुखभाई माल्ज्जणिया, अहमदाबाद. भा. ३-प्रस्तावना. प्र. २१.

३. गजसुकुमाल संधि

आदि--आसि नयरि वारवई पसिद्धिय, सा व ... गुवन्न-सिमिद्धिय। जा जोयण वारह दीहत्तणि, सिक्क कराविय नव-पिहुलत्तणि ॥१॥

अंत - इय गयमुकुमालिहि, चरिउ अवालिहि, अइ-साहस-निच्वाह-वरु । जो पढइ भत्तिप्ररि, गुणइ महुर-सरि, जाइ दुरिय सुदुरिय भरु ॥८५॥ बत्ता-६, १३, १९, २५, ३१ व. गाथामां.

८. शालिभद्र महर्षि संधि

आदि—सालिगाष्ट्र नामेण पसिद्ध र, आसि गाष्ट्र घण-घन्न-समिद्ध र । घन्ना नामि का वि विद्यंगण, तर्हि कम्मयरी आसि अर्किचण ॥१॥ अंत—इय ते खोणाउप, जाया अब्ध्रय, दो वि देव सच्बद्घि बर । अह तम्मि विधुक्द , नर-मिष दुवकद्द, सिज्झिस्सिहि निरु एत्यु घर ॥९४॥ घत्ता-६, १२, १८, २४ व. गाथामां.

५. अवन्तिसुकुमाल संधि

आदि—इह अस्थि नयरि नामिण अवंति, जर्हि तुंग चंग चेइय सहंति । तह ताण पुरत सुपयह नह, चच्चर-चत्रक-चत्रहह-हह ॥१॥ अंत—काल्टरकमि जायत्र, सो विक्खायत्र, तित्यु तित्यु लोयहं तण्ड । महकालु कहिण्जह, अञ्ज वि विज्जह, सुर्णि सियालि क्वग जुयत्र ॥५७॥ वचा–५, १०, १५, २० व. गाथा.

६. प्ररणिषं संधि

भारि - अरिय एरधु जि भरहवासिम्म वेभेळउ नामि पुरु वावि-कृत-देवउळ-समिन्निउ, तर्हि निवसह सव्यग्नुणु पूरणु त्ति उत्तम कुडंविउ । जग्नु दीसहि घरि उवकुरुड कंचण धण धन्नाह, जे गुण हरि करहप्पृष्ठह संख कु जाणह ताह ॥१॥ अंत - चमर पन्नउ चमरचंचाहि अच्चेवि नच्चेवि तर्हि पुष्पृष्ठ हुद्वेठ विसक्तिज्ञित, प्रसम्पृष्य पहु पुर उत्तर सदहु संगे उ सिक्जिवि।

अवसरि वीर-जिणेसरु वि काउसग्तु पारेड, जिव जंगमु वर कप्पतरु महिमंडलि विहरेड ॥३२॥ तरमा शतकना अन्तमां थई गयेला आगमगण्डीय आचार्य जिनप्रभस्तिए अपर्णशानी अनेक नानी नानी कृतिओ रचेली छे. जेबोक ज्ञानप्रकाशकुलक, चतुर्विधमावनाकुलक, युगादिजिनकुलक, युमापितकुलक, मिनयकुलक, प्रवादिजिनकुलक, युमापितकुलक, मिनयकुलक, मिनयकुल्वेबचरिउ, मिल्लिचरित, सर्विचैत्यपरिपाटीस्वाध्याय, नेमिनायगस, वहरसामिचरिउ, नेमिनायजनामिषक, जिनस्तुति, छप्पनदिककुमारी-जन्माभिषक, आवकविधिप्रकरण वगेरे. आ उपरांत मोहराजविजयोक्ति, सुकोशलचरित, चाचरीस्तुति, गुरुस्तुनिचाचरा, जबूचरित अने महावीस्चरित वगेरे रचनाओ पण एमनी मनाय छे.

एमनी कृतिओनी हस्तप्रतो खास करीने पाटणना मंडारामां संप्रहायेळी मळे छे, एमनी रचेळी पांच संधिओ पण पाटणना मंडारोमांथी मळे छे. चतुरंग-संधिनी एक प्रत बडोदरामां होबानुं जिनस्तकोप नोषे छे. आमांना एक मदनरेखा संधि पं, वेचरदासजीए संपादित करेळ 'मदनरेखा आख्यायिका' ना परि-शिष्टमां छपाई छे.

पांचे संधिओना आदि-अंत व. विगत नोचे मुजब छे-

७. मद्नरेखा संधि

आदि — निरुवम-नाणं-निहाणो पसम-पहाणो विवेय-सन्निहाणो । दुग्गइ-दार-पिहाणो जिल-धम्मो जयह सुहकामा ॥१॥

अंत—एसा महासईए संधी संधी व्य संजम-निवस्स । ज निम-निवरिसिणा सह ससकरा खीर-संजोगो ॥ बारह सत्त्राणउए वरिसे आसो अ छद्ध-छट्टिए । सिरि-संघ-पत्थणाए एयं छिडियं सुआभिहियं ॥ अंतिम गाथा सुजब आ संधिनी रचना वि. सं. १२५७ मां थयेल छे.

८. अनाथी महर्षि संधि

आदि — जस्सऽज्ज वि माइप्पा परमप्पा पाणिणो लहुँ हुंति । तं तित्थं सुपसत्यं जयइ जए वीर-जिणपहुणो ॥१॥ विसप्हिं विनिष्डिउ, कसाय-जगडिउ, हा अणाहु तिहुषण भमइ । जो अप्पं जाणइ, सम-सुहु माणइ, अप्पारामि सु अभिरमइ ॥२॥

जैन गुर्जर कविंको भा. १, श्री. मो. द. देवाई पृ. ७९

२. जिनरत्नकोष-डॉ. एच. डी. वेलगकर पृ. ११३

३. मदनरेखा आख्यायिका, संगा. पं. वेचरदास दोशी, ला. र. झन्यमाला, अमदावाद (शीघ्र प्रकारयमान)

भेतः चारु-चउसरण-गमणो दाणाइ-सुधम्म-पत्त-पाहेओ । सीरुंग-रहारूहो जिलपह-पहिओ सथा सुहिओ ॥१४॥

९, जीवानुशास्ति संधि

आदि जन्म पहावेणऽज्ज वि तव-सिरि-समलंकिया जिया दुंति । मो णिच्चे पि अगण्यो संयो भद्दारगो जयइ ॥१॥ मोद्यागिंह जगडिय, विसयहिं विनडिय, तिक्ख-दुक्ख-खंडियहं चिरु । मेमार विरचहं, पसामेय-चिचहं, सचहं दैमिऽणुसद्दि निरु ॥२॥

अंत — उय विविद्द पयारिहिं, विदि अणुसारिहिं, भाविदिं जिणप हुमणुसरहु । मुनेण य पवरिदिं, आणा-मुतरिहिं, भवियण भव-सायरु तरहु ॥१८॥ १०. तमेदासुदरी संघि

आदि - अञ्ज वि जस्स पहाचो वियलिय-पाचो य अखलिय-पयाचो । तं बद्धमाण-तिरथं नंदउ अव-जलिह-चोहित्यं ॥१॥ पणमित् पणदंदह, बीर-जिणिदह, चरण-कमछ सिव-ल्डिन्छ-कुछ । सिर्गि-नमपासंदरि, गुण-जल-मुरसरि, कि पि धुणिवि लिउं जम्म-फछ॥

अंत - तंत्रम सय अडवीसे वरिमे सिरि-जिणपहुप्साप्ण । णमा सेथि विहिया जिणिंद-वयणागुसारेण ॥७१॥ अलेवन गाथा सुजब आता रचना सेवत् १३२८ मां थई छे.

आ पण छा. द. प्रन्थमाळा तरफथी तग्तमां ज प्रकाशित थनार 'प्राचीन गर्भर काव्य संचय'मां छपायेछ छे.

#### ११. चतुरंग संधि

आता आदि अन्त मळी शक्तया नथी. थी. मो. द. देसाईनी नीघ मुजव आभा पांच कडवक छे अने चार शरणीनं वर्णन छे.

आम रतनप्रसारि अने जिनप्रभारि ए वे कविओना ज मळी अगियार संग्रिकाच्यो मळे छे. आ बन्नेए आ प्रकारनी वश्च कृतिओ रची होवानो पण मंभव छे. आ पछी नोषेळी देवचन्द्रसूरिनी रचेछी स्थूळभाद्र संधिना कर्ता जो अन्वार्थ हेनचेद्रसूरिना गुरु देवचंद्र होय तो सी प्रथम संधिकार तरीकेनुं मान

प्रचीत गुत्रंद कव्य सचय⊸संग. डॉ. हरिवल्लम ोमायाणी तथा श्री. अगरचैद नाहटा प्र ६

अभ गूर्बर कविओ मा~१. पृ. ७९.

एमना फाळे जहो. परंजु तेम होवानी शकयता अति अल्प छे. कारण नामसाम्य सिवाय कोई अन्य प्रमाण मळखे नथी, ज्यारे देवचंद्रसूरि नामक जैनावायीं एक करतां वधु होई शके. आम नखुं प्रमाण न मळं त्यां सुधी रत्नप्रभस्रिने संधि-काल्यना प्रणेना अने जिनप्रभस्र्रिने सिखदस्त संधिकार तरीके गणवा पडरों.

# १२. स्थूलभद्र संधि -देवचंद्रस्ररि

कतो विशे कंई माहीती मळती नथी, आ संघिनी एक मात्र हस्तप्रत पारण-ना भंडारमां मळे छे. ते ताडपत्रनी छे अने चौदमी शताब्दीना प्रारंभकाळनी छे. आदि— मट-विहार-पायारह सोहिड,

वर मंदिर पवर पुर अमरनाहु पिक्खिव मोहिउ। इय एरिसु पाडलियपुर जंबुदीव-विक्खाउ, करइ रज्जु जियसन्त तहिं नंद महाबख राउ॥

अंत---को वि णित्र तणु तविण सोसः(, को वि अरण्य-वण निवसण्। पिय को वि किर सेवाछ अवखड़ सो वि तुढ आसंकण्॥

जो वेस-घरि चउमासि निवसइ सरस-भोयण-सित्तउ । तसु थूळभइइ पायष णमर्ज जिणि मयण तुर्हु जित्तउ ॥

# १३. चतुरंग-भावना संधि अज्ञातकर्तृक

संभातना शांतिनाथ मंडारमां प्राप्त थती आ संधिनी एक मात्र ताडपत्रीय प्रति विकामनी चौदमी सदीना प्रथम चरणनी छे<sup>3</sup>. कर्तानुं नाम मळतुं नथो.

आदि —िसिरि बीर जिणेसर, निमर सुरेसर, पाय-जुयछ पणमेवि जिय । चउरंगिय भावण, सिद सुद्द-कारण, अणुदिणु भावस परिसिय ॥

अंत — इय लब्दु सुचंगं, तई चउरंगं, जीव म हारहि पहु वरु । कम्मद्व-विणासणि, भव-दुर-नासणि, जायइ महु पुणु देहथरु ॥ १४॥

आगळ वर्णवायेल जिनप्रभस्रिनी चतुरंग संधि थी आ संधि मिन छे ए नामना तफावत तथा गाथा पमाणना तफावतथी जणाई आवे छे.

१. प्रसतस्थ्याच्यजैनभाण्डागारोय ग्रन्थसूचो सा. १. ५. ४१२

२. खंभात शांतिनाथ भंडार सूची.

# १४. आनंद श्रावक संधि-विनयचन्द्रसूरि

आना कर्ता रत्नसिंहना शिष्य विनयचंद्रसृत्नि समय वि. सं. १३५० नी आसपास छे. एमनी बीजी वे उत्तरकालीन अपर्यवामाधानी ज रचनाओं 'ने फिनाथ चतुष्पिदका' अने 'उनएस-कडाणाय छप्पय' अकाशित थई गयेल छे. आ उपरांत कविष् मुनिसुत्रतस्वामिचरित, कल्पनिरुक्त अने दिपालिकाकल्प नो रचना करेल छे. 'काच्याक्षित्रा' कार विनयचंद्रथी प्रस्तुत कवि जुदा छे, जो के नेओ समकालीन हता.

आ संघि स्त. आगग-प्रभाकर मुनिश्री पुण्यविजयजीना अंतेवासी स्त. मुनिश्री रमणिकविजयजीए संगादित करी प्रगट करेल छे.

आदि — सिरि-बीर-जिणिंदह, पणय-सुरिंदह, पणमति गोथम-गुणनिहिहि । आणंदु सुसावय, धम्म-पभावय, भणिसु संघि आगमविहिहि ॥१॥

अंत-सिरि रयणसिंह सुगुरुवएसि, सिरि विषयचंद तसु सीस छेसि । अज्झयणु पदसु इह सत्तर्मीन, उद्धरिउ संविवंधेण रंगि ॥

जं इह हीणाहित, किंचि वि साहित, तं सुयदेवी मह खमड । इह पढह जु गुणइ, बाचइ निसुणइ, म्रुचि-नियंविणु सो रमत ॥

#### १५. अंतरंग संधि-रत्नप्रभस्तरि

आ 'दोबधा' कारथी भिन्न अने कोई धर्मप्रभयुरिना शिष्य रत्नप्रभयुरिना रचना छे, प्रशस्ति परथी जणाय छे के रचना संवत् १३९२ छे. आमां नव कडबकोमां भव्य-अभव्यना संवादरूपे तथा मोहसेना अने जिनसेनाना युडरूपे अंतरंग-पिपुओना विजयनुं वर्णन छे, पाटणमां एक ताडपत्रनी अने एक कागळनी एम वे प्रतो मळे छे, जिनस्तकोष वडोदरामां पण एक प्रति होवानुं नोधे छे.

आदि—पणमवि दुइ-खंडण, दुरिय-विश्वंडण, जग मंडण जिण सिद्धिद्विय। स्रुणि कन्न-सायणु, गुण-गण-भायणु, अंतरंग स्रुणि संधि जिय ॥१॥

अंत---अहि अंतह कारणु, विस-उत्तारणु, जंगुल्लि-मंतह पहणु जिम । कप सिव सह संधिहि, एहं सुसंधिहि, चिंतणु जाणु भविय तिम ॥१८॥

श्री. महावीर जैन विद्यालय सुवर्ण महोत्सव प्रन्थ, मुंबई.

२. रत्नाकरावतारिका-संपा. पं दलपुखमाई मालवणिया भा ३. प्रस्तावना.

३. जिमरःनकोष-एच, डो, वेलणकर पृ. १९.

इति अंतरंग–संघिः समाप्तः ॥ इति नवमोधिकारः ॥ संवत् १३९२ वर्षे आपाढ शुदि २ रवौ ॥ ग्रंथाग्र श्लोक २०६ ॥ श्री धर्मप्रसद्धरि-(शिष्य ?) रत्नप्रसकृतिरियम् ॥

# १६. अवंतिसुकुमाल संधि

आनी पाटणना भंडारोमां वे ताडपत्रीय प्रतो मळे छे. आदि-अंतनी नींघ नथी मळती अने कर्तानुं नाम पण जणायुं नथी. 'दोषद्दी' दृष्तिमांनी आ ज नामनी संधियी आ भिन्न छे, कारण बेनेनुं गाथा-प्रमाण जुदुं जुदं छे. विषय नाम पर्ध्या ज स्पष्ट छे. ताडपत्रीय प्रतो पर्धी अनुमाने आनी समय चौरमी मदोनो होबा संभव छे.

#### १७. भावना संधि-जयदेव मुनि

आ संधि साक्षर श्री मधुसूदनभाई मोदीए छेक ई. स. १९३०मां विवेचन साथे संपादित कंग्ल. ए बस्ते एनी एक ज हस्तप्रत मळचानुं तंशोश्री नोंधे छे. परंतु अत्यारं आनी घणो प्रतो मळी आवे छे. छा. द. विद्यामंदिर, अमदावाद मां चारेक प्रतो छे. जेमां एक तो संवत् १४७३ नी छखेली छे. पाटणमां छ-सात प्रतो छे. सुरत, लींबडी अने वडोदरामां एक एक प्रत छे. श्री. नाहटामीना संप्रहमां पण एक प्रत छे. जेसलमेरमां वे प्रतो छे. आ पर्थी एम लागे छे के आ संधि प्रसिद्ध हरो.

आदि-पणमिन गुण-सायर, भ्रुनण-दिवायर, जिण चडवीसइ इक्क-मणि ।
अर्ष्य पिडवोहइ, मोह निरोहइ, कोइ भन्न-भानण-यसिण ॥१॥
रे जीव निम्रणि चचल-सहान, मिल्हेबिणु सयल वि वज्झ भाव ।
नवभेय-परिगाहु विविह जालु, संसारि अत्थि सहु इंदियालु ॥२॥
अत--निम्मल-गुण-भूरिहिं, सिवदिनस्रिरिंहं, पटम सीस नयदेव स्रणि ।

किय भावण संधि, भाव विद्युद्धि, निद्युण्ड अन्तु वि घरउ मणि ॥६२॥ १८. बीळ संधि – जयशेखरद्धरि-शिष्य (वज्रसेनद्धरि ?)

भा तथा पळीनो उपचान संधि-बन्ने कोई जयशेखरसूरिना शिष्यनी रचनाओ छे. श्रो. मो. द. देसाईए आने पंदरमी सदीना उत्तरार्धनी रचना गणी छे.

१. पत्तनस्थ ....सूची पृ. ९८, १९३.

२. एनल्स ओव थी भण्डारकर ओ. रि. इ. पुना. यो ११. (१९३०) प्र. १-३१

३. जै. गू. कविक्षो सा. १ ए ८३

ला. द. विवासींदरमां आती एक प्रत वि. सं. १४७३ नी लखायेली मळे छे, आधी ओछामां ओछुं वि. सं. १४७३ पहेलानी रचना तो छे ज. पाटण अने बडोदरामां प्रतो छे. जिनस्तकोपमां कर्तानुं नाम ईश्वर गणि आपेल छे, उयारे पाटणना नवा मृचिपत्रमां वज्ञसेनमृहि एटुं नाम आपेल छे. आ संघि पण 'प्राचीन गुजैर काल्य संचयंमां समावायेल छे.

आदि-मिनि-नेमि-जिणिदह, पणय सुरिंदह, पय-पंकय सुमरेवि मणि । यम्मह उरि क्रीस्टह, कय सुह मीलह, सीलह संबंध करिसा हुउं ॥१॥

अंत---इय सीलह संघी, अईय सुवंघी, जयसेहरख़्रिर-सीस-कय । भवियह निस्रुणेविणु, हियइ ठावेविणु, सील-धम्मि उज्जसु करहु ॥३४॥

१९. उपप्रान संधि-जयशेखरम्रार-शिष्य

भा अने उपर नोषेल शील संघि बन्ने एक ज कविनी रचनाओ होवानुं बन्नेनी अंतिम गाथा उपरथी स्पष्ट जणाय छे.

आनी प्रति श्री. नाहटाजीना संग्रहमां छे. जिनरस्नकी पमां 'जैन प्रन्थाविछ नो हवालो आपी, कर्ताना नाम बिना एक 'उपधान निराकरण संधि' नी नोंध आपी छे. ते आ ज के सिल ते जाणी शकार्तुं नथी.

आदि-फलवद्धीय-मंडण, दुइ-सय-खंडण, पास-जिणि नमेवि करि ।

त्रिण-धम्म-पहाणहं, तव-उयहाणहं, संघि सुणउ जणु कन्तु धरि ॥१॥ अंत---इय तव-उयहाणहं, संघि.... ......, जयसेहरसूरि-सीस-कय।

जे पढइ पढावर्हि, अनु मणि भावर्हि, ते पावर्हि सुह-परम-पय ॥२५॥

# २०. केशी-गीतम संधि- रत्नशेखरस्ररि

ला, द. विधामंदिरमां आनी त्रण प्रतो छे—जेमां प्राचीनतम दि. सं, १४७३ नी रुखायेछी छे. पाटणमां पण आनी घणी प्रतो मळे छे.

आ सिंघ पण 'प्राचीन गुर्जर काव्य संचय' मां छपाई गई छे.<sup>\*</sup>

<sup>1.</sup> जिमरत्नकोष पृ. ३८५

२. हेमचंद्राचार्य ज्ञानमंदिर, पाटण, अप्रकाशित सूची

३. प्रा. गु. का. सं. प्र. १२

अन्त्रंश माण और माहित्यका शोव प्रवृतियां—डो. देवेन्द्र कुनार शाक्रो पृ. २००

५. जिनरत्नकोय पृ. ५३

६. प्रा. ग्र. का. सं. प्र. १

आदि- अत्थि पसिद्ध सुद्ध-सिद्धंते, कहिउ उत्तरुझयणि महंते। केशी-गोयम-धम्म-विचारू, संधि-वंधि सु कहिउजइ सारू॥१॥ अंत--इम करवि विचारू, संजम-सारू, पाटेविणु जे प्रविख गय।

अंत—इम करवि विचारू, संजम-सारू, पाछेत्रिणु जे मुक्खि गय। ते गोयम केसी, चित्ति निवेसि, झायहु भविषाणंदमय ॥७०॥

#### २१. उपदेश संधि-हेमसार

आ संधि 'परिषद् पत्रिका' वर्ष-४ अंक-३ मां प्रकाशित थई गई छे. श्री. मो. द. देसाईए आने पंदरमा शतकना उत्तरार्धनो रचना गणी छे.ै

आदि-ससहरसम वयणोय, दीहर नयणीय, इंसामणि सरसर् सुनरेवि। जिण-भम्म-पसिद्धिय, बुद्धि समिद्धिय, भणिसु संघि उवएस वर ॥१॥ अंत--उवएसह संधि, निरमल-वंधि, हेमसारु इम रिसि कहई। जो पहर पढावर, सुह सणि भावर, वसुह सिद्धि विद्धि लहह ॥१९॥

२२. अनाथी महर्षि संधि-अज्ञातकर्तक

जिनप्रभस्रिनी आ ज नामनी संघिधी भिन्न छे. जो के विषय एक ज छे. छा. द. विद्यार्भेदिरनी वि. सं. १९८६ मां छलायेछी प्रतिमां आ संघि मळे छे. आदि-पय पणमवि सिद्धह, नाण-सिमद्धह, सासय-ठाण-पयटियह।

साहु गुणवंतह, चरण-पविचह, जीव अणाह [सणाह] किय ॥१॥ अंत-रिसि-चरिउ सुणेविणु, वरणु सुणेविणु, होहु भविय समुत्ति थिर । चंदुच्जलु मणु करि, ससु ससि ठायरि, खमहु कम्म संचिय जि चिर ॥७२॥

२३. तप संधि-विशालगजसरि-शिष्य

आनी प्रति पारणमां—कागळनी—छे, जेनी छेखन संवत् १५०५ छे. आमां ५२ गाथाओ छे. पंदरमां शतकना अंतनी रचना छे.

अंत--सिरि-सोमधुंदर, ग्रुरु-पुरंदर, पाय-पंकय-इंसओ । सिरि-विसाळराया, द्वरि-राया, चंद-गच्छ-वंसओ ॥ पय-नियय-सीसई, ताग्रु सीसई, एस संधी विनिम्मिआ । सिव-ग्रुक्ख-कारण, दुइ-निवारण, तव-उवएसिइ वम्मिआ ॥

<sup>9.</sup> **अ**. भा. सा शोध-प्रवृत्तियां पृ. २०८

२. जै. गू. कविआरो सा. १ प्ट. ८३.

३. एजन

#### २४. हेमतिलकसूरि संधि

४० गाथानी आ संधि श्री.नाहटाजीना संग्रहमां होवानुं डॉ. देवेन्द्र-कुमार नोषे छे.

आदि-पाय पणिव सिरि-वीर-जिणंदह, अनु सिरि-गोयम-सामि-शुणिंदह । हेमतिलयसुरिहि गुण लेसो, संधि-वंध हर्ड किमपि भणेसो ॥१॥

अंत-जमु महिम करंतह, जिण गुणवंतह, जिण-सासण उनोह (?) वउ । गुरु णिय गच्छई, अणु मुणि-सच्छई, संव-समण वच्छीय दियउ ॥४०॥ २५. मृगापुत्र संथि—

६० कडबकनी 'मृगापुत्र मह प चिरित' एवं बीजु नाम धरावती आ संघिनी नोंध मात्र जिनस्त्वकोप मां ज छे. बादि-अंत मळतां नथी, कदाच आ चरित-काव्य होय एम एवं बीजुं नाम अने कडबक-प्रमाण जोतां जणाय छे, आ ज नामनो एक जुनी गुजरातीनी रचना मळे छे -जेना कृतों जिनससुद्रस्त् छे, पण एनी गाथा-संख्या ४४ छे, तेथी बन्ने भिन्न छे ए स्पष्ट छे.

आ सिवाय श्री. नाहटाजीए पूर्वेनिर्दिष्ट केखमां पाटणना भंडारोमां प्राप्त धता वरदत्तरचित 'वयरसामिचरित्त' (वज्जस्वामि-चरित्त) ने पण संधि-काल्यमां गणावेल छे, परंतु तेमां एक करतां बधु संधिओ छे, कविष् पोते पण एने चरिज-चरित नाम आपेछ छे अने तेनुं प्रमाण २०० गाथा जेटलुं छे. ए वधुं लक्ष्यमां छेतां एने संधि-काल्य करतां चरित-काल्यना विभागमां सूकतुं उचित गणाहो.

आ उपरांत डॉ. देवेन्ब्रकुमार शाखीए वे बीजां संधि काव्यो नोंध्यां छें— एक हरिचंद अधवालतुं आणधीमय संधि अने बीजुं पाइस्ठ कविनुं मणुय संधि. जयपुर अने दिल्हीना मंडारोमां आ वेनी प्रतो छे. वधु विगतना अभावे ए बन्ने संधि काव्यो ज छे के नहीं ते जाणी शकार्तुं नथी.

१. अप. भा. सा. शोध त्रवृत्तियां पू. २००

२. जिनस्तिकोष पृ. ३१३

३. जैसलमेरदुर्गस्य इस्तप्रतिसंग्रहगतानां संस्कृत-प्राकृतभाषानिबद्धानां प्रन्थानां सूतना सूत्रो-गुनिरात्र श्री युष्यविजयत्री, १९७२ प्र. २११.

४. अप. भा. सा. शोध प्रवृत्तिया पृ २१६.

१३

पाटणना हेमचंद्राचार्थ ज्ञानमंदिरमां एक अपूर्ण जम्बुकुमार संधि छे.

एना विशे पण वधु विगत मळती नथी, आ संधिकाच्यो जो के छघु काच्यो छे परंतु उत्तरकालीन अपसंशना

अभ्यास माटे महत्वपूर्ण होवाथी एमर्नु मृल्य ओखुं आंक्षी शकाय नहीं.
उपदेशप्रधान होवा छतां आकर्षक घटनाविधान, सरळ भाषा अने प्रवाही
छंदोरचनाने कारणे संधिकाच्यो भाववाही ऊर्मिकाच्यो बनी शक्यां छे. परवर्षी

छदारचनान कारण सावकात्या नापपाहा ज्यानकात्र्या बना शक्या छ. परवरा गुजराती-राजस्थानी कविश्रोए आ संधि-काव्यनी परंपराने छेक सत्तरमो सदी सुधी अविष्ठिक जाळवी राखो छे, पनी साख विविध भंडारोमां मळतां ावां अनेक काव्यो प्रेर छे.

१. हेमचन्द्राचार्य ज्ञानमंदिर, पाटण, अप्रकाशित सुची.

# गांधर्वमां 'रक्ति'

भारतना प्राचीन अने मध्यकालीन संगीतशास्त्रकारीए गांधर्व-गीत-वाव-ताल-ना सिद्धान्तोने जे सुक्सता. संदृष्टित्व अने वैज्ञानिकताथी संघटित-स्फटित कर्यां छे तेनी समकक्ष अने समकालिक जगत्-साहित्यमां जोटो नथी. गांधर्वना कंग-उपांगी अने लक्षणोनी जेटलो विशद अने गंभीर मोमांसा भारतनां पराणां संगीतशस्त्रीमां थयेली छे तेटली (पाश्चाल्य संगीत-संप्रदायनी सिद्धान्त-विषयक संप्रति चर्चाने छोडतां) क्यांये थयानं जाण्यं नथी. \* गांधर्व-दर्शनकारोए पारखेळ अने प्रस्थापेल गीत-कारणना मूलगत सिद्धान्तो एटला अर्थपूर्ण, अर्थगहन, अविचल अने सनातन छे के तेनी नित्यता. सत्यता अने सार्वदेशीयता विशे संदेहने भाग्ये ज स्थान हो, 'वर्ण', 'अलंकार', 'तान', 'मुर्छना', 'ग्राम', 'जाति' अने 'राग' ए भारतीय परम्परानां विशिष्ट निजी अंग-उपांगी छे, जे विश्वना अन्य त्रण गांधर्व-संप्रदायो-अरब्बी, चीनी अने पश्चिमीनी साथे बह वा गाढी संबंध राखता नथी. पण संगीत-कारणनां प्रायानां त्रण तत्त्वी-नाद, श्रुति अने स्वर-नदुपरान्त 'रक्ति' आदि 'स्थाय' वा गुणविशेष तो सौ संप्रदायोना संगीतमां पण असंप्र-जातपणे. बगर कहने अंतर्भृत होइ, ते पर भारतीय पक्षे थयेली विचारणा साराये संगीत-जगतने उपयोगी छे. 'रक्ति' विशे कहेतां पहेलां 'नाद' ' ति' अने 'स्वर' विशे अहीं भूमिका रूपे थोड़ जोई जब उपयुक्त छे, केमके ए 'तत्वत्रयी' साधे 'रक्ति'नो अविच्छित्र संबंध छे.

'नाद' 'श्रुति' अने 'स्वर' पर वर्तमान काळे थयेळी वर्षामां पंडित भोम-कारनाथ ठाकुरे प्रमाणमां तळस्पर्शों, सञ्जितक, शास्त्रना ममेंने स्फुट करती, नक्कर तेम ज केटलेक अंशे पारगामी कही शकाय तेषी चर्चा करेळी छे. ते पछी 'श्रुति' अने 'स्वर' विषय पर थयेळी प्रा॰ सत्यनारायण अने ताजेतरमां ज दा॰श्रंगी द्वारा थयेळी चर्चा तस्वावगाहिनी होवा उपरांत शास्त्राघारित, सुतार्किक, मर्मप्राही अने वैज्ञानिक पण छे. पं. भातस्वेड आदि अप्रवारिओ अने तेमने अनुसरवावाळाओं जे समजवामां निष्फळ गयेळा, तेने प्रहवामां पंडित आंमकारनाथ ठाकुर महद् अंशे सफळ गडेळा, अने ए ज वस्तुने बधारे विशाळ, सिंबरोप नक्कर, विननासक तेम ज विह्नद्मान्य भूमिका पर प्रा. सत्यनारायण तेम ज दा. धंगीऐ सुक्षी छे, श्रुति अने स्वरना मुल्गत गृहीतीने स्फुट करवामां आ वे भारतीय विद्वानो, अने साथे साथे दा. चैतन्यदेवनों फाळो स्मरणीय वर्ना गृहीतीय प्रत्याप करेल विचारो अहीं करवा धरेन्छ नर्चाने उपकारक हाई, संबंध होय तेटलो तेना सारनी उपयोग करी, तेमां मने लब्ध ध्यां छे तेवां केटलांक विदोग स्पष्टतायौतक अने नवीन शास्त्र-वचतो टांकी, 'तस्वत्रय'ना सन्दर्भमां थोडुं उमेरी आगळ वधीछुं.

नादना वे प्रकारोमांथी 'अनाहतनाद' शास्त्रकारो कहे छे तेम 'आकाश-संभूत' (Cosmic sound, primeval sound), 'स्वभाव-अकल' अने योगोओ केनं व्यानावस्थामां मनसा अवण करे छे ते होई, ते संगीतपयोगी नथी. 'ते 'विदरूप' अने इत्रियगोचर न होई, तेनो जागृत अवस्थामां अनुभव थवा दुर्छम छे. पण 'आहतनाद' गांधर्व-कंठच अने आतीष—मां प्रयुक्त थती होई, ते त्यव-हारमां अने एथी प्रत्यक्ष अनुभृतिमां होई, अहीं ते प्रकार ज अभिप्रेत मानवानो छे. आ आहतनाद 'स्क्म', 'आतिस्क्म' आदि पांच प्रकारो, अने शरीरनां नाभिथो छई शांप पर्यन्तना खुदा जुदा स्थानोमां अती प्रस्तुत नादोनो उत्पत्ति इत्यादि वातो अर्दीनो चर्चामां अनावस्यक होई, संगीतमां नाद केवी रीते कियमाण बने छे अने स्था व्याव छे, लेकुरित बने छे, तेनो केवी रूपाविमांव थाय छे ते तथ्य पर ज सौ पहेलां ध्यान केन्द्रित करी पछो आगळ वथीछे.

नाद विना स्वर, गायन, वादन, ताछ अने नर्तन न तो सिद्ध थाय के न संभवे ए पायानी वातनी नींघ छई शाखकारोए संगीतमां 'नाद'नी प्रधानता स्थापी छे, अने साथे ज तास्विक दृष्टिए साराये स्थावर-जगम विश्वने 'नादा-स्मक', 'ब्बन्याकान्त' अने 'नादाधीन' कहुंचुं छे. पण 'नाद' एक गतिमां, ने एक ज स्तर पर अविरत अने असंड-अभिन्न बहेती रहे तो तैमांथी संगीत नीपजनुं नथी. संगीत-जनन माटे आशी नाद पछी तरतनुं स्थान छे 'श्रुति'नुं, संगीतोग्यादक ब्वनि-नाद अने 'श्रुति'ने गाढ संबंघ छे.

आ 'श्रुति' ते भारतीय गांधर्व-दर्शननी मीलिक अने आगवी विभाव छे. श्रुतिनुं विभावन भरतप्रणीत ''नाट्यशाख'' (ईसवीसननो त्रोजो सैको !) नी पण पूर्वे पाणिति (इ. स. प्. चोथो शताब्दा) अने ''प्रातिशाहयो'' (ई. स. प्. पांचमी-छट्टो शताब्दी) नो पण पहेलां थई चून्युं इशे, पण तेनां स्वरूप विशेती उपलब्ध सीथी जूनी चर्चा 'विश्वावसु'ना कर्तुत्वथी प्राक् मध्यकाले जाणीता पण आजे तो अप्राप्य अने अज्ञात ऐवा कोई संगीत-प्रन्थमां हुशे तेम 'मतंग' ना प्रसिद्ध प्रन्थ ''बूहदेशी'' (८मो सैको पूर्वार्थ ?) मां तेना श्रुतिनी व्याख्या देता अवतरण परथी लागे छे. गांधवराह 'विश्वावसु' कहे छे के :

श्रवणेन्द्रियग्राह्यत्वाद् ध्वनिरेव श्रुतिर्भवेत् ॥°

भर्थात् कान द्वारा सांभळी शकाय तेथो-अवणागीचर बने तेथो-'ध्वनि'ते 'श्रुति' 'श्रुति' गायन-वादनमां प्रयुक्त थती होई, कोई पण ध्वनि 'श्रुति' स्पे संभवी शके छे : पण गांपयेमान्य श्रुतिनी उत्पत्ति-प्रायक्ष अनुभृति-नादधो ज थाय छे, अने तेनी विशेषता ए छे के तेनी उत्पत्तिनो हेतु ''श्रवणप्रीति'' छे. श्रति-ळक्षणनी था विशेष स्पष्टना उपङ्घ्य प्रत्योमां सौ प्रथम कदाच चौळुक्यवंशो हरिपाळदेवना ''संगीत सुधाकर'' मां प्राप्त थाय छे.'' यथा-

नादादुत्पद्यते श्रुतिः । पवनाषद्वनाचन्त्र्या यः सम्रुत्पद्यते ध्वनिः ॥ श्रवणप्रीतिहेतुः स्याच्छ्रतिरित्यभिधियते ।

सङ्गीतसुधाकर, गीताधिकार ५.१५-१६

'नाद'श्री श्रुति उत्थन्न थाय छें, 'पवन' थी (शरोरमां प्राणना उत्थानश्री) स्रमे 'तंत्री' (एटके के बीणा) पर 'आघटन' (आघात) द्वारा कर्णीप्रयताने स्नप्तमां रास्त्री उत्पन्न करवामां आवतो ध्वनि ते 'श्रुति'. "\*\*

हवे ध्वित अनंत प्रकारना होई, श्रुतिओ पण अनंत होय छे. मतंग आ वात समजावता पूर्वाचार्य 'कोइल' (बोधो शताब्दी ?) तुं वचन आ प्रकार टोक्सुं छे: ''केचिदासामानन्त्यमेव प्रतिपादयन्ति'' आ सुद्दानी विशेष छणा-वाट करता आचार्य मतंग आगळ उपर कहे छे के जेम आकाशना उदर विशे ध्यमेकानेक ध्वित ऊठे छे अने हिल्छोलित सागरमां जेम अनंत तरंगो ऊठे छे तेम श्रुतिओनुं पण विद्दहलोक अनंतत्व माने छे, '' 'संगीतराज''कार महाराणा 'कुंभकंमें' (ई. स. १४५६) 'मतंग' नो आधार आपो कहे छे के मेष-अळमां —थी पातार ध्वता स्थिकिरणनी सन-रंग विभाजनानी जेम नाना स्थान अने उपाधि-भेदंथी प्रतिभासे ते 'श्रुति'.' 'दिनिङाचार्य' (त्रीजो सैको ?) श्रुतिना स्थान विशे स्पष्टता आरीते करे छे:

#### उत्तरोत्तरतारस्तु वीणामधरांतरः । इति ध्वनिविशेषास्ते श्रवणच्छृतिसंज्ञिता ॥९॥

"उत्तरोत्तर तीव बनता स्वरत्थान बीणामां नीचे ने नीचे स्थानापन्न थाय छे, क्षा रीते बावता स्वति वच्चेतुं श्रवणळम्य (श्रुयमाण) बनतुं अंतर ते ज श्रति.<sup>178</sup>

आ 'श्रुति' ज 'स्तर'—संगीतमय रव-विशेष-नुं कारण वने छे. हरिपाछदेवे ते विशेती स्पष्टता करता कर्षुं छे के "श्रुतिमांथी स्वर संमवे छे, ने श्रुतिस्थान पर नादनो पात आय स्योरे स्वर संजात बने छे." यथा :

श्रुतिभ्यः स्वरसम्भवः ।

क्रियते यः श्रुतिस्थाने नादो जायेत य स्वर: ॥

—सङ्गीतसुधाकर, गीताधिकार ५.२१

'शांगीदेवे' (१३मा सैकानो पूर्वाधे) पण आ ज वात टूंकाणमां कही छे:

श्रुतिभ्यः स्युः स्वराः ॥

#### -सङ्गीतरत्नाकर १. ३. २३

'स्वर' श्रुतिस्थाने केबी रीते समुद्रभवे छे तेनी स्पष्टता मेदपाटपति महाराणा कुंभकर्षे ''संगीतराज'मां श्रुतिनी व्याख्या बांघतां आ प्रमाणे करी छे : ''स्वरती अभिन्यकि माटे इंदयाकाशमां ऊठतो अने भरातो प्रेरित व्यनि ते 'श्रुति.''

त पत्र श्रुत्यस्तत्र स्वराभिन्यक्तिहेतवे । ऊर्ध्वप्रुषन इदाकाशे पूर्यते पेरितो ध्वनिः ॥

— सब्सीतराज, गीतरत्नकोश, स्वरोच्छास, ध्वनिप्रकरण. ३१ आशी श्रुति ए व्यवहारमां नादनी सहायताथी 'स्वर'ने ढाळतुं अमूर्त बीवुं बनी जाय छे जेमां थई निमिपमात्रमां पसार थतो नाद 'स्वर'ख्पे बहार पढे छे. 'श्रुति' छने 'स्वर' सिद्धान्तमां झछा अछला होबा छतां स्वरीनपित्ती क्षणे बन्ने वच्चे व्यवहारमां अमेद देखातो होई, कार्य-कारण वच्चे व्यवहारमां अमेद देखातो होई, कार्य-कारण वच्चे व्यवदिक रेखा टळी एकाव सपातुं होवानो भास थतो होई, दिक्षणमां आत्रे 'स्वर'ने वदछे 'श्रुति' कहेवानो रिवाज पढी गयो छे. (याज्ञवल्क्ये 'श्रुतिजातिविश्वारदः" एवो प्रयोग कार्यो छे तेनी आ पळे नोंच ळुईंप्.)

गांवर्वकारणमां अतिवार्य एवा आ 'स्वर'नां स्वरूप अने छक्षणनी मोटेभागे तो 'अभिनवपुन्त' (??मा शतकतो पूर्वाधे)नी श्रुतिलक्षण विशेनो ''अभिनव मारती'मां अपेली सचोट चर्चा परधी 'शांगेंदेवे' पद बद्ध करेली ब्याष्ट्या एमना आकर प्रन्थ 'सङ्गीत रत्नाकर''मां आजे तो खुश ज प्रसिद्ध बनी गयेल एक सूत्रमां मळे छे; ह्यांगेदेव कहे छे के श्रुति(ना उत्थान) पछी जागतो स्निग्ध, अनुरणनात्मक (स्ण-क्षणतो, शंकारयुक्त) अने सांभळनारनां चित्तने रंजित करतो प्वनि ते 'स्वर':

श्रुत्यनन्तरभावी यः स्निग्धोऽन्तरणनात्मकः । स्वतो रञ्जयति श्रोतृचित्तं स स्वर उच्यते ॥

--- सङ्गीतरत्नाकर, १, ३, २४-२५

'मतंग,' 'पार्श्वदेव,' 'मंडन,' 'कुंभकृषी' आदि शास्त्रज्ञोए पण श्रोडेवतें अंशे भावी ज मतलबर्नु पोतपोतानी आगवी रीते कह्यूं छे.''

श्रुति 'गीत' (गायन)-|अने 'भातीष' (बादन)मां प्रयुक्त बने छे. आ प्रयु-किना फळरूपे श्रुति द्वारा षड्जादि कमथी सप्तस्वरो निर्मित थाय छे, जेनी नीघ महाराणा कुंमाए स्त्रीवेटी छे:

> श्रुतिभ्यः स्युः स्वराः पड्जार्षभगान्धारमध्यमाः । पच्चमो धैवताश्च निषाद इति तेषु च ॥ "

> > - सङ्गीतराज, पाठयरत्नकोश, २. १८

गायनमां शरीरसंभवित स्वरोनी व्यावहारिक परिमितानी अंतर्गत गायकना कंठना तारत्व (pitch) अनुसार सप्तको स्थापी शकाय छे. गायकनी त्वाभाविक सप्तक-मर्यादाने छक्षमां राखी कोई पण समुचित, त्वानुकुळ श्रुतिने व्यवहारमां 'आधारश्रुति' बनावी, तेमां आदि स्वर पङ्जनी निष्पत्ति करी शकाय छे. आधार श्रुति पर आरंभिक पङ्जना उदय बाद—पङ्जन निश्चित थया पछी—ना स्वरं पीतपोताना श्रुति-स्थानो पर स्वाभाविक रीते कमान्तरे (अभिनवगुतना शब्दोमां कहीए तो 'कर्ष्व स्पर्यना संस्कार' थी) स्थान छे हे. स्वरोनो वे जे श्रुतिओ पर संभव थाय छे ते सौ स्वरगत-श्रुति कहेवाय छे, अने वे स्वरगत-श्रुति वण्चेना गाळामां रहेछी श्रुतिओ माटे 'अंतर्गत-श्रुति' के 'आंतर-श्रुति' एवं अभियान 'विश्वावहु' अने 'नान्यदेव' (११मी शती) सरखा शाक्षकारो आणे छे.'

श्रुतिओ नुं सैद्धान्तिकरूपे अनंतत्व स्वीकार्या छतां व्यवहारमां तेनी एक सप्तकमां संख्या २२नी स्वीकारी छे अने आ संख्या विशे प्राचीन मध्यकालीन संगीत-शाखकारो वच्चे एकमति छे. एकथी उपर चढता तेवा स्वरसाको असंख्य होई शके छे, पण व्यवहारमां तो त्रण ज सप्तको (मन्द्र, मध्य, तार) उपयुक्त छे. मन्द्रनी नीचे रहेछो 'अतिमन्द्र' श्रवणदुष्कर बने छे, ने तेमां तेम ज तारनी पेष्टे-पारना 'अतितार'मां 'वैस्वर्थ'नो एटछे के स्वर बेचराई जवानो मय रहेछो छे. ' भतिसम्द्र नीचेना सप्तको साधारणतया श्रवणाग्य नथी अने 'अतितार' उपर रहेटा सप्तको, ज्यां सुधी भारतीय संगीतने निस्वत छे त्यां सुधी तो श्रवणातीत नहीं तो ये श्रवणक्षम नथी."

स्तरो बच्चेनुं श्रुव्यन्तर एक सरखुं नथी; अने प्रत्येक श्रुतिनुं प्रमाण पण एक द्युं नथी. रागनी प्रकृति अनुसार कोई कोई स्वरो सूळ श्रुतिथी च्युत बनी 'उत्कृषित' (चटेळ) वा 'अपकर्षित' (उतरेळ) बनी, थोडी उपरनी या नीचेनी सूक्ष श्रुति पर स्थिर थाय छे. आरोही—अवरोहीनी श्रुतिओमां पण (खास करीने दुत गतिमां) सुक्सतर मानथी अंतर रहेतुं होवानुं अनुभवाय छे."

हुवे 'नाद,' 'श्रुति' अने 'स्वर'ना 'रिक्त' साथे रहेला संबंध विशे जोईष. 'रिक्त'नो ब्यावहारिक तेमन ब्युत्पयथे छे "लालिमा,'' किंवा " ओजस. '' पण गांधवेमां 'रिक्त'नो एक अर्थ छे 'अनुरंजन' :

#### अनुरञ्जकता नाम रक्तिरित्यभिधीयते । -कम्भकर्ण\*

अने एथी 'रक्त' शन्दथी 'रंजक' एवं प्राचीनो समजता हता. 'स्वर' आ कारणसर स्वभावथी 'रक्त' होय छे, स्वर रंजक-रिक्तप्रद-तो ज बने जो 'ध्वनि' एटछे के 'नाद' पोते रिक्तपूर्ण होय. आधी व्यवहारमां 'रिक्तपूर्ण नाद' अने 'स्वर' वच्चे अमेद रहे छे. 'मतंग' आ संबंधमां 'कोहळाचायि'ग्रुं आ विधात प्रमाणरूपे टांके छे:- प्यनिरक्तः स्वरः स्मृतः एटछे के रिक्तपूर्ण स्विन ते 'स्वर' समजवी, पण स्विन किंवा आहतनाद रिक्तदः त्यारे ज श्राय के ज्यारे ते श्रुति-क्षोना द्वारमांथी पसार श्रायः

# श्रुत्यादिद्वारतो गेये जनयन् रक्तिमाहतः।

—सङ्गीतराज, गीतरत्नकोश, स्वरोल्लास १,

#### स्थानादि परीक्षण, ६.

श्रुति डारा संभूत बने ते नाद 'स्वर' छे तेवुं अगाउ आपणे जोई गया छोप, आथी श्रुति सारफत प्रकट थतो नाद जो रिकदः होय तो ते नाद अन्य कोई नदी पण 'स्वर' ज होवाथ। स्वर पण स्वभावथी 'रक्त' होवानुं सिद्ध अई जाय छे.

'रिक्तमार्ग'ने चुकी गयेको स्वर 'श्रोत्रसुखावह'—श्रवणमंजुल-नश्री तेवी दीका कुंभकर्णे आगळ उपर करी छे : रिक्तमार्गच्युतानां च न चेष्ठुवतं निरूपणम् । नैतत्स्वरस्वरूपेण ताः स्युः श्रोत्रमुखावहाः ॥ —सङ्गीतराज, गीतरत्नकोश, स्वरोल्लास, १.९७.

विद्युद्ध नाद, श्रुतिस्थाननी सच्चाई अने एथी नीपजतो रक्तिप्रद स्वर ए गांघर्वसिद्धिनी प्रथम शरत छे. 'कुनार', श्रुतिसुं 'स्यूनाधित्य'–ओछा-अदका-एएं–अने 'अपस्वर' किंवा वेद्युर सांभळनाराओ नर्कमां पडता होवानी बात संगीतमकरन्दकार नारदे कही छे. में यथा :

> अपस्वरं क्कनादं स श्रुतिहीनं तथाधिकम् । यः शृणोति च मृहात्मा पतते नरके चिरम् ॥१०॥ —सङ्गीतमकरन्द्र, सङ्गीताध्याव, १.९०

अने कुंतलेश्वर चालुक्यराज सोमेश्वर तृतीये स्वरिचत "भानसोल्लास" (ई॰ स॰ १९३९)मां श्रुतिहीन-स्वर काडनार 'स्थानश्रष्ट' गायकने निदित मान्यो छे; ए ज प्रमाणे बर्जित स्वरने (राग-गायनमां) घुसाडी देनारने अथम, पाषिष्ठ, 'श्रुतित्रुष्ट' अने 'रागजीबविधातक' कहांची छे; ने श्रुतिने ओडोअदकी करी नासनार गायकने 'रागनाशक'नुं बिरूद आपी तेनी निंदा करी छे:

श्रुतिहीनं स्वरं क्वनेष्ठप्राप्तस्थानकत्रयः ।
स्थानश्रष्टः स विज्ञेयो गायकैश्रातिनिन्दितः ॥२६॥
प्रयुक्ते वर्जितं यस्तु स्वरं रागकियादिषु ।
प्रारव्यं यो न शक्नोति पुनः स्थापिषतुं घिषा ॥२०॥
सोऽपस्वर इति क्षेयो निन्दितो गायकाघमः ।
पाषिष्ठः श्रुतिदुष्टोऽसौ रागजीवविषातकः ॥२८॥
न्यूनाधिका श्रुतिर्यस्य पङ्जादिषु विभान्यते ।
स वाह्यो निन्दितो क्षेयो गायको रागनाशकः ॥२९॥

— मानसोच्छासः गीतिविनीद १६. २६-२९
सुनाद, सुश्रुति, अने एथी सुस्वरना अधिष्ठान पर ज 'गीत'नां एटछे के
गायननां अन्य गुणो प्रगट थई शके छे. गानारना कंठमां रिक्त होय तो गीत
'रिक्तमाहत' बने. शालकारीए गीतना विशिष्ठ गुणो अने छक्षणो दश प्रकारे बताव्यां
छे तेमां 'रक्त'ने आगत्तुं स्थान आप्युं छे." अगाउ चर्चा करी गया छीए ते 'रक्त'
नाद—सुस्वर—अने एनाथी नीपजतुं 'सुरक्त गीत' सांभळवामा केतुं होय, 'रक्त'
गायन कोने कहेबाय, तेनी विशेष स्पष्टता शालकारीए "गीत"ना दीवेछ 'रक्त'

गुणनी व्याख्यामां मळी रहे छे. जेमके "गीतालंकार" अपरनाम "वादिमत्ताजांकुका" (पांबमें) के छट्टी सैको ?)ना रचयिता 'छितीय भरत' कहे छे के जे गायनमां केठ द्वारा वीमा समो स्वर कळाय, कलकके, ते गायनने 'रक्त' कहेवानुं विज्ञसंमत छे :

कलो वीणासमो यत्र स्वरः कण्ठात् प्रजायते । तद्गीतं स्त्रभते नाम रक्तारूपं विज्ञसंमतम् ॥

---गीतालङ्कार, १. २३१

"नाग्दांस शिक्षा" (पांचमो के छट्टी सदी !) प्रथीये आगळ वयीने कहे छे के 'बेलु' (बंगो, बांमळी) अने 'बीणा'ना स्वर साथे जे गायन 'एकभाव' (एक-रम) यह जाय ने 'रक्त' कहेबाय:

# वेणुवीणास्वराणामेकीभावी रक्तमित्युच्यते ।

--नारदीयशिक्षा (१. ३. २)

'सोमेश्वरदेव' (ई० स० ११३१) पण एवं। ज मतलबनुं कहे छे : वेणुबीणासमो नादो रक्तोऽसी ध्वनिस्चिते।

---मानसोल्लास, गीतविनोद, १६-८१

भागतास्थान, पापावनाय, १५-८१ (''संगीतशाख दुग्धाव्यि' तेमज बसदराजकृत ''शिवतत्त्वरत्नाकर''म् उपरनी श्लोक स्हेज फेरवीने आप्यो हो.)\*

कीकराज कृत ''संगीतसारोद्वार'' (१२मी शताब्दी)मां पण वीणादिना ष्वांन साथ कंठनां थतां ऐक्यवाळां गायनने 'सुरक्त' कहेवाय तेम जणाव्यं छे:

# वीणादिशब्दः ।

# कष्ठध्वन्येकतायुक्तं सुरक्तमभिधीयते ।

- सङ्गीतसारोद्धार, ४. १. ६३. (भरतकोष पृ. ८२७)

गुर्भरेषर कुमारगळना अनुगामी अजयपाळना प्रतिहार-वृहामणि सोमराजे रचेछ "संगोतरस्ताविष्टि" (ई० स० ११८०)मां 'वल्लको' (बीणानी एक प्रकार), 'वंश' अने 'कंड'ना घ्वतिनी एकता बतावता गायनने 'सुरक्त' कहीं छे:

# पुरवतं वल्लकीवंशकण्ठध्वन्येकतामतम् ॥

सङ्गीतरत्नाविल (''भरतकोष'' पृ. ८२७\*) 'सोमराज'ने अनुसरीने 'शांगीदेव' पण ए ज प्रमाणे कहे छे:

सुरक्तं वल्लकीवंशकण्ठध्वन्येकतायुतम् ।

--सङ्गीतरत्नाकर ४. ३३७

''संगीतमकरन्द'' पण (मोटेमागे तो संगीत रत्नाकरने अनुसरीने)+ पत्रुं ज कहे छेः

#### सुरक्तं वल्लकीवंशकण्ठोकतान्येकतागुणम् ।

--सङ्गीतमकरन्द १. ४. ४४

आजे वंशीनी संगत साथे तो कोई गार्तु नथी। एण सारंगी, के जेती प्राचीन काळे बीणाना प्रकारोमां गणत्री थती, तेती संगतमां गान थाय छे अने सारंगीना खुरमां मळी जता कंठी उत्तर भारतीय संगीतमां केटलाक किस्साओमां जोवा मळे छे. म. खां साहेव अब्दुल करीमखां, बनारसनी प्रसिद्ध गायिका बडी मोतीवाई, रस्लुलनवाई, बेगम अब्तर, पन्ना बोझ, इत्यादि नामो दृष्टान्त तरीके गणांवी शकाय, श्रीमती होराबाई बढोदेकरना तारसतकता पहुज-गान्धार, अत्रीली घरानानी गायिकाओं (खास करीने केसरवाई केसकर अने रत्न, सरदार-बाई करदोकर)नां धैवतादि खरो उर्जरवी अने रिकंपूर्ण कही शकाय.

'रिक्त'ने जेम एक बाजुए नाद साथे संबंध छे तेम बीजी बाजुए 'काडू' साथे संबंध छे; काकु तत्वना एक अंश तरीके ते हॅमेशा उपस्थित होय छे. 'पार्ध'-देव' (तेरमा शतकानो पूर्वार्ध) 'काकु'नुं स्वरूप बांधता कहे छे के काकुमां भाषानी भाव-भीगिमा, छाया, अने 'रिक्ति'नुं सामर्थ्य होय छे:

#### काक्कश्च भावनाभाषाछायारवितसमर्थवान् ।

-- सङ्गीतसमयसार २. ९६

स्व. पंडित ओमकारनाथ ठाकुरना 'मालकोस' सरसा ख्यालनो उपाड जैम एक बाजुथी रांकथी दीत रहेतो तेम बीजी बाजुथी काकुना ज्यापथी चेतोहर बनी जती; एज प्रमाणे किराना घरानाना म० खां साहेब अन्दुल करिमखां तेम ज खालियर घरानाना भ्गंधर्व गणाता म० उस्ताद रहिमतखांना गानमां रिक्पूणे काकुनो अजब प्रयोग जोवा मळतो. स्व० दत्तात्रय विष्णु पलुस्करना जेमणे यमन, केदार अने मालकोस सरखा दिव्य, 'मागी' रागोना ज्याल अने झांझोटी रागमां भजनो सामळ्यां छे तेलोने रमरण हशे के तेमनो रांकमंडित अवाज वाता-वरणमां केवो छवाई जई दिव्यतानो आविमांत्र करी देतो. 'पाबेदेव,' 'शांगेदेव,' 'कुंसकर्ण' आदि संगीत—दाशिनकोए काकुना छएक जेटला प्रकारोनी बात करी छे, त्यां 'क्षेत्रकाकु' विषे स्पष्टीकरण करतां पार्श्वदेवे तेमां 'रांक' स्वभावशी वप-स्थित रहेती होवानो उल्लेख कर्यो छे, यथा:

# रक्तिः स्वभावतज्ज्ञैः क्षेत्रकाकुर्महीतछे।

- सङ्गीतसमयसार, २. १०२

दक्षिणमां श्रीमती एम. एस. शुभल्ल्मी, श्रीमती नीलम्मा कडम्बी आदि परम म्हिला कंठवाळो गायिकाञीना गानमां रिक्तिसमर कालुनी बहुलता जोवा मेले छे. हिन्दुस्तानी संगीत परम्परा अनुसरनार उत्तम गायकोनां कंठ ित्तप, मपुर, सौकुमायेयुक्त छे खरां पण तेमनो नाद बल्ल्बमां कंईक कम रहे छे अने रिक्त प्रला प्रमाणमां थोडी झांखी रहे छे. उल्टर पक्षे कर्णाटक संगीतना उत्तम कंठी गायक-गायिकाञ्चाना नाद एकडील-धनशील, गंभीर अने नाभिजन्य, तेम ज मुलाधार-प्रतिष्ठित अने एकदम खुन्छा कंठना होवाथी तेमां घंटारव छे अनुराण अने साथे ज अप्येत प्रभावशाळी रिक्त व्यंतित थती अनुमवाय छे. द्राविडो संगीतनो कंपायमान स्वर आंतर-श्रुतिशोना प्रदेशमां पहोंची तेनो स्ट्रम स्पर्श करती होई, ते किथाना फळक्षे नेना उगमनी साथे ज त्यां सहसा अनुनाद-किमादनी छोटा उदमये छे. जेना प्रभावे ते प्रकाशमान बनी झगी उत्ते छे. स्वर वस्त कोकिल्म, श्रीमती एम० एस० छुभलक्ष्मी, रायप्रोष्ट जानकी, श्रीमती एम० एस० छुभलक्ष्मी, रायप्रोष्ट जानकी, श्रीमती एम० एस० छुभलक्षी, रायप्रोष्ट जानकी, श्रीमती एम० एस० छुभलक्षी हो छोटा होता हो हाणिए छीए.

'रिस्त' ए माधुर्य, ह्नित्यस्ता, मार्ट्य इत्यादि गुणोधी स्वतंत्र, मह्दबंशे विशिष्ट, अने आत्रे तो प्रमाणमां विरक कही शकाय तेवी गुण छे. रिक्तिनो आवि- भींब एकदम सार्वा ध्रुतिस्थान पर लागता नादने कारणे, अने त्यां सामान्य करतां केईक विशेष समन अने स्थायी अनुरणनने कारणे आय छे. पछस्कर जेवा केटलाक कंठमां आ गुण सहज-स्वभावी, निस्तिदत्त हतो,पण घणास्वरा किस्सामा मुक्मत साधुर्य रियाझ दारा संक्रमीने 'रिक्त'मां परिणमे छे. आ रियाझ-स्वर- साधन -परंपराबी 'तंबूर' किंवा 'सानपूरा' पर आय छे. तानपूरो पण वीणानी एक प्रकार छे. वर्तमान स्वरूपो ते वहु प्राचीन नथी, पण तेनां मूळ 'सुघाकलश गणिप (चीदमां शतकनो मध्यभाग) कहेल 'देववीणा' नामनी 'नादपूरित बीणा'म रहेलां होवां जोईण. 'व (तानपूरो कंई 'तान' पूरवा माटेनुं साधन नथी. ए छे 'नाद' भरवा माटेनुं संत्र अन्या 'तंबूरने तानपूरो नही पण 'नादपूरी' कहेबे चटे.) प्राचीन काळे 'बीणा' शन्दश्यी घणा प्रकारनी तंत्रीओ—तंनुवावो विवक्षित हतां, तेमां मोटां मागनां, जेवांक 'स्वरमंडल', 'मचकोकिला', 'चित्रवीणा

'प्कृषिशतंत्री वंणा', 'पिनाकी वंणा' 'अनुतंत्री', हत्यादि वोणाओ Harp वर्गनी हती ज्यारे 'विपंत्री' 'आलंबी' इत्यादि Lute वर्गनी हती. Lute जातमां कोई आजना 'सरोद'ना पूर्वज जेवी, पत्रीश्री बगाडवानी, तो कोई आजनी 'सारंगो' शी, 'कोल' (गल, कामठो)श्री बगाडी शकाय तेवा प्रकारनी हती. 'ता बीजा वर्गमां 'ब्रह्मबोणा' (आजनी 'स्ट्र्ब्यां'नी पुरोगानी) सरखा (गीळ तुंबा पर वंद्य जोडीने निर्माववामां आवती) 'प्कृतंत्री' बाणा के वण तुंबायुक्त 'किन्तरी' बाणा आवती, आमांनी केटलेंक बीणाओ 'आलापिनी' एटल के तेवुर अने स्रमंबद्ध प्रकारनी हती तो केटलेंक 'परिवादिगी' एटल संगती गांटेंगी हती. बहु प्राचीन काळ स्वग्रस्थास माटे, नादनी संशुद्धि अर्थे, स्वर्गडद्धनी उपयोग थती हशे तेम लागे छे. पण मध्यकाळमां अन्य वीणाओ ए ज हेतु अर्थे प्रयुक्त बनती हशे तेम जागाय छे.

शास्त्रकारो बीणानी सहायतार्थ। श्रती नादसाधननी क्रिया विशे कहेबानुं सूच्या नथी. उदाहरण तरीके युधाकल्लं बोणा पर अता स्वरान्यावने 'नादशुद्ध-कर' कहचो ले:

वीणया निर्मिताभ्यासो नाटः शुद्धिकरः परः ॥
-सङ्गीतोपनिषद्सारोद्धार, १, १५

संगीतमकरन्दकारे आधा आगळ वधी 'सरस्वती वीणा' पर स्वरपटन कर-वाबी ते हृदयने सांभळवामां मनोहर लागतुं होवानुं जणाव्युं छे:

सरस्वत्याञ्च वीणायां पङ्जादिस्वरसंयुतम्। पाठयामास सर्वेषां इद्यं श्रुविमनोहरम् ॥ -सङ्गीत मकरन्द्र, सङ्गीताष्याय १ १६

उत्तरती 'सरस्वती बीणा' ते आजे तो 'सितार'ना गदा, वेहुदा, नामधी ओळ-स्वाती अने पुराणी 'कच्छपी वीणा'नुं विकसित रूप होय तेम लागे छे. सुभाकल्हो 'सरस्वरत्यास्तु कच्छपी' कही सरस्वतीना हाथमां शोसती वीणा 'कच्छपी' प्रकारनी कही छे तेनी आ पळे नींघ लईण. "

उत्तरमां आजे तंबूर सिवायनी अन्य वीणा पर नादान्यास करवानी प्रथा नथी. "पण द्वावडदेशमां उत्तम कोटांनी गायिकाओ दाक्षिणात्य 'सरस्वती बोणा' पर स्वरान्यास करती अने आजे पण करे छे. दिसुरना श्रीमती नीखन्मा कडम्बीनुँ स्वहस्तमां प्रदेखी बीणाना सहार श्रद्धं गान अत्यन्त रक्ति-मनोहर, बीणाना ध्वनि साथे एकरस अई जतुं, खूब ज सुमबुर वरताय छे. \* मारा मते रबरसाधन माटे दाक्षिण त्य सरस्वती बीणा जेतु बीजुं एके उत्तम साधन नथी. आ बीणा पर सधाती अतिओ अ यन्त स्पष्ट तेम ज साचा स्थान पर वेसे छे. अने स्वर झंकृत बनी बायुमं इस्त्रमं व्यापी रहे छे, ने विशेषमां आ अनुरणनमय स्वर हृदयंगम बनवा उपरान्त तेमां अद्भुत चेतस् पण अवतर छे.

'रिक्ति' ए केवल कंठनो ज गुण छे के वाद्योनो पण खरी ? वाद्योमां 'वंदी' ए स्वनः रक्त वाद्य छे. एना स्टिला स्वरो दारणाईनी जेम सहजरंजक छे. बंसीना आ गुणविशेषनो पुष्टि करतुं एक प्रमाण "संगीतसमयसार"मां 'सुराग'नी ब्याल्यामां मळे छे:

## यस्य वंशध्वनौ स्निम्धे समीची रिक्तरूर्जिता । वांशिकगीततत्त्वशाः सुरागं कथयंति ताम् ॥ -संगीतसमयसार, २.३

वंशीनी जैम बरोबर मैळवेछी, अंगुछीथी बजती उत्तम काष्ट्रनी बीणाओ एण स्वयं सुरिछी छै. पण कंटानुगत संगतिनी बीणाओ—सारंगी अने बेळा (बायोळीन)—मां अरीरवीणा, 'गाजबीणा' एटछे के मानव कंटनी जैम रिक्त बहु महेनतथी उत्तरे छे अने बघा ज वादको ते मैळववा भाग्यशाळी नथी होता. उत्तरमां म० उत्ताद बुन्दुस्तानी सारंगीमां ज्योतिर्गय रिक्त देखा देती. दक्षिण, के ज्यां सारंगीने स्थाने बेळानो प्रचार छे अने ज्यांना बेळावादको उत्तरनां बेळावादकोथी अधिकारादि अनेक बाबतोमां चढीवाता छे, त्यां पण सुस्स्त बेळावादन आजे तो स्व० द्वारम् व्यंकट स्वामो नायहुना शिष्य मारुक्टा केशव राव, अने चम्द्रहोस्तर तेमज एम. एस. गीपाळकच्या सरसा बादको छोडतां भाग्ये ज जोवा मळे छे.

'र्राक' ए फंटना शास्त्रकथित गुणोमां अग्रिम गुण छे. अन्य गुणोमां 'मधुर' 'स्तिम्ब', 'धन', 'श्रावक' अने 'स्थानक-शोमन'नो समावेश थाय छे. " आ अन्य गुणो रिक्तने अनुमीदक, पुष्टिकर छे अने एश्री कण्ठने के वाधने सिविशेष श्रवणिय बनावी दे छे; पण गानने दिव्य सूमिका पर सूकवाने तो (काकुप्रयोगनी सहायथी) केवळ 'राकि' ज समर्थ छे. गांधवेमां 'रिक्त'नुं स्थान सर्वोच्च होई, वेधुरी तेम ज आसुरी तानो अने जोड—झाळाधीराची रहेतां ने कुणे क्षणे रिक्तिसंग्यी व्याप्त आजनां हिन्दुस्तानी कंठच तेमज वाधसंगति प्राचीन संगीतमीमांसको अने गांधवेस्मृतिकारोना दशेन अने उद्योधनमांथी घणुं शोखवानुं छे,

रिक्त विशे महाराणा कुंभकरों के कदाच सौथी विशेष चिंतन कर्युं छे, गायन-बादनमां 'रिक्तलाभ' केवी रीते थाय तेनी रीतो - 'रिक्तियुक्ति'— प्रने साथे ज 'र्क्तिहानि' करनार तक्वीना संबंधमां तेमणे जे विधानी कर्या छे ते आजे पण एटलां ज उपयुक्त छे, एनां थोडांक उदाहरणो अहीं जोहन्नु:

१–२) गायनना २२ प्रकारना 'स्थाय' गुणोमांथी वेमां रक्तिप्रयोग अनु-स्यूत छेः 'रक्त' स्थायमां अने 'निर्जव' स्थायमां : यथा :

उत्कर्षो दृष्यते यत्र रक्ते रक्तेक्तु ते मताः ॥ ३ ॥ अने मुकुमारो रक्तियुक्तो वकः सुक्ष्मत्वभावितः । स्वरो येषु क्रमेणते ज्ञेयो निर्जवनान्विताः ॥ ५३ ॥ --सङ्गीतराज, गीतरत्वकोज्ञ, प्रकीर्णकोच्छास, स्थायवागवरीक्षण ४

३—'छायालग' प्रकारना 'प्रबन्ध'मां थतो 'छाया' साथे 'रक्तिमार्धुय' नो प्रयोग, यथा :

> छायेव छगति च्छाया रक्तिमाधुर्ययोगतः ॥ तस्माच्छायाछगानि स्युस्तानि गीतानि तत्त्वतः । –सङ्गीतरान, गीतरत्नकोश, प्रवत्धोल्छास, ४ स्डप्रवत्य परीक्षण २. ४२३–४२४

४-मङ्ज-पंचम-मध्यमने (चतुःश्रुतिकने बदछे) कचारेक पंचश्रुति करवाथी ते 'रिक्तप्रद' बनता होवानो थतो अनुभवः

> पकश्चितिसम्बर्कार्षेतपड्ज-मध्यम-पञ्चमाः । पञ्चश्चितिकतायोगान्न ते रिवतप्रदा मताः ॥ —सङ्गीतराज, गीतरत्नकोश, स्वरोटलास १ साधारण परीक्षण, २. ४३

५-स्वरनी अमुक अन्यथा विवादी जोडीओनो अल्पांशे प्रयोग करनाथी निष्पन्न थर्त 'रिक्तिवैचित्र्य' : यथा :

राजकरपे ग्रहे पह्जे वादिनि प्रकृते सति । संवादिनौ मन्त्रितुल्यौ मपो तद्वत् प्रयोजितौ ॥२५४ ॥ तद्द्वयस्याज्ञुसरणादुभौ तत्पोषकौ रिघौ । तत्तुल्यकार्यसम्भारकरणामावतस्तयोः ॥ २५५॥ अस्पप्रयोगः क्षेच्यो रिवर्तवैचित्र्यहैतवे ।
रिघी प्रत्यियद् वच्यों विवादित्वे स्थितो यतः ॥ २५६ ॥
अत्यत्यमपि वा कार्यस्तत्त्रयोगः वचित् वचित् ।
रिवर्तवैचित्र्यमाधातुमवरोहे विपत्त्र्वता ॥ २५७ ॥
—सङ्गीतराज, गीतरत्नकोश, स्वरोख्छास १
स्वानादिवरीक्षणभ् १. २५४-२५७

६--मैलिक होय तेनाथी जुदी ज स्वरनी श्रुतिनो संवात थतां जे स्वर उत्पन्न धाय ने 'रक्ति-हानिकर' होई, तेवा स्थानना स्पर्श न करवानो अपायेल आदेश :

स्वरेऽन्यश्रुतिसवाता स्वरोत्पत्तिः प्रदृक्यते । रिवतृक्षानिकरत्वेन न स्थानं स्पृक्षति ववचित् ॥ –सङ्गोतराज, गीतरत्वकोच, स्वरोल्लास १, साधारणपरीक्षण २. ५६

'विसंवादि' स्वरनो समावेश थाय तो 'मूर्छना' अने एथी 'जाति' इत्यादिमां 'रिक्तमंग' थाय तेवो आपेछो अनुमृतिजन्य अभिश्रायः

विसंवादी समावेशाद्रवितभडगो यतः स्मृतः ॥
-सङ्गीतराज, गीतरत्नकोश, स्वरोल्ळास १
स्थापनापरीक्षण १. २६२

''संगीतराज'' तिवायना अन्य प्रन्थोमां मळती रक्तिविवयक विशेष माहिती विशे जोई टेक्ने समाप्त करोजे, जेमके शार्द्धदेव कहे छे के बथा ज शास्त्रीए कहेंछ अर्नत प्रकारना अलंकारों (पल्टाओं) हारा 'रक्तिलाम' अने स्वरह्मान भाय छे तेमज विचित्र वर्णागों उत्पन्न करी शकाय छे. यथा :

> अनन्तरबाजु ते शास्त्रे न सामस्त्येन कीर्तिता । रिवतलामः स्वरह्मानं वर्णोङ्गानां त्रिचित्रता ॥ ६४ ॥ इति प्रयोजनान्याषुरलङकारनिरूपणे । —सङ्गीतरस्नाकर, वर्णोलङकार ६

मालवमन्त्री 'भंडन'ना अप्रसिद्ध प्रन्थ 'संगीतसंडन' "मां पण अनेक प्रकारनां 'अलेकार'तुं स्वरान्यासमां प्रयोजन समजावतां तेने 'रिक्त' प्रकट करवामां अने 'वर्णवैक्टिय' सर्जवामां उपकारक कहा छे."

अनन्तत्वान्न सारत्यात्तरप्येते निरूपिताः । रक्तिः स्वरपरिज्ञानं वर्णानां च विचित्रता ॥ इति प्रयोजनं प्राहुरलङ्कारस्य सुरयः ।

पार्श्वदेवे एक 'रंगरिक्त' नामनो स्थाय वर्णवतां तेनां लक्षणमां 'रिक्त' अने 'रागळाया'नो आश्रय अंगस्त होवानुं कह्युं छे-

रिवतस्वरूपं रागस्याः रागच्छाया तदाश्रया ॥
-सङ्गीतसमयसार २. ६०

'रक्त' स्थायने वर्णवतां शाङ्गदेव तेने रक्तिथी उत्कर्षित होवानुं कहे छे : रक्तेरुत्कर्पतो रक्तेरुक्तः स्थायो मनीपिभिः!

-सङ्गीतरत्नाकर, ३,

अहीं 'रक्त'नी व्याख्या अध्याहार राखी छे; पण अन्यत्र 'रिक्तमान' शब्द समजावतां तेने 'अनुरिक्तजनक' कथो छे : यथा

अनुरक्तेस्तु जनको रक्तिमानभिधीयते ॥

-सङ्गीतरत्नाकर ३. १०.

'द्वत' शब्दथी प्रगट थता अंशावधान स्थायमां रक्तिनी उपस्थितिनो उच्छेख शाक्केदेवना तद्विषयक विधानमां विवक्षित छे :

> रक्तेर्द्रुतस्य शब्दस्य भृतस्यांशावधानयोः ॥ -सङ्गीतरत्नाकर ३. १०

'रंजकता'ना स्वभावथी 'र्राक्त'नुं गांधवैमां एक बाजुथी 'स्वराभित' होयानुं अपेक्षित छे अने तेनी अनुभृति बोणा-वंशादि वाषोना सुर सायेना तेना 'ऐक्य' अने 'उर्जस्'थी प्रगटे छे, तो बीजी बाजु ते स्वरोना विविध प्रयोगी— अर्लकारो, अरूपल, स्पर्श, रागद्यायाधितल इत्यादि वैचित्रयप्ण, चमरकृतिपुन्ति क्रियाओनी असरोनी पडछे रहे छे. 'रिक्तपर्भ'ने त्याग थयो होय तेवां गायन— वादनमां चित्तने आनंदिवसीर करी शके तेवां तस्वो पछी बहु जूलवां रहे छे. 'रिक्त' गुण ए गांधव-कारणनी सफळ, गीत-वादननी मुळमूत अने अनिवार्य, अपरिहार्य आवस्यकता छे.

'र्राक्त'नो ज्यां संपात श्राय व्यां 'निर्धोपता' (खोखराण्युं) टठी तेने स्थाने रंजनात्मक 'प्रभा'नो उदय श्राय छे अने जो 'रिक्त'नी साथे तेना 'नेत्स्तर्यं' पर अधिकार मेळवी शकाय, रक्ति'ने सत्तत (हरेक स्वर माटे ने गायन-वादननी हरखणें) जाळवं-टकावी राखवानी शक्ति दाखवी शकाय तो ते संगीत सामान्य परिमाणीते ःतिकामी लंकीत्तर बनी बाय, आर्चु सामध्ये निसर्गदत्त होवा उपरान्त असाधारण क्रोशळ अने अवाध परिश्रम पण मागी छे छे, पण तो पछी विना तपरवा 'राकि'नो अने तेना चेतसिक सातत्वनी प्राप्ति पण केवी १

#### पादटीपो

- आधा अन्वेषण एकी खरेखरी गहेराइमां तो बीआ विश्वयुद्ध पछीना अने खास तो छेल्ला इक्काना रुखाणीमां ज जीवा मळे छे.
- संगोताञ्जलि (चतुर्थ भाग), वाराणको १९५७, पृ, १-५५; तथा प्रणवभारती (प्रथम वीणा), भारतीय स्वरक्षास्त्र, उन्त्री १-६, वाराणकी १९५६.
- R. Sathyanarayan, "Śruti: the scalic foundation". Sanget Nalak 17. New Delhi July-September 1970; and R. S. Shringy, "The concept of sruti as related to Svara" the paper read at the 46th Annual conference of Madras Music Academy, Madras; December 1972.
- 1. पं. मातखंदेए 'शुति' विषय परना आचीन शास्त्रकारोने पोतानी वैज्ञानिक रोत अनुशार 'पूर्ते' बजा छे: जुमी प्रणवभारतो (चतुर्य तन्त्री)मां पं. आमकारनाथ ठाइरे बरेली भातब देना 'पश्यवभारतो (चतुर्य तन्त्री)मां पं. आमकारनाथ ठाइरे बरेली भातब देना 'पश्यवभाग' (सहक), ''हिन्दुस्तानी संगीत पद्मति' (मराठं) इत्यादि प्रणयोगा वस्त्र करें करतो आधीचना हु कीत ए छे के पंर भातब दें प्रवाद द्वियान होश छता, अने शुक्रादि विचयने समझवानेमणे प्रामाणक प्रयास कर्मी होशा छता वेतना समझगां हुई 'मारने, 'कारण', 'अभिनवपुर्त, 'हिराजदेव', 'नान्यदेव' इत्यादिना अन्यो व्यवस्त्रव न होई, शुति अने केटलोक स्थूळ सानवी विचारणा करवा विचाय तेजो विशेष भागळ बहोता बधी शब्दा. 'भरत' अने 'शाईदेव'ना कथनोनो मर्म आयो तेजो पद्मी परिकार नहीं, प्र. सरनारायण अने दा. श्रंथोना छतानमां आ विचयनी पूरी समझज व्यत्री भाग छते ने से अप्ते तेमणे श्रुति—स्वरादिनी अधिकारपूर्वक, पूरती वैज्ञानिकता साथे छणावट करी छे.
- v. see B. C. Deva Psycho-acoustics of Music and Speech, New Delhi 1967, pp. 122-123.
- ५-आकाशसंभवो नादो यः सोऽनाहतसंक्षितः । तस्मिननाहते नादे विरामं प्राप्य देवताः ॥ योगिनोऽपि महात्मानस्तदाऽनाहतसंक्षकः । मनो निक्षिप्य संयाति द्ववितं प्रयतमानसाः ॥ —सङ्गीतमकरन्द १,५-६

नित्यं यः सनकादिभिः स्वहृदये ध्येयः परो निर्गुणो । नादोऽनाहतसंज्ञकः परम−चिद्रृषः स्वभावाकलः ॥

—सङ्गातगान, गोत्तरानकोश, स्वरोल्लास १ स्थान दिपरीक्षण **१**.२

६-न नादेन विना गीतं न नादेन विना स्वराः । न नादेन विना नृचं तस्मान्नादात्मकं जूगत्॥

-बृहदेशो. १६-१७

न गीतं नादरहितं न नृत्तं नादवर्जितं ।

न वोधं नाद्विकलं तस्मान्नाद्स्य मुख्यता ॥
-सङ्गीतस्रुघाकर, गीताधिकार, ५, ११

स्वरो गीतं च वाद्यं च तालश्चेति चतुष्टयम् । न सिद्धयति विना नादं तस्मान्नादात्मकं जगतु ॥

- सङ्गीतचूडामणि, १५-१६; -सङ्गीतसमयसार, १. १-२

गीतं नादात्मकं बाद्यं नादव्यक्त्या प्रशस्यते । तद्द्वयानुगतं नृत्तं नादाधीनमतस्त्रयम् ।

- सङ्गीतरत्नाकर १. १

ध्वनिर्योक्तिः परा क्षेत्रा ध्वनिः सर्वस्य कारणम् ॥ आकान्तं ध्वनिना सर्वं जगत् स्थावरजङ्गमम् ॥ —बहदेशी ११

(भाषा, प्रतिभा, अने 'नाद'ने वदके 'ध्वनि' शब्दनी पदेवी परवी एम लागे छे के आ विधान मुळे मतेपद्यं नहीं वण 'कोहक'द्यं होंचुं जीहेए,) 'नाद' तस्त परती चर्चा माटे खुनो ठाकुर, संगीताञ्जलि पञ्चम भाग, पाराणभी १९५८; तथा R. K. Shringy, ''The concept of Nada in Sangitashastra,'' Shri

- Tyaga-brahma Gutukulam Souenir no. 3. Varanasi 1972 पादटीप क्रमांक ५ अने ६ मां उद्भुते करेल प्रम्योना कर्ती अने काळ विशे आपक उरर आवनार प्रस्तुत प्रम्योनां अवतरणोनां योग्य उद्दर्भमां कहेवामां आवनार होर्रे, तेनो निर्देश कर्ती करेल नथी.

- शौनक, "য়য়য়्য়तिয়ाह्य" ३. १३, कारवायन, "वासमेनीय प्रातिয়ाह्य," য়. १११-१२०; "संविधान लाङ्गण", १. ८. इरवादिः विगत माटे जुओ Sathyanarayana p. p. 60-61.
- 'विश्वावसु'नो कळ ई० स० प्, पहेली बीजी शताब्दीयी लई १९वीवननी चोथी सदी सुखंगां कवांक मुखी शदाय तेन छे. आनो विशेष चर्चा हुं मारा ''श्राचीन भारतसुं गांधर्व साहित्य''मां करी रह्यों छे.
- में भा सत्र 'ठाकुन,' श्रमी' अने 'सत्यनारायण'ना छेलमांथी उध्रत कर्तु छे. तदितिरिक्त नान्यदेव ''भरतभाष्य''मा एवी ज मतलवतुं कहे छे;

# श्रुतिः श्रूयत इत्येवं ध्वनिरेषोऽभिधीयते ।

–भरतभाष्य, श्रुत्यध्याय ३. ८२

१०. आ प्रत्यना संशद्तकार्य दाँ० उमाकात्त हाहे मने तेनी जुदी जुदी हस्तप्रतेनी प्रतिक्रियोओ अपी छे, संगीन-सुत्राकरांना रचित्रता हरियाल प्रत्यप्रतास्ति अनुमार सोलंकी रात्र भीमदेवना पीत्र हता. आ भंमदेव ते भीमदेव प्रवम (ई० स० १०२२-१०६६) होवानो संगव छे, अने तेथी 'संगीड-सुचाकरांनी कळ ११मा शत हना अन्तनो कळी शुक्राय. आता विशे विशेष चर्चा हुं आगळ कथित छेखमां करी रह्यो छुं

११. यथाध्वनिविशेषाणामानन्त्यं गगनोदरे ॥

उच्चण्डपवनोद्वेगजलराशिसमुद्भवाः ।

कियन्तः प्रतिपद्यन्ते न तरङ्गपरम्पराः ॥

-बृह्देशी २९-३०

टाकुरे आमी नोंध लीधी छे: (एजन् प्र. ४२.)

१२, नानास्थानोपधिभेदाद्यो नाना प्रतिभासते ।

तं मतङ्गः श्रुति प्राह मेचेऽहर्पति रिक्मवत्।।

-सङ्गीतराज, गीतरत्नकोश, स्वरोल्लाम १. श्रुतिप्रकरण, ३२.

१३. अही दा० श्रमीना छेलना आधारे श्लोक टांकचो छे.

\* दक्तिशाचार्थे ध्रुतिनो बात कर्या बाद वृक्षु छे के तेमांनी केटलीक सर्व गीतीमां गायनार्थे डगादेव बने छे अने तेमांची 'स्वर' अग्रव्य थता होई ते विशे अर्दी विचारीख़. यथाः ।

तेभ्यः कांश्रिदुपादाय गीयन्ते सर्वगीतिषु । आन्द्रियन्ते च ये तेषु स्वरत्वप्रपटभ्यते ।

आगान्द्रयन्त च य तपु स्वरत्वसुपलम्यतः। अवनाकाळसंबन्धमं हंअन्यत्र चर्चकरो रह्यो छंः

(श्रुतिना मान-प्रमाण तेमें क 'आयता', 'कहवा', 'युंडु' आदि पांच प्रकारोनी 'नारदीय-विद्वार' आदि प्रत्योमी आवने बात अने साथे व 'ध्वनि' (नाद) ना मतेने कहेळ 'धातक' 'तिसक' आदि लक्षगोनी विगतवार चर्चा आ ळेख पूरती कहरी न होते कहीं कोची दोनी छैं।

१४. मतंब-सुनि कहे छे के जे शब्द (ध्वनि) स्वयं शोभादीप्त होय ते स्वर :

राज़ दीप्ताविति धातोः स्वशब्दपूर्वकस्य च ॥

स्वयं यो राजते यस्मात तस्मादेव स्वरः स्मृतः ।

आनी टीकामां विशेष कहा छे के बे ध्वनि अनुसाग जन्मावी शके ते 'स्वर' : रागाजनको ध्वनि: स्वर इति । — बृहदेशी'' ६३.

मुदित मन्यमां न मळलुं एतुं 'यान्वेदेव'तु (''संगीत समयसार'') तुं स्वर विशेतुं वचन कृष्टिनाथ टांके छे जे 'मतंग'ना पुरोवयन पर आधारित होय तेम छाने छे, यथा:

स्वय यो राजते नादः स स्वरः परिकीर्तितः ।

'मंडन मंत्री' शांगेदेवभी जेम कहे हे के जे ताद शोहजनना विवाहों रंजन करे ते स्वर, चवाः रख्जयन्ति स्वतः श्रोतुजनचित्तिमिति स्वराः ।—सङ्गीतमण्डन, श्रुतिप्रकरण ॥ कुंमकर्ण पण शोभादीप्त, रॅंजनात्मक 'रब' ते ज 'स्वर' तेवी व्याख्या आपे छे; रोचा परथी पण ते बाब्दां निष्ठक थई शके छे, तेवुं विद्येषमां कहे छे.)

राजेर्वा रञ्जतेर्वापि स्वरतेर्वा स्वरैरथ । रौतेर्वा स्वरशब्दोऽयं निस्कतः कृष्णभूभुजा ॥

- –सङ्गीतराज, गीतरन्तकोश, स्वरोल्लास १२८
- जेने आजे आपणे 'कंट्य संगीत' कहीये छीए तेने प्राचीनो 'गीत' कहेता.
- १५ सप्तकना स्वरोमी ख्व आधीती वात विशे अन्ने वधारे अवतरणो टोक्स अमावस्थक छे. कुंसकर्णे 'धृति'मांची स्वरो-सप्तस्यो-उद्भवे छे ते लास अवलेक्सतु मूच होरं, अहीं ते सप्दर्भना उपकारार्थं उल्लेख करवो शोग्रा मान्यों छे.
- सामान्यतः पुरुषोनो कंठ B flat थी वह D sharp धुषीना होय छ भने स्त्रीभोने।
  D sharp थी व्हें G sharp धुषीनो.
- ९६. 'विश्वाबद्ध' ने बृहद्देशीकार टांके छे. नात्यदेवनी चर्चा तेमना 'भारतमाष्य' अपरामाम 'भारत्वनीद्वालंकार' प्रत्यमां मळे छे. नात्यदेवनी काळ १९मा शतकता पूर्वांकी होबानी संभव छे. आभी चर्चा आपळ जणार्थ गयो तेम छुं मारा पूर्वंकित लेखमां करी रखी छुं. (आभवादा अन्तरालती पूर्वंके के 'स्वरान्यर'मी धृतिओ बेसूरी माने छे: (वैस्वर्वंकरत्वेन विहितेषु अन्तरालधृतिविदेषेषु चनि(श्व)संवादा भावतीति धर्मनाधुम्पे)
- १७. आ श्रुतिओनां नाम इत्यादिनी विगतो अहीं अप्रस्तुत होई छोडी दीघी छे.
- १८ अतितासितमंद्रत्वाद् वैस्वर्यं चोपदर्शितम् ।
  - —भारतभाष्य, श्रुत्यध्याय, ३. ४५
- पश्चिमी वाद्योमां 'विद्यानो' के 'कोर्गन' पांच सप्तकथी विशेष सप्तक घरावतो होवाहं सांमळण्ं छे.
- २०. उपर जतां अने नीचे उतरतां अगतां धक्काने कारणे श्रुतिओ **अहीं 'स्थितस्थापक', बा** रागना रंगभाषानुकूछ बनी जती हते ?
- \* में आ श्लोक अहीं रामकृष्ण कवि ("भरतकोष", पृ० ५१३) परथी सम्बत्त कर्यों छे.
- ''संगीतमदरन्द' प्रायः ११मीधी १३मी शताब्दी सुर्थीमां रचायेका प्रत्योगा काचारे १०मी सदीमां संचलित थयो जणाय छे.
- २१. आ अंगे जुलो ''गीतालंकार'' पु. ८ आ दश गुणोनी विशेष चर्वा हुं एक केखमां करनार होहे, तेम ज तेमां ऊंडा उतरहुं उपगुक्त न होहे, विशेष कहींश नहीं.
- + ''नारदीय शिक्षा''नो रचनाकाळ विवादास्पद छे. विशेष चर्चा मारा ''भारतस् प्राचीन गांचर साहित्य'मा करी रखो छं.

२२ जुओ ''गीतालंकार'' पृ. १०.

मल प्रत्थ झदापिपर्यन्त अत्रसिद्ध छे.

- 'पंचीत क्रम्ल'मा केटलाक म्लोकी 'संगीतरानाकर'ना म्लोको साथे अक्षरका माठी रहे छे. आ लोको पाटे बन्ने प्रत्योगो लोके समान लोत होवानो पण तर्क यह साके, पण भाषा साईवेदनी जणाती होई ए लोको संगीतरानाकरना लागे छे.

+ 'संगीतसमयसार'कार पार्श्वदेवे तार सन्तकमां रिकनो प्रकाश करनार केठ घरायता

शरीरने 'पौशल' शरीर दशुं छे;

#### ब्रेयं पौशल शारीरं तारे राग (रनित ? )प्रकाशकम् ।

'संगीतसम्बद्धार'मं लिपिशोधधी 'रिकि'ने स्थाने 'राग' अस्यो छे, आंतु प्रमाण आय-जने ''संगीतराज' उपरथो मळी जाय छे. जैमके स्थां स्थम्ट रीते ज 'रिक्तप्रकाशक' करीस्ने 'सीचळ' ('पीसळ' होतुं घटे) कह्यूं छे,

हरारन सायक (पाशक हालु पट) कर्य छ, रक्तिप्रकाशक तारे शारीर सौचलं मतम ।

> -सङ्गीतराज, गीतरत्नकोश, प्रकीर्णकोल्लास ३ शब्दमेदादिपरीक्षणस २. ६२

२३ वीणास्तु देववीणाद्यास्तास्त्विमा नादपूरिताः ।

–सङ्गीतोपनिषद्सारोद्वार ४. ७ २**४ व्रिवस्य वीणानालम्बी सरस्वत्यास्त कच्छपी ॥** 

-सङ्गीतोपनिषदसाराद्वार ४. ७

२५ 'सूर्संब्र' बडेगुलामअजीवांना प्रयास बाद केटलेक स्थळे प्रयोगमां आदी रहा छे. पंकित बसराज झादि गायको तेनी उपयोग करे छे. सूर्संब्रळ पर शुरुयाभ्यासची स्वरो स्रष्टत बने छे.

अझो मारी छेख ''नीलम्मा कडम्बी'' ''कुमार', अंक ५८१, अहमदावाद १९७२.

२६. आ विषयमां शास्त्राधारे चर्वा हुं अन्यत्र करी रह्यो छुं.

२७. 'कुंभक्रण'ना नामे तेमना कोई दरबारी विद्वान संगीतको ए ग्रन्थ रच्यो हुरी.

२८. डॉ॰ उमाकोन्त साहे मने आ प्रथ संपादनार्थे आप्यो छे.

१९. अर्लकारीना आधारे एट्टे के पश्राभोना आधारे व विविध तानोनो उद्भव थाव छे. मश्रकेल भने अटल्टो तेम व विधिष रूपोमां दोडतो, साचा स्वरो म चूकती तानो घणी ज चमस्कारपूर्ण लागे छे. म० उ० अरुकादिशालांना 'अत्रौली' घरानानो तानोने आ क्षेटिमां मुक्त श्रक्षय.

#### ŚIVABHADRA'S ŚIVABHADRAKĀVVA

#### (with two commentaries)

Smt. Nilaniana S. Shah

Śivabhadrakayya is a poem of 94 verses. This Yamakakayya depicts an episode of Rāma-Kathā, particularly the love-lorn condition of Rāma, after the abduction of Sītā and his indignation towards Sugriva for not fulfilling the pledge for helping him in search for Sītā. To the best of our knowledge, this Kāvya is not published so far, hence I have edited the lext with Iwo commentaries on the basis of the MSS, described below.

Ho This paper manuscript containing the Sivabhadrakayya and commentary by Santistari on that poem, belongs to the Mahendra Vimal Collection preserved in the L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, no. 1143. The folios, 28 in all, have on average 19 lines per folio and 60 letters per line. The whole manuscript contains the following five poems, Vindavanakayya, Ghalakar parakavya, Meghabhyudayakavya, Candradutakayya and Sivabhadra-kavya. Of these poems, our poem, Sivabhadrakavya, conststing of 94 verses, is the last. The size of the ms. is 25.8 cms. × 11 cms. This manuscript is written in V.S. 1653 at Zalore, It is written in Tripatha style.

सर्गे This paper Manuscript also contains the Śtvabhadrakaeya and the commentary of Śantusari on that poem, it belongs to the Kṣaulisuri Bhandara, preserved in the L. D. Institute of Indology. In the Catalogue it is given the serial no 10898. The size of the ms. 25.6 cms.×11.5 cms. The folios, 14 in all, have on average 15 lines per side and 45 letters per line, It is written in V.S. 1951 at Zelore

Go This paper Manuscript consisting of 15 folios, contains another commentary on Sivabhadrakayya, This ms, belongs to Muni Shri Punyavjayaji's Collection preserved in the L. D. Institute of Indology. In the catalogue it is given the serial No. 7594. The size of the MS. is 20 cms. × 7.8 cms. It contains 15 folios. Each folio has on average 11 lines and each line contains 39 letters. The Ms is considered to have been written in about V.S. 1600 on calligraphic grounds. The commentary is anonymous, and leans more on grammatical aspect of the poem rather than mere paraphrasing or giving synonyms. Sometimes it also identifies and explains the figures of speech employed by the poet.

It is rarely that Sanskrit poets give out any information about themselves sufficient to give us an idea about their life even in outline, And Sivabhadra is not an exception At the very ontset, the author has made a few remarks about his father and his royal dividiple. The name of the poet's father was Sutjavan who is stated to have been the preceptor of king Prabhadjana'. The king is said to have been adept in composing melodious and enigmatic poetry<sup>2</sup> Sivabhadra, the author of Ramakatha, i. e. the present Sivabhadrakayya, was thus the son of a king's preceptor.

Very little is known about king Prabhanjana, Indian History knows of only one Prabhanjana belonging to the him of Parmijaka Mahardjas. Dr. Fleet notices that this Prabhanjana was the son of Dewädhya and Damodara was the former's son while Hastin was his grand son. The date of Hastin is known to be 475 A. D. Udyotanastiri has referred to one king Prabhanjana who was the author of Jusaharachariya. This has been noticed by Prof. Velankar in his Jinaratnakola.

Prof. Velankar also notices three books having the title Prabhañjanacaritra. One by Mangarasa, the second by Yasodhara and the third anonymons 1 it is difficult to say anything about the heroes of these poems and
their identity or otherwise with Prabhañjana, the disciple of Śivabhadra's
father. As to the latter Prabhañjana, we are not in a position to identify him
with the one of Parivrajaka Mahāraja line, nor with the one referred to
by Śivabhadra. It might be that all the three could have been identical with
the one referred to by Śivabhadra then, one can conjecture that Śivabhadra
zoald have flourished by about 425 A. D.

Šantisari, the author of the commentary on Śirabhadrakāvya is a welltown personage in the history of Jaina monachism. He has written commebaries on Prahavanckāva, Śhalekar parakāva, Chomdradāta kāvya, Nyāyāvaskrasarika, Tilakamaājari etc He lived in the eleventh century A.D.?

```
1. d. Shabbadakhya (SBK), vene 6:

प्राच्चकी अर्थवात्तास्याचीयस्य बहुना सम्बद्धाः ।
देवनाशान्त्राचिता रामक्षेत्रीति स्वित्वमहानाः याम्रता ।

2. Ibid, vene 4

अरित ततामरितााः स्वारो राम प्रमुक्ताः ।
अर्थाद्यारम्यास्य भौत्रमुक्तां काव्यपुष्ठिरन्यायस्य ।

3. Corpus Inscriptionum, Indicarum, Vol III, Gupta Inscriptions, Fleet No. 22, p. 95.

4. Kurahyamitkiatha of Ratasprabba (edited by Dr. A. N. Upadhye), p. 3

मूच्य जो जबहरं। जसहर्यारियम ज्याव प्रसुते ।

मूच्य जो जबहरं। असहर्यारियम ज्याव प्रसुते ।

मूच्य जो जबहरं। असहर्यारियम ज्याव प्रसुते ।
```

- 8. p. 320. यशोधरचरित्रशीठबन्ध by Prabhanjanaguru.
- 6. Jinaramakośa, p. 266.
- For details, vide Introduction to Nyāyāvatēravārtitkavṛtti. (ed.) Dalsukhabhai Malvana, Singhi Jaina Series, Bombav.

The Story of the poem runs as follows: The Rainy Season is almost over. Rama has been staying on the Malyavan mountain after Ravana kidnapped Sita. The Sarad Season has set in. The beauty of the Season adds to the torture of Rama. He is worned as to how would his beloved also be able to stand the effect of the Nature, The beauty of the Moon, the Crystal-clear lakes, the Kraunca birds enjoying the water-all these add to the pangs of separation. Laksmana tries to pacify Rama. urging him to cast away timidity and set out for the task in hand. Rama complains that Sugriva who had pledged help in searching out Sita has forgotten the pledge, due to his being engrossed in pleasures. He has wasted five months and needs to be harshly reminded. Laksmana takes the message to Sugriva. But the latter is so lost in pleasures that he has forgotten the pledge. The monkeys come out to face Laksmana, but they get frightened at the sight of Laksmann. Tara advises Sugriva to understand the situation, not to underestimate the capacity of Laksmana, to resort to reconciliation and Sugrava comes round at last.

Thus Śwābhadrakāvya, a sustained Yamakakāvya, is an embellished presentation in two Āivāsas, of the simple Sugriya Episode of the Rāmayaṇa. He employs the same order of syllables over nearly half the foot in two consecutive feet of "ach stanza! There is nothing striking in the narrative itself, but the work has the distinction of cuiploying yamakas which not only add to the beauty of the poem, but also cubance the meaning. The description of the autumn is worth no icing, Besides Yamakas, the poet has successfully cuiployed Airhalańkāras, like Upamā, Rūpaka, Tulyayogita, Paryāyokta, Aithayokti, Utprekšā etc.

## टीकाहरूसमेतं शिवभद्रकाब्यम् ।

शां॰ साम्प्रतं शिवभद्राख्यस्य काव्यस्य वृत्तिः क्रियते । तत्र चादौ शिवभद्रनामा कविरिष्टदेवतायै नमस्कारं मङ्गलार्थमाह—

> पणमत सदसिगदं तं चेद्यमहन् योऽप्रियाणि सदिस गदन्तम् । चूर्णितचकतुरङ्गं हिनमणममुचच्च यहय च कतुरङ्गम् ॥१॥

भां । प्रण ॰ तं सद्सि-गदं सत्यो शोभने असि-गदं खन्न-यटी यस्य सः तथोक्तः तं हरि प्रणमत प्रकर्षेण नमत । यः हरिः अहत् हतवात् । कम् ! चैदं शिञ्जपालमधुरम् । किं कुर्वन्तम ! सद्सि समायाम् अप्रियाणि दोषान् गदन्तं बुवन्तम् । यथ अप्रचत सुक्तवात् । कम् ! रुविमणं रुविमणं रुविमणं रुविमणं क्रीट्याम् । क्रीट्याम् ? चूर्णितः चूर्णेते व्यक्ते चक्र-तुरङ्गो तथाङ्गावी यस्य स तथोवतस्तम् । यस्य च हरेः क्रानुः यागः अङ्गम् अययवः यागरूपवात् तस्य ।

### पु० । श्रीजिनाय नमः।

तुलनीयम्-काव्यप्रकाशे, १, २.

२. पु० प्रतौ तु "यस्य युवितधिः भग्नरथ विधाय जीवपाहं" अस्ति ।

''गुर्वन्ताष्ट्रमगणभागायां प्रतिधेसहराशकलहितया [जयदेवच्छन्दः ४-१४] इति एतल्लक्षणम् । चेदिशन्दात् ''बृद्वेत्फोसलाजादाज्यङ्'' [पा. ४. १. १६९.\*] । अहन् इति इतेः लङ् । अमुचत् इति मुचेः लङ् । लुङि चाद् अर्ङ् ॥१॥

> मुरगणसाध्वमहा यः कालिन्दीहृदमुवेत्य साध्वसहायः । बोरं नागमदन्तं ममर्द यस्येश्वरोऽपि नागमदन्तम् ॥२॥

शां । सुर वध हरि नागं सपँ कालियास्यं ममदे चृणितवान् । श्रीदश्व : घोरं गैडम । कि कुवैन्तम् ( अदन्ते भक्षयन्तम् । अधवा नागमदं कालियसप् द्यैं ममदे । कि कुव्व ? उपेत्य गत्वा । कुथं साधु शोभनम् । कम् १ कालि-न्दांड्रदम् । यमुनाशोणम् । कीदशः हरिः ? असहाय: एकाकी । तथा सुरमण-साध्यसद्य यः देवद्यन्तभयद्य । असुग्वनाशित्वात् । यस्य नागस्य नागमदस्य वा ईश्वरोऽपि गक्डोऽपि पक्षीथत्वात् न अगमन् न गतः । कम् १ अन्तं विनाशम् । यद् वा यस्य हरेः ईथरः अपि अन्तम् पर्यन्तम् न अगमत् न प्राप्तवान् ॥२॥

पु० । यः कृषाः पोरं भयंकरं नागं भुजक्षं कालियास्यं साधु सम्यक् मम्बं स्विते । कि कृषेत्तस् अदन्तं सादन्तम् । यधुनाहृदं प्राप्य । किम्तः ? असहायः एकाकी । तथा सुरगणस्य नेवसंवस्य साध्यसं भयं हन्ति हति सुरगणसाध्यसहा । कि च यस्य कृष्णस्य अन्तम् ईश्वरः अपि रांभुः अपि न अगमत् न प्रापत् । वाण्युदे यं बेतुं न शकाः इत्यर्थः । यस्य अन्तं पारं शिवः अपि न अगमत् न अज्ञासीत् इति वा ॥२॥

> अभृत यः सुरतरुजै सेर्ध्ये दियतामनोरथं सुरतरुजम् । यश्र परां भोजानां रुयाति चक्रे शशी पराम्भोजानाम् ॥३"

शां० । अभृतः यथ अभृत पृरितवान् । कस् ? दियतामनोरयं सस्याः भि(त्यभा)माप्रियाभिक्षापम् । कोदशम् ? सुरतरुजं पारिजातदुम्युव्पप्रभवम् । तर्ष्

<sup>\*</sup>In numbering the sūu as, I have followed the Asṭādhy ayI-sūtrapāṭha of Niruayasāgara Press, Bombay (1954).

१. छिक्क च ॥ ११० २. ४. ४३ ॥ इत्यस्मात् स्त्राद् अङ् ।

२. मः ''कालियसपैद्यम्'।

३ सुर+तह+जं क्षेयवा सुरत+हजम् ।

४. **म०** भरितवान् ।

सुरतरुजं सहतमङ्गकरम् । सेर्व्यम् ईप्यायुक्तम् । यश्च हरिः ख्याति प्रसिद्धि पराम् उत्कृष्टां चक्रे कृतवान् । केषाम् ? भोजानां भोजवंशजानां राज्ञाम् तद्गुणविस्तारं-णात् । कोदशः हरिः ? शासी चन्दः संकोचकारित्यात् । केषाम् ? पराम्भोजानां शत्रुपकानाम् ॥३॥

पु० । अपि च यः छःष्णः सुरतस्त्रं सुरतस्तु नन्दनहुमेषु जातं पारिजातं अहृत हैतवान् । कीटशम् १ दियतायाः सत्यभामायाः मनोर्थं इच्छाविषयं तथा सुरतं रुजित अनिकत हित सुरतस्त्रं तस् आप्तकाले सः भोगप्रतिवन्यकः यतः । सिर्ध्यं ईच्यांत्रुक्तम् । हरिवंशे नारदानीतपारिजातकुसुमे कृष्णेन रुक्तिम्पर्ये तत्ते, तदी-प्यांकपायितां सत्यभामामनुनयता तेन देवलोकात् पारिजातः च आनीतः हति । यः च छण्णः मोजानां यादविवशेषाणां परां ख्याति उद्धर्ण्यं कीतिं चक्ने भगवदुत्पस्या तत्कुलस्य महती कीर्तिः जाता । कीटशः ! पराम्मोजानां शत्रुपयानां शत्री चन्द्रः संक्षेचकल्यात् । अहत हति हलः छङ्कि "क्षलो श्रांल [पा०८. २. २६]" इति सिचः लीपः "पराम्भोजानां शत्रुपयानां शत्रा चन्द्रः संक्षेचकल्यात् । ज्ञानां शत्रा चन्द्रः संक्षेचकल्यात् । ज्ञानां स्वर्णः इत्यन परंपरितरूपकालक्कारः । इदानी कविः कीर्तिप्रंदं इत्ययं राजस्विपित्वर्णननामपृर्वकं आत्मोयनामकथनं च निर्दिशित ॥ ।।

पु० । एविमिष्टदेवतास्तवं कृत्वा साम्प्रतं राज्ञः जनकस्य च वर्णनमाह—" अस्ति सतामतिमान्यः" ख्याजो राजा प्रभञ्जनो मतिमान्यः" । प्रच्युतिरन्यायस्य श्रोत्रसुखा काञ्ययुक्तिरन्या यस्य ॥४॥

शां० । अस्ति ० अस्ति विधते । कः असी १ राजा नृषः । कीदशः १ अतिमान्यः अतिशयपुर्यः । केशाम् १ सतां महताम् । तथा रूपातः प्रसिद्धः । तथा मतिमान् बुद्धियुकः । किंनामा १ मभठजनः प्रभञ्जनास्यो यो राजा । प्रस्युतिः विनाशकः । कस्य १ अन्यायस्य अनीतः अविनयस्य वाँ । तथा यस्य प्रभञ्जनस्य काञ्यपुर्तिः काञ्यरचन । कीदशो १ श्रोत्रमुखा कर्णधुस्रदायिनी । तथा अन्या असाधारणा अनन्यसमा ॥॥॥

१. पु० अहत इति पाठः स्थीकृतः।

२. म०-प्रती इदं वाक्यं नास्ति ।

३. सताम् + अतिमान्यः ।

४. मतिमान्-यः ।

५, भ॰ प्रतौ ''अविनयस्य वा'' नास्ति ॥

पुः । प्रभञ्जननामा रुयातः प्रथितः राजा अस्ति । कान्यकरणसमये वर्तमान-त्वात् अस्ति इति निर्देशः । कोइशः ! सतां विद्याम् अतिमान्यः छुष्टु माननीयः यः राजा मितमान् प्रशानवृद्धिः तथा अन्यायस्य अधर्मस्य प्रस्पुतिरूपः ध्वेस इत्यर्थः । यस्य कान्ययुक्तिः कान्यविषयो न्यापारः छोकोचरः । कीटशी ! श्रोत्राणां सुस्ता मुख्यात इत्यर्थः 'यत्'रान्दस्य उत्तरवाक्यस्थत्वात् न 'तत्'शन्दिष्का ॥श॥ रणिश्वरस्ति क्षणमिहतां यस्य न तिष्ठान्ति भूश्व रक्षणमिहतां ।

सर्वकळापारमतेरम्भोनिधिमेखळाकळापा रमते ॥५॥

शां०। रण० यस्य प्रभन्ननस्य। रणशिरसि संप्राममस्तके। अहिताः शत्रवः न निष्ठन्ति न आसते। कथम् भ्रणम् आप् सृहर्तमपि। यस्य भूः च पृथ्वतै। च रमते भ्रीडति नीडापरम्(ग) आवमृत हृत्यथैः। कीडशी सती १ रभ्रणमहिता त्राण-पृजिता। तथा भ्रम्भोनिधिमेखलाकलापा समुद्ररमनासमूहा। किंग्सतस्य राज्ञः ! सर्वेकलापारमतेः "सर्वकलागीतादिविज्ञानातिशयपर्यन्तवुकैः॥५॥

पु० । यस्य रणशिरसि युद्धमस्तके अहिताः क्षणमपि न तिष्ठन्ति । यस्य रक्षणेन पालनेन महिता पूजिता मुश्च रमते खेलति । कीटशी भूः ? अम्भोनिषयः समुद्राः एव मेखला काञ्चोगुणः यस्याः । कीदशस्य राज्ञः ? सकलाः कला गीत-इत्यन्यद्ग-गज-बुरगादिविद्याः [ताः] विपति रक्षति इति सकल्यक्लापारी [ताटशी] मितः बुद्धिः यस्य इति पुंबद्भावात् ईकारि बुद्धिः । सर्वकलानां पारे मतिः यस्य इति वा ॥५॥

> ब्रह्म कली सत्यवतस्तस्याचार्यस्य स्नुना सत्यवतः । नेयमनास्नायमिता रामकथेति शिवभद्रनास्ना यमिता ॥६॥

श्चां । प्रहाः न इयं न असी रामकथा रामदेवाख्यायिका इत्यथेः [काः] व्यवस्माणा । अनाम्नायम् गुरुपारम्पवेदास्यं यथा भवति तथा एव इता प्राप्ता सती । यमिता यमकैः रिवता किन्तु साम्यायं प्राप्ता सती यमकैः रिवता इत्यर्थः । केन १ स्तुना पुत्रेण । कस्य ! आचार्यस्य गुरोः । किनाम्नः ! सस्यवतः 'सस्यवान्' इति नाम्नः । कस्य गुरोः ! तस्य प्रमञ्जननृपस्य । कीदशस्य आचार्यस्य ! अवतः रखतः । कि तत् ! अश्च ज्ञानम् । क ! कस्तै किलाके । कोदशे ! सति विध्नाने । किनाम्ना पुत्रेण शिवसद्भामना शिवसद्भामिषानेन । एवं राज्ञः गुणाः वर्णिताः पितुः च । अधुना रामकथा प्रस्तुयते ॥६॥

१. क्षणम्+अहिता ।

२. रक्षण+महिता ।

३**. म० प्रतौ**न।स्ति।

१**. क्षां• यक**लगीतादि० ।

पु० । तस्य राजः यः आचार्यः तस्तुनुना शिवभद्रनाम्मा कविना वक्ष्यमाणं-कथा यमिता यमकाळङ्कारेण रचिता । कुतः पुनः अन्याः कथाः त्यवस्व इयमेवं आहता इति अत आहः—इयम् अनाम्नायं श्रुति न इता प्राप्ता किन्तु श्रुति-मूळा एव रामविषया च इयं कथा इति । यद आहुः वेदवाक्ये पेरे पुंसि जाते इशरथास्मजे वेदः प्राचेतसात् आसीत् साक्षात् रामासना इति । कीटशस्य आचार्यस्य ?.... ॥६॥

शां० एवं राजः गुणाः वर्णिताः षिद्धः च । अधुना रामकथा प्रस्तूयते । अथ कृतसङ्गत्यागे स्थितवति रामे कपीन्द्रसङ्गत्याऽगे । प्रोपितनीरजनिकरा वर्षा ययुरस्ररोधनीरजनिकराः ॥।।।

शां० । अथ० अथ अस्मन् अन्तरे । वर्षाः मेवकालाः ययुः गताः । कीदृश्यः प्रोपितनीरजनिकराः अध्न-स्रोधन मेधावरणेन निर्मष्टः रजनिकरः चद्रमा यायु ताः तथोक्ताः । क सति ! रामे रामदेवे स्थितवति आसीने सति । क र अमे गिरौ । कया ! कपीन्द्र-सङ्गस्या सुप्रीवनैत्या । कीदृशे रामे ! कृतसङ्गस्यागे वियोगिनि !!७॥

पु । सुप्रीवस्य संगत्या हेतुभृतया स्रगे पर्वते माल्यवति [रामें] स्थितवति सित वर्षाः ययुः प्राइड् गता । कीडरो रामे ! कतः संगत्थामः सुप्रीवादिमेळकविसर्जनं येन । सुप्रीवादिमेळकविसर्जनं येन । सुप्रीवादीत् विस्तुक्य प्राइड्स्तरं तसंगत्यर्थे माल्यवति स्थितः हत्यश्चैः । कीडराः वर्षाः श्रीपिताः प्रनासः निरुत्तानां पद्मानां निकराः वृत्दाः यासु तथा अभ्ररोधेन नीरजनिकराः अध्यन्त्यः इत्यश्चैः "अप्-सुमनस्-समा-सिकता-वर्षाणां बहुत्वं च" [पाणिनीय ळिक्कानुशासनस्यधिकारं २९] इति वर्षाशस्त्रो नित्यं बहुत्वं ॥७॥

विरहे हरिणा क्षीणां तनुमनुकम्प्येव नाम हरिणाक्षीणाम् । स्वधनुर्विशदभान्तं संजहे विद्युतां च विश्वदभान्तम् ॥८॥

गां० | विर० हिरणा इन्द्रेण स्वधनुः स्वीयं वार्ष संजन्ने संहतम् । किं कुर्वत् शविशत् । किं तत् श्रिश्रान्तं मेघमध्यम् । किं कृत्वा एव श्रिजुकस्पेय अनुगृहोव । काम्शतनुं वारीरम् । किंमुताम् श्लीणां कृताम् । कः विरहे वियोगे ।

१. नीरजनिकरा: ।

२. मिर्-रजितकराः ।

३. स्वधनुर्+विशत्+अभ्रान्तम् ।

४. विशद्+भ्रान्तम् ।

कासाम् ! हरिणाक्षीणां स्गनेत्राणाम् । कथम् ! अनुकम्प्येव नाम अन्यक्तम् । तथा विष्ठुतां तडितां च विशद्भाग्तं स्पष्टक्रमणं संजहे ॥८॥

पुर्व । अथ दशिभः वर्णयति शरदं कविः ।

इरिणा शकेण स्वधनुः स्वकं यं चापं संजहे संहतम् । विद्युतां विश्वद-आन्तं निर्मेळं अमणं सजहे संहतम् । कीदशं धतुः ? अश्चान्तं मेचान्तिकम् । विश्वत् प्रविश्वत् । उत्पेक्षते । विरहे प्रियविरहे इरिणासीणां [क्षीणां] कराां तत्तुं गाणं अनु-कम्प्येव यित्वा इव क्याविषयीकृत्य इव इति । नाम संगावनायाम् । संजहे । कमिण छिट् । आन्तम् इति भावे चतः ॥८॥

> न तिंडत् सा अमतीतः कालमसौ दिनकस्थ साभ्रमतीतः । इत्येकरसं काशाः

> > स्फुटमिव जहसुः शशाङ्ककरसंकाशाः ॥९॥

शां०। न ति कि काशाः त्रणकातयः। स्फुटमिय व्यक्तमिव। जर्रहाः इसितवन्तः। कीद्याः शशाङ्ककरसंकाशाः चन्दरिमतुल्याः। कथम् १ एकरसम् अत्यन्तम् । कस्मात् १ इति हेतोः। सा ति इत् विवृत् न अमिति [न] विलस्ति । क १ इतः अस्मिन् प्रदेशे। तथा असौ दिनकरः च रविः। सान्त्रं समेधकालं वर्षाकालम् अतीतः अतिकान्तः॥ ९॥

पुः । किञ्च, काशाः स्फुटं प्रकटं एकरसं एकः रसः हासरसो यत्र तव तथा जरहः । कोदशाः काशाः ! चन्द्रकिरणसदशाः । हासं चकुः इव इति उस्प्रेक्षा । हासहेतुम् आह—सा तिंडत् इतः अस्मिन् समये न अमिति । दिनकरः च स्पेः च सात्रं समेपकालं अतीते अतिकान्ते इति । 'इतः' इति आचादित्वात् सन्तम्पर्ये तिकिः' ॥९॥

इंसेम्बधिकान्तरयः भारविकां कान्तिमृहुरधिकां तरयः । कटला हा समयोऽनात्<sup>व</sup>स्य इतीव जहुश्च पुष्पहासमयोगात्<sup>र</sup> ॥१०॥

<sup>1.</sup> म० "न कहेन इतम्"।

२ इष्टब्यम्—"श्रतियोगे पद्यायाः लिखः" (पा.भ. ४. ४४) इत्यस्मिन्स्त्रं वार्तिकम् "तिस् प्रकरणे आदादिभ्य उपरोक्यानम्" इति ॥

रे. समयः अगात् ।

४. पुषाहासम् अयोगात् ।

तां । हंसे पु० हंसे पु बका हे पु । अधिकान्तर्यो अधिकक्षमनीयः शब्दः अम्त् । तरवः इक्षाः शार दिकां शरकाल्यमवां कार्न्ति शोभाम् अधिकाम् अनर्गेल्यत् ऊहुं। धृतवन्तः । तथा कुटजाः इक्षविशेषाः पुष्पद्वां पुष्पाणि पव हासं पुष्पैयां हासं हितं जहुः तत्यजुः । कत्मात् ! अयोगात् असंवन्यात् अधुकत्यात् तत्याम् अव-त्यायां हासस्य । कत्मात् जहुः ? इति इव अस्मात् एव हेतोः । हा कष्टं स्वः स्वश्रीयः समयः कालः अस्माकम् अगात् गतः इति ॥१०॥

पु । कान्तरवः रन्यः ध्वितः हंसेषु अधि हंसानां स्वप्तः आयतः जातः । तरवः इमाः च शारिदकां शारि भवां कार्मित शोमां ऊहुः विभरावमृष्टः । इटजाः वशकाख्याः इक्षाः च पुष्पक्षां पुष्परूपं हासं अयोग्यत्वात् अयुक्तत्वात् इव जाहुः तत्यज्ञः । इति शब्दः उत्प्रेक्षायाम् । हेतुमाह -स्वः समय आसीयः काञः वर्षां स्वः अगात् गता(तः) इति हा इति विषादे । हंसेषु अधि इति "यस्मादधिकं यस्य चेश्वरवचनम् [तत्र सप्तमी]" [पा. २. ३. ९.]. इति स्वास्यशीत् तत्र सप्तमी अधि अबदत्ते पाञ्चाखाः इतिवत् । शरि भवा शारदी [सा एव शारदिका] स्वर्थे कः । "केऽणः" [पा. ७. ४. १३] इति दृष्यः । ऊहुः इति वहेः छिट् । अमात् इति इणः छङ् गादेशः सिचः छक् ॥१०॥

गतवनपटलामोगैः प्राप्तोऽशनवाणक्रसमपटलामोऽगैः। ैअसुचत् कं पङ्कमलं प्रणनतेंवार्डलिजनितकम्पं कमलम् ॥११॥

शां० । गत्यम० अभैः पर्वतैः प्राप्तः क्वः । कः असी श्वानवाणकुप्तम-पटलामः बोजकनवप्रसुनवलप्राप्तः । कोहरोः श गत्यनपटलामोगैः नष्टमेषदृष्ट-विस्तारेः । तथा अमुचत् तत्याज । कि तत् शकं जलम् श पङ्कमले पद्व पव कर्दमः एव मलः तं यदा पद्धं कर्दमं अलम् अस्यर्थम् अमुचत् तथा कमलं पपं प्रक-षेंण ननर्ते इव नृत्यति स्म इव । कोहशस् श्वालकिमितकम्पं अमरोत्यादितकम्पन्।

पु॰ । अञ्चनानां सर्जिकानां बाणानां क्षिण्टीनां च यानि कुसुमानि तानि एव पटः अंशुकं कुसुमवटः कुसुमविस्तारः इव विस्तारो येषां तैः । किञ्न, कं पानोयम् !

१. आ० 'बस्तुः"।

२. म० प्रतौ नास्ति।

३. अमुञ्चत् कं पङ्कमलम् ।

४. अलिजनितकम्पंकमलम्।

५. **२२१०** प्रतौ "बीजवारिंदीपुष्पवस्त्राय" अस्ति ।

६, म० प्रतौ "कर्तृकं ५क्कमलम्" अस्ति ।

पङ्कमलं कर्दमरूपं गलं अधुचत् तत्याज । अगस्योदयात् प्रसन्तमित्यथैः । कमलं पंध च प्रमानते इव नृतं चकार इव यतः अलेभिः जनितः कम्पः चलनं यस्य तत् ॥११॥

> कुम्रुदनवर्द्धिततापाः वाप्यः शुक्ता महीनवर्द्धिततापाः । वशाणां कलमवतां भद्रं गीतं च शुश्रवे कलमवतास् ॥१२॥

शां॰ । कुमु॰ वाष्यः दीर्षिकाः वर्तन्ते । कीटस्यः १ कुमुदन-बिह्नतायाः। मही च छुण्का कोटणी १ इनविद्धितताया सूर्यस्कीतसंताया । तथा वप्राणां केदाराणाम् अवतां रक्षकाणां संबन्धि कर्लं मधुरं भद्वं चारु गीतं गानं ग्रुश्चेचे आकर्णयेते सर्गं । कीटणां वप्राणां कल्पमवतां शाल्य्युक्तानाम् ॥१२॥

पु॰ । बाष्यः दीर्षिकाः कुमुदानां नवा नृतना ऋद्भिः संपत्तिः तया तताः व्याक्षः आवः अग्भांसि यामु तथाभृताः जाताः । मही मूमिः शुष्का निःपङ्का जाता यतः इनेन तुर्वेण विधितः तापः यस्याः सा । किं च कलमवतां कलमाख्यशालिनां वप्राणां केदाराणाम् अवतां रक्षकाणां कलं मधुरं भद्रं गीतं गुश्रुवे शुतं कलमरक्षकाणां गानं शुतम् । वप्राणां इति कर्मीण शेषे वच्छी न कूमीस्यान्नीयात् इतिवत् । वप्राणां महमश्रवा क्षेमें कुर्वतानिति वा ततापा इति "ऋक्ष्र्रच्धः पथामानक्षे" [पा. ५. १. ७४] इति समासान्तः ॥१२॥

भ्रमराः कादस्यमदस्त्यजन्ति मधु वर्धते च कादस्यमदः । वर्षाः सद्यो गमिता इतीव बहुळा निशाश्च सद्योगमिताः ॥१३॥

शां॰ । अम॰ अमरा भक्षः । अद् एतत् । मधु पुष्पसम् । कीदशम् । कादम्बं कदम्बजम् । स्पानित गुश्चति । तथा वर्षते वृद्धि प्रान्नोति । कः असौ । कादम्बमदः हंसहर्षः । तथा वहुळाः कत्तिकाः निशाः च रात्रयः सद्योगं शोभनसंगोगम् इताः प्राप्तः । कस्मात् इति इव हेतोः । वर्षाः प्राप्तः सद्योगं शोभनसंगोगम् इताः प्राप्तः । कस्मात् इति इव अस्मात् हेतोः ॥१३॥

१. इसुद+नव+ऋद्धि+तत+आपाः ५. इसु० प्रतौ 'क्दंवभ वं' अस्ति ।

२. ग्रुग्का मही+इन+वर्धित+तापाः । ६. म० प्रतो नास्ति.

क्ष्ताः "ग्रुश्राव क्षाकर्णयामास" अस्ति । ८. म० प्रतौ नाहित ।

पु॰ । श्रमराः पद्पदाः अदः तत् कादम्यं कदम्युष्पभवं मधु मकरन्दं त्यजन्ति तुष्टत्वात् । कादम्बमदः कल्रहंसानां मदः च वर्धते । उत्प्रेक्षते । वर्षाः सद्यः सपदि गमिताः दैवेन अपनीताः इति हेतोः इव । बहुलाः निज्ञाः तमिक्षाः रात्रयः च सद्योगं नक्षत्रसंगतिन् इताः ॥१३॥

> प्राणसमाः स्त्रा दिवता यस्त्यजति जनः शुचं समास्वादियता । तं खख दित्रसं नाऽहं क्षम इति मदनोऽज्यमभजदिव संनाहम् ॥१८॥

शां । प्राण । सदन: कामः । संनाई कथचन् । अभजदिव गृहीतवा-निव । करमात् हेतोः प्राणसमाः जीवितकल्पाः स्वाः त्व क्षया द्यिताः भावाः यः जनः छोकः रयजति मुख्ति । कीटशः सन् १ शुर्च शोकं समास्वाद्यिता अनु-भवेता । तं जनं खुळ निश्चयेन दिवसं दिनमभिष्याप्य न समे न मर्पयामि इति हेतोः ॥१४॥

पु॰ । इति हेतोः सदनः कामः अध्यम् उत्कृष्टं सङ्ग्यं सभाजत् इव श्रितवान इव । किम् इति जनः छोकः प्राणतुल्याः स्वाः आस्मीयाः दियताः कान्ताः संस्यजति । कीटगः ? शुचं समास्वादयिता शोकगनुभविता । तं दिवसं प्रियश्र्यं दिनं न खलु सहे क्षमे । समास्वादयिता इति तृत्, अतः ग्रुचम् इति द्वितीया ॥१४॥

> च्यम्ने खे दयमानः क्रुमुदानां प्रोपितांश्च खेदयमानः । धाक्षोन् माऽऽनन्दयिता शशीति म्रुमुद्धः प्रियेषु मानं दयिताः ॥१५॥

शां० । व्यश्ने० प्रियेषु भर्तेषु विषये व्यताः बल्लमाः इति कारणात्ँ मानम् अहंकारं ग्रुष्ठुच्चः मुक्तवत्यः । कस्मात् इव श्रिश्ची चन्दः, कीद्यः कुष्ठुदानां कैरवाणाम् आनन्द्यिता विकासकः तथा द्यमानः वर्षयमानः उदयमानः वा से आकारो कीदरो व्यश्ने विगतमेवे । तथा खेदयमानः कान् प्रीपितान् प्रवासितान् यद्या त्रुश्याः धाक्षीत् मा भस्मसात् अकार्योत् वस्मादिति हेतोः ॥१५॥

१. म० 'जीविततुल्याः' ।

२. म० 'दिनाग्रमन्याप्य' अस्ति ।

३-३. म० प्रतौ नास्ति ।

४-४. क्ष्मा॰ प्रतौ नास्ति ।

पु॰ । दियताः श्रिया प्रियेषु कान्तेषु मानम् ईर्ध्या कोपं मुम्रुसुः तथ्युः । कुतः इति चेत् स्वशी मा भासोत् इति धक्यति इति आशक्कया । कीटक् सखीः आनन्दियता असि बल्लभानां मुख्यिता । व्यश्ने निर्मेषे स्वे व्योगिन स्थितः कुमु-दानां द्यमानः कैरवाणि अनुगृह्णत् तथा प्रोपितान् प्रवासिनः स्वेदयमानः विल्डसन् इति । कुमुदानां "अधीगर्थदयेषाम् [कर्मणि]" [पा०२, ३. ५२] इति पर्छ । भाक्षीत् इति दहतेः छुड् । "न माङ्योगे" [पा० ६, ४. ७४] अडमावः । माङ् आशेसायाम् ॥१५॥

'आनन्दसमाजगतः ज्योत्स्नेति जनः पर्षौ मधु समाजगतः । धैर्यविनामा नवतां प्रययुर्जुक्ययाः प्रिया विना मानवताम् ॥१६॥ शां० | आन० जनः लोकः समाजगतः गोष्टीप्राहः । सधु मधं पपौ धयति स्म । तस्मात् आनन्दसमात् हर्यतुल्यात् जगतः भुवनस्य । ज्योत्स्ना चन्द्रकान्तिः इति हेतोः । तथा मानवतां साहंकाराणाम् । अनुसयाः पश्चात्तापाः नवतां प्रययुः प्रमतः । कोहशाः १ धैर्यविनामाः धीरतानाशकाः । कथं विना अन्तरेण । काः प्रियाः बल्लमाः ॥१६॥

पु॰ । जनः मधु मधं पपौ पीतवान् । कोदशः ? समाजगतः गोष्टीप्राशः । हेतुम् आह । ज्योत्स्ना चित्रका जगतः सर्वस्य अपि आनम्दसमा सुखेन तुल्या इति । किश्व, मानवतां मानिनां अनुश्वयाः पश्चाचापाः नवतां नृतनत्वं प्रययुः प्राप्नुयः । कीदशाः १ धेषै विनमयन्ति न्यक् कुर्वन्ति धैर्यविनामाः धृतिनाशकाः इति अन्त-भाविष्यश्राहिनमेः "कर्षण्यण्" [पा. ३. २. १] ॥१६॥

समिप सतारं जयतां कुयुँदैश्चेतोऽम्मसा सता रञ्जयताम् ।
सरसां श्चियं विषदते दाशरिवर्ष स्म मनसि मदनविषद्दते ॥१७॥
शां॰ । समिपि॰ दाशरिवर्ष सम मनसि मदनविषद्दते ॥१७॥
शां॰ । समिपि॰ दाशरिवर्ष रामो न विषद्दते सम न सीढवान् । काम् १
श्चियं शोभाम् । केषाम् १ सरसां तढागानाम् । कि कुर्वताम् १ जयतां अभिमवताम् । कि तत् १ स्वमिप वाकाशमि । कीदशम् १ सतारं तारकाञ्चकम् । कैः १
कृष्दुदेः कैसैः, शोभाधिनयात् । तथा रञ्जयतां हर्षयताम् । कि तत् १ चेतः मनः ।
केन अम्भसा जलेन, क्रीदशेन १ सता शोभनेन । क्य सति न विषद्दते सम १ मनसि
चित्ते सति । कोदशे १ मदनिषद्दते कामगरल्यस्य ॥१७॥

आनन्द्समाञ्जगतः इति शां० सम्मतः पाठः ॥

**२. म॰ '**सग्तुवतां'।

स० धीर्यविनाशाः ।

पुः । दाशरथी रामः सरसां शीतलानां श्रियं शोगां मनसि न विषद्दते स्म न सोदवान् । यतः मदनाः एव विषं श्रममुच्छीदिकारित्वात् । तेन इतं मनः । कीदशां सरसाम् ? कुमुदैः सतारं सनक्षत्रं खं न्योम जयतां तिरस्कुर्वतां तथा सता प्रसन्नेन अन्भसा चेतः रञ्जयतां सरागं कुर्वताम् इति । विषद्दे इति समयोगात् अत्र अन्ते लट्ट ''पैरिनिविन्यः'' इति पत्वम् ।

स स्थिरकान्तारागश्चित्तप्रतिकृष्ठफुल्छकान्तारागः ।

शरदं चतुरस्नां तां विलोक्य वावं जगाद चतुरः सान्ताम् ॥१८॥ शां० । स स्थि० स रामः तां पूर्ववर्णितां शरदं विलोक्य दृष्ट्वा वावं वचनं जगाद उवाच । क्षीदशीम् १ श्रान्तां खिन्नां शरदम् । क्षीदशम् । चतुरसां संपूर्णाम् । क्षीदशः रामः १ स्थिरकान्तारागः अवल्यतातुरागः । तथा चित्तप्रति-क्रूलफुल्लकान्तारागः चित्तस्य मनसः प्रतिकृत्यः व्यवसाः फुल्लाः विक्रिताः । कान्तारागाः अरण्यवृद्धाः यस्य स तथीकः । तथा चतुरः दक्षः ॥१८॥

पु॰ । चतुर: निपुणः सः रामः श्रान्तां खिन्नां वाणी जगाद। मनसः खिन्न-खात् वान् अपि खिन्ना इति उपचर्यते । विशेषणार्थं वाणी इति पदम् । किं ऋत्वा! चतुरस्रां रम्यां तां प्रकृतां झर्दं विकोवय । कीटशः ? स्थिरः दृढः कान्तारामाः सीताविषयः रागः यस्य तथा चित्तप्रतिकूलाः पुष्पिताः कान्तारेषु महावनेषु दृशाः । यस्य विरह्नचित्ते रम्यता अपि प्रतिकृत्नोभवति इति ॥१८॥

योगं हारसितानां घटा धनानां जहाति ढा! रसितानाम् । दूरे या मम चेष्टा ततुरियमपि संश्रियेत याममचेष्टा ॥१९॥

शां० । योगं० द्वारसितानां मुक्ताकलापघवलानाम् । धनानां मेवानाम् । घटा पिल्ल्सः । योगं सम्बन्धं जहाति त्यजति । केवाम् ? रिसतानां गर्जितानाम्। द्वा खेदे वर्तते । का असी ! या सम देशा बल्लमा सीता अतः कि संत्रिपेत संधारियेतुं शक्केवत । कि ! यागं प्रहरम् अपि अभिव्याप्य । का असी ! ततुः शरीरम् । कीटशी ! अचेष्ठा निश्वेष्टपरा अचेतना वा तथा इयं प्रत्यक्षा न एवं सिन्ध्रयेत इस्यक्षः ।।१९॥

१. परिनिविभ्यः सेवस्तिसयसिवुसहस्रुद्धद्दस्वज्ञाम् (पा. ८. ३, ७०) ।

२-२. म० नास्ति। ३. म० 'विदय्यः'।

४. ६४१० ''त्याजाति त्यजति' अस्ति।

५-५. इसा० प्रती नास्ति ।

६. क्षा० ''प्रत्यक्षतयैव'' अस्ति ।

पु॰ । कि जनाद ? इति भाइ । हारसितानां गुक्ताफलञ्जूभाणां घनानां घटा पब्दितः रिनतानां योगं गर्जितसंयोगं जहाति । हा इति विघादे । मम या इष्टा प्रिया सा च दूरे यामम् अपि प्रहरमात्रम् अपि न ध्रियेत न जीवेत यतः क्रशा अचेष्टा चेष्टितुम् अपि अक्षमा इति । "धृङ् अनवस्थाने" संभावने लिङ ॥१९॥

> उत्कष्ठमदश्रमरं जनयति कुष्ठदं वितृम्भितमदश्रमरम् । मत्ताः शरदा ईसा विपहेत कथं तु मदनशरदाई सा ॥२०॥

शां । उत्कण्ठ० सा सोता । कथं तु वितर्के । विषहेत शक्तुयात, नैव सहते इत्यर्थः । कम् शमदनशरदाहं कामवाणपीडाम् । यतः कुमुदं कैरवं जनयति करोति। कम् र उत्कण्ठम् औत्सुक्यम् १ कीटशम् १ अद्भं नृहत्तरम् । कीटशम् १ कुमुदं विकृष्टिमतमदभमरम् विकृष्णितमदाः अस्तहर्षा मदोः कटा वा अगराः छहाः यरिमत् तद तथोक्तम् । तथा भनताः मदोः कटा । के १ इंसाधकाङ्काः । कथा १ अरदा शरकालेन । शोकविह्वः तु रामः लक्षमणाधे इदं प्रलपति स्म ॥२०॥

पु॰ । क्रुपुरं कर्ने अदस्त्र छत्कण्ठं महत्ती उत्कण्ठाम् अरं शीधं जनयति । कीटक् ः विनृष्मित्तमदाः प्रष्टवावी भ्रमराः षट्वदाः यत्र । किं च, हंसाः शरदा हेतुना मत्ताः अतः सा सीता मदनशरदाहं कामवाणकृतं तापं कथं नु विषहेत क्षमेत हति 'उत्कण्ठ'शब्दो घञ्पत्ययान्तः पुँत्विङ्कः । नु शब्दः वितर्के ॥२०॥

मूळं ही नाशानां बन्धूकं कामिनां हि हीनाशानाम् । अधरं कान्त्या जयति प्राणान् विरहे स्त्रियं न कां त्याजयति ॥२१॥

शां । मूल्रम् ६ व्यनतम् । बन्युकं बन्युजीवकम् । कान्त्या दीत्या । अधरम् ओष्ठम् । जयति अभिमवति अनुकरोति वा । कीष्टशम् ? मूर्वं कारणम् । केषाम् ? काषाम् । केषाम् ? कामिनां ओगिनाम् । कीष्टशाम् । हीनाशानां अष्ट-कान्ताप्राप्तिनाम् । ही खेरे । तथा कां स्त्रियं महिलां विरहे वियोगे प्राणान् जीवतं न त्याजयति भोचयति सर्वेषि मोचयति इत्यर्थ ॥२१॥

पु॰ । किश्व बन्धुकं वन्धुपणं कामिनां नाझानां कामुकमरणानां मूर्छं निदा-नम् । कीदशां कामिनाम् । नष्टा हीना प्रियासंगरयिमछाषा येषाम् । ही इति खेदे । कथिमिति यतः कान्त्या शोभया अधरं जयित अनुकरोति । विरहे कां स्त्रियं प्राणान् न त्याजयित मोचयित अतः प्रियाधरस्मारकत्वात् प्रियाप्राणत्याजकत्वात्

१-१ क्षा० प्रती नास्ति ।

२-२ आर्थ प्रती नास्ति ।

च बन्धुक्तम् एव सर्वेप्राणिनां सर्वानर्थवीजम् इति कर्मत्वं कथमपि समर्थनीयम् त्याजितैः फलम् उत्खातैः इति अत्र ॥२१॥

कुसुमितवाणासनया शरदा स्मरगर्वकृष्टवाणासनया ।

स्थितशिखिकेकास्वनया न नियुज्यन्ते प्रियासु के कास्वनया ॥२२॥

शां । । क्रमु ० के १ नराः १ कामु १ प्रियासु वन्छमासु । न नियुज्यन्ते व्यापार्थन्ते अपि सु सर्वे एव सर्वोसु नियुज्यन्ते इत्यर्थः । कया १ अनया प्रत्यक्षतया । शरदा शरकाष्टेन । कीटस्या १ क्रमुसितवाणासनया पुष्पितवीजदृक्षया तथा समरगर्वेक्रप्टयाणासनया रमरेण कामेन गर्वेण दर्षेण क्रप्टम् अञ्चितं वाणासने धनुर्यस्यां सा तथोक्ता तथा । तथा स्थितशिखिकेकास्त्रनया उपरतमयूरवन्दया ॥

पु॰।। अनया शरदा के पुरुषाः कामु प्रियाध न नियुज्यन्ते न प्रवर्तन्ते सापराधा अपि गाढमाना हि अपि प्रवर्तन्ते हत्यशैः। कीटश्या शकुष्टमिताः पुष्पताः बाणाः असनाः च यस्यां, तथा स्मरेण गर्वात् इष्टम् अहंकारेण आरुष्टं बाणा-सनं धतुः यस्यां तथा स्थितः शिखिकेकास्थनः मथुरक्कितं वत्र [तादृश्या]। शरदन्ते अपि केकास्वनानुवृक्षिः अस्ति इति विशेषणत्रयं हेतुगर्भम्॥२२॥

दैन्यं भूरि इसद्भिः सप्तपछात्रैः करोति भूरिइ सद्भिः । त्रैछक्कचाऽपङ्का में यथाय कर्षति गठे कुचापं कामे ॥२३॥

शां ।। देन्य ० भू: पृथ्वा । इह शरि मे नम दैन्यं दीनतां करोति विद-धाति । कीडशम् ? भूरि प्रचुरम् । कै: इत्वा ? सप्तप्रजाशैः सप्तण्डदैः । कीडशैः इसद्धिः विकसिद्धः तथा सद्धिः शोभनैः । कीडशी भूः ? शैळकुचा गिरिस्तनी, तथा अपङ्का अकर्दमा । क सति । कामे नदने । किं कुवैति कर्पति । श्रठे दुरात्यनि । कुचापं कुत्सितधनुः । किमर्थम् ! बभाय धाताये । कस्य ? मे मम गरे २॥

पु०॥ [सूर] पृथ्वी इह सिद्धाः अन्न रिथतैः हसद्धिः पुष्यद्धिः सप्तपस्राक्षेः सप्त-पणांच्यैः हक्षेः (मे) मां भूरि बहु दैन्यं करोति । कीटशी गः १ शैलकुचा पर्वतसनी तथा अपङ्का निष्कर्दमा । वन सति १ शठे अनिष्टकारिणि कामे कुचापं कुस्सितं घनुः सम वधाय कर्षति ॥२३॥

दृष्टिविषा दीप्राणां निलनानां श्रीः कथं विषादी प्राणान् । विभूषां हि सरोगतया<sup>8</sup> कमलिन्या क्षत इवामलसरोगतया<sup>8</sup> ॥२४॥

१. इति अत्र-हतिवाक्यवद् अत्र क्सीलं समर्थनीयम् इत्येवम् आशयः प्रतिभाति । २ इस्र ० 'विचाताय' । ३ सरोमतया रोगसहिततया इति एकं पदम् । १ सरा गतया—सरोगतया हित पदह्यम् ।

sio), दृष्टिक यतो दृष्टिविषा दृष्टिः दृशीनमेव विषं यस्याः सा दृष्टिविषा मारणासकत्वात । का ? श्रीः शीभा । केषाम् ? कमलानां पद्मानाम् । कीटशानाम् ? **दीपाणां** दीपनस्वभावानाम् । अतः कथं विषादी विषण्णः सन् प्राणान् असून् बिभ्रयाम धारयेयम् अहम् । हि स्फुटम् । किम् इव अहम् । क्षतः इव । क्या सरोगतया द:स्रिततया दर्शने द:स्रोत्यतः, <sup>४</sup>तथा कमिलन्या च पविन्या [च] **अत इव । कि** विशिष्टया ? अमलसरोगतया निर्मलतडागोत्पन्नया ॥२४॥

प्रभा हि यस्मात् । दीप्राणां भ्राजिप्णूनां कमलानां पद्मानां श्रीः समृद्धिः हितिषा दर्शनमात्रेण । या व्यासी विषं संक्रमयति सा दष्टिविषा उच्यते । अतः तदारोपः कियते । अतः अमलसरोगतया निर्मलसरःप्राप्तया कमकिन्या क्षतः इव हत इव अहं सरोगतया सञ्बरतया विषादी शोकाकान्तः । कथं प्राणान् विभृ-याम धारयेयम् ? दीप्राणाम् इति "निमकिष्प" (पा. ३. २. १६७) इत्यादिना ताष्ट्रील्याद्यवें 'र' प्रत्ययः ॥२ ४॥

त्यजित न दीनान्तोऽयं क्रौठचगणो निर्मलं नदीनां तोयम् । विक्तरवर्श सीते ! कुर्वन मां काञ्चिदामरवर्शमी ते ॥२५॥

भां।। त्य॰ हे सीते ! मैथिलि ! क्रीठचगणः सारससंघातः अयग प्रत्यक्षः। न त्यर्जात न सुञ्चिति"। कि तत् ? नदीनां सरितां तोयं जलम्। **कीदशम् ! निर्म**लं विमलम् । कीदशः भयम् **! दीनान्तः दै**न्ययुक्तः विनाशैः । किं कुर्वन् ! [कुर्वन् ] विद्धत् माम् कीदशं ! अवशं पराधीनम् । किभूतः ? काञ्चिदाम-रवर्त्रसी रसनागुणशब्दसूचकः 'े। कस्याः ते तव । कैः कृतवा ? विकतैः शब्दितैः ॥२५॥

अयं क्रीठचारूयः पक्षिगणः निर्मेलं प्रसन्नं नदीनां तोयं न त्यजिति। कोदशः ! दीनानां विरहिणाम् अन्तः मृत्युभृतः । किं कुर्वन् ! विरुत्तेनिदैः माम् अवसं निश्चेष्टं कुर्वन् । हे सीते । यतः ते काञ्चीदाम्नः काञ्चीगुणस्य रवशंसी सिक्कितसूचकः सदशत्वेन स्मृतिहेताः इति अर्थः । चित्तानीतत्वेन प्रत्यक्षसीतायाः संबोधनम् ॥२५॥

१. म० दीसस्वभावानाम ।

**२. ग्र**० मास्तिः

३. क्ष्मा० 'सदुःश्वतया ।

४-४. **आ**० नास्ति ।

प. मा 'हे सीते मैथिलि' नास्ति ।

६. म० 'कौखपक्षिविशेषाः' । म० "त्यजतिपरिह रति"

८. **माठ** ''श्राक्छषं''।

९. क्षाः 'दीनताविमासकः' ।

१०. क्षां 'रसन्।शब्दकथकः''।

पश्य धनस्तिन तेन क्षपितं धृतिहारिणा धनस्तिनतेन । नयति अचं द्रोही मां बहन् त्यदास्यरुचम् आग्र चन्द्रो ही माम् ॥२६॥

शां शी पश्य । हे घनस्ति । नीरम्भकुषे । सीते । मां चन्द्रः हिमां छः । शुंचं शोकम् । आशु शीष्रम् । नयति प्रापयति । ही खेदे । पश्य विद्योक्षय । कीहशः । द्वेहि घातकः । किं कुर्वन् । बहन् विश्वत् । काम् । त्वदास्परुचं मवत्याः मुखशोमाम् । कीहशं माम् अपितं पीडितं कशीकृतम् । तेन घनस्त-नितेन मेघशव्दितेनै । किमुतेनं ? धृतिहास्णि। असंतोषमुखेन ॥२६॥

पुः । । घनः कठिनः निरन्तरः स्तनः यस्याः तस्याः संबोधनम् । है धन-स्तिनि सीते ! पश्य । वर्षाष्ठं अनुभूतेन मेघध्वनिना क्षिपतं क्षपणं ख्यपनं कृतं । कीटशा १ प्रतिहारिणा धेर्यनाशकेन । इदानां द्रोही जिषांष्ठः च माम् आशु शुचं शोकं नयति । किं कुर्वन् १ इम् त्यदास्यक्चं व्यन्तुस्कान्ति वहन् इति शत्प्रत्ययः । ही शब्दः खेवे । क्षिपतम् इति मावे क्तः ॥२६॥

शोकसमुद्रे कान्ते ! पतितस्य ममेह रतिसमुद्रेकान्ते । शान्तिः का मिश्रितया स्मरेण शरदा सकान्तकामिश्रितया ॥२७॥

शां ा शोकस॰ । हे कान्ते ! सीते । मे मम शन्तिः शमः इह आस्मन् काले । का श्रे आपि तुन का आपि । की श्राःश्यः श्रे पतितस्य आगतस्य । कः श्रे शोकसमुद्रे शुगर्णवे शोकाणेवे । की श्रेशः रितसमुद्रेकान्ते श्रीत्याधिक (कश्र) नाशके । कथा कृत्वा ! पतितस्य शरदा शास्कालेन । की श्रस्या ! मिश्रितया संयुक्तया । केन शस्मरेण कामेन । तथा सकान्तका मिश्रित्या श्रियासहितभोगिजना श्रित्या ॥ २७

पु० ॥ हे कान्ते ! इह शोकसमुद्रे पतितस्य मम शरदा का शान्तिः स्वा-स्थ्यम् ? न का अपि इति । कीटशे शोकसमुद्रे १ रितसमुद्रेकस्य श्रीतिशाचुर्यस्य अन्ते नाशभृते । कीटशा शरदा १ स्मरेण मिश्रितया मिलितया । तथा सकान्ते : श्रियासहितैः कामिभिः श्रितया सेवितया ॥२०॥

शोभामाश्वसनानां विदर्ध किं मां स्मराईमाश्वसनानाम् । शिखिना सम दहसि तथा रहितंं चित्तानुकुळसमदहसितया ॥२८॥

१. क्ष्मा० 'भवती'।

२. म० नास्ति।

३. क्षा० 'मेघगर्जितेन'

इसा 'कीदशेन' ।

शाः ।। शोभाः । हे स्मर ! काम ! किम् किमर्थन ! मां दहसि ! संतापयसि ! कीह्या ! सम ! तुल्य ! केन ! शिखिना अग्निना । किं कत्वा ! विद्रुष्ये प्रकारय । काम् ! होमां श्रियम् । कथम् ! आशु शिव्रम् । केषाम् ! आशासनानाम् । काक्ताम् । कीह्यम् ! अई योग्यम् । केषाम् ! आश्वसनानाम् आश्वासनानाम् । त्वा , त्वा सीत्या । रहितं हीनम् । कीह्यया ! चित्रानुक्लममद्हसित्या चित्रानुक्लममद्हसित्या चित्रानुक्लममद्हसित्या

पुः। इदानी स्कन्धकद्वयेन स्मरपुणालभते। हे स्मर ! शिखिना सम ! अग्नि-तुस्य । किमिति माम् आग्नु दहिस तपित । कि इत्वा ! असनानां सर्जेकपुष्पाणां होमां प्र(वि)द्वर्ष्य प्रकटीहत्य । कीटर्श माम् ! चित्तानुकुळं इदयं समदं इसितं च सस्याः तथा सीतया च रहितं लतः च आश्वसनानां सान्त्वनानाम् अई योग्यम् इति ॥२८॥

यच्छन्तं ज्यानिगदं न सहेतं तव मत्तपद्रपदज्यानिगदम् । किमाप्तन्तं पर्यास स्थित्वा कमछेष्रभिस्त्वग्रत्कस्पर्यास ॥२९॥

सां। यच्छन्। न सहे अहं न मध्याम। कम् शमत्तपट्पद्च्यानिम-दम् क्षीत्रअमभौबीशब्दम् । कस्य ! त्व ते । किं कुर्वन्तम् ? यच्छन्तं ददतम् । कम् श् ज्यानिगदं हानिरोगम् । किं किमधेम् !। आसुत्कं उन्कण्टितम् । हे स्मर् ! उत्कम्प-स्मानिम सामयिति । कैः कमछेषुभिः पश्चाणैः । किं कत्वा ? स्थित्वा । क ? पयिति कके ।

रामः विरहातुरः छक्ष्मणस्य अप्रे एवं उक्तवान् । साम्प्रतं छक्ष्मणेन<sup>\*</sup> सोडिमि-**भीयते स्म**ारिशा

पु०॥ हे स्वर । तब ते मत्ताः ये प्रद्यदाः एव ज्या मौवाँ तस्याः निगदं भिन सहे न मुख्याभि । कीदशस् : ज्यानिः जीर्णना(ता) गदः ज्यस्थ समाहारे- क्ल्मस् तदुमयं यच्छन्तं ददतम् । किं च न्त्रं पयसि वारिणि स्थित्वा कमछल्यै। सृष्टिभिः उत्कर्णं उत्यनसं मां किसुत्कस्पयसि । पुणवाणः हि स्मरः । यच्छन्तम् हित "दाण् दाने" ह्यस्य "पान्नाधास्थान्नादाण्" [पा. ७.३,७८] इत्यादिना यच्छावेशः ॥२॥

१. क्ष्मा० 'आश्वासानो ।

२. २० दीनम्।

अत्र सहेत इत्यस्य तकारो न कमपि अध भजति अतः तकारः अन्धिको बोध्यः ।

प. मर्o"मत् क्षीवं अमर्मौर्वीशब्दम् ।"

५. **आ०** ''लक्ष्मणे रसो''

अथ रामः स्मरतान्तेः कनीयसा गद्यते द्विषां स्म स्तान्तः। वाक्यं समदं तेन पविकीर्णशक्षाङ्किकरणसमदन्तेन ॥३०॥

शां ।। अथ राम । अथ अनन्तरम् । केन ! कनीयमा छवुतरेण छश्मणेनै रामः अयेष्ठश्राता गद्यते स्म उक्तः । कीदशः रामः स्मरतान्तः कामपीडितः । तथा द्विषां शत्रृणां रतान्तः युरतनाशकः । कि तत् गद्यते स्म ? वानयं वचनम् । कीदशम् ! समदं सहर्षम् । कीदशेन तेन ? प्रविकीणशशाङ्किरणसमदन्तेन विश्वसचन्द्रांखुतुल्यदशनेन ॥३०॥

पु०॥ अथ अनन्तरं रामः तेन कनीयसा छश्मणेन वावयं समदं सगर्वे न्यगद्यत अभिहितः । कीटशः [स्मरतान्तः] स्मरेण तान्तः आन्तः । कीटशेन ? अन्त-र्मनिस आगः अपराधं स्मरता रावणस्त्रश्रीवाद्यागः इति अर्थात् स्थ्यते । तथा प्रवि-क्तीर्णाः प्रस्ताः ये शक्तिमः किरणाः तैः समाः दन्ताः यस्य इति । "श्रुवि पश्यति (२ण्डिति)" इत्यत्र अर्थपरत्वात गदेः अपि द्विकसेता ॥३०॥

> ज्ञाम्यत्वश्रु तवेदं दैन्यं ह्यभिभवति मृदमश्रुतवेदम् । ज्ञोकान्तिः का तरतां परापमानार्णवं विस्न कातरताम् ॥३१॥

शां ा। शास्य । शास्य तु उपशमं गण्डतुँ। कि ततः अशु नेत्रजलम्। कस्य १ ते तव । इदं प्रत्यक्षम् । हि यरमात् । मूढं मन्दं जनम् कीदशम् अश्वतवेदं अनाक्षणितसिद्धान्तम् । अभिभवति जयति । कि तत् १ दैन्यं विमनस्कता । का च शोकार्त्तिः शुन्यीका १ नैव । केशास् १ तत्तां प्लबमानानाम् । कस् १ प्रापमानार्णवं शञ्जनितम् अवज्ञाससुद्रम् अतः विद्युज सुख कात्ररतां विद्युजताम् ।।३१॥

पुरा। किं निजगाद इति आह । भी श्रीतः तत्र इदम् अश्च नेत्रजरं शास्यमु शान्तम् अस्तु । हि यतः दैन्यं दीनता अश्चतवेदं अशाखनं अभिभवित न तु त्वां श्रुतपारगम् । कातरतां भीरुत्वं विग्रज परापमानाणेवं शत्रुकृताभि-भवसागरं तरतां लहयतां भवादशानां का शोकार्त्तः १ न का अपि । शोक

९. स्मरतान्तः क्षथवा स्म रतान्तः ।

२. २० 'सौभित्रिणा'।

३. मo प्रतौ नास्ति ।

४. **आ**र 'यातु'

५--५. म० प्रतौ नास्ति ।

स्रापि इति । श्रुतं शास्त्रं. वेत्ति इति श्रुतवेदः । "कर्मणि अण् (पा. ३. २.१) इति अग्।। ३१॥

हरणं सहते नार्या द्विपता को मृग्यतां हि सह तेनाSSयीं। कुरु देखि सत्वरतां द्रष्टुं वैवस्वतं रिप्रः स त्वरताम् ॥३२॥

शां।। हर । हि यस्मात् । कः सहते क्षमते । किं तत् । हरणं अप-हारम् । केन १ द्विषता शत्रुणा । कस्याः १ नार्याः लियः तेन कारणेन तेन अरिणा सह सार्थम् । आर्या सती सीताऽथवा (अर्था) स्वामिनी । मृज्यतां गवेण्यताम् । तथा क्रुरु विधेहि। काम् १ वृद्धिं मतिम् । कीटशीम् १ सत्वरतां उपष्टम्भ-सन्काम् । तथा स रावणः रिपु: अरि: तव स्वरताम् उत्प्रकः भवतु । कि. कर्तमः द्रष्टं अवलोकियतुम् । कि वैवस्वतं यमम् । ३२॥

प्रा द्विपता शत्रुणा नार्याः श्रियाः हरणं कः सहते क्षमते । हि अत तेन हर्त्रा सह आर्या निष्पापा सीता मृग्यताम् अन्विष्यताम् । उभौ **अ**षि अन्विष्येताम इति अर्थः। यद वा तेन हि तेन हेतुना आर्या सीता सा सर्वेश मिल्लिया मृग्यताम् इति । आर्या इति उक्तम् परिप्राह्यत्वार्थम् । हे राम बुद्धिः सत्वरतां अध्यवसायपरां कुरु । स रिपुः वैवस्वतं यमं द्रुष्ट्रं त्वरतां संश्राम्यदा लबोगानन्तरमेव शञ्चः म्रियते इति अर्थः ॥ ३२ ॥

सिद्धि "भवदाशानां नैर्मल्यं कथयतीय भवदाशानाम्"।

स्फटविकसत्कैमलामं जलं च भूयोऽभिमन्यसे कमलामम् ॥३३॥ शां ा। सिद्धि । श्राशानां दिशानाम् भवतः जायमानम् नैर्मल्यं निर्मछत्वम् । कथयतीव आख्यातीव। काम ? सिद्धिं कार्यनिष्शत्तम् । कासाम् ? भवदाशानाम् । त्वन्मनोरथानाम् । तथा जलं वारि च कथयति इव । कीटराम् ? स्फुटविक सरकमलामं स्कटा व्यक्ता विकयस्कमलानां पुष्यत्पद्मानां आभा कान्तिः यत्र सु तथोक्तम् । सतः भूयः पुनः बाहुल्येन वा । कमळाभं परम् अभिमन्यसे जानासिँ त्वम् ! सर्व एव छाम इत्यर्थः ॥३३॥

प्राः समयः अपि अवं उद्योगयोग्यः इत्यर्थः । आशानां दिशां नैर्मत्यं वैमल्यं भवत् जायमानं भवदाशानां त्वन्मनोरथानां सिद्धिं कथयति इव। कीटशम् ? स्फुटा

१. सहते मार्याः ।

२. सह तेन आर्था अथवा अर्था।

३. भवत् भाशानाम् अथवा भवदाशानाम् ४. **६रा** प्रतौ "वैमल्यम्" पाठः स्वीकृतः

५. कमलाभम् अथवा कम् अलाभम् ।

स्पष्टा विकसतां कमलानां पद्मानां आभा कान्तिः यत्र तत् तथा कम् अलामे असिर्क्षि भूयः पुनरिष वन्हुम् अभिमन्यते भवान् इति शेषः। शरदा दिशां नैर्मल्ये जाते कः अपि अलाभः वन्तुं न शक्यते इति अर्थः॥३३॥

> इति विक्रमयदनेन<sup>°</sup> क्रमेण गदताऽश्रम्रक्तशशिवदनेन । ज्येष्ठः शुवक्छेशमितैः प्रमु<del>क्ष</del>म नेत्रे नितान्तशुक्कछे शमितः<sup>४</sup>॥३४॥

शां ।। इति । अनेन लक्ष्मणेन च्येष्टः रामः श्वमितः उपशमं नीतः। किं कृत्वा ! प्रमुच्य संस्कृत्य । के ! नेत्रे नयने । कीटशे ! नितान्तशुक्कले अति अते । कीटशः चयेष्टः ? शुक्कलेशं शुवा शोकेन वर्ष्टेशः दुःखं शुक्कलेशः। तं इतः प्रावः । किं कुर्वता ! अनेन गद्ता शुक्ता ! केन ? क्रमेण बानुपूर्या । कथम् ! विक्रमवत् सायष्टम्भम् । तथा अश्रमुक्तशशिवद्नेन मेघरिहतवन्द्रवदेनेन किं गदितं इति पूर्वोक्तम् ॥३॥।

पुः ।। इति विक्रमवत् विक्रमयुक्तं वदता अनेन इस्मणेन इयेष्टः रामः श्वामितः शान्तिं प्रापितः । किं इत्वा ! नेत्रे प्रमुख्य वाष्पांक्टन्ने नेत्रे अपपृज्य इति अर्थः । कीटशेन ! अप्रमुक्तशशिवदनेन मेघानाइतचन्त्रज्ञ्यवस्त्रेण । कीटशः व्येष्टः ! शुक्यक्टेशं शोकजनितं दुःसम् इतः प्राप्तः । कीटशः नेत्रो ! नितान्त-भुक्यक्टे धवळे ॥३॥।

> गच्छत्यवधावन्तं समीक्षमाणः स्वमर्थमवधावन्तम् । निकृतः सरस्या तनयः कौशस्याया जगाद स स्यातनयः ॥३५॥

भां ।। गच्छ । "स रामः कौश्चरयायाः तनयः पुत्रः" जगाद उकवान् । कीदशः ! निकृतः वित्रलम्भः। केन ! सख्या मिनेण सुगीवेण । तथा ख्यातनयः प्रसिद्धनीतिः । \*किं कुर्वाणः समीक्षमाणः अवलोकयत् । कम् ! स्वपर्यं स्वकीय-

१, टीकाकारः मुळे 'स्रभिमन्यते' इति पाठं स्वीकरोति ।

२. विकमवत् अनेन ।

३. शुक्षलेशम् इतः।

४. शु[क्]क्छे शमितः

५-५. म० नास्ति ।

६. **म०** 'विकृतः'।

प्रयोजनं कीटरं अवधावन्तम् अपगष्टन्तम् परियातं वा । क सति ? अवधौ \*मर्बाटायां गच्छति सति । कम् ? अन्तम् अवसानम् ॥३५॥

इत्थं छश्मणेन शमितः । कीश्वस्यायाः तनयः रानः जगाद् बभाषे । कीश्वम् ! स्वम् अर्थे आत्मीयं प्रयोजनम् अवधावन्तं अपगण्डन्तं नश्यन्तम्। समीक्षमायाः प्रयोजीच्यन् । क सति ! अवधौ छुशीवपरिमापितमयौदायाम् । अन्तं समाप्ति गच्छति सति । युपीवेण वर्षानन्तरम् एव आगम्यते इति हि परिमापितम् । अतः एव सम्ब्या सुपीवेण निकृतः विष्ठकृतः । तथा ख्यातः प्रसिद्ध नयः नीतिः अस्य इति । युपमकम् ॥३५॥

कुटकै: साकमलास्या दीनाः किखिनो मया च सा कमलास्या । रमते सम्प्रति पत्या तारा केवलमिहर्तुसैप्रतिपत्त्या ॥३६॥

मां ।। कुर । । इह अस्मिन् काले । दीनाः गतहपाः । के ? शिखिनः मयूराः । की हशाः अलास्याः नर्तनरहिताः कैः सह ? कुटजैः साकम् । तथा च मया च सह सा सीता । की हशी ? कमलास्या पश्चमुली दीना वर्तते इति । वचन [वि]परिणामेन सम्बन्धः । केवलं परम् । संप्रति अधुना । परया भर्या सह । तारा सुधीवभायां समते । केवलं परम् । केवलं क्ष्मिन् क्षमुना । सुधीवभायां समते । कावा स्वयं क्षमुली क्षमुली क्षमुली क्षमुली करते । प्राप्या अविप्रतिप्रकृष्या वा ॥३६॥

पुः।। किं नगाद इति आह । शिखिनः मयुराः कुटँनैः सार्क दीनाः शोच्याः नाताः यतः अलास्याः छीलान्यस्याः । कमलास्या पश्मुखी सीता च मया सह दीना । सम्प्रति इदानीम् तारा कैवलं सुप्रीवनाया एव पत्या सुपीवेण सह ऋतुसंप्रतिपत्त्या शरत्संमत्या रमते कीडति इति ॥१६॥।

दुष्करमञ्जना मत्तः श्रियमधिगम्योपभोगमञ्जना मत्तः । रोगमिमं श्वासमयं नावैति गतं च वानरश्चा समयम् ॥३७॥ शां०॥ दुष्क०। वानरश्चा ष्टवगकुनकुरो नावैति नावगच्छति । किम् १ रोगमिमं दुष्करमिमं उपभोगलक्षणम् कथमृतम् १ श्वासमयं श्वासदेतुकम् । तथा दुष्करं

<sup>\*-\*</sup> म० नास्ति ।

१. साकम् अलास्या अथवा सा कमलास्या

२. चित्रकाच्यत्वेन विश्वमानोऽपि विसर्गौ न गण्यते ।

 <sup>&#</sup>x27;दीनाः' एवं शिखिनो इत्यस्य विशेषणम् अतः दीना इति बहुवचनम् । यदा च दीना इत्येव सीताबिशेषणं निभते तदा एकदचनम् वचनविपरिणानेन सम्बन्धः ।

४. म॰ 'विपरीतवस्या'। ५. क्ष्मा० प्रती नास्ति ।

दुःसहस्। तथा समयं कालं वा अवधिकतम्। कोटशस् १ गतम् अतिकात्तस्। न अवैति । कथंमूतो वानरश्चा १ मत्तः प्रमादी । केर्न १ उपमोगामधुना विषयानुम-वनमधेन । किं कत्वा १ अधिगरूप प्राप्य । कास् १ श्रियं लक्ष्मीस् । कस्मात् १ मत्तः मस्सकाशात्। त्व १ अधुना इदानीमेव ॥३०॥

पुः।। किंच अयं वानरश्चा कपिकुनकुरः इमं प्रत्यक्षस् अपि वर्तमानः श्चा-समयं विखासप्रचुरं रोगंन अवैति न जानाति समयं वर्षारात्रं च गतम् अतीतं नावैति । अधुना साम्प्रतं दुष्करं यथा स्यात् श्चियं राजछक्ष्मां मन्तः स्तस्काशात् अधिगम्य प्राप्य उपभोगमधुना सम्भोगरूपेण मधेन मन्तः छष्टः इति अञ्चानहेतुः । मन्तः हि किञ्चिद अपि न चिन्तयते । वानरश्चा इति "कुत्सितानि कुत्सनैः" [पा. २, १. ५३] इति समासः ॥३७॥

विग्रजन्नहमश्रु तया प्रियमा रहितः का तिष्ठतीत्यश्रुतमा। निलनमवश्यायेन ष्डुतमिव सीदामि तत्तुरवश्या येन ॥३८॥

शां० । बिस्ट० येन कारणेन "तनुः" शरीरं अवश्या अस्तर्धां मम तेन कारणेन सीदामि विषणणः अस्मि शीणेबान् । कम् इवः निक्रिनमिव पध-बत् । कोष्टशम् १ एन्द्रतं न्यास्तम् । केनः १ अयश्यायेन । किं कुर्वन् अहम् १ बिस्टजन् सुञ्चन् । किं तदः १ अश्च नेत्रवारि । कथंसूतः अहम् १ रहितः होनः । कया १ त्या प्रियमा सीतया । कीष्टस्या १ अश्चतया अनाकर्णितया । कथम् १ वव विष्ठति इति कस्मिन् देशे आस्ते इति ॥३८॥

पु० । कि वा आई तथा प्रियया सीतया रहितः अश्रु बाष्पं विश्वञ्चन् सीदामि अध येन अवसादेन तनुः गात्रम् अपि अवश्या अनायता । किए इव अवश्यायेन हिमेन प्छुतं निलम् इव । की दश्या ! प्रियया । क तिष्ठित इति अश्रुतया अनाकर्णितया अश्रुतवातया । निलन् इति उपमायां लिङ्गमेदः न दृषणं । आवि-ष्टिलङ्गस्वात् । यथा विद्या धनमिव अर्जिता इति । अवश्या इति वशंन गता अवश्या वशं गत इति यत्प्रत्ययेन समासः । १२८॥

१. म०- 'केनेति'।

२. २१० 'अवस्था

३. म० प्रती नास्ति ।

युवतिसमायोगेऽहं रत इति न जहाति यः समायो गेहम् ॥२॥ बाणस्य मदस्तस्य स्पर्धेन विनाशमेष्यति मदस्तस्य ॥३९॥

भ्रां । गुब । तस्य छुपीवस्य मदः अपि विनाशम् एष्यति गमिष्यति । केत ! स्पर्शेत मङ्गेत । कस्य ! वाणस्य शरस्य । कीदशस्य ! मदस्तस्य गया-श्विस्थ । यो न जहाति न छुखति । किं तत् ! गेहम् ! गृहम् । कीदशः ! समा-यः । वचतरतः "वचनमतः[गः]" । कथं युवतिसमायोगे स्वीसंपर्के अहम् "र्तः" आसक्तः इति हेतोः ॥३९॥

पु॰ । यस्य सुयीवस्य मद: दर्षः मदस्तस्य मया अस्तत्य क्षितस्य बाणस्य स्पर्जेन विनाशं श्रंशम् एष्यति प्रणश्यति तस्य । कस्य १ यः सुग्रीवः समायो गायावां गेहं गृहं न जहाति । कुतः युवतीनां समायोगे संगमे रतः अहमिति ॥२९॥

परुषं वद सौमित्रे भावं न करोति साधुवदसौ मित्रे ।

त्रज मित्रान्तवधौ तं स्खलितं शरदाभिवीक्ष्य खं नवधौतम् ॥४०॥ शां॰। त्रज्ञ०। हे सौमित्रे । ज्ञन्मण ! कीहताः ! मित्रमान् वृद्धिवृद्धतः । त्रज्ञ गच्छ । कि करोमि ! वद शृहि । कथं परुषं निष्टुरम् । कस् ! तं छुत्रीवम् । कीहताम् ! स्खलितम् च्युतम् । क ! अवधौ मयौदायाम् विषये । कि ज्ञत्वा ! अभिवीक्ष्य अवज्ञेवय । कि तत् ! खम् आकाशं नवधौतं प्रत्यप्रनिर्मेळम् । कसा ज्ञ्बा ! शरदा शरदा शरदा शरकालेन । यतः असौ छुपीवः भावं चित्ताभिप्रायं ने करोति । किस्मन् ! मित्रे मित्रे । कः इव ! साधुवत् विष्टः "इव" ॥४०॥

पुः। यत एवं तस्मात् हे मतिमन् ! सुदुहे ! सौमित्रे ! स्थमण ! त्रज गन्छ गत्वा च तं सुपीवं परुषं वद् निष्ठुरं त्रूहि । यतः सः[असौ] सुप्रीवः मित्रे सुहृदि मयि सापुः-

समायोगे अहम् अथवा समायो गेहम् ।

२. म० मास्ति ।

२. **म०** समयो वंचनपरः ।

४. झा० नास्ति ।

५. **झा**० मास्ति ।

६. वद सौमित्रे अथवा साधुवद् असौ मित्रे ।

अग्र० 'मितिमत'

८. **आ**० नास्ति । ९. आ० 'चत्तं'।

१९. म० साधु इव'।

११. म० नास्ति ।

भावं साध्वर्हमभिषायं न फरोति । कोटशम् ! तम् अवधी स्विजिनं परिसापिन-मर्यादायाः स्विजिनम् अपराजम् । कि इत्वा ! स्वम् अकाशं तवधीतं सवानिम्नकी-कृतम् अभिवीक्ष्य टब्ट्बा अपि । साधुवदिति तदहेति [पा.५.१.११७] इति वतिः ॥१०॥

नित्यसुखिन् नाशं सा बृष्टियीता वयं सुखिन्ताऽऽशंसाः। चन्द्रमपश्याम ! त्वं नावेषि गताश्र कथमापः व्यामन्त्रम् ॥२१॥

भां । नित्य । हि नित्य पृखिन् ! सदा मृत्यामक ! वृष्टिः वर्षा नादाम् अभावं याता प्राप्ता । वर्ष चन्द्र शिवां अपत्रयाम दृष्टवन्तः । कीद्रणाः सन्तः ! मृद्धिन्तार्थामा अतीवगतमनीरथाः । त्वं च कथं न अवैषि न जानासि । काः आपः पानीयानि । कर्थभूताः ! गताः प्राप्ताः । किं तत् ! स्यामत्वं स्थामलन्ताम् ॥ ११॥

पु॰ । किं च है नित्यसुखिन् ! अभोक्षं मृत्तिन् ! बृष्टिः नाश्चं याता गता । वयं च सुखिन्ना आशंसा येषां ते चन्द्रम् अपत्रयाम दृष्टवन्तः स्वं अपस्याम अपगतकार्मान्(लिमन् !) दुर्दिनसमयं कथं ना[वैष] ...॥४१॥

विघने खे दम्भनत कथमेष्यति वा मनोऽद्य खेदं भवतः। अविरत! शरदापि तया प्रियमा रमसे मयैकशरदापितया।। ४२॥

भ्रां० । विभ्रं० ॥ वा अथा । कथम् एष्यति ! गिमध्यति । अध् अधुना । कम् १ खेदं क्छेशम् । किं तत् १ मनः चित्तम् । कस्य १ दम्भवतः मायाचिनः । क सिति १ खे आकाशे । विधने घनरिहते । हे अविस्त ! अनुप-शान्त ! सुमीव ! यतो रमसे कीडसे । कया १ प्रियमा १ भाषेया तया तारया । कया कृत्वा ! शर्दा अपि न केवलं प्राष्ट्रपा । कीडस्या प्रियया १ मया एक-शरदापितया एकवाणसमर्थितया ? मैदेकशरदापितया । ॥४२॥

पु०। किं कृष्या परुषं वन्तव्यम् इति चेत् तद् आह । हे सुधी । १ खे [विघने] न्यां किं तिनेंचे । गतायामि प्राहिष द्रम्भवतः मायांचिनः भवतः तद मनः कथं खेदं आन्तिम् एष्यति । दास्मिकत्वात् तद मनो न खेतस्यते इत्यर्थः । अपि च उया तारानाम्न्या प्रियया सह रमसे । सा कीहशी । या रतेन संभोगेन रहिता बेरता न विरता अविरता शरदि(द) यस्याः तया रतन्यागरेण एव नीयमानशरदा एयर्थः । तथा मया एव एकेन शरेण दापितया सांश्वत्या ॥१२॥

१. ''तद्हेंम्' [पा. ५. १. ११'७']

२. म० नास्ति ।

विद्वणोत्यवर्तसमयं कालश्चन्द्रापदेशमवर्तं समयम् । मागास्त्वं पतितनयस्तं∶देशं यं जगान सुरपतितनयः ॥ ॥४३॥

भां । विद्युः । विद्युणीति प्रकाशयति । कः असी १ अयं काळः शरकाळः कम् १ अवर्तसं शेक्षरम् । कीटशम् १ चन्द्रापदेश्व शशिळधानम् । अतः अव ते रक्ष तम् समयं तमवधिम् । छुप्रीव मा गाः मा गच्छ लम् । कीटशः पतितनयः गतनीतिः । कम् १ तं देशं यं जनाम गतवान् । कः असौ सुरपतितनयः इन्द्रसन्तुः बाळः इत्यर्थः । ४३ ॥

पु॰। अयं काळः शरहूपः चन्द्रापदेशं चन्द्रन्यानं अवतंसं शेखरं विद्युणोति । अतः तं समयं मया सह कतां संविदम् अव । अरक्षणे दण्डमाह । सुरपतितनयः इन्द्रपुत्रः वाळी यं देशं जगाम तम् मा गाः परळोपः(कं) मा गमः। संविल्ळक्षते त्वमपि वातिप्यसे इत्यर्थः। यतः पतितः नयः नोतिः संवित्शळनं यस्य ॥ ४२ ॥

वाक्यं मानवदेवं निगदन्तं लक्ष्मणोध्य मानवदेवम् । ऊचे वासवसच्यं स्वस्य इंडैको गुणाधिवास वस त्वम् ॥ ॥४४॥

शां । वाक्य । अथ अनन्तरम् । छक्ष्मणो मानवदेवं राममृचे उक्तवात् । कि कुनैन्तम् ? इदं निगद्गतं बुक्तम् । कि तत् श्वाक्यं स्ववचनम् । कीटशं मानवत् साहंकारम् । कथम् ? एवम् उक्तप्रकारेण । कीटशम् ? मानवदेवं वासवसम्चं इन्द्र-समसत्तम् कि उन्ते ? हे गुणाधिवास ! शौयांदिगुणनिवास ? ! "वस त्वं तिष्ठ त्वं कीटशः ? स्वस्यः निरुद्धिनः इह गिरौ । कीटश एवं १ एकः अदितीयः " ।।४॥।

पुः। अथ जनन्तरं लक्ष्मणः मानवदेवं मनुष्धदेवं रामम् उत्ते वभाषे । कीदशरः प्वसुनतरीत्या मानवत् चित्तसपुनितियुक्तं प्रामाणकं वा वाक्यं निगदन्तं तथा वासवसत्त्वं इन्द्रसमसन्त्वं कुत्यसन्त्वं आपित् आविकाः सन्त्वम् । किम् उत्ते १ दे गुणाधिवास ! गाम्भीवादिगुणिनव्य ! इह त्वमेकः स्वस्थः निश्चितः वस । अर्द प्रश्नीवम् उपाल्क्युं गमिण्यामि इति अतः आह् ॥ १८ ।।

१. म॰ ''अवतं संशेखरं'' ४. म० ''तामवधिं''

२. म० ''चन्द्रपदेशं' ५. म० ''इन्द्रधत्त्वं' ॥ ४४ ॥ ३. म० ''चन्द्रव्ह्यानं'' ६. म० ''बोर्बाबद्वितीय''।

७-७ म० प्रतौ नास्ति तस्स्थाने म० प्रतौ इह अस्मिन् स्थाने स्वस्थः सन् त्वमेको वसति" अस्ति ।

समये गते घनानां पातितवारीणां योऽत्रतिषच्या त्राणान् पाति तवारीणाम्। न विगणितः शशितिलको याभिन्या येन परुषाणि तमभिशातुं यामि न्यायेन।।

शां । सम । तं छुपीवम् । अभिधातुं वन्तुम् । कानि । परुषाणि निष्टुराणि वनतानीति गन्यते । यामि अहं गन्छामि । यः पाति परिश्वति कान् प्राणान् अस्त । केषास् । तय भवतः अरीणां श्र्वणाम् । कया कृत्वा । अप्रतिपत्त्या अनुषमेन कार्यस्य अनारम्भेण वा । तथा येन न गणितः । कः असौ श्रितिलकः चन्द्र-विशेषकः । कस्याः ! यामिन्याः रात्रेः । क सति । समये काले गते अतिकात्ते । केषास् ! मेघानास् । कीदशानास् पातितवारीणां गुक्रअलानाम् । केन अभिधातुम् वामि ! न्यायेन नीत्या ॥४५॥

पु । तं सुमीवं न्यायेन युक्त्या परुषाणि अभिभातं वक्तं यापि गिष्णामि । तं कम् १ यः सुमीवः घनानां समये काले गते अपि अमृतिपरया सृद्धवेन तव अरीणां राक्षसानां प्राणान् पाति रक्षति तन्मारणेनापि(णेऽपि) विलम्बं करोति इत्यर्थः । कीदशानां घनानाम् १ पातितवारीणां निर्धुक्तपानीयानाम् किं च येन सुमीवेण यामिन्या शिवितिल्यकः चन्द्रः एव तिलकः न गणितः न विचारितः। प्रकृषा शारत न पर्यालीचिता इति लर्थः ॥ ४५॥

ताराभरणेप्यथुना खेदयिता मत्तो वधमईति भवतोऽसौ खे दयितामत्तः । क्रियते प्रत्युपकारः कदा श्रयानेन मिथ्या विक्षोभितस्त्वं कदाशयानेन ॥४६॥

शां । तारा । असौ सुमीवः भवतः तव खेदियता वण्डेयथिता । मतः मस्सकाशात् वधं नाशमहित । कीस्याः दियतामतः प्रियागविंतः । किस्मन् रवे आक्षाशे सित । कीस्थे : ताराभरणे तारकाविष्यणे । अधुना अपि न केवले वर्षाकाले ह्रत्यपि शब्दार्थः । प्रत्युपकारः कद् । किस्मन् काले क्रियते विधीयते । केव : श्रयानेन अजाप्रता अनुसमवता—हत्यर्थः । हे राम मिथ्या झलीकम् । त्वं

१. म० "भवारीणां"।

२–२. **३३ना॰** नास्ति ।

३. आर् ''प्रियगर्वितः'

४. क्यां 'प्रस्यपद्धाराश्च''

५. म० 'मास्ति

विलोमितः विव्रतास्तिः । केन १ अनेन सुगोवेण । कथा कृत्वा १ क**दाशया** कुस्सिताशया शोकवाञ्ज्या वा ॥४६॥

पु०। किं च असी छुप्रीयः मत्तः मस्सकाशात् वधमहिति । यतः भवतः सेदियता खेदकारी। कथम् ? ज्योगित ताराभरणे नक्षत्रज्ञृपिने अपि अधुना शरिद सः दियतामत्ताः बल्लभाभिष्टप्टः । अनेन छुप्रीवेण शयानेन अल्लेस कदा प्रत्युपकारः कियते । स्वत्वतेपकारित्वकयः कदाचित् अपि न करित्यते इत्यर्थः । अतः त्व कदा-स्या असी प्रत्युपकरित्यते इति दुराशया मिथ्या प्रलोभितः वञ्चितः । कियते हित "विभाषा कदाकश्री" [पा. २. २. ५] इति भविष्यति लट् । कराशया इति "कोः कत्तत्वुष्टिनेत्री" [पा. २, २. ५) वातिकी इति कद्मानाः । ४६ ।

न स्मरति कि त्वरीरितवरभासरतानां अटबीयु वोग्रैकेसरिवरभासु रतानाम् । अथवा अन्तक्ष्म सुष्टचा निवातदृत्तस्य प्राप्ता बोषाय वरन्निवा तदन्तस्य ॥

शां । नेस्मरः । कि न स्मरति चिन्तयति सुप्रीवः । केषाम् १ त्वदीरित-श्वरमासुरतानाम् अविकातवाणदीतिनां कर्मणि पद्ये। तथा रतानाम् आसका-नाम् । कासु ! अटबीषु अरण्येषु । कीदशीषु १ उग्रकेसरिशरभासु भयानकसिंह-शरमास्त्री । कि न स्मरति । अथवा यद वा प्राप्ता गता । का असौ ! शर्मनिश्चा शरकालस्त्रावः । किमथेम् ! वोधाय अवगामथिम् । कस्य १ [तदन्तस्य] सुप्रीव-विनाशस्य । अत्र अपि कर्मणि पद्ये। कथा १ सुष्टिचा सर्गेण । कस्य १ अन्तकस्य यसस्य । कीदशस्य १ निशातदन्तस्य तोक्षणदशनस्य ॥३०॥

पु॰ ॥ किं च खदीरितशराणां व्यत्थिमकाण्डानां या भाग्नुरता दीसयः ताः सः न स्मरित किम् । कीदशानाम् ? अटवीषु ये उम्राः केसरिणः सिंहाः इरमाः भडापदाः तेषाम् अयुषु रतानाम् अनुरक्तानाम् तत्प्राणानाम् इति अर्थः । अथवा किं बहुना उकेन ? निञ्चातदुस्तस्य तीक्ष्यदशनस्य अन्तकस्य यसस्य । बोधाय धुम्रोवस्य मृत्युं ज्ञापयितुं शरन्निशा शरद एव निशा रात्रिः दिष्ट्या प्राप्ता

१. क्षां 'क्रस्सितवाञ्ख्या'

२. म० 'रौद्र' इति पाठः स्वीकृतः ।

३-३. म० नास्ति ।

**४. म० नास्ति** ।

५. म० ''निशितस्य'।

म० 'तीक्णदन्तस्य' ।

दिष्टचा इति स्नानन्दे अञ्चयम् । बोघाय इति ण्यन्तात् भाववचनावे [भाववचनाश्च पा.३-३-११] इति घत्र् । "तुमश्रवि" इति चतुर्थौ ॥४७॥

इत्युक्तवान् विसृष्टो विशेषकान्तेन ज्येष्ठेनारिप्रमदाविशेषकान्तेन । रविस्रुतमभिसर्तुमनाः सन्नागमनं तं हरिरिव हरिमधिशयितं सन्नागमनन्तम् ॥

शां । इस्यु । उपेण्ठेन रामेण छक्षमणः विस्ष्टरः प्रेषितः । कीदश्यः सन् ! उनत्वान् । किम् इति पूर्वोकम् । कीदशेन ! विशेषकारतेन अतिशयकम-नीयेन । तथा अरिप्रमद्दाविशेषकारतेन शतुसीमन्तिनीतिलकनाशकेतै । कीदश्यः छक्षमणः ! अश्विसन्तुमनाः गन्तुमगाः । कम् ! रविस्तं सुग्रीवस् । कीदशम् ! सन्नागमनं खंजातागमनअङ्गं विलम्बितयातम् । कः इव हरिः इन्द्रः इव । यथा इन्द्रः इरिं विष्णुम् अभिसरित कीदशं विष्णुम् ! अपिश्विपतम् । कम् ! सन्नागम् किमभिधेयम् ! अनन्तं शेषम् ॥४८॥

इति श्वेतान्वरश्रीशान्तिस्पृरिविरचितायां शिवभद्रकाव्यवृत्तौ प्रथमः आसासकः ॥
पु । ॥ इति उनत् ० इत्थम् उक्तवान् उक्तणः ज्येण्ठेन रामेण विस्रष्टः
प्रस्थापितः । कीदशेन ? विशेषकान्तेन अतिशयरमणीयेन तथा अरिप्रमदानां
शञ्चस्त्रीणां यः विशेषकः तेषाम् अन्तेन नाशकेन शञ्चस्त्रीवैष्य्यकारिणा इत्यर्थः ।
कीदक् उक्षमणः ? तं रिवस्नुतं सुप्रीवं अभिसर्तुमनाः अभिगन्तुम् अभिज्ञाकुकः ।
कीदशं तम् ? सन्नाग्नमं विक्रीयतम् आगमनं यस्य तम् । इरिः विण्यः फणी इव
अभिसर्तुं गन्तुं मनः अस्य इति बहुबाहिः । तुंकानमनसः अपि (सारिप) इति
मळीपः ॥ ४८॥

इति प्रथमः आश्वासः ॥

१. तुमर्थाच्च भाववचमात् (पा. २.३.१५)

२. पु॰ 'सप्तमी' इति पाठः ।

३ क्षा ० ''बाजुबिलासिनीतिलकनाशेन''।

**४. म०** नास्ति ।

५. मः० नास्ति।

६. क्षा० ''तमनन्तसंज्ञम्'ः।

Journal is primarily Intended to be researches in Medieval Indian re, Hence emphasis will naturally the languages, literature and al sources of that period. But it itso give sufficient space to other is which throw light on Ancient & Culture.

### s of Contributions

ibutions embodying original ches; abstracts of theses accepted is University; critical editions of the flished Sanskrit, Prakrit, firamsa, Old Hindi, Old Guiarati

tramsa, Old Hindi, Old Gujarati appreclations and summaries of it and medieval important original notices of manuscripts and textual sms will be published in the al.

### um of Articles

should be written in any one of blowing four languages: Sanskrit, Cularati and English. les written in language other than should be accompanied by a mary in English.

#### luneration

D. Institute of Indology will pay parium to the authors whose ibutions are accepted.

| mpi  | Subscription |      |  |
|------|--------------|------|--|
| id   | Rs.          | 20/- |  |
| рe   | Sh.          | 30   |  |
| ijΑ. | Dollar       | 5.00 |  |

### Other Rules

- (1) Contributions intended for publication in the Journal should be type-written (with double spacing) or legibly written on one side only of the paper. Copies should be retained by the authors.
- (2) It is presumed that contributions forwarded for publication in the Journal are not submitted elsewhere.
- (3) The copyright of all the contributions published in the Journal will rest jointly in the L. D. Institute of Indology and the authors.
- (4) Ten offprints will be given to the contributors free of charge.
- (5) Titles of books and Journals should be indicated by single underline. Sanskrit, Prakrit, Hindi, Onjarati terms occurring in the articles written in English should be underlined. The standard system of transliteration should be followed.
- (6) Those who want their wroks to be reviewed in the Journal should send two copies of the same.

All contributions and correspondence may please be addressed to

Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

### OUR LATEST PUBLICATIONS

(1972)

- 32. Philosophy of Shri Svaminarayana by Dr. J. A. Yajnik
- अध्यात्मिबन्दुः हर्षवर्धनोपाध्यायनिवद्धः स्वोपज्ञवृत्त्या युतः ;
   सं० मुनिश्री मित्रानन्दविजयकी नगीन जी. शाह
- 35. न्यायमञ्जरीप्रनिथमङ्गः चक्रधरकृतः, सं० नगीन जी. शाह
- Prakrit Proper Names Pt. II
   Compiled by Dr. Mohan Lal Mehta
   and Dr. K. Rishabh Chandra
- 38. Karma and Rebirth by Dr. T. G. Kalghatgi

(1973)

Collection of Jaina Philosophical Tracts
 Ed. Nagin J. Shah

# **SAMBODHI**



(QUARTERLY)

VOL. 2

OCTOBER 1973

NO. 3

EDITORS

DALSUKH MALVANIA

DR. H. C. BHAYANI

### CONTENTS

Problems of Ethics and Karma Doctrine as Treated in Bhagavatīsūtra

### K. K. Dixit

Iconography of Sixteen Jaina Mahāvidyās as Represented in the Ceiling of the S'antinatha Temple at Kumbhāria

### Maruti Nandan Prasad Tiwari

A Recent Study of Indian Kāvya Literature

N. M. Kansara

Collection of Jaina Philosophical Tracts - Reviewed

E. A. Solomon

प्राचीन उपनिषदों की दार्शनिक चर्चा

कृष्णकुमार दीक्षित

र्कुवलयमाला-महाकथा की अवान्तरकथाएँ और उनका वर्गीकरण के. रिषभचन्द्र

कर्पूरमजरी अने स्वामीभक्त सेवकनुं कथाबिस्ब इसु याक्रिक

शिवभद्रकृतं शिवभद्रकाच्यम् (टीकाद्वयसमेतम्)

सं श्रीमती नीलाञ्जना सु शाह जम्बूकविक्कतं चन्द्रद्तकाव्यम् (वृत्तिसमेतम्)

सं. पंडित इरिशंकर अ. शास्त्री

19.4.74

# THE PROBLEMS OF ETHICS AND KARMA DOCTRING AS TREATED IN THE BHAGAVATI STITRA

### K. K. Dixit

The Bhagavati Sütra is a collection of miscellaneous dialogues composed at different periods of time by different authors. And what it offers us is a treatment of what these Jaina authors consider to be the theoretical problems of a fundamental importance. As such the text is of extreme value for those seeking to undertake a historical study of the fundamental theoretical positions evolved by the Jaina authors in the course of time. In the following we intend to corroborate this contention of ours through a study of the problems of ethics and Karma-doctrine as treated in the relevant portions of the Bhagasait Sütra.

It is revealing that a good majority of Bhagavars dialogues concerned with the problems of ethics take up for consideration the question of violence, and the impression is unmistakable that with the authors concerned non-violence constitutes the basic moral virtue. Most noteworthy in this concerning the diagram of kriyā. As here understood kriyā stands for an act of violence exhibiting five aspects, viz.

- (i) bodily exertion on the part of the agent of violence—called kayıkı kriva.
- (ii) employment of the needed implements on the part of this agent called adhikaraniki krivā.
- (iii) the feeling of ill-will harboured by this agent against his prospective victim—called pradvesiki kriva.
- (iv) the bodily torture caused to this victim by this agent-called
- (v) the killing of this victim at the hands of this agent—called pranage

The position is almost self-explanatory, but some of its ramifications are rather curious and two deserve special attention:

(1) Thus in view of the common Jaina notion that the particles of earth, water, fire and air, ordinarily considered to be inanimate, are in fact animate beings the doctrine of kriyā is only too often applied to the alleged cases of violence practised against such particles. For example, it is once asked as to who is guilty of greater violence—the person who lights sambodhi 2.3

fire or the one who extinguishes it. The answer is based on the consideration that one who lights fire causes the death of the fuel-particles, the spot of earth where fire burns, and the like while preserving the life or fire particles, whereas one who extinguishes fire does just the opposite. And the understanding is that the former person is guilty of greater violence than the latter.

(2) Similarly, in view of the notion that implements of violence like bow and arrow, ordinarily considered to be inantmate, are in fact animate beings the question is too often asked as to whether and how far these are co-participant in the act of violence in which they happen to be employed. For example, it case a person shoots at an animal an arrow from his bow and thus kills it then the understanding is that this person is guilty of all the above mentioned five types of kriyā but his bow and arrow are guilty of all of them minus the last; on the other hand, in case an arrow set on his bow by a person accidentally falls on some animal and thus kills it the arrow is guilty of all the five types of kriyā while the person and his bow are guilty of all the five types of kriyā while the person and his bow are guilty of all the five types of kriyā while the person and his bow are guilty of all of them minus the last. [In this connection a bow or an arrow is treated not as one body inhabited by one soul but as a colony of bodies each inhabited by a distinct soul but that is a matter of details whose significance will become apparent in a moment.]

All this throws considerable light on the specific Jaina understanding of the phenomenon of violence. That the particles of earth, water, fire and air are animate beings and hence a possible victim of violence ever remained a distinct and conspicious Jaina position. But the position that things like bow and arrow are animate beings and hence a possible agent of violence gradually receded into background-so much so that Abhayadeva, the late medieval commentator of Bhagavatz fluds considerable difficulty in explaining the passages setting forth the position.4 And yet this latter position too is not a freak appearance within the body of Bhagavati. For it can easily be recognised as what the modern anthropologists call a primitive animist position and the likelihood is most strong that the common Jaina notion that the particles of earth, water, fire and air are animate beings was a refined outcome of the primitive animist notions prevalent among certain circles of Indian populace. Thus instead of straightaway saying as would a primitive animist that a bow or an arrow is an animate being the Jaina authors of Bhagavatt would maintain that this bow or this arrow is a colony of ensouled bodies of the form of earth, water, fire or air, Something like this explains why the so common Indian doctrine of four or five  $bh\overline{u}tas$  or physical elements was never accepted as such by the Jainas in whose eyes the particles of earth, water, fire and air were not sheer physical entities but ensouled bodies. So what these Jainas in effect

dld was to adapt the doctrine of  $bh\overline{u}tas$  to the animist ideas that they had inherited from a primitive past. Be that as it may, Bhagavatt does contain pieces of genuinely old Jaina speculation on the question of violence, speculation so old that it at times appeared rather enigmatic to the later generations.

Certainly, the oldest Jaina authors had been arguing that acquisitiveness and violence are two basic moral vices which an ideal monk seeks to get rid of through a strict observance of the prescribed monastic code of discipline. In Bhagavat's too the dialogues dealing with the problems of monastic conduct either emphasise that an ideal monk seeks to overcome the spirit of acquisitiveness or that he seeks to avoid the occasions for violence. In view of what was already been said before regarding it nothing requires to be added so far as the question of violence is concerned. Then there remain to be noted only the passages where it is laid down that an ideal monk strictly observes the monastic rules that have been prescribed in connection with the procurement of his daily requirements and the impression is unmistakable that it is thus that the monk conducts his fight against the spirit of acquisitiveness; at one place we are told so in so many words. Even so, the fight against the spirit of violence is deemed to be the major fight. This becomes evident even from the words usually employed to denote an ideal monk (they all tend to connote one up against violence); to take the major important examples, such words are samples. samyata, virata, pratyakhyanin. Of course, the words in question also tend to imply that the person denoted by them is free from all moral vices and the tendency is deliberate. For it was the crux of the old Jaina argument that violence is the spring of all moral vices so that one who is free from violence is free from all moral vices. At one place Bhagavatt even says it in so many words that one who follows the prescribed monastic code of conducts, one who moves about cautiously (i.e. is vigilant against the occasions for violence) is free from anger, pride, deceit, and greed-the four basic vices designated 'kaşāya' by the latter theoreticians.7 But the point is that Bhagavati does not deem it necessary to augment the list of basic vices by adding items other than violence (and acquisitiveness). Hence it is that one or two dialogues where note is taken of what the later Jainas call mulavratas or basic vows must be of a relatively late origin,8 As a matter of fact there is something intriguing about the Bhagavati treatment of these basic vows. As has been just noted, these are the subject proper of no more than one or two rather later dialogues. But there is a list of 18 moral vices which makes its appearance - mechanically so to say - in all sorts of contexts. This list includes the five contraries of the basic vows, the kaşayas and the following nine vices

(which, however, have played no significant role in the subsequent development of the Jaina ethical discussion):

preyas = attachment
dreta = aversion
kalaha = quarrel
abiyakhyāna = calumny
paliunya = meanness
parapairvāda = slander
rati-arati = love-hate
māyā-maya = deception
mithyā-dariana = false faith

What is still more anomalous is that this list of 18 vices is the standard such list in Prajnapana though in no text of classical Jaintsm (certainly not in Umasvati's Tattvartha). It seems that it was only later on that the Jaina authors started to attach a special value not only to the list of four kasayas, but also to that of five basic vows. The idea is somewhat disturbing but seems to be well based. Perhaps Acaranga-II,3 is the first Jaina taxt to have taken up a detailed treatment of the five basic vows along with the five accessories each (called bhavana) superadded to them. And to add 'renunciation of nightly eating' as a sixth item in this list, as is done in Dasavaikalika 4, was a still later phenomenon; (in all probability the passage concerned was a later interpolation in Dašavalkālika it being a solitary prose passage in a text otherwise composed in verse). Be that as it may, the Bhagavatz passages dealing with ethical problems raise to the status of a basic vice nothing except violence (and acquisitiveness)-this again being an evidence of the relatively early origin of these passages.

Another evidence of the relatively early origin of the Bhagavatt passages dealing with ethical problems is the relative absence in them of a treatment of the householder's duties; (in the oldest Jaina texts such treatment is conspicious by its absence.) Thus only in a few passages is the question raised as to what merit accrues to a householder who feeds a monk well and what demert to one who feeds him ill. About two passages speak of a householder performing samayika, one speaks of the pratyakhyana (meaning frenunciation of violence) on his part. All these passages must be relatively late and the latest must be one which speaks of what the later authors call the twelve vows of a householder. These twelve vows include those 'five basic vows' as observed on a gross level and seven others called 'additional vows', but the anomaly about this passage is that even in the case of all monk's vows it speaks of 'five basic vows'—as observed on a full-fiedged.

level—and ten 'additional vows'.12 These 'ten additional vows of a monk' do not occur in the classical Jaina authors' treatment of the problem (certainly not in Umasvati's treatment of it). This perhaps suggests that the passage, though late, is not too much so.

Lastly, one more aspect of the Bhagavati dialogues dealing wih ethical problems deserves consideration. The oldest Jaina authors discussed the problem of world-renunciation in the background of concrete social conditions. Thus they would argue that a life of worldly success is a life of all sinfulness-from which the corollary emerged that a life free from all sin can only be a life of world-renunciation. To employ their own technical terminology, parigraha or acquisitiveness stood for all wordly attachment, arambha or violence for all sinfulness. In the Bhagayati discussion of ethical problems, however, such wakefulness to the social side of the situation is conspicuous by its almost total absence. Thus here violence always means violence practised by a man against an animal-or against the particles of earth, water, fire and air, but never that practised by a man against another man. It is only once that we hear of a man killing another man but the circumstance is somewhat odd-at least unusual.18 For we are here asked that if at the same time when a person shoots arrow at an animal and kills it another person kills this person himself then who is guilty of violence in relation to whom; the answer obviously is that the first person is guilty of violence in relation to the animal, the second person guilty of violence in relation to the first person. But it is equally obvious that such a discussion throws no light on the social question of man's violence against man. The classical Jaina authors undertook some sort of discussion of the social side of ethical problems when they took up for consideration the householder's twelve duties, but Bhagavatt has not vet reached this historical stage of evolution and it has already crossed that oldest historical stage when social questions were discussed in connection with a treatment of the monk's duties and when the question of the householder's duties had not at all appeared on the thought-horizon of the Jaina authors

The Bhagavan treatment of the problems of karma-doctrine has Its own value. In this connection a peculiar verbal usage of the text deserves notice. Thus when it intends to say that a person commits a kriya (kriyaya karoti) it sometimes says that this person is touched by this kriya (kriyaya spṛṭah). It Certainly, the phrase touched by kriya' used here is somewhat odd but it sems to have been patterned after a popular phrase of those times. For in the dialogue considering the case of one person killing an animal and another person killing this person humself we are told that the first person is touched by the enmity of the animal (mṛgavaireṇa spṛṭlah),

the second person touched by the enmity of the first person (purusavairena sprstah),15 Now the modern anthropologists tell us of the primitive peoples who believe that when a person commits a crime agaist another person this crime hounds the first person as long as it does not bring upon him an appropriate disaster. And in all probability such a belief was prevalent among that circle of Indian populace which was accustumed to the phrase 'touched by the enmity of so and so.' This in turn became the starting point for the Jaina authors developing their doctrine of karma which in its essense is but a refined verson of the belief in question. The first step in this connection must have been to speak of the technical concept 'knva' instead of the popular concept 'vaira'. Then the idea must have occurred to those Jamas that if kriyā is to touch a person it must be something tangible, and thus came into existence the concept of kriya treated as a physical entity. Soon, however, kriyā quâ a physical entity came to be designated karma and one began to speak of a person committing a karma (karma karoti) or a person being touched by a karma (karmana sprstah). Lastly, the search was made for an active voice usage expressing the same idea as 'karmana sprstah', and the phrase 'karma badhnati' (binds down a karma) was the outcome.

Here we reach the stage represented by the classical Jaina authors who in this connection exclusively employed the phrase 'karma badhnair'. But the noteworthy thing is that in Bhagavart the phrase 'karma badhnair' is a relatively rare occurrence; for here the moral usual phrase is karma (or kriyan) karoti (or prakaroti), so coassionally karmana (or kriyana) sprstaß: "Alls makes it sufficiently clear that in Bhagavart what we are here having before our eyes are the beginnings of the specific Jaina version of the doctrine of karma—of which version there was little trace in the oldest texts. Not that these texts do not speak of one's evil acts involving on in the whip-pool of transmigration, but they are innocent of the notion that these one's evil acts give rise to the karmic physical particles which remain attached to one's soul as long as one has not reaped the due consequence of these acts, It is this notion that is adumbrated in Bhagavari and it is this that constitutes the kernel of the Jaina karma-doctrine.

The Jaina karma-doctrine in its classical version posits eight types of karmas, each having more or less numerous sub-types. Of the eight types four are exclusively evil but four are equally divided into good and evil sub-types. The classical authors also lay down about the different good and evil types and sub-types of karmas as to which of them are earned as a result of what good and evil acts. In Bhagavari too there is one dialogue (reminiscent of Tativariha 6.11-25) which details these good and evil acts and there is one dialogue.

illustrations by way of explaining as to how a good karma yields a good fruit an evil karma an evil fruit. Besides, here there are also other stray references to good karmas by the side of evil ones20. Nevertheless, the fact remains that a good majority of the Bhagavatt dialogues dealing with the karma-doctrine makes plainer sense if the notion is set aside that there are good karmas by the side of evil ones. And in view of what we have above said about the probable origin of the Jaina karma-doctrine it should be normal to expect that originally it posited only evil karmas. Certainly, if it is kriya (meaning in a narrow sense an act of violence, in a hroad sense an evil act as such) that gives rise to karma karma must be something necessarily evil. Two striking examples should make it clear how the concept of karma as something necessarily evil makes for a better comnrehension of the relevant Bhagavatt passages. Thus we are told that a well-behaved monk reduces the number of the constituent-particles of his karmas, their intensity, their duration, their tightness while an evil-acting monk augments all these four;21 this statement is much easy to follow if it is presupposed that all karmas are necessarily evil. Similarly, we are told that a particular amount of experiencing of karmic fruit on the part of a hellish being annihilates a smaller number of karmas than the same on the part of a well-behaved monk;22 this statement too is much easy to follow if it is presupposed that all karmas are necessarily evil. Even the latter-day commentators tell us that in these statements the word 'karma' should stand for evil karma; in all probability these statements originated at a period when the concept of good karma had not been posited at all. Perhaps, the concept of good karma was first posited in connection with a treatment of the ideal monk's conduct. For it seems to have been realized that since all actions give rise to karma the ideal monk's conduct too must give rise to karma. But the difficulty is that a worldly being's action gives rise to karmas which yield fruit at a more or less distant future while it is the very essence of a monk's being that he accumulates no karmas which might yield fruit in future; so the thesis was propounded hat the karmas generated by an ideal monk's action are got rid of as soon is they are generated. And since a worldly being's action giving rise to arma was technically called kriya an ideal monk's action giving rise to arma too was called kriva-though of a new type technically termed Irvzathiki kriva.28 This was certainly a radical amendment introduced in the loctrine of kriva; for uptil now a kriva was understood to be necessarily n evil act. Even so, the fact that no third type of kriya standing for a ordly being's good action-and supposed to generate good karmas-was osited tends to confirm the surmise that the concept of tryapathiki kriva as formulated at a time when the doctrine of kriya was yet open to mendment while the concept of good karma generated by a worldly being's od action was formulated at a later period when the doctrine of kriya had already been rounded off. He that is it may, the concept of good action, though a most conspicuous constituent of the classical Jaina doctrine of karma, makes its appearatice in Bhagawatt only it strap passages which must on that very account be declared to be relatively late.

The relative antiquity of the Bhagavati passages dealing with the karmadectrine is demonstrated on two further gounds, viz., (i) the utter simplicity of the questions raised in many of them, and (ii) the formulation in some of them of certain positions in a form different from their later classical version. Let these be considered by turn: (1) Thus good many passages bring to light some aspect of the simple thesis that karmas are of the form of certain physical entities which penetrate a soul from all sides and occupy it thoroughly.24 Similarly, good many passages bring to light some aspects of the simple thesis that a soul which has karmas attached to itself some time experiences the fruit of these karmas and then expels them out 26 A student who is conversant with these problems as they have been dealt with by the classical Jaina authors might be struck by the naivete which characterizes their treatment in the passages in question of Bhagavatz, but he has to realize that what he is here face to face is the historically earliest available treatment of these problems. (ii) The same circumstance explains why certain positions which were also formulated by the classical Jaina authors appear in Bhagavati in a different form, a form usually different only verbally but at times also different materially. For example, here so many passages speak of a karma-type kānkṣāmohanīya28 and only the context explains that what is meant is the karma-type later designated darsanamohaniva. Similarly, one passage distinguishes between the experiencing of pradesakarma and that of anubhaga-karma27 and only the context explains that what are meant to be distinguished are the experiencing of the pradesa-ofkarma and that of the anubhaga-of-karma. Again, it is at times laid down that the pratyaya of karmic bondage is pramada, its nimitta voga,28 The classical authors do not thus distinguish between the pratyaya of karmic, bondage and its nimitta, for they simply speak of the cause of karmic bondage which are enumurated to be two, four or five: when two they are yoga and kaşaya, when four yoga, kaşaya, mithyatya and avirati when five yoga, kasaya, mithyatya, ayirati and pramada. Lastly, a fairly long passage seeks to describe the person who is on the eve of attaining mokea and as such is getting rid of his accumulated mass of karmas. The description of the performance undertaken by such a person is favourite of the classical authors but the noteworthy point is that the corresponding Bhagavatl description exhibits marked points of variance. Even the commentator notices the discrepancy as but has no explanation for the same; the fact of the matter is that the two descriptions are respectively a later stage and an earlier one of the same process of ideological evolution.

The above discussion of the Bhagavan treatment of the problems of ethics and karma-doctrine is based on the passages directly and expressly dealing with these two sets of problems. But some further and indirect light is thrown on the same by the passages dealing with the problems of mythology and those narrating stories. The classical Jaina authors came to develop an elaborate and well-rounded system of mythology with a cosmographic and a historical sector. The cosmographic sector spoke of the supposed numerous heavens and hells, the supposed numerous world-continents and world-oceans-of those places themselves as also of the residents thereof The historical sector spoke of the mighty personages-belonging to the spheres spiritual as well as temporal-supposed to have appeared on the scene of history since time immemorial. Bhagavati does not exhibit acquaintance with this entire developments because much of this development is a comparatively late phenomenon. But the treatment of heavens and heavenly beingsappearing in the purely theoretical passages20 as also in those narrating stories are detailed enough and instructive enough. Thus we are given ample information not only about the number of the different types and sub-types of gods and goddesses but also about their prosperity, their super-ordinary capacities, their weakenesses of character. In its essence the life of a god and goddesses is the life of a successful worldly human being writ large (and minus its toils). Now the impression is definitely and deliberately coreated that one becomes god as a result of his mentorious career as a human being-either as a monk or as a pious householder, and the question naturally arises as to why the authors of Bhagavati posed before human beings-particularly before monks-the prospect of a future life essentially akin to that of a prosperous worldly human being. The question becomes particularly pressing when it is remembered that the oldest Jaina authors had enothing but disdain for one hankering after worldly success. These authors placed before a monk the prospect of moksa and they would denounce the "life of a householder precisely because it was supposed to be a hindrance in the path of realizing such a prospect. Thus with them there was no equestion of placing before anybody the prospect of a future life as a god.... not before a householder who was considered to be a doomed being anysway, not before a monk who was considered to be an aspirant after nothing but moksa. These authors might well threaten a worldling with the prospect of a horrible future life in some hell, but they would never seek to tempt ?him through the prospect of a joyous future life in some heaven. All the Fsame, with the passage of time the Jaina authors did begin to tempt not only a householder but even a monk through the prospect of a joyous future life in some heaven, and the Bhagavati passages under consideration constitute a powerful testimony to this change of outlook. Of course, the idea was Sambodhi 2,3

never given up that a monk aspires after mokea, and it ever remained at positive conviction that only a monk is entitled to attain moksa. But it began to be conceded that a mouk falling short of the ideal would attain not moksa but birth in some heaven. And so far as the householders are concerned even the most pious of them had a right to hope for just birth. in some heaven - moksa being denied to them ex-hypothesi. The crux of the situation graphically flashes before the reader's mind when he learns from a nassage about the inner cogitation of a monk who has committed a sin: but is afraid of confessing and atoning for the same; thus this monk is made to say to himself, "What is the harm if I do not confess and atoms for my sin? When even the householders can possibly be born as a god I must in any case hope to be born at least among the lowest grade of gods "to It is in this background that we have to appreciate the fact that in almost all Bhargraft stories a common motif is how a dedicated and devoted disciple of Mahavira (or of another tirthankara) - mostly a monk, rarely a house bolder - earns through his meritorious acts the right to be next born among a particular grade of gods. These stories are symptomatic of profound change introduced in the character of Jainism as a monastic religious sect. The social conditions responsible for this change remain to he determined.

The oldest Jaina authors advocated a religion of world-renunciation under the plea that the life of worldly success is a life of sinfulness. Now from independent sources we know that the dominant religious trend of the contemporary Vedic society-a trend that has found expression in the Brahmana texts - stood for the pursuit of worldly success of all sorts through a performance of all sorts of yajñas. Viewed thus the contrast between this religious trend on the one hand and that represented by a monastic sect like Jainism on the other was too unmistakable to be missed. However the social message of a religious trend has of necessity to be couched in language that speaks of things and processes supramundane. Thus the Brahamana texts spoke of a valua meticulously performed by the Brahmit priest bringing about wordly fortune to the client concerned while the Jaina spoke of a well-pursued ascetic life putting an end to the transgmigrators cycle of the monk concerned. And as thus conceived a yainic performance is as mysterious an exercise as an ascetic performance. But that is the vital point so far as it concerns evaluating the social message of the religious trends in question. For in this connection the thing to be noted is that one trend extols the life of worldly success, the other condemns it. As things stood, it could mean only one thing. The guil between the possessing class and the dispossessed emergent within the fold of Vedic society must have become visibly large at the time who the protestant religious trend took its rise, so large that it began to disti

the sensitive souls like Buddha and Mahavira. The stories about the mighty prosperity of the families of Buddha and Mahavira themselves are to a large extent plous concoctions of the later generations, but even if they are not there is nothing incongruous about the idea that certain high-souled members of the affluent class should rise against the misdeeds of their own class. Be that as it may, the monastic religious sects of India were in their earliest phase a genuine protestant movement seeking under supramundane slogans a redressal of the socio-economic injustice vitiating the mundane life. This turbulant phase of India's socio-economic - as well as religious history came to an end by the time of Asoka who recognised it to be a foremost task of the state to see to it that the downtrodden masses - the dasgbhrtakas of his inscriptions - are subjected to no undue socio-economic strain It was then that all religious sects of the time - Brahminical as well as monestic - were reduced to the status of an exclusively religious phenomenon -that is, to the status of movements exclusively devoted to the supramundane interests of their respective followers; and it was then that the original social message of the monastic religious sects became largely obsolete. Now too these monastic sects would emphasize the virtues of a monk's life. but they would now also sing the praise of such householders as chose to follow the code of conduct prescribed for them by these sects. True, these plous householders were promised not moksa but birth in some heaven. but it was added that a monk too would attain not moked but birth in some heaven unless his conduct was absolutely in conformity to the ideal set for him. Such were the conditions under which the Jalua authors became so much pre-occupied with the problems of a householder's duties and mythology - in the first place, mythology concerning gods and goddesses; and then it was that they become so enthusiastic about narrating stories that were primarily meant to edify the plous but semi-educated householder. A perusal of the Bhagavati stories undertaken from this whole point of view should prove highly instructive. In any case, to judge from the simplicity of their form as also from certain cliches common to them all these stories broadly belong to the same category and same chronological stratum as those collected in the five Anga texts that are of the form of collection of stories. These five Anga-texts (as also Prainavyākaraņa) find no mention in the catalogue of texts which the old disciplinary text Vyavahāra-sūtra preseribes for a monk. This catalogue includes the remaining six Anga-texts (presumably, Acaranga under the designation Acaraprakalpa) together with o many other texts that are otherwise unknown, and the conclusion is mescapable that the five Anga texts collecting stories (as also Prasnavya-Karana) are a fairy late composition. This in its turn means that the thesis gurrent since very long that the twelve Anga texts were composed by the direct disciples of Mahavira must be a fairly late adoption and a part and Sambodhi 2,3

parcel of the historical sector of Jaina mythology that so fast developed in the post-Aśokan era, It is a good indication of the mythological atmosphere permeating the story-texts in question (as also the Bhagavatt stories) that no qualms are here felt when a character is described as a student of eleven Anga texts, 22 a clear case of a text referring to itself. It was perhaps felt that since Jainism along with its twelve Anga texts is an eternal phenomenon no difficulty should arise if the present version of an Anga text refers to eleven Anga texts. Be that as it may, much goes to confirm the surmise that its stories are a fairly late constituent of Bhagavati. That explains why the social outlook and social atmosphere characteristic of them are strikingly different from those characteristic of the oldest Jainatexts.

#### References :

- 1, 181 a (the commentary for elucidation).
- 2. 826 b.
- 3, 229 b (cf. 697a, 720b).
- 4. The commentary on 229b touching on the point.
- All references to one-sensed souls which include the earth-bodied, fire-bodied, sirbodied, plant-bodied souls. E.g. 110a making enquiry whether the one-sensed souls too breaths as do the two-sensed, three-sensed, four-sensed, five-sensed ones.
- 6. Against acquisitiveness 97b;

Against violence 490a, 723a, 754a;

Against both 237a, 379a.

- 7, 291a.
- 8, 295b (the most exhaustive enumeration).
- 9, 95a (the first mention which names each).
- 10. 140b, 373a.
- 11. For Sāmāyika 288b, 367a,
- For Pratyākhyāna 368b.
- 12, 295b, 13, 91b.
- 14. 91b.
- 15. 91b.
- 16. prakaroti : 61b.
- karoti : 52a, 52b, 63b, 79a.
- 17. 91ъ.
- 18, 410b,
- 19. 325a,
- 20. E.g. 225b, 304a.
- 21. 34a,
- 22. 250a, 704a,
- 23, 106a, 291a,
- 24, 13a, 24b, 25b, 26a, 52a, 82b.

- 25. 182a, 224b, 250a, 301a, 314a, 26. 54a, 56b, 59b, 60a [The first and the last give an idea of what is meant].
- 27. 65a.
- 28. 56b. 182a.
- 29. इह च क्षापणक्रमः......प्रंथान्तरप्रसिद्धो म चायमिहाश्रितो यथाक्यंचित क्षपणमालसीन विवक्षितत्वात्-436 a [The whole passage 430a-38a].
- 30. 86a, 155a-60a, 168a, 169b, 180b, 247b, 488b, 501a, 644b, 650b.
- 31. 497b.
- 32. 123a [The first mention where the commentator feels perplexed].

# THE ICONOGRAPHY OF THE SIXTEEN JAINA MAHĀVIDYĀS AS REPRESENTED IN THE CEILING OF THE ŚĀNTINĀTHA TEMPLE AT KUMBHĀRIA, NORTH GUJARAT\*

#### Maruti Nandan Prasad Tiwari

The Sixteen Jaina Mahavidyas1 forming a group of Tantric goddesses were accorded the most favoured position among both the Svetambara and Digambar Jaina sects.2 Almost all the iconographic works from c. eighth century onwards treat of the individual lconographic forms of the Sixteen Jaina Mahavidyas. Unlike the case in the Svetambara sect's vestiges in Rajasthan and Gujarat, wherein depiction of Mahavidvas invariably occurs. no sculpture or painting of the Digambara affiliation has so far been reported by scholars to depict them.2 At Khajuraho, however, on the mandovara of the Digambara Jaina temple of Adinaha (eleventh century). a series of Sixteen Jaina goddesses was noticed by the author, which may be identified with a group of Sixteen Mahavidyas' (All the goddesses crowned by tiny Jina figures and possessing four to eight hands are sculptured either seated in lalitasana or standing in tribhanga. The goddesses carrying varying attributes are shown with respective conveyances. All the figures are badly damaged with very few attributes extant, rendering their proper identification very much difficult. However, vahanas have survived with several of them. In respect of the surviving attributes and the vahanas the goddesses, in some cases, partially correspond to iconographic prescriptions for Mahavidhyas, enunciated in the Digambara texts. Under these circumstances, the possibility of this representation being a unique Digambara instance of collective rendering of the Sixteen Jaina Mahavidyas may not denied).

The earliest known representations of the Svetzmbara Jaina Mahardoyas, as temple decorations, are found at the Mahavira temple at Osia (Rajastham), 5 built by the Pratibara Vatsaraja at the close of the eight century. (These Mahavidya figures almost fully correspond to the iconographic forms enjoined by the Cautriviniatika (of Bappahhari Sair. 743-838)—the earliest known iconographic text dealing with the individual iconography of the Jaina Mahavidyas. However, Prajaspti, Naradatta, Gandhari, Mahavivata and Manavi are not represented at the temple, while Robinity, Apraticakra, Vairotva and Mahaminast enjoyed more favoured position).

The author is thankful to his friend Shri P.P.P. Sharma for going trough the manuscript, He is also thankful to the University Grant's Commission for providing the monetary assistance in the form of both ways fare, which enabled him to visit the site in connection with his research work.

Against this background the author proposes to discuss, in detail, the iconography of the set of Sixteen Mahnvidyus as portrayed in the bhramika ceiling of the Santinatha temple (1077)? at Kumbhāria, District Banas Kantha (North Gujarai). The ceiling containing the figures of the Sixteen Mahnvidyūs is close to the Raṅgamaqdapa of the temple on east All the five Jaina temples at Kumbhāria (constructed between eleventh to the first half of the thirteenth century) are of the Svetāmbara affiliation. This, it may be noted, is the earliest known set of the Sixteen Jaina Mahāvidyūs, are known from the Vimala Vasahı (two sets: one in the Rangamandapa ceiling - 1148-50; and the other set in the corridor ceiling infront of the Cell No 41 - latter half of the twelfth century), the Lūṇa Vasahı (one set - 1232) and the Kharatara Vasahı (two sets - sixteen century), all jying at Mt. Abu (Rajasthan) 10

On the strength of the author's own study of the set of Mahāvldyās under discussion, it may be stated that eleven of these correspond, fully or partially, to the injuctions of Catervinhiatika and more so to those of the Nirvayackalika (of Padahpta Sari - c. eleventh century). However, in representations of two other Mahāvidyās, namely, Mahājvālā and Acchuytā, the prescriptions of the Acgradınakara (of Vardhmāna Sari - 1411) have been followed. On other Vidyādevi, Kaii, not conforming to any known dhyānas, has been identified on the testimony of khaṭvāhga symbol. A firm, individual identification of the remaining two Mahāvidyās - Manasī and Mahāmānasī could not be possīble laasmuch as they do not correspond even the least to any of the known dhyānas. In the present study the author, wherever necessary, has reinforced his identifications by representations of Mahāvidyās with vehicles in the Sāntinātha temple and other known sets of their collective renderings.

The present group of the Sixteen Mahavidyas is shown all around the central figure of the Jina Supativanatha, seated as be is in the usual dhyara-mudra. Supativanath with a five-hooded cobra overhead is readered on a simhasana with two flanking camardhara attendants and the usual cortége of assessory symbols. In All the four-armed Mahavidyas are seated in the lalitationa on hindrasana with right leg hanging and left tucked up. (The only other set representing Vidyadevis in seated posture is known from the Kharatara Vasahr.) The Mahavidyas wearing the karayada-mukula are bejewelled in dhoti, necklaces, standaras, armlets, bracelets and anklets. However, the respective vahanas of the Mahavidyas have not been carved in the set, which consequently makes the identification in some cases difficult or confusing. The other difficulty in regard to their identification, at least in two cases, is that they are not represented in the order as prescribed



Jaina Mahāvidyās in the ceiling of the S'āntinātha Temple, Kumbhāriā ( See foot rote 9 ).

by the iconographic texts, is Had the order been maintained, the individual identification of Mānasi and Mahāmānasi could also be firmly established even without other aids. It may be noted that the prescribed order was followed to a great extent in subsequent collective representations. Thus, in absence of the order, we shall begin arbitrarily with Apraticakrā thence to proceed to the left,

- (1) Apraticakra (or Cakreśvari) 5th Vidyadevi. She bears the varadamudra (beon-conferring gesture), a cakra (disc), a cakra and a iankha (conch) (Thg attributes of the Mahavidyas of the present set are reckoned clockwise starting from the lower right hand.) Although almost all the iconographic works describe Apraticakra as carrying discs in all her arms, 4 excepting a few instances, 18 she is invariably shown with discs in two or one of her hands only.
- (2) Mahākāli the 8th Vidyādevī She holds the varadākţa (varada-cum-rosary), a vajīa (thunderbolt), a ghanţa (bell) with top designed like a trident, and a matulinga (fruit). The attributes fully correspond to the description of Mahākalī in the Calurvimiatika.¹a The Nirvāṇakalika, however, differs in respect of the fruit symbol and prescribes in its place the abhayamudra (safety-bestowing gesture).<sup>17</sup>
- (3) Puruqaidattā (or Naradattā) the 6th Vidyādevi. She carries a khadga (sword), a kārmuka (?) (bow), a kheţaka (sheid) and a fruit. Except for the bow the figure agrees with the description of Puruşadattă occurring in the Nirvānakalikā where bow has been substituted by the varada-mudrā. (The figure's identification with Mahāmānasi, however, is not unlikely inasmuch as the sword and shield symbols have also been invariable attributes of Mahāmānasi both in literature and concrete representations).
- (1) Mānavī the 12th Vidyadevī. She betrays the varadākiā, a pāka (noose), a tree plant and a fruit. The figure agrees with the description of the Mīrvaṇakalikā, wherein she is associated with the varada, a noose, a rosary and a tree. 10. As it is apparent, fruit has not been prescribed by the Mīrvaṇakalikā. It may be noted here that in almost all other known instances of Manavi at Kumbhāria and everywhere else she has been rendered as carrying leaves of some tree in both of her upper hands.
- (5) Prajňapti the 2nd Vidyädevi. She shows the varadakşa, a iakti (spear), a kukkuta (cock), and a fruit. Although in no Švetāmbara dhyāna Prajňapti is visualized as cartying kukkuta, in art the representation of kukkuta was undoubtedly in vogue. The figure of Prajňapti in the set of Sixteen Mahāvidyās from the Rahāgamandapa of the Vimala Vasahi also shows a kukkuta and a iakti in her upper pair of arms. The association of the kukkuta simultaneously with iakti and the peakock mount renders the Sambothi 2.3.

bearing of the romography of the Hindu deity Karttikeya on Prajage doubtless. Barring the representation of kurkkuta, the figure tallies with the description of Prajagapt in the Nirvanakalika, which enjoins the varaus, a lakit, a lakit and a fruit in her arms. 10

- (6) Acchapia the 14th Vidyadevi. She betrays a sword, a sara (arrow, a shield and a bow. The figures agrees with the description of the Nirraandalika which prescribes a snake in place of a bow. 21 However, a livework—the Letradinakara converges depiction of bow. 22
- (7) Gauri the 9th Vidyādevi She holds the varadākṣa, a gadā (maccinay be musala even), a sanāla-palma (long-stalked lotus) and a fruit. The figure, if the second attribute in this list is accepted as a musala, alm at fully corresponds to the details about Gauri in the Nirvāṇakalikā which prescribes the varada, a musala, a rosary and a lotus.<sup>23</sup>
- (8) Gändhärt the 10th Vidyadevi. She shows the varadakţa, a thunder bolt, a musala and a fruit. The figure agrees with the description of the Miraquakalika except substituting the abhaya for fruit, <sup>34</sup> It may be noted that in other instances at Kumbhāriā also Gändbārt catries a thunderbowt and a pestle in two upper hands.
- (9) Vairotyā the 13th Vidyādevi. She holds a sword, a snake (uraget, a shield and a snake (looking like a purse). The figure is fully guided b, t≥e injunction of the Mirzankalika presoribing the same set of symbols fee Vairotyā. 15 It may be noted that snake simulta reously associated with sword and shield symbols has always remained the distinguishing emblem of Vairotyā in art and literature both.
- (10) Kali the 7th Vidyadevi. She bears the varadākļa, a noose, a khau bega the osseous shaft of the forearm capped by a skull) and a fruit. On account of the khatvanga symbol the most plausible identification of the present goddess would be with Kalı. An influence of the Hindu goddess Camunalis -also another appellation of Kali, over this figure is here discernible. 18 may be noted that the present figure does not correspond the least to any of the known Svetambara dhyanas which generally prescribe for Kash a rosary, a mace, a vajra and the abhaya. Any parallel showing Kasa with khateanga is not known to the author. The fact that on other Mahavidya in the series is associated with khatvanga, an invariable attribute of the Hindu goddess Camunda or Kali, suggests a Hinde influence on the present figure of Jaina Vidyadevi with the identical name Kalı Such trans sectarian influences are, however, not unknown. We have already discussed in the previous pages how, violating the canonical injunctions, under the Hindu influence kukkuta was associated with the Mahavidya Prajnapti, (The occurrence of khatvanga, flames of fire and human head like fury symbols with the Jaina goddess at once suggests

that the Tantic influence was gradually increasing in the Jaina pantheon. For example, an instance is known to the auther from the Temple No. 12 at Deogarh (862) where in the series of the 24-7ahis, the Yakit associated with Kunthunatha (the 17th Jina) carries a human head held by its hair in one of her hands)

- (II) Rohant the 1st Vidyādevī. She carries the raradākļa, an atrow a, bow and a fruit. As against the prescriptions of the Caluvinjiatikars and Mirvānakalikā (p. 37), she does not show the conch symbol. The texts prescribe a rosary, an arrow, a conch and a bow. In the sets of the Vimala Vasahi (Rangamandapa) and the Kharatara Vasahi, however, Rohim; exhibits conch in one of her hands. At Kumbhārān, also in other listances of Rohimi the association of conch was not popular.
- (12) Valiānkuiā the 4th Vidyndavi. She bears the varadāķa an aṅkuia (goad); a vajra and a fruit, which fully conforms to the description of the goddess available in the Nivanakalikā.<sup>20</sup> It may be noted that she, in conformity with her name, has invariably been incarnated with an aṅkuia and a raira.
- (13) Mahājvālā (or Sarvā tra-Mahājvālā) the 11th Vidyādevi, She holds the varadākşa, a jvālā-pātra (pot with flames coming out), a jvālā-pātra and a citron. It may be noted here that the Nirvanakalika and the Mantradhirajakalpa (of Sagaracandra Suri-c, twelfth-thirteenth century) do not mention flames as her characteristic attribute. The Mantradhirajakalpa, however, prescribe snakes in all her four arms. The Caturvinisatika associates burning hets, as a distinguishing symbol, with Manass (...jvalajjvalanahetika haratu mānas1...56.14) while this attribute is invariably associated with Mahajvala, specially in art representations. It is to be noted that in the Caturvimsatika the iconographic traits of the two Vidyadevis - Manasi and Mahajvala - have been conceived in one Vidyadevi, that is Mansı and hence Mahajvala finds no separate mention in the text. The Acaradinakara, however, describes Jvala Devi as possessing two arms and carrying flames in both of them 20 Almost all the known instances depict Mahajwala as earrying two jvata-patra (placed on the open palms and held with fingers) in upper pair of hands, and bare flames of fire are only rarely represented.
- (14) Mānası (1) the 15th Vidyādevi She shows the varadākşa, a šūla, a jūla and a fruit. As no available dhyāna makes any provision for the tendering of the jūla in the hands of Mānası, and all the iconographic texts unanimously prescribe sekti (jūla) as a distinguishing attribute of texts unanimously prescribe sekti (jūla) as a distinguishing attribute of texts unanimously prescribe sekti (jūla) as a distinguishing attribute of texts unanimously prescribe with definite emblems akin to her, the present Prajnapti, aircady identified with definite emblems akin to her, the present goddess should represent some other Vidyādevi. Since except Mānası and Mahamanası, all other Vidyādevis in the set are identified with certainty,

the present figure and the following one would automatically represent Manas and Mahammass. In all the teonographic works Manast is said to have carried thunderbolts in upper pair of arms, and it may be the case that, by mistake, situs have replaced thunderbolts. It may be noted that a goddess showing situs in two upper arms was much popular in the Santinatha and other temples at Kumbharia, but nowhere her valham has been carved, thus leaving the problem of her identification as it is.

- (15) Maiaminasi (?)—the 16th Vidyādevi. She betrays the varadakţa, a long-stalked lotus, a long-stalked lotus and a frui. As has already been mentioned, the figure does not conform the least to any of the known dhyimat prescribed for Mahāmānasi, which generally describe the latter with the varada, a sword, a pitcher and a shield (the Nirvajakalıkā p. 37). It may be noted that the goddess with long-stalked lotus in each of the two upper hands, was represented in a number of sculptures in the Santinatha and other temples at Kumbharia and eleswhere but nowhere her vehicle is reniered. Hence the problem of her identification remains unsolved, The goddess with long-stalked lotus in the upper hands is generally identifiable either with Santidevi or with Nirvānī (the 16th Yakṣī). As the context here is precisely different, we are forced to identify her with Mahāmānasi, 31
- (16) Veirainkhala—the 3rd Vidyādevi. She holds the varada-mudrā, a chain inkhala) in two upper hands (passing from behind the neck) and a fruit. The figure corresponds to the description of the Nirvāṇakalikā, a except for showing a fruit against the lotus of the text. It is to be noted that all the four-armed figures of Vajraśnikhala throughout the subsequent ages have been depicted as carrying chainin two upper arms.

#### Foot-notes :

- (1) The final list of the Sixteen Jama Mahāvidyās supplied by the later traditions of both the sects includes the following names:
  - (1) Rohni, (2) Prajšapti, (3) Vajrašrikhalā, (4) Vajrānkuļā, (5) Cakreśvarī or Apraticakrā (Švet.) and Jāmbunadā (Dig.), (6) Nārndattā or Porusadattā, (7) Kālī or Kāližā, (8) Mahātāl, (9) Gaurit, (10) Gārndhūtī, (11) Sarvāstir—mahājvalā or Jvālīā (Švet.) & Jvālīnsihot (Dig.), (12) Mānavī, (12) Vairotyā (Švet.) & Varvītī (Dig.), (14) Acchupuš (Švet.) & Acyurā (Dig.), (15) Mānatī, (16) Mahāmānasī. (The present list is preparep from the luis occurring in the different iconographic texts ranging in date between eighth to the sixteenth centuries.)
- (2) For detailed study consult, Shah, U.P., 'Iconography of the Sixteen Jama Mahavidyas' Jour, Indian Society of Oriental Art, Vol. XV, 1947, pp. 114-177.
- (3) Ibid., Shah writes, "As yet no sculpture or painting of a Digambar Mahāvidyā is breught to light...."
- (4) The prolific Digambar Jama site at Khajuraho was visited by the present author in pursuance of his research work. Hence, the results are based on his own studies of the Jama roome data at the site.

- (5) However, U.P. Shah in his paper on the Jaina Mahāvidyās has not quoted any example of the Mahāvidyā figure from the Mahāvira temple at Osia.
- (6) Consult, Dhaky, M.A., 'Some Early Jaina Temples in Western India', Shrt Mahivira Jaina Vidyalaya Golden Jubilee Volume, Pt. I, Bombay 1963, pp. 325-26.
- (7) Sompura, Kantilal F., The Structural Temples of Guarat, Ahmedabad 1963, pp. 129. According to Sompura, "The earliest four inscriptions on the pedestals of images are dated V.S. 1133 (=1077 A.D.). However, the present author during his vast to the Kumbhārna temples has noticed even an earlier inscription of the Sanvat 1110 (=1053) in the Cell No. 9 of the Śantinatha temple.
- (ia) The Vimala Vasabii's two sets of the Mahāvidyās collective representation were held to be the earliest examples of the collective rendering of these goddesses till the author found a still remoter instance of the kind of Kumbhārja.
- (8) For the iconographic data at Kumbhāria consult, Tiwari, Maruti Nardan Prasad, 'A Brief Survey of the Iconographic Dataat Kumbhāria, North Gujarāt', Sambodhi, (Publ. from the L.D, Institute, Ahmedabid) Vol. 2, No. 1, April 1973, pp. 7-14.
- (5) However, U.P. Shah in his paper on the Jama Mahāmāyāš does not refer to this cattest known set, which is for the first time published here. It is no be noted that it is not only the solitary instance of the collective representation of the Sixteen Mahāwidyās at the site but also perhaps in Gujarat. The author regrets that he is unable to illustrate the ceiting fully and the accompaying photograph, however, shows only ten of the Vulyādevis, namely, Cauri, Gâudhāri, Varotyā, Kāli, Rohiņi, Vajrānkais, Māhāyalār, Mānazī (\*), Mahāmānatī (\*), and Vajrāfakkalā.
- (10) Shah, U.P., Jama Mahāvidyās .., pp. 120-21.
- (II) The rendering of the Sixteen Mahāvidyās encirching the central figure of Jina Supār-ivanātha (the 7th Jina) may suggest some affiliation of the Tāntru group of Mahāvidyās with the Jina, which perhaps is not known in the literature. However, this is the only known set which represents the Sixteen Mahāvidyās around a Jina figure.
- (12) It includes trichatra topped by a disembodied figure and a pair of elephants, mālā-dhara, and divine musicians at top sides.
- (13) For example Rohmi, instead of Prajňapti, is followed by Vajrānkuśā and Cakreśvari, instead of Vajiānkuśā, is preceded by Vajiaśrnkhalā.
- (14) Shah, U.P., Jaina Mahavidyas .., pp. 132-133.
- (15) At Oua on the Mahāvira temple and so also on the Devokulikās (eleventh century), she is carved with discs in all hei four hands. A few other identical instances have also been noticed by the author at the Párwantkha temple at Sadri and the Mahāvira temple at Chanciav, both located in the Pali District (Rajastikan) and constructed in c. tenth—eleventh century. However, in the series of the 24-Yaérs at Deogarh (Temple No. 12 862) also Cakreśvari shows dires in all her four hands.

### <sup>(16)</sup> घण्टेन्द्रशस्त्रं सफलक्षमालं

### नुस्था बहुन्ता विमला क्षमाऽलम् ।

Caturrim'satika. 63 17. (with Gurjara translation. Bombay 1926, p. 119).

[17] See Nuvānakalikā Ed. by Mohanisi Bhagavāndās, Muni Śrī Mohaniai Ji Jaina Granthamālā: 5, Bombay (1926, p. 37).

## (18) पुरुषद्त्तां कनकाबदातां महिषीबाहनां चतुर्भुजां वरशस्त्रियुक्तदक्षिणकरां मातुर्धिगखेटकयुतवामहस्तां चेति ॥

#### Nirvānakalikā, p. 37.

- (<sup>19)</sup> मार्गा इपामवर्णा कमलासनां चतुर्भुजां चरद्रपाञ्चालंकतद्क्षिणकरां अक्षसुज्जविद्यालंकतवामहस्तां चेति ॥ Nirrāndrahkā, p. 37.
- (<sup>2))</sup> प्रज्ञप्ति दवेतवर्णा मयूरवाहनां चतुर्भुजां यरदशक्तियुक्तदक्षिणकरां मार्तुष्टिगशक्तियुक्तवामहस्तां चेति ॥ Nuvandraluka, p. 37.
- (21) अच्छुतां तिंडद्वणी तुरगवाहनां चतुर्भुजां खड्गवाणयुतदक्षिणकरां खेडकाहियुतवामकरां चेति ॥

Nirvānakalikā, p. 37.

- 1<sup>22)</sup> सहयुर्गाणपुतकार्द्ध कस्फरान्यस्फुरद्धिशस्त्रस्त स्वाधारिणो । \_fcaradmakara, Pt. II. Prausinādhikāra, 34.14. (Editor unknown, Bombay, 1923, p. 162).
- <sup>(23)</sup> गौरों देवॉ कनकगोरीं गोधाबाहनां चतुर्भुजां वरदमुबलयुनदक्षिणकरामक्षमालाकुवलवालंकतवामहस्तां चेति । Nurönakalikä, p. 37.
- (२५) गाल्घारों देवी नोलवर्ण कमलासनां चतुर्भु जां वरवृत्तनगुनवृक्षिणकरां अमयकुलिशयुतवामहस्तां चेति ॥ Nuvandadhka. p. 37.
- (25) चेराह्यां द्यामवर्णा अनगरवाहनां चतुर्भुं जां खड्गोरगाळंकतदृक्षिणकरां खेटकाहियनवामकरां चेति ॥
  - Nırvānakalikā, p. 37.
- (26) Sec, Benerica, I.N., The Development of Hindu Iconography, Calcutta, 1956, p. 274, (27) वाराक्षचनुरोखभन्तिजयशोवल क्षमता...
  - ''रा (क्षिचतुराखभुान्तजयशावळ क्ष्मता... Caturvimiatika. 12.3. (Ib<sub>id. p. 25)</sub>
- (23) बज्रांकुशां कनकवर्णां गजवाहनां चतुर्भुं जां वरदबज्रयुतदक्षिणकरां मातुर्तिगांकुशयुक्तवामहस्तां चेति ।।
- Nirrāṇakalikā, p. 37. (<sup>29)</sup> मार्जारवाहना नित्यं ज्वालोद्दभासिकरह्या ।

शशांकधवला ज्यालादेवी भई ददातु नः ॥

Acāradmakara, Pt. II, Pratisthādhikāra, 34.11, (Ibid. p. 162.)

- (30) However, in the Vimala Vasahi set of the Rangamandapa a goddess with mount buffalo (of Purusadattā) is rendered with long-stalked lotuses in two upper hands.
- (31) As the previous figure has already been identified with Mānasī, the present figure irray be identified with Mahāmānasī.

वज्रश्येखलां शंखावदातां पद्मवाहनां चतुर्भुं जां वरदश्यं खलान्वित -दक्षिणकरां पद्मश्यं खलाचिष्टितवामकरां चेति ॥

Nirvāņakalīkā, p. 37,

# A RECENT STUDY OF INDIAN KÄVYA LITERATURE\* ---REVIEWED

#### N. M. Kansara

With Maxmuller's History of Sanskrit Literature (1860) regular works on the subject began to be written in English and other European languages, the most notable among them being those by Weber, Schroeder, Frezer, Macdonell, Oldenberg, V. Henry, Winternitz, Keith and Windisch. The death of Professor Winternitz before the completion of the English translation of the third volume of his History of Indian Literature (in German) prompted the Calcutta University to supplement in English the work of Winternitz by undertaking to write out afresh the portion dealing with Kanya, Alankara and other technical sciences.

The works of the European scholars were more or less of the nature of surveys uptodate of the Sanskrit studies of the times and naturally devoted more space for chronological controversies than for the details of the works they were supposed to survey. The real history of Sanskrit literature came to be written on a grand scale by M. Krishnamachariter (1936) who took extraordinary pains to reach, and enter in the references, all that had been said about any author or work anywhere in books, journals or papers. And his monumental work though confined to the Classical Sanskrit literature has remained unsurpassed in its design, depth and coverage.

The earlier European scholars tried to cover the entire tradition but their treatment of the classical literature was very sketchy. Winternitz attempted to instruct the Germen reader as far as possible in the contents of the literary productions by means of quotations and summaries of the contents. Ketth left out the entire mass of the Vedle literature as well as the epic histories and epic legends. De followed Keith as a model. Of course they have written not for specialists only but also in the first place for educated laymen too. There are about half a dozen smaller books meant mainly for students to prepare for the examination. For most of these writers, civilization of man is supposed to have started only with the Greeks, and the realistic and practical outlook, as also the proper sense of values, are completely overlooked in the present day judgment about the ancient Indian culture. In the histories of Sanskrif literature there is no

INDIAN KÄVYA LITERATURE Vol. One, Literary Criticism, by A. K. Warder. publ. Motilal Banarasidass, Delhi, 1972. (Ist Edn.) Rs. 40/-.

consideration given to the people in the country among whom the literature developed. This has been pointed out in different contexts by C. V. Vaidya, Ananda Coomaraswami, Kunhan Raja and Krishna Chsitanya, and now by Warder.

Dr A. K Warder, Professor of Sanskrit at the University of Toronto. in his work strikes a rather new note, unexpectedly discordant with the fashionable view-point of the established veterans in the field. The plan of his work meant to be the proper evaluation and survey of "Indian Kayva Literature," is a sort of a fresh history of Classical Sanskrit literature. though with a difference. His scope is well-defined and the purpose of his work is literary criticism meant to evalute a great literary tradition practically unknown to all but a few specialists in Sanskrit. The title of his work would seem to be too wide of the scope but the author seems to feel that the real essential 'India', and her 'Kavya' are basically rooted In Sanskrit literature, perhaps the same feeling which inspired Winternitz to choose the word "Indian" in preference to "Sanskrit" in the title of his work on history of the Sanskrit literature. In his preface he has laid hare the cultural arrogance in some of the Western writers whose still persisting anachronistic standards of literary evaluations of ancient Sanskrit literature rule the day. He has exposed the scholars who tried to supply information on Indian literature by applying whatever critical ideas they had picked up from their environment, accordingly taking western models as the only possible standard of good literature. Like Kunhan Raja and Krishna Chaitanya, Warder felt that a new evaluation of Indian literature was long overdue, and in his attempt at carrying out the mission he has planned his 'Indian Kavya Literature' in three volumes. He has accepted it as axiomatic that the literature studied should be presented on its own terms. He seeks guidance from its own creators and from the long and ancient Indian traditions of literary criticism which it developed with it. His sense of better judgment has prevailed in separating the chronological problems, the discussion whereof has been kept to the minimum in order not to interfere with the main purpose; he has attempted the chronological aspect in a separate work entitled 'An Introduction to Indian Historiagraphy.' As for the present work, it has been an important part of the author's purpose, here proposed, to study the positions of Kavya composers in the social and cultural history of India, a form of literary criticism that has not been seriously attempted before in the case of India. The present writer has set his panorama in his vision of Indian history as a whole. Kavya for him is literary as a form of art, excluding scriptures or religious writings and all technical writings on philosophy, science, arts and etc.; it includes poetry, drama and the novel, and history and biography, when presented aesthetically.

Volume One, recently issued, consists of first eight chapters meant to be an introduction, presenting the Indian aesthetic and critical theories and also the social millieu of the literature, so as to suggest to the readers, specially Western or Westernized readers, how the literature was meant to be enjoyed.

The author is inspired as well as led by the work of Dr. M. Krishna-machariar in whom for once he found a sympathetic pioneer and an extremely persistent and devoted one. In a sense Dr. Warder's work is simply a commentary on Dr. Krishnamacharar's work as it uses the rich matter the latter has assembled as the basis for an exercise in literary criticism on the originals. Though the work is a secondary source, the writer has done his best to make it authentic and embody his subject in his work without interposing his own personality.

Chapter One (pp. 1-8), elucidates the scope of the term Kavya as distinguished from scriptures or canonical works (agama), tradition or history (itihasa) and systematic treatises on any subject (sastra), and gives an account of various languages such as Samskrta and Prākṛta, the latter being outlined in their origin and development individually under seperate heads like Magadhi, Paisaci, Maharastri and Apabhramsa. The author points out, after Rajasekhara, that Kāvya was not restricted in practice to any group of languages and besides the Indo-Aryan languages, Kānyas appear in the Dravidian languages, especially Tamil, and in languages as remote as Javanese, Although Dr. Warder feels that to follow the main line of development of Kavya in India we must include Samskria, Prakria and Apabhramia on an equal footing and we must also notice the developments in the modern languages and in the Dravidian languages, he is equally aware that the plan of a general study cannot conveniently embrace such a manifold history. He has, therefore decided that though he concentrates mainly on Sanskrit he should observe those trends in the modern Indian languages which are related to his theme, and he thinks it desirable in the latter period to refer to Kavyas in Tamil. Telugu, Kannada and Malavalam.

In Chapter Two (pp. 9-53) the author considers the dramatic theory of the aesthetic experience and matters related to it. He traces the history of the theory of aesthetics to the existence of parallel streams of the practice of Kävya and critical observation, of the theory of pleasure. The sociological background depicted in the Kämasäira is outlined with special reference to Nāgaraka, Goṣṭhī, festival, the three careers of Viṭa, Vidāisoka and Ptḥamarada open to people in the service of a Nāgaraka. The fundamentally secular outlook of Kāvya is emphasized with reference to its functions Sambodhi 2.3

traced right from Bharata's Natyaiastra to the exposition of Rasa, and to the number of Rasas. The special devices and methods of art with reference to its aim of realism are discussed with profound insight into the major movements in Indian thought, viz., Buddhism, orthodox Brahasism, monistic Saivism and Jainism. The idea of literary and dramatic appreciation is elaborately explained from the developmental points of view right from Bharata to Rupagoswāmi and Kavikarnapūra and his commentator Iohanātha.

Chapter Three (pp. 54-76) outlines the elements of objective, Itirrtta. Arthapraketi, Sandhis, the five rhetorical devices, the twenty one Sandhvantaras, the theory of the ten stages of love, the four varieties of injection of subsidiary matter (Patākāsthānaka), the Sandhyangas, the use of these limbs, the arrangement by acts and the total length of a play, duration of full length plays, various considerations its brings to bear, some additional recommendations as to the time of performance, structural theories of Bharata, Sabandhu, Matrgupta, Dhananjaya, Abhinavagupta, Śaradatanaya. Śingabhupala, Vidyanatha, Ramacandra and Gunacandra, Udbhata and Śańkuka. Then follows the interesting discussion about the new device of Garbhanka, application of dramatic structure to other forms of Kavva. consideration of scenery and props, stage and conventions of time. space. and of gradually shifting scene. The origin of the main classical tradition of drama is, then, traced from Mathura, the home both of the dialect Saurasent and the company of the actors of the Sailalaka school. The chapter concludes with passing references of the theory of types of hero and heroine, the underlying principles of the drama, the acting of four kinds and its relation to various Rasas as also its combination in five classes of Nataka.

In Chapter Four (pp. 77-121), follows the consideration of the theory of functive language, stylistics and nature of poetic suggestion as distinct from that of the techniques and theory of dramatury. Dr. Warder is aware that the two studies overlap, however, and that the separation represents a tendency on the part of critics and theorists to specialise in different aspects of the aesthetics and critical field relating to literature. The theory of characteristics (Lakapas) or modifications, the figures of speech (Alankaras), and the faults (Dopas) are traced from Bharata, through Bhāmaha, Dandin, Vāmana, Ānandavardhana, Udbhata, Rudrata, Rajāskhara, to Kuntaka. The author has outlined at length the contribution of Bhāmaha and that of Kuntaka in view of the latter's systematic discussion of the whole range of poetic activity basing all the topics on a single concept of figurative expression at six levels of expression, such as phonetic, lexical, grammatical, sentential, contexual and composition as a

whole. The contributions of Mahimabhana, Mankha, Jayadeva, Appayya Dikista are also noticed in passing. The chapter closes with the indications of the main directions of Indian criticism and their effects on the creative writers.

Chapter Five (pp. 122-168) begins with the discussion about the origin of the drama and characteristic features of each of the ten main types of drama in their order of evaluation from Bhana, through Vithi, Prahasana, Vvāvoga, Utsrstikānka, Samavakāra, Dima, Ihāmrga, to Nātaka and Prakarana all in their historical perspective. Beside the main types, the secondary type like Natika and minor types of performance such as Totaka Sattaka Prakarant, Sallāpa, Vāra, Šilpaka, Durmallikā, Gosthi, Preksanaka, Prerana, Mallikā, Kalpavalli, Pārijātaka, Rāsaka, Nātāyarāsaka, Tāndaya, Lasva (with all the twelve limbs), Nartanaka, Chalika, Hallisaka, Samva, Dyipadikhanda, Skandhaka, Dombika, Śrigadita, Bhanaka, Bhanika, Bhana, Prasthāna, Sidgaka, Rāmākrīda, Ullāpvaka and Šilvaka are similarly discussed in their historical evolution. This chapter is taken by the author as the best place to collect all information available uptodate about these obscure forms. At the close of the chapter our attention is drawn to the fact that the secondary dramas and Nrtyas found are essential part of the literary scene when Kayva flourished freely as a literature of the whole society, but that part of the heritage has for the most part accidently perished, and that social criticism in literature was not impotent,

Chapter Six (pp. 169-180) is devoted to the historical evolution of the literary forms like epic, its manner of telling the story, the separate category of Citrakavya, the change of certain formal characteristics of the epics written in Maharattri or Apathramia, the lyrics, anthology of lyrics and a few examples of vernacular lyrics called Rasas.

Similarly, Chapter Seven (pp. 181-139) outlines in historical evolution the nature of literary forms like Ākhyaylkā, Ākhyasa, Campā, Kathā, Bṛhatkathā, Parikathā, Sakalakathā, Khandakathā, Nidarsana, Matalilkā, Manikulya and Pravashlikā. The effect of the ravages of time on the novel, the real formal construction of the novel, belief in transmigration, dramatic effects in plot-construction and the prose style of the novel are also considered towards the close of the chapter.

Lastly, in Chapter Eight (pp 200-218) the author has discused the function of the Samaja of audience, the performance of the plays and recitation of the Kāvyas therein, two aspects of Kāvya as a literature of the people as a whole and as having a strong blus towards the ruling classes, the patronage by kings, ruling classes, merchants, Nāgaraka and 'agaishas', the royal poets, the education of Kavi, autobiographic fragments left in their works by poets like Bāṇa, Rējašekhara, Daṇḍin and Puspadanta,

The author refers also to the variety of opportunities to the Kavi, the decentralisation of poetic talent and poetic works as a factor contributing to poetic cultivation during the periods of political upheavels and foreign rule, the pure poetic fancies with regard to Atoka tree, Cakora, the systems of the seasons, the jasmine and etc., the interplay of the sentient and the insentient aspects of the universe. The chapter closes with an appreciation of the ideals of Indian civilisation which are deemed not only simply fine, but also in great part still desirable indeed necessary for humanity. Dr. Warder rejects the suggestion that Kavya is merely the literature of a class and not of India or of humanity. He further emphasises that Karra was a national literature, or more correctly the literature of a civilisation, and that in the darkest days it kept the Indian tradition alive. and handed over the best ideals and inspired the struggle to expel the tyrannical invaders and realize these ideals. Finally he exhorts that in the present fusion of world civilisations it is necessary, if we value happiness or our very existence, that this inheritance should be appropriated by the whole human race.

The utility of the work is enhanced by a fairly large bibliography (pp. 219-260) for volumes one to three and by Index (pp. 263-281) to volume one.

Throughout the work Dr. Warder gives ample proof of his firsthand acquaintance, and minute reading of, original Sanskit sources, of a comprehensive and thoroughly synthetic outlook encompassing the whole field of literary criticism in Sanskrit, and of a rare insight into the proper perspective of the topics discussed in the Sanskrit works on poetics. Rarely has a writer of a history of Sanskrit literatuse taken so much pains to verify the facts with reference to their sources, to set himself free from the cobwebs of established and indeed tyrannically biased opinions of westerners or westernised Indian veterans, and to correct the bearings of our literary sight and to guard our critical literary judgment from misfiring or totally miss the literary targets.

The novel typographical devices adopted by the author, viz., the system of using '+' (plus) for A,D. and '--' (minus) for B,C., of cross-references, Sanskrit and other Indian words utilised in original, footnotes and bibliography need some comment. The system of using plus and minus for A,D. and B,C. respectively is supposed to be both convenient and secular. Apart from convenience which is but a subjective factor, it cannot be truly secular since the basic reference still remains to be to the Christian Era. It would have been more desirable, and seculiar too, as also in keeping with the spirit of the work, if the corresponding figures of both the Vilcrama (or Salivahana) and the Christian Eras were given side by side! One cannot have any grivance against dividing the entire work into numbered paragraphs

so as to avoid unnecessary duplications of explanations and examples. But in a few cases the paragraphing is awkward, e.g. in ch. V. paras 320if. where the topics and sub-topics have to be separated, in which case paragraphing can run parallel or in subordination to the topics as might be necessary to maintain clarity of treatment. Still more awkward and rather inconvenient is the system of italicizing the English translation of Sanskrit and other Indian worlds to avoid the use of brackets, which latter are known to clearly indicate that the bracketed term is given as the original of its equivalent English translation. The author endeavours to cure the reader of this normal expectation by introducing unnecessarily inconvenient innovation which necessiates him to remember his note on the device every time such word occurs! The author's flair for novelty, and perhaps for falling in line with the current fashion, has inspired him to regard footnotes as intolerable interruption and hence undesirable. He has sought to include all essential information and references to sources in the text of the work itself. So far so good. But that does not by itself disprove the necessity of footnotes. The system of footnotes-if not at the bottom of the page in question, at least at the end of the chapter or of the last one - has proved most useful and readily referable. As a result of the author's innovation. the bracketed information fit to be consigned to the footnotes sometimes intrudes in the middle of a sentence and sometimes it runs to the extent of five lines, as in para 174. That the bibliography of all the three volumes has been given in the very first one rather than in the last one, would constrain one to conclude that the author has closed his doors against utilizing and including a few useful works in original or translation, that might become available to him during the interval between the publication of the first and the last volumes. And incidentally this might also imply that he has shut himself up against any necessary revision in the statements finalised so far. His bibligraphy would surely suffer for lack of information about many a better edition of some of the Sanskrit works and the English translations recently done by Indian or Non-Indian scholars like Giuseppe Giovanni Leonardi and others.

Inspite of these minor aberrations, the work is indeed a highly valuable contribution to Indological studies and affords a fresh and thorough insight into the socio-literary forces that have gone into the making of the Sanskrit literature. The scholarly enthusiasm and profound integrity, along with the rare insight, harnessed by Dr. Warder, a genuine Sahrdaya, in preparing such an authentic work would have surely mitigated Bhāsa's dis-appointment that "appreciators are but rare".

# COLLECTION OF JAINA PHILOSOPHICAL TRACTS\* REVIEWED

#### E. A. Solomon

In this 'Collection', Shri N.J. Shah has edited ten hitherto unpublished Jaina philosophical tracts.

(i) Saddarsana-nirnaya of Merutungasuri (15th cent, VS.) (pp. 1-11), At the outset the author gives a very broad-minded definition of true Brahmanahood (-परं तद बाह्यण्यं सत्य-तपोदयेन्द्रियद्मादिरूपब्रह्मात्मकं सुरूयलक्षणम्..सत्यादिरूपं च ब्रह्म निर्मेलस्वभावतया जायमान सर्वेध्वपि वर्णेषु घटत एव- p. 1.). Then he gives a brief idea of the relevant six systems of philosophy-Bauddha, Mimamsa (along with Vedanta), Samkhya, Nyaya, Vaisesika and Jaina. The author has pointedly criticised the Buddhist doctrine of momentariness, the denial of sarvainata in Mimamsa, as also the apauruseyaiva of the Veda and the element of himsa and raga in sacrificial rites, the Samkhya concept of prakrti-purusa with special reference to their relation, the Nyaya conception of God, and the Vaisesika concept of moksa. He seems to approve of the Jaina emphasis on austerity and spiritual discipline, and on dariana. jāāna and cāritra as leading to mokşa. What the author seems to emphasise is that in spite of metaphysical differences all the systems of Indian thought agree with regard to their values of life and discipline. He substantiates his view by quotations from works of different schools.

The author has distinguished between the Nyāya and the Vaistaka concepts of moksa. See [नैवाधिकसते] नित्यसंवैद्यमानेन सुख्य विशिष्टास्यनितकी दुःस्विन्द्रीस पुरुषस्य भोक्षः । (p. 5) and [वैशिषिकसते] नवामां वृद्धि-पुत्र-दुखेच्छा-देव-प्रयन्त-धर्माध्य-संस्कारक्विकाय-वानामान्यन्तोरकोदे भोक्षः । (p. 6).

The style of this tract is simple. Certain expressions are noteworthy, ९.६., विश्वमणि तथैव स्वभावसिद्धमिति वदतां कि ववतं कि स्वात् । (р. 6),

(ii) Pañcadar sama-khaṇḍana (pp. 12-19)—author not known, but undoubtedly a Jaina writer (The date of the M.S. is V.S. 1503). Here we find the refutation of four philosophical systems (-Nyñya, Vaiścika, Sāmkhya and Bauddha-) though the title is Pañca\*. The author's stand-point is that of a Jaina and he tries to show that the principles recognised by the other systems could be easily accomodated in jīva and ajīva recognised by the Jainas. He criticises very briefly the philosophical views of the other systems,

<sup>•</sup>Collection of Jaina Philosophical Tracts - Edited by Nagin J. Shah (May, 1973--L.D., Institute of Indology, Ahmedabad, 9; pages 14+164; Price Rs. 16).

- (iii) Vividhamatasthāpakotthāpakāmumānasahgraha (pp. 20-30) by a Jaina author -name not known (The MS was written in V.S. 1600). This is a hand-book meant to serve as a guide for those indulging in debates. The author gives syllogisms for and against some important much-debated philosophical views, though in the very first instance he does not give any syllogism to disprove the reality of a sarvajāa perhaps there was not much likelihood of there ever being the necessity to disprove his reality even by way of intellectual gymnastics. There are arguments for and against livara-jagaikaritria-vada, Prapānea-mithyatea, Citrājāma (i.e. the Vijāma-vada view, Šabdabrahma-vāda and šabdasya apaudgalikatva. In the section on Pramāṇa-vāda, the author has first lucidly explained the Catvāka postition that anumāna is not a pramāṇa, and then established that it is. The author is undoubtedly a Jaina as he recognises iabda as paudgalika (-a mode of matter)
- (w) The editor has given the name Vada-catuşkam to this tract (pp. 31-48) as it contains four vadasthalas; writer not known, but undoubtedly a Jaina. The date of the MS is c. 1960 V.S. The four discussions are (a) Agaitiativa-sthāpanā-vāla, (b) sarajūa-sthāpaka-sthalam (c) cīvara-sthāpaka-sthalam, (d) Išvarothāpaka sthalam. The first establishes situata (coolness) as a quality of fire; the second establishes the reality of a sarvajūa; the third proves that putting on garments does not disqualify a person from attaining liberation, and the fourth refutes the position that God is the creator of the world.

(v) Panabrahmotthāpanasthala (pp. 49-58) of Bhuvanasundarastīrī (15th cent, V S.), whose other works are Mahāvidyāvidanībana-vyākhyāna, Mahāvidyāvidanībana (lpana, Laghu-mahāvidyā-vidanībana and Vyākhyāna-dīpikā. As expected Bhuvanasundarastīr is a past master in the art of refutation, Here he refutes a number of arguments advanced by the Śānkara Vodāntins to

establish the falsity of the world from the ultimate point of view. The style is highly ornate and artificial in the first few pages before the author settles down to serious ratiocination.

(vi) Hetwoidambanasthala (pp. 59-75) of Junamandana (latter half of 15th cent, V.S.) is again an exercise in dialectics where the Jaina author almost like a scriptic urges that anumana could never be a pramaya and shows the unternability of the sadhya, the hetu and the vyapti in a syllogism. The style is throughout ornate and even verbose. The author concludes by saying: গুল বিশ্বারিছেবিলাইনালা বহি सम्बाचेताविष हैरवालाखा प्रतिवयंत हवा प्रसाप पुरस्कान कर्म समुख्यान कर्म समुख्यान कर्म परिस्थान कियान कर्म परिस्थान कियान कर्म हिम्म परिस्थान कियान कर्म हिम्म परिस्थान कियान कर्म हिम्म परिस्थान क्षित्र कर्म हिम्म परिस्थान क्षित्र कर्म हिम्म कर्म हिम्म हिम्म

(vii) Hetukhandana-pānditya or Vādivijaia-prukarana (pp. 76-106) of Sadhuvijayayati (1550 V S.) This tract is divided into five sections with what could be called an appendix at the end. The first section on Trividhahetikhandaraa demonstrates the flaws in apravoigkohetu, mahandvahetu and vakracchāyāmumānahetu. In the second section, Upādhiviveka the author explains with illustrations a definition of upadhi, viz. 'sadhanavyapakatve sair sādhyas amavvāptir upadhih'. The third section, Upādhiprakāša explains another definition of upādhi, viz, 'sādhyāvinābhave sapakṣasādhāranadhaimavān upādhih. The author points out that the faults of asiddha, viruddha and the like are present when the upadhi is present. The fourth section, Pratyupadhi pradipa gives an exposition of pratyupadhi, which is defined as 'up adhyahatanun ananugrahaka'. In the fifth section called Upadhikhandarı ākānksāšiksā the author points out various drawbacks in the definition of upacihi and pronounces the opinion that upadhi is nothing over and above hetyabhasa. The appendix gives practical suggestions as to how the opponent could be over-powered by discouraging hints as also by tricky arguments, some suggestions for which are given (see pp. 101-105).

At the outset the author explains the namaskara stanza in different ways, according as it is meant to be addressed to Vardhamana, Vişnu, Sumati Sadhu (his teacher's teacher-) and his own ordyaguru Jineharsa. The style is throughout ornate and verbose.

(viii) Pramāṇasāra (pp. 107-126) of Munisvara ilatter half of the 15th cent, V. S.) is divided into three Paricchedas- (a) Pramāṇasarāpa-prañpaka, (b) Pramāṇasankhyā-viṣaya-phala-viṛartipatii-vyāvedhaka and (c) Dariana vyavesthāsvarāṇaprarāpaka. This tract shows that pramāṇa-pravṛiti is not possible in the case of Brahmādvaua, Jāānādvaita and Śuŋyavada and refutes the Cārvāka position that prarjakţa is the only pramāṇa. In a way it is a good manual of Jama logic, it gives also an exposition of the cause of keralajāāna and very boldly says that the eating of food does not come in

the way of kevalajāāna; similarly, woman-hood is no bar to the attainment of kevalajāāna; nor does the wearing of garments binder it. In the last section the author gives briefly the main tenets of the Jaina, Nyaya, Bauddha, Sāmkhya, Vaišeşika and Mīmāmsā systems of philosophy and briefly refers to the case with which the Brahmavivartavādin and the Cārvaka could be refuted.

- (1x) Promänasundara (pp. 127-160) of Padmasundara, who was honoured by Euperor Akbar and was the author of Akabaraishiṣṇa̞aradarpana, Hayanasundara, Sundaraṇakāsiabdaṇayaa, Tadusundaramahākāvya, Pairianathamahākāvya, Rayaṇaltābhyudayamahākāvya, etc, besides this work. Pramānasundara is a work on Jaina logic. A novel feature of this work is that parokṣa pramāna is classified into anumāna and agama; anumāna is lurther divided into gauṇa and mukhya; and smarana, pratyabhijānā and taika are brought under the fold of gauna anumāna. It seems to be an attempt to bring Jaina logic in line with the logic of other systems. The author has moreover refluted the logical views of other systems.
- (x) Syadvadasiddhi (pp 161-164) (author not known; the M.S. belongs to c. 1950 S.V)-In this tract the author has forcefully explained the significance of syadvada and ably defended it against the attacks of its opponents. The author has pointed out instances where the Nyāya-Vaiścsika concepts also involve the principle of Syadvada,

Most of these tracts, as seen above, are meant to serve as manuals for the practical training of dialecticians, and a number of ready-made syllogisms are provided on each topic of discussion so as to be easily available for use. Neverthless, these tracts reveal a clear understanding of the opponent's view and the tenets of the different philosophical systems. These tracts though not very original are nevertheless highly instructive and illustrative of the intellectual exercises prevalent round about the 14th-15th centuries.

These tracts have been carefully edited—mostly from single manuscripts-by Dr. N. J. Shah. Except for a few misprints the book is well printed. Dr. Shah's emendations are generally acceptable. Yet we could suggest alternative emendations at places, e.g. p. 32. 1. 28 हिंचे सीते स्वि (शीरेडिय) दाहरूलीएकस्मात—कांत्रलेडिय might have been intended by the author.

- p. 37, l. 28 विकल्पी रागद्वेषाविवाभिप्रेतार्थंच्याघातकारानुधावतः should be व्याघातकरावनु-धारतः
- p. 41. l. 8 हिमकणानुष्यक्तीतादिषु some emendation seems to be necessary हिमकणानुष्यक्रशीटादिषु (?).
- Dr. N. J. Shah has rendered much service to the world of Sanskrit learning by cliting these tracts and we eargely await many more publicacations of his.

# प्राचीन उपनिषदों की दार्शनिक चर्चा कृष्णक्रमार दीक्षत

व्रष्यनिषटों के बीच प्राचीन अर्वाचीन का भेद किया जाना एक अर्त्यंत महस्व की क्षावश्यकता है क्योंकि इसके आधार पर जाना जा सकेगा कि भारतीय दर्शन के इतिहास के उस प्राचीनतम युग में जिसमें रचित ग्रन्थबद्ध सामग्री हमें आज उपलब्ध है दार्शनिक ऊहापोह बाह्मण परम्परा में किन धाराओं में होता हुआ प्रवाहित हुआ था। निःसन्देह यह कहना भूल होगी कि उस युग में ब्राह्मण परम्परा में हुआ समुचा दारीनिक अहापोह हमारे इन उपिनवदों में आ गया है और यह कहना भी कदाचित भूल होगी कि उस यग में समचा टाईानिक ऊदा-पोह बाह्मण-परम्परा में ही हुआ था। छेकिन इन उपनिषदों में अनसमाविष्ट तत्कालीन ब्राह्मण-दर्शन तथा तत्कालीन अश्राह्मण-दर्शन का स्वह्मप क्या था यह जानने का सीधा साधन हमारे पास नहीं। क्योंकि प्रस्तत यग से हमें प्राप्त एकमात्र दार्शनिक कृतियां हमारे ये उपनिषद हो हैं। सौभाग्य से शेष वैदिक साहित्य की भांति हमारे इन उपनिषदी के सम्बन्ध में भी पाठ-दोष की शिकायत अध्यन्त कम उठनी है क्योंकि ब्राह्मण-परस्परा की यह विशेषता रही है कि उसने वैदिक साहित्य के पाठ की उसके मलरूप में स्पतिबद्ध करने की दिशा में भगीरथ प्रयत्न किया है। छेकिन स्पष्ट है कि वैदिक साहित्य के जिस पाठ की इस पर-म्पराने स्पृतिबद्ध करके सुरक्षित रखा है वह किसी समय विशेष में ही प्रामा-णिक-अतः स्पृतिकद्भ करके सरक्षित रखे जाने योग्य-घोषित किया गया होगा। वैदिक साहित्य के प्रस्तुत पाठ को प्रामाणिक घोषित करने को परिस्थितियां ठीक क्या रही होंगी इसकी कल्पना करना हमारे लिए कदाचित आज संभव नहीं। क्रेकिन इस साहित्य का अन्तःसाक्ष्य स्पष्ट सिद्ध कर देता है कि वह विभिन्न व्यक्तियों द्वारा विभिन्न समयों पर रचित कृतियों का एक संकलन है और ऐसी दशा में प्रश्न उठना अनिवार्थ है कि इस संकलन को जो रूप दिया गया वह क्यों; उपनिषदों को दृष्टान्त बनाकर प्रश्न किया जाना है कि वे इतने सौर ये-ये क्यों तथा उस-उस उपनिषद् की विषय-वस्तु वह-वह क्यों । लगता ऐसा है कि वैदिक साहित्य के उस-उस भागमें संकलित सामग्रो वैदिक समाज के-कदाचित् कह सकते हैं बाह्मण समाज के-उस-उस भाग को परंपरा से प्राप्त थी और जब

समाज के कर्णधारों ने इस समूची सामग्री राशि के संकलन का निर्णय किया तब इस राशि के उस-उस भाग का संकलन समाज के उस-उस भाग के हाथों हुआ। इस संबंध में यह त्पष्ट है कि जो सामग्री जितनी ही प्राचीन रही होगी वह उतने ही . अधिक समाज भाग में प्रचलित रही होगो जिसका अर्थ यह हुआ कि मुल वेद-मंत्र तो अवस्य ही समुचे वैदिक समाज की विरासत रहे होंगे; (ये मूल वेद-मंत्र कौन से हैं यह निश्चय करना सरल नहीं छेकिन प्रस्तुत प्रसंग में हमें इस प्रश्न की उठाना भी नहीं)। इसका अर्थ यह हुआ कि विभिन्न उपनिषद्, क्योंकि वे वैदिक साहित्य का अर्वाचीनतम भाग हैं, जिस सामग्री को अपने में संजीए हुए हैं वह प्रायः निश्चय वैदिक समाज के विभिन्न भागों में प्रचिलत रही सामग्री है; जो सामग्री एकाधिक व्यक्तिपदोंमें संक्रित हैं वह अपेक्षाकृत प्राचीन हो यह भी पर्याप्त संभव है (किसी सामग्री का एक ही उपनिषद में एकाधिक बार संकलित हो जाना-उदाहरण के लिए बहुदारण्यकोपनिषद् में प्रख्यात याज्ञबल्क्य-भैत्रेयी संवाद का दो बार आना-लापरवाही का ही सबक हो सकता है)। अब प्रश्न है कि वैदिक साहित्य की सामग्री-राशि के किसी भाग को एक उपनिषद में समाविष्ट करने की कसौटी क्या रही होगी और यह कि एक उपनिषद में समाविष्ट सामग्री के कम-व्यवस्थापन की कसौटी क्या रही होगी । लगता यह है कि जड-चेतन जगत के मौलिक स्वस्थ सम्बन्धी ऊहापोहों को-अर्थात दारीनिक ऊहापोहों को-उपनिषदों का रूप देने की चेष्टा की गई है, और इसका अर्थ यह हुआ कि यदि किसी उपनिषद में समा-विष्ट सामग्री का सम्बन्ध किन्हीं दार्शनिक प्रश्नों से नहीं तो वह भ्रांतिवश वहां आ गई मानी जानी चाहिए; (कुछ सामग्री के सम्बन्ध में कदाचित् यह भी कहना पढेगा कि वह उपनिषदों में आने योग्य होते हुए भी भ्रांतिवश कहीं अन्यन-उदाहरण के लिए, किसी ब्राह्मण में-चली गई है) । इस प्रश्नभूमि में यह बात ध्यान भाकृष्ट करती है कि कुछ उपनिषद अपनी शैली तथा अपनी विषय-वस्त दोनों सी दृष्टि से विशेष प्राचीन लगते हैं और प्राचीन उपनिषदों से हमारा आशय इन्हीं प्रन्थों से होना चाहिए । इनके नाम हैं : बृहदारण्यक, छांदोग्य, तैत्तरीय, ऐतरेय, तथा कौषीतकी । कदाचित् ये तथा ये ही वे कृतियां हैं जिन्हें वैदिक साहित्य राशिका संकलन करते समय उपनिषद् वर्ग में रखा गया था-जिसका अर्थ यह हुआ कि 'उपनिषद्' नामधारी शेप कृतियां न्यूनाधिक उत्तरकाल में रची गई कृतियां है प्राचीन सामग्री का संकलन रूप कृतियां नहीं। (अपनी आगामी चर्वामें हम हुन प्राचीन उपनिषदों के उन भागों की उपेक्षा करेंगे जिनका सम्बन्ध दारीनिक प्रश्नों से नहीं, ऐसे भाग परिमाण में विशेष अधिक नहीं लेकिन उनकी उपस्थिति को बात ध्यान में बनी रहनी चाहिए।)

प्राचीन उपनिषदों में प्रश्नों की चर्चा की शैलियां दो हैं-एक वर्णनात्मक, दसरी संवादात्मक; और एक छोटे से ऐतरेय को छोड कर-जो पूरा वर्णनात्मक . शैली बाला है—सभी में दोनों ही शैलियों वार्ड भाग हैं। उन उन संबादों में प्रकट होनेवाळे न्यक्ति ऐतिहासिक न्यक्ति हैं यह सिद्ध करने के लिए भी कदाचित प्रयत्न की आवश्यकता पड़ेगी, छेकिन यह सिद्ध करने के लिए तो प्रयत्न की आवश्यकता पदेगी ही कि ये संवाद सचमुच तथा ज्यों के त्यों घटित हुए हैं। यदि भारतीय साहित्य का समाचा उत्तरकालीन इतिहास इस सम्बन्ध साक्षी हो सकता है तब तो कहना होगा कि ये सभी संवाद न्युनाधिक मात्रा में कल्पनारंजित हैं (जिन संवादों में इन्द्र तथा प्रजापित जैसे देवता भाग छे रहे हों उनके ऐतिहासिक होने का तो प्रश्न ही नहीं उठता )। छेकिन स्पष्ट ही यह परिस्थिति-जिसे अन्य कारणों से शोचनीय माने जाने का अपना औचित्य है-प्रस्तत संवादात्मक प्रन्थ-भागों में क्षाई चर्चाओं का मूल्यांकन करने में हमारे लिए कोई वाधा खड़ी नहीं करती। इस सम्बन्ध में सचमुच बाधा खड़ी करनेवाली परिस्थिति यह है कि संबादात्मक तथा वर्णनात्मक दोनों हो शैलियों वाले प्रन्थ-भागों में सामग्री किसी नियम के अनुसार व्यवस्थित को गई नहीं प्रतीत होतो । हां, विचार करने पर प्रस्तुत प्रायः परी सामग्री को निम्नलिखित ६ भागों में बांटा अवस्य जा सकता है:

- (१) वे चर्चाएँ जहां शरीर-शक्तियों के बीच प्राण की श्रेण्ठता प्रतिपादित की गई है।
- (२) वे चर्चाएं जहां शरीर-शक्तियों की तुलना में आत्मा की श्रेष्ठता प्रति-पादित की गई है।
- (३) वे चर्चाएं जहां शरीरस्तरीय घटनाओं को विश्वस्तरीय घटनाओं के समानांतर रखने का प्रयत्न हुआ है; (इस कोटि की चर्चाएं प्रायः सर्वत्र पूर्वोक्त दो में से किसी एक कोटि की चर्चा के साथ अविभाग्य रूप से जुड़ कर आती है)।
- (४) वे चर्चाएं जहां पुनर्जन्म तथा मोक्ष की प्रक्रियाओं का तुलनात्मक क्णिन हैं (अथवा मोक्ष की प्रक्रिया का स्वतंत्र वर्णन हैं)।

- (५) छान्दोग्य में उदालक के मुख से कराई गई चर्चाएं।
- (६) वृहदारण्यक में याज्ञवल्क्य के मुख से कराई गई चर्चाएं।

बाह्मण दर्शन की उत्तरकालीन मान्यताओं को ध्यान में रखने पर समझ में क्षाना कठिन पड़ता है कि प्राचीन उपनिषदों में ऐसी चर्चाएं बार वार क्यों आती हैं जिनमें शरीर-शक्तियों के बोच प्राण की श्रेष्ठता सिद्ध करने का प्रयत्न किया गया है। वस्तुतः ये चर्चाएं उस युग की स्मारक है जब शरीर-शक्तियों के रूप में चक्ष, श्रवण, मन, बाणी तथा प्राण की ही परिगणना की गई थी तथा दार्शनिक चिन्तन इस प्रश्न के समाधान में व्यस्त था कि इनमें से सर्वश्रेष्ठ शरीर-शक्ति कौनसी है। काल-कम से एक ओर शरीर-शक्तियों की संख्या में इजाफा हक्या तथा होते होते वे सब शक्तियां—साथ ही कुछ अन्य भी—चिन्तन की परिधि में आ गई जिन्हें उत्तरकाल में पांच ज्ञानेन्द्रिय तथा पांच कर्मेन्द्रिय कहा गया और दूसरी ओर शरीर-शक्तियों के ऊपर शासक शक्ति के रूप में आत्मा कौ कल्पना कर डाही गई। प्राण की श्रेष्ठता सम्बन्धी चर्चाओं से आग्मा की श्रेष्ठता सम्बन्धी चर्चाओं की दिशा में संक्रमण का एक अच्छा दृष्टान्त कौषीतकी का इन्द्र-प्रतर्दन-संवाद प्रस्तुत करता है जहां हमें एक ओर उन ऊहापोहों के दर्शन होते हैं जिन्हें प्रारंभ काल के प्राण-श्रेष्ठतावादी चिन्तकगण-पल्छवित किया करते तथा दूसरी ओर उनके जिन्हें उत्तरकाछ के आत्म-श्रेष्टताबादी चिन्तकगण और जहां बार-बार 'प्राण' तथा 'आत्मा' (वस्तुत: 'प्रज्ञात्मा') शब्दों का उन्हेस एक ही सांस में ऐसे किया गया है जैसे मानों ये दोनों परस्पर पर्यायवाची शब्द हों । इंगता ऐसा है कि चक्ष आदि पांच शरीर-शक्तियों से अतिरिक्त आसा की कल्पना करने की अ।वश्यकता पुनर्जन्म तथा मोक्ष सम्बन्धी मान्यताओं को स्वीकार करहेने के फलस्वरूप अनुभव में आई है क्योंकि प्रारंभ में इतना ही माना जाता रहा होगा कि ज्योंही प्राण एक शरीर की छोड़ता है शेष शक्तियां भी उस शरीर को छोड़ देती हैं, ठेकिन जन विश्वास किया जाने छगा कि एक व्यक्ति मृख् के समय एक शरीर छोड़कर दूसरा शरीर भारण करता है तब आल्मा जैसे एक नये तस्त्र की कल्पना की गई होगी जो इस नये विश्वास की मुसगत बना सके। इसी लिए इस अनुमान के लिए अवकाश उपस्थित होता है कि एक ओर पुनर्जन्य तथा मोइक की मान्यताएँ और दूसरी और आस्माको मान्यता एक ही साथ उपनिषदकारों की चिन्तन-परिधि में समाविष्ट हुई हैं। पुनर्जन्म तथा मोक्ष को

मान्यताओं का आदिम रूप उनके उत्तरकाळीन रूप से कितना भिन्न रहा होगा इसका एक अच्छा दछान्त 'पंचाप्तिविद्या' नाम से प्रस्थात वह चर्चा है जो प्रायः एक से शब्दों में बुहदारण्यक तथा छांदीग्य दोनों में आई है (बुह. ६. २., छान्दां. u, ६—१०) और इन मान्यताओं के इससे भी अधिक आदिम रूप का . दृष्टान्त है कौषीतको के प्रारम्भ में आई । एतद्दिपयक चर्चा इन तीनों ही स्थलें। पर मोक्ष की कल्पना 'ब्रह्मछोक' में जाकर सदा के छिए रहने की कल्पना है और महालोक के सुस्त्रभोग आदि का कौषीतको कावर्णन तो कदाचित स्थ्लता की पराकाण्ठा है। इसी प्रकार इन तीनों हो स्थलों पर पुनर्जन्म की चर्चा के प्रसंग में कल्पनाकी गई है कि एक आत्मा चन्द्रलोक से वर्षात्रल के ऋपमें बग्सना है। कोषीतकी में तो पुनर्जनम प्राप्त करने वाली सभी आत्माओं के संबंध में एक बान कहो गई है लेकिन 'पंचासिविद्या' वाले स्थलां में एक अन्य-तथा निकृष्ट प्रकार के—पुनर्जन्म का भी निर्देश है यद्यपि इस सम्बन्ध में विशेष कुछ नहीं कहा गया है और स्पष्ट ही पुनर्जन्म के इस आतेरिक प्रकारको कन्पना किन्ही सैद्धान्तिक कंट-नाईयों से बचने के उदेश्य से की गई है: (पनजनम-संबंध) उत्तरकालीन मान्यनाओं को ध्यान में रखने पर यह अनुमान करना कठिन नहीं कि ये सैदाहितक कठिनाइयां कौनसी रही होंगी)। इन तीन मारके के स्थलो से भतिरिक्त स्थलां पर भी प्राचीन उपतिषदों में पुनर्जन्म तथा मोक्ष के प्रश्न को छआ। गया है और उन सभी का अपने स्थान पर विशेष अध्ययन किया जाना चाहिए।

अब दो शब्द उन चर्चाओं के सम्बन्ध में कह दिए जाएँ जहां शरीरस्तरीय घटनाओं को विश्वस्तरीय घटनाओं के समानान्तर रखने का प्रवत्न हुआ है । प्राचीन उपनिवदों में पद-पद पर उमर कर आने वाळा एक स्वर है किन्हीं शरीर-स्तरीय घटनाओं का वर्णन करके उन्हीं के समानान्तर किन्हीं विश्वस्तरीय घटनाओं का वर्णन करना तथा इन में से पहले वर्णन को 'इति अधिदैवत्तय' शब्दों द्वारा सूचित करना । ऐतरेय के प्रारंग में आला के द्वारा छोकसृष्टि किये जाने का वर्णन है और इस प्रभंग में कहा गया है कि आला ने पहले एक पुरुष को जन्म दिया, फिर उस पुरुष का सुझ सोळा तब मुख से बाक्, बाकूसे अग्नि को उत्पत्ति हुई, उसको नासिका सोळी तब नासिक से प्राण, प्राण से वायु को उत्पत्ति हुई, उसको अग्नि सोळी तब अग्नि से चकु, चश्नु से आदित्य की उत्पत्ति हुई, आदि आदि । इस वर्णन के व्योरे विशेष महस्व के नहीं और यह

मोचने के लिए आधार है कि यह वर्णन अपेक्षाकृत उत्तरकालीन है। छेकिन यह अच्छा द्यान है इस बात का कि उमनेपद कार एक शरीरावयन, उसकी शक्ति तथा बाह्य विश्व के एक घटक की आमने सामने रखकर कैसे देखा करते । साधारणतः एक शरीरावयव तथा उपी काले के बोच भेद नहीं किया गया है और इसलिए हमें आमने सामने रखकर दिवजाए गए हैं एक शरीरावयब (या कह लिया जाए. क्क असेर-अक्ति) तथा बायादेश्व का एक घटक; उदाहरण के लिए, बार बार हमें आपने समने रखकर दिखलाए गए हैं बाक, तथा अग्नि, प्राण तथा वायु, चक्क तथा आदित्य, आदि आदि । प्रश्न उठना है कि इस सब का क्या अर्थ ! सोचने का लाता है कि इसका अर्थ और कुछ नहीं उपनिषद्कारों का यह विश्वास है कि उन-उन ग्रसिस्नरीय प्रक्रियाओं के छिए जो कारण उत्तरदायी हैं वे ही उत-रन विश्वस्तरीय प्रक्रियाओं के क्रिए भी। किस शरीरस्तरीय प्रक्रिया को हिम विश्वस्तरीय प्रक्रिया के समानान्तर रखा जाए इस सम्बन्ध में सभी उपनिषद-कार एकमत नहीं लेकिन जहां तक उनके बीच अथवा उनमें से अधिकांश क बार इस सम्बन्ध में ऐकसस्य है वहां भी हमें अनुमान करना सरल नहीं कि क्यों अमक शरोरस्तरीय प्रक्रिया को अमुक विश्वस्तरीय प्रक्रिया के समा-नान्तर रखा गया है। उदाहरण के छिए, यह कतई समझ में नहीं आना कि मन का चन्द्रमा के समानान्तर रखने का कारण क्या रहा होगा । ध्यान देने की बात इतनी हो कि जब शरीरस्तरीय शक्तियों के ऊपर रहकर उनपर शासन करने वाले तरव के रूप में 'आत्मा' की कल्पना की गई होगी तभी विश्वस्तरीय शक्तियों के उत्पर रहकर उनपर शासन करनेवाले तत्त्व के रूप में 'ब्रह्म' की कल्पना की गई होगी: और क्योंकि उन-उन शरीरस्तरीय शक्तियों को किसी न किसी अर्थ में उन उन विश्वस्तरीय शक्तियों से एकरूप मानने की परम्परा थी 'आत्मा' को किसी न किसी अर्थ में 'ब्रह्म' से एकस्टप मान लिया गया ।

अन्त में विचार करने के लिए रह जाती हैं छान्दोग्य में उदालक के मुख से कराई गई चर्चाण तथा बृहदारण्यक में याल्लवल्य के मुख से कराई गई चर्चाण । उदालक की चर्चाओं में ध्यान देने योग्य बात यद है कि वहां विस्तार से तथा प्रयोगों डारा सिद्ध करके दिखाशया गया है कि वे वे विश्वस्तरीय शक्तियों उन उन शारीरस्तरीय शक्तियों के रूप में परिवर्तित कैसे हो जाती हैं। यहां दूसरी ध्यान देने योग्य बात यह है कि विश्वस्तरीय शक्तियों को उदालक को सूची उनकी परम्परागत

सूची से भिन्न है; उदाहरण के लिए, जहां परंपरा थी कि मन, वाणी तथा प्राणका सम्बन्ध क्रमशः चन्द्रमा, अग्नि तथा वायु से जोड़ा जाए वहां उदालकने उनका सम्बन्ध कमराः अन्त, अग्नि तथा जल से जोड़ा।दूसरे, उदालकने कल्पनाकी कि अन्न का सुक्ष्मतम भाग मन बनता है जबकि उसका अपेक्षाकृत स्थूल भाग मांस बनता है, स्थूलतम भाग मल, अग्निका सुक्षतम भागवाणी बनती है जब कि उसका अपेक्षाकृत स्थूल भाग मण्जा बनता है, स्थूलतम भाग अस्थि, अन्त में जल का सुक्ष्मतम भाग प्राण बनता है जबकि उसका अपेक्षाकृत स्थूल भाग रक्त बनता है, स्थूलतम भाग मूत्र । और उदालक को एक दूसरी नई कल्पना यह थीकि अन्नका जन्म जल से होताहै, जलका अग्निसे तथा आग्निका 'सत्' से । इस प्रकार उदालकने मानव शरीर की सभी जड-चेतन प्रक्रियाओं का उदगम एक ऐसे तत्त्व में देखा है जो पहके अग्निरूप में परिवर्तित होता है, फिर अग्ने से जलहरूप में, तथा अन्त में जल से अन्तहरूप में अर्थात् एक ऐसे तत्व में जिसे विना विशोष संकोच के जड कहा जा सकता है। यही का ग है कि कुछ विद्वान् उदालक के मल को उत्तरकाळीन सांख्य मत का बीजरूप मानते हैं क्योंकि इस सांख्य मत में भी मानव शरीर की सभी जड-चेतन प्रक्रियाओं का उद्गम 'प्रकृति' नामवाङे एक जड तत्व में देखा गया है। इनना अवश्य है कि उदालक ने 'सत्', अम्नि, जल तथा अन्न इन चारों ही तत्वों को 'देवता' विशेषण दिया है और उनके सम्बन्ध में ऐसे बात को है जैसे मानों वे समी चेतन व्यक्ति हो। लेकिन होने नहीं भूलना है कि उनिषद्काल में विश्वस्तरीय शक्तियों को 'देवता' कहने की परम्परा थी-उसी प्रकार जैसे शरीर को 'आत्मा' कहने की; (यह) कारण है कि विश्वस्तरीय शक्तियों से सम्बन्धित चर्चाओं का सूचन 'इति अधि दैवतम्' कहकर होता तथा शरीरस्तरीय चर्चाओं का सूचन 'इति अध्यात्मम्' कहकर ) । इसके बावजद मानना हो पड़ेगा कि एक सर्वथा जडतन्त्र की कल्पना करने में-अर्थात एक ऐसे जडतत्व की कल्पना करने में जो अचेतन हो-उदालक को कुळ कठिनाइयां अवश्य रही होंगो-भटे ही हम आज पका अनुभव न कर सकें कि वे कठिनाइयां क्या थीं। याजवलक्य की चर्चाओं का महत्त्व इसरे ही प्रकार का है। उनका सुख्य प्रयत्न यह सिद्ध करने को दिशा में था कि शरीरस्तरीय शक्तियों के ऊपर रहकर उनपर शासन करनेवाला तत्व 'आत्मा' तथा विश्वस्तरीय शक्तियों के ऊपर रहकर उनपर शासन करनेवाला तत्त्व 'त्रहा' एक दूसरे से सर्वथा

एक केंमे । लेकिन हमारा दैनंदिन अनभव यह सिद्ध करता प्रतीत नहीं होता कि कोर्र एक ही तस्व सभी मनष्यों की शरीर-शक्तियों के उत्पर और साथ ही सभी विश्वस्तरोय शक्तियों के उपर भी शासन करता है । इसलिए याजवल्क्यने सक मिट करना आवश्यक समझा कि आत्मा (≔ब्रह्म) के स्वरूप का साक्षारकार हमें टैनंदिन अनुभव के दौरान में नहीं होता बल्कि सुप्रिकाल में होता है (और दम स्वरूप की हल्की आंकी हमें प्राप्त होती है स्वप्तकाल में) । साथ ही याज-बल्क्यने इस रांका का समाधान करना भी आवश्यक समझा कि सुव्यक्तिकाल में तो हमें किसी प्रकार का ज्ञान होना प्रतीत नहीं होता: उनका तर्क है कि आत्मा . सचमच जान का विषय नहीं क्योंकि जाता—जैसा कि आत्मा है—जान का विषय हो ही नहीं सकता. डेकिन आत्मा अनुभूति का विषय अवस्य है और सुष्तिकाल में हमें आत्मा की अनुमृति होती ही है। यही कारण है कि प्राय: विद्वान याजवनन्य के मत को उत्तरकालीन आत्मादैत (=महादित) का-तथा उनकी चिन्तन प्रणाळी को उत्तरकालीन सभी रहस्यवादी चिन्तन प्रणालियों का-बीजरूप मानते है। हां. यद्यपि याजवरूत्रय ने इस सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है कि प्रत्येक मनध्य की व्यक्तिगत आत्मा विश्व-आत्मा से सर्वया एकाकार है उन्होंने इस सिद्धान्त का प्रतिपादन कटापि नहीं किया है कि एक आत्मा के अतिरिक्त शेष सभी प्रतीतियां भानितजनित प्रतीतियां है। छेकिन जब वे एक मनुष्य की व्यक्तिगत आत्मा के व्यक्तिःव को एक श्रान्तिजनित प्रतीति मानने के लिए बाध्य हैं तब वे इस प्रकार की तर्कणा के लिए भी द्वार खोल ही देते हैं कि हमारे दैनंदिन अनुभव की सभी जड-चेतन प्रतीतियां भान्ति—जनित प्रतीतियां है और उत्तरकालीन अद्वैतवेदान्तियों ने जब इस प्रकार की तर्कणा को सचसच प्रस्तत किया तथा अपने मत के समर्थन में याज्ञवल्क्य के वचतों की उद्देशत किया तब तस्वतः वे कदाचित गलती पर न थे भछे हो अपने उद्धापोह के दौरान में वे इन वचनों में आए इन-उन शब्दों का अर्थ तोडने मरोडने पर जब तब बाध्य हरा ।

# कुवलयमाला-महाकथा

की

#### अवान्तर कथा**ए** और उनका वर्गीकरण डॉ॰ के रिषमचन्त्र

कुवल्यमाला की महाकथा में अनेक अवान्तर कथाएँ उपल्य होती हैं। अनेक पात्रों के देवलोक में उत्पन्न होने और वहाँ पर अपना जीवन व्यतीत करने के प्रासंगिक उल्लेखों को स्वतन्त्र कथानक की दृष्टि से अनुपरोगी समस कर उन्हें लोड़ देने पर अन्य अवान्तर कथाओं की संख्या पचीस के करीब होती है जिनके नाम नीचे दिए जा रहे हैं।

#### अवान्तर कथाओं के नाम

(१) चंडसोम, (२) मानभट, (३) मायादित्य, (४) छोमदेव, (५) मोहदत्त, (६) क्राकोदुम्बरी (क्राउंवरी के फछ), (७) ताराचंद का निदान, (८) रण्यम्षक, (९) मुनि सागरदत्त, (१०) रोठ महाभन की पुत्री, (११) ब्राझण यञ्चसोम, (१२) यक्ष जिनरोखर एवं कनकप्रभा, (१३) राज—योपट, (१४) श्रीमती और सिंह, (१५) वस्तुन्दरी एणिका, (१६) सिल्लाधिपति इदपरिष, (१७) मुनि मानु, (१८) कुलमित-मनमित्र, (१९) राजकुमार पृथ्वीसार, (२०) मणिरथ कुमार, (२१) खंदरी और व्रियंकर, (२२) काम-गजेन्द्र, (२३) वत्रमुत, (२४) स्वयंन्द्रेव और (२५) महारथ कुमार।

विभिन्न पहेलुओं और दृष्टियों के आधार पर इन कथाओं का विभाजन निम्न बर्गों में किया जा सकता है, जैसे—

(१) सम्पूर्ण अथवा आंशिक जीवनः पूर्णकथा, संडकथा और कथांशः

 (२) सहायक और उपजीव्य कथा : उपकथा, दृष्टान्त-कथा, पूर्व-भव-कथा और आगामी-भवकथा.

 (३) पात्रानुसार : मानुबीकथा, दिव्यकथा, दिव्यमानुबीकथा और पशुपक्षी-कथा.

(४) कथनकार: स्वयं कथाकार-कथित और पात्रों द्वारा कथित (आत्म-कथा) अथवा अन्य-पात्र (स्यक्ति) कथा

- (५) पुरुवार्थ : अर्थकथा, कामकथा, और धर्मकथा.
- (६) अ. पात्रों का सामाजिक स्तर : त्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्ध, जंगलीजाति और अन्य जाति.
- (७) ब. अनेक घन्चे, कार्यकलाप, संघर्ष और अन्य विशेषताएँ. (१) पूर्णकथा, खंडकथा और कथांश

जिन कथाओं में नायक का करीन करीन सम्पर्ण जीवन-चरित प्राप्त होता है उन्हें 'पूर्णकथा' को कोटि में रखा गया है । उनकी संख्या द के करीन है और इस कोटि में कथा नम्पर (१), (२), (१), (१), (५) और (९) रखी जा सकती है । नायक के जीवन के कुछ माग अथवा अधिकां को भाग का जिसमें प्रतिपादन हुआ है उन्हें खंडकथा को कोटि में स्थान दिया गया है। इस कोटि में १३ कथाओं का समावेश होता है जिनका नम्पर (७), (१०), (११), (१३), (१४), (१५), (१८), (१०), (२०), (२१), (२२), (२२), (२२) और (२४) है । ऐसी कथाणें जिनमें आंशिक जीवन के दर्शन होते हैं कथा जो बहुत ही संखित रूपमें पूरी की गई हैं उन्हें कथांश की संज्ञा दी गई है । ऐसी कथाओं की संख्या द है और उनका नम्पर (६), (८) (१२), (१९), (१९), और (२०) है ।

- (२) पूर्व-भवकथा, आगामी-भवकथा, उपकथा और दृष्टान्तकथा पात्रों के पूर्वभव से संबंध रखने वालो कथाओं की संख्या १० है जिनका नम्बर (१), (२), (३), (४), (५), (७), (११), (१९), (१८) और (२१) हैं। आगामी-भव की व कथाएँ हैं जिनका नम्बर (१९), (२०) (२२), (२३), (२३) और (२०) है। उपकथाओं की संख्या ७ है को सुख्य कथा की उपजीव्य कथाओं के रूप में आती हैं। उनका नम्बर (९) (१०), (१२), (१३), (१५), (१६), और (१०) है। दो कथाएँ नंबर (६) और (८) दृष्टान्त कथाएँ हैं जो कमशः 'भव्यत्व' और 'निदान' को समझने के लिए कही गई हैं।
- (३) मातुरी, दिञ्य, दिञ्यमातुरी और पशु-पक्षीकथा मातुरी कथाओं की संख्या १५ है। उनका नम्बर (१), (२), (३), (४), (४), (६), (७), (११), (१४), (१८), (१८), (२०), (२१), (२४)

और (२५) है। ३ कथाओं में किल्चित दिव्यतत्त्व है। उनका नम्बर है (९), (१५) और (१९)। ४ दिव्यमानुषी कथाएँ हैं उनका नम्बर है(१०) (१७), (२२) और (२३)। (११) नम्बर की कथा मात्र १ दिव्यकथा है। (८) और (१३) नम्बर की २ कथाएँ पक्षी-कथाएँ हैं।

## (४) स्वयं कथाकार कथित और पात्रीं द्वारा कथित

- अ. कुबळयमाळा और कुबळयचंद्र की मुख्य कथा का कथन कथाकार के मुख से हुआ है। उसी प्रकार अवात्तर कथा नम्बर (१९), (२०) और (२५) भी उनके द्वारा कही गई हैं।
- आर. उपर्श्वेक तीन कथाओं के अतिरिक्त बाक्षी को २२ कथाओं का कथन अन्य पात्रों के मुख से हुआ है । उनके तीन विभाग किये जा सकते हैं: [१] कुनळयचंद्र के सम्पर्क में आने बाले पात्रों द्वारा, [२] इन पात्रों के सम्पर्क में आने वाले ज्यक्तियों द्वारा और [३] अन्य व्यक्तियों द्वारा ।
- [१] कुवल्यचंद्र को जिन गौण पात्रों ने जिस जिस ब्यक्ति की जो जो कथाएँ सुनाई वे इस प्रकार हैं:
- (अ) आरमऋथा के रूप में : (९) मुनिसागरदत्त, (१२) यक्ष जिनशेखर एवं कनकप्रमा, (१३) राजपोषट, (१६) भिन्छाधिपति टहपरिष (१७) मुनि भानु
- (आ) अपनी पूर्व-भवकथा के रूप में : (१८) मुनि भानु (कुलमित्र-घनमित्र)
- (इ) अन्य पात्र की पूर्व-भवकथा के रूप में : राजपीपट द्वारा वनसुन्दरी एणिका की (१४) 'श्रीमती और सिंह' नाम की पूर्व-भवकथा
- (ई) अन्य कथा : यक्षकन्या कनकप्रमा द्वारा कथित यक्ष जिनशेखर के पूर्व-भव की (११) ब्राह्मण यज्ञसोम की कथा
- [२] सागरदत्त को अपनी आत्मकथा (१०) होठ महाधन की पुत्रीने कह छुनाई
- [२] (अ) सुनि धर्मनन्दन द्वारा कथित ६ कथाएँ: अश्व द्वारा अपहल होने के पश्चात् जेंगल में सुनि सागरदत्त के दर्शन होने पर उनके द्वारा कुवल्यचंद्र को कही गई पाँच कथाएँ:

- अनिका कथन मुनि धर्मनन्दन वत्सदेश के राजा पुरन्दरदत्त और उनके अमात्य वासन को अपने पास में दीक्षित पाँच मुनियों की कथाओं के रूप में करते हैं: (१) चण्डसोम, (२) मानभट, (३) मायादिग्य, (३) छोमदेन और (५) मोहदत्त.
- \*\* मुनि धर्मनन्दन द्वारा अपने पाँचों मुनि-शिष्यों को सुनाई गई दृष्टान्त-कथा नं. (६) काकोदुस्वरी के फल
- (आ) तीर्थंकर धर्मनाथ डारा अपने गणधर को देव पद्यसार (कुवल्यचन्द्रका
  पूर्व-सव) की उपस्थिति में कही गई कथाएँ : (७) ताराचन्द का निदान,
   (८) रण्यमूषक
- (इ) एक मुिन (राजा भृगु के पिता)ने दो विद्याधरों को राजा भृगु और राज-पोपट की उपस्थिति में पूर्वार्थ कथा कही और राज-पोपटने कुबळब-चन्द्र को उत्तरार्थ कथा कही: (१५) वनमुन्दरी पणिका
- (ई) तीर्थैकर महावीर द्वारा कही गई:
- मणिरथकुमार को कही गई उसकी पूर्व-अवकथा : (२१) सुन्दरी और प्रियंकर
- \*\* अपने गणधर को कही गई: (२२) कामगजेन्द्र और: (२३) **व**ज्रगुप्त
- \*\*\* (२४) स्वयंभूदेव को सुनाई गई उसकी आत्मकथा

इस प्रकार 'कथा में कथा' की दृष्टि से देखते हुए इस महाकथा में हमें तृतीय स्तर तक की उपकथाएँ देखने की मिलती हैं। जैनकथासाहित्य-कारों की कथा में कथा कहने की यह दीली बहुत प्राचीन हैं।

## (५) अर्थकथा, कामकथा और धर्मकथा

प्रारंभ में स्वयं कथाकार ने जो निर्देश किया है उसके अनुसार ही इन अवान्तर कथाओं को तीन पुरुषार्थों में से किसी एक में स्थान दिया जा सकता है। इनमें से अनेक कथाओं का पर्यवसान पात्रों द्वारा दीक्षा प्रहण करने में हुआ है अतः प्रधानतः अर्थकथा अथवा कामकथा होते हुए भी कितनी हो कथाएँ धर्मान्त हो गई हैं। मात्र चार कथाएँ ऐसी हैं जो धर्मान्त नहीं हैं, जैसे नं० (६), (१०), (१४) और (२१)।

अ. अर्थकथाओं में नं॰ (२), (४), (९), (१६), (१८), और (२४) को समाविष्ट किया जा सकता है।

- आर. कामकथाओं में नं॰ (१), (२), (५), (२२) और (२३) को स्थान मिलता है।
- इ. धर्मकथाओं में नं (७), (८), (११), (१२), (१३), (१५), (१७), (१९), (२०) और (२५) को लिया आ सकता है।
  - (६) पात्रों का सामाजिक स्तर और कथा की अन्य विशेषताए

अवान्तर कथाओं में मानव-समाज ओर मानवेतर प्राणियों के जिन विभिन्न स्तरों, जातियों इत्यादि से पात्रों का चयन किया गया है तथा उनके संवर्ष, धन्धे, कार्यकलाप और अन्य विशेषताओं का प्रतिपादन हुआ है उनका बर्गीकरण संक्षित विवरण के साथ नीचे दिया जा रहा है।

#### अ- ब्राह्मण कुल:

- (१) नटखट प्राक्षणः ईंग्यां और मत्सर का परिणाम, सुन्दर खियों के प्रति नौजवानों का आकर्षण, खीसौन्दर्य के भयस्थान, प्रेमी-युगलों के प्रति गैरसमझ, नट-मंडलीका तमाशा, क्रोधावेश का फल, निर्दोष व्यक्ति की हत्या इत्यादि।
- (११) ब्राह्मण पुत्रः दुष्काल से सारे परिवार का नाश, विपत्ति में भटकना।
- (२४) गरीब ब्राह्मणः चोरो से जमीन में छुपाधन खोद निकालना। आर. क्षत्रिय क्रास्टः
  - (२) अभिमानी और विकासी ठाकुर: हठीला स्वभाव, तुच्छ बातों पर क्षगड़ा, पुळिंद एक लडाकू जाति, हठ के कारण निर्दोष लोगों की सुरसु !
- (५) स्वच्छेंद राजकुमारः वणिक-पुत्री से प्रेम-विवाह, दीर्घ काल तक दूर देश में पति द्वारा पत्नी से अलग रहने के परिणाम, प्रतिकृत्व परिस्थित और माता द्वारा अपने शिशु को खो बैठना, उसके द्वारा राजकुल में दासी बनकर रहना, कासुक व्यक्ति स्त्री की हत्या पर उतारु इत्यादि।
- (१४) उदंदी राजकुमारः पर-पुरुष के मात्र संवर्क में आते ही ब्री-चारित्र्य पर शंका, क्रोधावेश के परिणाम, गळतफहमी से साळे की ह्य्या ।
- (१५) राजकुमारीः शैशवावस्था में ही अपहरण, जंगल में मृतों के बीच में पालन-पोषण, पशुओं के साथ ही रहना, मनुष्य समाज से सब और उनको देखते ही भाग जाना।

- (१६) राजकुमारः राज-पड्यन्त्र, छोटे भाई को राजगदी और बड़े भाई की द्वाओं के प्रयोग से पागल बनाकर जंगल में भगा देना, परिस्थितिवश भिल्लो का आधिपत्य और डकैनं का धन्धा करना ।
  - (१७) राजपुत्रः स्वर्ग और नरक की बात खुनकर संसार मात्र से वैराग्य।
  - (१९) राजकुमारः जाति-स्मरण और संसार-त्याम ।
- (२०) राजकुमारः शिकार का व्यसन, एक बार एक हरिण पर बास्सस्य-भाव और तैराग्य ।
- (२२) कामुक राजकुमारः अनेक कन्याओं के साथ शादी, विषाधरो द्वारा रूप बदलका मुन्दर स्त्री का रूप धारण कर उसे प्रतिबुद्ध करना, जादू के खेल के समान आँख मींचते हो अन्य देशों के दर्शन होना ।
- (२३) साइसी राजकुमारः विद्याघर डाकू द्वारा कन्याओं का अपहरण, जादू की गोली का प्रयोग जिससे शारीरिक शक्ति में दृद्धि, अपने साहस के बज पर राजकुमारने सभी कन्याओं को सुक्त करवाया और विद्याघर का नाश किया।
- (२५) राजकुमारः स्वप्त और उसका फल और वैशाय। इ.वैश्यकुल:
- (३) दरिह और कपटी वैस्थः व्यापार के छिए अन्य देश जाना, छोभ, घोखे-बाज़ी, ठगाई, कपटपूर्ण आचरण, जाछसाज़ी, मित्र को कृप में फेंकना, छटेरों से सामना करना, उनकी ईमानदारी और सज्जनता ।
- (६) त्र्यापारी-पुत्रः जहाज के टूटने से सभी व्यापारियों का एक द्वीप पर मिलना और घर लौटने की प्रतीक्षा और उपाय हुँडना ।
  - (९) श्रेष्ठीपुत्रः जाति-स्मरण और धर्मोपदेश ।
- (१०) त्रेष्ठीपुत्रीः विचाधरों द्वारा कर्ग्याओं का अपहरण, आपस में छड़ाई और अपहर कर्या को जंगल में निस्तहाय छोड़ देना, भाग्य से चूमते हुए व्यापारी पुत्र से मिलन और शादी।
  - (१८) श्रेष्ठीपुत्र : न्यापार में असफल और वैशाय ।
- (२१) विशिकपुत्री: अति गाढ प्रेम होने के कारण 'पित की मृत्यु पर उसके शव की डेकर फिरना, युक्ति से इसका इन्नाज ।

# ई. शूद्रकुरूः

- (४) राह्न जाति का छोभी और चोर सार्यवाहः अश्व-व्यापार, समुद्र-यात्रा, व्यापार में साहस, समुद्री तूफान से यान का ट्वट जाना, मित्र को समुद्र में फेंकना, कीमियागरों डार्श मनुष्य-गौस के प्रयोग से अमृत्य पातु बनाना। उ. जेनाळी जातिः
- (७) पर्वतीय राजाः अन्य राजा का आक्रमण, पर्वतीय राजा की हत्या,रानी द्वारा भाग निकल्लना और राजकुमार के साथ दीक्षा।
- (१६) मिल्ल-सेनापितः इसका उल्लेख क्षत्रियकुल के नीचे हो चुका है। जंगल में सार्थबाह इत्यादि को अवसर पा कर इंटना। ऊ. विविध:
  - (८) रण्यसूषकः धर्म-बोध, जाति-स्मरण ।
  - (१२) यक्षः भगवद्भक्ति, विद्याबल और औषधिवलय ।
- (१३) राज-पोपटः तोते को राजकुमारी द्वारा सभी कलाओं में प्रशिक्षण देना, पुनः उसके द्वारा जैंगल में रहने वाळी एक राजकुमारी को प्रशिक्षण देना, एक जगह से दूसरी जगह संदेश पहुँचाना ।

इस विश्लेषण से कथाओं के अनेक प्रकार और समकालीन सामाजिक जीवन के विभिन्न पहेलुओं की जानकारी प्राप्त करने में हमें पर्याप्त सहायता मिलती है।

# कर्पूरमंजरी अने स्वामिभक्त सेवकतुं कथार्विव हस गांविक

संवत १६०५मां मतिसारे रचेली कर्परमंजरीनी कथा काव्यत्व क्षत्रे क्यानिस्प्रपणनी दृष्टिए सामान्य कति होवा कतां लोकक्या तरीके मध्यकालीन ग्रजगती साहित्यनी महत्त्वनी कृति छे । दहा अने चोपाईनी कल १११ पंक्ति-ओनं पर धरावती मतिसारनी प्रस्तत रचनाने हाँ, भो, ज. संहिसराए र स १९०१मां संपादित करी प्रकाशमां आणी हो। कथाना अंतमां आ कतिनी उन्हरिया पोताती ओलस्य 'कवि पंडित मितमार' तरीके आपे के अने काव्या-रंभनं मंगळाचरण गणपतिनी स्ततिथी करे छे. एथी स्व. श्री. वि. डा. दलाहे मितसारने जैनेतर कथाकार मान्यो छे। परंत जैन कविक्षो माटे पण गणपति सने आरटास्तवस्थी कृतिसी संगुलारंभ करवानी रिवाज कृचित स्वीकारायों छे तथी तथा जिन्हासननं माहात्म्य मतिसारे आप्य छे एथी डॉ. सांडेसरा माने छे तेम कवि जैन ज प्रतीत थाय छे । सं. १६७८मां रचायेल शालिभद्रमुनिरास तथा सं. १६९९मां रचायेल न्वंपकसेनरासना कर्ता तरीके जिनसिंहसरि-जिल्य मतिसागरनं नाम मळे छे । कर्परमंजरीनी रचना सं. १६०५मां थयेछी हे तेथी मतिसार अने मतिसागर स्पष्टतः भित्र कविओ हे । आथी कर्परमंजरोनी रचना करनार मितसार जैन होवानो संभव छे तथा एनी रचेली एक कृति ज हाल उपलब्ध ले. एथी विशेष कर्ता अने एनी अन्य कोई कृति होय तो ते कृतिनी विगत मळती नथी । कपरमंजरी नामाभिधानवाळी अन्य क्रतिओमां विशेष ध्यान स्वेंचती कृति छे कनकसन्दरकृत कर्परमंजरी। हकीकते तो ए रचना प्रस्तुत कथानकनो ज बोजो अवतार छे अने एना कथानकसाम्यनी अत्रे भागळ चर्चा करेलो छे। अन्य कृतिओमां एल. डी. इन्स्टीट्यूटमां पुण्यविजयजी मंडार परिग्रहण संख्या ३६६०मां कर्परमंजरी कथानिका नाटिका अने ६४८८ कर्पर-मंजरीरास नामनी कृतिओ नोंधायेली छे । मतिसारकृत कर्पृग्मंजरीना कथानकने मुख्य माळस्वा रूपे स्वोकारीए तो एने मळती कथानां मुख्य त्रण स्वरूपो मळे छे:

१. डॉ. भारती वेंचे रास-साहित्यमां आपेला टिप्पणमां शुणधर्मरास नामनी मितिसारनी १९२२मां रचायेळी कृति नोंधिकी छें

- १. मतिसारकृत कर्पूरमंजरी
- २. कनकसन्दरकृत कर्प्रमंजरी
- ३. बोटाद विस्तारमां प्रचलित लोककथा

### १. मतिसारकृत व.पूरमंजरीनुं कथानक-

सिद्धराज जयसिंहे रुद्धमहालय बंधान्यो । गंगाधर सलाटे एमां स्नीराज्यनी राणी कर्परमंजरीना दशांगने आकर्षणविद्यायी हरीने कंडारेली मृतिंह्ये मुक्यं । रुद्रमहालयमां मुकेली आ मूर्तिनी मोहकतानी वात देशविदेशमां प्रवरी । चंपानगरीनो राजकुमार रूपसेन अने मित्र सींघलुसी वणझारावेशे सिद्धपुरमां आव्या । मृतिने जोतां ज रूपसेन एना प्रेममां पडयो अने सानभान भूली गयो । सींघलसी शिल्पदृष्टा संदरीनी भाळ मैळववा गंगाधरने मळ्यो । शिल्पी गंगाधरे सींघलसीने अंघ गरु गोविंद पासे दक्षिणमां मोकल्यो । अंध गुरु गोविंदे सीघलसीने कर्परमंजरी पर रूपसेन साथे छप्न करवानी भलामणचिष्टी छस्ती आपी। सींघलसी स्त्रीराज्यमां आव्यो । कर्षरमंजरी छप्न माटे संगत थई । सिद्धपुर पाछा फरवा माटे आकाशमां ऊढे एवा यांत्रिक घोडानी जरूर पडी । ए घोडो बनाववा माटे बन्नीस लक्षणोवाळो पुरुष ज जंगलमांथी काष्ठ लावे ए अनिवार्य हतां। सींघलसी वत्रीस लक्षणो धरावतो होई काष्ठ लाववामां अने ऊडतो घोडो बना-बवामां सफळ थयो । सींघलसी अने कर्परमंजरी ऊडता घोडा पर बेसी सिद्धपुर आव्यां । सिद्धपर पहोंचतां ज कप रमंजरीने पोतानो हार रही गयानं याद आव्यं । सात दिवसमां ज पोते पाछी फरशे एवं कही कर्पूरमंजरी एक**छी** क्षीराज्यमां गई । मुदत बीत्या छतां कर्परमंजरी पाछी न फरतां स्रोजातिना वचन-भंगने शापतो सींघलसी पाछो स्त्रीराज्यमा गयो अने कर्परमंजरीने मळ्यो । यांत्रिक घोडानो एक भाग अकरमात् आगथी बळेलो होवाथी कप्रमंजरी पाछी फरी शकी न हती । सींघळसी पाछो वनमां गयो, विशिष्ट काछ छान्यो, घोडो बनाव्यो अने बन्ने सिद्धपुर आव्यां । नगरमां प्रवेशतां ज कपुरमं जरीने अपशक्तन थया । कर्पुरमंजरी रूपसेन साथे छम्न करे तो रूपसेनने चार घात नडे एम हते । अवजीगमां थयेलां भागमन अने ए पछीना लग्नशी ऋपसेननं बडनी डाळ भागतां, घोडेथी पडतां, माताए मोकलेला विषवाळा लाड खातां अने ए त्रणेथी बचे तो छेवटे चोथी बखत सर्पदंशथी मृत्यु थाय एवी घात हतो । सींवलसोए कर्पुरमंजरीने जणाव्युं के रूपसेनने वात विषे सावचेत बनावी उगारी छेवामां आवहो । परंतु कर्पूरमंजगीए जणाल्युं के था घात विपे रूपसेनने वात करनार पथ्थरनी सूर्ति बनी जाय एवुं छे । सींघलसीए जणाल्युं के रूपसेनने कलं जणाल्या बगर पण पोते घातमांथी उगारी छेही । आधी अंते कर्पूरमंजरी रूपसेन सुं लाल्या बगर पण पोते घातमांथी उगारी छेही । आधी अंते कर्पूरमंजरी रूपसेन साथे छन्न करवा तैयार थई । पथ्थरनी सूर्तिने जीवती-जागती जीतां ज रूपसेननां सानमान पाळां आव्यां अने कर्पूरमंजरी-रूपसेननां छम्न थयां । वक्तादार मित्र सींघलसीए रूपसेनने घातमांथी होत्रेय अने कुशळताथी बचावी लीशो । सर्पदेशनी अर्दिस घातथी मित्रने उगारी छेवा माटे सींघलसी रात्रे मित्रना श्रयनागारमां जागतो छुपाई रह्यो । रात्रे दंपती ऊंघतां हतां त्यां सर्प आव्यो । सींघलसीए तल्लवारथी सर्पनुं डीकुं उडावी दीधुं । पण सर्पनी लाळ कर्पूरमंजरीनी खुल्ली छातो पर पडी । सर्पनुं विव न चडे एथी सींघलसी छुख्वा गयो ए क्षणे ज रूप-सेन जाती गयो । मित्रनी शंकानुं समाधान करवा माटे मजबूर सींघलसीन चार घातनी वात कहेबी पडी अने एथी एनुं शरीर पथ्यरनुं वनी गयुं । रूपसेन-कर्पूर-मंजरीना विलापथी करणामयी पार्वतीए सगबान शंकरने विनंती करो अने सींघलसी सर्जावन थयो ।

# २. कनकसुंदरकृत कर्पूरमंजरी-

सं. १६६२मां जैन कवि विधारानना शिष्यं कनकसुंदरे चार अधिकारनी मळी कुछ ७३२३ कडीमां कर्परमंजरीनी क्या छखीं छे। मतिसारे आपेडी कथाने जं कनकसुन्दरे हछाबी-मछाबी केटछाक उमेरण साथे वधारे सारी रीते कहीं छे। कनकसुन्दरनी रचनानुं कथानक आ प्रमाणे छेः

अणिहलपुर पाटणना राजाए पूर्वभवना पापनिवारण माटे सहबिलिंग तळाव छने रुद्रमाळ बंधाव्या । आ समये बंगाल देशना कान्तिनगरमा मदनशम नांभनो राजा राज्य करतो हतो, सिंदराजनी आणं स्वोकारतो न हतो । आधी सिंदराजे कान्तिनगरने घेरो घाल्यो । मदनश्रमे राजसभामां सिंदराजने जीवतो पकडी लाववानुं बोडुं फेरखुं । सातसो बारांगनाओए बीडुं उपाड्युं अने सिंद-राजनी लश्करी लावणी लागळ जइ तृत्य करवा लागो । सिंदराज भने पनुं ल्वकर मान भूली वारांगनाओंनी पालळ पालळ जवा लाग्या अने चतुर वारांगनाओं बधीन नगरमां लई आवी, नगरना दरवाजा देवाई गया अने वशा केद थया । सदमध्यमें सिंदराजनी लागतास्वागता करी पण तेने नगरकेद कर्यो । मदनश्रम राजाना प्रधान बुद्धिसागरने कर्यूरमंजरी नामनी मुंदर पुत्री हतो अने पना शरीरमांथी कपूरनी स्वास आवती हती। मिद्धराजना पासवान एक हजामने क्रपरमंजरी जोवानी इच्छा थतां बुद्धिसागरना आवासमां आव्यो अने कर्षर-मंजरीना नख कापी एक पोतानी पासे राख्यो । थोडा समय पछी सिद्धराज अने एनं लश्कर मुक्त बन्यां अने वधां पाटण आज्यां । हजामे पेलो नख शिल्प गंगाधरने आप्यो । शिल्प गंगाधरे केवळ नखने आधारे कर्परमंजरीना समग्र देहनी कल्पना करी अने आवेहन मूर्ति बनावी। आ मूर्तिने रुद्रमाळमां मक्तामां आवी । उज्जयिनीमां मोहसार अने गुणसार नामना वे भाईओ हता । मोहसार दखनी पोठ भरी सिद्धपुर आन्यो अने मूर्तिरूप कर्परमंजरीने जोतां ज प्रेममां पडयो तथा सानभान गुमावी बेठो । छोकोए घणो समजान्यो छतां सानभान पाछा न आन्यां । उज्जयिनी पाछा फरेला साथेना माणसो द्वारा क्षा समाचार मोहःसारनी पतनी मतिश्रीने मल्या । एणे दियर गुणसारने तपास माटे सिद्धपुर मोकल्यो । गुणसारना अनेक प्रयत्नो छतां मोहसारनां सानभान पाछां न आव्यांथी एणे मृतिना शिल्पनी शोध करी कर्परमंत्ररी विपेनी हकीकत जाणी । सिद्धराजनी पत्र छई गुणसार कान्तिनगर आव्यो अने प्रधान बुद्धिसागरनो परिचय केळवी कपूरमंजरीने मळयो । कपूर-मंजरी गुणसार पर मोह पामी। गुणसारे मोहसारनी दशानी बात करी अने ए वर तरीके पसंद न पडे तो पोतानी समृद्धिमां भाग आपवानुं वचन आप्युं। कर्परमंजरी पाटण आवदा तैयार थई । गुणसार अने कर्परमंजरी पाटण बाव्या अने कर्परमंजरी-मोहसारनां लग्न थयां ।

१. बोटादिक्तारमा प्रचलित लोककथाः 'चालोने पूतळो आपणे घेर' बोटादना रामजी मंदिरमा उनाळानी वर्षोरे सुतरना रांढवा वणवानुं अने एवं परचूरण काम करता इद्ध पुरुषो 'चालोने पूतळो आपणे घेर' नी वार्ता आ प्रमाणे कहे ले :

कोई एक देशना राजा अने प्रधान प्रवासे नोकळ्या । ख्रा बपोरे एक वाव पासेना वडळा नीचे आराम करवा बेठा । प्रधान वावमां पाणी छेवा ऊतयों । वावमां एक मुंदर पूतळी जीतां प्रधान मंत्रसुग्ध बनी गयो । पूतळी पटळी बधी सुंदर हती के एने जीया पछी जीनारने एक डगार्छ पण आगळ-पाछळ भरवानी इच्छा न थाय । पटळामां प्रधाननो नजरे पूतळी नोचेनी तकतो चढो । ए तकतीमां छड्यं हतं ।

आ मृतिने जोतां भलभला मोही पडचा छे अने सानभान गुमाबी जीव गमावी बैठा छै। अनेक राजाओ अहीं आव्या अने पतळीने जोतां ज रह हेता बोलवा लाग्याः

> चालोने प्तळी आपणे घेर. तमे रांघो ने अमे जमीए। पण पतळी चालती नथी.

पतळी बोलती नथी अने रढ लेनार अन्तजल तजी मृत्य पामे ले।

तकतीमां पुतळोनी रद लई मृत्य पामेला राजाओनां नाम हतां। चकार प्रधान तरत ज सावध बनी गयो । एने लाखं के भारो राजा जो वाबमां आवशे अने आ पतळी जोशे तो एने पण पतळीनी रह छागशे अने जीव गमावशे। आथी प्रधाने बावमांथी गारो छई पुतळीने छांदी दोधी। पाणी भरी प्रधान राजा पासे आब्यो । राजाए प्रधानने पूछ्युं: 'आटली बधी वार केम छागी ! वावमां हैं। हत' ?' प्रधाने घटतो जवाब आध्यो पण राजाने गळे न ऊतर्यो । राजा बाबमां ऊतर्यो । ताज छांदेलं जोतां राजाने शंका गई । प्रधाननी अनेक विनवणी छतां राजा न मान्यो पाणीथी गारो साफ कर्यो । मूर्ति जोतां ज राजा मंत्रमण्य बनी बोखवा छाग्यो:

> चालोने पतळी आपणे घेर. तमे रांधो ने अमे जमीए.

प्रधाने राजाने खबख्ब समजाव्या पण राजाए रह ना मूकी। प्रधानने लाग्य के भा प्तळीमां काईक रहस्य लागे छे। आधी एणे तपास करी अने जेने आधारे मूर्ति घडवामां आवी हती ते राजकुमारी साथे राजानां लग्न करावी आप्यां ।

मतिसार अने कनकसुन्दरनी रचनाओ तथा मौलिक परंपरानी लोक-कथामां जीवित पात्रने आधारे धयेलुं मुर्तिविधान, शिल्पदृष्टा संदरी प्रत्ये प्रेम अने मित्रना प्राप्ति माटेना प्रयत्नो -एवं कथानक समान छे। मतिसारनी रचनाथी कनकसुन्दरनी रचनानुं कथानक केटलीक रोते जुदुं गहे छे । मतिसारे लखेली कथाथी कनक सुन्दरनी रचनामां कथानकनी दृष्टिए महत्त्वनी गणाय एवी भिन्नता आ प्रमाणे छे:

<sup>9.</sup> आ कथा माटे प्रा॰ मानजीभाई मां**ड**णकानी आभारी छं.

कनकसुन्दरनी रचनामां —

- कर्यसंजरीना नखनी प्राप्ति अने तेने आधारे गंगाधरे घडेली मूर्ति एवं नवं कथानक उमेरायं छे।
- गुणसार सिद्धराजनी चिट्ठी टर्ड कर्पूरमंजरीनो संपर्क साथे छे । अंध गुरु गोविंदनी वातनो कनकपुन्दरे उपयोग कर्यो नथी ।
- ३ माई माटे शिल्पदृष्टानी प्राप्तिना प्रयत्नो करता गुणसार पर कर्पूर-मंजरी मोह पामे छे अने गुणसार एने मोहसार साथे छग्न करवा जणावे छे।
  - ४. ऊडना यांत्रिक घोडाना घटकनो उपयोग कयौ नथी।
  - चार घात अने स्वामिभक्त सेवकता कथानकनो उपयोग थयो नश्री।
     मूळ कथानकः

.....मित्सार अने कनकपुन्दरनी रचनाना कथानको वण्चेनो आ भेद कर्पूरमंजरीनी कथाना मूळभून माल्खानो विचार करवामा खूब ज उपयोगी बने

एम छे । सामान्य रीते तो समयनी दृष्टिए जे रचना पहेली होय एमां

कथानकनुं प्राचीनतम मूळभूत माल्खां जळवातुं होय, एहुं बने छे । एनुं कारण

ए छे के प्रचल्ति कथाना अयारे कोई नतुं कथानक उमेरातुं होय छे थ्यारे

ए नतुं उमेरातुं कथानक प्रचलित ज्यूनी कथाने विद्येष रोचक बनावे तो अनु
गामीओ स्वीकारी छेना होय छे । आधी समयना प्रवाहनी साथे साथे आगळ

वथती बार्तानी रचनाओमां काल्कमे अवनवां कथानको उमेरातां मूळभूत माळखुं

मात्र अंशक्तप बनी जतुं होय छे । कनकपुन्दरनी रचना मित्सारनी रचना थया

प्रछीना सत्तावन वर्षे थई छे, छतां एमां कर्प्रमंजरीतुं मूळभूत माळखुं जळ
बायेखुं छे । ऊडतो यांत्रिक घोडो अने चार घात शिल्पद्धाद्वंदरीना कथा
विवो परस्परथी स्वतंत्र अने मिन्न छे । मित्सारनी रचनामां स्वतंत्र गणी

शकाय एवा वे के त्रण कथानको संकळायेलां छे:

- १. जीवित पात्रने आधारे थतुं मूर्तिविधान, शिल्पदद्या सुन्दरीनी शोध अने प्राप्ति।
- वे प्रवासी माईओ के मित्रो, एक गुंकोई मूर्ति के जीवित प्रत्ये गुं क्षाकर्षण अने अन्यनी प्राप्ति माटेनी सहाय अने मिलन।
  - ३. चार घात अने स्वामिभक्त सेवक।

कनकपुरदरनी रचना पहेला प्रकारना विवनुं कथानक आपे छे अने बोजा प्रकारना िव साथे पण संबंध घरावे छे। मतिसारनी रचनामां त्रणे प्रकारनां विंबनां कथानको प्रयोजायां छे। कपूँरमंजरी एवा पात्रनाम साथे मूळभूत रीते संकळायेछं विंव कधुं होई शके, एनुं चोकस अनुमान कर्ग शकाय एम नथी। शिल्पदृष्टा सुंदरीनी लोकपरंपरानी कथाने मितसार के ए पहेलां कोई मध्यकालीन वार्ताकार कर्यूरमंजरी साथे सांकळो होवानी संमावना छे। शिल्पदृष्टा सुंदरीनी लोकपरंपरानी कथा तो अने चर्चेळा होटात विस्तारनी 'चालीन पूनळो आपणे घेर' वाली लोककथामां अकवंत्र जळवायेली छे। कथासिरसागरमां राज्यघर अने प्राणधर नामना यांत्रिक साधनो वनाववामां कुशळ एवा भाईकोनी बात छे झने त्यां पात्रनाम कर्यूरमंत्र छे। आधी संभव प्यो छे के कर्यूरमंत्र सांस्तो संकळायेला यांत्रिक हंस अने सुवारनी कुशळताना कथानको कर्यूरमंत्र दीता नामें मितसार के ए पहेलांना कोई वार्ताकार साथे सांकळीने तथा एमां चार धातवाळा कथानकने उमेरीने एक विशेष रोचक कथानक घड्युं होय।

वे प्रवासी भित्रों अने एकनो मोह अने बोजानो प्रयान ए कथार्शिब मध्यकाळीन गुजराती कथासाहित्यमां जाणीतुं छे । जिवदासे हंसावळीनो कथामां (र.सं. १६७०) उत्तर अने सोमनी वात ळखी छे। कांतपुरमां प्रधाननी पुत्री प्रत्ये उत्तरने मोह थयो। सोमे खूब समजाव्यो एण न मान्यो अने वियोगमां भृत्यु पाम्यो । आ सांमळीने प्रधानपुत्री एण मृत्यु पामी। अहीं प्रत्यक्ष दर्शन छे ज्यारे ए घटना जिल्पटण साथे सांकळीने एमांथी रोचक कथानक घडायुं छे।

कर्पुरमंजरीना कथानकती सामग्रीनी चर्चा करतां डॉ. मो. ज. सांदेसराए कथासरिरसागरनी कर्पुरिकाना कथानकती पण चर्चा करेळी छे । कथासरिसागरचा रस्तप्रमाळमकना आठमा अने नवमा तरंगमां आ प्रमाणे कथा छे :

नरवाहनदत्त अने गोमुख दडे रमता हता । दडो एक तापसीने वाग्यो । तापसी बोळी के अथ्योर तुं आवो छे ने एमां जो कर्षिरका खेवी परनी मळे तो तो छुंन करे ? नरवाहनने कर्षिरका विषे उन्कंडा धनां तापसीनो क्षमा याची पृष्ठा करी । तापसीए कहर्युं के दूर दूर दिखापारना कर्ष्ट्रसभव नगरमां क्ष्र्युरक राजाने कर्षिरका नामनी सुंदर पुत्री छे । ए पुरुषद्देषिणी छे एथी कोई साथे रूपन् करती नथी । आ सांभळी नरवाहन अने गोमुख दक्षिण तरफ रवाना थया । बन्ने समुद्र किनारे आवेळा जीवित मानवी वगरना काष्ठयन्त्रना प्तळांवाळा विचित्र नगर सुवर्णपुरमां आव्या । राजमवनमां काष्ठना प्रतिहारीवेडे रक्षाएळो एक भव्य पुरुष बेटो हतो । ए पुरुषे पोनानी वान आ प्रमाणे कही : 'हुं राज्यधर नामनो पुतार छुं । हुं मारा भाई प्राणघर साथे कांचीनगरमां रहेतो हतो । अमे बन्ने भाईओ यनत्रकलामां पारंगत छीए । प्राणघर वेश्यासामी हतो अने यान्त्रिक हंस चोरा अर्जा आर्थिक होस चोरी करतो । यांत्रिक हंस चोरा करी आवतो हतो तेने राजसेवकोए पकडीने तीडी नाल्यो । आवी कला मात्र अमे ज जाणता होई पकडाई जवानी शक्यता हती एटले अमे यान्त्रिक विमानमां वेसी जुदा जुदा स्थळे नासी गया । हुं आ नगरमां आव्यो । नगर निर्जन होई यान्त्रिक मानवी बनाव्या ।

राज्यथरे नरबाहन माटे विमान बनाव्युं । एमां वेसी नरबाहन अने गोसुख कर्प्समेय नगरमां आव्या । एक बृद्ध कीने रयां बन्ने रह्या अने ए क्यूंपिकानी सखी होई जण्युं के पूर्वभवनी स्प्रतिना कारणे पुरुषद्वेषिणी हती । पूर्वजन्ममां नरबाहन हंस अने कर्प्सिका हंसी हतां । बच्चां पृत्यु पामतां हंसे रहती हंसने आधासन आपतां कह्युं के आपणे जीवीश्चं तो बीजां पण बच्चां थरों । पुरुषनी स्वार्थों वृत्ति पर हंसीने तिरस्कार आवतां समुद्रमां पड़ी आत्म-हत्या करी अने कर्प्सिकारूपे जन्मी । पूर्वजनमां स्वतिथी हजु पण ए पुरुषोने पिकारती हती । आ मांमळीने नरबाहन—'हा हंसी ! हा हंसी' बोळतो पसार थयों । आ जोई—सीमळी कर्प्सिकानो देप पूर थयों अने बन्नेनां छम्म थयां ।

कथासरिस्सागरना प्रस्तुत कथानक अने कर्पूरमंजरीनो कथाने कथानकात कोई संबंध—सगपण नथी, छे ते केवळ ऊडता यांत्रिक साधनना घटक प्रतु । कर्पुरमंजरीना ऊडता यान्त्रिक घोडाना घटकनो आ करतां विशेष साम्यसंबंध तो राजा चित्रमुकुट अने राणो चंद्रिकरणानी बार्ता साथे छे ।

चित्रमुकुट अने चैदिकरणानी वार्ताः

राजा चित्रमुकुटे एक सामान्य राणीना रूपनी प्रशंसा करतां कर्छुं; 'हुं हु तारो दास ।' आ सांमळी राजाना पोपटने हसलुं आच्छुं । राजाए हास्यनुं कारण पृष्ठ्युं । पोपटे जणान्युं के 'आवा सामान्य सौन्दर्यना दास ननी गया छो एमां चंद्रकिरणा जेवी राणी मळे तो तो छुं थाय ? राजाए चंद्रकिरणानी भाळ मेळ्वी अने छम्न कर्यां । केटलोक वसन चंद्रकिरणाना राज्यमां रख्या अने राणी समर्मा वनतां ऊड़ता घोडा पर वेसो पोताने देश जवा उपङ्या । रस्तामां राणी समर्मा वनतां ऊड़ता घोडा पर वेसो पोताने देश जवा उपङ्या । रस्तामां राणी समर्मा वनतां ऊड़ता घोडा पर वेसो पोताने देश जवा उपङ्या । रस्तामां राणीन पीडा थई । एक द्वीमां ऊत्तरनुं पहुत्रुं । पुत्रनो जन्म थयो । राजा ऊडता घोडा पर वेसो ऐंदु, घी अने अप्रि लेवा गयो । पाछा फरतां हवा

धी अने अग्नि भेगां थतां आग लागी अने धोडो बळी गयो। आम पति-पत्नी विख्टां पड्यां रोष कथा पति-पत्नी-पुत्रना नियोग अने पुनर्मिलननी छे।

त्रण के चार घात अने मित्र के सेवकनी वकाढारी:

मित्सारनी कर्पूरमं जरीमां शिल्पदृष्टा सुंदरीना कथानक साथे संकळायेष्टुं उत्तरार्थेचुं बीजुं कथानक छे ते चार घात अने स्वापिमक सेवकना कथाविवनुं । मध्यकाळीन गुजरातीना कथा साहित्यमां मित्सारनी रचना आ विवने कारणे ज अत्यंत महत्त्वपूर्ण बनी रहे छे । स्टिथ थोमसने 'फॉक टेड्ल्यमां कथाविव कमांक ५१६ मां Faithful John नाम तळे आ कथाविवना विविध रुपांतरो नोंध्यां छे । भारतना विविध प्रांतो तथा विव्यव विविध देशीमां आ कथाविव प्रचलित छे । स्वापिमक सेवकनो बेश प्रिमसंपादित जर्मन छोककथा-ओना संम्रहमां तथा बनाई स्किन्दितना संपादनमां पण मळे छे । 'फेइंथक्स्ब जहोनसन'ना नाम तळे 'स्टान्डई डिक्सनेरी आँव फोकछोर'मां आ विवनो विव्यत नोंध अपपायेछी छे । भारतीय छोककथानां विविध संपादनो जेवां के प्रेडेसानुं 'पोर्डुगीज 'फोकटेईल्डस' फेरेड्ल 'ओडड डेक्स डेब्र' नटेश शाबीइत 'इंविडियन नाईट्स' अने 'फोक टेईल्स ओव बंगाल'मां आवती फक्कीरचंदनी कथामां आ कथाना हर्पांतरो मळे छे ।

#### कथासरिसागरनं ब्रह्मदत्तनं कथानक

घात अने मित्रनो वकादारीना कथानकोत्तुं मूळ 'कथासिरसागर' ना 'मदनमंजुकाळंबक'ना छट्टा खंडनी अव्यावीसमा तर्रगनी ब्रह्मदत्तनी कथामां मळे छे:

पुष्करावतीना राजकुमारने ब्रह्मद्व नामनो मित्र हतो । बन्ने छप्न करवा माटे परदेश जवा उपड्या । बन्ने नदी आवतां रातवासो करवा बृक्ष नीचे स्ता । रात खुटाडवा राजकुमारे वार्ता कहेवानुं शरू कर्तु पण जैव चडतां वार्ता अधूरो रास्त्री ।.मित्र ब्रह्मद्व नागतो बेसी रखी । ब्रह्म पर यती कोईनी छूपी वात द्वारा ब्रह्मदत्ते जाण्युं के राजकुमारनी साथे :हार पहेरतां, केरी खातां, छप्न बस्तते बारसास्त्र पडतां अने एमांथी बन्ने तो अंते शयनागारमां सो वस्त्रत छीक स्वातां मृखुनी धात छे । आ बात सांभळनार घात विषे राजकुमारने वात करे तो पथ्यसनो बनी जाय । ब्रह्मदने घातनी वात राजकुमारथी छुपावी रास्त्री अने त्रण घातथी बचाव कयों । जोथी घातमांथी राजकुमारने बचाववा रायनागारमां छुपायेळा ब्रह्मदत्ते छींक स्थाता राजकुमारने छींके छींके 'भगवान तारी रक्षा करे' कहुं। छेल्छी छींके राजकुमार एने बोळतो मांभळी गयो अने ब्रह्मदत्त पकडाई गयो । ब्रह्मदत्त्त पकडाई गयो । ब्रह्मदत्त्त पकडाई गयो । ब्रह्मदत्त्त मनबूर बनी घातनी बात कहेंग्री पडो। आ कथानकनो बोजो महरवनो अवतार राजक्छभक्त 'पद्मावती चरित्र' छे।

#### पद्मावती चरित्र:

कृष्ठिगाना राजकुमार चित्रहेन कोने प्रधानपुत्र रत्नसार बच्चे गाढ मैत्री हनी । चित्रहेननी मुंदरताथी नगरनी कीको निह्नळ वने छे एवी फरियाद खतां राजाए चित्रहेनने देशवटो आप्यो । चित्रहेन अने रत्नसार परवेश जवा रवाना थया । रस्तामां मंदिर आच्युं । मंदिरमां मूर्ति जोतां चित्रहेन प्रेममां पञ्चो । एक तपस्वी द्वारा जाणवा मञ्च्युं के ए मूर्ति पवपुरनी राजकुमारी पवावतीनी छे । रत्नसार अने चित्रहेन पपपुर काच्या । पवावती पूर्वजन्म-स्वृतिना कारणे पुरुष-देषिणी होई छप्ननी ना कहेती हती । रत्नसारनी मददथी 'हाय हंसिनी! हाय हंसिनी!' बोळता चित्रहेने पदावतीनो पुरुषक्ष नष्ट क्रर्यो अने छप्न क्रयां ।

घर तरफ पाछा फरतां स्टनसारे यक्ष-यक्षिणीन वार्ताळाप द्वारा चित्रसेन पर आवी पडनारी घात विशे जाण्युं । घातनी वात कहेबाथी पथ्थरमां परिवर्तन पामबानो भय हतो । चित्रसेनने स्टनसारे अपस्माताए मोकछावेळा दुष्ट घोडा परथी पडतां, बारणुं पडतां, विषयाळा छाडु खावा जतां आवेळी त्रण घातथी बवावी छोधो । राते शयनागारमां सपेने मार्यो अने एनुं छोही पद्मावतीनी जांच पर पढेळुं ते छुळ्या जती हतो स्यारे चित्रसेन जागी गयो । वात कहेबा विवश बनेको स्टनसार पथ्थरमां फेरवाई गयो ।

चित्रपेन यक्ष वसता हता ए क्ष्म नीचे आवीने सूती। यक्षीनी वातचीत द्वारा चित्रपेने जाण्युं के सत्ती पोताना बाळकने खोळामां छई पत्थरने स्पर्शे तो रत्नसार सजीवन वने । पद्मावतीए पुत्रने खोळागां राखी रत्नसारने स्पर्शे क्ष्म्यों अने रत्नसार नवजीवन पाम्यो ।

चित्रक्षेन-पद्मावतीनुं प्रस्तुत कथानक स्पष्ट रीते शिल्पदृष्टा सुंदरी, पूर्वभवनी जातिस्पृतिना कारणे पुरुषद्वेष अने एनो छोप थतां पूर्वभवना प्रेमीओर्नुं मिछन तथा चार घात अने मित्रनी वफादारीनां कथानकोने एक साथे सांकछीने निरूपे छे। चित्रसेन-पद्मानतीनी कथा जैन साहित्यमां अत्यन्त लोकप्रिय रहेली है । विविध-रासोनी रचना मध्यकालीन गुजरातीमां आ कथानकने आधारे थयेली है । विनय-समुद्र (इ. स. १५४७) भक्तिविजय (इ. स. नी सोळमी सदी), कल्याणचंद्र (इ. स. १५६२) हस्तिरुचि (इ. स. १६६०), विनयसागर (सत्तरमी सदी), बृद्धिविजय (इ. स. १७५२) रामविजय - ऋषचंद (इ. स. १७५७), इत्यादि जैन कविकथा-कारोए रासरूपे चित्रसेन-पद्मावतीनी वार्ता छखी छे। आधी स्पष्ट शाय हे के मितसारे एना जमानानी प्तळी परना प्रेमनी लोककथा अने ऊडता घोडानी कथाने सांकळीने 'कर्परमंजरी'नी कथा आछेखी है । कथासरिस्सागरना रत्नप्रभा-लंभकता आठमा अने नवमा तरंगनी कप्रिका-कथानी प्रवदेषिणी नायिका अने 'हाय-हंसी' कही द्वेषछोपनो नायक अने मित्रनो प्रत्युपाय ए अंश तथा 'कथा-सरिरसागर' ना मदनमंचुकालंबकना छट्टा खंडनी अठचाबीसमा तरंगना बहाद-त्तना कथानकना चार घातना अँशनी साथे शिल्पदृष्टा संदरी परना प्रेमनं कथानक पूर्वी शरूपे सांकळोने 'चित्रसेन-प्यावतीनी कथा'नं घडतर थयं छे सने ए साळखामां पुरुषदेविणीनो अंश बाद करी कर्परिकाकथाना ज एक बीजा ऊडता बंबोना अंबानो उपयोग करी मतिसारनी कर्परमंजरीनं घडतर थयं है । आम मतिसारकृत 'कर्परमंजरी' शिल्पदृष्टासुंदरी तथा स्वामिभक्त सेवकना कथाविबना अम्यासमां असाधारण महत्व धरावती वार्ताकृति छे।

#### संदर्भ ग्रन्थोः

 श्री का. गु. सभा श्रेमासिक वं १. पु. ६. अंक १ मांथी उद्युश मतिवार-कृत कर्पुरांजरी. तं. डॉ. भो. ज. सांदेसरा मुंबई, इ. स. १९४१
 राससाहित्य डॉ. भारती वैय ३. जैन गुर्जर कवियो. श्री. चि. डा.

दलाल

- हिंदी साहित्यका लोकतात्त्वक अध्य-यन (हिंदी) डाँ. सत्येन्द्र
   भ. ओसन ऑव स्टोरीझ-टोनी अने पेन्ह्रेर (अंग्रेजी)
- फोक टेईल्स स्टिथ थोमसन (अंग्रेजो)
   स्टेन्डर्ड डिक्सनैरी आँव फोकलोर-लीच (अंग्रेमी)

#### द्वितीय आश्वासकः

अथ शुभचापगुणेषु स्थिरधीर्वीये परस्य चापगुणेषु । विश्रदगच्छवानं स्तनं विहापावनेरगच्छवानम् ॥४९॥

शां०॥ अथ०। अथ रामभेषणानन्तरं उक्ष्मणः आगच्छत् गतवात् । क्षीदशः ! श्रुभचापगुणेषु चारुधनुर्मीवीबाणस्तथा स्थिरयीः अचलदृद्धिः । क ! वीर्षे विक्रमे । कि कुर्वत् ! विश्वत् धारयत् । कं ! मानम् अदंकारम् । केषु ! अपगुणेषु अपराषिषु । कस्य ! प्रस्य शत्रोः । चः समुक्वये । कि कृत्वा आगच्छत् ! विद्वाय त्यक्ता । कम् ! सत्तामिव स्तानम् गिरिम कृष्यम्कन् । कीदश्य श्राच्छवानम् अगा वृक्षाः छमानः आगच्छवानम् अगा वृक्षाः छमानः आगच्छवानम् अगा वृक्षाः छमानः आगच्छवानम् । कर्माः सत्तमम् ! अवने ! भुवः ॥ ४९ ॥

पु ।। अथ रामविसर्जनातम्तरं छक्षणः अगच्छत् । आच्छवानम् पर्वत-व्ययदेशभाजम् अवनेः स्तनं भुवः कुचं विहाय इति उपमार्छकारः भूस्तनोपमं माल्यवन्तं त्यक्ष्या इत्यर्थः । भुभाः चापगुणेषवः धनुमीविशतः यस्य । तथा वीर्चे स्थिरपीः निश्चितवुद्धः तथा परस्य च सुभीवस्य अपग्रुणेषु दुर्गुणेषु मानं कोधं विश्वत् धारयन् । चकारः विशेषणानां समुच्चये । विश्वत् इति । "नाम्यस्ताच्छतुः" [पा. ७. १. ७८] इति न नुमागमः । अगच्छदिति "अनु-नासिकस्य विकल्पितवात् तद्मावे जस्त्यमेच ॥४९॥

> भूकुटिविषमं न्यस्य प्रस्तामसत्तं सरोपविषमन्यस्य । त्रासकरीच्छाया तं भेजे क्रोधेद्धमदकरीच्छायातम् ॥५०॥

शां । भूकु । तं लक्ष्मणम् । छाया शोभा कान्तिः व । कीदशी ! त्रास-करी भयकारिका । कस्य ! अन्यस्य रियोः भेजे सियेवे । कि छत्वा ! न्यस्य रचयित्वा । कम् ! भूकुटीविषमे अकुटिकोटिल्यम् । भावप्रधानत्वात् निर्देशस्य ।

१. म० 'अपणगुणेषु' ।

२. म० नास्ति।

३. म० 'छदकाः'

**४. म० 'तथोक्**तः'।

५. यरोऽनुनासिकेऽनुनासिको वा [८.४.४५] इति वानुनासिकः।

६. म० नास्ति ।

कीदशम् । प्रमृतं विद्युतम् । असार्वः असहनीयम् । कस्य ः अन्यस्य शत्रोः तथा सरोपविषं कोपविषसहितम् । कीदशं तम् ः क्रोधेद्धसदकरीच्छायातं कोषे- द्वस्य कोपदीसस्य सदकरिण इव गन्धहरितनः इव इच्छया स्वैच्छया यातं गमनं यस्य स तथोकः तम् । यथा कोषदीसः मत्तः हस्ती वक्षादीन् भञ्जन् गच्छति तथा अयमपि इत्यर्थः सकोपयात् ॥ ५० ॥

पु० ॥ तं छक्षमणं अन्यस्य त्रासकरी भङ्गकरी छाया कान्तिः भेजे प्राप । कादशम् : भूकृटिविषमं यथा स्थात् । न्यस्य विक्षित्य प्रस्ततं प्रचलतम् । तथा असम्रं सोदुं अभिमविद्यम् अशक्यम् । रोषः एव विषं तेन सह वर्तमानम् । क्रोधेन इद्धः दीक्षः यो मदप्रधानः करी हस्ती तस्य इव इच्छायातं स्वैरगमनं यस्य तम् । श्रुवः कुटिः कौटिल्यम् "ह्को" हुत्वोऽङ्यो" इति हुँस्वः । ५० ॥

त्वरितं च क्रान्तस्य प्रमुखायातोर्जितारिचक्रान्तस्य वेगो जङ्घोरस्यः स्फुटमरुजद् तडनमदूर्जं घोरस्य ॥५१॥

शां ॥ स्वरि । स्वरितं शीवम् । क्रान्तस्य चिलतस्य केलपादिविशेषस्य अस्मणस्य संबन्धी वेगः जवः अरुजत् भग्नवान् । किम् शतद्वनं तरुष्टुन्दम् । कीट् शम् ! अद्र्पं भासन्तजतम् । कीटशः वेगः ! अङ्गोरस्यः जङ्गोरसोः भवः । किम् अरुजन् शस्यः जङ्गोरसोः निक्षम् अरुजन् ! स्फुटं प्रकटम् । कीटशस्य खश्मणस्य ! प्रमुखायातोर्जितारिचक्रान्तस्य सम्मुखागतबिष्ठशञ्चन्दनाशकस्य । तथा घोरस्य भयानकस्य ।

पु ।। पोरस्य । रौदस्य उद्धमणस्य जङ्घोरस्यः । जङ्घोरित भवः जवः वेगः अद्रुनं निकटवर्तिन वनं काननं स्फुटं निश्चितं अरुजत् वमञ्ज । च-कारः पूर्वकियासमुच्चये । कीटशस्य ? त्यरितं शीर्ध क्रान्तस्य चित्रतस्य । तथा प्रमुखेन सम्मुखेन आयातस्य [आ]गतस्य जजितस्य प्रवलस्य अस्चिक्रस्य शञ्च-[सं]चातस्य । ५१ ॥

१. क्सां० 'प्रमृति'।

२. इको हूस्वोऽङ्यो गालवस्य । पा. ६. ३. ६९ ।

३. मo 'वलितस्य'।

v. म० 'कृतपादाविक्षेपस्य'।

५ म० भवम् "।

६. क्षाः चेमुखागतिषकउयरात्रृवृत्दनाशकस्य" ।

च्याघास्तत्रसुरभयः सिंहोऽभ्यनदत् जवाच्च तत्र सुरभयः। कुसुमैः सार्कं पवनाः सरितश्रकुः क्षणेन साकम्पवनाः ॥५२॥

शां०।। व्याघा०। तथा व्याघाः पुण्डरीकाः तत्रमुः भीताः । तथा सिंहः अभयः भयरहितः अभ्यनदत् स्थं नदितवात् । तथा तत्र प्रदेशे जवात् वेशात् पवनाः चक्रुः कृतवन्तः । कीदशाः ? सुरभयः धुगन्धयः । तथा साकं सहिताः । कैः ? सुसुने : पुण्येः । काः चक्रुः ? सरितः नदीः । कीदशोः ? साकम्पवनाः साक-म्पानि कम्पयुक्तानि वैनानि तरुष्टन्दानि यासां ताः । केन ? क्षणेन सुहर्तेन ॥५२॥

पुः।। तत्र वने च्याद्राः शार्द्देलाः तत्रमुः भीता इव ऊतुः। सिहः भयश्च्यः अभ्यनदत् जगर्जे । पत्रनाः वायवः च जवात् रभवेन(सात्) हेतोः । क्षणेन शीत्रं सर्वाः [सरितः] सार्क स्रगपद एव साकम्पवनाः चकुः । सह आ सम्पतात् कृषेन वेते हित साकम्पं [ताहशी वनं तीरवनं जलं वा पयः वासां ताः । तथा कीहशाः प्रवाः ? कुमुमैः सुरभयः सुगण्ययः ॥५२॥

निलनी द्रुतकुरराऽगात् " क्षोमं विरता सृगास्त्रणाङ्कुररागात्।" दहत्रोद्वेसन्नागानां कोधाग्निः कोटरेषु सन्नाऽगानास् ॥५३॥

ग्रां ।। निल्ठि । अगात् जगाम । कम् ! क्षोमं चलनम् । का असौ ! निल्जी पियती । कीटशी ! द्वृतकुररा चिलतपिविविशेषा लक्ष्मणामनेन । तथा विरताः निल्जाः । के ! मृगाः हरिणाः कस्मात् ! तृणाङ्कुररागात् तृणाश्होकिन्छापात् । तथा दहत्रे दृष्टः । कः असौ ! क्रोधाग्निः 'कोपविद्धः । केषाम् ! सन्नागानाम् शोभनसर्पणाम् । केषु ! कोटरेषु लिदेषु । केषाम् ! सन्नागानाम् सन्नाः अगा वृक्षाः तेषाम् ॥५३॥

पु० ।। किं च निल्नी पियती श्लोभमगात् गता । कोटशी ! द्रुतकुश्रीः-(कुरराः) पलायिताः कुत्राः(कुरराः) उल्लोशा यस्थाः सा तथा गृगा हरिणादयः च

१. स-। आकम्पवनाः साकम्पानि वनानि यासाम् ताः।

२. म् ० ''बहु'' अस्ति ।

३. क्षाः "निकम्पनयुक्तानि" अस्ति ।

४. द्वंतकुर्राऽगात् ।

५. तृणांकुररागात् ।

६. सन्नागानाम् अथवा सन् भागानाम् ।

प्रचादगानाम् ।

८. पु० 'बुतकुशाः' इति माठः स्वीकृतः।

वृणाङ्कुररागाद्विरताः शप्याभिल्यपिष्ट्चाः । तथा नागानां क्रोधाग्निः कोटरेषु सन् विवमानः लग्नः दृहत्रो । कांद्रशाम् : सन्ता वेष्टिताः अगाः बृक्षाः यैः तेषाम् ॥५२॥

उद्भृतेतरङ्गस्यादभजनीराणि विद्वस्तवरं गत्या। निपतितचित्रस्तवकं आन्तकोठ्यं जस्तं क्वचित्त्रस्तवकम् ॥५४॥ शांशा उद्भृशः। जसम् उदकम् । अभजत् सिपेवे। कानि १ तीराणि । कुतः उद्भृततरङ्गस्यात् उच्छस्तिकल्लोकःयात् । किं कृत्याः १ गत्या

तरानि । कुतः उद्भूततरङ्गस्वात् उच्छिलतकरुष्टोखात् । कि कृत्वा १ गरवा प्राप्य । कथम् १ विद्युलतं चश्चलतरम् । कीटशम् जल्लम् १ निपतितचित्रस्तवकं निपतिताः लस्ताः चित्रा नानाक्ष्याः स्तरकाः पुष्पुण्छाः यस्मिन् तत् तथोक्तम् । तथा भ्रान्तकोठमं चल्लिकौक्षम् । तथा त्रस्तवकं भीतवकोटम् । वय १ वयचित् प्रदेशे ॥५॥

पुः।। उद्देगेन अस्त्रं तीराणि अभजत् । किं इत्वा ! विद्वस्तरङ्गस्वात् । ब्वाकुस्तरङ्गस्वेन विद्वस्तरं यथा स्वात् तथा [गत्वा] । कोटक् जस्म् निपतितविजन-स्तवकं [नि]पतिताः विचित्राः स्तवकाः पुष्पपल्ख्यगुच्छा यत्र । तथा आन्तकौठचं भान्ताः क्रीबाल्याः पक्षिगणाः यत्र । क्यसिच्च जस्ताः वकाः वकोटाः यत्र ॥ ५ ॥।

> भग्नं सालं बलतः सर्जोऽन्यपतच्छुचेव सालम्बलतः। बीक्ष्य तमालोलतया सभयमिवालिङ्गितस्तमालोलतया ॥५५॥

शां ।। सग्नं । शुचा इव शोकन इव अपनत् पतितः । कः असी ? सजीः सिजीः । स्विधः । कथम् । अनु लक्षीकृत्य पथाद वा । कम् ? शां(सा)लम् । कीटशम् ? सग्नम् । केन ? वल्तै । लक्ष्मणशक्तया । कीटशः सालम्बलतः । सहालम्बाभिः बालिन्वाभिः लताभिः वतेते यः सः तथा । तं सर्जे चीक्ष्म विलोक्य । कथा । कथा । ते सर्जे चीक्ष्म विलोक्य । कथा । कथा । तालिक्षितः वालिल्छः । कः लसी ! तमालः इतिवेशेषः । कथा ? आलोलत्या वञ्चलत्या । कथमिव ? सभयभिव समासमिव उत्थेशे ।

पुः । बळतः बळेन । भग्नं साळं असनकम् अनु । सजः असनकबुक्षः

९. पु**o** 'विह्नलसरम्भग्वात्' पाठः स्वीकृतः

२. आ० 'चलित कुक्कुट'

३. क्ष्मा० 'बलवो(तो)'

४. क्षा० 'सतोवतः' !

५, **क्षा**० 'सत्रासमिषोत्प्रेक्य'।

भुचा शोकेन च अपतत् । र्रीटशः ? आलम्बलत्या आश्रिनया वन्ह्या सहितः । तथा तं लक्ष्मणं सर्जे वा वीक्ष्य आलोलत्या न्याकुलवेन लत्या तमालः सभ-वम् इव आलिज्जितः । अग्ला हि भयेन पुरुषं गादमालिज्ञति इसुक्षेक्षा ॥५५॥

त्रस्तो मत्तरुतोऽयं विद्यगगणस्त्यजति कान्तिमत्तरुतोयम् । इति वानानिलयोऽगः प्राक्रोबदिवाऽऽप्तपृषुगुद्वानिलयोगः ॥५६॥

इति वाना(निलयाऽगः प्राक्ताशादंवाऽऽप्तपृषुगुहानिलयाः। ॥५६॥ शां ।॥ प्रस्त । । कि च त्यजित सुज्वति । कः अभी । अयं प्रत्यकः । विह्मगणाः पक्षिष्टन्दम् । कीट्यः प्रस्तः भीतः । मत्तरः मसुरस्वः । कि तद् त्यजित । कान्तिमत्तरुतीयाँ शोभायुक्तं चुक्षगतीयाँ यहा [कान्तिमत्तः तरवः कान्तिमत्तर्यः तेषां तोयं कान्तिमत् तोभावत् इति पूर्वोक्तप्रकारेणे । प्राक्तोशत् इव पर्वेणे चुक्तीशः इव । कः अभी । अभाः गिरिः । कीट्यः वानर्निलयाः प्रवायक्षयः । किम्तम् । आप्तपृथुगुहानिलयोगः प्राप्तविस्ताणेदरीकः अनिलयोगः वासुसंवन्धः यस्य सः ॥५६॥

पुः॥ इति हेतोः । वानरिनिळवः अगीनाम् समयः अगः शैतः किष्कियः प्राक्षोशत् आकन्दत् इव । कीटशः ! आप्ताः आसः । पृषुः महान् गृहामु अनिछेन वायुना योगः संगमः यस्य सः । वायुग्णेगुहत्वात् । प्राक्षोशत् इव इति
उन्नेक्षा । किमिति मत्तरत् । मदनेन शब्दायमानः विह्यगणः पश्चिसंयः। तस्तः सन् कान्तिमन् शोभनम् । तस्तोथं हक्षाः पानीयम् च । त्यजनि । इति शब्दः हेती । तस्तन्तेमम् इति समाहारे पक्षायम् ॥५६॥

प्रेक्ष्य च लाक्षारसतः ताम्नतरास्या नगाच्चलाक्षा रसतः। एव महन्निवहरयः किञ्चिदिति तदनमभूषयन्निवहरयः॥५७॥

द्यां । इस्यः वानराः तद्वनं तस्य गिरः वनं वश्चवः यदा वनमर्रण्यमभूषयन् इव अलंकतवन्त इविकिथिदिति । यतः, "किष् एपः प्रत्यक्षः। महन्तिवृद्दर्यः वायुसंवातवेगः।" तिक्कर्" अन्यत् ! किमपि इति । कि कृत्वा !

| १ म० 'न'।                                                 | र, द्वार कान्यनसर                |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------|
| ३. इसा॰ 'बुक्ष''।                                         | ४. <b>ध्या०</b> 'पूर्वप्रकारेण'। |
| ५. क्षार 'प्रकर्षेण'।                                     | ६. श्लाः (बायुसंघा' ।            |
| <ul> <li>अत्रार्व 'किस्विदिति' पाठः स्वीकृतः ।</li> </ul> | ८. मा० नास्ति ।                  |
| ९. श्वा॰ 'अभूवन्'।                                        | ९० <b>. ६२१०</b> 'किविकी'।       |
|                                                           | १२. क्ष्मा० 'मरुनिवहरयौ'।        |
| ११. स० नास्ति ।                                           | १४, क्ष्मा० 'स्विक्तिवा'।        |
| १३. <b>म</b> ० 'वायुसंघातमेदः' ।                          |                                  |

प्रेक्ष्य अवजीवय । 'च' सम्रुचये । कियू ? पूर्वोक्तमिति गम्यते । करमात् प्रेक्षय ? नगात् पर्वतात् । कि कुर्वतः रसतः शब्दायमानात् । कीटशाः हरयः ? ताम्र-तरास्या रकतराननाः । तथा चल्राक्षाः चञ्चलनेत्राः । करमात् ै १ लाक्षरस्तरः लाक्षारागात् ॥५०॥

पु०॥ प्रेक्ष्य छहमणं दृष्टा च इरयः कपयः नगात् पर्वतं परिष्यश्य यदा नगात् प्रेक्ष्य इत्यन्वयः । इति तद्धनं अभूषयन् इव । इति किम् ! मरुन्निवहरयो वात्याकृष्यः एषः को जु इति । जु शब्दः वितर्के । कीदशाः कपयः ! ठाक्षारसतः अञ्कद्यत्वत् अपि ताम्रतरास्या स्वत्तरसुरवाः । तथा रसतः कोधात् वा चळाक्षाः तरङ्ख्याः । नगात् इति <sup>क</sup>्याच्छोपे कर्मणि पञ्चमी ॥५७॥ किंच—

> वेगं हे तुरगाणां जयन्त्रसावेति भङ्गहेतुरगानाम् । धतुषा सह साध्वंसः इति तन्मनसामभूच्च सहसा ध्वंसः ॥५८॥

शां । विगं । अभूत् वस्व । 'चः' समुख्यये । कः असौ १ ध्वंसः भयप् कथम् १ सहसा शीवम् । केवाम् १ तन्मनसाम् वानरचेतसां यद्वा वानराणाम् । कीदशाम् तन्मनसां तरिमन् छक्षणे मनः चेतः येवाम् ते तथोक्ताः तेषाम् । कथं ध्वंसः अमृत् । 'हे वानरा असौ अयं कश्चित् एति आगच्छति' [इति] । कीदशः भङ्गदेतुः भङ्गजननः । केवाम् १ अमानां इक्षाणाम् । किं कुर्वन् १ जयन् अभिभवन् । कस् १ वेगं जवम् । केवाम् १ तुर्गाणाम् ह्यानाम् । तथा धनुषा सह् चोन वुकः । तथा साध्वंसः प्रशस्तः स्कृत्यः इति अनेन प्रकारेण ॥

पु० ॥ इति इथं तन्मनसां रूक्मणगतिचित्तानां सहसा शीर्घ ध्वैसः धैर्यनंत्रः अभूत् । चकारः पूर्विकियासप्टच्चयार्थः इति । कथं भोः तुरगस्य घोटकस्य वेगं क्षिपन् न्यवकृतेन् असी घनुषा सह पतित आगच्छति अगस्य इक्षस्य भङ्गहेतुः वेगेन इक्षान् भञ्जन् इथ्येः तथा साध्वंसः साध् उन्नतकिनौ असी यस्य स तथा है इति परस्य आमन्त्रणम् ॥५८॥

> यातैश्रँ स्वादरतः सोऽन्तस्यः किपितिः सुखास्वादरतः । दियतवधूतन्त्रस्तैः प्रोक्त इदं संग्रमावधृतं त्रस्तैः ॥५९॥

१. म० 'चञ्चलावेशः' । २. क्ष्माः अस्मात्सकाशात् च'

३. त्यव्होपे कर्मण्यधिकरणे च [बा १४७४-१४७५] ४. **म०** 'चित्तम्'

५. म० नास्ति । ६. म० 'सह'

७. प्र 'प्रीतेश्व' इति पाठः स्वीकृतः ।

शां । । याति । सः कपिपतिः सुप्रीवः इदं वस्थमाणं वचः प्रोक्तः प्रक्रवेण भणितः । कैः १ तैः वानरैः । कीटशैः १ यातैः । 'च' ससुचये । कथं प्रोकः १ स्वादरतः स्वादरेण "जय'-'जीव'-इत्यादिपूर्वकम्" । कीटशः १ अन्तस्थः निकट-वर्ती मध्यवती वा । तथा सुखास्वादरतः सुखानुभवासकः । दियतवभूतन्त्रः प्रिय-द्यितापरिग्रहः प्रियन्दियताधीनः वा । कथं प्रोक्तः १ संप्रमावधूतम् । कैः १ भय-किम्पतैः तैः । कीटशैः १ त्रस्तैः भीतैः ॥

पु० ॥ स कपिपतिः । छपीनः कपिमिः त्रस्तैः भीतैः इदं वस्थमाणं वचः प्रोक्तः । 'च' [इति] चकारः पूर्विक्रियासमुख्ये । कथम ? संभ्रमेण यर अवभूतं कम्पः — भावेचतः — तेन सिहतः स्पंभ्रमायभूतं यथा स्थात् । कोदशः प्रोतैः प्रीत्या । स्वाद्रतः छुण्ड आदरात् च । अन्तस्थः अन्तःपुरस्थः । तथा सुखा-स्वादे रतः । आसक्तः दियता वदः एव तन्त्रम् च परिच्छदः प्रधानं वा यस्य स तथा ॥५९॥

त्यजित न यो गाम्भीर्यं व्यजहाद्यस्मिन् धृतिर्नयो गाम्भीर्यम् । सोऽद्य वनजनेत्रस्ते पुरमेति किमास्यते वनजने त्रस्ते ॥६०॥

शां । । त्याज । सः छक्षमणः । अद्य अस्मिन् अहिन । ते तब । पुरं नगरम् एति आगण्छति, हे सुभोव । कीहशः ? वनजनेत्रः पणछोवनः । अतः किम् आस्यते स्थीयते भवता ? क सित ? वनजने वानरजने सित । कीहशे ? त्रस्ते भीते । यो छक्षमणः गां वाचं न त्याजित, एषा न भाषणात् । सत्ये वदि इत्यर्थः । तथा यं भीः भयं ज्याजहात् त्याजवती । यस्मिन् धृति संतीषः, नयः नीतिः, नामभीयी च गम्भीरता व विवते इति त्रस्ताः वानराः सुपीवं प्रोणवन्तः इत्यर्थः ॥६ ॥।

पु० ॥ कि प्रोक्तः इति आह । स तादशः पुरुषः । ते तव पुरम् अद्य इदानीम् एति आगच्छति । वनजने वनस्थितकपिछोके त्रस्ते सति । किमास्येत किम्

| १. क्ष्मा० ।                                  | २. म॰ 'भाषितः'।                  |  |  |
|-----------------------------------------------|----------------------------------|--|--|
| ३. म० 'पीते'।                                 | ४ <b>. क्षा</b> ० 'सुस्वादरेण' । |  |  |
| ५. <b>झा</b> ० नास्ति                         | ६ <b>. म</b> ० नास्ति ।          |  |  |
| <ul> <li>भ० 'पदानेत्रः पदाठे।चन' ।</li> </ul> | ८. म० नास्ति ।                   |  |  |
| e preo 'mannaminen' i                         | १०. म० 'गम्भीरेण'।               |  |  |

इति तूष्णी स्थीयते। सः कोटशः १ यः गां भूमि न त्यजिति । कस्मात् चित् अपि न अपमरित इति अयैः यद वा गां वाचं न त्यजित । वाचि स्थिर इति अर्थः । यं च मी: भयं व्यजहात् तत्याज । यस्मिन पुरुषे घृतिः वैयै नयः नीतिः गास्मीयै च तिस्ठति इति शेषः ।

विकाराः सहसा यत्र हर्षशोकभयादयः । प्रकाशं नाषिगच्छन्ति तद् साम्भीश्रेसुदाहतमः'॥ [ ] तथा सन्त्रजनेत्रः अभ्भोजाक्षः ॥६०॥

प्रीतेश्चापेतस्य व्यक्तिकरे भूभङ्गचापे तस्य । अस्ति हि कोपितवान् यः शत्रः सौमित्रिमद्य कोऽपि तत्राऽन्यः ॥६१॥

शां ।। प्रीते । अतः अस्ति विवते । कः अपि कश्चिद् अपि । हे कपिरते ! भवतः श्रृष्टः अस्यः अपरः । सः यः अद्य अञ्चनः सौमित्रिं छश्मणं कोपितवान् रोषितवान् । हि यस्मात् । तस्य छश्मणस्य भ्रुमङ्गन्यापे भ्रुकृदियनुषी विव(षे)ते । कीदशे ! ज्यक्तिकरे प्राकृटचकरे । कस्य ! तस्य एव । कीदशस्य ! अपेतस्य भ्रष्टस्य । कस्याः ! प्रीतेः हर्षात् ॥६ १॥

पुः।। किं च तस्य पुरुषस्य श्रूमङ्गचापे श्रृविभङ्गी एव धनुषी कीटहो १ च्यतिषिक्ते मिखिते कोधात । प्रीते: स्नेहात् अपैतस्य तब अन्यः कः अपि हाबुः अस्ति यः शत्रुः सौमित्रं छक्षणं कोषितवान् । नूनम् अन्येन तब शत्रुणा कोषितः छक्षणः अत्र सामाति इत्यर्थः । ॥६१॥

> अथ च सवित्रा साक्षान्निर्मितदेहः कपीन् सवित्रासाक्षान्। प्रणिगदतः सबनसः पतिबुबुचे संग्रमागतान् सब न सः॥६२॥

शां ।। अथ । अथ वचनानन्तरम् 'च' समुच्चये । सुप्रीयः न युद्धधे न झात-वान् । कान् कपीन् बानरात् । कीटशान् ! सिवित्रासाक्षान् सवित्रासाित सभ-यानि अक्षीणि नेत्राणि येषां ते तथोक्तैः तान् । सश्चनसः शोभनिच्चान् । कि कुर्वेतः ! प्रणिगदतः बुवतः । तथा संश्रमागतान् भवयातान् । कि तत् ! सश्च गृहं सुप्रीवस्य । कथंगतः सः ! निर्मितदेहः निष्मादित्रशरोः । केन ! सिवित्रा रविणा

१. पु॰ "व्यतिषिकते" इति पाठः स्वीकृतः ।

२. म० नास्ति।

३, म० नास्ति ।

क्षादित्यसुतस्वात् । कथं साक्षात् आभिमुख्येन ॥६२॥

पु०॥ अथ कपियचनानन्तरं च सुयीवः प्रणिगद्दाः प्रकर्षण निश्चितं बुवाणान् क्यीन् न प्रतिसुचुत्रे न प्रतिसुच्चान् । साक्षात् स्वित्रा सूर्येण निर्मितदेहः उत्पाद्वतस्तराः साक्षात् सूर्येण्यः इति अर्थः । कीदसान् क्यीन् । सिवासानि विश्वष्टत्राससहितानि अक्षीणि येषां ते तान् । तथा सन् प्रसक्तं मनः येषां ते । तथा सञ्च गृहं संभ्रमेण गतान् संभ्रमेण गृहागतान् इति अर्थः । सिवासान् सान् इति "बहुत्रीहो सक्थ्यरूणोः स्वाङ्गात् वच्" [पा. ५. १ ११३] प्रणिगद्दाः इति 'नेर्गद' [पा. ८. ६. १८ १) इत्यादिना णव्वम् । सञ्चनसः इति अनुनासिकस्य विक्रवियतस्वात् जश्यमेव ॥ ६२ ॥

निभृतमतिमाद्यन्तं भक्ताः कपयोऽप्यजसमितिमाद्यन्तम् । दृदृश्चने वधूपेतं वासग्रहे छन्धर्साधुनवशूपे तम् ॥६३॥

शां । । निभृत । [तं] सुधीयं कपयो वानताः कीहशाः भक्ताः भिक्तिपतः । अपि तुं न दृहशुः न दृष्टवतः । कथम् ! भक्ताः आद्यन्तं सर्वकालम् । कीहशम् ! निभृतम् अतिस्वस्थिचित्तम् । किं कुर्वन्तम् ! अतिमाद्यन्तम् अतिश्चन्तम् । कथम् ! अजस्मम् अनवरतम् । तथा व्यूपेतं भाषीयुक्तम् । क ! वासस्यहे रायनभवने । कीहशे ! लब्बसीधुनवयूपे लब्बो आतौ भवनवध्यो तत्सुगन्धिद्वव्यस्योगो वत्र तत्तिमन् मयनवध्युष्तते इति अर्थः ॥ ६ श

पुः ॥ न केवलं सुप्रीवः एतान् न ज्ञातवान् । भनताः सेवकाः कषयः अपि तं सुयीवं न दृहसुः न दृष्टवन्तः । यतः वासर्ग्रहे अत्रसं अनवरतं अति-भाषान्तं अतीव दृष्यन्तं तथा आद्यन्तं आङ् प्रश्लेषे अत्र हेयः । आधन्तं पर्यन्तं निभृतमति सुख्तिमतिम् । यतः वधूभिः उपेतः। कीदशे वासगृहे ! तथा सीधवः आसवाः नवधूपाः च अनङ्गशरादयः यत्मिन् ॥६३॥

मासाश्वतुरोऽपि हि तान् प्राप्य सुखं घनपटेन चतुरोऽपिहितान् । तत्याज न मोगमनाः प्रियाः सुरस्त्रीरिवोज्ज्ञितनभोगमनाः ॥६४॥

शां ा। मासा ा सः न तत्याज न सुमोच । काः व्रियाः भायोः । कीडशीः इत : सुरस्त्रीरिय देवकान्ता इव । कीडशोः उज्ज्ञितनभोगमनाः त्यककामगतीः

१. क्षा॰ मास्ति।

२. ध्वा० 'स तथोक्तं'।

उत्प्रेक्षा । क्षीट्यः मुम्रीयः १ भोगमनाः विषयासक्तचितः तथा चतुरः दक्षः । कि कृत्वा १ प्राप्य स्वच्या । हि स्यक्तम् । किंतत् सुखं शर्म । कियन्तं कास्त्रं यावत् १ मासान् । कियतः १ चतुरोऽपि नैकम् हौ इत्यपि शब्दार्थः । तथा तु [वर्षो-सत्कान् "कालाध्वनोरस्यन्तसंयोगे" इति कमेल्यम् । तथा पिडितान् आण्छादितान् घनपटेन मेहावस्त्रेण ॥६ ॥।

पु०॥ कस्मात् वासगृहमत्त्(च्य)स्थित इति चेत् तदा आह्—हि यस्मात् चतुरः मुरतकुश्वः सुग्नीदः चतुरः मासान् मासचतुष्टयमपि सुखं प्राप्य अनुन्य प्रियाः वस्त्रभाः न तस्यात्र यतः भोगे मनः यस्य स तथा । सुखासङ्गेन शरदि अपि कान्ता न त्यक्तवात् इति अर्थः । कीद्यान् मासान् ? घनपटेन मेघरूपवरंगेण मेघविस्तारंण वा अपिहितान् आष्ट्यातितान् । कीदशीः प्रियाः ? उज्झितनभोगमनाः त्यकान्तरिकानीः मुरस्त्रीः अप्सरसः इय । धनपटेन इति विस्तारे पटच् । इति पटच् प्रययः ॥६४॥

# उपगुत्र च लालसया रुरुधुर्दण्टचाङ्गना मद्चलालसया । कलग्रसमस्तन्यस्तं प्रथपन्तः प्रेम हृदि समस्तन्यस्तम् ॥६५॥

भां। उप॰ । तं घुमीवम् अङ्गताः दिखताः रुरुषुः रोधयत्यः। कया ! दृश्या चुशुषा दुरीनेन वा । किं कृत्वा ? उपगुढा आखिङ्गच । कीदृश्या ? टाष्ट्रस्या खम्पटत्या तथा मदचलालस्या क्षीयताचञ्चलम्या । कीदृश्यः अङ्गताः ! क्रव्यास्याः कुम्पटुल्यकुचाः । किं कुर्वन्त्यः ? प्रथयन्त्यः । किं तत् प्रेम स्तेह्म् । कीदृश्यः समस्तन्यस्तं समस्तं च तत् न्यसंतं च । वय ? हृदि मनसि । हृद्ये सर्वे निक्षित्तम् १ति अर्थः ॥६९॥।

षु ।। न केवलं सः प्रियाः न तत्यान अङ्गनाः अपि लालसया औत्सुनयेन तम् उपगुत्ध आलिङ्गच दृष्टचा रुरुषुः । कीदर्या दृष्टचा रुरुषुः अरुधन् ? मदेन चञ्चला अलसा च तया । कीदरयः अङ्गनाः ! [कल्झसमस्तन्यः] कलश् समी कुम्मपृथुलै स्तनी यासां ताः। तथा दृदि न्यस्तं चित्ते स्थापितम् । समस्तं समग्रं प्रेम प्रथयन्त्यः प्रकटीकुर्वाणाः ॥६५॥

रमयन् स स्म रहसि ताः त्रियाविलासावतंस सस्मरहसिताः । इन्द्रियद्यखमतु परमं रागं कामी ववन्य चिरमञ्जूपरमम् ॥६६॥

<sup>9.</sup> Varttika on ५ ।२ । २९। आं० हावेत्यविशेषार्थः ।

२. कलशसमस्तन्यः तम् ।

शां । रम । सः सुप्रीयः कामी भोगी रागं रक्ततं ववन्य बहवान् । कीडशम् ! इन्द्रियसुखं इन्द्रियाणां चक्षुःअस्तीनां सुखं यरिमन् सः तथोकः तम् । तथा अनुपरमम् अगतिविच्छेदं तथा परमसुख्य्यम् । कथम् ! विरं बहुकालम् । अनु पश्चात् । किं कारितवान् ! रमयन् रम रमितवान् । काः ! ताः पूर्वोक्ताः भार्याः । कीडशीः विलासावतंसस्मरहसिताः विलासावतंसं विश्वोकशंखरं सरमरं सकामं हसितं हासो यासां ताः । क रमयन् रम ! रहिस एकान्ते ॥६६॥

पुः ।। इत्यं परस्परानुरामात प्रष्टते [त] अवन्ये कामी सुगीवः इन्द्रियसुख्म् अनु लक्षीकृत्य परमं महान्तं रागं अभिलायं चित्रं वयन्य कतवात् इति अर्थः। क्षीद्याम् ! अविष्यानाः उपरमः विरामः यत्र । कि कुर्वेन् रहसि एकान्ते ताः प्रिया रमयन् । कीदशीः ! विलासावतंसाति विलासमूषिताति स्मरहसितानि मन्मथहासाः बासां ताः । 'समर'[स्म] शब्दः पादपूरणः यमकार्थस्वात् [इति] न अनर्थकत्वदोषः। यथा 'गात्रमुञ्जवलत्या न सल्दत्तम्' इति । निपातनात् उपरमशब्दः साधुः॥ इ६ ॥

शयनैरशनै रुचितै: प्रियागणैर्कम्बहेमरशनै रुचितै:।

अधिक इव सुराऽसुरतः सस्मार न राघवं प्रियासुरासु रतः ॥६७॥

शां ।। शय । छुमीवः न सस्मारं न स्पृतवान् । कम् ? राघवं रामम् । कीष्टशः सन् ? रतः आसक्तः । काछ ! प्रियासरासु प्रिया क्ल्यमा सुरा मदिरा यासां स्त्रीणां ताः तासु । यदा प्रियाः च ताः सुराः च प्रियासराः [तासु ]। कथेम्तः इव ? अपिकः: इव उत्कृष्टः इव । केः श्वायनैः शयनीयेः अधनैः भोजैः । कीष्टिः । किस्तिः योग्यैः तथा प्रियामणैः काल्ताकृत्वैः कीष्टिः स्त्रिमस्तिः अधिकः इव शिक्षास्त्रीः काल्चीकस्त्रीः तथा रुचितैः अभिप्रतैः दोर्ष्तमस्तिः इव । केम्यः अधिक इव शिक्षाः स्त्रितः स्त्रितः स्त्रितः द्वार्षेमस्तिः देवार्षेमस्तिः देवार्षेमस्तिः देवार्षेमस्तिः स्त्रितः स्तिः स्त्रितः स्त्रितिः स्त्रितः स्ति। स्त्रितः स्ति। स्त्रितः स्त्रितः स्त्रितः स्ति। स्त्रितः स्ति। स्त्रितः स्ति। स्ति। स्ति। स्ति। स्त्रितः स्ति। स्

पुः।। सुधीवः रावयं न सस्मार न स्मृतवान् । कीदशः ! श्रयनैः शब्याभिः उचितैः योग्येः अञ्चनैः भोजनैः तथा रुचितैः अभिवितैः वा ॥ विन्वनी हेमरशना कनकमयी काञ्ची येवां तैः प्रियागणैः दीव्यनानैः कान्तास्वैः व । सुरासुरतः देवदानवेन्यः अपि अधिकः इव स्थिनः । तथा प्रिया सुरासुरते मधमधुनी यस्य स तथा तस्मिन् न प्रतिबुद्धः ॥ ६७॥

किं किं चकुः इति आह

१. म० विलासशैखराणि

२. म० नवहेमरसनैः।

म० विमलस्वर्णकाञ्चीकलापैः ॥

४. **इमा**० नास्ति ।

तेऽपि सदाना नागा येथामतिवल्लमाः सदा नानागाः । निरमुमेनुत्रानन्तः सरविष एतीति युद्धमनुत्रानन्तः ॥ ६८ ॥

शां ।। तेऽपि । तेऽपि वानराः कींदशाः ! नागा इव करिणः इव नागाः किंद्यताः ! सदानाः सन्दश्रका मत्ताः इत्यक्षैः । निर्मताः । निर्मताः क्षम् स्वानाः सन्दश्रका मत्ताः इत्यक्षैः । निर्मताः । निर्मताः कषाम् ! क्षमीनां सद् सर्वकालं अतिविक्तमाः । के श्रे नानायाः नानाप्रकारकृष्टकाः किंकुर्वन्तः ! अनुजानन्तः वान्युग् । व्यक्तमान्तः । श्रेष्टि एति इति । मनुषः यदा मनुष्यः एव अनन्तः नागः मनुजानन्तः । कोदणः १ वर्षेषः एति इति । मनुषः यदा मनुष्यः एव अनन्तः नागः मनुजानन्तः । कोदणः १ वर्षेषः एति इति । स्व वाणः एव विषे गरः यस्य सः तथाकः एति आग् । कोदणः हति हेतोः ॥ ६ ८॥

पुणा ने अपि कपयः युद्धम् अञ्चलानन्तः अञ्चल्वन्तः निरंताः । किष् इति सञ्चलानन्तः मध्येरूपः शेषनागः पति आगच्छति । छश्मणः हि शेपस्य संकर्ष-णावतारः । क्षीदशः १ शराः एव विषं यस्य सः । तथा क्षीदशाः ते १ सदाना नागाः इव मत्तर्हरिततुल्याः दानं भदः तथा येषां सदा सर्वदा नानागाः नागाः पर्वताः [अति]बल्छभाः थ्रियाः ॥ ६८ ॥

ऋकेः साकं जबनैर्विछम्बितास्यच्छविश्र सा कञ्जवनैः । सेना विश्वा समरं कर्तुं प्रस्ता विद्वाय विश्वासमरम् ॥६९॥

शांं।। अक्षतः । सा सेना सा पताकिनी विश्वा समग्रा प्रस्ता प्रवृता । कथन् ! अरं शोषम् । कि कर्तुम् ! कर्तुम् । कम् ! समरं संग्रामम् । किं करवा ! विद्याय त्यक्वा । कम् ! विश्वासं प्रमादम् । कथं प्रस्ता ! साकं सह । कैं : ! क्षक्षसकें : मल्लुकसैन्थेः । कीटतैः ! जवने : शोगैः वेगविरः । कथंगुता सेना ! विल्लिन्यतास्यच्लिवः विल्लिन्यता अनुकता आस्यच्लिवः गुसकान्तिः यस्यः सातथोकाः कै : कञ्जवने : पदास्यके ॥ ॥ १॥ १॥

पुः ।। सा विधा सेना सर्वा बाहिनी अर्र शोष्ठं समरं कर्तुं प्रस्ता प्रश्वा । जननैः नेगविदः स्रतेः भरखकेः साकं सह । किं करवा ! विश्वासं विद्याय प्रत्यवं त्यक्ता । कोदशो ! कठननैः प्रशाकरैः विख्यिनेता अनुकृता आस्यक्विः सुसकान्तिः यस्याः सा । तथा जननैः इति सुन्छचे काम्यति म्छच् । प्रस्तता इति आदिकर्मणि क्तः ।।६९॥

प्रेह्य च तं ग्रसमानं वषुषा चेतांसि सुरनगाऽग्रसमानम् हरवरमिव तममोर्थ रघुवृषभं गाङ्गमिव महत्तममोधम् ॥ ७० ॥

१. म० ''०मिनवल्लभाः'' पाठः स्वीकृतः ।

२. म० ''अपि वल्लभाः''

शां ।। कि कृष्या १ इति कृष्या प्रेक्ष्य अवजोक्य । कम् १ तं छश्याम् । 'व' समुख्ये कीदशम् श्रम्रमानं जादन्तम् । केन १ व्युपा देहेन । कानि १ चेनासि नगींस । नथा स्वरम् । प्रमुद्ध में किशोरिश खरतुव्यं मुर्गावर्णाका उच्छित्रशात् च । तथा अमीर्थ सफलम् । कम् इन १ दरशारिय शंकरवाणींका नथा रचुवृत्भे ग्वंबावेछम् । तह-तममर्चयिति । तथा अद्वत्तासम् अतिमहान्तम् १ कम् इन १ ओर्थानेव प्रवादींका । किमृतम् १ साङ्गे गङ्कासरकम् । जिमिविशेषकम् ॥७०॥

पु ।। प्रेल्य च इति किमयमिति जब इति जिला कुरु कम् (विशेषका)। ते स्युवृत्रभं लक्षणं प्रेक्ष्य दर्शनानन्तरमेव वा कियिभः इति मितः कृता इति संबन्धः । क्रांद्रणं तम् ! चेतांसि किथिच्वानि वशुपा प्रसमानं गिलन्तं आकांण इव तर्वुद्यः नाज्ञयन्त्रणंति कथेः । तथा सुरनगामसमानं नेक्शृङ्खन्यम् । तथा हरसरत्वद् अयोषं तं प्राप्तः गाङ्गं गङ्गासंविच्यं औषं प्रवाहमित्व । महत्तमम् । गोषमित सुदैः न्येव्आदित्यान कुल्यम् । ओषशब्दोऽपि इन्तेः पृथोदरादित्यात् सिद्धः ॥७०॥

किमयमजः संसितया भूत्योमालिङ्गनादज्ञसं सितया । प्राप्तः सोमरसमयं विनिशुक्षाक्षि ज्ञज्ञिनं च सोऽपरसमयम् ॥ ७१ ॥

शां ।। तमेव मिंत दर्शयति । किम् अयम् १ दृश्यनानः यः हरः सिनया थवन्या भूत्या भरमना कोदृश्या १ स्त्रंसितया अवगतया कस्मात् । अनस्त्रम् अनगतम् उमालिङ्गनात् गौर्यात्र्वेशन् । कीद्यः । अमरस्यस्यं देववितयोगं प्रायः गतः । कि कृत्या । विनिशुश्च गोपथित्वा । किम् । अक्षि तृतोयनेशं गयां अश्विनं च चन्द्रं प कीद्यम् । सीम्स्समयय् अद्यतस्यदेहम् ॥ ७१॥

पुः॥ कीहशी मितिः कृता इति आह । अयम् अनः शिमदः अनः शम्भुः प्राप्तः शम्भुः चेत् सस्मोद्भूजनिक् क गतम् इति –तद् आह् अनसम् उनाण्डितात् गौरीपरिष्यक्षात् स्रंसितया अंशितया सिताना मृत्या स्वेनगरमना उपह्रक्षितः भन्म

१. म॰ 'रघुवंशैः श्रेष्ठ' ।

२. २४० नास्ति।

३. क्षा० नास्ति ।

४. 'अवद्यमिव'।

५. स० मास्ति ।

६. स्यङ्क्वादीनां च [ पा. ७. ३. ५३ ]

म० 'नास्ति'।

न्नसनेन उपलक्षितः इति अर्थः। गथा अवस्सामयं देवधिहम् अनिमेषस्यादिकम् अक्षि तृत्तीयं नेत्रे व्यक्तिमं चन्द्रं च विनिज्ञासंगीयः। कीटशं शशिनम् ? सोमससमयं गोमल्यार-परिणामसूनम्। ''चन्द्रः हि सोमबस्लीरसस्य परिणतिः'' इति श्रुतिस्पृति-वादः। संसित्तया इति ण्यन्यात् निष्ठा।।७१॥

इति नवसंगमभीतैः कृता मृतिः कृषिभिराजिसंगमभीतैः । तिमृत् समरं हसितैः कृष्यपति वैनतेयं समरंहसि तैः ॥ ७२ ॥

शां ।। किंमिति तैः किषिभः वानरैः मिता वृद्धिः कृता विहिता । कथम् : इति एवं पूर्वोक्तप्रकारेण । कोट्सैं : श्रवसंगमधीतैः वेगसंबन्धनभीतेः प्राप्तैः वेगेन जवेन इति अर्थः। तथा आजिसंगमभोतैः संगानसैहर्षवस्तः । कस्मिन् अस्मिन् कृतः हिस्तिः । तथा वेनतेयेन समाहित्ये वैनतेयेन गरुडेन ससं समानं रहः वेगः वस्य सः तथोक्तस्तिमन् ॥७२॥

पु०॥ इति ० । कपित्रिः इति इत्थं तिस्मिन् छरमणे विषये मितः कृता। का कीहरीः तैः ! जबसंगं वेगविपातं अभीतेः अभितः प्राप्तैः तथा आजिसंगमसीतेः युद्धसंगमर्भातैः तथा इसिनैः छरमणेन हासविषयीछतैः । कीहरो तिस्मिन् ? समरं कदर्ययति कदर्थनं कृतीणे अन्यवेन युद्धे निष्क्रश्रीक्षियमाणे तथा वैचतेयेन गरुत्थता समं रंहः जवः वस्य तथाभृते ॥ ७२ ॥

हन्मि दिरायसमेतात् प्लबमानानिष दयां विहाय समेतान् । इति कृतमित्रयातेन प्रभुणाऽपि मनः सरोपमित्रया तेन ॥७३॥

शां ।। हिम्मि । तेन अपि छक्षणेन अपि सरोपं सकोपं मनः इतं बिहि-तम् । कीद्रोत ! अभियातेन प्राप्तेन कष्टहाय तथा स्वामिना । तथा अभिया भयरिहितेन । कथं गरोपं मनः इत्तम् ? हिम्म गरियानि कान् ! एतान् कपीन् किं प्रशंणान् ! अपि प्रस्वमानान् अपि गण्डतः । कम् ! विहायसं स्वम् । अपिशन्दात् भुवं स्थितान् । तथा समेतान् थुक्तान् किं इत्या ! विहाय स्थक्ता द्यां करुणा-मिति अनेन प्रकारण ॥ ७३॥

पु॰॥ त्रिभिः कुलकम् (विशेषकम्)। तेन लक्ष्मणेन आपि इति मनः कृतम्। किम् इति एतान् कपीन् समेतान् संम्य आगतान् हन्नि मारयिश्यामि कीदशान्।

१. म० संग्रामसर्वे प्रेस्तैः ।

२. म॰ नास्ति।

विडायसम् त्वम् आकाशं प्लयमानान् अपि । किं करवा १ दयां विडाय करणां त्यन्दवा कीटरोन तेन अभिया निभैयेन तथा प्रश्चणा समर्थन तथा सरोपं यथा स्यान् एवस् अभियातेन तान् छक्षीडस्य गतेन । सरोपम् इति मनोविशेषणं च ॥७३॥

अथ सैन्यमभिनदन्तः प्रविश्य कपयोऽपास्य तमिनदन्तः । नेशुः सह मानेन क्षिप्ता न पदं परस्य सहमानेन ॥७८॥

शां ।। अथा । अथा अनन्तरम् । छक्षमणः अभिनत् भिन्नवान् कि तत् : सैन्यम् । कि कृत्वा ! प्रविक्तय प्रवेशं विधाय । क ! अन्तः मण्ये । कस्य ! भैन्यस्य । न न केवलं अभिनत् । कप्य : वानरा अपि नेशुः नष्टाः । कि कुर्वन्तः ! अभिनद्दन्तः शब्दाय-मानाः । कि कृत्वा ! अपास्य स्यक्त्वा । कम् ! तं छक्षमण् । कीदशः मन्तः ! स्थिताः तिरस्कृताः । कश्म ! सह समम् । केन ! मानेन अहंकारण अहंकारः अधि क्षित्वः इत्यश्चैः । कश्म ! सह समम् । केन ! मानेन अहंकारण अहंकारः अधि क्षित्वः इत्यश्चैः । कश्मृतेन ! न सहमानेन न क्षमता कि तत् पद्म् अवस्थानम् । कस्य ! प्रस्य शत्रोः ॥ । । । । ।

पु०॥ अथ एवं निश्चयानन्तरं रुक्षमणः अन्तः पविश्य सैन्यम् अभिनत् विभेद । कपयः अपि तम् अपास्य त्यवत्वा अभिनद्नः सर्वनः नदन्तः सर्वनः मिलिन्वा नेशः पर्वायताः । कोदशाः ! सिन्दाः कोदण्डेन प्रेरितः । केन ! अर्थान् छस्मणेन एव । कीहरोन ! मानेन वित्तसमुन्तत्या परस्य शत्रोः पदं व्यवसायम् । न सम्मानेन अमुष्यमाणेन-पदं व्यवसिति-त्राणम्" इति असरः [२.१९०] ॥ ७॥

नास्ति पुरी स च रावः क्षणादितीव ब्रुवन् पट्टः सचरा वः । व्याप निवासवरागं प्रमदानामाक्षिपन्निवाऽऽसवरागम् ॥७१॥

शां ा। नास्ति । स च रावः शब्दः व्याप व्यानशे । कोदशः १ पदुः पाटवोपेतः कि कुर्वन्तिव शुव्रन्तिव शासापमाण इव । किस् ! न अस्ति । न विवते । कस्मात् ! क्षणात् क्षणमात्रेण । का असी ! पुरी नगरी किंगुना ! सचरा सञ्ज्ञमा । केषास् १ वः युष्माकम् । इति एवं प्रकारम् । कं व्याप ! निवासवरामं निवासश्रेष्ट-पर्वतम् । कि कुर्वेत् ! निवासम् आक्षपत् इव व्यग्नयन् इव । कम् १ आसवरामं मवरक्तताम् मवासिलापं वा । कासाम् प्रमदानां तच्छूवणेनस्रोत्यन्तः ।।७५।।

१. स० नास्ति ।

१. मृ० तहणेन भावेन पत्रेः ।

पुठा। सः क्योनां रावः निवासभूतं वरागं श्रेष्टं पर्वतं च्यापः व्याप्तवान्। कि कुर्वत् इव 'सचरा सबक्षमभावा पुशी युष्मन्तगरो क्षणात् न अस्ति न भविष्यति इति युवत् इव तथा प्रसद्दानां योषितां आक्षवरागं मधुमदं आक्षिपन् इव प्रतिपेष्यन् इव इति उत्प्रेक्षा । रावः इति घनु प्रत्ययः चित्रवः । ण्यन्तस्य इति कश्चित् ॥७५॥

चेनोभिः स्तननिर्तः श्वासच्छश्रोदरैः स्त्रियः स्तननिर्तिः । समदैराशु क्लान्तेर्नेत्रैश्च भयं शर्वासुराशुक्लान्तैः ॥७६॥

शाला चेता । आरं द्राविष् स्त्रियः वनिताः भयं भीति शक्षेतुः क्षितवस्यः । कैः चेतािभः मानसैः । कीटरैः इतैः । किम् १ स्तनं शब्दं रोदनम् । तथा उददेः । कीटरै श्वासचळैः । तथा स्तनसमितैः कुचनतेः । तथा नेत्रेः नयतेः । कीटरैः श्रमदैः मत्तायुक्तैः समन्मश्रेः वा । तथा नेत्रेः नयतेः । कीटरैः श्रमदैः मत्तायुक्तैः समन्मश्रेः वा । तथा आसुनळान्तैः ईपद्धवरुपर्यन्तैः । तथा क्लान्तैः खिन्तैः स्त्रान्तैः ॥७६॥

पुः॥ स्त्रियः भयं भीति स्रक्षंसुः स्वगासाष्टः। कैः कैः ? चेतोभिः उद्देः नेतेः च । कीट्यः चेतोभिः स्तननिमतैः ग्लानिम् इतैः प्राप्तैः अनेकार्थत्वात् धातुनां स्तनिर्लंगी द्रष्टव्यः । कीट्यैः उद्देः ? श्वासचलैः बासेन
निषासेन चलैः कम्पनैः तथा स्तननिमतिः स्तनाम्यां निमतैः प्रह्वीकृतैः । नेतैः
कीट्यैः समदैः पूर्वनदसहितेः । अनन्तरम् आगुः शीशं कल्लान्तैः श्रान्तैः तथा
निग्तैः। नथा आज्लुक्लः शृष्ट्युनः अन्तः येषां तैः॥७६॥

पङ्कजदलकान्तेषु मञ्ज्जबाष्पाईविगलदलकान्तेषु । काँसाञ्चित्तत्राऽऽस स्फुटतर इव लोचनेषु "चित्तत्रासः ॥७७॥

शां ।। पङ्क । चित्तन्नासः मनोभयम् आस् बस्व । कीदशः इव १ स्फुट-तरः इव व्यक्ततरः इव । कीदशेषु १ पङ्कादलकान्तेषु पद्मपत्रक्रमनीयेषु तथा प्रद्यद्माप्पार्द्रविमलदलकान्तेषु वृद्धिगतःश्रुतिमितश्रवःक्वाटलकेशपर्यन्तेषु ॥७७॥

ं पु॰ ॥ कि च नागरिकाणां नगरे भवानां निपुणानां खीणां नयनेषु क<sup>ु</sup>जलं अप्टें वाष्पोदगमवसात् प्रञ्जनं नष्टम् इत्यर्थः । कीटरीषु १ अपगतं व्रियाऽऽ-नयनं व्रियाकर्षणं थेः तेषु कटाक्षविक्षेपादिविद्यासग्रत्येषु इति व्यर्थः । तथा

१-२. म० नास्ति

३. क्या "रोदनंतेवेवेवतः" ।

४. कासांचित् तत्र आस ।

५. चित्तत्रासः

पङ्कलब्रङकान्तेषु कमल्यन्त्रवत् रमणीयेषु तथा प्रशुद्धः यः बाष्यः अध्रजलं तेन आद्गीः विगलन्तः अत् एव तण्जला अलकान्ताः येषु [तेषु] नागरिकेति "नगरात् कुत्सन—प्रावीण्ययोः" (पा. ४-२-१२८) इति प्रावीण्ये बुल्॥७७॥

हृपितकुचसमुद्गतया शेम्णां राज्या च भीवशसमुद्गतया । करमितमध्यासितया शुशुभेऽन्या त्रिर्वालभङ्गमध्यासितया ॥७७॥

शां ।। इपि । अन्या अपरा ली । श्रेशुभे नमे । कया इपितकुच-सम्रुद्धतया रोमे ज्ञित्तत्तनवर्धेलतया । तथा रोम्णां राज्या च पङ्कत्या । इध्दिया ? भीवशसम्बद्धत्तत्या भयदेतुसमुरिधतया । तथा आसितया ला ईवत् जुक्छतया । असितया वा कृष्णया । तथा त्रिविष्टभङ्गमध्यासित्या विष्ठयभङ्गमध्यारूढतया । कीदशी ? अन्या करमितमध्या इस्तपरिष्ठिननमध्या ॥ ॥ ८।।

पु ः ।। अन्या कांचित् शुशुमें रराज । कया ? हृपितकुचसमुद्गतया दृषितः रोमाज्ञितः कुचरामुद्रः स्तनमण्डलं यस्याः सा दृषितकुचसमुद्रा तस्याः भावः "वृत्तेतलोर्गुणस्य" इति पुंबद्भावः सामान्यविवक्षया नपुंसकाङ्गात् तल् प्रत्ययः । न केवलं तथा रोग्णां राज्या च कीदस्या ? भीवशतः भयवशात् समुद्रतत्या प्रादुर्भृतया यद् वा असित्या कृष्णया तथा त्रिवलिभङ्गं—चिलत्रयविच्छेदम् अध्या-सित्या अधिष्ठितवत्या । कीदशी ला ? कर्मातमध्या सुष्टितंमितमध्यमामा इत्यर्थः । त्रिवलिभङ्गेमित "अधिशीङ्ख्यासां कर्म" (पा. १. ४. ४६) इति कर्मवात् द्वितीया।।०८॥

अथ रणसाँहसदर्भ द्वितं मद्विश्रमेण सा हसदसम् । रहितामेळपद्याऽन्या श्रीरिव तारा सैवाष्पमळपद् मान्या ॥७९॥

शां । । अथ । अथ अनत्तरम् । सा तारा सुप्रीवभार्या । दिषतं प्रियं अळपत् उक्तवती । कथम् ? सवाष्यं साधु । कीटशम् ! रणसाइसदसं संप्रा-मादभुतकर्भपटुम् । तथा इसद्सं इसन्ती वा आंक्षणी नेत्रे यस्य स तथोकः

म० 'रोमाञ्चितस्तनवर्तुलायाः'

२. ''त्वतलोर्गुणवचनस्य'' Varttika on ६।३।३५।

३. साहसदक्षम् ।

४. सा इसद्क्षम् अथवा सा अहसदक्षम् ।

५. मलपद्माऽन्या ।

६. सबाध्यम् अलपद् मान्या ।

तम् । केन ! मदविश्रमेण मदिकलासेन । कीटशी च ! अन्या श्रीः इव काप्रा इक्सीः इव । किंगुता श्रीः रिडितामलपद्मा त्यवतोञ्ज्वलकमला । कीटशी सा ! मान्या पृज्या अग्रमहिषीतात् ॥७९॥

पुंगी अथ पुरा व्याकुला अनन्तरं सा प्रसिद्धा तारानाम्नी प्रिया सवाप्यं यथा स्थात् एवं दियतं वियं सुभीवम् अलपत् अभावत । कीटशं दियत् १ रणस्यो साहसे दक्षं रणस्यो साहसे दक्षं चतुरम् । मयानपेशं कर्म साहसम् । तथा मदिविभ्रमेण सुरापानजनितनदिविलासेन अहसद्शं विकलम् । ईटशं तारा ! रहितामलपद्मा त्यक्तसितकमला अन्या श्री: इव अपरा लक्ष्मी: इव । मान्या मानिनी या अलपद् मान्या इति अत्र अनुनासिकामावे पक्षे अस्यनेव ॥७९॥

निधिरिव यो धेर्यस्य क्रियते न प्रार्थनाऽपि याधेर्यस्य । सौमित्रिमवध्यन्तं रुपितं नावैषि असुं च-किमवध्यन्तम् ॥८०॥

शां ० ॥ निषि ० ॥ तं सौिमित्रि लक्ष्मणम् । न अवैषि न जानासि । किंम्तनम् १ रुपितं कुपितम् । तथा अवस्थं अविनाशं(श्यं) तथा अवस्थन्तं च मर्यादाऽवसानम् । किं न अवैषि । लक्ष्मणो निषिः इव निधानमिव । कस्य १ धैर्यस्य सन्तस्य । तथा यस्य प्रार्थेना अपि याच्या अपि युदायं योधैः भटैः न कियते न विधीयते ॥८०॥

पु॰ ॥ तं सोमित्रि न अवैषि न जानासि । कीटरा स् ! अवध्यन्ते प्राप्तं त्वरहत्तमर्थादान्तेन समागतिम्त्यर्थः । कीटराम् ! उष्डिम्नतं त्यया उपेक्षितमथवा सौनिर्धि नावैषि स्वापेक्षितं मर्थादार्वं च नावैषि इति योजनी-यम् । कीटरा तम् ! यः धैर्यस्य धीरत्वस्य निधि : इव । यस्य च प्रार्थनापि न कियते । प्रार्थना युकुसा अभिध्यानं वा । यशावत्याधैनः जातु न वा आजिमतेन इति प्रार्थना अपि न कियते किम् इति युद्धमिति अपिशब्दार्थः यतः अवध्यं इन्द्रमशक्यम् इति अर्थः ॥८०॥

वहति न रोमाञ्चेतः कायो मुख्याति स हि नरो मां चेतः। तदरिविनाक्षैः क्रमते स्थातुं तदनुनयं विना शक्रमते ! ॥८१॥

१. मo 'यज्ञय' अस्ति ।

२. म॰ नास्ति।

म० किमरिविनाशः पाठः स्वीकृतः ।

शां० यह० ॥ तस्मात् किं क्रमते वृध्यते । किं ८कर्न्स् श्राह्य्स् ८ आसितुम् । कः असौ श्राह्यिनाद्यः अञ्चयः । कथम् श्राह्य प्रश्ना अन्तरंण । किम् श्राह्य त्या अन्तरंण । किम् श्राह्य त्या व्यवस्था विवस्था विवस्था

पु ० ॥ हे शक्रमते ! शतमख्यज्ञ ! इन्द्रतुत्यग्रज्ञ ! अगिवनाज्ञ ! श्रवातक ! तद्रज्जुङ्गया विना उक्ष्मणस्य अनुक्षया विना विनाज्ञः स्थानं क्रमते । हि यस्मान् कारणान् सः नरः नरनारायणयोगात यः मां च इनः मुण्णानि मदोधं चित्तमपहरति । मुपेः डिकमैकस्वात् मामिति कर्माण डितीया । चित्तस्य मुम्बि-खात् कायः शरीरं चेतः न वहत्ति न धारयति । कीदशः कायः ! रोमाञ्चेन मयजपुलकेन इतः प्राप्तः । अरीन् विनाशयति इति अरिविनाज्ञः कर्मण अण्। कमते इति स्वप्रतिवन्यने आत्मनेपदम् ॥८१॥

> इत्याप्तसतीव्रतया हितमुक्तः कारणस्य च स तीव्रतया । आस समन्त्रस्तान्तां त्रियां विहाय मधुना समं त्रस्तां ताम् ॥८२॥

शां० |। इत्या० |। ८ छुशीनः आस बजूव । कीटशः समन्त्रः मन्त्रवात् । किंगुतः सन् <sup>१</sup>७ उवतः भणितः सन् । कया १ तया तारया । कीटश्या ! आप्तसतीत्रतया प्राप्तसतीतात्र्या । किंगुक्तः हितं पथ्यम् । किंगुक्तामिति पूर्वोक्तम् । कथा १ हेतुभूतया उकः तीत्रतया अमन्दत्वेन । कस्य १ कारणस्य हेतोः । चकारः समुच्चयार्थः किं कस्वा १ समन्त्र आर्था विहास त्यक्त्वा । काम् प्रियां वरुळभाँ तान्तां स्विन्यं तथा त्रस्तां भीतां कथम् १ समें सह । केन १ मधुना मधेन तां सर्व च त्यक्ता इत्यर्थः ॥८२॥

१. म॰ 'कियते' अस्ति ।

२. म० 🛭 ७ नास्ति ।

३. म॰ 'अत' अस्ति।

४. **६२१**० अस्य श्लोकस्य **अ**परार्धः **गा**स्ति ।

प. **ध्रा**० ∠ ७ नास्ति ।

६. क्षा • 'समंत्रस्तास' अस्ति ।

७. क्ष्मा० मास्ति ।

८. म० नास्ति।

पु । सः सुभीवः समन्त्रः आसः सिविकारः वधुव । केन हेतुना ? कारणस्य छक्ष्मणागमनकः स्य । तीव्रतया दुःसहत्वेन । कीद्द्यः १ पतिः । आप्त-सतीव्रतया प्राप्तपातिवयवारया हितम् उवतः भाषितः । किं कृत्वा १ मधुना सुरमा समम् । तां प्रियां विद्याय सुगं प्रियां च स्यवता इति अर्थः । कीदशीम् १ वन्छभां ताम् अतः एव तान्तां ग्छानग्म ॥८२॥

> रागे विद्वानरतः' तत उपभाशोधितोर्थविद्वानरतः । इसुमान् सामास्यं तं हितं परीक्ष्याऽभ्युवाच सामाऽत्यन्तम् ॥८३॥

शां ।। ।। ।। ।। हनुमान वानर्शवशेषः अभ्युवाच उक्तवान् साम सान्त्वं वियवचनम् । कोटशम् ! अस्यन्तं हितम् अनेत्रायेन हितम् अनुकृत्वम् । कि कस्वा ! प्रीक्ष्यः पर्यात्रोच्य समुवाच । तं सुश्रीवम् । कीटशम् ! सामार्त्यं समित्रणम् । कीटशः हनुमान् विद्वान् पण्डितः । केम्यः सकाशान् ! ततः वानरतः तेम्यः वानरम्यः तथा अस्तः अनासक्तः । तव ! रागे रागोस्पादकेषु विषयेषु । तथा उपधाशोधितः धर्मार्थकामभयाख्योपषापरीक्षितः । तथा अर्थवित् अर्थशास्त्रज्ञः प्रयोजनवेदी च ॥८२॥

पु ० ॥ तस्मिन् इव आयति हन्मान् सामास्यं मन्त्रिसहितं सुग्रीव-सभ्युवाच । अभ्युक्तः वसाये । कि कृष्वा १ वानरतः सुगीवाल् साम सान्त्यं अस्यन्तं हितं सुपु पथ्यं परीक्ष्य सुग्रीवकर्तृकं स्वस्गाविषयं सामप्रयोगं हित-त्वेन पर्याक्षेत्र्य इति अर्थः कीट्टाः हन्मान् १ रागे भोगसाधनविषये अरतः असन्तः विद्वान् द्वानी तथा चतुर उपयाद्योधितं उपधाचतुष्टयशोधितं अर्थ कार्यतस्यं वेत्ति इति । "उपधा अमात्यपरीक्षाप्रकाराः ताः चतनः भवन्ति सर्मार्थ-कामभयानां विषयाणां चतुष्टयात् तत्र धर्मोपधान्जद्वान् धर्मे नियुक्षीत्, अर्था-पधानुद्वान् अर्थे, कामोपधानुद्वान् अन्तःपुरे, भयोपधानुद्वान् आस्मरक्षणे" इत्यादि दण्डनीतिविद्श्यः भ्रेयम् ॥८३॥

१. विद्वान् भरतः ।

२. अर्थविद् वानरतः ।

**३. म**० 'इत्युवाच'।

थ. क्षाo नास्ति ।

५. म० 'वानरौ' भरित ।

सद्द्यो हि स दस्युनां नीतिम्रुपेक्षेत यः किञ सदस्युनाम् । यो मार्गः सोऽद्य मया बाच्यो बुद्धचा भवद्विषे सोद्यमया ॥८८॥।

भां ा। स ा। हि यस्मात्। सः दस्यूनां शत्वां वीगाणां वा सददाः तुत्यः। यः किल्नेयो (लेस्याः) गमस्तवे । न पुरुषः उपेक्षत अवगणयेते तां चणयोगात् कामः । नीति नयम् । कीहशीमः उत्ताम् असंश्रामः । ववः सदिमः समायः । तस्मात् यः मार्गः सः अद्य अधुना मया वाच्यः भाषणोयः कः । भवद्विये युक्तप्रकारे । कया वुद्धयाः शस्या । कीहश्याः सोद्यम्या उथमयुक्तयाः । ८४॥।

पु । किमुवाच इति आह—यः मन्त्री सपदि (सदिस) सभायां ऊनां तिन्तर्ता नीति अपनीति उपेक्षेत ज्ञात्वा न श्रुयात् स किल दर्युनां सहद्वाः हि अपुतृच्यः इत्ययः । किल्ल इति मन्त्रित्वयः किथासबोतनया(नाय) । हि इति प्रसिद्धी हे हां इति प्रसिद्धी हे हां इति प्रसिद्धी हेतो वा । यस्मात् एवं अतः एव अद्य सया यः मार्थाः पन्थाः सः भवदिषे युष्माहको राजनि विषये सोद्यमया उषीगमहितया बुद्धचा वाह्यः वक्तन्थः बुद्धिपूर्वकस्थात् वाष्यः वक्तन्थः इति दक्तम ॥८४॥

ननु मन्त्रिवा दयश्रवणेन कि प्रयोजनम् इति आह ---

नीतिः का मन्त्रिभ्यः श्रुता न संपाद्येत कामं त्रिभ्यः । परिटब्टनयापनया क्रियात्ययवती त सिध्यति न यापनया ॥८५॥

शां० 11 नीति० ॥ का ? नीतिः नयः न संपादयेत अपि तु सर्वा नीतः संपादयेत पूरयेत । कम् कारम् इन्छा [मृ । केन्यः प्रिभ्यः धर्मार्थकामेन्यः । धर्मार्थकामार्थिन् कांष्ट्रशी ? श्रुता आकर्णिता । केन्यः मन्त्रिभ्यः अमार्थम्यः । परिट्रस्टनयापनया परिट्रस्टः अवलोकितः नयस्य नीतेः अपनयः विनाशः यस्यां सा तथोकता तु पुनः क्रिया न सिध्यति न निष्यवते । कीटशी ! अस्यययत्ती अतिकमवती विनाशपुक्ता वा । कया ! यापनया काल्हरणेन ॥८५॥

पु॰ ॥ त्रिभ्यः मन्त्रिभ्यः अमात्येभ्यः श्रुता नीतिः का वा काममीसर्व्यातं न संपादयेत् न कुर्यात् सर्वेमपि मनोरथं प्रयेत इत्यर्थः । यतः परिटण्टौ सर्व-

१ म० नास्ति।

२**. क्झा**० नास्ति।

१. **२२१०** 'भणनीयः' ।

४. २० 'सोधमयोकताय'।

५. शां. म० नास्ति।

६-७. म० नास्ति।

ज्ञाती नयापत्यी किल्डुकीनी यस्यां सा क्रिया सिध्यति प्रक्छं प्रसूयते या अपनया अपगतः तथः कीतिः यस्यां सा अतः एव अस्ययवती अत्ययः नीतिः सा यस्यां मा तथा सा। नुसप्रज्ञात्विता एकस्य निर्णेतृस्वाभावात् द्वयोः ऐकमस्ये कार्यनाज्ञस्य अपि संगवे व। त्रिस्यः होते उक्तम् ॥८५॥

कुरु साम्ना नमपरुषं निगदन्तमपि प्लबंगमोत्तम परुषम् । आदौ साम्ना यस्य क्रिया स वेत्ता नयस्य साम्नायस्य ॥८६॥

प्तां ।। कृष्णा। तं कःमणम् अपरुषं अपमतरोपं कुरु विधेहि । केन १ साम्मा प्रियवननेन । हे 'ल्यंगोत्तम ! वानरप्रधान ! सुश्रीव ! कि कुवैन्तम् १ निगइन्ने बृबन्तम् । कथम् १ परुपमपि निष्टुरमि यतः स बेत्ता स ज्ञाता सपस्य नीतः । क्रीट्यस्य १ साम्मायस्य सुगुरुपारंपर्यस्य सागमस्य वा यस्य क्रियोपकमः आदो प्राक् साम्मा सान्वेन भवति ॥८६॥

पु० ॥ कः असी उवायः ! तम् आह—हे प्लयमोत्तमः ! कपिश्रेष्ठ ! तं छश्मणं साम्ना प्रियवाक्यादिना अपरुषं अपगनकोपं कुरु । कोदशम् ! परुषं निष्टु-रम् । अपि निगदन्तम् उन्नैः भाषमाणम् । यस्य पुरुषस्य आदौ ग्रथमं साम्ना क्रिया सामर्षं आरन्यः म नयस्य जेता जैतः भवति । कीदशस्य ? साम्नायस्य आन्नायः इडोपदेशः तयुकास्य इति । "आदौ सामं(म) प्रयुज्जीत साम्ना सिद्धिः व्यवस्थिता" इति ॥८६॥

र्ण्डेन एव रिपु: नेतन्यः कि साग्ना इति आह— रागादपदेशं कः कुथीछुदस्य नयविदयदेऽसङ्कः । सर्वत्र नयो जयति प्रधनं तेन यळवानपि न योजयति ॥८७॥

शांठ रागाठ ॥ अपदेशं न्याजं छत्त । कः कुर्यात् १ न एद कः अपि विदस्यात । करमात् १ रागात् अञ्चानात् । कस्य १ युद्धस्य संप्रामस्य । कि-मृतः १ तयिद् नीतिशालज्ञः कः १ अपदे अस्थाने अकाले वा । तथा अशङ्कः निर्मयः । यतः सर्वेत सर्वरेतम् प्रयोजने नयः नीतिः जयति । तेन कारणेन वस्त्रान् अपि शक्तियुक्तः अति प्रथनं संगमं न योजयति न करोति ॥८७॥

पु॰ ॥ नयथित नोतिज्ञः को वा अशङ्कः शङ्कारहितः सन् रामं जिगीषया अपदेते अग्रत्थाने अपि मुद्धस्य आदेशं नामोक्ति कुर्योत् ? कः अपि न नीतिज्ञः युद्धस्य नाम अपि न गृङ्काति इत्यर्थः । सर्वेत्र कार्ये नयः नीतिः एव आयति । तेन हेतुना वश्र्वानिष समर्थः अपि मधनं युद्धं न योजयति न करोति इत्यर्थः ।

उक्तं हि— "पुष्पैः अपि न यः अहा वरं (योद्धव्यं) कि पुनः निशिनेः शर्रेः" इति । यदा बंछवानपि न युध्येत दुर्बेळस्य तव का आशङ्का इह १ ॥८०॥

दृष्टा वानरहरिणा के ते स्थास्यन्ति बीरवानर ! हरिणा'।

ग्रप्तिं कांतव पुर्या पश्यसि च स नाभिइन्ति कान्तवप्रयोग ।।८८॥ शां ।।। दृष्टा ।। हे बीर ! चारमट! के ते बानरहरिकाः मर्कटप्रमाः स्था-स्यन्ति । कीदशाः सन्तः दृष्टा अवलोक्तिताः । वा अथवा । केन : तेन दृरिणाः पुरुषसिंहेन छक्ष्मणेन । तथा ते तब पुर्यों नगर्यों मुप्ति रक्षाम् पृद्ध्यसि निरीक्षंम । तां यांस रुक्ष्मणः न अभिहन्ति न तिरस्करोति । कोट्यः ! कान्तवपु: कम-नीयशरोरः ॥८८॥

पु॰ ॥ वाशब्दः पक्षव्यावृत्तौ । नरहरिणा पुरुषसिंहेन हक्ष्मणेन दृष्टाः ने तव वानरहरिणाः कपिहरिणा सुमाः स्थास्यन्ति अपि तु न कपिसुगाः स्थास्यन्ति । यथा सिंहेन दृष्टाः हरिणाः सत्वरं पळायन्ते तद्वत् तेन दृष्टाः ऋष्यः अपि इत्यर्थः । तव प्रयो कां गुर्पित रक्षां पश्यसि यां गुप्ति कान्तवपुः मरोहःगात्रः स्थमणः तरसा बळेन कृत्वा अभिहन्ति । तादशी कापि तव पुरे न बहिन इत्युद्धः । अय-राधे विषये त्रिकोट्योऽपि च स्यः । त्रिसंख्याकाः कोट्यो भदेवः । संभावनार्धाः लिङ ॥८८॥

प्रणयैरपराधेयाः सतां भ्रकटचोऽपि च स्युरपराधे याः । ता हि नवैरस्यन्ते सान्त्वैस्तस्मात्क्षमं न वैरस्यं ते ॥८९॥

शां ० ।। प्रण ०।। अपि व किंच । हि तस्मात् । नवै: प्रत्यप्रै: । सानत्वै: साम-प्रयोगै: । ताः अक्टयः अस्यन्ते निराक्षियन्ते याः सतां सत्युरुपाणां / अपराधे स्य: । कीदश्य: अवसाधेया: अनारोपणीया: । केः प्रणयै: स्तेहैः कृत्वा । तस्मात न क्षमं न युक्तम् । वैरस्यं वैमु ७ 'ख्यम् कस्य ते तव । येन च रसेन ग्रीतिः तेन एव रसेन वर्धनीया न वैरस्यं कार्यम् इत्यर्थः ॥८९॥

पु ।। कीद्दरयः सतां साधूनां प्रणयैः प्रार्थनाभिः अपराधेयाः समाधाः तुमशक्याः ते अपराधाः कोटयोऽधिना नवैः नृतनैः । सान्त्वैः सामप्रयोगैः ।

१. वानर ! हरिणा अथवा वा नरहरिणा।

२. कांतव प्रयमि ।

३. कान्तवपुर याम् ।

८. नवैः अस्यन्ते ।

७. म० न।स्ति ।

अस्पन्ते श्रिप्यन्ते निसिक्षयन्ते । हिशब्दः अवधारणे तौ एव इत्यर्थः तस्मात् हेतोः तेन वैरस्यं नैप्टुर्यं न क्षमं न युनतम् । पारुष्यं परित्यञ्य स्वक्षमणं सान्तवय इति भावः ॥८९॥

श्रथ सम्मितिमद्रमुक्तो नयशोभी तेन प्लवमेश्वरेण हतुमानयशोभीतेन । हिष्टचा रमसे सामनि परमे वचसां त्वं

मुन्नो हि बदति मित्रं परमेव च सान्त्वम् ॥९०॥

म्नां। अयं। अथं अनन्तरं हनुमान् तेन प्लयमेश्वरेण वानरश्भुणा मुर्आवेण। कीटशंन श्वयमोभीनेन अकीर्तित्रतेन इद्मुवतः अपि भणितः। कथम् श् सिम्मिनं सहास्यम् । कीटशः हनुमान् । नयसोभी नीतिराजितः। किं भणितः श दिष्ट्या पुण्येन त्वं रमसे र्ति करोषि । हि समक्षसत्वेन शि। कीटशे श प्रांप्त्रयाने । केषाम् । वचसां वाचान । हि वस्मातः। सुजनाः सत्युक्तः मिन्नं ससायं सांत्वमा(म् । वचसामवं च वदति । कः । सस्यपुष्टिकालोपेतस्य अवकाश्वस्य वा कालोपेतस्य ॥९०॥

पु॰ ॥ अथ हन्मद्रचनान्तरं प्लव्मोश्वरंण मुश्रीवेण हन्सान् सस्मितम् इदं वस्थमाणम् उक्तः । कीदशः हन्सान् ! नयेन नीत्या शोभते तन्छील हतिन्यशोभी । कीदशेन प्लव्योश्वरंण / अयशोभीतेन अयशसः अकीतें: सकाशान् भीतेन अत्तेन । किम् उक्तः इति आह-त्यं दिष्ट्या वस्यां परमे उत्कर्षे वर्तस इति शेषः । दिष्ट्या इति हम्बोतकः निपातः । तथा हि स जनः अपि अत्र सखायं सान्त्यम् एव वदति चशन्दः निर्भाहाः । यथा गान्नं न खब्तम् इति कत्र खलुशन्दः । नयशोभी इति ''शुभ दं त्वै।" 'सुप्यजातौ णिनिस्ताण्छील्ये' (पा.३.२.७८) इति णिनिः ॥९०॥

सीम्य न हास्यति बुद्धिः सामोदा रामे सीहार्दवद्धमूला सामोदारामे । स्यान्मादशस्य तुष्टिः का लोपे तस्य उपकारस्य नयस्य वा कालोपेतस्य ॥९१॥

शा॰ सौम्य । हे सौम्य ! हतुमान्। मे मन बुद्धिः मतिः न हास्यति । न श्रेशं यात्यति । कीटशी ! सामोदारा साम्ना सामप्रयोगेण सामि वोदारार्रे

१. म० 'सहासं' अस्ति ।

र. **क्षा**० 'स्वादशमनिमांसस्वे' अस्ति ।

३ म० 'तु सका यस्य त्वमेव वचसामं च वदति' अस्ति ।

४, म॰ ''साग्मिओवस'' अस्ति ।

प्रवशः सामोदारा । तथा सीहार्द्वच्रसूला सीहार्दमेव मन्नत्वमेने बदं इदं मूलं यस्याः सा तथा सामोदा सहर्ष । किस्मन् ! रामे रामविषये । का जुष्टिः संतोषः स्यात् भवेत् नैव भवेत् ! इस्यर्थः । कस्य ! मादशस्य । क सति ! ल्लोपे विनाशे सति । कस्य ! उपकारस्य उपष्टम्भस्य । कीटशस्य ! कालोपेतस्य समयप्राप्तस्य । च तथा नीतिश्च । कस्य संविध्याः ! तस्य रामस्य ॥९१॥

नाइं क्षणमिष सैन्ये सन्नेत्रस्येयं अर्थिद् न तस्य वीर्यात्सन्ने त्रस्येयम् । यत पति सुद्दरक्वपितः स महर्षभयातो दोलायते मतिरियं समहर्षभयाऽतः ॥९२॥

शां० नाह ।। यदि तस्य रामस्य । कीटसस्य ! सन्नेत्रस्य शोभनको-चनस्य । वीर्यात् प्रतापात् । इयम् एषा श्रीः कश्मीः न मवेत् तदा न अहं त्रस्येयं त्रासं भज्यम् । कथम् १ क्षणमपि गृहत्तेमि । क सति । सैन्ये कपिषे-नायां सन्ते त्रस्ते सति । यतः च एति यस्मात् आगच्छति । कः असौ ! मृहद् मित्रम् । कीटसः सः १ कुपितः रुष्टः सन् । तथा महपैमयातः महाव्यभागनः अतः अस्मात् हेतोः इयं मतिः बुद्धः मम दोळायते संशयारुडा भवति न जाने कि करित्यति इति । कीटसी ! समहपैभया गुल्यवुष्टित्रासा मुद्धदागमन-कीपान्याम् ॥९२॥

पुः। किं च अहं सैन्ये कपिबले सन्ने अवसादं प्राप्ते अपि न त्रह्येयं न भीतः भवेयम् । इयं श्रीः लक्ष्माः सन्नेत्रस्य शोभनलोचनस्य तस्य लक्ष्मणस्य संबन्धिनः द्यीयाँत् सामध्याँत यदि न भवेत् शंप्रदा इयं राज्यसमृद्धिः जाता इति भीतिः कियते इति भावः मृहृद् नित्रभृतः सः लक्ष्मणः कृपितः सन् यतः पृति यस्मात् आगण्डति । अतः मम मितः वेलां मयौदां अवलम्बते । कीदशो मतिः ! समृद्धिभया समे हर्षभये यस्यां सा तथा । मृहृद् आयाति इति हषः । कृपितः सन् नायाति इति भीतिः ! कीदशः सः ! मृहृषभयातः महौक्षस्य इव यातं गमनं [यस्य] स तथा । दोलायति इति कण्ड्वादिपाठात् यक् इति शिवमहरीका समाग्रा ॥९२॥

१. 'भित्रमेव' अस्ति ।

२. अस्य श्लोकस्य पु. टीका नास्ति ।

३. सन्तेत्रस्य इयम् ।

**४. स**न्ते त्रस्येयम् ।

ज्योत्स्नां शुक्रपरिधाना आज्ञायत्तस्य जनयन्ति ज्ञोकमतुल्यमाज्ञा यत्तस्य । अद्यापि यत्त्व कपयः समाहियन्ते न स्खलितसूपनेतुमुक्ति समा हियं तेन ॥९३॥

शां ज्यो ।। तेन कारणेन व छश्मणो मन हिये छञ्जां स्विछितं क्षण-मुपनेतुं हौक्रियतुम् अर्हति योग्यः भवित यत् यस्मात तस्य रामस्य (आशाः दिशः शोकं छुवं दुःसं जनयन्ति । कीदशस्य ! अतुष्ठम् अप्रमाणम् । कीदशस्य ! तस्य) आशायत्तस्य मनोरवाधीनत्य । कीदश्यः आशाः ? ज्योतस्नांग्रक-परिधाना चन्द्रकान्तिवश्वच्छादनाः । यतः तथा यच्च यस्मात् च अद्य अपि बधुना अपि कप्याः सन्तराः न समाहियन्ते न मीज्यन्ते ॥९२॥

> वीस्य शरसुखमुड्पतिविशेषकोपेतं प्रणयेन वर्तमान विशेषकोपे तम् । कृत उपकारः सरूयं न वञ्चनामेति अस्मद्वियमनुगमयन्नयं च नामेति ॥९८॥

शां • ॥ वीक्ष्य ॥ स लक्ष्मणः न वञ्चनां स्खलनस् एति गच्छति । कि कारयन् । अनुगमयन् योजयन् । कथम् । अस्मद्विषं माददास् । कम् अनुः गमयन् । तथा स्वाप्ति । कृतः विहितः अस्माभः भवतामुपकारः तारासमप्पाः (१णम्) ल्व्यणः । तथा सस्त्यं न वञ्चनामेति । कृतः विहितः अस्माभः भवतामुपकारः तारासमप्पाः (१णम्) ल्व्यणः । तथा सस्त्यं मित्रवं च नवं नृतने कृतं अवद्विः सह अस्माभः । कथं नाम व्यक्त इति अनेन प्रकारेण । कीदशस् तस् वनेमानं तिष्टन्तम् कः विशेषकोषे अधिकशोषे अधिकशोषे । कि तत् । श्रारमुखं शास्त्रालप्रारमः । कीदशस् । उद्यविविविशेषकोषेतं चन्द्रतिलक्ष्युक्तम् । केन दीक्ष्यः प्रणयेन प्रीत्या ॥९॥। उप

१. क्षार 'मामद्भियं' अस्ति ।

२. म॰ नास्ति । ३. म॰ 'मनोरथाधारस्य' अस्ति ।

थ. अस्य <sup>श्</sup>लोकस्य पु० टीका नास्ति ।

५. आसा० मांसद्यां अस्ति ।

६. **भ्रा**० नास्ति।

७. अस्य श्लोकस्य पु० टीका नास्ति ।

ज्ञां ।। (भा ः प्रति) इति पूर्णतञ्जगच्छसंबन्धिय्वेतान्वरश्रीशान्तिस्रिविरचितायां शिवभद्रकान्यवृत्तौ द्वितीयः आखासकः समाप्तः। समाप्ता इयं शिवभद्राख्यकान्यवृत्तिः।

वृनदावनादिकाञ्यानां पश्चानां वृत्तिम् उञ्ज्वलां कृत्वा ।

अर्जितं मया पुण्यं तेन यान्तु शिवं जनाः ।

श्री: अस्तु । संबत् १६५३ वर्षे कार्तिक द्वांद ८ दिनसोमवा[स]र पिष्टत-पुरन्दरपण्डितश्री श्री श्री श्री श्री श्री श्री श्रीकमलविजयपाणकीर्तिविजयपठ-नार्थम् । मुहुतदिव लिसितं निर्जरार्थे । श्रीजालोरनगरे ॥

श्वां ।। (म॰ प्रति )। श्री पूर्णतस्त्रगण्डसंगिनश्चेताम्बरश्रीशान्तिसूरिविरिवतायां शिवभद्रकान्यवृत्तौ द्वितीयः आखासकः समाप्तः । व । संवत् १९५१ मिति भादग्वा वद १० श्चर्मं भवत् । श्रीरस्तु । कत्याणमस्तु ।

**क्री**: श्री: श्री: श्री श्री: श्री: ॥

प्रवसा सामोदारा । तथा सीहार्द्वस्युम् सौहार्दमेव मित्रलमेवे वहं दृढं मूलं यस्याः सा तथा सामोदा सहर्षा । कस्मिन् ? समे समिवयो । का तुष्टिः संतोषः स्यात् भवेत् नैव भवेत् ? इत्यर्थः । कस्य ? माद्यभस्य । क सति ? छोपे विनाशे सति । कस्य ? उपकारस्य उपष्टम्भस्य । कीहशस्य ? काळोपेतस्य समयप्राप्तस्य । च तथा नीतेश्च । कस्य संबन्धिनः ? तस्य समस्य ॥९१॥

नाइं क्षणमिप सैन्ये सन्नेत्रस्येयं अर्थिद न तस्य वीर्यात्सन्ने त्रस्येयम् । यत एति सहदृक्किपितः स महर्पभयातो होलायते मतिरियं समहर्पभयाऽतः ॥९२॥

शां० नाहः।। यदि तस्य रामस्य । कीदशस्य १ सन्नेत्रस्य शोभन्छो-चनस्य । वीर्यात् प्रतापात् । इयम् एपा श्रीः क्रस्याः न भवेत् तदा न अदं त्रस्येयं त्रासं भजेयम् । कथम् १ क्षणमपि ग्रुह्तमिषि । क सति १ सैन्ये कपिषे-नायां सन्ते त्रस्ते सति । यतः च एति यसात् आगच्छति । कः असौ १ मुद्धद् मित्रम् । कीदशः सः १ क्विपतः रुद्धः सन् । तथा मृद्धभ्यातः महावृषभगमनः अतः अस्मात् हेतोः इयं मृतिः बुद्धिः सम् द्वीठायते संशयान्त्रहा भवति न जाने कि करिष्यति हति । कीदशी १ समृद्धभ्या कुष्यतुष्टित्रासा सुद्धदागमन-कोपान्यास्य ॥९२॥

पु०। किं च अहं सैन्ये किंपवर्ष सन्ने अवसादं प्रान्ते अपि न अस्पेयं न भीतः मवेयम् । इयं श्रीः लक्ष्मीः सन्नेत्रस्य शोभनलोचनस्य तस्य लक्ष्मणस्य संबन्धिनः वीर्यात् सामध्यीत् पदि न भवेत् शंपदा इयं राज्यसमृद्धिः जाता इति मीतिः कियते इति भावः मुहृद् मित्रमृतः सः लक्ष्मणः कृपितः सन् पतः प्रति यस्मात् आगण्छति । अतः मम मितः वेखां मर्यादां अवलन्तते । किंदशौ मितः ! समहर्षभया समे हषेभये यस्यां सा तथा । मुहृद् आयाति इति हषः । कुपितः सन् आयाति इति भीतिः । कीदशः सः ! महर्षभयातः महोक्षस्य इव यातं गमनं [यस्य] स तथा । दोलायति इति कण्ड्वादिपाठात यक् इति शिवमद्रदीका समाता ॥९२॥

१. 'मित्रमेव' अस्ति ।

२. आस्य श्लोकस्य पुरुटीका मास्ति ।

३. सन्नेत्रस्य इयम् ।

सन्ने त्रस्येयम् ।

<sup>.</sup> 

ज्योत्स्नां शुक्रपरियाना आशायत्तस्य जनयन्ति शोकमतुत्रमाशा यत्तस्य । अद्यापि यत्त्व कपयः समाहियन्ते न स्वत्नितृष्यनेतुम्बति समा हियं तेन ॥९३॥

> बीक्ष्य शरमुखसुड्पतिविशेषकोपेतं प्रणयेन वर्तमानं विशेषकोपे तम् । कृत उपकारः सख्यं न वञ्चनामेति अस्मद्विथमतुगमयन्त्रवं च नामेति ॥९८॥

भां • ॥ वीक्ष्य ॥ स लक्ष्मणः न वठचनां स्थलनम् एति गच्छति । किं कारसन् अनुगमयन् योजयन् । कथम् अस्मिद्धियं मादशम् । कम् अनुगमयन् योजयन् । कथम् अस्मिद्धियं मादशम् । कम् अनुगमयन् १ तं रामम् । कथम् ! कृतः उपकारः सख्यं न वठचनामेति । कृतः बिहितः अस्माभिः भवताग्रुपकारः तारासमर्पणः (१णम्) लक्ष्मणः ! तथा सख्यं मित्रलं च नतं नृतं कृतं भवद्धिः सह अस्माभिः । कथं नाम व्यक्त इति अनेन प्रकारेण । कोदशम् तम् १ वर्तमानं तिष्ठत्तम् कः विशेषकोपे अधिककोषे । किं कत्वा । वीक्ष्य अवलोक्य । किं तत् ! श्ररमुखं शरत्कालप्रारम्भः । कीदशम् ! उद्वयितिविशेषकोपेतं चन्द्रतिलक्ष्युक्तम् । केन वीक्ष्य । प्रणयेन प्रीत्या ॥९॥। उपार्थनिविशेषकोपेतं चन्द्रतिलक्षयुक्तम् । केन वीक्ष्य । प्रणयेन प्रीत्या ॥९॥।

१. क्षा॰ 'मामक्रियं' अस्ति ।

२. मा० मास्ति।

३. मः 'मनोरथाधारस्य' अस्ति ।

४. **अस्**य ×लोकस्य पु० टीका नास्ति ।

५. झा०मा मक्त अस्ति।

६. क्षा० नास्ति।

अस्य श्लोकस्य पु० टीका नास्ति ।

शां ।। (सा॰ प्रति) इति पूर्णतङ्गच्छसंगन्धय्वेताम्बरश्रीशान्तिस्तिविरितायां शिवभद्रकाल्यवृत्तौ द्वितीयः आश्वासकः समाप्तः। समाप्ता इयं शिवभद्राख्यकाल्यवृत्तिः ।

वृत्दावनादिकाव्यानां पश्चानां वृत्तिम् उञ्ज्वलां कृता ।

श्राजितं मया पुण्यं तेन यान्तु शिवं जनाः । श्रीः अस्तु । संवत् १६५३ वर्षे कार्तिक सुद्धि ८ दिनसोमवा[स्त]रे पण्डित-

पुरन्दरपण्डितश्री श्री श्री श्री श्री श्री श्री श्रीकमळवित्रयशिष्यगणिकीरिविजयपठ-नार्थम् । सहत्रियं छिखितं निर्जरार्थे । श्रीजाळोरनगरे ॥

क्यं । । (म ० प्रति) । श्री पूर्णतञ्जगच्छसंबन्धिश्चेताम्बरश्रीशान्तिसुरिविरचितायां

स्रां ।। (म० प्रति) । श्री पूर्णत्लागञ्चसंविधश्वेताग्वरश्रीशान्तिस्रिविर्वातायां शिवभदकाव्यञ्ज्ञची दितीयः आसासकः समाप्तः । व । संवत् १९५१ मिति भादरवा वद १० ग्रुभं भवतु । श्रीरस्तु । कल्याणमस्तु ।

श्री: श्री: श्री: श्री श्री: श्री: ॥

## जम्ब्कविङ्तम् चन्द्रद् तंकाव्यम्

## संपादकः ५० हरिशंकर अ० शास्त्री

चन्द्रदुतनामकमिदं काव्यं गर्नागर्थकम् अमकाव्यूटनं स्मप्नदं च । जम्बूनाम्मा कविना व्यरचि इदम् कात्यम् गाव्यर्तस्टरदेशियअम्। अस्योपरे आकार्यस् सुरिकता वृत्तिर्विवने ।

अस्य कवेजेन्यूनाम्नः परिचयो न क्षत्रित्तमुगजन्यने । वृत्तिकाग्स्य श्रीशान्ति-सुरेस्तु परिचयो मरसम्पादितस्य मेघाभ्युद्यकात्र्यस्याऽऽमुखादेव समन्नेयः ।

अस्य काञ्यस्य हस्तिष्ठिमित हे प्रता छःवे । एका ला. त. भा. सं. वि. मन्दिरस्रुरिक्षतिश्रीमहेन्द्रविमलसङ्गृहीतभाण्डागागस्य डा॰नं-२० क्रमाङ् ११५३ अङ्किता । अस्याः परिचयस्यु मेथान्युरयकाञ्यारस्थसमाधादताःक्षान्यः । अन्या तु ला. द. भा. सं. वि. सम्बन्धिनी स्० ७२२५ कमाङ्गा आयामध्युत्वयोः २८×१३ सेन्टीमिटरप्रमाणा पत्रवहकमिता च । तत्र प्रतिपत्रं पोडश पङ्काः सन्ति प्रतिपङ्कि च प्रायः चतुश्चस्वारिकारकराणि सन्ति । अस्याः प्रान्ते पुष्पिका विषते । तथाहि—

चन्द्रदूतस्य काञ्यस्य इति कृत्वा मुनिमेन्नाम् । यदर्जितं मया पुण्यं तेन निर्वान्तु देहिनः ॥

अनयोः हस्तप्रस्योः द्वितीया केन कुत्र लिखिना इति तु न निर्दिष्टम् । प्रथमाया अन्ते इयं पुष्पिका विद्यते

> चन्द्रदूतस्य काव्यस्य यथाबोधं इता मया । वृत्तिर्जनावबोधाय शोधनीयाः सुपण्डितैः ॥

अस्याः प्रतिपरिचयरतु मेघाभ्युदयकाव्यस्य ला. द. वि. मं, प्रकाशितस्य मेस्सम्पादितप्रतितोऽनगन्तव्यः ।

> इमे प्रती प्रायः शुद्धे समीचीने च । प्रथमायाः प्रतेरन्ते अन्या अपि पुष्पिका एवं विवते---शुन्दावनादिकाल्यानां प्रश्नानां शृतिगुड्यलाम् । क्रस्वाडर्जितं मया पुण्यं तेन यान्तु शिवं जनाः॥ श्रीरस्तु ।

संवत् १६५३ वर्षे कार्तिकद्वदि ८ दिनसोमवा[स]र पण्डितपुरन्दरपण्डित-श्रीश्रीश्रीश्रीश्रीश्रीशकमञ्जिबयपणिशिष्यगणिकीर्तिविजयपठनार्थं सुंहतादेवालिक्षितं निर्करार्थे जालोरनगरे ॥

एतार्टीश यमकान्दितानि कान्यानि श्रिष्टानि अतः तेषामधौ न सरखत्या स्थात् । अतः प्रासारगुणस्य हानिः सञ्जायने परन्तु चमरक्वित्रदानि तु अवस्यमेव भवन्ति अतः वाचकानां रुचिकराणि जायन्ते । यद्यपि निष्ठष्टावादसक्षतिस्तु अवस्य-मेव भवति तथापि यमकस्वात्पठने पदानां छेदने च आनन्दोऽपि भवति विदुषाम्।

गच्छतः स्स्रष्टनं कापि भवत्येव प्रमादतः इसन्ति दुजैनास्तत्र समादधति पण्डिताः ॥ इति शम् । चन्द्रदतकाच्यस्य वस्तनिरूपणम् ।

जम्बुकविश्वन्द्रतकर्णे प्रवर्तमान आदौ मङ्गळार्थमिष्टदेवतां स्मरति । वर्षाकाळे चन्द्रज्योतस्तया पोड्यमाना अहंकारात् गतवृद्धिः सती या श्री प्रियं लक्षीकृत्य ऊचे । या मया सह प्रचल इति विनयं धारयन्तं प्रियं न जगाम । तां प्रियहितां मां हे शि.शिरिकरण ! त्वं रक्ष । तव चन्द्रिका प्रिययुक्तायां वध्या-मन्तःकरणविकृतये भवत् । अपि च हे चन्द्र ! सपरमपि त्वं शृण् । यदि कथमपि कान्तः दश्यथं गच्छेत् तदा सस्मितं क्षणमिदमभिषेयः । हे शठहृदय ! विरहदहन-दग्धा लन्महेना खिबते तथापि त्वया किमास्यते । वियति हंसा हंसीयुक्ता रत्या भ्रमन्ति है त्यक्तदार ! रागयुर्क मम चेतः सर उपान्ते सरति । हे पश्चिक ! खां विना मम शिरः शोभारहितम् , वक्षः मुकारहितं, शं च विनाशं प्राप्तम् । अधुना तरुणो मन्मथाधोनदेहां निजलीमिव कलमः नलिनी प्रणमति । धवलकैरबल्लण्डः, कमलमपि मम विनाशाय प्रभवतः । मञ्जूकरः अपि मधुरमधुरसाढ्यं पश्चिनी-नायिकाया अम्भोरुहास्यम् आपोयते । कामपुक्तिन्दः मधुपराजीज्याजटङ्कारतः निर्मेला-कालजलमारूढः इमं जनं विनारां नयति । मयुरी च मर्त्रा युक्ता सुखं मुङ्के अर्हतु एकाकिनी अतः न सुखमनुभवामि । गच्छता भवता उपवनम् , रत्यगारं उपाचन व्यक्ति । हे शठ देवं तब भार्याक थं स्पृतिपर्थं नोपयाति ? यदा ज्ञातं तव प्रेयसी अन्या अतोऽहं त्वया न रमर्थे । तव अन्या नारी रतवरदा जाता तर्हि अवलाया में मरणमेव चेष्टा भवतु । हे अनुतवादिन् ! त्वमेव: मम वल्छ भाऽसि इति वचनम् तव क गतम् ! पुरुषो भयेन असत्यं भाषते परन्तु नाई

## जस्त्रकविकृतम

तुम्बं कुपिता अतो नास्ति मक्षः किञ्चिषे सयम् । तथापि बहं त्वां विना तव विम्वेत दिनं रात्रिं च शोवं गमपामि । तव मार्यायाः कुचकछशिवमुषा मुका-कछापोत्पाचा नयनविगळदकैः जन्यते । त्वद्गार्थां भासमाना षोः विमळसरः क्षंत्र्य हसतः । तव भार्या कथितमवदुदन्ताय जनाय द्रव्यं मोजनं च ददाति । त्वं तु पुतः अविदिततद्वस्थः आस्ते । अतः निःस्नेहलाद् भवतः किं वाष्यम् । हे प्रिय ! मम सर्वा सुद् गण्डति । तथा स्वयि उत्क्रण्ठाभवति इह शम्बकाछे विहायःश्रियम् च्या, तथापि स्वं किमथेम् आस्ते प्रियसं विहाय ।

इति सन्दिष्टश्चन्द्रः उदयाचळे अस्ताचळे वा प्रीतिस् अकृत्वा प्रिवाव कश्चित्रमिन अम्बराध्वनि सरति इति ।

स्फुरदमळिश्वालायां वर्षिकान्तेन सारं यदभिलयति बिस्वं तावकं नेन साऽरम् । नयति दिनमुषां च त्वत्कृतानीह माना-हितविरहितचेतास्सद्भतानीहमाना ॥१७॥

स्फुरः । सा तैव भार्या अरं शीष्ठं नयति समयति । कि तद ! दिनं दिवसं तथोपां च रात्रि च । केन नयति ! ते तव विश्वेत । यद विश्वय अभिलयति । कीदशम् ! सारं प्रधानम् । तथा तावकम् भवदीयम् । कस्याम् । स्फुर्दमलकिलायाम् । देदीच्यागिनिमैल्डयदि । केन लिक्तिम् । विनिकान्नेन कृष्विकापयैन्तेन । कीदशी ! ईहमाना अभिल्यन्ति । कानि ! सद्भतानि शाभन-सुरतानि । कीदशानि ! त्यस्कृतानि भवदिहितानि । क ! इह शरस्कान् । कभेना ! मानाहित्विरहितचेताः भागाहितम् अदृङ्कार्यकम् । गानेन वा कृत्वा अदिनं मीन नाननुकूलं, विरहितं-यकं चेती-मनी यया साऽदंकार्यकष्टिचा ॥१७॥

> कुचकल्छाविभूग जन्यते हा रजन्या-महिन च नचु तस्याः सन्ततं हारजन्या । नयनविगलदक्षेतींकिकैयां मतायाः सुभग ! तव नताङ्गयाः सत्खनेर्वामतायाः ॥१८॥

कुच । हे सुभग ! तव ते । नताङ्ग्याः तन्यङ्ग्याः क्रशदेहायाः तस्याः भायायाः । नतु निश्चितं सन्ततं निरन्तरं जन्यते कियते । काडता ! कुचकुम्ब्रावि-भूषा स्ततकुम्भालह्ङ्किः । कीडशी ! हारजन्या सुकाकलापोत्पाया । के ! नयन-विगलद्भूमा नेत्रपत्यभूमा । कीडशीरिव मीतिकैवा । शैकाफलर्शनतानि इव । के इवार्षे । करवां जन्यते ! राजन्यां रात्री तथा आहिन दिने च । हा कष्टम् । तस्याः कथम्तायाः ! [मतायाः] लर्भाष्टायाः । तथा सत्स्वमेः शोभनाकरस्य ! करवाः ! वामतायाः चारतायाः । रात्री दिवा सा रोदित इत्यर्थः ॥१८॥

निश्चि निश्चि इसति द्यौर्भासमानां बरां वा-म्रुड्डमिरिव सिताभिर्भासमानाम्बरान्ता । अपि विमळसरःश्रीः कौम्रुदाऽऽभासिताऽपा-मबपुरिषुविषाग्नेः कौ म्रुदाऽऽभासिताषा ॥१९॥

अबद् सु० । २. शानामुक्कितं दे०॥ ३. गुकापळीरित गु०॥ ४. सु० प्रनौ वा इनार्षे इति अधिकम् ५. चारमस्य सु०॥

निशिष्ठ । ता लहार्या वर्ग अष्टाम् । तथा भासमाना भा दीविस्तयाऽसमाना अनस्यकुत्या ता द्वारे स्वं हसर्तत्व । कोदशो बीः है भासमानाम्बरान्सा भास-मानम्(नीऽ)म्बरान्त्ति) यस्यां यथा वा शोधमानवत्वममपर्थन्ता । सा । कामिः कृत्वा उद्दिभाव नश्चवैः । कीदशीभिः है सिताभिः शुक्षाभिः । वव निश्चि रात्रौ । न केवलं बीहैमांत । विमलसराश्चीरिष निमेलतदागरुस्मीरिष हसतीव । सा कीदशी है की मुद्दाऽऽभासिता कैरवण्डमण्डिता । कया हसति है मुद्दा हर्षण । कस्याम है की पूथिन्याम् । कीदशी सराश्चीः है आभासितापा । आभासी प्रभाममानस्तापः सन्तापे यस्याः सा तथीका । कस्य अवपुरिष्ट्विषाण्योः अवपु लक्ष्य-कामस्य । द्वुस्व विषाण्यः तस्य । कासां सम्बन्धिनः या सराश्चीः अपा लक्ष्य-नाम् ॥ १९॥

क्षयितभवदुदन्ता योन्धुदा चेतसाऽदात प्रतिदिनमयला स्वं शोजनं चेतसादा । अविदिततदवस्यस्विष्ठसि त्वं गदाङ्ग बतित! किमिति वाच्यं सच्चरं त्वङ्गदाङ्ग ! ॥२०॥

अवला भाषी तदाऽदाहत्त्वती। कथम् १ मितिदिनम् दिनं दिनं प्रति। किं तत् १ स्वं द्रव्यम् । न केवलं स्वं भोजनम् च । कस्मै १ कथित अवहुदन्ताय कथित उक्तो भवतस्तवीदन्तो वार्ता येन स तथीकः तस्मै । केनाऽदात् १ चेतसा मनसा । कीदरी- न १ उन्मुदा सहर्षेण । कीदरी अवला १ इतसादा गतथमा । त्वं तु पुनः तिष्ठिसि आस्से । कोदराः सन् १ अविदिततद्वस्थः अञ्चाततस्वरूपी(पो) हे गदाङ्गयुतित । गदा- प्रहरणमक्षं यस्य स गदाक्षे हिरः । तस्येव चुतितं दोनिर्यस्य स तथोकः तस्य आम- न्त्रणम् । तथाऽङ्गदाङ्ग । अङ्गदेराभरणविशेषः उपलक्षितमङ्गं वाहुर्यस्य स तथोकः स्तर्यामन्त्रणम् । इति हेतोः किं वाच्यम् १ किं वक्तयम् १ । कथं सत्यरं सवेगम् । नक्त्रिप कर्त्यामन्त्रणम् । नक्ति हेतोः किं वाच्यम् १ किं वक्त्यम् १ । कथं सत्यरं सवेगम् । नक्त्रिप कर्त्ययम् । निःस्नेद्यत्वत्वत्वत्वत्वत्वत्वतः इत्यर्थः ।

भवति कृतमतेर्मे नैति बध्वा न मुस्का बहिरभिपततोऽन्यस्यापि निध्वानमुस्का । भवति निशमयन्त्यास्तां प्रियस्वं विहायः-श्रियमिंड किमवेक्ष्यास्से प्रियस्वं विहाय ।।२१॥ दे प्रियः ! इष्टः! कामिन् ! का मुद्दः को 'हर्षः ! मे सम बध्वाः न न पति । अपि तुसर्वा सुद्दः को श्रेट्याः ग कृतमनेर्विहित्बुद्धेः ।

<sup>1.</sup> सृ ० प्रताव्धिकम् । २. इत्मिष अधिकम् ।

वव : भवति स्विय । तथोक्ता उत्कण्टा मम भवति । किं कुर्वत्याः ! निक्षम ग्रन्त्या आकर्णयन्त्याः । कम् ! निध्यानं शब्दम् । कस्य ! अन्यस्यापि । किं कुर्वतः ! अभियततः आगण्डतः । वव । वहिः गृहादिति गम्यते । तथा विहायः श्रियम् आकाशत्वस्मी ताम् अवेक्ष्य दृष्टा । वव ! इह शरकात्वे किम् ! किमर्थम् त्वमास्से स्वं तिष्टसि । किं इत्ता ! विहाय त्यक्षा । किं तत् ! प्रेयत्वम् वक्तम्यन् म् पाटान्तरम् विकृतमतेरिति । अत्र च व्याख्या । इति प्रेशकारेण विकृतमने-विकारायन्तवुद्धमम का स्रुत् ! को हर्षो नेव काचिष्य इत्यश्चों न्युवस्त्य प्रकृतार्थ-स्वात् ॥२१॥

> कतिपयदिनमध्ये संजनेऽक्षामतन्त्रा यदि निपतितवस्या सन्तर्त क्षामतन्त्रा । सह यदि न तया ते कर्तुमिच्छा ततोऽयं सै तु सपदि सखाऽहन् श्रीगुणाच्छाततोयम् ॥२२॥

इति विविधवचोभिश्रन्तमा यामवत्यां गदित उदयमानो दीनमायामबत्याम् । कथयितुमित्र तस्मै तूर्णमध्वन्यवध्वा सरति रतिमिछाधृत्यम्बराध्वन्यवध्वा ॥२३॥युम्मम् ॥

चन्द्रमाः शैंशी सरति । किं कर्तुमिव : कथिषतुमिव । कस्मै ! तस्मै प्रयाय । वव ! अम्बराध्यमि आकाशमार्गे । किं कृत्वा ! अबध्या अकृत्वा काम् ! रित श्रीति प्रति । वव ! इलाष्ट्रित पर्वते अस्ताचके उद्याचके वा । कथं सरति ! तृषीम् शीवम् । कथम्त्तथन्द्रमाः ! गदित उक्तः । कथा ! अध्यन्यध्या पथिकभाविया । कस्याम् ! यामवस्यां रात्रौ । कीदस्याम् ! आयाम्वस्याम् दीर्थायाम् ! कीदशः ! उद्यमानः उदयं गच्छन् । कथम् गदितः ! दीनम् दैन्ययुक्तम् यथा भवति । कर्मदितः ! विविध्यचोभिः नानावचनैः । कथम् ! इति प्वाकः स्त्रीगुणाच्छातः ! श्रीगुणाः शोमागुणैदिक्षिण्यादिभिः अध्यातः अकृशः श्रीगुणाच्छातस्तर्यामन्त्रणम् । सपदि श्रदिति ततस्तरमान् सीऽथं सम्बा नु निश्चतं तोयं जछं अहम् अगच्छत् गतो यदि ते तव नेच्छा न वाच्छा । किं कर्तुम् । कर्मम् वद्मान्त्रणम् । सपदि श्रदिति ततस्तरमान् सीऽथं सम्बा नु निश्चतं तोयं जछं अहम् अगच्छत् गतो यदि ते तव नेच्छा न वाच्छा । कि

१. वाल्लभ्यम् सू॰ ॥ २. नतु दे॰ ॥ ३. चन्द्रः स्॰ ॥

कतिषयित्रमध्ये किनिविदिससान्यन्तरं । कीदस्या तया ? क्षामतन्या क्रवातन्या क्रवातन्या क्रवातन्या क्रवातन्या क्रवातन्या । कथम् : सन्ततम् निरन्तरम् । क्ष्य : अक्षाप्तन्या यदि । अक्षाणि छोचनानि आसयित रुजतीति अक्षामा । सा चामावतन्या च 'पञ्च महा वियवैकामा पअदासी तथीक्ता तस्यां सोऽक-रोदनादिना जाताक्षिरोगाथेत्यर्थः ।

भिन्नो वा प्रथमः श्लोको व्याख्येयः । तद्यथा -

हे श्रीगुणान्छात ! तोयं जलं ततः सर्गदि सोऽयं सखा मित्रम् । नु निश्चितम् अहन् गतो यदि तया सञ्जने नेच्छाऽस्ति तव कर्तुम् । शेषं पूर्ववत् ॥

द्वितीयस्य व्याख्यानम् । कथयित्तीमव तूर्णै चन्द्रमाः अस्वराध्यनि सरिति गण्डति । कीदशः : अध्यन्ययया गदितः उकतः । कैः ! विविधवचोभिः । कथमिति आदिकाव्यप्रमृतिपूर्वोक्तवचनैः । शेषं पूर्ववत् ।

> चन्दद्तस्य कान्यस्य वृक्तिं कृत्या सृनिर्मछाम् । यद्गितं मया पुण्यं तेन निर्वान्तु देहिनः ॥१॥ चन्द्रदृतस्य कान्यस्य यथाबोधं कृता मया । वृक्तिनावबोधाय शोधनीया सृपण्डितः ॥२॥

१-१ अस्पष्टमिदम्

#### ď٠

journal is primarily intended to one researches in Medieval Indian fare. Hence emphasis will naturally in the languages, literature and oral sources of that period. But it also give sufficient space to other the which throw light on Ancient on Culture.

#### en of Contributions

rebutions embodying original sches; abstracts of theses accepted a University; critical editions of the sisted Sanskrit, Prakrit, tramsa, Old Hindi, Old Gujarati appreciations and summaries of t and medieval important original inolices of manuscripts and textual sms will be published in the

## hum of Articles

should be written in any one of colowing four languages: Sanskrit, it Oujarati and English. Its written in language other than its should be accompanied by a hery in English.

#### uneration

 D. Institute of Indology will pay failum to the authors whose buttons are accepted.

## tual Subscription

|            | Rs.    | 20/- |
|------------|--------|------|
| Are<br>(A. | Sh.    | 30   |
| Α.         | Dollar | 5 00 |

### Other Rules

- Contributions intended for publication in the Journal should be type-written (with double spacing) or legibly written on one side only of the paper. Copies should be retained by the authors.
- (2) It is presumed that contributions forwarded for publication in the Journal are not submitted elsewhere.
- (3) The copyright of all the contributions published in the Journal will rest jointly in the L. D. Institute of Indology and the authors.
- (4) Ten ofiprints will be given to the contributors free of charge.
- (5) Titles of books and Journals should be indicated by single underline. Sanskrit, Praktit, Hindi, Qujarati terms occurring in the articles written in English should be underlined. The standard system of transliteration should be followed.
- (6) Those who want their wroks to be reviewed in the Journal should send two copies of the same.

All contributions and correspondence may please be addressed to

Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

## OUR LATEST PUBLICATIONS

(1972)

| 32. | Philosophy of Shri Svaminarayana by Dr. J. A. Yajnik                                                                | Rs. | 30 |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----|
| 34. | अच्यात्मिचिन्दुः —हर्षवर्धनोपाध्यायनिवद्धः स्वोपज्ञवृत्त्या युतः ;<br>म० मुनिश्री मित्रानन्दविजयत्री — नगीन जो शाह. | Rs. | 6  |
| 35. | न्यायमञ्जरीग्रन्थिभङ्गः — चक्रधरकृतः; सं० नगीन जी शाह                                                               | Rs. | 36 |
| 36. | New Catalogue of Sanskrit and Prakrit<br>Mss. JESALMER COLLECTION —<br>Compiled by Munirāja Punyavijayaji           | Rs. | 40 |
| 37. | Prakrit Proper Names Pt. II<br>Compiled by Mohan lal Mehta<br>and K, Rishabh Chandra                                | Rs. | 35 |
| 38. | Karma and Rebirth by Dr. T. G. Kalghatgi<br>(1973)                                                                  | Rs. | 6  |
| 41. | Collection of Jaina Philosophical Tracts Ed. Nagin J. Shah                                                          | Rs. | 16 |

## **SAMBODHI**

(QUARTERLY)

VOL. 2

JANUARY 1974

NO. 4

EDITORS

DALSUKH MALVANIA

DR. H. C. BHAYANI

L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD 9

## CONTENTS

Notices on Buddhist Architecture in Western Indian Vāstvšāstras

M. A. Dhanky

History and Culture of Gujarat of the First Four Centuries after Christ

Rasesh Jamindar

Seminar on Jainism-A Report

Nandisuttam and Anuogaddäräim-Reviewed

V. M. Kulkarni

न्यायवैशेषिक दर्शनमें ईश्वर

नगीन जी शाह

**અ**ર્વાચીન તત્ત્વતાનમાં ભાષાવિચાર

હ સ્યુ. ભાયાબી

લે થલ : ભારતના નગરમં સ્કૃતિનું વ્યયણી

**મા**દિ કેન્દ્ર

રસેશ જમીનદાર

अज्ञातकर्तृक नेमिजिन चरित्र

पं बाबुभाई सबचंद शाह

# NOTICES ON BUDDHIST ARCHITECTURE IN WESTERN INDIAN VÄSTLIGÄSTRAS

### M. A. Dhanky

After the close of the seventh century, Buddhism progres sively dwindled in strength in Western India. It speedily decayed in the subsequent century, and, by the ninth, died out even in the last pockets where it had lingered on for some time. Not only that: just before the medieval enoch, Buddhism's place was fully and decisively taken over by the resurgent Jainism 2 The first three centuries after the tenth was the period of Jainism's highest expansion as well as the high water-mark of its glory and influence in Rāiasthān and Guiarāt. The early Western Indian Vāstušāstras copiously but also reverentially refer to the Jina image and Jaina secred architecture: For the Jainas accorded the major and continuous patronage to the Māru-Gurjara art and architecture. In those days of ascendency and glory of Jainism, and the total eclipse of the Buddhist creed, a notice apropos Buddhist architecture inside Western Indian Vāstušāstras is hardly to be expected. And yet, sur prisingly enough, there at least are two brief but significant allusions to Buddhist structures, one to the vihāra and the other to a prāsāda, which, by the associated details, seems in that context to imply stupa.

The reference to the vihāra or Buddhist monastery is found in the  $V\bar{a}stuvidy\bar{a}$  of Višvakarmā, a Māru-Gurjara vāstu manual of about the first quarter of the twelfth century. The second notice which concerns with  $st\bar{u}pa$  was encountered in the  $Vrk_S\bar{a}rnava$ , a  $r\bar{a}stu$  work of a period as late as the mid fifteenth century.

The Vāstāvidyā sandwitches the vihāra description just between the jagatī-safīihated to Brahmanical shrine and the

jagati of the Jaina sacred building. The original verse I shall lirst cite, followed by its translation:

## [ Viśvakarm=ovāca ]

Vihāram yāddī sam proktam tāddī sam kathayāmyaham u Madhye sthāpyah Budha sasinmān agre citiena bhūşitam i Tārā-harmya samopetam yakşa-vinda-gan = ānvitam u eka-bhaumam dvi-bhaumam vā tri-bhu = ūrdhvam na kārayet i Citrasālā samopetam upavarnaka—sankulam u

-- Vāstuvidyā, Jagatīlaksanādhyāya, 72"-73".

## [And Visvakarmā said:]

"I am (now) telling [You, Jaya!] about the vihāra in the way it has been (earlier) said. In the centre (i.e. central cell), install the auspicious (image of) Budha (i.e. Buddha): And above (the image, i.e. the ceiling) be ornamented with painting. [Let the vihāra] have a chapal of Tātā,\* with yakṣa-spirits and gaṇa-goblins. [The vihāra can be] one storeyed, or two storeyed; but it must not (in any case) be over three storeyed. Let the vihāra have a painted hall, a articulated with upavarṇaka (subsidiary shrines? aisles? columns?)"

The vihāra's description invokes the memories of the rock-cut vihāras at Ajaņtā, Ellotā and Aurangābād: The painted hall, of Ajaṇā, the Tārā-chapel, of Aurangābād; and the storeyed character, of the Dothal and Tinthal Buddhist caves of Ellotā. Vāstuvidyā's description is seemingly based on some eather source on vihāra architecture. The opening line apparently supports this conjecture.

We may next consider the reference in the  $Vrk_s\bar{q}rnava.^0$ The passage referring to a Buddha's shrine is an follows:

dvāra-hīnam ca prāsādam Buddhadeva = sya (kāritah? kirtitah)

Dvāra-sihāne krtā ālāś = caturdiksu vyavasthitāh ı brahmasthāne ca samsthāpyam yogadhyāna (pravartate) pravartitam) ॥

- V<sub>1</sub>ksārnava, 145/9"-10"

"Lord Buddha's shrine is constructed without doors. In (the customary) door-positions, niches are to be made along the cardinal directions. In the central position may be set up the image lost in contemplation."

The doorless Buddhist shrine with niches (implied to bear Buddha figures?) is very probably the stāpa, of the type that became popular from the seventh century onwards.

The two references here discussed, are, though succinct, valuable since notices on Buddhist sacred art and architecture in vastu manuals are rare to encounter.

#### NOTES AND REFERENCES

- Vide Umakant Premanand Shah, "Gujarāt-māñ Bauddha-dharma", Svādhvāva. Vol. I. No. 3. May 1964.
- 2 The destruction of Valabhi in about 784 was a set-back to Jainism in Gujarat, But fresh waves probably emanating from Mathurā invigorated Jaina movement in Wastern India as a whole.
- 3 The work is being edited at present by Shri Prabhashankar O. Sompura and myself.
- Jaya is the first of the four mind-born sons of Viśvakarmā. The Vastuvidya is in a dialogue form between Viśvakarma and Jaya.
- 4 Tara-harmya, as the text so refers.
- 5 Called citrufala in the citation.
- 6 This work, too, is being edited by Sompura and myself.
- 7 The text uses the term ala for the niche. Alaka and ala for niche are known from the fifteenth century epigraphical and literary sources in Western India.
- 8 Brahmasthane as the text enjoins.

# An Abstract of the Thesis of Dr. Jamindar entitled HISTORY AND CULTURE OF GUJARAT OF THE FIRST FOUR CENTURIES AFTER CHRIST

### Rasesh Jamindar

- It is proved that the Western Kshatrapas were independent kings and not the Viceroys of the Kushānas: (a) the findspots of epigraphic records and coins of the Kushānas do not include Gujarat, where the Western Kshatrapas ruled for more than three centuries. (b) Kaṇiṣka's epigraphs also do not include the name of Bhūmaka and Nahapāna as Viceroys, as in the case with Kharapallana, Liaka etc. (c) The Western Kshatrapas always styled themselves as "Rājā Kshatrapa" and "Rājā Mahākshatrapa" which show their independent status. (d) The meaning of the word 'Kshathrapāta' is Bhūmipāla i e. Bhūpala, according to which Western Kshatrapas seem to be Bhūpala. The name Bhūmaka assumes a new significance if we consider it to be identical with Bhūmipāla.
- 2 It is also interpreted here that the meaning of the word 'Kshatrapa' is not Viceroy but King according to the literary meaning of the Iranian word 'Kshathrapāta' and Indian word 'Kshatrapa'.
- 3 Almost all the scholars have unanimously taken it to be granted that Vimalasūri's "Paumacariyam" chronologically stands first. But in this thesis it is argued against this well-established theory and tried to put forth one new argument. Scholars do not agree with the date of this work of Vimala, though they do agree with the view that it is the first work of its kind. But according to recent studies the correct date of the composition of this work should come to 520 V.E. i.e. 473 A.D. In this thesis with the help of this date it is shown that it was Mallavādisūri who wrote the first big poem

- namely "Padmacarita" based on Rāma story. This Mallavādisūri lived sometime between 317 & 397 A.D. He wrote "Padmacarita" consisting of 24000 verses. This Mallavādiāri is carlier than Vimalasūri and therefore the cicdit of Jaina version of Rāmāyana goes to Mallavādi and none other.
- 4 Scholars generally opined that the Kshatrapa rule ended in or after Śaka Era 310 i.e. 388 A D., the date which is published by Prof Rapson. Then in 1960, K. V. Soundararajan rublished two lead coins of Swāmi Rudrasimha 3rd, bearing the date Śaka year 314 i.e. 392 A.D. But here in this thesis the writer has cited and published one Kshatrapa coin found from a private collection of S. M. Shukla of Bombay, which is dated in Śaka year 320 i.e. 398 A.D. Till today this is the last known date of the Kshatrapa chronology. Conclusion is that the end of the rule of Western Kshatrapas may be placed sometime after the Śaka year 320 i.e. 398 A.D.
- 5 It is welknown fact that coins do help a lot to know the Historical Geography of a King or Dynasty. But this writer in this thesis has questioned this very popular belief and tried to show some limitations which do come in the way: The modern places of coin-hoards may well fall within King's territory who issued them is rather exaggerated. Sometimes it so happens that a king, who issued coins, may be a fudatory chief of some great king, giving latter the rich tribute in currency of his own normally every year. In this condition it is quite possible to find a coin-hoard of that fudatory chief within the boundaries of his overload. So from this one cannot easily fix up the historical geography of any king or dynasty just with the help of coins. Likewise, the question comes in our way while using the coin hoards either from public places, hill resorts or places of religious importance. In the same way circulation of currency from one state to another in the absence of exchange system is also possible. In such circumstances it is very difficult to fix boundaries just from coin-hoards.

- 6 It has been elaborately shown in this thesis importance of political and cultural significance of the three known pigraphs inscribed on Ashokan Rock of Junagadh with special reference to the epigraph of Kshatrapa king Rudradarra, for the first time, throwing a good deal of new light on:
  (a) the development of the Brahmi script and the status of Sanskrit language during the period, (b) the specific system of keeping and preserving the records of previous events, (c) the system of administration, (d) the irrigation oriented agriculture and the necessary importance of building water reservoirs, (e) the reservoir based culture of Guiarat, (f) the benevolent activities of the kings for the better of the subject, and (g) religious condition of the area.
- 7 It is very welknown fact of history that the Gupta Emperor Candragupta-Vikramāditya conquered and ruled over Gujarat defeating the Śaka ruler. But it is positively proved here with the help of the literary and archaeological evidences that the Candragupta, the second, had never conquered Gujarat and ruled over it. No epigraphical records have been found from Gujarat to establish Candragupta's sway over Gujarat. The Guptas ruled over Gujarat only after 415 A.D. And it was Kumārgupta who ruled over Gujarat and none of his predecessors.
- 8 For the first time the geographical history of the Kshaharātas has been decided in this thesis and also comprehensively discussed the political geography of the hārdamakas alongwith the precise identification of the places mentioned in their inscriptions.
- 9 Examining the script and the execution of the coins of both Bhūmaka and Nahapāna, a new inference has been derived regarding the proper relationship between them and found that they were related as father and son respectively.
- 10 Nahapāna has used different royal titles for himself in his inscriptions. It is clearly proved here that all those different titles are nothing but synonymous.

- 11 Broach was the capital city of the Kshaharātas is mentioned here for the first time, refuting other theories.
- 12 There is a dispute regarding the exact position of the three Eardamaka kings in geneology of the dynasty. Those three kings are Dāmajadasri 1st, Rudrasimha 1st and Jivadāmā, Examining the coins in all respect of these three kings it has been proved here that Γamajadasri was the oldest son of the king Rudradāmā 1st, while Rudrasimha the youngest. Jivadāmā's place in the geneology is also fixed for the first time.
- 13 It is established here that the tradition of joint rule ceases since the Saka year 226 i.e. 304 A.D., and the one king rule, either that of Mahākshatrapa or Kshatrapa, continues till the end of the Western Eshatrapas. This is proved with the help of coins.
- 14 The extermination of the Western Kshatrapa rule from Gujarat is credited to one General named Sarva Bhattāraka and not to Candragupta-Vikramāditya. Between the end of the Western Kshatrapas and the beginning of the sway of Gupta kings over Gujarat the abovementioned General ruled for nearly fifteen years.
- 15 The cultural history of the region under the Western Kshatrapas has been depicted here with all details for the first time, which covers almost 300 typed pages. In no book of Indian history this aspect is being given proper mention, excepting a para or two. This 2/3 portion of the thesis in itself is a valuable contribution to the subject.
- 16. The difference between the "Rājā Kshatrapa" and "Rājā Mahākshatrapa" has been shown clearly alongwith their capacity of issuing coins simultaneously having a clear cut difference of degree of assuming powers. This original way of administration of the Kshatrapas has been brought to the light.
- 17 After Prof. Rapson this writer of the thesis has for the first time exhaustively and elaborately dealt with Kshatrapa coins with the help of some more unearthed coin-hoards after that work was published. Over and above many new points

### History and Culture of Gujarat...

have been discussed and highlighted with special referent all the details regarding obverse and reverse of the coine execution and craftmanship, system of depicting king's tradition of giving father's name of the issuer with royal originality of mentioning date on the coins year-wise, intertation of symbols and significance of the Greek legends

- 18 A complete catalogue of Kshatrapa coins have i prepared painstakingly for the first time, which includes 3 wise Saka date, name of the issuer either in the Kshatrapa Mahākshatrapa capacity, its reference plus wherever poss its registered numbers as well as Rapson numbers.
- 19 It is for the first time here that this writer has p tively pointed out with the help of literary and archeolog sources that the famous temple of SOMANĀTHA was origin built during 2nd or 3rd century A.D., and not in the 5th 6th century A.D. as has been so established
- 20 The name of the currency, prevalent during this per as KÄHÄPANA is definitely determined here discard other names like Kushaṇamīlle, Suvarna, Rudradāma khattapaka etc.
- 21 After Burgess the detailed and very minute but co prehensive account of the caves particulary Bāwā Pyārā a Uparkot caves has been elaborately given for the first ti throwing more light on: (a) presence of two Lion-heads on a side of the entrance which no doubt helps us in fixing 1 date of this caves, (b) existence of eight sacred symbols Jaina religion on two of the door-frames, (c) regarding eximeasurement of some rooms and water tank etc. The date the caves has also been fixed very precisely.
- 22 Dates of Talājā caves and Boriā stūpa have also be mentioned very precisely.
- 23 A detailed account of Iconography of Gujarat has rect ed proper attention and many new things have been highligh alongwith a good deal of discussion on handicrafts of Gujarat

- 24 Dates of Siddhasenasūri, Mallavadisūri and Sthiramati-Gunamati have been established with all preciseness and their works have given due respect.
- 25 For the first time it has been stated here that Angavijjā was written in Gujarat by one unknown Jaina Muni and during the reign of the Kshatrapas
- 26 A flood of light has been thrown on the system of Education during this period and seats of learning have been mentioned. Valabhī, Broach, Devni Mori, and Junāgaḍh were famous centres of education. while Somanātha, Talājā, Dhānk and Intwā were also known. Yuddha-vidyā, Śabdā-vidyā, Artha-Vidyā. Gandharva-vidyā, Nyāya-vidyā etc. were the subjects tught then.
- 27 The date and name of newly found Era from the excavation of Devni Mori have also been discussed in length.
- 28 The exact place of one Abhira king Ísvaradatta in the Kshatrapa Geneology has been fixed here very precisely.
- 29 Three Kshatrapa inscriptions, hitherto unknown, have been brought to light here.
- 30 Discussion about contemporary neighbouring kingdoms has also been accounted, viz. Sātavāhanas, Guptas, Ābhiras, Traikutakas, Kathikas etc. The mooted question of identifying the "Sātakarņi" mentioned in the Rock Edict inscription of Kshatrapa king Rudradāmā has been given proper attentionand derived the conclusion that that Sātakarņi was none other than Gautamiputra Sātakarņi.
- 31 The different facets of the life of the people of Gujant have been highlighted for the first time throwing more light on: Geographical environment, Rivers, Mountains, Reservoirs, types of settlements, Business, use of currency, System of interest and giving loans, Agriculture, Food. Ornaments, Auspicious occasions, Beliefs, Castes etc.

### SEMINAR ON JAINISM - A Report

Under the auspices of the Eastern Zone Committee of Bhagwan Mahavira 2500th Nirvana Mahotsav Samiti, 'a Seminar on JAINISM was held on Sunday, the 16th December, 1973 in Calcutta.

Professor Mrityunjoya Banerjee, Minister of Education, Government of West Bengal presided over the First Session and Dr S. N. Sen, Vice Chancellor, Calcutta University presided over the second Session. Sahu Shri Shanti Prasad Jai, Working President of the National Committee welcomed the President and the participants in the moraning Session and Shree Bijoy Singh Nahar, Chairman, Bihar State Committee and Convenor, West Bengal State Committee welcomed the President and the participants in the afternoon Session

Shri Jain laid stress on importance of the Nirvana Celebrations falling next year and pleaded for practical approach to them. He felt that much can be done on this occasion to preach and practise the lessons and teachings of Bhagwan Mahavir in the present times, when man is steeped deep in violence and hatred. Mr. Jain maintained that we can give a more creative and constructive approach to this occasion by recasting the obsolete and obscure chapters of the Indian History. Shri Jain urged upon scholars to bring out a true and objective history of Jainism in its various aspects, which has enriched and influenced Indian culture.

Shri Nahar gave details of the various Eastern States Committees that are planning to hold these celebrations and maintained that this occasion is a touch-stone for all of us,

BHAGWAN MAHAVIR 2500TH NIRVANA MAHOTSAY SAMITI, 2, Old Court House Street, Calcutta-700001.

who have inherited Jainism as now is the time to prove worthy of our great tradition. Mr. Nahar strongly pleaded that this great and most auspicious occasion should not be counted as a mere festivity but should be taken as a rare opportunity to ameliorate the teeming millions out of the present turmoil and to guide them to a path of Dharma, Samyama and Tyāga, -to imbibe and practise Samyak Jūāna and Daršana to make us obtain Samyak cāritra.

In the morning session Dr. D. C. Sarkar, the noted historian and scholar read his paper on "JAIN ART". Prof. Sarkar dealt at length on the contribution the Jain Art has made and said that it is outstanding both from the point of quality and quantity He said that in all spheres of creative art, Jains were supreme. Jain temples are found in Bangla Desh also as in the South, North and West of our country. Its influence on the cultural pattern of our country is very great and deep. Dr. Sarkar unequivocally subscribed to the view that variety with deep insight, richness with supreme quality and ethos combined with unparallel artistic grace are some of the basic characteristics of the Jain Art. Dr. Sarkar dealt elaborately with these qualities and concluded that time is come. when we must make serious and creative efforts to preserve these noblest achievements of our ancestors, who gave some of the finest and noblest specimen of human art couched in divinity,

Professor S. K. Saraswati, U. G. C. Professor, Calcutta University read his learned paper on 'JAIN MOTIF IN INDIAN AND EASTERN ARCHITECTURE'. Professor Saraswati dilated upon the 'sarvatobhadrika' style of the Jain Art and emphasised the enormous and valuable contribution, it has made to Indian architecture. Professor Saraswati strongly supported the view that a thorough and scholarly study and research should be undertaken to study the Jain architecture, which is not only historically important but is one of the greatest art styles in the world. Professor Saraswati gave details of the sarvatobhadrika style and said that a distinctive Jain

iconographic motif, however, seems to have been responsible for inspiring a rare type of Indian temple, a type that may he found to have significant reverberations in South Fast Asia A four-faced image, usually known as chaturmuklar (chaumukha) has been a very popular Jain iconographic theme from fairly early times." Prof. Saraswati went on to maintain "Indian literature on art frequently refers to a type of temple called 'sarvatobhadra'. There are variations in the descriptions of the type in the different texts. All the texts, however. are agreed that the fundamental design of a sarvatohhudra temple is that of a square shrine with four entrances in the four cardinal directions A four entrances in the four entranced sarvatobhadra temple admirably suits the needs of a four-faced Jain image, pratimā sarvatohhadrikā, and it is not without significance that the term sarvatobhadra has been used as a qualifying designation in each case. The iconographic theme and the architectural design seem to go together, one being complementary to the other. Dr. Saraswati proved that the number of Jain sarvatobhadrikā images of the early centuries of the Christian era is not small From Eastern India have been discovered also a fairly substantial number of such images of the early mediaeval epoch. Elaborating this point further the great scholar said: 'It will be useful to mention in this context a few early temples of Burma consecrated for Buddhist usage They repeat not only the iconographic motif of sarwatobhadrika images but also the architecture design of sarvatobhadra temples in a clear and explicit manner. In such shrines the icorographic motif in each case occupies the position of the alter. The earliest of these temples seems to have been the Lemeythna at Hmawza (Thayetkhettaya-old kshetra). Tie exact date of this structure is not known'. Prof. Saraswati continued: 'In the Nat Hlaung Kyaung temple at Pagan in Burma, consecrated to the worship of Vishnu, the Jain motif is seem to have been followed, and in this context it may be useful to enquire whether the scheme finds expression in any Brahmanical temple in India or elsewhere.' His conclusion was equally important for in his opinion Jain motif in architecture as is apparent from the above survey, 'is seem to have extended its impact beyond sectarian confines and to have interesting reverberations among the votaries of other faiths, namely Buddhism and Brahmanism and in territories outside. This survey, more or less in outline, illustrates the need for a fuller investigation in this regard.'

The third Scholar, who followed was Professor K. C. Lalwani, of the I.I.T., Kharagpur. He read his paper on the Principles of Motion & Rest as propounded in the Bhagavati Sütra.

Professor Lalwani was as original as impressive and he dealt at length on this uncommon metaphysical principle made out by Bhagwan Mahavir to his diciple, Gautam Defining Matter, Prof. Lalwani said: 'matter is said to be that which undergoes modifications by combinations and dissociations. This is the earliest conception of Matter as 'real' and 'dynamic' on which the atomists. Descartes and Leibnitz have written at length in European philosophy and Force, Prof Lalwani described, is constant in quantity. There is no substance that does not act. There is no substance that is not the expression of force What does not act does not exist; what acts is real. Hence force is the essential attribute of the body. Hence the Law of Conservation of Motion was replaced by Leibnitz by the Law of Conservation of Force of Energy. According to the learned Professor, another proof that extension is not an essential attribute of the body is that Extension is of composite nature, and anything which is made of parts (Cf. pradesas or space-points) cannot be the primary principle. Elaborating his point further Prof. Lalwani said that in a sense: 'a monad is a universe in miniature, a microcosm. It is a 'living mirror of the Universe' a concentrated world, a world for itself. But each monad represents the universe in its own way, from its unique point of view. with its characteristic degree or clearness. The higher the monad, the more clearly and distinctly it perceives, expresses or represents the world'. Prof. Lalwani compared the metaphysical theory on light with that of Bhagwan Mahavir and maintained that Mahavir's construction from this aspect is unparallel in human thought and history. Views held by Prof. Lalwani were thought-provoking and his exposition was very lucid, logical and spalding. He asserted that 'the idea of Mation and Rest is an original contribution by the Jains. Some have compared these with rajas and tamas in the Sāikhya view, but the comparison is wrong. The Jainas have considered dharma and adharma to be responsible for the systematic character of the universe. Without these, there would be only chaos in the course.

Dr. Govinda Gopal Mukhopadhyaya, Professor & Head of the Department of Sanskrit, Burdwan University read his paper on 'IAIN CONCEPTION OF SELF' In the words of Dr. Mukhopadhyaya, 'to the Jains there is a scale of consciousness at the top of which is Paramātman or Sarvajīa, the omniscient Being, who is like an ideal which man should try to attain or aim at. But the Paramātman is not God, who creates, preserves and destroys the world. The Jain view denies God and extols man, than whom there is no higher power to be worshipped or adored. No other system of philosophy does uphold the dignity of man in such a manner as we find in the Jain system. This view seems to be a vindication of that famous utterance in the Bhagwad Gitā.

Uddhared ätmanätmänam nätmänam avasädayet i ätmaiva hyätmano bandhur ätmaiva ripurätmanah n

But the Jains will assert that even after liberation there is infinite progression for the individual soul. This Jain view of the self being as big as the body it inhabits naturally leads one to conclude that the Jainas take the self in the sense of the soul. As Dr. Jacobi suggests, the Jains arrived at their concept of soul, not through the search after the Self, the Self existing unchangeable principle in the everchanging world.

of phenomena, but through the perception of life For the most general Jain term for soul is life ( hva), which is identical with self (āyā ātman) Dr. Mukhopadhyaya was forthright and meaningful when he clearly maintained that if we take the root meaning of the word atman which is derived from the verb 'at' with the suffix 'manin', then everyone will have to own that the Jain view is the truest of all which conforms to the original sense of the word. The root 'at' implies constant movement (satatya gamana) and the Jain theory of the infinite progression of the self brings out this basic characteristic of the atman and that is why we affirmed at the outset that the Jains are atmavadins in the truest sense of the term Dr. Mukhopadhyaya was of the opinion that a philosophical analysis and approach of Upanishads was very very close to Jainism-the most ancient religious faith in India. Dr. Mukhopadhyaya strongly felt that the concept of Atmā as propounded in Jainism is one of the best and most cogent and logical approaches to it, which enormously impresses and influences the succeding philosophies and religions. Dr. Mukheriee, who is regarded as a foremost authority on the Upanishads brought the theory of Self in Jainism very close to that of the Upanishads and gave a new interpretation to the whole concept by stressing that it would be wrong and fallacious to regard these two approaches as wholly contradictory. In many respects one complements the other, thus, clearly signifying their commonness on many points.

Shri K. K. Jain, Convenor of the Seminar Sub-Committee proposed a vote of thanks and expressed gratitude for the kind co-operation and participation by the great scholars. The House then adjourned for the afternoon session.

The afternoon session, was presided over by Dr. S. N. Sen, Vice-Chancellor, Calcutta University. The famous Hindi poet Dr. Ramdhari Singh "Dinkar" inaugurated it. Dr. Dinkar said that the historical link of Jain Thirthankaras is the oldest in human history and if one could obtain a full and authentic account of them, it would much clear the mist and

render a most valuable contribution to the annals of human history by opening new vistas and dimensions. Dr Dinkar wanted that the Nirvana Celebrations should be utilised this way too.

Dr S. N Sen said that the canons of Bhagvān Mahāvija should be fully followed and practiced to make our democracy a great success. In his opinion, democracy can only flourish successfully and substantially by promoting a non-volent society. Mahāvit, in his opinion, foresaw the modern principles of socialism in his great principle of Non-possession. Dr. Sen said that the ethical concept of Janism is very important and practicable. It has the highest value and social pattern. Dr. Sen felt that such Seers as Mahāvir ard Euckhawere, are the beacon light for all ages, all men and as nations as they not only give faith and conviction to man but also enable him to obtain the Summum Bonum of our existence

Sri Bejoy Singh Nahar, Chairman, Bihar State Committee of Bhagwan Mahavir 2500th Nirvana Mahotsav gave a warm welcome to all the participants and outlined the importance of the ensuing Celebrations. He rightly said that the present Seminar is a prelude to these celebrations and is meant to give a good start but the work as an impetus also.

Prof. Vivekananda Mukherjee of the Cuttack University, Orissa read his paper on 'JAINISM AND UPANISHADS'. He said that we must propagate the humanitarian outlook of Jainism amongst non-Jains and the world at large should know more and more of the fundamentals of this religion and philosophy. In his opinion Jainism is a versatile religion having a most practical and humanly beneficial philosophy to be practised. Jainism disciplines life in its full sense and if we follow the principles of Jainism, much of the present evidence of the common approach and affinity between Jainism and Upanishads. Citing profusely and abundantly from scriptures, Prof. Mukherjee said that the thought and content of the Upanishads as run parallel to Jainism

—both may have followed different paths but obtain and arrive at a common end—an end of complete Bliss Prof. Mukherjee interpreted the Samyakjñāna, Samyak Darshan and Samyak Cārita and said that these are also the ultimate objectives of the Upanishads. In his opinion, Jainism, the oldest religion in human history, should be fully 're-discovered' now—so as to establish a great leeway between the modern and the ancient times.

Dr. S. P. Benerjee, of the Department of Philosophy. Calcutta University read his paper on the "THEORY OF MOKSA in JAINISM". Introducing his subject he said that 'every existent must be either a Jiva or an Ajiva or a resultant of the two. The concept of moksa is relevant only in the context of irva. i.e., it is pointless to speek of moksa of the ajiva. So, our main discussion will centre round the iiva. Jiva has been characterized by upayoga amārtitva (formlessness), kartriva (agency), svadehaparimanatva (extension same as its own body). bhoga (enjoyment of the fruits of karma) existence in Samsāra, Siddhatva and ūrdhvagatitva (characteristic upward motion). These characteristics of Jīva sharply points out the distinction of the Jain view. Prof. Banerjee went on saying that it is certain that the java has consciousness whatever else it might have, consciousness or soul may not, however, be the exact translation of jiva. Niścaya Naya emphasises consciousness as essential for jiva while Vyavahāra maintains that the Jiva is possessed of four primes viz. Indriya (senses), bala (force), āyu (life) and ānaprāna (respiration). Vyavahara Naya, however, does not contradict the existence of consciousness; it is essential through upayoga. The Jiva has been characterized both as formless and as of the same extension as its body. This appears paradoxical-but the paradox might be solved if one considers Jiva both from the baddha and the mukta points of view. The baddha jiva must have a body but mukta jwa is formless through it has madhyamaparimana. The Jain theory of moksa strongly suggests the possibility of continuance of individuality after liberation. This

may throw new light on the highly interesting problem of immortality. If the theory of person and personal identity is construed in a fashion in which bedily criterian can be dispensed with, some form of individual existence may very well appear plausible in Jainism. Jain criticism of Nyaca concept of moksa on this particular point is illuminating Jainism tries to avoid the paradox of multiplicity without distinction on the one hand and to non-dualism which is the logical completion of the other Prof. Baneryee dealt at length on his subject and made a remarkable survey of the concept of Moksa in Jainism.

Dr. Adhir Chakravorty, Professor and Head of the Department of History, Jhargram College, read his paper SOME ASPECTS OF SOCIO-ECONOMIC LIFE FROM THE JAIN CANONICAL LITERATURE'. He made a comprehensive and thorough analysis of the socio-economic life as available in the Jain canonical literature. In his opinion, both 'Jainism and Buddhism were successful protests against the formalistic and lifeless theology and rituals of Brahmanism which involved wanton violence in the form of bloody sacrifices. Further the Lord Mahāvīra and Buddha hailed from more or less the same region of the country viz. North Eastern India and were close contemporaries. Hence the socio-economic background of early Jainism and early Buddhism was the same. This fact has given rise to a tendency amongst scholars to gloss over facts gleaned from the early Jain texts Instead after stating the Buddhist point on any aspect of society and economy, one says that the same may be said from the Jain texts as well. It is however, conveniently forgotton that the geographical horizon of early Jainism was much wider. It comprised the Ladha country with its subdivisions, Submabhūmi (Burdwan and Birbhum districts), Vrajabhūmi (possibly Midnapore dist. ), Tāmalitti (Tāmralipti, modern Tamluk) and Vanga and Sauviradesa (Sovira of the Buddhist texts, Lower Indus Valley) and Sauripura, the birth-place of Aristanemi in Gujarat in the west. According to tradition, Reabha, the first of the Tirthankaras visited, among other countries, Konkan, and southern Karnātaka. This is why the social and economic condition of India reflected in the early Jain texts is likely to be more varied. Hence a study of the socio-economic data contained in these will not be mere repetitions of what is known from the Buddhist sources. However such a study suffers from two inherent limitations. In the first place, the Jain canonical literature primarily refers to the Syetambara scriptures since the position of the texts of the Digambara sect still remains to be determined. This literature was composed and compiled in different parts of the country at different times and by different persons. Hence without a rigid stratification according to chronology and region of composition of the data contained in these texts by means of comparative and critical method there will always be the possibility of projecting a condition prevalent at a later date as valid for an earlier epoch. It is indeed not unlikely that some institution prevalent in west India in the fifth century A.D. may be interpreted as true of Magadha in the sixth and fifth centuries B.C. In the second place, there is no systematic discussion in our texts of the social and economic organisation or condition of India. What information regarding these can be had is from casual references many of which are unique of their kind with the result that our knowledge of the socioeconomic life from these texts is necessarily incomplete and any deduction from these will be, to say the least, hypothetical. In this small paper no attempt can be made at stratification of our texts. We shall remain content only with the presentation of certain informations which, according to persistant tradition, are associated with the Tirthankaras and their contemporaries, religioux and laic.

As for social organisation, the system of castes is nowhere denied in the Jain texts. On the other hand, the  $S\bar{n}trak_Tt\bar{n}hga$  clearly mentions it as the very first of the eight objects of pride. The  $\bar{A}va\dot{s}yaka$   $S\bar{n}tra$  equally enjoins that a real monk should not take pride in cast distinction. However, the order

of precedence in the social hierarchy did not correspond with that of the castes. Such at least the picture we get from the Praśna-Vyākaraṇa which mentions the transgress of the vow of brahmacarya in the following order: kings overlords chaplains, high officers of the state. The same text has a more detailed enumeration with regard to the violations of the fifth vow of aparigraha: emperors, Vāsudevas, Māndalīkas, chief tains, Talavaras, commonders-in-chief, millionaires, binkers, Rāṣṭrikas, purohitas and the like. In neither case the esual caste names are to be found. It is likely that people mentioned in these two lists were the wielders of power whereas the caste distinction was indicative of prestige only. This might have been the case in the early centuries of the Christian era when, viewed from the use of such terms of Telavaras. Mān lahkas Rāṣṭrikas etc, the Praśanaryākaraṇa was compiled

Dr. Chakravorty maintained that 'the Sūdras is a caste existed only in theory'. Even then like the term Brāhmana it came to signify a mode of conduct or a state of attitude In the Uttarādhyayana Sūtra it is stated that the possessor of good qualities is Brāhmana and the reverse, Śūdra. The same text contracts the Brāhmanas and Keatriyas with the Cāmālas. It will, thus, appear that in the early Jain texts, there is a tendency to use the terms Śudra and Cānādala as synonymous

Sri A. K. Bhattacharya, Director, Indian Museum and a wellknown scholar gave his discourse supported with slides. He made a brief survey of the JAIN ICONOGRAPHY and stated that the relaxed torso from the Indus Valley Civilization pertains to any of the Jain Tirthankara figures in their Kāyotsarga pose, existence of Jain images in that remote age can only be guessed. The Gupta dopestals of Tirthankara figures show a variety of arrangements of the figures and symbols on them. Sometimes, the Central dharmacakra is flanked by the particular symbols or emblems attached to the particular Thirthankaras; sometimes, again the symbol occupies the central position flanked often by lions signifying the

sticklūsana or the lion-throne. One more feature in Jain iconography is its depiction of the patrons of the Tirthankaras, and scenes from the life of the Pontiffs. Dr. Bhattacharya gave varied description of the Jain images and explained their artistic and symbolic implications. It was, though short, a very vivid and panoramic reproduction of our iconography and its exquisitness.

Sri K. K. Jain again thanked the participants and the audience.

### NANDISUTTAM AND ANUOGADD NANI MI -- Reviewed

#### V. M. Kulkarni

The agamas are invaluable as religious scriptures to the Jains, But, in addition, they are a valuable source for the history of religious institutions in India and a complete picture of the composite Indian Culture. A very rich linguistic. socio-cultural and historical material lies embedded in them Neglect of these texts leaves incomplete the picture of Indian culture portrayed only on the basis of the Pali canon and Sanskrit literature. One of the reasons for their neglect by modern scholars is the absence of a critical edition of all the Jain agamas based on modern, scientific methods of research. Such a critical edition is a desideratum. The task of preparing it, the text of which could lav claim to finality is highly complicated and really tough. The basic satra texts of the Jain agama reveal inter-relations and cross contamination. The Prakrit languages present dialectal variations and the MSS, in hundreds, variant readings. The Jain sthaviras, when writing the sūtra, cūrni, rikā, vrtti etc extensively quote passages from the old sūtras and from their commentaries. Natural ly, one comes across almost similar or completely identical passages in hundreds pertaining to the same subject. These pass ages reveal difference in interpretation of certain words due to different traditions of interpretation. Ancient and modern

<sup>1</sup> Nandisuttom and Anuogaddarain (edited by Minn Penyayiava, Pt. Dalsukh Malvania and Pt. Amrit'al Mohanial Bhojak) riblished as Jaina-Agama-Series No. 1 by Shri Mahavit Jaina Vidyalaya, Bombay --26, 1968, pp. 1-53+1-70 (in Gujarati) +1-12" (in English) +1-4"6 (List of Abbriviations, Tables of Centents, Texts and Appendices) Price: Rs. 40/-.

scholars have emended the readings without consulting MSS belonging to different groups and without taking into account the different traditions of interpretation. Copyists, not fully conversant with the old script, committed mistakes in copying the MSS written in old script, committed mistakes in copying the MSS written in old script and thus corrupted the text. Sometimes sectarian zeal is responsible for expunging passages from the text without MS evidence. Muni Punyavijaya, one of the three editors of the present edition, who devoted his entire life to the study of the Jain āgamas and commentaries on them such as niryuktis, cūrņis, tikās, avacūrņis, tippaṇakas, yttis and thāṣṇos and possessed long experience in the field of critically editing Jain āgama texts evolved principles of textual criticism to be followed in critically editing the texts in the Jaina-Āgama-Series. These principles are:

- (1) Use of old palm-leaf MSS.
- (ii) Use of critically corrected commentaries on agamas such as cūrni, ţikū, avacūri, tippaņaka etc.
- (iii) Use of quotations from the agamas and also from their commentaries,
- (iv) Comparison with the satra-patha found in the other agamas.
- (v) Discerning wrong emendations made by commentators and/or by modern scholars.
- (vi) Discerning mistakes made by copyists.

The editors, judiciously applying these principles present in this volume the critical text of Nandi and Annyogadvāra  $s\bar{u}tas$  which form the  $c\bar{u}lik\bar{a}$ , as it were, to the entire stata, it would seem strange that the editors begin with the end. But their explanation is quite convincing and satisfactory. The Nandi falls in the anga-bāhya class. Normally, it should occupy a place subsequent to the angas. But on account of its extraordinary position in the whole body of the  $\bar{a}gama$  texts, it is placed first. It has secured the place of  $mangal\bar{u}carana$  in the beginning of the study of  $\bar{a}gama$ s. So the editors too accord it the first place not only in this volume but in the entire

series of the project. If the Nandi serves as a mangala, the Anuyogadvārasūtra serves as a Key to the understanding of the agamas. Naturally, these two texts form a pair; and rightly the editors open the series with them.

The text of the Nandisūtra is mainly based on eight MSS that are very old amongst the extant ones. In finalising the text the editors have made thorough use of the Cūrṇi, Haribhadra's Vrtti, Malayagiri's Vṛtti, Śricandra's Tippaṇa and also consulted the Drūdaśūranajacakra, the Samanāyūngasūtra and Abhayadeva's Vṛtti on the Bhagavatīsatra which abound in quotations and elucidation, etc., that have a braning on the text of the Nandisūtra.

In the preparation of the critical edition of the Anni ogadvārasātīta the editors have used ten different MSS. some representing the unabridged text and others the abridged text. The text of this edition is mainly based on the Cambay palmileaf MS and gives readings which are in conformity with the Vrtti of Maladhāri Hemacandra and represents the unabridged text (brhad-vācanā).

From among the various useful appendices the two giving the alphabetical index of all the words occurring in the texts of the Nandistita and the Anuyogadvārastīta as welt in footnotes to them are of great importance. They give Sanskrit equivalents of each and every Prakrit word and indicate the desya words, indeclinables and adverbs by appropriate signs. It is for the first time that such all-comprehensive indexes of these āgama texts have been prepared. These and simular indexes of the remaining āgama texts will facilitate the task of preparing a complete and authentic dictionary of the āgama texts.

The editors when speaking about the present critical edition rightly lay emphasis on the task of making available correct and genuine readings, point out the deficiencies in the printed editions and expose, more in pain than in anger, the glaring defects in the so-called new commentaries of

Ghasilalji and insist on the editor's prior equipment such as knowledge of tradition and history of āgamas. They fully discuss (Intro p. 107) some important readings such as textyam terā siyum (for vesiyam or veritam, Sk vaišikam) in the Nandisātra (p. 29, 1.8) and Kāvayāŋam or Kānotānam (for Kāyāŋam - Kāya or Kāta is a deśya word, meaning 'Kāvadi-vāhaka, or vīvadha-rāhaka in Sk.) in the Annyogadvāvasātra (p. 73, 1.10) and they also throw fresh light on what is pasatthā Jhavaṇā and what is apavatthā Jhavaṇā rightly criticising the corrupt readings in the printed editions of the Annyogadvāvasātra, and conclude how the preparation of a truly critical edition demands of its editor such qualities as tremendous patience, preseverance, keenness for exactitude, vigilance and sincerity in scrutinising different MSS, in collating variants and in understanding the textual explanations given by commentators.

The critical editions is prefaced with a learned and masterly introduction treating of various topics such as the Jain āgamas and the Vedas, sources of the aṅgas, the Geographical Region of their composition, Language, Number, Classification, and Age of the āgamas, Author of Nandisātra—Devavācaka, his Date, Amiyoga (Exposition), the Method of Exposition as demonstrated in the Amiyogadvāra, the Jain, the Buddhistic and the Vedic Methods of Exposition. Life and Date of the author and the Date of the Amiyogadvāra and, last but not the least, they treat of the rich socio-cultural material found in the two texts.

In their Introduction the editors clearly point out the difference between the Vedas on the one hand and the Buddhist Triptukas and the Jain Agamas on the other. The former are sibda-pradhāna whereas the latter are artha-pradhāna. The Brāhmanas have preserved not only the original words of the Vedas but their correct pronunciation also. The Jains have tried to preserve the meaning of the words concerned and not the original words of their Tirthańkaras. This is a fact none can deny. It would not, however, be correct to belittle the importance of words. If words are to be depreciated there

is hardly any sense in undertaking a project like the present one and discussing the principles to be followed in critically editing the <u>āgama</u> texts and collating scores and scores of copies of text and recording variant readings. It would only mean 'much ado about nothing.'

On p. 39 the Anuyogadyītrasūtra is referred to as 'the earliest among the commentaries on the Avaśvaka, but on p. 45 we are told that 'it does not provide us with an exposition of the Avasyaka-sūtra'. The suggestion of the editors that 'Ghodamuham' and 'Nagasuhumam' stand for as:a-sastra and hasti-sastra respectively deserves consideration. In his paper "Identification of a Few Sastras mentioned in the Jaina Sūtras " (JOI, Baroda, Vol. XVIII, 1968) Shri Anantlal Thakur identifies these two Sastras with a work on crotics by Ghotakamukha and a work on the Science of Logic (Sūksmonyāyah) respectively. The English rendering of the Guiarati Introduction is quite satisfactory. It covers the entire Introduction except the topic entitled "Nandisūtra-Anuyogadyārasütrāntargata Sānskṛtic Sāmagrī" (Gujarati Introduction, pp. 52-70) which is summarised under the heading "Discussion on Certain Secondary Subjects" (pp. 72-76). The editors fight shy of discussing the example of Vridanaka-rasa as it refers to the ancient custom (prevalent in some parts of India) of taking the 'bridal garment' (Vahu-pos,i=vadhu-nivasan.s= anandapata) from house to house with a view to declaring the bride's virginity and its being saluted to by the bride's fatherin-law and mother-in-law. Ācārya Haribhadra and Maladhā.i Hemacandra, do not, however, hesitate to explain fully this gatha in their commentaries. We come across reference to such a 'bridal garment being carried from house to house in the Gatha-Sapta-Sati (V. 57) also. The editors understand the verse illustrating hasva-rasa somewhat differently from the commentators referred to above. It is also possible to take the gatha as referring to the illicit love between the vadha and her devara, especially in view of some guthas in the Gathasaptaŝati portraying such love between them. The editors rightly point out that the list of nine rasas in the Anuvogadvara-sūtra substitutes vridanaka in place of the bhayanaka in the traditional list. Here it may further be pointed out that the Anuvogadvara-satra gives the pride of place to the vira and not to the święgara wasa as found in almost all the Sanskrit texts dealing with poetics. The explanation for this change by the author probably lies in the fact that the present work deals with the highest end of human life, viz., moksa, and that it is attainable through heroic efforts in conquoring the internal enemies (such as kāma, krodha, etc). The definitions and the verses illustrating these nine rasas are such as are not to be met with in the treatises on the science of dramaturgy or poetics. Still further it may be pointed out here that the Anuvogadvārasatra (3rd century A.D.) is the first among the available texts that speak of Santa-rasa. It is, indeed, extra-ordinary that none of the Jain writers on dramaturgy/poetics cares to take note of these significant changes in their treatment of the topic of rava

Incidentally, we may refer here to a few errors/misprints, although they are very minor, that have crept in through inadvertance: on p. 26, 1.12 (from below) we should read 'We' for 'I' as the Introduction is contributed by the three editors. On p. 35.1.11 (from below) we should read destroys. for destroy. On p. 49, 1.4 we should read refuted and on the same page (L. 12) Sthavira. On p. 50, L. 16 we should read pāpāt for pātāt. On p. 59. I.10 we should read partially. On p. 71 f.n 59a the Kanagasattari is referred to as 'this Sanskrit work.' Strictly speaking, it is not erroneous. But the Prakrit title is apt to mislead. On p. 92, 1.12 (from below) we should read ucyante. In the English translation of the Gujarati Introduction (p. 107) Vaišesikam is given as the Sanskrit equivalent of vesiyam. It ought to have been Vaišikam. The appendices at the end meticulously record all the words in the texts as well as the foot-notes. But rare omissions could be detected. For instance, mugundassa (p. 63, 1. 17) is not included in the Appendix (p. 415). Further, the Sanskrit meanings of a few words given in the Appendixes hardly add to

our knowledge. 'Śāstra-višesa' 'vrati-višesa' 'sūtra-bheda.' 'Śilpi-viśesa', 'dhānya māna-viśesa,' 'Kālamāna-viśesa,' etc., are some such instances. The reviewer ventures to suggest that a critical edition of an agama text should invariably be account pained by its Sanskrit commentary. For even to an advanced student of Prakrit the glossary of Prakrit words along with their Sanskrit meanings would not prove quite useful. In its absence an English translation or into Modern Indian Langages with detailed notes is an absolute must for the understanding of the text. Another suggestion the reviewer would I've to make: There should be separate volumes of the critically edited text accompanied by Introduction, Translation, Notes, etc., in English and in Modern Indian Languages-adding English translation of Sampadakiya (Editors' Note) and of Prastavana (Introduction) to the Gujarati preface, as is done here-although considerations of resources at hand and of economy might have influenced this decision of bringing out the present edition in its present form does not appeal to one's aesthetic sense. Finally, the volumes of critically edited texts of the Jaina agamas, should be, as far as practicable. brought out on uniform pattern.

These suggestions apart, it is superfluous to add that the present edition is simply superb. Its printing is pleasing to the eye and get up excellent. The editors deserve warmest congratulations for presenting to the world of scholars, especially schoiars of Jainology, this splendid critical edition.

## ं न्यायवैशेषिक दर्शन में

# ईश्वर

नगीन जी बाह

## (१) कणाद और ईश्वर

कणाद के वैशेषिक सुत्रों में ईश्वरका स्पष्ट उल्लेख नहीं है। इसी बजह मे यक्तितीपिकाकार मानते हैं कि कगात के मन में ईश्वर नहीं हैं। और गार्ष जैसे आधनिक विदान भी ऐसा ही सत प्रदर्शित करते हैं 2 किन्त उत्तरकारीन न्याय-वैशेपिक संप्रदाय में ईश्वरने जो सहत्त्व का स्थान प्राप्त किया है उसे राष्ट्र में रक्ते हुए टीकाकारों ने एवं कविषय बिहानों ने वैशेषिक सूची में ईशर का संदेत खोजन का प्रयत्न किया है । वतोऽभ्यस्यनिःश्रोयससिद्धिः स वर्षः । नद्रवतः अस्नायस्य प्रामाण्यम १ है. स. १.१. २-३-इन हो सन्नों का सीधा अर्थ है 'जिससे अभ्यदय और नि:श्रेयस प्राप्त होता है वह धर्म है। उसका (=धर्म का) निरूपण करनेवासा होने से वेद प्रमाण है । ' किन्त टीकाकार और कतिपय विद्वान ' तद्वचनात ' का ' ईश्वरवचनात ' (ईश्वर का बचन होने से) ऐसा अर्थ करते हैं। यह कथन उचित नहीं लगता। ' संज्ञान्तर्म त्वस्मव्विशिष्टानां किंगम' (वे. स. २.१.१८) **इस सत्र में आया हआ** 'अस्मद-विशिष्टानाम् 'का अर्थ टीकाकार और कई विद्वान् 'महेश्वरस्य' ऐसा करते हैं। इस तरह से बैदोपिक सत्रों में ईश्वर को खोज निकालने का कार्य कठिन है। है ही नहीं तो कैसे प्राप्त हो सकता है ? उत्तरकालीन न्यायवैशेषिकों का ईश्वर्रावयमक यह महत्त्वका सिद्धान्त है कि परमाणओं का आद्य कर्म (≔गति) ईश्वरस्वरित है। किन्तु कणाद तो कहते हैं कि परमाणुओं का आद्य कर्म अदृष्टकारित है । तथा उत्तरकारीन न्याय-वैशेपिकों का ईश्वरविपयक दूसरा महत्त्व का सिद्धांत यह है कि वेष ईश्वर-कृत है। कणाद इतना ही कहते हैं कि वेद के वाक्य बुद्धिमान के द्वारा लिखे हुए होने चाहिए । इसका सीधा अर्थ यह निकलता है कि वेद के स्वियता साक्षान्छन धर्मा ऋषि थे।

मेरे इस निवन्ध को यं. दलपुलनाई मालवृत्तियाओं ने च्यान में १२६६ मूझे प्रपहत किया है, अतः में उनके प्रति तेरा इलक्षमाव प्रयत् करता हूँ। मेरे इन विचारों को हिल्टों भाषा में रखने में मेरे नित्र प. स्पेन्डन र १० विस् भी मझे सहायता मिली है, अतः में उनका आभाग हूँ।

## (२) व्यायसूत्रकार गौतम और ईश्वर

नौत्य के न्यायस्य में ईश्वरविषयक कीन सत्र हैं । इन तीन सुत्रों में पूर्प-कर्म और उसके फर के विषय में ईश्वर का तथा कार्य है वह बनाया गया है। प्रभाग हो सुदी ते विराधियों के दी मती की देशर तीमरे सुदा में गौतम ने अपना निवांत क्यक दिया है। इन एत्रों की ऋमदाः समझने पर गौतम की ईश्वरविषयक मान्यना चिटकट स्पष्ट हो जाती है।

है एर प्रोप्त पुरवसांकल्यक्तीबाद (०. ५. १९) पुरुष के कमेंका वेपारय हिन्सह देने से फलका कारण ईश्वर है।

कर्मफट का कारण कर्म नहीं किला ईश्वर है। कर्म और कर्मफट के बीच नियत सन्त्र-। नहीं है। फाउ कमें पर आधार नहीं रखता किन्तु ईश्वर पर आधार रखना ह ऐसा मानना चाहिए, क्यों कि कमें करने पर भी बहुत बार पुरुष को उसका फल निल्ता हुआ नहीं दिखाई देता। ईंश्वर ही हमें अलग अलग परिस्थितियों में रक्ता है, वही हमें सख-इ.स्व देख है, वही हमें बन्धन में डालता है और वर्ता मुक्त करना है। यह सब अपने कर्नों का परिणान नहीं किन्तु ईंश्वर की इच्छा का परिणाम है। हमारे कर्मो का इन सर्वक साथ कोई सन्बन्ध नहीं। कर्माराह्वान्त स्या है। ईश्यरेच्या है। सर्च्या है। वक्षीयर्भा केयल्कीश्यरेच्छा ॥

### न, प्रपक्षपभिन्ने फलानियन्ते, (४.१.२०)

उपरान्त निक्रांत असन्य है। वयोकि बन्तुतः कर्षकत का कारण कर्म नहीं किन्तु ईश्वर ही हा तो कर्मन करने पर भी हमें इंच्छित फल मिलना चाहिए। किन्तु कर्ती भी कर्म किये विना उसका फल सिलता हुआ हरिटगोचर नहीं होता। चले बिना नियत स्थान पर पहुँचा नहीं जा अकता। भिक्षाटन फिये विना शिक्षा नहीं मिलती । दवा लिये विना रोग नहीं भिटता । यहि फल कर्ष पर आधार न रखता हो और ईश्वर पर आधार रखना हो तो कमें किये विना फल सिलना चाहिए। किन्त पेमा नहीं होता । अतः फळ ईंश्वर पर नहीं किन्तु कर्स पर ही आधार रखता है। ईश्वर की कोई आवदयकता नहीं। कर्म किया अतः उसका फल होनेवाला ही है। वटवीज वाया तो वटबुक्ष ज्यानेवाला ही है। उसमें किसी साध्यम (agency) की आवस्यकना नहीं । कार्य-कारण का नियम ही ऐसा है। कारण के होने पर कार्य होना ही है। जहर खाओ तो मृत्य होगी ही। फिर जहर को अपने कार्य करने में किसी पर आधार नहीं रखना पड़ता है। कर्म करो तो उसका फल निलेगा ही। इसमें ईश्वर की जरूरत ही क्या है ?

तन्कारितत्वादहेतुः (४.१.२१)

कर्म ईश्वरकारित होने से (क्रम से) उक्त दोनों सिद्धान्त तर्कहीन हैं, असत्य हैं।

इस सूत्रमें गौतम अपना सिद्धान्त उपस्थित कर रहे हैं। वह इस प्रकार है ---चपर के दोनों सिद्धान्त गलत हैं। एक कंसी-फल के नियत सम्बन्ध की अवगणना करता है

3

और दसरा ईंश्वर की अवगणना करता है। वस्तृत: तो कर्म-फल के वीच नियन सम्बन्ध है ही। अमक कम करो और वह अपना फल देगा ही, इन कम का फलने केलिए ईश्वर की आवस्यकता नहीं यह बात सच है फिर भी इंन्छित फल प्राप्त करने के लिए कौनसा कमें किया जाय यह जानना जरूरी है। इस कर्म का यह फल है यह हान तो उस फल की प्राप्ति चाहने वाले को होना ही चाहिए। जटा अवस्य नार टाल्टा है यह बात सच है किन्तु भरने की इच्छा करनेवाल की उसका हान है ना उन्हों है कि अमुक पदार्थ प्राण्यातक है। यह ज्ञान न हो तो यह जिन पटार्थी के देता है वह उसके प्राणी का धान न भी करें। असक और्धन के होने से असक रेशन मिटना है। उस औपधि को अपना कार्य करने के एए येन के आवासकता नही रहती । वैद्यार्का आवश्यकता नो रोगी के ज्ञान के लिए हैं कि इस रोग के लिए उसे कौनसी दवा छेती चाहिए। रोगी रोग मिटाना चाहना है किन उसके किए कौनसा कर्म योग्य है उसका उसे ज्ञान नहीं है। वह ज्ञान उमें वैयु देना है। और वह उस ज्ञानपूर्वक जब उस कमें को करना है नव उसे उसका क्रान्ट्रन फर जिल्ला है। अज्ञान से जैसी चाहे दवा ले उससे उसका रोग शिटना नहीं (करन उसटे टी हुई दवा अन्य तकलीफ पैदा कर देती है। अर्थान इन्छिन फल ग्रान करने के किए उस फल के अनुरूप कार्य बया है उसका ज्ञान कर्म करनेवाले को होना जर्म है। यह ज्ञान छौकिक विषय में तो उस उस विषय के जातकार देने हैं किन गुग आह दे।पों से स<sup>क्त</sup> होने के लिए किस कआ में कीनसा कर्य करना, कैसी साधना करनी चाहिए इसका ज्ञान ते। (रागादि दे।पमक सर्वज्ञ) ईश्वर ही करा सकता है। या नगर कर्म और उसके फल के बीच नियत सम्बन्ध है, किन्तु उस नियत सम्बन्ध हो जानने के लिए हमें (सर्वज्ञ) ईश्वर की आवरयकता है एसा नत फील होता है। ईश्वर केवल उपदेष्टा है, पार्गदर्शक है, कर्म-फल के नियत सम्बन्ध का आन करानेवाला है। उस अर्थ में ही वह कर्मकारियता है। वह बलान किसी में कर्म नहीं करवाता है। वैद्य केवल दया बताता है किन्तु हम ऐसा ही कहते हैं कि क्यान रोग मिटाया है। उसी तरह से ईश्वर मी राग आदि रोग का ईलाज बनाता है फिर भी हम कहते हैं कि ईश्वर ने यह रोग मिटाया—ईश्वर ने फल दिया, ईश्वरने अनुग्रह किया । उस अर्थ में ही ईश्वर फलकारयिता या फलसंपार्दाबना है । इस प्रकार ईश्वर जीव को इच्छित फल (=पोक्ष) के अनुरूप कर्म कौनमा उनका ज्ञान कराकर उसके प्रयत्न को, उसकी साधना को सफल बनाता है। याँद उनको यह ज्ञोन न कराया जाय तो उसे इच्छित परू की प्राप्ति नहीं होगी l

કૈશ્વર

कर्य-फल के बीच नियत सन्यत्थ है। इच्छित फल के इण्ट्रुफ को इस फल. और उसके अनुरूप कर्म के बीच के नियत सन्यत्थ को जानना चाहिए। उस हात-पूर्वेफ यदि यह कर्म करता है, तो उसे इच्छित फल मिलता है। इस झात को देन-वाला ईश्वर है। उदाहरणार्थ, इस और अभिन के बीच कार्यकारणार्थका नियन सम्बन्ध है, किन्तु जब तक इस सम्बन्धका झात क्याँक को न हो तब तक वह इस परसे अभिनका अनुसान नहीं कर सकता। धूस और अग्रि के बीच के विचय सम्बन्धका तान होते पर ही वह इस से अबि का अनुसान कर सकता है। उसी नगड़ इंग्डिन पर की प्राप्ति के लिए उस फर और उसके की की बीच के नियत सम्बन्ध के जानना जारूरी है। इस झान को हेनेबाल इंग्डर है।

्रशिनां से उट्ट प्रक्र मुक्तिको माना है। रामी मुखेन (दुःखमुन्ति) बाहते हैं। इस इंस्क्टिन फर के किए फीससा कर्मी करना चाहिए और कैसी साधना करनी पाहिए, किस क्रमसे करनी चाहिए इसका ज्ञान साधना कर दुःखमुक्त हुए जीवन्सुसन ऐने हैं। जीवन्सुसन उपदेष्टा है, प्रथमदर्शक है। इस नरह संभव है कि गीसम के प्रत्यों के प्रत्यों जीवन्सुसन है।

### (३) वात्स्यायन और ईश्वर

हराने देखा है कि कर्त-कर के नियम सम्बन्ध का ज्ञान करानेवाले के चल से ईन्यर का म्वानार तीनवाने किया है। उस ईन्यर का स्वरूप क्या है उसकी स्पष्टना यान्यायनने अपने सार्च से (४.९.२९) की है। यह इस प्रकार है—

वर्षार्थान्यः सन्यानतर्गाक्यः । करबारस्यस्यात् बर्म्यस्मात्वुश्वनिः । अद्यस्तिय्वाङ्कान्
पर्यान्तरम्यः अस्तितम्यानिकस्याः च विभिन्नद्रशास्त्रान्तरर्थायरः । तस्य च घर्षस्यादिकर्यस्थिमायद्यविष्यस्थित्वर्यम् ।

र्टश्वर आत्मा ही है। आत्मा से अतिरिक्त कोई नया द्रव्य नहीं है। ईश्वर अन्य आत्मा की नरह ही है, किन्तु अन्य आत्मा और उसमें भेद इतना ही है कि अन्य आत्माओं में जो गुण होने हैं वे ही गुण उसमें होते हैं किन्तु उसके गुणे। में विजिष्टय होता है। यह वैजिष्टय क्या है ?—अन्य आत्माओं में मिथ्याज्ञान. अपर्भ (अपर्वप्रवृत्ति, बलेकायुक्त प्रवृत्ति, रागद्वेपसुक्त प्रवृत्ति ) और प्रसाद होता हं। ईश्वरने उनका नाग किया है। उससे उसमें ज्ञान (सन्यक ज्ञान, विवेकज्ञान), र्वत (वर्षरूप प्रद्वांत्त, वर्रेक्सर्यहत प्रदृत्ति) और समाधिरूप सम्पत्ति होती है, जब कि अन्य आत्माओं में बह नहीं होती। उस के अन्दर धर्म के (धर्म प्रवृत्ति, क्लेश-रोहन प्रदृत्ति के) और लगाधि के फल रूप आंगना आहे रूप एश्वर्य होता है, जब कि अन्य आत्माओं में वह नहीं होना। इस तरह अन्य अर्थात संसारी आत्माओं से उसका भेद हैं। वाल्यायनने मुक्त आत्माओं से ईश्वर का भेद कहा न होने पर भी स्पष्ट हैं। मुक्त आल्या में कोई आदमविशेषगुण होता नहीं जब कि इंश्वर में धर्म (धर्मप्रवृत्ति), ज्ञान, समाधि और एश्वर्य होता है। इस प्रकार ईश्चर आत्मा ही है, इसल्लिए संसारी और सुकत आत्माओं से उसका भेद नहीं हैं। ईश्वर, संसारी और मुक्त ये तीन अलग जातियां नहीं किन्तु एक ही जाते हैं। जिस प्रकार संसारी और मुक्त आल्याएं आल्या ही हैं उसी प्रकार ईश्वर भी आत्मा ही है।

इस प्रकार जो आभा अपनी अध्येष्ट्रित वा, अरने विश्वाहान वा अर अपने प्रमाद का नाश करके धर्मप्रद्वीन, सम्बद्धान और समाधि संवाहत करना है वह वात्स्यायन के मत में ईश्वर हैं। ईश्वर नित्यमुक्त नहीं। इन अर्थ में प्रदेश कीर में ईश्वर बनने की शक्यता रही हुई है और ईश्वर अनेक भी हो मक्ते हैं। इन से यह पूचित होता है कि वात्स्यायन का ईश्वर विवेक्त और विज्ञाहत जीवन्मुक्त ही हैं।

(b) सद्भल्यानुविधायी बार्य धर्मः प्रत्यात्मकर्तान धर्मःधर्मनत्त्वमात क्षेत्रकर्ति च नती। प्रवर्तेश्वति । एवं च स्वक्रतस्यात्म्यास्थान्ध्रोके विर्माणप्राक्षस्यर्ते ५एय । प्रत्यक्षेत्रक वितिक्षमा ।

संकल्प होते ही उसके अनुरूप उसका धर्म (-पूर्वेष्ट्रत काम प्रकार का कम) आत्मगत (=प्रत्यात्मगृत्ति, प्रति आभिमुख्यार्थ) पूर्वेष्ट्रत धर्माधर्म के मंचयों को (=सांचित्त कमी को) विपाकोन्मुख करता है और प्रध्वी आदि भूगों का (निर्माण-काय विपाद कमी को अपूर्वित करता है। (और अनिवाद का निर्माणका काय विपाद की साम जन्म है पूर्वेष्ट्रत कमी के फलों को भोग जिला है।) अपने किये हुए कमी के फलों का भोगे विना लोप होता नहीं ऐमा नियम होने में निर्माण काय के दिए उसके संकल्प का अध्यावात (अर्थान संकल्प से ही निर्माणकाय काने का उसका साम व्ये अपने पूर्वेष्टत कमी का है फलों साम निर्माणकाय का साम व्ये उसके संकल्प का अध्यावात (अर्थान संकल्प से ही निर्माणकाय काने का उसका साम व्ये उसके अपने पूर्वेष्टत कमी का ही फल है भरा मानना चांहण।

इससे यह फलित होता है कि वात्स्यायन का ईश्वर यह जीवन्धुक्त त्रिवेकी पुरुष है ।

(c) आप्तकस्पश्चायम् । यथा निता अपत्याना तथा नितृम्त ईधरो भृतानाम् ।

अमें प्रवृत्तिवाद्य, सन्यक्तानात्य, और समाधिसम्पन्न ईश्वर आप्तकृत्य हैंजिस के उत्पन्न में विश्वास रख सके ऐसा है। जैसे पिना पुत्र के लिए आप है हमी
प्रकार ईश्वर सब भूतों के किए आप है। दिना पुत्रका मार्गदर्शक हैं, ईश्वर मन भूतों
का मार्गदर्शक है। पिना पुत्र के हिल-सुख के लिए उसे उपदेश देना है, ईश्वर मन
भूतों को दुःखमुवित के लिए उपदेश देना है। बाल्यावन केवल आपना के विषय
भूतों को दुःखमुवित के लिए उपदेश देना है। बाल्यावन केवल आपना के विषय
भूतों को दुःखमुवित के लिए उपदेश देना है। बाल्यावन केवल आपना के उट नार्हा।
इस ट्राप्टा (analogy) को इससे अधिक लेखा करना वाल्यावन को उट नार्हा।
इस ट्राप्टा (वाल्याविट्र)) को इससे अधिक लेखा करना वाल्यावन को उट नार्हा।
इस ट्राप्टा (वाल्याविट्र) को पिना पेदा करना है वैसे जीव को ईश्वर पेदा करना है।
उदाहरणार्थ, जैसे पुत्र को पिना पेदा करना है वैसे जीव ईश्वर का अंश है, इत्यांह । ऐसा
क्षया जैसे पुत्र को मान्य नहीं। वाल्यायवन के मत में ईश्वर ऐसा स्वर्धन हैं।
किसके उपदेश में विश्वास रखा जा सकता है। ईश्वर उपदेश है, पथप्रदर्शक है।
मोक्षमार्ग का नेता हैं।

इस पर से यह स्पष्ट होता है कि क्लेशर्राहत और विवेकक्रानवर्ण जीवन्तुक ही ईश्वर है । (d) च भाग्यस्य स्वत्यः स्वत्यः सम्भवति । न ताव्यत्य युद्धि विना स्वियद्यमां विद्यम्तः अस्य अस्य विनित्तम् । आग्रमाच द्वारा वेद्यमा सर्वताता ईश्यः इति । वृद्यश्याविभिया-विक्रीतित्या स्वर्धान्यं प्रविधान्यं सामागाविषयातीत कः सक्त अपग्रवितृस् ।

हम जानने हैं कि सांत्य-योग के अनुसार जीवनमुक्त विवेकी पुरुष सर्वज्ञ होता है।

(e) स्वक्रमध्याममलाया च प्रवर्त पात्रस्य यदुक्तं प्रतिष्यवातप्रवर्मितिनियं वारीस्सर्गे तत्सर्वे प्रयान्ते इति ।

ंतमीणकायों को उत्पन्न करने के दिए प्रमुख होनेवाख अपने पूर्वकृत कर्स के परिणास से ही उससे प्रमुख होता है ऐसा यदि न माना जाय तो उसके निर्माण क्रांगां के उत्पास में उसके पूर्वकृत कर्म निर्माण नहीं हैं ऐसा अर्थ होगा; और ऐसा स्वंकार करने में तो अपने अपने सामान्य प्रकार के द्वारीर की उत्पित्त में प्रस्केत बार के अपने अपने क्षा के निर्माण कारण न मानने से जो द्वाप आते हैं वे सब देग्य वहां सी आवेंगे।

ऊपर के अर्थघटन के विषय में कई शंकाएं और उसका समाधान-(१) 'प्रत्यात्मवृत्तीन् धर्माधर्मसञ्चयान्' का अर्थ ऊपर के अर्थघटन में 'आत्मसन्तिकृष्ट धर्माधर्ममंचयों एसा किया है, अर्थात् 'प्रति' का अर्थ यहां अभिसुख या सन्तिकृष्ट ऐसा लिया है। 'प्रति' का ऐसा अर्थ होता है ? हा, 'प्रत्यक्ष 'शब्दगत 'प्रति' का अन 'सन्निक्रण्ट' या 'अभिमुख' ऐसा किया जाता है । ' प्रत्यात्मवृत्तीन ' का विग्रह इस प्रकार हो सकता है-आत्मानं प्रति प्रत्यात्मम्, प्रत्यात्मं वृद्धिः येषां तान प्रत्यात्म-वर्त्तान । इसका अर्थ होता है 'आत्मानं प्रति आभिमख्येन समयायसम्बन्धेन येषां वृत्तिः ते, तात् प्रत्यात्मवृत्तीत् ।' अर्थात्, ईश्वर अपनी आत्मा मे' समवायसम्बन्ध से रहे हुए संचित कर्यों को विपाकोन्मुख करता है। अन्य आत्माओं में समवाय-सम्बन्ध से रहे हर संचित कर्मों को वह विपाकोन्मख नहीं करता है। टीकाकार 'प्रति' का अर्थ 'प्रत्येक' करते हैं। ऐसा अर्थ लेने पर 'ईश्वर' का पूर्वकृत कर्म (धर्म) प्रत्येक जीवों के संचित कर्मों को विपाकोत्मख करता है-ऐसा वाक्यार्थ होगा। जिसमें विरोध स्पष्ट है। 'प्रति' का 'प्रत्येक' अर्थ वाल्यायन के समग्र विचार के जो अंश है उसमें विसंवाद लाता है जब कि 'प्रति' का 'अभिमुख' या 'सन्निकृष्ट' अर्थ उसमें संवाद लाता है। इसी दृष्टि से ही 'प्रति' का टीकाकार सम्मत अर्थ यहाँ छोड दिया गया है।

- (२) यदि एसा अर्थ किया जायगा तो 'प्रस्थान में हैं न्यर सब जीवों के धर्माधर्म को एक साथ विपाकोत्मुख करता है' ऐसी जो मान्यना उत्तरकारीत त्यार-वैद्धे पिकों में प्रचरित हैं उसका क्या होगा ? हम जान्यना को कान्यायन म्हें करते हो एसा भाष्य में कहीं भी माल्य नहीं पड़ना। नद्प्यान भाष्यकार सर्ग प्रस्थ का भाष्यता को स्वीकार ही नहीं करते हो ऐसा है। संभव विदेश हैं। नेवायक सर्ग को अनावि-अनन मानेन हैं। यह बान बार्ति ककार ज्योनकर ने एक स्थान पर कहीं है'। अर्थान संगोध्यान के एलए सार्ति कमार ज्योनकर ने एक स्थान पर कहीं है'। अर्थान संगोध्यान के हलए और अर्थ्यान में मंत्र जीवें के कमो के विपाकोत्सुख करने के हिए नेवायिकों को ईन्चर की अनुद्वसन्ता नहीं।
- (३) यहां ईश्वर यह जीवन्युक्त ही है और जीवन्युक्त आत्मा अपने मिचन कमीं को अन्तिस जनमें भोग लेने के लिए निर्माणकार्यो को उपन्न करना है ऐसा प्रास्त्र किया है तो प्रश्न हें—(ब) वास्त्यावन जीवन्युक्त को माना है? (b) उसे ऑन्न्य जन्म में संचित कमीं को सोग लेना चाहिए ऐसा वे मानते हैं? (c) वे लिसीज काय की करणना को मानते हैं? इनका उत्तर है—

वास्त्यायन जीवस्मुक्त की मान्यना का म्वीकार करते हैं । उनके अपने इध्य हिन्स बहिध विकित्तविते विहरस्मुक्त इत्युच्यते । स्थायमा, ४,२,२ ।

जीवरमुक्त को अन्तिम जन्म में अपने सभी पूर्वञ्चन कर्नो का भाग रूना चाहिए ऐसा बासयायन स्वीकार करते हैं। उनके अपने काव्य हें—गावित वर्षके और हवानी जन्मिन विश्वजन हति। स्वायमा ४ ९,६४।

यात्स्यायन निर्जाणकाय की कल्पना का ग्वीकार करने हैं। उनके अपने अध्य हैं—योगी खल कहबी प्रावृद्धवार्था किस्त्रणका निर्माय मेन्द्रियालि सर्गगन्तर्गाव के कुकरा हैमाल्युक्लवि । ३.५.५ ९ । जयन्त की न्याय्यमञ्ज्ञिती में निर्माणकाय की प्रक्रिया का उल्लेख है। इस दर्भ में यह ध्यान में रक्ता होगा कि वात्त्यायन स्वयं योग की साधना प्रक्रिया से पूर्ण परिचित हैं और तत्त्वहान की उत्पत्ति के लिए योग के सभी अंगों का अध्यास आवश्यक मानते हैं 8

(४) वास्त्यायन ने ईश्वर को सर्वज्ञाता के रूप में स्वीकार किया है। बया जीवरमुक्त को वास्त्यायन सर्वज्ञ मानते हैं ?

'सभी हुन्यों का उसकी सभी पर्यायों (अवस्थाओं) के साथ कान रक्षत्राना ' ऐसा सर्वज्ञ का अर्थ मांट्ययोगदर्शन को अभिन्ने हैं। सांस्य-योग का जीवन्मुकः अवस्तवात (=ारकतान=विशोका सिद्धि) रखता है और सभी क्रेयों को जानना है'। बास्यायन को 'सर्विक्ष' का ऐमा अर्थ यहां अभिन्नेत हैं या नहीं यह निश्चनक्त्य के नहीं कहा जा सकता। किन्तु इतना तो सफ्ट है कि बान्यायन नांदर्भ के अनुसार 'सर्विज्ञ' का अलग अलग अर्थ करने हैं। इन्द्रिय अपने अपने नियन विषय को प्रहण करती है जब कि आलग हुन, रस, गैथ, स्पर्श और शब्द इन पांचों को प्रहण करता है। अतः आस्मा सर्वेब है और इस कारण से वह इन्द्रियों से भिन्न है ऐसा वालयायन ने एक ध्यल पर कहा है। । यहाँ संदर्भ कर्म-कल का है अत एय कर्म-कल के नियन समय-प्रका जाननेवाल—हुःखमुवित (फल) और उसके उपायों (सायकर्म)-क्षे जाननेवाल—मुःखमुवित (फल) और उसके उपायों (सायकर्म)-क्षे जाननेवाल—एसा 'सर्वेब' शब्द का अर्थ होता । 'वर्वेब' शब्द के अर्थ का इससे अधिक विस्तार प्रतुत संदर्भ में जरूरी नहीं। इस अर्थ में 'जीवस्मुक्त सर्वेब है ही। विशेष में न्याय का जीवस्मुक्त सर्वे बेयों को जाननेवाल के अर्थ में 'सर्वेब 'होता हो तो भी वह अर्थ प्रसृत संदर्भ में से फालित नहीं होता। सायक का, अथवा सर्वे भूती का उपकारक तो राग आदि बलेशों से मुबत कर्म-कल के नियत सम्बन्ध को जाननेवाला व्यवित है। इसरा दात यह भी है कि इस्कै-फल के सिखत के साथ सर्वे टुट्यों को—सर्व अपस्थांश के साथ—जाननेवाल 'सर्वेब 'व्यवित की जान्यता का भेल नहीं खाता। कर्म सिखते की राम्यता का भेल नहीं खाता। कर्म सिखते की राम्यता के स्वेब एक दूसरे के विरोधि है। अत्तर्य इस संदर्भ में तो किस कर्म का अप का होता है वह जाननवाल ही सर्वेब है। वास्तर में योग की साथना का और वीन किस का और योग की तिमीणकाय की प्रक्रिया का वास्त्यायनां राक्तिर किया है तो जीवनम्भक्तकी योगलाय मर्वेबता का भी व सर्वेक्षर करते हों ऐसा विशेष संभव है।

इस तरह वास्र्यायन के मत भे सोक्ष्मार्ग का उपदेशक, सर्वेज्ञ, विवेकी, वलेश-मुक्त, जीवन्मुक्त पुरुष ही ईश्वर है ऐसा स्पष्टरूप से फलिन होता है।

## (४) प्रशस्तपाद और ईश्वर

मृष्टि और प्रत्य की कल्पना और ईश्वर जगत का कर्ता है ये दोनों सान्यता न्याय वैशेषिक के उपलब्ध प्रन्थों में सर्वप्रथम हमें प्रशासतपाद के पदार्थधर्मासुंबह में ांसलती हैं। वे ईश्वर के लिए 'महेश्वर' शब्द का प्रयोग करते हैं। जीव अपने कर्मों के फलों का भीग कर सके उसके लिए महेश्वर को सब्दि करने की उच्छा होती है। उसके परिणान खरूप आत्माओं के अहार अपने अपने कार्य करने के लिए उत्मुख वनते हैं। आसा एवं ऐसे अदृष्टों के संयोग से पवन परमाणुओं में कार्यारमक गति उत्पन्न होती। है। पत्रनपरनाणुओं में यह गति उत्पन्न होने पर उन परमाणुओं का कार्यारंभक संयोग होता है जिस के परिणाम स्वरूप दूर्यणुका-दिक्रम से पवनमहाभूत उत्पन्न होता है। इसी क्रम से बिना तेजमहाभूत के चार महाभूतों की उत्पत्ति होती है। इन चार महाभूतों की उत्पत्ति होने के वाद महेश्वर के संकल्पमात्र से पार्थिव परमाण से संयुक्त तैजस परमाणुओं ने से वडा अंडा उत्पन्न होता है। उस अंड में से सर्वलोकिपतामह ब्रह्मा की सकल भवनी (चौदह भुवना) के साथ उत्पन्न कर महेश्वर इसे प्रजा की मृध्टि करने का कार्य सौंपते हैं। ब्रह्मा ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्य से युक्त है। वह जीवों के करेंगे के विपाकों को जानकर कर्म के अनुरूप झान, भाग और आयुवाले प्रजापतियां, मनुआं, देव विभा, पिर्टों, ब्राम्नों, क्षत्रियां, वैश्वां, शहां एवं छोटे वडे प्राणियां का सर्जन करना है, और उन्हें अपने अपने कर्म के अनुरूप धर्म, ज्ञान, वैराग्य और छेटवर्य से

जोड़ना है <sup>11</sup> । जब ब्रह्मा के सोश का समय आना है नह मंनार से— जनमार । भ्रमण से—थके हुए प्राणिशों के विश्वान के दिए मेहें पर मंदार की इस्ता आते हैं। संहारे च्छा के साथ ही सभी कार्य क्रममे परमा(द्रोमी किए देन होते हैं। इस उपत प्रख्य होना है। प्रद्य में प्रविभक्त परमा(प्रृ और प्रमेन्श्वर्यमां कारों से अनुहर) आस्माएं ही होती हैं <sup>12</sup>।

इस प्रकार प्रशासपाद के अनुसार महेश्यर के केश्य मंकाय से गरिष्ट और संहार होता है। सहेश्यर की इच्छा प्रवत्तरसाणुओं में उत्पन्न होती आगेनक गर्म का साक्षात् कारण नहीं। उसकी इच्छा तो अहारों को कोर्योग्युष्य करती है। अपान संयुक्त ऐसे अहारट पवन परसाणुओं में आरंक्क गांत उपान करते हैं। तथा सहेश्यर सक्तरण से ब्रह्मा को और सकल सुवती की ज्यान कर जीववां पर के लिए कहा है। निकुष्त करता है। ब्रह्मा जीयों को क्यांगुल्य ज्ञात, भाग, आयु और योगलाज्ञ वनाता है।

महेश्वर सर्जनेच्छा से पांच भूतो का जगरधारयों के रहते र भातो । (बित्रसुवनों का) और ब्रह्मा का सर्जन करना है। जीवराईए का सर्जन बस्ता है और अब्रह्मा होता, यह स्वान्त स्वान्त की और ब्रह्मा होता हो। जीवराईए का सर्जन बस्ता है और अब्रह्मा होता, यह स्वान्त से स्वान्त हो। हो। उद्यो कर से अव्यन्त के रोजर्भपनागृह कहा है। उद्या कर सोध हाता है। वहा कर से अव्यन्त हो। है। उद्या कर सोध हाता है। बहुस्ता प्रतिसर्ग भिन्न है जब कि सहेश्वर तो एक और नित्य है। सहेश्वर इच्छा है, जब कि ब्रह्मा में हात (ब्रह्मा क्रिया का स्वान्त की स्वान्त की स्वान्त करना है। सहेश्वर स्वान्त करना है। सहेश्वर स्वान्त करना है। सहेश्वर संचाहन ब्रह्मा करना है। प्रत्य में जो कर्म करना की प्राप्त सह जाती से है। स्वान्त करना है। प्रत्य में अव्यन्त में अव्यन्त करना है। सहेश्वर का या ब्रह्मा का उपदेशक या वेद कर्नी के रूप में वर्णन करने में नहीं आया है।

उत्तरकाठीन न्याय-वैशेषिक प्रत्यों ने ब्रह्मा की दूर कर उसके कार्य को मी ईवार की ही सींग हैं | इंश्वर ही कर्म के विपाक की जानकर उसके अनुरूप फर-उसके कर्ती की देते हैं | तथा उत्तरकाठीन न्याय-वैशेषिक प्रत्यों में इंश्वर क्वान और इच्छा दोनों गुणें का धारक है ऐसा साना गया है। यह यस्तु इसके क्वार भी चर्ची से सुद्ध होगी।

## (५) उद्योतकर और ईश्वर

प्रशस्तपाद ने जरान के कर्ता (⇒ितिमिनकारण) के स्व में ईश्वर के स्वीतर किया है। किन्तु उसका व्यवस्थित विचार उद्योगकर के न्यायवार्षिक में हमें सब से पहले मिलता है। उच्चोतकर कहता है कि जरान का उच्चानकारण परमाणु हैं। उ और जीवों के कमें। की सहायता से ईश्वर रासाणुओं में से जब बांगे की करता है। इंश्वर ही मूर्ति की स्थित के काल में जब किस जीव के जिस कर्स कर विपाक काल आता है तब उस जीव को उस कर्स के अनुसार एक देता है। यह ईश्वर का अनुमह है<sup>15</sup>। ईश्वर का ऐश्वर्य नित्य है। वह धर्म का (=पूर्वकृत कर्म का) फर नहीं। ईश्वर में धर्म है ही नहीं <sup>10</sup>। ईश्वर में संख्या, परिलाण, पृथक्त्व, संग्रेग, विभाग और बुद्धि वे छ ही गुण हैं<sup>17</sup>। एक स्थल पर ज्योतकर कहते हैं कि उसमें अक्षिष्ट और अञ्याहन इच्छा भी हैं <sup>15</sup>। ईश्वर को शरीर नहीं।

र्द> वर को मानने की क्या आवदयकता है ? जीवों के धर्माधर्म ही परमाणुओं को कार्यात्पत्ति में प्रवर्तित करते हैं ऐसा क्यों नहीं मानते ? इसके उत्तर में उद्योत-कर कहते हैं कि धर्माधर्म अचेतन हैं और अचेतन खतंत्र रूप से किसी को कार्यी-त्यांचा में प्रवर्तित नहीं कर सकता । सान छो कि धर्याधर्म परमाणुओं को कार्योत्पचित में प्रवर्तित करता है-अर्थात परमाणुओं में कार्यारम्भक गति उत्पन्न करता है। धर्माधर्म ना करणकारक है। केवल करणकारक से किया उत्पन्न नहीं होती। अनः केवल धर्माधर्भ से परमाणुआं में आरंभक किया उत्पन्न नहीं हो सकती। र्याद कही कि परमाणुओं की सहायना से धर्माधर्म परमाणुओं में आरंभक किया उत्पन्न करता है तो यह भी ठीक नहीं । परमाण तो कर्मकारक है: कर्मकारक और करणकारक ये दोनें। मिछकर भी आरंभक किया उत्पन्न नहीं कर सकते। मिटी (=कर्म) और दंड-चक्र (करण) इन दोनों से ही घटारंभक किया उत्पन्न होती हुई किसीन नहीं देखी। इस प्रकार आरंभक किया की उत्पत्ति के लिए कर्मका क और करणकारक के साथ कर्तृकारक (=कर्ता) का होना आवश्यक है। यदि कहो कि कर्ना जीव है और वह अपने कर्मी (=धर्माधर्म) के द्वारा परमाणे को में आरंभक गांत पेदा करता है तो यह भी ठीक नहीं. क्योंकि जीव अज्ञानी होने से परसाणकों में से जो जो कार्य जिस जिस रीतिसे होनेवाले हैं उसका उसे ज्ञान नहीं, और उसी वजह से उन उन कार्यों को उत्पन्न करने के छिए आरंभक गति पर्णुमाओं में उत्पन्न करने के लिए वह शक्तिमान नहीं। यदि कही कि परमाणुओं में आरंभक गांत की उत्पत्ति का कोई कारण ही नहीं तो यह भी अनुचित है, क्यों कि हमने कमी कारण के बिना किसी की भी उत्पत्ति देखी नहीं। अतः बुद्धिमान अर्थात सर्वज्ञ ईश्वर से ही परमाणु तथा कर्म (=धर्माधर्म) कार्योन्मुख होते हैं ऐसा मानना चाहिए। अर्थात्, ईश्वर ही परमाणुओं में आद्यकर्म उत्पन्न करता है और ईश्वर ही अदृष्ट को विपाकोन्मस्य करना है।<sup>19</sup>

कोई शैंका करता है कि ईश्बर जगत का कर्ता नहीं क्योंकि वह किसी भी प्रकार से जगत का कर्ता नहीं बन सकता है। ईश्वर को जगत का कर्ता मानने में दो विकरण संभावत है—बढ़ या तो दूसरे की सहायता से जगत को उत्पन्न करता है या दूसरे के सहायता हे विना ही जगत को उत्पन्न करता है। यदि वह अन्य की सहायता से जगत का कर्ता वनता हो तो तिसकी सहायता से वह जगत का कर्ता हुआ उसका यह कर्ता नहीं भागः जायगा। यदि कहा कि जिसकी सहायता से वह जगत का कर्ता बनता है उसे यह अन्य किसी की सहायता से उत्पन्न करता है तो अब उसने जिसकी सहायता ही उसका तो वह अक्तर्ती ही रहेगा। यदि कहा कि उसका कर्ता भी वह कोई तीसरे की सहायता से बतेगा तो वही कि वही आपित आ के सब्दी होगी और इससे कमी मुक्ति होगी हो नहीं। यदि वहीं कि वह विभी ही भी सहायता के बिना ही अपनी स्वेच्छा से जान के कार्यों को करना है— जात के कार्यों को निरपेक्ष रूप से अपनी उच्छा से ही उपन्त करना है तो पुरुष के निरपेक्ष वन जायेंगे, उसकी साधना व्यर्थ हो जावगी और संक्ष्य पुरुष नहीं रहेगा, अथवा उसकी इच्छा का अनुसरण कर मुक्तां को भी बाएस संसार में प्रवेश करना पढ़ेगा<sup>30</sup>।

इन शंकाओं का समाधान करते हुए उद्योतकर कहने हैं कि ईश्वर का निर्देक्ष करील तो न्याय-वैशेषिक स्वीकृत ही नहीं करने । अतः धर्माधर्म के बैफन्य का दीप नहीं आता । जिसकी सहायता से वह जगत के कार्यों का कर्ना बनता है उसका भी वह कर्ता वन सकता है, क्यों कि वह जगत के सभी कार्यों को युगपद (एक माध) नहीं करता किन्तु कम से करता है। उदाहरणार्थ, मनुष्य अमुक करण (=माधन) से बस्तुला बनाता है, उसके बाद बस्तुले से दंड बनाना है उसके बाद दण्ड से घट बनाता है, इत्यादि। इसी प्रकार ईश्वर जीव के धर्माधर्म की सहायन से जीव के शरीर, सुख, दु:ख इत्यादि का कर्ना है: जीव के आव्यवसंखान और अञ्चाद अभिसन्धि की सहायता से जीव के अधर्म का कर्ना है। जीव के आन-सन:संयोग और शब्द अभिसन्धि की सहायना से जीव के धर्म का कर्ता है: जीव के गुरुर, दु:ख और स्मृतिकी तथा उनके साधनों की सहायता से जीव की शुद्ध या अग्रद्ध अभिसन्धि का कर्ता है। जब वह असक कार्यों को करना है तब वह जिसकी सहायता से उसे करता है उसका वह अकर्ता रहता है ऐसी अंका करने-वाले को उद्योतकर पछता है कि इससे क्या आप ऐसा बहना चाहते हैं कि जब वह जगत में दिखनेवाला कोई कार्य करता है तब वह जिसकी सहायता से अर्थ करता है उसका वह अकर्ता रहता है ? उद्योतकर शंका को स्पष्ट कर अब उत्तर देना है कि यह शंका निर्मुख है क्योंकि वह जगत के सभी कार्यों को युगपद नहीं बनाना किन्त कम से बनाता है और कम से उसे जगन के सभी कार्यों का कर्ना मान सकते हैं, अतः निर्दिष्ट दोप नहीं आता। विरोधी पछते हैं कि सब से पहले-अर्थात् प्रथम सर्ग की आदि में जब पहली बार-ईंग्वर ने जीवां के लिए दर्गर आदि बनाये होंगे तय तो जीवों के पूर्वकृत कर्म (=धर्माधर्म) के होने की शकराना नहीं, तो फिर उस समय उसने किसकी सहायता से शरीर आदि बनाये हैंगे ? इस प्रश्न के उत्तर में उद्योतकर कहते हैं कि संसार अनादि है अतः प्रथम सर्ग की बात करना निरर्थक है। प्रलयान्तरित सर्गी की परम्परा का आदि नहीं<sup>21</sup>।

ईश्यर को जगत बनाने का क्या प्रयोजन है? जगत में छोग जो कर्य करने हैं यह किसी न किसी उदेश से ही करते हैं-अगुक यस्तु को प्राप्त करने के लिए करते हैं या अगुक यस्तु को दूर करने के छिए करते हैं। ईश्यर को दूर करने जैसा इस्तु भी नहीं है क्योंकि उसमें दुःख नहीं और दुःख को ही हुर करना होना है। उसे प्राप्त करने का इस्तु की क्योंकि वह बसी है, एल्पारहिन है, पूर्णकाम है। कुछ दार्शनिक मानंत हैं कि ईश्वर कीडा करने के प्रयोजन से जगत को उत्पन्न करता है। यह मान्यता भी बराबर नहीं। कीडा तो आनंद पाने के छिए होती है, और आनन्द पान करने का प्रयन्न तो वहीं करता है जो दुःखी होता है किन्तु ईश्वर में तो दुःख का अभाव है, अतः यह कीडा करने के छिए तो जगत उत्पन्न तहीं करता। कुछ दार्शनिक कहते है कि ईश्वर अपनी विभृति का प्रवर्शन करने के छिए विचित्र और विग्रह जगत उत्पन्न करता है। किन्तु यह मत भी बराबर नहीं। यह किम छिए अपनी विभृति का प्रवर्शन करने हैं। किन्तु यह मत भी बराबर नहीं। यह किम छिए अपनी विभृति का प्रवर्शन करना चाहता है शिरे विभृतिप्रवर्शन से क्या उनके तित्य गेश्वर्य में कीई स्पृत्ता आनोचाली कहीं। तो किर ईश्वर जगत किस छिए बनाता है उच्चोतकर का उत्तर हैं कि यह उत्तक समाव है इसिछए। पृथ्वी वस्तुओं को धारण करती है क्योंकि वह उसका समाव है इसिछए। पृथ्वी वस्तुओं को धारण करती है क्योंकि वह उसका समाव है इसिछए। पृथ्वी वस्तुओं को धारण करती है क्योंकि वह उसका समाव है इसिछए। पृथ्वी वस्तुओं को धारण करती है क्योंकि वह उसका समाव है इसिछए। क्यों के डसिछए ईश्वर जगत को उत्पन्न करता है व्यों के जिल कर करती में के छह मोग सके इसिछए ईश्वर जगत को उत्पन्न करता है। यह खान क्यों के फिल मी के फिल में के छा में करी के एक मोग सके इसिछए ईश्वर जगत को उत्पन्न करता है। यह खान क्यों वेत्र है।

र्याद जगत के कार्यों का उत्पन्न करने का ही स्वभाव रखता हो तो वह तिरन्तर कार्यों का उत्पन्न करता ही रहेगा, कभी भी विरास को प्राप्त नहीं होगा। यदि अ-कार्यको उत्पन्न करने का उसका स्वभाव हो, व-कार्य को उत्पन्न करने का उसका स्वभाव हो, क-कार्य को उत्पन्न करने का उसका स्वभाव हो, तो उसका वह स्वभाव हर एक अण रहेगा ही और परिणाम स्वरूप उसे अ, ब, क...। कार्य एक ही क्षण में एक ही साथ में करने चाहिए, अर्थान वह सभी कार्यों को कम से करता है यह मन चिटत नहीं होता<sup>28</sup>

उपरोक्त शंका का समाधान करते हुए उद्योतकर कहते हैं कि निर्दिष्ट दोप आते नहीं क्यों के कर्त दुढ़ियान है और उसका कर्तृत्व सापेश्व है। वह दुढ़ियान और सापेश्व कर्ती होने से सभी कांधों को एक साथ उपरन्न नहीं करता। जिसकी कारण-मामधी उपस्थित नहीं उसको वह उपपन्न नहीं करता। जगत के सभी कांधों को उपपन्न करने का सभाव होने पर भी उन सभी कांधों को एक साथ उपपन्न नहीं करता क्यें कि उस उस अर्थ को तभी उपपन्न करता है जब उस कार्यरूप फल जिस जीय के भोगाना होता है उस जीयका उस फल दे अनुरूप कर्म का विपाक-काल हो? 4।

वृद्धिमत्ता के बिना ईश्वर जगतका कर्ता नहीं हो सकता। इसिछए ईश्वर में बृद्धिगुण तो मानना हो चिहिए। उसकी बुद्धि अतीत, अनागत, और वर्तमान समी विषयों को (अधी को) प्रत्यक्ष जानती है। उसकी बुद्धि परोक्ष- झानहए नहीं। उसकी बुद्धि परोक्ष- झानहए नहीं। उसकी से उसमें स्कानहए नहीं हो सकता। सक्तात के न होने से इसमें स्कृति भी नरी

होती । उसमें दुःख नहीं, क्येंकि दुःख का कारण है अअमें जिसका उसमें अभाव है । उसमें दुःख न होने से उसमें देशाय भी संभावत नहीं। इस दू व न होने से उसमें देश भी नहीं। हा उसमें अविलय्ट और सर्व विप्रों में अवकारन (=फलीभूत होनेवाली) इच्छा है। जैसे उसकी युद्धि क्रिक्ट नहीं जैसे उसकी उपा भी क्लिक्ट नहीं। की उसकी वृद्धि सभी विषयों को जानती है वैसे उसकी उपा सभी पदायों को जानाने में समर्थ है। जिस नह उसकी युद्धि अपने कार्य में अव्यादन है—किसी भी विषय को जानने के उसके कार्य में अद्यादन है—अर्थोन ट्रम्पा के अनुरूप कर्य है। उसना हो अपने कार्य में अव्यादन है—अर्थोन ट्रम्पा के अनुरूप फल (=कार्य) तुरत ही उसना होते हैं की

ईश्वर बद्ध है या मुक्त ? वह बद्ध नहीं क्यों कि उसमें मदैव दुग्य का अभाव होने से बह अबद्ध ही है। वह मुक्त भी नहीं क्योंकि वा बद्ध होता है, उसमें ही मुक्तता संभव है। ईश्वर को कभी बन्धन था ही नहीं, उम्मीत्म कह मुक्त भी नहीं <sup>38</sup>।

कोई शंका करता है कि ईश्वर का जीवात्माओं के माथ कोई सम्बन्ध र्थाटन नहीं हो सकता, अतः ईश्वर को उनका प्रेरक या अधिष्ठाना माना नहीं जा सम्बन्धा। अर्थान जीवात्माओं में समायावसम्बन्ध से एहनेवाठे धर्माधर्म का ईश्वर के माथ न ना साक्षान, सम्बन्ध है और न परम्परा से और जिसके साथ ईश्वर का कोई सम्बन्ध नहीं ऐसे धर्माधर्म को ईश्वर किस प्रकार प्रतित कर सकते हैं, और अप्रेरित वे अन्वेतन होने से अपने योग्य कार्य करने में प्रवृत्त किस प्रकार हो सकते हैं ? 27

हैश्यर और जीवास्मा के बीच का अज संबोगसम्बन्ध ज्यापक है या अव्यापक अर्थात वह सम्बन्ध उसके प्रत्येक सम्बन्धी को व्याप्त करके रहता है अथवा प्रत्येक सम्बन्धी के असुक भाग में ही रहता है ?—यह प्रश्न अक्याकरणीय है, अर्थीत आग्मा और ईम्बर के बीच अज संबोगसम्बन्ध है इतना ही कहा जा सकना है, इससे अधिक कुछ भी कहाँ नहीं जा सकता<sup>60</sup>। ईश्वर में किया है या नहीं? ईश्वर में प्ररेणा रूप किया है, चेष्टा रूप किया नहीं। यह अन्य कारणों को कार्योत्पन्ति में प्रेरित करता है। वह किसी से प्रेरित नहीं होता। यह स्वतंत्र है। अर्थात उसमें परिस्पद्तरूप या चेष्टारूप किया नहीं। उसे इरीर ही नहीं, अतः उसमें परिस्पद्तरूप या चेप्टारूप किया असंभवित ही हैं

# जयंत भट्ट और ईश्वर

डकोतकर ने ईश्वर के जगतकहैं व की स्थापना की है और उस संदर्भ में उठनेवाल अनेक महत्त्व के प्रश्नों की चर्चाभी की है। अब हम जयन्त शह की ईश्वर विषयक जान्यता का विचार करेंगे।

सर्व प्रथम वे ईश्वर का अस्तित्व इस प्रकार सिद्ध करते हैं। पृथ्वी आदि कार्य हैं क्योंकि वे अनित्य हैं और सिन्निवेशवाले हैं (=रचनावाले हैं, सावयब हैं)। वे कार्य होने से उनका भी कोई न कोई कर्ता होना साहिए। कार्यका कर्ता होना ही है। कर्ता के चिना कार्य उत्पन्न होता ही नहीं। उदाहरणार्थ, घट कार्य है और उसका कर्ता कुनहार है। कर्ता के विना घट नहीं हो सकता। इस प्रकार पृथ्वी आदि कार्यों का कर्ता सिद्ध होता हैं और वही ईश्वर हैं <sup>58</sup>।

इसके सामने कोई तर्क करता है कि कई कार्यों का कर्ता दिखाई नहीं देता। वेजोती भूमि में पौवे उग आते हैं। उनका कोई कर्ता नजर नहीं आता।

इस तर्छ का खण्डन करते हुए जयन्त कहते हैं कि जो वस्तु दिखने योग्य होने पर भी बादे दिखाई नहीं देती हो तो 'बह नहीं है' ऐसा निश्चय किया जा सकता है किन्तु ईम्बर के अशरीरी होने से वह दिखने योग्य ही नहीं। अतः दिखाई नहीं पडता इसलिए उसका अस्तित्व नहीं ऐसा निश्चय किया नहीं जा सकता<sup>88</sup>।

यहां पुनः कोई आपत्ति उठाता है कि दृष्ट पृथ्वी, पानी आदि से ही अक्टुष्टजात पौघे की उत्पत्ति माननी चाहिए। अदृष्ट ईश्वर को उसका कर्ता मानना अनुचित है।

इसका उत्तर देते हुए जयन्त कहते हैं कि यह आपित्त अयोग्य है। सभी परलंकियादी अदृष्ट कमी की कल्पना क्यों करते हैं? कमें की कल्पना इसिल्टिए की जाती है कि जिससे जात के बैक्चिंग्य का स्पष्टीकरण हो सके। इसी तराह से अचेतन कारक चेनन से प्ररित न हो तो कार्यों की उत्पत्ति का स्पष्टीकरण नहीं हो सकता। अतः जहां कर्नी दृष्टियोचर नहीं होता है वहां भी कर्ता की कल्पना की गई हैं कैं

कोई शंका करता है कि कार्य से तो सामान्यतः कर्ता का अनुमान होता है किन्तु विशेष प्रकार के कर्ता—आत्मविशेष ईश्वर का अनुमान नहीं हो सकता । इस अंध्र का समाधान करते हुए जयन्त कहते हैं कि आगम से विशेष प्रकार के कर्ता का ज्ञान होता है। यदि कहो कि आगन से उसका ज्ञान मानने से इतरेतराश्रय दोष आयेगा क्योंकि ईश्वर आगम से सिद्ध होगा और आगमप्रामाण्य ईश्वरकर्तृत्व से सिद्ध होगा, तो ऐसा कथन भी योग्य नहीं बयों के ईश्वर अन्य प्रमाणों से भी सिद्ध होता है. इह । तथा, कार्य की विशेषता से ही कर्ना की विशेषता का अनुसान हो सकता है। धूम की विशेषता को प्रथक्ष कर के उस पर से अनुसान किया जा सकता है कि उसका कारण चन्द्रन की अग्निर है, चान-पर्ने की आग्न नहीं है। इसी जाई अप्रिक्त अनन्त प्राणियों के विचित्र प्रमुख्य के साधनकप भुवन आर्ट्स अनन्त कार्य अनिस्त अनन्त प्राणियों के विचित्र प्रमुख्य के साधनकप भुवन आर्ट्स अनन्त कार्य अनिश्व प्रस्त करा । अनः उनका अनुस्त्र विश्व हो कि होना चाहिए ऐसा हम अनुसान से जान सकते हैं।

तीनों लोक के निरमिय प्राणियों के मुन्द हु:स के माथनों को किम नरह उत्यन्त करना, उनमें के प्रसंक साधन का प्रयोजन करा है, उन सब साधनों का किस प्रकार नाश करना—इन सबकी जाननेवाला ही उन सब कार्यों हो कर मकता है। उसमे सिद्ध होता है कि ईश्वर सर्वेश हैं हैं। जिस प्रकार नियन विषय को प्रह्म करनेवाली हिंदी की अपेक्षा इत्त्रियों का प्रेस जीव सर्वेश हैं उसी नरह जीवों के कमी के लक्ष्म डॉन्ट्रेगों का प्रेस जीव सर्वेश हैं उसी नरह जीवों के कमी के लक्ष्म के लक्ष्म डॉन्ट्रेगों का प्रकार नियम है कि प्रकार के साथ जोड़नेवाल शक्तिमान ईश्वर देमा करने में अधक जीवों की अपेक्षा सर्वेश हैं हैं। असर्वेशन का करण राग आदि होष है। वे होष ईश्वर में की। इसीलिए वह सर्वेश हैं

ईश्वर का ज्ञान नित्य है। सिंध की स्थित की अवस्था में यद एक अप मी वह ज्ञानरहित हो जाय तो कमीथीन बिविध प्रकार का व्यवहार ही दुनिया में रक्ष जायना क्वोकि कर्म हैं कर की प्रेरण से ही अप में प्रवृत्त होने हैं। यह तो इष्ट नहीं। अतः सिंध की स्थिति की अवस्था में तो उसका विनाश नहीं, यह नित्य है। प्रवृत्त के समय उसके नावा का कोई कारण न होने से उसका नावा नहीं होता। सिंग्काल में उसकी उस्पीद नहीं होता। इस प्रकार वह तिस्य है।

उसका ज्ञान एक ही हैं। उसके ज्ञान में कोई अन्तर-भेद नहीं आता क्योंक उसका ज्ञान अतीत, अनागत, सूक्ष्म, व्यवहित सभी वस्तुओं को ज्ञानता है। वह सभी होंगों को—विपयों को गुगपद जानता है अतः उसके ज्ञान में भेद नहीं पहना। यांद कहों कि वह सभी विपयों को क्रम से जानता है अतः उसके ज्ञान में भेद संभव है, तो यह कथन ठीक नहीं क्योंके अन्तर विपयों को क्रम से जानता ही नहीं जा सकता, अतः यदि क्रम के मन को मान ख्यि जावगा तो उसमें अज्ञानद आयेगा और परिणामस्यरूप कर्मफळ्दानरूप व्यवहार का ख्येप हो जावेगा वि

ईश्वर का ज्ञान प्रत्यक्ष जैसा होने से प्रत्यक्ष कहत्वता है। वह प्रत्यक्ष की नरह इन्द्रियसन्तिकर्ष से उत्पन्न नहीं होता। अर्थ ईश्वर ज्ञान की उत्पन्न नहीं करने 'ड ।

जितने आत्मगुण ईत्यर में हैं वे सव तित्य हैं क्योंकि वे गुण मनःसंघोग से उत्पाद नहीं, उन्हें ननःसंघोग की अपेका नहीं। दुःम और द्वर उसे हैं ही नहीं। .संस्कार (⊨भावना) का भी उसे कोई प्रयोजन नहीं, क्योंकि वह सर्वदा सर्वार्षदर्शी होने से उसे स्मृत सी नहीं। उसे आनुसानिक या परोक्षज्ञान है ही नहीं। वह भूतानुम्रह्याल होने से उसमें धर्म स्वामाधिक ही है-जन्य नहीं। उस धर्म का फल परार्थ जानिनर्साण है। उसमें निस्य सुख है, क्योंकि आगम में उसका वैसा वर्णन है। जो मुखी नहीं होना वह ऐसे कार्य करने की योग्यता नहीं रख सकता<sup>44</sup>।

ईश्यर की ईच्छा भी तित्य है। यहां कोई शंका करता है कि उच्छा को तित्य सातन से सर्वदा जगन की उत्पत्ति होती ही रहेगी और उसका कभी भी अंत नहीं आयेगा। सर्गेच्छा तित्य होने से मंहार होगा ही नहीं, अथवा संहारेच्छा तित्य होने से प्रत्य की पारा भी कक नहीं सकती। यह शंका ठीक नहीं। ईश्वर की इच्छा तित्य है इसका अर्थ यह है कि वह सक्तर में तित्य है, अह आसमस-संवाग से उत्पाद्य नहीं, किन्तु उस उच्छा का विषय कभी सर्ग होता है और कभी संवार होना है। सर्ग-संहार के बीच अथीन, जगन की स्थिति की अवस्था में 'इस वर्म का यह फळ इसे चिले? ऐसी इच्छा ईश्वर की होती हैं '।

उसका प्रयत्न यह विशेष प्रकार का संकल्प ही है 10 ।

इस प्रकार नौ आत्मगुणों में से ईश्वर में वे पांच गुण हैं — ज्ञान, सुख, इन्छा, प्रवत और धर्म। उसमें दुःख, द्वेप, अधर्म और शंस्कार वे चार आत्म-विशेष गुण नहीं। अतः वह एक विशिष्ट प्रकार का आत्मा ही है, आत्मा से भिन्न कव्य नहीं ।

ईश्वर क विषय में एक प्रश्न उठाया जाता है — कियाबान ही कर्ता होता है। ईश्वर तो अशरीरी है, अतः उस में किया संभव नहीं। अतः अशरीरी कर्ता नहीं हो सकता। अशरीरी कर्ता हो ऐसा एक भी उदाहरण दुनिया में देखने या जानने में नहीं आया।

इस प्रश्न के उत्तर में जयन्त कहते हैं कि ईश्वर के विषय में कर्तृत्व का अर्थ है ज्ञान, चिक्कापी और प्रयत्न (volitional effort) का योग (=संबंध)। वह ईश्वर में हैं ही। अग्रतिरहरू जीवात्सा अपने क्षिर को प्ररणा करता ही है। अन्तरे प्ररणा करने हुए कर्तृत्व के लिए अपिरस्प होना आवश्यक नहीं। इच्छामात्ररूप असका व्यापार होने से अनन्तकाची की वह कर सकता है और उसे किसी भी प्रकार का क्लेश होना ही नहीं में

इच्छामात्र से ही वह परमाणुआं को सकायोत्पित्त में प्रीरंत करता है ऐसा नहीं सान सकते क्येंकि जब परमाणु उसकी इच्छा नहीं जान सकते और इच्छा को जाने बिना प्रतृत्ति कैसे कर सकते हैं? इस प्रश्न के उत्तर में वे कहते हैं कि जीव का अचेतन त्रारीर जीव की इच्छानुसार बतीव करता है तो फिर अचेतन परमाणुआं को ईश्वर की इच्छानुसार बलते में क्या वाथा आ सकती हैं?<sup>40</sup>

ईश्यर पृष्टि क्यां करता है ? ऐसा उसका स्वभाय ही है । कभी वह विश्व का सर्जन करता है और कभी उसका संहार करना है । किन्तु अमुक नियत काल में ही

मिष्ट करने का और अमुक नियत काल में ही संहार करने का उसका ह है ? उत्तर में जयन्त कहते हैं कि सर्थ को ही देख लीजिए उसका कि उदय होने का और नियतकाल में अस्त होने का क्या स्वसाद तहीं ? स्वसा में प्रश्न करना अयोग्य है<sup>50</sup>। अथवा ईश्वर क्रीडा के लिए अगत केवल दःची ही कीडा करते हैं ऐसा नहीं किन्म जो दःघी नहीं है वे करते हैं <sup>51</sup> । अथवा अनुकस्पा से ईश्वर सर्ग-संहार करता है <sup>72</sup>। यहां के मकता है कि प्रस्य में जीव द:बी न होने से अनुक्रमा के पात्र नहीं, प प्रति अनुकम्पा से ईश्वर सच्टि करता है ऐसा जानना योग्य नहीं। का समाधान करते हुए जयन्त कहते हैं कि प्रत्य में भी जीव धर्माधर्म से अनुविद्ध होता है। धर्माधर्मकी जंजीर में जकड़ा टीम से जीवः प्रवेश नहीं कर सकता। क्या ये जीव अनुकंपा के पात्र नहीं ? है ही। उस का फल नहीं भोग लिया जाता तत्र तक कर्म का क्षय अशक्य है। सर्ग के के फलों का भोग अशक्य है। इसीलिए धर्म के शुभ फलों के भोग के [ र्डश्वर स्वर्ग आदिका निर्माण करता है और अधर्मक अग्रभ फरों को छिए ईंश्चर नरक आदि को बनाता है। क्रमों का भाग कर परिश्रन हा आराम के लिए भुवनों का संहार भी ईश्वर करना है। इस प्रकार यह सब क्रपाका परिणाम है 58 ।

ईश्वर जगत के सभी कार्यों का संहार एक साथ करता है यह बात जतस्ती क्योंकि अविनाशी (=नष्ट नहीं हुए) क्यों के फलों के उपभोग प्रतिबन्ध उपिथत नहीं होता । इस शंका के उत्तर में जयन कहते हैं कि क्यों की विपाकशिक हैं रियरेच्छा से कुण्ठित हो जाती है । उनकी इच्छा कर्म ही फल देते हैं । उसकी इच्छा से कुण्ठित हुए कर्म फल देना बद क एसा क्यों ? इसका कारण यह है कि कर्म अचेनन हैं, अतः चेनन से प्रेरिंग कर्म स्वकार्य में प्रवत्त होते हैं 64 ।

यदि सर्ग-प्रख्य और मृष्टि-की-स्थितनद्रशा-में , कार्य भी ई-वरेच्छा है हो तो ई-श्वरेच्छा को ही मानो, कर्मी (=धर्माधर्म) को वयों मानने हो ? के उत्तर में जवन कहते हैं कि कर्म के विना जान के नै वच्च की उप होती। अतः कर्म को मानना ही पड़ेगा। विशेष में ने कहते हैं कि आर इंश्वरेच्छा को हो साँ आदि का कारण माना जायगा तो उसमें तीन दोष (१) ईश्वर में निवंद्यता का दोप आता है अर्थीन विना कारण नाज्य म करतेचाला ईश्वर निर्देख ही जाना जायगा। (२) वेद के विधि निषेध कि जारोंगे। अर्थीन ईश्वर की इच्छा में ही चक्म के विना च्युमाधुम फल्का हो सकते हैं तो वेद के विधि-निषेध चर्च हो जायों। और (३) चुईच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश करना पड़ेगा, अर्थान आन्मीक्षराण इच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश करना पड़ेगा, अर्थान आन्मीक्षराण इच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश करना पड़ेगा, अर्थान आन्मीक्षराण इच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश करना पड़ेगा, अर्थान आन्मीक्षराण इच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश करना पड़ेगा, अर्थान आन्मीक्षराण इच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश करना पड़ेगा, अर्थान आन्मीक्षराण इच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश करना पड़ेगा, अर्थान आन्मीक्षराण इच्चरंच्छा से पुनः संसार में प्रवेश कर्माणेक्ष ईश्वरेच्छा को सर्ग आदि मानते हैं कि ।

वेद का कर्ता ईश्वर है 58 । नित्य ज्ञान आदि का धारक नित्यमुक्त, जगत्कर्ता एक हंश्वर बेद का कर्ता है ऐसा स्पष्ट उल्लेख सर्व प्रथम जहां तक मैं समझता हूँ जयन्त की न्यायमंत्री में भिलता है। कणाद ने तो इतना ही कहा है कि वेदबाक्यों की रचना वृद्धिपूर्वक है। गीतम आप्त वचनों को शब्दप्रमाण मानता है - आगम मानता है और उसका प्रामाण्य भी आयुर्वेद आदि शास्त्रों के प्रामाण्य की तरह ही निर्णित होता है एसा यह कहना है<sup>51</sup> । प्रशासनपाद ने सहैश्वर का वेदकर्ता के रूप में वर्णन नहीं किया है। वात्यायन न्यष्ट रूप से साक्षातकृतधर्मा ऋषियों को ही वेद का द्रष्टा और प्रवक्ता मानता है<sup>55</sup> । ट्रष्टा और प्रवक्ता इन दो शब्दों का प्रयोग बहुवचन में हुआ है, यह भ्यान देन योग्य है। वास्यायन के मत में कोई एक नित्य ईश्वर वेद का कर्ना नहीं क्योंकि उन्हों ने वैसे ईश्वर को माना ही नहीं है। उद्योतकर ने एक नित्य जगत्वर्ता ईश्वर की कल्पना को तो स्वीकृत किया है किन्त ईश्वर का वेदकर्ता के रूप में स्पष्ट उल्लेख नहीं किया। और यह भी साक्षात्कृतधर्मी ऋषियों को ही वेद के कर्ता मानता हो ऐसा छगता है। इस प्रकार वेदों को पौरुपेय-पुरुषकृत-मानने का सिद्धान न्यायनेशेपिकों में पहल से ही अर्थात् कणाद के समय से ही प्रचलित होते पर भी वह पुरुष, जयन्त के समय तक, एक नित्य जगत्कर्ती ईश्वर नहीं किन्त साक्षात्कतथर्मा अनेक पुरुष हैं, अर्थात् ऋषिमुनि हैं। सर्व प्रथम जयन्त ही एक नित्य जगत्कर्ता ईश्वर को ही वेद का कर्ता मानता है।

जयन ने ईश्वर में आनन्त को स्पष्ट रूप से सर्व प्रथम खीकार किया है । और उसके मन में यह आनन्त केवल दुःखाभावरूप नहीं किन्तु विध्यात्मक (positive) हैं ऐसा उसके कथन से फलित होता है ।

# (७) श्रीयर और ईश्वर

ईश्वर में करुणा है इसलिए वह जीवों के लिए एप्टि उरपन्न करता है। यदि ईश्वर में जीवों के प्रति करुणा है तो यह केवल सुख्मयी एप्टि को क्यों नहीं बनाता ? इसके उत्तर में श्रीयर कहता है कि वह जीवों के धमीधर्म की सहायता से सुष्टि उरपन्न करता है, अतः वह केवल सुख्मयी एप्टि कैसे बना सकता है ? इससे उनकी करुणा में कोई बाया नहीं आती, क्योंकि मृष्टिगत दुःख जीवों में वैराग्य उरपन्न कर उनके मोध का कारण बतता है ...

यदि मृष्टि की उत्पत्ति करते में ईश्वर को जीवों के धर्माधर्म का अनुसरण करना पड़ता हो तो उसका ईश्वरत्व कहां रहा? उसका स्वातन्त्र्य कहां रहा? इसके उत्तर में श्रीधर कहना है कि ईश्वर जीवों को उनके कर्मानुसार फल देता है इससे उसके ईश्वरत्व में या स्वापीनता में कोई वाधा नहीं आती, विल्क उसका ईश्वरत्व ही सिद्ध होता है। पेठ उसके संवकां की योगदाता को लग्न में रसकार उसके अनुरूप उन्हें फल देता है तो उसने उसका ऑगटब नण्ट नहीं होता । ईश्वर प्रत्येक अनीव के समझ उसके कर्म के अनेव के समझ उसके कर्म के विषायक्रवाल में उस कर्म के विषायक्रवाल में उस कर्म के विषायक्रवाल में उस कर्म का वोग्य फल उत्पन्न करके जीव के सामने उसे उपस्थित करता है।

ईश्वर के विषय में 'कोई इस प्रकार की बाधा उपस्थित करता है जगन में 'घट. पट आदि कार्यों का कती जो होंसे दिखाई देशा है. वह जगिरी है, अब जगन के कती की जी हांसी पातना चाहिए। घट कार्य का कती के पहला है पहले पहले के जगा के अवश्यक करता है पहले पहले में उप जानता है. उस कार्य के उपयन्त करता चाहता है. उस कार्य के उपयन्त करता चाहता है. 'घर अवश्यक प्रयन्त (= उत्साह, volitional effort) करता है. उसके बाद अर्थ के उपयन करता चाहता है. 'घर अवश्यक व्यापत करता है, उसके बाद अर्थ के अर्थ में देखा जाता है। अर्थ है अर्थ में बहु जाता का कती है तब बहु अर्थ है होना चाहिए।'। यह करते के अर्थ अर्थ करता के कार्य है अर्थ के कार्य में बहु अर्थ करता का कती है तब बहु अर्थ है होना चाहिए।'। यह करता है ते बहु अर्थ करता का करती है तब बहु अर्थ है होना चाहिए।'। यह करता है ते बहु कर अर्थ की ठीक नहीं, वर्थोंक इस्में तर्क के बाद कर पूछा जा सबता है कि बुद्ध के अर्थ की उसके कार्य में बहु करता के अर्थ के कार्य में घट, पट आदि कर करता चुद्धिमान है अर्थ उत्पन करता भी चुद्धिमान होना चाहिए तो इसी तर्क के आपार में यह भी स्वीक्ष करता के घट, पट आदि कर के आपार में यह भी स्वीक्ष करता के करता के घट, पट आदि कर के आपार में यह भी स्वीक्ष करता की दिस्ता होना चाहिए तो इसी तर्क के आपार में यह भी स्वीक्ष करता चाहिए कि अर्थ करता का करती होंगी है।'?'।

श्रीधर इसका विस्तृत उत्तर देता है। वह यह है-कर्तृत्व किसे कहते हो ! क्या 'शरीर के साथ सम्बन्ध होना' इसे कर्तृत्व कहने हो ? या 'जिन कारणां में अर्थ उत्पन्न करने का सामध्ये प्रतीत हुआ हो उन कारणे को कार्योत्पन्ति में प्रोरंत काना इसे कर्तृत्व कहते हो ? यदि 'शरीर के साथ सम्बन्ध होना' इसे कर्तृत्व कहते हो ना सुपुष्त व्यक्ति में और कार्य करने में उदासीन व्यक्ति में भी कर्तृत्व मानना पंडमा। अत: 'सोग्य कारणें। को कार्योत्पत्ति में प्रीरत करना ही कर्नु वे हैं एमा मानला चाहिए किन्तु 'शरीर के साथ सम्बन्ध होना' वह कर्नून्व नहीं । इस प्रकार का कर्नून्व शरीरसम्बन्ध के बिना भी शक्य है । उदाहरणार्थ, जीवानमा को अपने झरीर को प्राप्त करने के लिए किसी अन्य शरीर के साथ सन्यन्य जरूरी नहीं-जीव स्वतः ही अपने शरीर को प्रेरित करता है। यदि कहो कि जीव का पूर्वकर्मार्जित और के साथ जा संबंध है वही उसको उस शरीर की प्रेरणा करने में सहायक कारण है तो यह टीक नहीं, क्योंकि उसका अपने शरीर के साथ संस्कृत होने पर भी वह अपने शरीर रेर अपने शरीर को प्रेरित करता है एसा नहीं माना जा सकता। चाहे जिनना भी कश्च नट क्यों न हो वह अपने कन्वे पर चढ नहीं सकता और चांडे जिननी भी तीक्ष्मा छरी क्यों न हो वह अपने आपको काट नहीं सकती: उसी तरह चेतन की सहायता से भी अरीर स्वयं को प्रेरित नहीं कर सकता। यदि कहो कि जिस प्रकार जीव के द्वारा की गई प्रेरणा का आश्रय शरीर है अर्थात जीव शरीर को प्ररणा करना है, उसी प्रकार ईश्वर द्वारा की गई प्रेरणा का आश्रय भी उमका अरीर ही करेंग नहीं हो ? उसका उत्तर यह है कि ईश्वर के द्वारा की गई प्रेरणा का आध्य परमाण है। ईश्वर की प्रेरणा से परमाण स्वकार्य में प्रवृत्ता होने हैं। यहां विरोधा पुनः शंका उठाते हैं कि जीव स्वशरीर का इच्छा और प्रयत्न से प्रोहन करता है और इन्छा-प्रयत्न का फारम शरीर है, अतः इन्छा-प्रयत्न के जनन द्वारा शरीर स्वयं ही अपने आपको प्रस्ति कर सकता है ऐसा जानता चाहिए; इस प्रकार जैसे स्वशरीर को प्रारंत करने के लिए जीव का खाजरीर के साथ सम्बन्ध जरूरी है वैसे ही परमाण-आं को प्रेरित करने के लिए ईश्वर का भी शरीर के साथ सम्बन्ध जरूरी है। इस शंका का सक्षात्रान यह है कि जीव के विषय में उसकी इन्छा और प्रयत्न का कारण अरीर है किन्तु उत्पन्त हुई इच्छा और प्रयत्न जब शरीर को प्रेरित करने हैं तब प्राणा का कारण शरीर नहीं-उस समय तो अरीर प्रेरणा का कर्म है अर्थात् प्रेरणारूप किया गरीर पर ही होनी है। इस प्रकार कारकों की कार्यीत्पत्ति में धेरित करने रूप कर्नन्त्र में जरीर की अपेक्षा है ही ऐसा नियम असत्य है, कारण कि करीरव्यापार क विना केवल इन्छा ( will ) और प्रयत्न ( volitional effort ) से ही चेतन (=यानी) जड यस्तुओं को प्रेरित करता हुआ दिखाई देता है। यदि कोई कहे कि इच्छा और प्रयत्न की उत्पत्ति के हिए तो शरीर की अपेक्षा है ही—तो उसका उत्तर इतना है। है कि उत्पत्तिशील (=अनित्य) इच्छा और प्रयत्न के लिए शरीर की अवक्षा मले ही हो किन्तु जहां इन्छा और प्रयत्न नित्य और स्वासाविक हो वहां उन दोनां को जर्रार की अपेक्षा है ऐसा मानना अनुचित है, व्यर्थ है। ईश्वर में बुद्धि, इच्छा और प्रयत्न नित्य हैं, जीव में वे अनित्य हैं। दोनों ही आत्माएं हैं तो एक में नित्य और वसरे में वे अनित्य ऐसा क्यों ? आश्रय के मेद से एक ही गुण नित्य और अनित्य जगत में देखने में आता है । उदाहरणार्थ, जलीय और तेजस परमाणुओं में हप नित्य (=अपाकज) है जब कि पार्थिव परमाणुओं में रूप अनित्य (=पाकज) है 08।

जीव परमाणुओं को कार्योत्पत्ति में प्रेरित नहीं कर सकते कारण कि जीव स्वकर्मी-पार्जित इन्द्रियों के द्वारा ही विषयों को जानने वाले होने से उनको श्रीरोत्पत्ति के पूर्व विषयों का ज्ञान होना हीं नहीं तो किर सर्व विषयों का ज्ञान कैसे हो सकता है? और सर्व विषयों के ज्ञान के बिना सृष्टि जैसे कार्य को उत्पन्न करना अशक्य है! अतः असर्वेज जीवों से भिन्न सर्वेज हैम्बर की कल्पना की गई हैं। ऐसा ईश्वर ही मृष्टि का कनी है और जह परमाणु तथा कर्मी का अथिष्ठाता है वै !

ईश्वर एक है या अनेक ? इसके उत्तर में श्रीधर कहता है कि वह एक है, वयांक यदि ईश्वर अनेक हों और असर्वेह हों तो जीवों की तरह वे सृष्टि कार्ये करने में अस्तर्य ही होंगे। यह ईश्वर को अनेक मान कर सभी को सर्वेह मानने में आवेगा तो पाक से अधिक ईश्वर मानने का कोई प्रयोजन भी नहीं रहता क्यों। कि एक सर्वेह्न ईश्वर से ही, स्रिष्टकार्य हो जाता है। तथा सभी ईश्वर सर्वेह्न होंगे तो भी वे समक्ष्म होने से उनके बीच सदा ऐक्ष्मस्य तो रहेगा ही नहीं। अतः अनेक सर्वेह्न ईश्वर मानने की अपेक्षा एक सर्वेह्न ईश्वर मानना चाहिए। यदि अनेक सर्वेह्न ईश्वर मानन की अपेक्षा एक सर्वेह्न ईश्वर ही मानना चाहिए। यदि अनेक सर्वेह्न देश्वर मानकर भी उनमें एक के ही अभिष्ठाय का होप सभी सर्वेह्न ईश्वर स्वीक्षार करके तद्युसार चळते हैं ऐसा सानने में आवे तो भी वह ही वास्तायक ईश्वर कहळाने के अयक है अन्य सर्वेह्न नहीं। यदि कहीं कि सर्वेह्न

ईश्वोरों में व्यक्तिमान मतोबंद होने पर भी उनकी प्रीस्पट द्वारा म्यंटकार्य उसने के लिए किये गये निर्णय का अनुसरण करोड़ है सभी ईश्वर एक उसने का विरोध किये विना स्टिटकार्य करते हैं तो उसका अर्थ यह होता कि उनेशे केटी दिया जहां। इसमें यह सिद्ध होता है कि ईश्वर एक ही ईश्व।

हैं श्वर सर्थे हैं शतः कोई सी विषय हा कोई सी विशेष स्वसे स्वार तथा। इसी वजह से ही ऐसे अज्ञात को लेकर उत्पान होनेवाल मिन्याज्ञात से स्वसे तही। साम देव न होने से प्रवृत्ति में उसमें तही। साम देव न होने से प्रवृत्ति भी उसमें तही। साम देव न होने से प्रवृत्ति भी उसमें तही। प्रवृत्ति न होने से प्रवृत्ति भी उसमें सही। प्रवृत्ति ने प्रवृत्ति भी उसमें सही। प्रवृत्ति है । प्रवृत्ति में सम्प्रकृत्ति से प्रवृत्ति के कारण इसमें सही को उसमें सही। स्वसे स्वस्ति विषयों का अनुभव इसमें सहा हिस्से स्वस्ति विषयों का अनुभव इसमें सहा हिस्से संस्था प्रवृत्ति कारण इसमें सही से स्वस्ति विषयों का अनुभव इसमें सहा हिस्से प्रवृत्ति हैं । और अन्य स्वस्ति विश्वास कारण इसमें सही और अन्य स्वस्ति विश्वास कारण इसमें सही अंति अन्य स्वस्ति विश्वास कारण हो से हैं। अन्य स्वस्ति विश्वास कारण हो से हैं। अन्य स्वस्ति के से हैं इस अकार ये उच्छा और प्रयन्त को पूछ है और न मुक्त हैं। इस स्वस्ति हैं। एव है। ईश्वर स्वयन वह सकते हैं। पि

## (८) उदयनाचार्य और ईश्वर

न्याय-बैदेशिक परंपरा में 'हम्बर विषयक निरूपण की पराक्षास्त्र प्रस्कान्त्र इस्तानार्य इन 'न्यायकुसुसांजित्य' और 'आम्मनस्यविवेक' में 'हांहगोचर होती है । हमीन्ति उदयना चार्य स्वयं ही हम्बर को प्रदेश कर कहते हैं कि तरा अस्तित्य मेरे अयोग हैं (सर्वेश तर स्थिति:)। उदयनाचार्य हैश्वर के अस्तित्य को सिद्ध करने के न्या निस्म तर्क प्रयोक्षम करते हैं:

- (१) अवंतर्ग जात में पृथ्वी आदि हैं। वे विसाधी, सावयब और अवान्तर परिमाणवाले (अवीत अणुगरिमाण और परममहन्परिमाण के दीव के परिमाणवाले (हैं। अतः ये सभी कार्य हैं। उतः कि ती ततर तहीं आता। किन्तु कर्य कर्णों के विमा असंसय हैं। अतः उनका कोई न कोई कर्ता तो होना ही चाहिए। घट कर कर्ता कुन्हार हैं। उसी प्रकार ए॰वी आदि का भी कोई कर्णों हैं है। यह बन्ती कुन्हार हैं। उसी प्रकार ए॰वी आदि का भी कोई कर्णों हैं ही। यह बन्ती कुन्वर ही है।
- (२) आवाजनाव<sup>01</sup> अलय में परमाणुओं में कर्म (=गांत, Motion) होना है किन्तु उन कर्मों से परमाणुओं का कार्यारम्भक मंद्राग नहीं होना, परिणामकर परमाणुओं में के लिए क्षेत्र के क्षेत्र के लिए क्षेत्र के किन्तु उन कर्मों से एक्षणुकारि क्षम से कार्य नहीं होने () अता अलय में एक्षणुओं में के होना हैं उसे अनारंभक (bereft of causal efficiency) कर्म कहा गया है। परमाणुओं में कार्य वनने के लिए परमाणुओं का कार्यारम्भक संवीप होना चांहर, और परमाणुओं का ऐसा संवीप होना चांहर, और परमाणुओं का ऐसा संवीप होने चांहरण.

परमाणुशं के आरम्भक संयोग का कारण आरंभक कमें है। इस आरंभक कमें को परमाणु-शं में इस्पन्न कर के उसके द्वारा परमाणुशं का संयोजन करनेवाल कोई न कोई होना चाहिए और वहीं ईम्बर हैं। ईश्वर को मान विना अनारंभक कमें के स्थान पर आरंभक कमें होने की कोई उपपत्ति नहीं मिलती। अतः परमाणुशं में आरंभक कमें उस्पन करनेवाल और परमाणुशं के आरम्भक संयोगे का प्रयोजक—आयोजक—किसी न किसी हो मानना ही चाहिए। और वहीं ईश्वर हैं।

- (३) २१वांट ११—(अ) गुरुत्ववार्छ वस्तु नीची गिरती है । गुरुत्ववार्छ वस्तुओं के पतनका रोकना चेतन के प्रयत्न से होता है । हमारा प्रयत्न हमारे शरीर को नीचे गिरते से रोकना है । उड़ने हुए पक्षी का प्रयत्न उसके शरीर को नीचे गिरते से रोकन का है । उड़ने पक्षी के प्रयत्न से नहीं गिरती व्यांक प्रयत्न का वस्तु उस पक्षी के प्रयत्न से नहीं गिरती व्यांक प्रयत्नाल पक्षीने उसे धारण की है । गुरुत्ववार्छ जब वस्तु को किसी प्रयत्नाल वेतन व्यक्ति ने धारण की हो तो वह नीचे नहीं गिरती । ग्रह, उपप्रतः आदि अचेतन होने पर भी वे नीचे नहीं गिरते—अपनी कक्षा से च्युत नहीं होने, अतः सानना पड़ेगा कि किसी प्रयत्नवार्छ वेतन व्यक्ति ने उसे धारण कर राज होगा । यह व्यक्ति ही ईश्वर हैं । इस प्रकार ईश्वर समय ब्रह्माण्ड का अपन करें ।
- (a) इत्याद :" शब्द में 'आदि' पद है । उस 'आदि' पद से नाश अभि-प्रेन हैं। नक इस प्रकार हैं-जिस प्रकार कार्य की उत्पत्ति के लिए निमित्तकारण (=उत्पादकर्ना) आवश्यक है उसी प्रकार कार्य के नाश के छिए भी निभित्तकारण (=नाइकर्ता) आवर्यक है<sup>२०</sup>। न्याय-चैशेपिक मत के अनुसार वस्तु स्वभाव से ही नष्ट नहीं होती । वस्तु का विनाश निहेंतुक नहीं । यदि वस्तु का नाश निहेंतुक माना जायगा तो वस्त क्षणिक वन जायगी और स्थायी द्रव्य जैसी कोई वस्तु ही नहीं रहेगी । इसांखए न्याय-वैद्योपिक वस्तु के नाश को सहेतुक मानते हैं । घडे को लकडी से झटका मारने में आता है तब ही घडा आघात से फटता है । यहां झटका मारने वाला-आचात करनेवाला घटनाशका कर्ता है। उसी तरह जगत के जिन कार्यी का नाश-कर्ता माल्यम नहीं होता उसका भी नाशकर्ता होना ही चाहिए; यह है ईश्वर । तथा समग्र विश्व के नाशकर्ती के रूप में ईश्वर को मानना चाहिए। ईश्वर की उच्छा से मर्गान्त में विश्व को जबरदस्त आधात लगता है और सभी कार्य परमाणुआं से विघटित हो जान हैं। यहां आघात परमायुओं में अनारंशक गति और वेग पैदा करते हैं। आघात से उत्पन्न हुआ वेग अनारंभक कर्म को प्रत्यान्त तक चाळ रखता है<sup>गा</sup>। अतः विश्व के नाशकर्ती के रूपमें चेतन व्यक्ति को माने बिना छटकारा नहीं। वह चेतन व्यक्ति ही ईश्वर है।
- (४) कान्<sup>रा</sup>-(अ) असुक अर्थ (=बस्तु) के लिए असुक पद का प्रयोग होता है । 'असुक शब्द का असुक अर्थ है' ऐसा शब्द-अर्थ का संकेत है। इस संकेत का ज्ञान हमें गुक्रजन देते हैं, किन्तु 'असुक बन्तु असुक शब्दबाच्य है' ऐसा सकेत सब से

पहले किमने किया ? ऐसे मंदन का बाधवर्गक है वर्ताईशा है। प्रत्यकार से किश्व के नाव के साथ सभी संकेतों का नाग हो जाना है और सर्पट की उन्पान के सम्ब इंश्यर नये मंदेतों को उत्पन्न करना है-उसके लिए यह पूर्व संकेतों का आधार नहीं रखना।

(१) (व) गुर्सि की जयित के साथ वह नये मैंकेन के ऐना है एका है। की किन्तु कलाओं को भी वही प्राप्तेन करता है। पात्र वस्त्रों का का , यह उनते के कहा, तथह उनते के लक्ष्यों, लियकता, लेखनकता, ज्यादि कलाओं को गृष्टि के आपन्त में मर्ग अभ्याद के की सिरसाना है। गुल-'काव्य परम्पा झाग कलाई हमारे मन्य नक चरी आती है, यह परम्पा कही न कही में प्राप्तेन हुई होगी। अर्थात कला का अप्य प्रवर्तक=आविष्तारण=आदि गुरु-कोई होना ही चालिए। वही ईश्वर है 'है।

यहां कोई शंका करता है कि ईश्वर अध्यामि होते में वह किस प्रकार कराओं का कीवाल जीवों को बताकर कराओं का भिना सकता है ? इसका उत्तर हो .ए उद्यानावार्थ रुपट शब्दों में कहते हैं कि ईश्वर भी कार्यवध्यात्र कीव सीच में डर्गर धारण करता है और विभूति बताना हैं <sup>3</sup>।

ज्दयन का यह जबर ज़नकर कोई आपिन ज्ज्ञाना है कि न्यार-बैटेनिक प्रशेष को भोगायतन मानना है। यदि ईश्यर भें धर्म नहा है से भेगायनन कैसे ही सदना है। ईश्यर में धर्म मानना नो इंग्ट नहीं है।

टीकाकार वर्धमान इस असंगति को दूर करने का प्रयन्त करना है। वह काला है कि ईश्वर का धर्म उसके शरीर का कारण नहीं किन्तु जीवें का धर्म उसके अरीर का कारण हैं 1 %।

- (५) प्रत्यवतः 01 वेद में विषयवातु का यथार्थ निरुषण है। वेद में कहा हुआ सव सत्य है। वेद प्रसाण है। वेद का प्रसाणय निर्देश दर्शक को मृत्यक करता है। यद का प्रमाणय निर्देश दर्शक को मृत्यक करता है। रागादि दोषवाले व्यक्ति के वचन अप्रमाणभून होने हैं -अथयार्थ होने हैं जब कि राग आदि दोषरहित व्यक्ति के बचन यथार्थ ही होने हैं। रागादि दोषरहित वच्ची वस्तु को वातना है वैसा ही वस्तु को यथार्थ जान सकता है। और जैसा वह उस क्सु को जातना है वैसा ही उसका निरुषण भी कर सफता है। राग आदि दोषरहित व्यक्त स्वेद्ध होना है। वेद ऐसे रागादि दोषरहित सर्वद्ध होना है। उस प्रकार वेद का प्रमाणय है। उस प्रकार वेद का प्रमाणय राग आदि दोषरहित सर्वद्ध होने के उन्हां के दर्शक करता है।
- (६) श्रुनः "— येद के प्रामाण्य से निर्दोष ईशर को उपर मित किया है। किया सीयांसक प्रश्न करते हैं कि येद के प्रामाण्य से उसका कोई कर्ती ही करों कि की ने से करों नहीं मानते हो ? त्याय वैद्योधिक उत्तर देते हैं कि आयुर्वेद आदि उपन्य जिस प्रकार पुरुषकुत हैं, उसी प्रकार वेद भी पुरुषकृत होने चाहिए। वेट का उंपनि में वहीं डिश्यर है।

- (७) बाब्यान : —वेद बाबयरूप है। वेद वाक्यों पर से यह सिद्ध होता है कि वेद का कोई कर्ता होना ही चाहिए । सहाभारतगत शक्यों का कर्ता जिस प्रकार ज्यास है उमी प्रकार वेदगत बाक्यों का कर्ता भी होना चाहिए और वह ईश्वर ही है।
- (८) म<sup>ुः आविष्यात्ता</sup> सृष्टि के आरंभ में दो अणुओं का संयोग हो कर द्वयणक वनता है। यह द्वयणक का परिमाण अणुपरिमाणजन्य नहीं क्योंकि यदि उसके परिमाण को अणुपरिमाणजन्य माना जायगा तो उसका (द्वाचणुक का) परिमाण अणुतर बनने का प्रसंग आयगा। वह महत्परिमाणजन्य भी नहीं वयोंकि अणुओं में महता-परिमाण नहीं होता । नथा द्वाचणुक के परिमाण को महत्परिमाण न्याय-धैद्रोषिक नहीं सानते । द्वर्यणुक का परिसाण भी अगुपरिसाण ही है, किन्तु अगु के अगुपरिसाण और इच्युक के अणुपरिमाण के बीच थोड़ा भेद है, द्वचणुक का अणुपरिमाण थोड़ा अल्प अभुपरिमाण है। अर्थान अभु के परिमाण की अपेक्षा द्वचणुक का परिमाण थाडा स्थूल है। ऐसी अवस्था में इन्चणुक का परिमाण किससे उत्पन्न होता है यह प्रश्न उठता है। इस उलझन को सलझाने के लिए न्याय-धैशेपिक ने यह सिद्धान्त माना है कि संख्या से भी परिमाण उत्पन्त हो सकता है । द्वचणुक का परिमाण दो परमाणुओं में रही हुई द्वित्व संख्या से उत्पन्त होता है; किन्तु न्याय-वैशे पिक के मत में द्वित्व, आदि संख्या की उत्पत्ति के लिए अपेक्षाबुद्धि आवश्यक है। अपेक्षा बुद्धि यह तो चेतन का धर्म है, और जीवों ने तो अभीतक शरीर, इन्द्रियाँ आदि प्राप्त ही नहीं की। अतः जीवें की अपेक्षाबुद्धि इस द्वित्व संख्या की उत्पत्ति में कारणभूत नहीं हो सकती । इसलिए जिस चेतन की अपेक्षाबुद्धि सृष्टि के प्रारंभ में दो परमाणुओं में द्वित्व संख्या उत्पन्न करती है वही ईश्वर है<sup>75</sup>।

जीव का प्रयत्न जिस को साक्षात प्रेरित करता है वह उसका शरीर है। उसी तर ईश्यर जिसको साक्षात प्रेरित करता है वह उसका शरीर माना जायगा । इंश्यरप्रयत्न परमाणुजां को साक्षात प्रेरित करता है, जतः इस अर्थ में परमाणुजां को क्षेत्रश्चर करता है। उदयानावार्य इसी अर्थ में परमाणुजां को ईश्यर का शरीर माना जा सकता है। उदयानावार्य होती आवक्षकाप्रवर्तक के रूप में ईश्यर का शरीर मानता है । नथा उदयनावार्य ने आवक्षकाप्रवर्तक के रूप में ईश्यर को सिद्ध करते समय जिसके अंशर कलाकीशल वताया जाता है – सिखाया जाता है सिसा शरीर भी ईश्यर वारण करता है ऐसा कहा है। इतना होने पर भी ईश्यर अशरीरी है इस न्याय-वेशियंकां की परम्परा के स्थापित मत का वह विशेष नहीं करता। वे ईश्यर में आनन्द गुण को मानते हुए नजर आते हैं। अ उन्होंने ईश्यर को वेदकर्ती भी मान है। इन हो बातों में वे जयन्त का अनुसरण करते हैं। वे बुद्धि, इच्छा और प्रयत्न इन तीनों को ईश्यर में मानते हुँ।

उर्यमाचार्य एक महत्त्व के प्रश्नकी चर्चा करते हैं। यह यह है—शरीर के बिना मुद्रि नहीं और शरीर के दूर होने से जुद्धि दूर हो जाती है यह बात अनित्य चुद्धि के खिर हैं। किन्तु नित्य मुद्धि के खिर शरीर की कोई चपयोगिता नहीं। अतः नित्य मुद्रियाख ईश्वर अशरीरों है, ऐसा न्याय-वैशेषेकों का कथन है। इसी तर्क को बढा कर कहा जा सकता है कि यदि ईन्धर का प्रयत्न नित्य है तो उसे भी कान-इच्छा की कोई उपयोगिता नहीं होनी चाहिए। निन्य प्रयत्न के आंतरिक ईन्धर में वृद्धि और इच्छा को क्यों मानते हो?

इस प्रश्न का उदयनाचार्य द्वारा दिया गया उत्तर विचारणीय है। वह सहता है कि अनित्य प्रयत्न में दो धर्म हैं--(१) वह झानजन्य है. (२) झान का जो विकस होता है यही प्रयत्नका विषय होता है 16 । प्रवत्न किय होने से आधानताम (स्वोत्पत्ति) के लिए ज्ञान की आवश्यकता नहीं किन्त विकय के लिए की उसे ज्ञान की आवश्यकता है<sup>79</sup>। प्रयत्न स्वरूप से ही विषयप्र**पण नहीं होता। वर्ष उसे** स्वरूप से ही विषयप्रवर्ण माना जायगा तो प्रयत्न और झान में ओई भेद ही वहीं एडेस्ड ह प्रयत्न और ज्ञान के बीच यही भेद है कि प्रयत्न सक्ष्य से अर्थभक्ष सही अर्थ कि जान स्वरूप से अर्थप्रवण है। यदि ईश्वर के किय प्रयत की निर्विषय गाना आपना की ऐसा निर्विषय प्रयत्न विषयों का (= परमाणुआं का) प्रेरक कैसे कर सकता है है अला प्रयत्न को सविषय ही मानना चाहिए। और उसे सविषय माना आवाग से अन को मानना ही पड़ेगा क्योंकि वह ज्ञान के द्वारा ही सविषय बनता है " । कहां कोई क्षेत्र उठा सकता है कि न्यायवैशेषिको द्वारा मपुष्तावस्था में माना हुआ जीवनपूर्वक प्रवत्स तो झानेच्छापूर्वक न होने पर भी सदिपय है तो फिर उस ईंग्यर के किस प्रयान की भी ज्ञान-इच्छा निरपेक्ष सविपय क्यों नहीं मानते हो ? उदयन इसका उत्तर देते हुए कहते हैं कि जीवनपूर्वक प्रयत्न ज्ञानेच्छापूर्वक प्रयत्न से फिल्न वर्जन का है अब जीवन पर्वक प्रयत्नके आधार से जो प्रयत्न जीवनपर्वक नहीं ऐसे ईसार के लिए प्रकार के विषय में ऐसा निश्रय नहीं किया जा सकता 151

## (९) समापन

इस ईश्वरविषयक चर्चा का समापन हो महत्त्व की बातों का विकार कर के करेंचे। वे हो बाते ये हैं — (अ) न्याय-वैहोबिकों की ईश्वरक्तपता का काषार (1000कां) और (व) ईश्वर में बुद्धि, इच्छा और शबल मानने के विकास में न्याक-वैहोबिक-विचारकों के मतभेद का तार्किक मुख।

(अ) न्याय-वैशेषिक की ईश्वाकलपना का आधार : अगरकार्त ईन्यर की करपना का आधार निर्माणकायकर्ता योगी है। इसका सुचन वास्त्यायन व्यवकार हो हमें सिक्या है। वास्त्यायन तो उस योगी को ही ईश्वर मानता है ऐसी ब्यावा है।

## निर्माणकाय की प्रक्रिया के अंगः

- (१) योगी केवल संकल्प से ही निर्माणकाय अपकृत है। उसमें अभिरचेटा की अपेक्षा नहीं एहती |
- (२) योगी के संकल्पमात्र से ही परमाणुकों में व्यरंगक कर्म (motion) करणन्म होता है।

- (३) उस कर्म (motion) के द्वारा परमाणु संयुक्त होकर दृश्यणुकादिकम से निर्माण-काय उत्पन्न करते हैं।
- (४) परमाण निर्माणकाय के उपादानकारण हैं।
- (५) योगी निर्माणकायका कर्ता (= निमित्तकारण) है।
- (६) योगी अपने पूर्वकर्मी (संचित कर्मी) को अन्तिम जन्म में भोग लेने के लिए निर्माणकाय बनाता है।
- (3) अपने पूर्वेक्टन एक विशेष कर्म के फलस्वरूप योगी का निर्माणकाय का संकल्प व्याधान की प्राप्त नहीं होना।

#### जगन्निर्माणप्रक्रिया के अंगः

- (१) ईश्वर संकल्पमात्र से ही जगत का सर्जन करता है, उसमें शरीरचेष्टा की अपेक्षा नहीं रहती—अरीर की अपेक्षा नहीं रहती । ईश्वर अशरीरी है।
- (२) ईश्वर के संकरपमात्र से परमाणुआं में आरंभक कर्म (motion) उत्पन्न होता है।
- (३) उस कमें (motion) के द्वारा परमाणु संयुक्त होकर द्वायणुकादि क्रम से जगत के सभी कार्यों को उत्पन्न करते हैं।
- (४) परमाणु जगत के उपादानकारण हैं।
- (५) ईश्वर जगतकाकर्ताहै ।
- (६) जीव अपने पूर्वकर्मों का फल भोग सके इसके लिए ईश्वर जगत उत्पन्न करता है।

निर्माणकाय की प्रक्रिया के सातवे अंग का जगन्निर्माण की प्रक्रिया के अंग के साथ मेल नहीं बैठने से प्रायः कर के न्याय वैशेषिक चिन्तकों ने उसे छोड दिया है। ईश्वर में अपने पूर्वकृत कर्मजन्य धर्म नहीं होता इसलिए ईश्वर में धर्मका अभाव माना गया है।

इस प्रकार निर्माणकायनिर्माण की प्रक्रिया मामूली परिवर्तन के साथ जग-निर्माण की प्रक्रिया वन जाती हैं । इससे स्पष्ट होता है कि जगन्कर्ता ईश्वर की मान्यता का आधार (model) निर्माणकायकर्ता योगी हैं ।

(ब) ईश्वर में बुद्धि, इच्छा और प्रयत्न की मान्यता के विषय में न्यायवैद्देशिक क्षित्वारकों के मतभेद का तार्किक मूल : प्रयत्न का कारण इच्छा है, इच्छा का कारण बुद्धि हैं। क्षान के बाद इच्छा होती हैं। इच्छा के बाद प्रयत्न होता है। यदि प्रयत्न निस्ते हैं वो बुद्धि और इच्छा को मानने का कोई प्रयोजन नहीं रहता। जो लोग ईश्वर में प्रयत्न ने किस कु बुद्धि और इच्छा को मानते हैं और इच्छा को निस्य मानते हैं उन्हें बुद्धि और मानने की आवश्यकता नहीं रहती। जो लोग इच्छा और प्रयत्न को न

मान कर केवल खुद्धिका ही ईश्वर में सानते हैं उनके विरुद्ध इस दृष्टि से क्या भी आहे कहा जा सकता। इस दृष्टि से वे सच्चे लगते हैं। श्रीधर ईश्वर में केवल अधि को ही मानता है।

किन्त ईश्वर में केवल ज्ञान ही है तो वह जगन्तिर्माण कैसे कर सकता है? इच्छा को तो ईश्वर में मानना ही चाहिए। ईश्वर में इच्छा मानी जाय तो उसे किए ही माननी पड़ेगी और ऐसी नित्य इच्छा ज्ञान को निरर्थक तो नहीं बना देगी ? नहीं, कात निरर्थक नहीं बनेगा। ईश्वर की इच्छा स्वरूप से नित्य है-अर्थात वह मनःसंबोधकापेक नहीं | किन्तु उसका विषय कभी यह होता है तो कभी वह होता है । उसके विषय छ नियामक ज्ञान है। ईश्वर का ज्ञान तो युगपद सर्वविषयक है तो उसकी इच्छा खगपह सर्वविषयक क्यों नहीं ? जीव भी जिन विषयों को जानता होता है उन सक्की हुन्छ। नहीं करता किन्त जो भोगयोग्य है उसको ही चाहता है। उसी तरह बस्ति ईम्बर सभी विषयों को जानता है किर भी जो विषय उस उस समय उस उस और के भोगने योग्य होते हैं उसीकी इच्छा करता है। ईश्वर यह भोगयोग्यता जान से जानका है। जीव भी अमुक वस्तु उसे सुलकर है या दुःखकर है यह झान से जानता है। इस अपेक्षा से ईश्वर में ज्ञान और इच्छा दोनों को माननेवाले सच्चे समते हैं. उद्योतकर ईश्वर में ज्ञान और इच्छा दोनें। मानते हैं।

किन्त यहां कोई प्रश्न कर सकता है कि इच्छा में ही ऐसा अविद्धय क्यें। वहीं मान लेते कि ईश्वर जिस समय जिसके लिए जो योग्य फल होता है उस समय उसके लिए वही फल चाहें I ईश्वर की इच्छा कभी अयोग्य होती ही नहीं, स्वरः केंग्ब ही होती हैं ऐसा क्यें। न माना जाय ? और इसे ही उसकी इच्छा का महत्त्व का अविकास करें। नहीं मान लिया जाय? ऐसी इच्छा मानने पर सर्वविश्यक नित्य क्रान की कोई आवरयकता नहीं रहती। अतः ईश्वर में केवल इच्छा माननेवाले का सक ही का सकता हैं । प्रशस्तपाद महेश्वर में केवल संकल्प को ही मानता है। सहेश्वर के संकल्प को ज्ञानकी कोई आवश्यकता नहीं रहती ।

#### मॉर्च्या .

- १ तन्मातः सूत्रकारमतेः नास्तीश्वरः । **जुक्तिवीधिकः, काः १**८५ ।
- 3 "The Vallesika Sutras...originally did not accept the existence of God." Garbe, Philosophy of Ancient India, p. 23.
- 3 ...अणनां सनसार्व्यादां कर्मादृष्टकाहितमः। चै. स्तः ५.१.११ |-
- ४ बुद्धिपूर्वा बाक्यकृतिबंदिः। वै। 📆 ६.१६३ 🖟 🗼 🐇 🔻

- प्रोती हि श्रीमद्विष्यक्षा विद्वितित्वक्षित्रज्ञमत्त्रभैक्ष्मी विद्याय तद्दरमाग्योग्यानि तेषु त्रिवशित्रप्रकृष् नाति ताति महिद्याणि जर्गगाणि चर्णान्यावरणानि च मुक्तैगत्वसम्बद्ध-क्षिताति सुद्दीच्या सङ्ग्रदर्मकृत्यस्मयति प्राप्तेवर्थे उत्तीत्वसुपर्भोगेन वर्मणा क्षयः। न्यायम्ते, ता. १. ९. ८८ ।
- भाति अङ्गेन च इन्द्रियार्थमन्तिकर्मस्वनाइ...। सां, तः, कौ. ५ । प्रतिगमिमुच्येन वर्गते...। न्यायम्,भा. ६, ए. १००३ ।
- मर्गादी क्यांशित नेत्र स्मादिस्मस्युपमात् अवत्रयमेतत् । अतादिः ससार इति प्रयोभ्यस्त-सर्वे प्रतिपादितमेतत् । न्यायद्याः ३ ५.६५ ।
- ८ दनियं स्थायभाष्य ४.२.३८.५२.४६ ।
- तम नर्भवरणन्याविक्य ज्ञानस्थानस्याविक्यम् । योगम्त्र ३,३६ । तारक मर्वविषय सर्वधाविषयस्य चेति विवेदकं ज्ञानम् । योगसन्त्र ३,५४ ।
- प-सा तु अवस्थितियाणीस्थिति तनालेच्याऽव्ययेवनाः सर्वतः सर्वतिसम्महा विषय-व्यवस्थितियाँवीऽप्रसीवते । स्वायक्षा ३.० ३
- ११ तदः पुतः गाजिता भोगभवयं अहेकानिम्हानन्तर सर्वःत्रभवतृत्तिच्याः उद्योशेस्याः प्रतन्त्वागोस्याः प्रतन्त्वान् प्रति प्रस्तान् प्रति प्रस्तान् प्रति प्रस्तान् प्रति प्रति
- १२ ......वदायोऽसवर्यकालं ससागंत्रायानं सर्वप्राणिनां तिशि विश्रासार्थं सकस्त्रमुवनार्यनेष्ठेत्यस्य सिक्तीर्थनः कालं .. धारप्रमाणवर्याः विनाताः ।...वतः प्रविभक्ताः राष्ट्राणवोऽवतित्वन्तं वस्याधर्य-सम्बन्धरावृद्धिः धार्यानस्तावरनोवं कालन् । पदार्थयमीसः, ८, १२२–१२६ ।
- १১ ইअस्पेशकाती तिनित्तं ज्ञान. सञ्चाद्वासनकारण किस् र उक्तं प्रथिव्यादि परपस्थ्य पर-साणुनक्षित अध्यति । स्याच्या, ४.१२१ ।
- १४ त झूनः कर्माचवपंक्ष ईक्षरः कारणसिति । न्यायया, ४.१.२१ |
- १५ कोडनुप्रहार्थः / यक् यथाभूतं रत्यः च यदा विपाककालः तन् तथा तदा विनिधुंक्त इति । स्यायकाः, ४१.२.१।
- १६ व्य निल्मिन्यर्थ धर्मश्रेयध्येम्, न ता धर्मा भवतीति । निल्लिमिति ब्रमः ।.....न चेथरे धर्मोऽस्तील्लोखमनत् । न्यायवा० ४ १ २९ ।
- १७ सङ्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-बुद्धय एव तस्य गुणाः । न्यायवाः ४.१.२९ |
- १८ इच्छा नु विद्यतेऽफ़्रिशुऽब्याहता सर्वार्थेषु यथा बुद्धिरिति । न्यायवा. ४.१.२१ ।

- २० न कारणिस्थर: विकल्पानुभारते:-कर्मा चेदीश्वरः, कि सामेश्वः करोति क्य किरणेश्वः ति । किं चातः ? यदि सापेशः, येन करोति तस्याकर्मा, एक्यन्यक्रामः प्रवादः, उद्दर्शः कार्यः केव करोति तस्याकर्तेति । अथायं किस्विदनपेक्ष्य व करोति तद्वर्श्वरत्नाः प्रवादः । अवस्थितंक्रकेक्ष्य करोति, एक्मि पुरुषकर्माकरः मेवेत् अनिमोक्षयं असम्बद्धाः । स्यायक्षाः ॥ १.१.२३ ।
- ११ ितर्मेक्षकर्तृत्वस्यानस्युवगमात् धनांधर्मियकल्यारिशेषो स्नित्त, त सम्बर्धान्धिन क्ष्मै के इति । येन करोति तस्यावनिति चेत् , तानेकान्यात् , तानेकान्यात् , वारेक्यान्योऽस्ति को के क्ष्मेति के तम करोति ति स्वाधनेवित्त पुत्रका काणान्यो । तान्यार्थ करोति कर्मात्रक सम्बर्धन करोति तद्यायां दण्डादि करोति, तद्याथानो करादि । व पत्रकर्त्वते कर्मात्रक्ष्मेत्रक्ष्मेत्रक्ष्मेत्रक्ष्मेत्रक्ष्मेत्रक्ष्मेत्रक्ष्मेत्रकादि । वार्यक्षेत्रकादि क्ष्मित्रक्षम् , वक्ष्मेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्ष
- २२ अवायमीभ्यरः कुर्वाणः किमर्थं करोति ! कोके हि वे क्यांतरे स्वीक के विकित्तरिक प्रवर्तन्ते इदमाप्त्याभि इदे हास्यामि विति, ल पुनिस्तर्य हेक्यरिक कुक्तामकत, कोकदेव वितित्यात् । कोशर्यनिययेक-ऐके तावा बुनते कोशर्यमीवाः इक्कांति । क्यांनिक्त्या, कोक हि वाम स्वर्य भवति, विना कोश्या एतिमिक्त्या, प व क्यांति अक्यत् . क्यांनिक्तामधित । इःस्वित्य-कुक्तामधित । इःस्वित्य-कुक्तामधित । इःस्वित्य-कुक्तामधित । एतरिक ताहोति वितित्य-क्यांनिक्यां-क्यांनिक्यं क्यांनिक्यां क्यांनिक्यां मन्त्रते म क्यांनिक्यां मन्त्रते में क्यांनिक्यां क्यांनिक्यांनिक्यां क्यांनिक्यां क्यांनिक्यांनिक्यां क्यांनिक्यांनिक्यां क्यांनिक्यांनिक्यां क्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्यांनिक्
- २३ तत्स्वाभाष्यात् सन्तत्रश्रसिति चेत्-व्यव सन्तर्वे वस्त्र प्रश्नीसन्तराः न प्राप्तिनित्तः न प्रश्नीसन्तराः न प्राप्तुतः, न हि प्रश्नीस्वानकं तस्त्र विकृषिर्युक्तः स्वीः क्रोमोश्मीसर्वं प्राप्तिति तस्त्रस्थकः क्शनताः । न्यायवाः, ४.१.२९ )

- २४ तेतः श्रीयः बुद्धितस्यन विशेषणात्-चुद्धिननस्यिति प्रतिशक्तिमः बुद्धितस्या च विश्वित्यमाणं गापेश्ची च न गर्वदा प्रवत्ति, त सर्वेनश्चरित्तः, कात्रे उत्पादस्यि, यस्य कारणसाक्तिस्य नद्द भवति, यस्यविद्धितकाणं तत्र भवति, न च सर्वेद्य युणपद्दकारणसान्तिष्यमरित्, अत्तः मर्वेश्य दुणप्रदृष्यादी न प्रसक्तः, स नगरु प्रवर्तमानी धर्माधर्मयाः पश्चिपकारमपेक्षते । स्याययाः ४-९-११
- २० त च पुदिवनया विनेक्प्य्य जयदृत्याचे घटत इति । सा च बुद्धिः सर्वार्थाऽनीतानागतवर्तमान-विषया प्रत्यक्षाः नामुक्ताविको नामित्रक्षां, न तत्त्रासुमाने मानग इति । झानित्यत्याच्य न संस्थारः – निया विकानप्रीक्ष्यवित न तत्र संस्थारो विषय इति, संस्थारानाशान बुद्धिनित्यत्वाच्य न स्मृतिः, स्कृत्यनाथाच्य नामुपानग्, । न दुःखमध्यस्थानाथान् । अत एव न वैराग्यमिति–दुःखानाथाव्य विकायन इति । अत एव न द्वेषा दुःखानाथानिति । इच्छा तु विधावेऽविरुद्धाः सर्वार्थेषु यथा चुद्धिनित । न्यायवा, ४ ६ ६ १ ।
- ६६ अ.ग कियमं बडो मुक्त इति । न बडो कुःलाभागावन, अबद्धलान्त मुक्त इति—बन्धवान् मुख्यन इति, न च भगवि बन्धवमस्त्तीति अनो न मुक्त इति । न्यायाया, ४,९,२० ।
- २.९ आत्मान्त्रगणानम्बन्धार्विष्टानृत्वमनुस्थलिति चेत्-अथ मन्यमं अर्थान्तरसम्बायिनो चे धर्माधर्माः तेन साक्षारीयाण सम्बध्यन्ते न पारमधेणः न चासम्बद्धमनुष्टातु शक्यते, न चत्रविष्टिरपोर्थार्थाः प्रानिर्धेता । न्यायया. ४.१.२१ ।
- २८ तम न, अनसम्बन्धीस्थले । स्याययाः ४.१.२१ |
- २९ येडन्यतं सर्वातं नेच्छिन्तं तेवातन्वणुपनःसंयोगोववनोरस्ति सम्बन्धः । न्यायवाः ४.१.२१ |
- २० स पुनगरमेशस्मस्यस्यः किं व्यायकोऽज्यायको वा इति अश्रामायवृद्धाकरणीयः प्रश्नः । आह्मे-श्रमस्यस्योऽस्तरियतिय जन्मते वनतुम् । न्याययाः ४.१.२१ ।
- ३१ न्यायवा, ४.१.२१ |
- १९ ...तस्माद्विनाजिन्वेनारि कार्यस्वादुनानात् ..अववा समिवेकाविज्ञिन्दस्वमेव हेतुमिन्दथमहे... । न्यायमी भा. १, १० १७९ ।
- २२ अहरवत्त्व च कर्तुरतृरक्षवित्रो नास्तित्वतिस्थानुरहरोः नाक्वप्रवातवनस्यतीनामकर्तुत्वभिति न विनक्षता । न्यायमः भा. १, १, ९८० |
- १४ परलंकिनािक्तिम्हण्यानातां कर्मगमि कारणत्वाम्नुस्मात् । अत्र जगर्झेकिन्यं कर्मव्यति-गंकण न घटत इति कर्मगामदरयमानासागि कारणत्वं कल्प्यते तत्र, यथेवमचेतनेक्यः कारक-स्यथेननाविधित्यतेस्यः कार्यात्वादानुस्पत्तः कर्नाऽपि चेतनस्तैवामधिकाता करूप्यताम् । न्यायम् सा. १, १, १८०।
- रेप न चेतरेतराश्रयम् आगमैकप्तरणत्याभावादीश्वरासिद्धेः । न्याय भा. १, ८. १८६ ।

- हेश्वर ३६ यथा चेदनध्रपनितरप्रपविसहतमवर्णक्य चेदन एव बहिन्तुर्वाने, त्या विन्धानाह क्या ह बिलक्षण एवं कर्ताऽनुवास्त्रते । न्यायमं, भा, १, ७, १८३ ।
- ३७ न हीटर्ग परिटरयमानमनेकरूपमपिनितपत्रप्राणिगतविविवयसदःसम्। यस स्वनादिक वैस् अनतिक्षायेन पुंसा वर्तुं शक्यभिति । स्यायमं, भार १, पू. १८३ :
- तथेयतःक्षेत्रोवयस्य निरविषप्राणिमुखदःकसायनस्य सृष्टिमंहान्मविष्यतः सर्वयः वह स जानस्नेव छष्टा भवितुमईति महेश्वरः । तरमात्सर्वद्यः । न्यायसं, सा. ६, ३, ६८८ ।
- ३९ अपि च यथा नियतविषयवर्षानां चक्क्षावीन्द्रियाणामिक्छाता के.दश. तथेकाया मर्वत्र . १४ सक्तरक्षेत्रज्ञकर्मवितियोगेष प्रभवकीय्वरः तृष्येक्षया सर्वज्ञः । स्यायमे, सा. १, १, १८० ।
- प्रसामसर्विविहर्वे हि शागिरिमञ्ज्ञेषनम् । न च गगाविनिः रङ्कः नव्यक्तिः सर्वेवतः ॥ न्यायमं. भा.१, पृ.१८४।
- निर्द्धं तडज्ञानं कथनिति चेर-ास्मिन धणमध्यज्ञाति मी। तिन्छाप्रेयंनामध्यांबीनमान-प्रकारव्यवहारविरमप्रसद्भातः । प्रख्यवेलायां तहि कुत्तरतिक्रयन्वकरनेतीन वेश-भेतम-आप्रक्या-िसर्थे निखारवे तदा विनाशकारणाभावात अस्य अत्मन इव तक्कावस्य कियन्त्रं मेरस्यति । पुनुष्य सर्गकाले तदुत्विकारणाभावावि तित्वं ज्ञानमः । न्यायमं . मा. १, पृ १८० ।
- ४२ एवटच तहतीतावागतस्थमव्यवहिनादिनमगतवगतुविषयं, व भित्रम, अन्नीयःद्वित्यन्तरुपः<del>गे</del> । कमाश्रमणे कचित्रज्ञातृत्व स्यादिति व्यवहारखोरः । वीगरद्वेत सर्वज्ञातृत्वे कृतरद्यं क्रानमेर 🗓 त्यायमं, भा. १, पृ. १८४।
- ४३ प्रत्यक्षसाध्रम्यांच तस्त्रानं प्रत्यक्षमुख्यते, न पुनरिद्विशर्यसीत्क्रवीत्प्रतम्बसस्यानितः अञ्चलका नामेनार्थानां सबित्प्रकादोनेव तेन ग्रहणातः। न्यायमी, भा. १, १, १८४।
- ४४ आतमदन्येऽज्यातमगुणा वेऽत्य सन्ति, ते निस्त्रा एउ, सनन्मदोगानंगक्षकसम्बातः । दृख्यःकः स्तस्य तावन्त सन्त्येव । भावनाख्येन संस्कारणारि न प्रयोजनम् : सर्ववा सनाधविद्यान्त्रेन स्मृत्यभावात् । अत एव व तस्यातुमानिकं ज्ञानसिन्यते । धर्नस्तु भृतानुग्रह्दनां वस्तृरना-भाव्याद्मवन्न वार्थते । तस्य च फलं परार्थनिष्पचिरेत । सुख त्वस्य नित्यमेद, नित्यनन्द्रन्त नागमात्प्रतीते: । अमुखितरय चैनविधकार्यारम्भयोग्यताऽभावात् ॥ न्यायमे, भा. १, ५ ५८५ ।
- ४५ तेष दोष:-अनात्मजनरसंयोगजत्वादिच्छा स्वरूपमात्रेण वित्याऽि दशक्तिमर्गेण दशक्तिमहारण वा विषयेणानुरज्यते । सर्गतेहारयोरन्तराले नु जगतः स्थिलकस्थायां अस्मानकर्मण इदसस्य संपद्यताभितीच्छा भवति प्रजापतेः । न्यायमं, भा. १, १, १८५।
- ४६ प्रयत्नस्तस्य संकल्पविशेषात्मक एव । न्यायमं, भा. ५, ५ ५८५ ।
- ४७ तदेवं नवस्य आतमगुणेस्य पञ्च ज्ञानमुक्किक्काप्रयत्नधर्माः सन्तीयो । बन्धारन्तु दुःसद्वेदरः धर्मसंस्कारा न सन्तीत्यात्मविशेष एकेश्रो न द्रव्यान्तसम् । न्यायमं, भा १, ३ १८० ।
- उच्यते --- ज्ञानचिकीर्षाप्रयक्षयोगिरवं कर्तृत्वमाचक्षते । तच्चेथरे विष् एवेत्युक्तमेनः । स्वत्तरीरप्रेरणे व स्थमग्रीगस्याप्यात्मनं वर्तुत्वम् । इन्डामात्रेण च तन्य वर्तुः वीत्र अनेकः व्यापारविर्वर्तनोपासदुर्बहरूलेलका उटकविक्ल्पोऽि प्रत्युकः । न्यायमं, भा. ५, १. १८७ ।

- पर प्रतिका क्षय आत्मेनब्रावनुत्रित । तक्तिका पुरुष्कर्यक्ते तक्षेत्र प्रयाणकः ॥ क्यायमं, सा १, ५, १८५ ।
- ५० यस्तु प्रयोजनविकत्यः —िक्षपर्य सृतिनि जगिन्त सम्बान् र इति—सोडिप न पेश्वलः । स्वसाद एयेप सगदाः यत कमिना सत्ति, कडायिक संहर्गत विश्वमिति । वश्च पुनर्निवनकाल एग्रेडिप्य स्वसाद इति चेर्—आदित्यं प्रण्यु विज्ञानीतिय यो नियनकालमुदेखल्यमिति च । स्यादार्यं, सा. १, ए. १८६ ।
- भी अर्थिकि कारसर्ग त तीवा क्रवार्थना । प्रवर्तमाना दृश्यस्त न हि की असु दृष्टिताः । स्यायमं, ता. १, १ १८६ ।
- ५२ अथना अनुसम्बीव सर्वसहारावारमनादीवरः । स्यायम्, मा. १, पु १८६ ।
- ५३ जनाञ्चनपेस्कागनुविद्या एपान्यानः । ते च धर्मध्र वृत्तिगद्यस्तन्त्वार्यवर्षपुरद्वारयेष्यस्यक्रम्यानाः वर्ध नानुकरण्याः ८ अनुसुक्तक्रमानाः वर्ध नानुकरण्याः ८ अनुसुक्तक्रमानाः क्ष्मा । सर्गयन्त्रेण च तत्त्रक्रांपरोगास्यवर् कृति अनुकर्णयोगोगाय न्यात्रियाः स्वाप्त्रेष्य भगवारः । अपनेत्राप्त्रेष्य प्रत्यान्त्रयान्त्रयान्त्रयाः विश्वान्त्रयं अन्तत्ताः भुवत्रापर्वेद्यस्य प्रत्यान्त्रयं अन्तिति वर्षमान्त्रयं अन्ति । अपनेत्रयं प्रत्यान्त्रयं प्रत्याप्त्रयं प्रत्यान्त्रयं अन्ति । अपनेत्रयं प्रत्याप्त्रयं प्रत्याप्त्रयं प्रत्याप्त्रयं प्रत्याप्त्रयं । अपनेत्रयं प्रत्याप्त्रयं । अपनेत्रयं । अप
- ५४ नत् च युग-तंत्र महन्त्रसन्त्रम्बहरणजनुग्रन्तम्, अविनाशिनां कर्मणां फलायमोगप्रतिवस्था-सम्भग्नाितं चोवितम्, न युक्तमेनन्—ईथ्रेच्छाप्रनिवदानां कर्मणां स्निभितवक्षानामबस्थानात् । निवस्छाप्रेरितानि कर्माणि फलमाद्धति । तिर्च्छाप्रतिवद्यानि च तत्रोद्यासते । कस्मादेशमिति चेत्—अचेतनानां चेतनानिधिष्ठितानां स्वकार्यकरणानुग्रन्त्रमेः । न्यायमां सा. १, पृ १८६ ।
- ग्ने एव तर्हि ईश्वंस्टीय भवतु कर्वी संहर्वी, किं कर्मिसः १—मैवम्-कर्मिनिया जन-हैन्वस्थानुस्तिः । क्रांनेपस्थानंत्रित् क्यो दोषा दर्शिता एव—ईश्वस्य निर्देशस्त् , क्रमेचीद्तानर्थ-कृषम्, अनिसंश्वितस्थर्यति । तस्मात् कर्मणामेव नियोजने स्वातन्त्र्यप्रीक्षस्य, न तिन्तरपेक्षम् । न्यायमं, मा. १, प. १८७।
- ५६ वेदस्य पुरुषः कर्ना...वैलोकवनिर्माणनिषुणः परमेश्वरः । स्यायमं, भा. १ प १७५
- ५.९ आस्पोपनेनः मदाः । न्यायम् १.१८ । सन्यायुर्नेद्रप्रापाण्यवच तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्यात् । न्यायसः २१.६८ ।
- ५८ य एव आण्या वेदार्थातां द्राज्ञर प्रवक्तारश्च ते .. । न्यायमा. २.९६८ ।
- ५९. पगर्थ प्रश्तोऽि न सुखरयोम् क्योजि, विधिवक्रगांत्रप्रसहायस्य कर्तृत्वारिव्यर्थः । न चैवं सनि करुणविशेषः, वृःस्रोत्नारस्य वैराग्यजनवद्वारेण परसपुरुपार्थहेतुस्वात् । कन्द्स्त्री प. १२२ ।
- म हि सर्वप्राणिनां कम्पीनुस्य फळ प्रमण्डन् कवसनीभ्वरः स्याविति भावः । न हि योग्यनानुष्यंत्रा स्थानां कन्यविशेश्वरः प्रमुख्युर्भवित । कन्द्स्ती पू. १३३ ।
- मंत्रंकि कर्तं कारकत्वरुपमत्रमायति, ततः इन्छतीयद्वरंगेम निर्वेजीयमामिति, ततः प्रयतते, तत्व कार्यं व्यापायति, ततः प्ररणान्यभिष्ठिति, ततः कार्यात्म भिक्ति ततः कार्यात्म भिक्ति ततः कार्यात्म भिक्ति कार्यात्म भिक्ति व करोतित्यन्यक्ष्मिति कार्यात्म । कार्यात्

- ६२ प्रभावातिवायाव्यगीसम्बद्धिमानेवाधमीत्यः कृतिस्ति । १,००नो,६४०णीरकमानीन्धं न वाष्मोतिति चेत् १ कृत पृत्रत् १ तथातुमक्तमानिति चेत् १ फलिन ममानि जनेस्वर्षेम्यः । कृत्यस्ति १, १३७ ।
- ६३ अभ प्रतिसमाधिः-कि तर्गारिक्षसं कर्नृतसून प्रतिक्रमस्यकृतं प्रकार सम्मान न नाव-न्
  गीरित्समं कर्नृत्यम्, नुपुज्यस्थोससीयस्य च कर्नृत्वम्पातः, किन्तृ प्रतिक्रमामध्येष्यः
  प्रयोककत्वम्, तरित्सम् सति कर्यारेग्यः। त्यासग्रम्पातिः विवेद्दिने वदा न्यास्तिर्वाः
  समास्त्रसः। अति तस्याप्यः स्वरम्पोशीकि ने त्रेष गोगिनि वद् ग्रस्यक्षिरेणः।
  समास्त्रसः। अति तस्यप्यः स्वरम्पोशीकि । प्रेर्वस्याज्ञानिक वेद् ग्रस्यक्षात्र प्रकार देवस्यः
  समाध्यतिः। नन् न्यस्तर्गः प्रेरम्पाया ज्ञ्याप्रकारक्षात्राम्भून्तिन्याप्रकार्यक्षः मित्र प्रमास्ति।
  सम्पाध्यतिः। नन् न्यस्तर्गः प्रेरम्पाया ज्ञ्याप्रक्रमान्यान्यन्ति।
  प्रमाध्यत्रस्ति। नन् न्यस्तर्गः प्रेरम्पायानिन्याप्रकारकार्यः प्रेरम्पायानिक वर्षस्य सम्पाद्यस्य प्रस्ति।
  प्रमाध्यत्रस्ति सरीः सम्पाद्यस्य त्यास्त्रम्यः अभित्रमान् स्तरिः स्तर्भवन्यस्य प्रस्तिः।
  स्वत्रस्य वर्षस्य क्रमाधिकवानिक व्यत्यस्य अभित्रमान्यस्य स्तर्भः स्तरमान्यस्य स्तरमान्यस्य वर्षस्य स्तरमान्यस्य कर्षस्य । स्त्रस्य स्तरमान्यस्य स्तरमान्यस्य स्तरमान्यस्य कर्मानिक वर्षस्य स्तरमान्यस्य स्तरमान्यस्य स्तरमानिक स्तरमान्यस्य स्तरमानिक स्तरमान्यस्य स्तरमानिक स
- ६४ आत्माधिष्ठिताः परमाणनः प्रवर्तिष्यन्त इति चेन्न, तेवां न्वकरमोशिक्तिवरणनाशीक्ष्यविशः शरीगोत्सत्तः प्राक्त् मर्वविषयावयोधविषद्वातः।...तेन्यः परः स्वयं वेशीक्षद्वः व्यानस्यः व्यक्तियः व्यक्तियः व्यक्तियः व्यक्तियः व्यक्तियः व्यक्तियः व्यक्तियः व्यक्तियः व्यवस्थिष्टाताः विष्यस्थिष्टाताः विषयः विष
- ६५ स किमेक्षोऽनेको वा १ एक इति वदासः । स्वृत्ताससर्वक्रनेऽस्मारिकस्मासम्बातः , सर्वक्रमेव त्वेक्टसेव सामध्यावरोत्तासनुषयोगातः । व सामध्यावानां मुस्सां सर्वदेक्ष्ममेव हेक्क्रम्नीति कदाचिरनुत्पत्तिपि कार्यत्य स्थातः, एकानियागानुरोधेन सर्वे वा प्रकृताकस्मयेश्वन्यं नाथत्यमः, मठपरिवासिव कार्योत्वस्त्यनुरोधेन सर्वेवानविरोधे प्रत्येक्ष्मनीश्वन्यम् । कस्त्रस्मी ६, १४५ ।
- ६७ वार्यकोलनुसारे परात् प्रकरतः श्रुते ॥ वाषमातः संग्राविकेशाच साःची विश्वविद्याः स स्यायकुरसमाञ्जलि ५.१ ।

- ६८ नन् यदि वस्माणुपु वर्म स्थान् तिर्हे सथासन्यावर्जनीयन्याद व्यक्तकारिकमेण तदानीमेव विश्वं जगदुन्योयन, अत उक्तं प्रवय इति । प्रवशास्त्रयमेव संयोगं तदा वर्गास्मते न तु कार्यारम्भक्त् ...न्यायकुत्ममाञ्जलि वोधिनी, २.३ ।
- प्रतिः स्वयपि । क्षित्याचिक्रमाऽण्ययंति हि जगत् साक्षात् परम्परया वा विधायकप्रयत्ना-थिव्यतः गुरुन्ते यक्षऽप्तनपर्यवस्ताः विधिति विहत्सवर्गस्यतः तन्त्रकुत्तवस्यदः । न्याय-कुरुमाञ्जलि ५,४।
- ५० भहरणाम्, बल्विः। ज्ञ्ञाण्डादित्रवणुक्यर्थन्तं जयत् प्रयन्तविद्वताग्यं विनाण्यत्वान् पाट्वमानयट्यत् । न्यायक्तममाञ्जलिः ५.४ ।
- महामृत्मंक्ववमंत्रोमलकासंस्काराणा परमाण्नां... । न्यायकुसुमाञ्जलि २,३ ।
- ७२ पामन्द्रमात्र पथाते गम्यतं व्यवहाराद्गमर्थाऽनेनित ग्रुद्धव्यवहार प्योच्यते । अतोऽपीक्षरसिद्धिः । तथाहि—प्रवेतन पदाविनिर्माणनैपुण्यं कुविन्दासीनां, वास्ध्यवहारण्य व्यक्तवायां, किरितानकम-व्यवहारण्य वास्थानं, स सर्वः स्वतन्त्रपुरुपविधान्तो व्यवहारण्यान् । न्यार्यकुसुमाञ्जलि ५,५ ।
- ७२ यहणाति हि ईश्वरोऽपि कार्यवशाञ्छगेरमन्तरान्तरा, दर्शयति च विभृतिमिति । न्यायकुसु-माর্জ্জতি শ.শ.।
- ७४ ईश्वरम्यादशामांवऽश्वित तन्त्र्यर्गरसाध्यक्षेतुकास्मयादिभोगसस्यादकाञ्चल्यादेवेश्वरस्य शरीराहर्शनः रिति मावः । न्यायकुस्यसाञ्जलि प्रकाशः, ५.५ ।
- ७५ सा अपक्षायुद्धिजन्या, अनेकतं ज्ञान्यात् । न वास्त्रयातीनामपेकायुद्धिः परंमाणुषु सस्मवति । तद्द यन्यामी सर्वेद्धः । अन्यथा अपेकायुद्धस्मात् राज्याऽतृत्यत्ती तद्दतपरिमाणातुरपांदऽपरि-नितन्य दृष्यस्थानगरम्थरत्यात त्र्यणुकातुरस्त्री विश्यानुरुतिहासतः । स्यायकुरुत्यमाञ्जलि ५.५ ।
- ७६ किभिद्रं गरिष्ट्वं यर् प्रसञ्चान । यदि साक्षात् प्रयत्नवद्यिष्टेयस्य तदिष्यत एव । ज्याय-कुसुमाजिलि ५.२ ।
- परमावृत्तां...कर्मवतानस्येवरिनश्यितवस्य... । न्यायकुतुमांज्ञत्वि १.३ । परमाण्यो हीवर-शर्मारं नाक्षात्, प्रयत्नाधिन्देयत्यात्, तेन तदाध्यं कर्म हैवरिनश्यित्तं मबति । बोधनी टीका ।
   अस्माक त्र निवर्षपुरस्य विराज्येती निमम्न त्ययोत्यक्षाऽप्रनत्यत्विती तथापि तर्रकं नाथापि
- . अस्माक तु निसंगतुन्दर ! चिराच्चता विमन्त त्वयात्यदाऽऽत सन्तृप्यते । न्यायकुसमाञ्जल्ञि, ५.१९ ।
- ७८ प्रयक्तन्य द्वित्रभीकतान् । स हि झानकार्यः झानैकविषयद्य । आत्मतस्वविवेक ए. ३८९।
- ७९ तत्र कार्यत्वरिकृतो कारणतया झानं माऽपेक्षिच्य विषयार्थं तु तद्येक्षा केन वार्यते १ आत्म-तत्त्वियिक ए. ३८९ ।
- ८० न च नान्य स्थलपंत्रेन विवयप्रवणस्त्रम्, ज्ञानस्यप्रद्रात्। अयमेव हि ज्ञानात् प्रयत्सस्य भेत्रोयमयाप्रस्य इति । न च निर्विषय एवास्त्रिन्दति वाच्यम्, अग्ररणस्वप्रसहात्। आत्म-सन्द्रिययेक ष्ट. ३८१ ।
- श्रीवनपूर्वक्रयस्तरः विगवन्यवस्या भिक्ष्यतीति चेत्, न, तस्य जाल्यन्तरस्थात्। आस्म तत्त्वविवेक प्र. ३८९ ।

ईंग्*च्* 

57

## सुस्य संदर्भ प्रन्थ

- (१) आत्मतत्त्वविवेक, चौग्यस्या संस्मि , १९४० ।
- (६) स्यायवर्षेत (सृत्र, साध्यः, वातिक, तात्यवर्षेत्रकः सहित), कन्किशता-सरकृत-कन्यसासः,-१८, १९३६ ।
- (३) न्यायकुमुसाञ्चल (बाधर्ना आदि सिंहन), काशी सम्झल-प्रन्थसाला-३० ५००५:
  - (4) . ata 3.3.11 m. ( ata at min attitut) attit Husid-Nedelici—3 n . 2 a. 2 i
- (४) न्यायमञ्जान, काशी-संस्कृत सिरिज्ञ-१०६, १९३४-३६ ।
   (५) प्रशस्त्रधादमास्य (कृत्वका सहित), गङ्गानाथङा प्रत्यमानः, नागणसन्त्रमञ्ज्य-मङ्गानिका अन्यमानः,
  - प्रशन्तपादमाध्य (कृत्वली सहित), गङ्गानाथङ्गा ब्रम्थमान्तः, बाग्णकेमन्त्रमञ्जल-सङ्गोदशान्त्रन्त, १९६३ ।

# અર્વાચીન તત્ત્વજ્ઞાનમાં ભાષાવિચાર ભાષાવિચાર

### હ. ચુ. ભાયાની

એક રીતે જોઈએ તો તત્તવતાનમાં આવતી દરેક ક્ષેતિ એટરે 'મન'ને ત્યાને 'નાન' તે વ્યાપતાની મશામાન, મશામણે સદળ થાય કે નિલ્દલ પત નોવડે, અને તત્ત્વતાનની દરેક ક્ષેતિ પોતાનું હક્ષ્ય સાધવામાં અને નિલ્દળ જ નીક્ષી છે. કરેવાય છે તે કે કહ્યા તાન તથી સાધવી; વિનાન નાન શોધે છે અને પામે છે; જ્યારે ભવાન ગામ શંધિ છે હ પદ્મ માત્ર 'મન' જ પામે છે, આને તો અર્થ એકો તથી કે તત્ત્વતાનમાં આતાના પરિવર્તનો નદાનાં દ્રેષ છે. કરેક પરિવર્તન તત્ત્વતાનો અર્થ કે ભરતાનો તે હહે તે અર્થ કે અર્થ કે હતાને ત્રાપતાની સાધ કે પહેરી હતાને ત્રાપતાની સાધ કે હતાને ત્રાપતાની સાધ કે પાસને પાસને પ્રતાનની સામજ પરે છે. અર્ધ તપાસની નવનની દ્રિશાઓ ઉપદાતી રહે છે અને સપ્તરમાં અનેક પાસને પાસને સમજ પરે છે.

ભાષા મતુષ્યને ઇતર પ્રાથમિશીથી જુદું પાઠનારું એક પ્રમુખ તથ્લ મતાનું ફોર્કને મતુષ્યતું સ્વરૂપ સમજવા માટે તેને અભ્યાસ કોંડા સ્સાથી થતા આંબો છે. આપાલિકાન ઉપરાંત બનાવિકાન, સંકૃતિવિકાન, સાહિત્યમીયાંસા તેન જ તપ્લકાન પાત્રીનાતી દરિક્ર્મ લાપાનો વિચાર કરે છે. પ્રાચીન તેમ જ અર્લાંચીન સમ્યમાં, પૂર્વમાં તેમ જ પશ્ચિમના કોઇ તથારે આપા વિચાર સાલતો રહ્યો છે. પ્રાચીન ભારતના વૈદિક સાહિત્યમાં હેમાં સ્વરૂપ પ્રપામાં (ભાવેલિંદ વગેરે), મોમાંસા, ત્યાય ગરેર દર્શનામાં, તો શ્રીક સાહિત્યમાં હેમાં કોઇ લહેર બે બેરે), મોમાંસા, ત્યાય ગરેર દર્શનામાં, તો શ્રીક સાહિત્યમાં હેમાં કોઇ લહેર , પ્લેટો, શ્રીફ્રિટોટલ વગેરેએ અને મખ્યકાલીન પ્રેમપમાં દેકાર્ત, લાયુબિનસ, 'એપ્પિયોન સામ પ્લેટો, હામાન અને હેડે', હમ્મોલ્ટ વગેરેએ ભાવાની લાગતો તપ્યવિચાર કરેલા છે. એમ જનાં વીસમી શતા-દીના ભાવાકીય તપ્લવિચારની વિશિધ્યતા એ છે કે તે ભાવાના અમ્યયન દ્વારા માનવ વિત્તા, તાન, આચારનીતિ, પ્રકૃતિ, ઇશ્વર વગેરે જેવા તાપ્તિલ લિયેલીની સમજ પામાં શકારો એન માનીને ચાલે છે.

ભાષા વિશેની તારિવક વિચારણા સાથે તત્ત્વશાઅ ('મેટેફિન્ફિસ'), **તર્કશાઅ, પ્રમાસ અ** ('એપિસ્ટેમોલોછ') વગેરે તત્ત્વતાનની વિવિધ શાખાઓ સંબંધ ધરાવે **છે. પણ આ ક્ષેપ**રાંત સામાન્ય દહ્યિએ પણ તત્ત્વતાને ભાષા વિશે વિચાર કરવા પડે છે. વિતાન સીધું હકોકતોની સાથે કામ પાડે છે, પ્રયક્ષનિષ્ઠ છે, ત્યારે તત્ત્વતાન થણે અંશે માત્ર શાહિદક પ્રવૃત્તિ છે.

<sup>ે</sup> શ્રી લાલભાઈ દલપતલાઈ ભારતીય સંસ્કૃતિ પિશામ દિરના આશ્ચર્યે તા ૫-૩-૧૯૭૪ના મેજ આયેલું સુનિવર્સિપી-સ્થાપ્યાન.

તત્ત્વન ક્ષાબ્ટિક ગર્ચા દાગ પોતાના વિશાસનુ પરીક્ષણ કરતા હોય છે. આવી તે ભાષાને'— પોતાના પ્રમુખ સાધનની--કચારેશ ભાષત નિશેષ સચિત દોષ છે. પેરેડારતસ અને બર્ગસો એના અંતપ્રભાગ મહત્ત આદુ ખોલત કેરલાક તત્ત્વના ભાષાનો એવી કોઈ પાયનો ગ્રામમાં ગ્રાણી છે. તેમ બોજ બોજુ ખીલત કેરલાક તત્ત્વના ભાષાનો એવી કોઈ પાયનો ગ્રામમાં શેલાનું ખાતા નથી. તેઓ ભાષાને ખામીનાળી માને છે ખરા, પણ તેમને મતે ક્ષતિઓ દૃર કરી શકાય તેમ છે. મૃદી એ છે કે અંતપ્રવાલાદી તત્ત્વના પણ વાણી સત્યને ગ્જૂ કરના અસમર્થ હૈલાનું સારે જ કહી શકે જ્યારે ભાષાની પ્રકૃતિ કેરી છે તે અંગ તેમણે પહેંસેથી કોઇક ખ્યાલ બાંધ્યા હૃંધા, અને ભાષાની શુધારણાની ચિંતા કરતા તત્ત્વનોને તો ભાષા કર્યા અમે બધારણની અનિવાર્યપણ વિચાર કરવા પડે.

વળી તત્ત્વતાનનું લક્ષ્ય કે પ્રેયાજન શું છે એ વિશે જે પાયાના દિશ્લેક આપણા સમયમાં કૃદ્દમચ્યા છે તેને કારણે પણ બાપાની તાત્ત્વિક વિચારણાને અમૃતપૂર્વ મન્દવ મળ્યું છે. તત્ત્વ- તાતનું મુખ્ય કાર્ય જાણતી મળપૂત્ત સ્થતા કે ળધારણું કેવું છે તે સમજવાનું અને તે અનુસાર બહિતાન આગરળું અને સમાજવાન કિંગ ધારણે કથાં છે તે નક્કી કરવાનું છે તેન પ્રયાસથી મનાનું અન્યું છે. પણ અવિચાન સમયમાં એમ લાસ્યું કે ઉપર્યું કત્તે પરંપાસથી મનાનું અન્યું છે. પણ અવિચીત સમયમાં એમ લાસ્યું કે ઉપર્યું કત્તે પરંપાસથી મનાનું અન્યું છે. પણ અવિચીત સમયમાં એમ લાસ્યું કે ઉપર્યું કત્તે પ્રયાસન વિચાનનો પહોંચાનીનો સાથય નિરીક્ષણ અને પ્રયાસની પહોંચીની સમારા સાથ્ય ન સેનારી, કેશળ ચિતાયપ્રદિત જ છે, અને આથી પહોંતિથી જગતની પણભ્રાત પ્રકૃતિ વિશે, અથવા તો સહાચાર-દુરાચાર વિશે કશા નક્કર નિર્ણયો પ્રાપ્ત વાય આપી આપણી વિચારણી તો સમારા કરવાના સાથ્યો આપણી વિચારણા અને ત્વનાન-Critical philosophyનો ઉદ્ય થયો. તે અનુસાર તત્ત્વતાનનું ખર્યું કાર્ય છે વિભાષાનું વિચેત્રણ કરવું તે. જગત અને માતવછાન વિગેતી આપણી વિચારણા જે મૂળલુત વિમાવોને આધારે ચાલે છે તે તિભાષાની સ્પૃદ્ધા અને વિશ્વના સાથવી એ જ તત્ત્વતાનનું પ્રયોજન છે. સ્થય વિચારનું સ્વરૂપ કૃપ્ય વિપય જતી.

આવી વિચારણા એ રંતિ પર્કા શકે: વિમાધા, વિચારા અને વિચારત ત્રોને તપાસ-સામગ્રો તરીકે લઈ તે, એચવા તો લખ્યો, વાતચીતા વગેર જેવાં ભાષિક રૂપોતે સામગ્રાં તરીકે લઈ તે. એટલે કે તે વિમાદવિવેચન હોય અથવા તો ભાષાયિવેચન હોય. કેન્દ્રતી આ લોચના પહેલા પ્રકારતી સામગ્રીતે આપારે ચાલે છે, તો વર્તમાન વ્યાબ્ધીમાં કુક ચેલે 'ભાષાનિ'ક તત્ત્વતાત ' કે 'તર્ક-નિયેર્વાયુંગ' આદેશન બીજા પ્રકારતી સાનગ્રી આવારે ચાવે છે. ભાષાનિયક તત્ત્વતાન વિચારિ શ્વેષ્યું તે રચાને ભાષાવિશ્લેષ્યું વે પાયાદ્યા વત્તુ ગત્રે છે. આ માત્ર અદુક્ષાત ત્રત્તાન વિચારિશ્લેષણો એ તત્ત્વત્ત ભાષાને વાસ્ત, કારણ, પ્રકૃતિ, આચારતીતિ, ઇશ્વર વગેરેની સમત્યાઓ એ તત્ત્વત્ત ભાષાને કળતી સમસ્યાઓ જ એ All questions of philosophy are questions of language. એ વિપયેત લગતી વિચારણા હ્રષ્ટીકનમાં જગતાની કોઇ શાકાર્યણક્રાતાની હપર પ્રકાશ તથી તાખી શકતી; તે તો બાત્ર 'ચિત્ત ' વગેરે શબ્દા કઈ રીતે વયરાય છે — આપણે તેમના કર્ષ રીતે ઉપયોગ કરીએ છોએ તેના ઉપર જ પ્રકાસ નાખની હોય છે, હારીકતે વિભાવાની તપાસને શબ્દોના વપરાશની તપામથી ભૂળે રાખાં શકાય તેમ નથી.

પણ આ પ્રમાણે જો તત્તવતાનનું મુખ્ય કાર્ય & કિંતાના અને રાગ્કોના અર્ધની લાકાનિકલાઓ તારલાનું હોય તો તેની પાસે બાયપ્રધારોના અને તેમના અર્ધાના લકાને લાગતી કોઈ સાર્વસામાન્ય પૂર્વધારણા હોયી—કોઈ કાયરલાઈ અર્ધાસાદો સૌના અન્યંત્ર જરૂરી છે. 'અમુક ઉક્તિનો અમુક અર્યું છે' એમ જયારે આપણે કૃદ્યોએ છોએ ત્યારે એ ઉક્તિ વિશે આપણે શું કહીએ છીએ કે રાગ્કેન 'અર્ધ દોવા 'એન્દ્રેસ શું કુ ટર્ગર્ગ એ ઉક્તિઓને એકાર્યક આપણે શું કહીએ છીએ કોંગ્ફેલ 'અર્ધ દોવા 'એન્દ્રેસ શું કુ ટર્ગર્ગ એ ઉક્તિઓને એકાર્યક આપણી— આપી આપી ત્યાંની લગ્ન સાર્વા કર્યાં ત્યાંને સાર્વાન્ય ત્રિક્ટન સ્વીકાર્યા ત્રિના તત્ત્વનાની વિચારસા આગળ વધી ન લાકે

એક ઉદાદરણથી આ વાત સ્પષ્ટ કરીએ. ગાનતી તમામને જ મન્ન વર્દને અને અપંગે આપણો કાંતા એમ કહી શકીએ કે (૧) અમે તાત દેવું છે તે તહામી જે ચીએ, અથવા તા (૨) અમે તાનના વિમાવ નપામીએ છીએ, અથવા ના (૩) જ્યારે કેઈ એન મોરો કે 'હું જાણું છું કે બાયત આમ છે' ત્યારે તે શું કહેના હાય છે નેહી અને સ્પુષ્ટતા કરવા પ્રયાસ કરીએ છીએ. આમાંના પહેલા અનિગમ નિર્દેશવારી અર્ધનિક નો -referential theory of meaning-ते। छे. ते कि रांत प्रमाने 'अन्य काले અમુક અર્થ છે ' એટલે તે શબ્દ અમુક બાલા પદાર્થતા નિર્દેશ કરે છે. નવું કે પ્રક્રક્ષ પદાર્થના નિર્દેશ કરતા શબ્દો (નામા કે સંત્રાઓ) પરતા આ પક્ષ નની શકે. પણ નિર્દેશિંગ. સંયાજકા, નામયાગીઓ વગેરેને લગતું કશું પણ આંગળા ચાંધીને અનુમનજ્ઞનમાધા વ્યતાવી નથી શકાવું. વળી 'ધોડા' જેવા શખ્દ વ્યક્તિનિર્દેશક છે કે અતિનિર્દેશક તેની પણ મોટી ગૂંચ છે. 'જ્ઞાન' નામના કોઈ પશર્ચ આપણા વિચાર અને વાતમાં ત્રથા નિરપેક્ષપણ પ્રથમ વિદ્યમાન હાય તા તે પછી તે કેવા છે તેની તપાસ થાય: પખ એવે! પદાર્થ કાઈએ શાધી બતાવ્યા નથી અને 'જ્યારે', 'તરફ', 'અંદર', 'સાર્થે', 'અને' વગેરને લગત વ્યાહ્ય જગતમાં શંવતાવી શકારો ? દરેક શબ્દતે અર્થ દેવમ છે, પણ એ અર્થ વસ્તુનિર્દેશક હોવાનું હમેશાં બતાવવં શક્ય નથી. આમ નિર્દેશવાદી અર્થસિદ્ધાનની કચારાા ઉધાડી છે.

હપયું કત શ્રીએ અલિગમ વિસારવાદી અર્થસિહાં તેનો છે. તે અનુસાર શબ્દોનો અર્થ એટલે આપણા ચિત્તમાં ઉપરિયત વિચાર કે વિભાવ. 'ગાય' એટલે તે શબ્દના વપરાશ વેજા વકતા કે શ્રેતાના ચિત્તમાંનો 'ગાય'નો ખ્યાસ. 'તાત'ની તપાસ કરવી એટલે 'તાન'નો વિભાવ તપાસવા. આ અભિગયમાં શબ્દને વસ્તાના ચિત્તમાં રહેલા નિવારના સહેત તરીકે લેવાય છે. પરંતુ અનેક શબ્દોના ઉપયોગ વેઠા આપણા ચિત્તમાં કોઇ ચિત્ર ઉપનિયત કર્યું દેવા બાળત આપણે સહેજ પણ સસાન હોતા નથી; અને અનેક શબ્દોને લગ્તું કોઇ ચિત્ર અ ચિત્તમાં ઊંઠતું હોતું તથી, રાખલ તરીકે આ વાક્ય લો : 'અનો સમી આપણને નાનિશ્ક વિચારણાનું રસરૂપ ત સમજ્યા..' આ વાક્ય બોલતી વેજા તેના દવેક શબ્દ દીક કર્યું ચિત્ર એશનારના મનમાં હોત્રાનું કહી શકાશે ! વાશ્યુન્યિવતારમાં આપણે વિચારને અભિન્યક્રત કરીને તે મામાને પહોંચાડીએ છીએ ખસ, પગુવિચર અને અર્થનો સીધા તાળા મેળવવા જતાં અનેક મન્દેલીઓ ખડી ચાય છે.

અર્થને કરનો ત્રીએ અભિગમ અર્થના વર્તનવારી સિદ્ધાંત ઉત્તર આધાર રાખે છે. વાગુસ્ત્રિક્તાર વેળાની દરવ પરિચિતિ ઉપરથી અર્થનું સ્વરૂપ સમજવાની તે સિદ્ધાંત આગા રાખે છે. જે પરિચિતિનાં લગ્દ પ્રયાભય અને તેવી ધાનાની જે પ્રતિક્રિયા જોવામાં આવે તે જે પરંપાલનાં અર્થ તે આ અભિગમમાં પણ ઘણી મૃષ્ટેક્રીરેના છે. એકતા એક તાગ્દનો પ્રયોગ વિવિધ પ્રતિક્રિયાઓ જન્માવી શકે અથવા તે કરી જ પ્રયક્ષ પ્રતિક્રિયા ન જન્મારે પ્રેપાલ પરિના સર્વતર્ભનાં કરતાં તે શક્યા તેને અવારે અર્થનિર્ણય કરવાનું બહુ એના વાર્યના સર્વતર્ભનાં કરતાં ત્રાપાલ અર્થ કે તેને અરારે અર્થનિર્ણય કરવાનું બહુ એના વાર્ય કર્યા હતાં ત્રાપાલ ત

સાચી વાત એ છે કે જ્યારે કોઈ તત્ત કરા ઉપર્યુક્ત જાતિગમામીથી એક્યને! જ્યારે કરે કે ત્યારે દર્શકતમાં તે! તે 'જાણુવું' શબ્દના (અને તેના પરંયી સધાયેલા શબ્દોના) વપરાધનાં વિવિધ પાસાનો જ કહાપાલ કરતા હૈય છે. એટલે એટલા પ્રમાણમાં વિભાવોનું વિશ્લેષણ ક્યાર્થની વિશ્લેષણ ક્યાર્થની વિશ્લેષણ ક્યાર્થની તામાસને સ્થાયરે જ સાલી કારશે, અને અર્ધાની તપાસ વાળુદ્યવહારમાં તે અર્ધનો વાગલ શબ્દ કઈ ગૈત વપરાય છે-કર્શ કરતો તીચે તેનો વપગશ થતી હૈય છે--તેની તપાસને સ્થાધારે જ યાઈ શક્યે.

પણ થ્યા રીતે તત્તતાનની સમસ્યાઓને મૃળભૂત રીતે લાપાની સમસ્યાઓ માનનારા તત્ત્વાંમાં પણ બે પક્ષ છે. એક પક્ષના યન અનુસાર આપણા સામાન્ય વ્યવસ્થિત લાયા ધૃપંત્રી, અરાપ્ત્ર, મંદિયન, નાનાર્ય, સંદર્ભી શ્રીત થતે આ અગોગ્યતા જ ભર્યો ઉપારિતું મુખ છે. પરિનામે તેને બરાબર યુધારીએ કે સમજીએ તો તત્ત્વતાનની સમસ્યાઓ કાં તો ઊકલશે અથવા તો ઓપળી જશે. આ પ્રકારના વિચાર વહેતા પ્રષ્ટા તે અનુસાર તત્ત્વવિચાર કરનારા- એમાં કે અને રંભ અપ્રગા, ત્રાના પ્રસ્તો તત્ત્વવિચાર પણ એ ફિલ્માનાં પુરુષ્કારક ભત્યો, પણ એમાં કે એને રંભ અપ્રગા, હતા પુરુષ્ત તેને ત્રિકારના તેના પ્રસાલ નીચે તત્ત્વ- નાન તત્ત્વત્ત્વાર ભાષ્યિત હોવાનો પત્ર વર્તમાન સિંદિશ-અમેરિષ્ઠી તત્ત્વિચારમાં સર્વોપરિ બન્યોન

ત ત્યાનાનનું એક લક્ષ્ય વાગ્યતા સ્વરૂપને સમજવાનું છે, અને ભાષાનિષ્ઠ તસ્વાનાતા ખતે આવી ચાવી આપણને ભાષાની લાત્રણિકતાઓની તપાસ દ્વાર પ્રાપ્ત થાય છે. વિશેષ્ટન્સ' ભાષાની હોં કે 'ટ્રેક્ટેસ' માંના) તત્ત્વાચાર અનુસાર અમુક લાક્ય વેડે વ્યક્ત ત્યા નિર્દેષ્ટ થાય છે. એના અર્થ એ કે તે વાક્યના ભંધારણ અને તત્યના બંધારણ અને ત્યાના બંધારણ અને ત્યાના બંધારણ અને તત્યના બંધારણ વચ્ચે કરીક સમાનના છે. જગન જે તપ્યોનું ભતેલું છેતે દરેક તથ્ય વસ્તુનત્તનને દિલ્છો અમુક બધારણ ધરાવતું હોય છે. તે જ પ્રમાણે, અમુક તથ્યને પ્રસ્તુન કરતું વાકપ પૈતે નર્ક પિક બંધારણ અને તથયના વાકપત્તાના હોય છે. તથ્યની તપાસ કરવા કરતાં તેને પ્રતુન કરતું હોય છે. તે જ પ્રમાણ ત્યારણ અને તથયના સ્વતુન કરતું ત્યાર છે. તથ્યની તપાસ કરવા કરતાં તેને પ્રતુન કરતાં તામ કરવા કરતાં તેને પ્રતુન કરતાં વાકપત્તી તપાસ કરવા કરતાં તેને

રાજભાગેં છે, પરંતુ વાક્યના બધાય ધર્મીતે તે વાક્ય કાગ નિર્દિય તરેયના ધર્મ નર્ગક લઈ શકાય તેમ તથી, તેના કેટલાક ધર્મો 'આગાંતુક' ફોર્ડા ત-તિવારને હંદ્ર-? ફોર્ફ જેમ છે. તેમને સ્થાધારે તારવેલાં જગતના અધાગ્યને લગતાં અનુમાતા સંગીત નથી દે જોટલે તપત્રનાનનું પહેલું કાર્ય એક કૃષિમ તાર્કિક ભાગ ઘડી શકાતાનું —અઘર તેને તે તેમને ભૂષિકા સ્થવાનું —એ હક સંગત વાક્યસ્થના ધરાવતી આગી કૃષ્યિત વ્યક્તરી કે પ્રતુખાં ભાષા દારા આપણી સ્વાલાવિક આમાન્ય ભાષાની કૃષ્ય બ્લાન કર્યા સંગત નર્કો ન સુધારી લઇ શકાશે. આ અંગે એવી શતા ધરાવાય છે કે એવી વધાના પંતાસ્ત્ર નર્કો આપણી વાસ્તવના તાન્વિક બંધારણને લગતાં પાયાનાં તસ્યો કૃષ્યો કરાયે, હિંદેગજગતાને પછી આ પરંપરામાં કાર્યાય, ક્લાયન, સુધનેત વગેરે તત્રાંતાએ વિગિષ્ઠ કાર્ય કર્યું છે

પણ ભાષાનિષ્ક તત્ત્વનાનને તત્ત્વવિચારની સાચી દિશા માનતે! અને તે માટે સામાન ભાષાવ્યવહાર પર લક્ષ કેંદ્રિત કરતા અર્વાચીન નત્ત્વતાના બોજા એક 🚅 સામાન ભાષાના તન્ત્વત્રો ' તરીક ચોળખાય છે. તેઓ એવા મતના છે કે લામાન્ય વ્યવ**દાર** . . જેવી છે તેવી જ કીક છે, અને તત્ત્વતાનના હેતું કે માટે પશ્ચ ને બરાવર રાક્ષ શકે રેક્ર છે. તેને સુધારવાની કે કોઈ કૃત્રિમ તાર્દિક ભાષા ઘડી કાડવાને મહામળ વસ્તાના હતા જરૂર નથી. તત્ત્વવિચારતી ગુંચાનાં મૂળ ભાષામાં છે એ વાત મુંદ, પુત્ર તેન, દેખ માન ના નહીં. પણ તત્ત્વત્રામ્યે કરેલા ભાષાના દૂરપયેલનો છે, તત્ત્વના રુજ્યના રુપ્ર પ્રયોગ પ કંટાઈને પાતાના વિચાર ચલાવે છે, તેથી જ મુશ્કેલીએન મગ્ર્નાઇ છે આ પ્રકાનની સમજતે આધારે ઉદય પામેલો ત-ત્વવિચાર 'સામાન્ય ભાગનિ'ક તત્વસાન ' એવે નામે એાળખાય છે. એનાં મૂળ વિદ્રગેન્સ્ટાયનના ઉત્તરકાલીન વત્ત્વવિચારમાં ('ફિલોમોકિકલ ઇન્વેરિટનેશન્ત્ર'માં પ્રસ્તત તત્ત્વવિચારમાં) છે. તે અનુસાર તત્ત્વનાતની ખધી નહીં ના લખી-ખરી સમસ્યાઓનાં મૂળ તત્ત્વતાએ 'જાણવ'', 'જોવં', 'મક્ત', 'માર્ચ', 'સાર્ચ', 'કારકા' વગેરે સાતાઓને તે સામાન્ય રીતે વપરાય છે તેના કરતાં જાદી કે ખાડી રીતે વાયની છે, તેમાં રહેલાં છે. આથી તત્ત્વના અનેક અપિનાર્ય ગુંચામા ક્રમામા છે અને અસાધ્ય કડ-પ્રશ્નોના-કૃતક પ્રશ્નોના-બોગ બન્યા છે. જેવા કે 'બીજા ક્ષેક્રોના વિચાર કે લાગણી આપજે જાણી શક્યોએ છીએ ખરા?''આપએ ખરેખર કોઈ બૌતિક પદાર્થ કદી <mark>અનેઇ અ</mark> છીએ ખુગ ?' 'કદી કાઈ મુક્તપણો પ્રવૃત્ત થતું હોય છે ખર્ફે ?' 'નવિષ્યમાં ઘટના અખ નહીં. પણ એમ બનશે એવું માનવા આપણી પામે કદી કોઈ કારણ હાય છે ખરં 😲 કાત્યાદિ, તત્ત્વનોતી ભુલ 'નાણવું'. 'જોવું', 'મક્ત', 'કારમું' વખેરે સાત્રામ્યો સામાન્ય -એ રીતે વપરાય છે તેથી અળગા ચાલવામાં છે. ભાષાના ખરેખર **ઉ**પયોગ કર્ક <sup>ક</sup>ાને મામ છે અને તત્ત્વણો કર્યાં ખાટા રસ્તે ચડી ગયા છે તેની તપાસ કરીએ તે≀ ≃..વા. પ્રવે∴^ કતકતા ખુલ્લી પડી જાય. વિદ્રગેન્ગ્ટાય્તના મતે તત્ત્વજ્ઞનું કાર્ય ચિકિત્મકનું—વિભાવાને તર જી ગુંચા કર કરવાતું છે. આ માટે શબ્દના અર્થીને બરાબર તપામધા જોઇ એ-એ છે કે સાન છ ભાષક અમુક શબ્દને કઈ રીતે વાપરે છે તે તપાસવં જોઈએ.

તત્ત્વવિચારતી આ પહેતિને માત્ય કરતારાં મેં જૂયો છે : એક પ્રિટેડ્સ્ટર તત્ત્વ અહું કરે જૂયા. એમાં વિઝ્કા, માલ્કમ, વાય્યુમેન, એન્ટકામ્ય વર્ષકેને સન્દરેશ થાય છે છે જો ર્રેગ્કારફાર્ગત તત્ત્વત્રોણું જૂચ. તેમાં સુધ્ધ, એોસ્ટિંગ તથા તેમની પછીના ચ્ટ્રોક્સન, **હા**ર્ટ, ટેપ્પશાયર, હેલ, ઉપરાંગ વર્ષરેતા સમાવેશ થાય છે.

હુવર વિદેગન્સ્ટાયના ભાષાવિષ્યક તત્ત્વવિચારમાં પૂર્વકાલીન અને ઉત્તરકાલીન એવા રા⊼જાત બેદ પડેના હોવાનેઃ ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ બેદનો થોડોક ખ્યાલ મેળવવો એ આ રિયમમાં આડિનિક સમયમાં આવેલાં વળોદાને સમજવા માટે જરૂરી છે.

જેમ ફેન્ટ વિચારની મૌમાંએો આકવાન કાર્ય પોતાને માથે લીધેલું, તેમ વિદ્ગેન્સ્ટાયને ૧ વાર્તા સીમાએ આંકવાનું કાર્ય ધાર્તાને માથે લીધેલું. 'ટ્રેકટેટસ'ના તત્ત્વવિચારમાં તેને રાત એવા હતા કે તધ્યતિષ્ઠ વાણીવ્યવહાર (factual discourse) ની મર્યાદાની બહાર જે કાંઈ છે તે આયામાં કહી શકાત નથી, પણ ભાષા દારા ખતાવી શકાય છે. ધર્મ અને આચારનીતિનાં સત્ય અનિર્વચનીય છે: તથ્યનિષ્ઠ ભાષાના માળખામાં તે પકડી શકાતાં નથા; તેમનું તથ્યલક્ષી વિશ્લેપણ થઈ શકતું નથી. છતાં પણ ભાષા મારફત તેમનું ચ્યાક્લન શર્દી શકે છે. વળી તેનું ખીજું માતવ્ય એવું હતું તે વાસ્તવનું વ્યધારણ ભાષાના વ્યધારણને નિર્ણાયક હોય છે. પણ પાયાના આ બ તેય વિચારાની બાબતમાં 'ફિલોસોફિકલ ઇન્વેરિટ-ગેશ-ઝ'માં વિદ્રગેન્સ્ટાય્નના મતમાં પરિવર્તાન થયું. તેમાં તે વાસ્તવને ભાષાનું નિર્ણાયક નહી પણ લક્ષર લ-ભાષાને વાસ્તવની નિર્ણાયક—માને છે, કારણકે ભાષા દ્વારા જ વસ્તુઓ જોઈ ાટાય છે. વળી પહેલાં તથ્યનિષ્ઠ ભાષાનું અને ધર્મ, નીતિ, કલાને લગતી ભાષાનું નાર્કિક ળ ધારાત એકસરખું હોવાનું અને કરક ઉપરઉપરના હાય તાપણ તાત્વિક વિશ્લેપણથી તેની એકના પ્રકટ કરી શકાલી હોવાનું તેનું માનવું હતું — ઉપરના બેદો એક જ મળખૂત વાતના વિવિધ પર્યાયા હાવાનો તેના મત હતા. પણ ઉત્તરકાલીન વિચારભામાં ભાષાના વિવિધ ઉપયોગોને કશાક મળભૂત આતરિક બેદોના આવિષ્કારક તરીકે મણવાનો તેના મત થયા. વિવિધ પ્રકારના વ્યવહારની ભાષાઓની વચ્ચેની સમાતનાએ! તાત્ત્વિક નહીં. પણ વિવિધ રવતાની વચ્ચેતી સમાનતાઓની જેમ સ્પષ્ટપણે ન પકડી શકાય તેવી છે. આથી નિર્વચનીય અને અનિર્વાચનીયની વચ્ચે સીમારેખા દેારવાને બદલે ભાષાના વિવિધ ઉપયોગા વચ્ચે સીમાન રેખા દોરવાનું કાર્ય કેન્દ્રવર્તી બને છે. આ સંદર્ભમાં વિદ્રગેનસ્ટાય્નનું અત્યંત પ્રસિદ્ધ બનેલું મુત્ર છે: 'અર્થનહીં, ઉપયોગ પૃદેહ.' આ મ 'અર્થએટલે શું?' તેની તપાસની સાચી દિશા શબ્દ કઈ રીતે વાપરીએ છીએ. શબ્દ વડે આપણે શંકરીએ છીએ તેની તપાસ દ્રાવાનું રવીકારવામાં આવ્યું.

ભાષાના ઉપયોગની આ રીતની તપાસને તત્ત્વ લેશારની સાચી ફિશા માનનારા આધુનિક તત્ત્વંત્રાનાં મે જૂથ હોવાના ઉત્તર નિર્દેશ કર્યો હતા. તેમાંનું એક જૂથ— વિડ્ગેનરઠાયનઘદી જૂથ આધુક વિશિષ્ટ તાનિક સમસ્યાઓના ઉદેલમાં રસ ધરાવે છે, જ્યારે ખીજું જૂથ— આક્રદ્ધનું જૂથ—સામાન્ય ભાષાની પ્રયક્ષ વિગ્રોમાં અને તેમના પરેયી સામાન્ય તાન્વિક આસિએ ભાંચમાં વધુ રસ ધરાવે છે. તેમનું સૂત્ર છે, 'તત્ત્વતાન વાત કરવાના નહીં, કરવાના વિશ્ય છે.'

આ પરંપરામાં થયેલા ઑસ્ટિને ભાષા કર્ફ રીતે કામ કરે છે તે પરત્વે ઊંડી જિસાસા કામ્યા છે. તેને મતે સામાત્ય વાધીત્વત્રહારમાં એક શબ્દ અને બીજા શબ્દ વચ્ચે, એક - હિતિ અને ખીજી હિત વચ્ચે જે બેદ હોય છે તેની પાઝળ કેઇક કારનું દુંકર જ છે. તેવા અમુક શખ્દના બધા પ્રયેગોને લગતી હ્યાકતો પુરેપૂરી ધનાવમાં કઈને જ નહાંતિક તારણો કાદવાં જોઈએ. ભાષાની પ્રકૃતિમાં લાવવનો શક્યું મંત્રેલ છે: તે વધુમાં જ અર્થ વિવેક આપળમાં આછી સામક્રોથી સાધતી હોય છે. પરિણાન જે તત્ત્વેલા હાતાં કોઇ નવતર એક બહારથી દાખલ કરવા જગે તો તેવી ભાષાની કરકમર્તા વ્યવસા હૃપ ય ચરી—એક જગ્યાએ કરીલી ફેરફાર કોઇક બીજી જગ્યાના આવશ્યક તત્ત્વે ત્ય કરે કંઇક બીજી જગ્યાના આવશ્યક તત્ત્વે ત્ય કંઇક કંઇક હોય છે. ઉતાલકણ તરીકે, અંગ્રેજી book કે eem ાત તદ્દન સાઘ શખ્દોને લગતા સથળા કેદિપ્રયોગો પીતપેતાની સાથેકના ધનાવે છે અથા ભાષાની તાર્કિક સુધારણા કરવાના તત્તાંતાના પ્રયાસો નિધ્યા વતાના ભાષાને હાર્કિક સુધારણા કરવાના તત્તાંતાના પ્રયાસો નિધ્યા વતાના ભાષાને હાર્કિક સુધારણા કરવાના તત્તાંતાના પ્રયાસો નિધ્યા વતાના ભાષાને હાર્કિક સુધારથી સમગ્ર ત ત્રની સમયુદા જેખમાંગે અને વ. તે માટે ન્યાણયાનક તીલકરો

સામાન્ય ભાષાનિષ્ઠ તત્ત્વતાને તત્ત્વવિચારની જે દૃષ્ટિ અને પદ્ધતિ સ્તહાર્વ 👪 તેન તેના વિષય અને વ્યાપ અર્ગ કેટલીક ગંભીર સમસ્યાઓ તેની થઈ છે. જે વિભાષાન नपास शण्ट अर्ध रीते वपराय छे तेनी तपास द्वारा उरवानी देव, अने तरवजनन के - अ કાર્ય હોય તે પ્રશ્ન એ ગાય કે તત્ત્વનાન એ ભાષાવિનાનના જ એક લાગ નહેં વની નન 'જાણવું', 'સાર', 'કારણ', 'ધારવ'', 'સાચ'' વગેરે શબ્દો જે રીતે પ્રત્યન વ્યવસારના વપરાય છે, જે રીતે વાકચોમાં તે પ્રયોજ્ય છે તેને લગતી હુક્ષકનાની તપાસ અને તાર 📲 એ તા ભાષાવિજ્ઞાનન કાર્યક્ષેત્ર ગણાય તા પછી તત્ત્વજ્ઞાન અને ભાષાવિજ્ઞાન વચ્ચે એક્ટેન્ડ કર્યા દોરુવી ? વળી અર્વાચીન ભાષાવિતાને જે અ યંત ચાક્કર વૈતાનિક વિશ્લેપણ પ્રહૃતિઓ વિકસાવી છે તેની સરખામણીમાં ભાષાને તપાસવાની તત્ત્વત્રાની રીત કે.ઇ નવસિખાઉની રીત હોવાની હાપ નથી પાડલી? આ અંગે અત્યારના તત્ત્વત્રામાં ઘણા ઉચ્ચ વાદનિવાદ પ્રવર્તી રહ્યો છે. અને ધેરી કટોકટીનું વાતાવરણ છવાઈ ગયું છે તત્ત્વત્રાની એવી દર્ભન છે કે તત્ત્વનાનનું કાર્યકોઈ પણ વિદ્યાશાખાના વિષયની સાથે ચીવું કામ યાડવાનું નહીં. परंत ते ते विद्याशाणानी विशिष्ट संज्ञाओने नपासवान छे. आधी विज्ञानन नन्द्रधान ગણિતશાસ્ત્રનું તત્ત્વનાન, મનાવિતાનનું તત્ત્વનાન વગેરેની જેમ ભાષાવિતાનનું તત્ત્વનાન એ ભાષાવિજ્ઞાનથી અલગ એવા વિષય હોઈ શકે. પરંત આ સામે વાંધા એ વેશય છે કે સંગાએમની તપાસ—શબ્દોના અભ્યાસએ તાે ભાષાવિગાનનો પાતાનો જ વિષય છે. ઐ માટે વત્ત્વનાન સજજ કે યાગ્ય હોવાનું શી રીતે ગણાવું ? વળી ચામ્પ્રીના આમત્રન પહેલાનું ભાષાવિજ્ઞાન-- ળંધારહીય ભાષાવિજ્ઞાન-- ભાષાના ધ્વતિ, રૂપ અને વાક્રમના સ્વરૂપ પ્રત્ને મર્યાદિત હતું અને તેથી અર્થતત્ત્વના વિચાર તત્ત્વતાનું ક્ષેત્ર મળાને ભને વિદ્યાસાખાના वच्चे विषयविकाण करी शक्षय तेम इत. पण काम्स्कीना उत्तरक्षतीन कापासिक नमां व्यत તે પછીના 'જનરેટિવ સેમેન્ટિકસ'નો પ્રસ્ટાર કરતી વિચારણામાં અમંવિચારને જે સ્થાન મળતું ચર્ચ છે તેના પછી ઉપર્યુક્ત વિષયવિકાગ માટે કેટલા અવકાશ રહે છે \* તર્કે હ सिद्धांत अने अरत पद्धतिथी सलक अवा आयाविज्ञानानि क दवे आयानिः जनस्मानान માર્ગ દર્શક ગરાવા જોઈએ અને તેની પાતાને તપાસમહતિ કાલ્રમન થયેલી હેર્ક તેને હોઇ કેવી જો દંચિત્ર એવા કેટલાકના મ**ા** છે.

બોઇ દર્તીલ એવી કરવામાં આવે છે કે ભાષાપ્રયોગોમાં ખેતેને રસ હેવા હતાં ભાષા-િતાની અને તત્ત્વગ્રાતીના કાર્યનું લક્ષ્ય જુદું જુદું છે. ભાષાચિત્રાનનું કાર્ય ભાષકે ચિત્તસાત્ કરેલા નિયમાયત્રી કે જે નિયમાવસીને આધારે તે અલ પત્ર હિતાઓનું તિમાં છુ અને સહબુ કર્તી શકે છે તે નિયમાવસીની પુનર્યું દના કરવાનું છે. વળી તે વ્યક્તિગત અને સામાજિક વર્તન પત્ર ભાષાની પ્રભાગ, ભાષાશિકાલુ, ચાલિક અનુવાદ વગેરે ત્રિપરા અગેની સમજ અને હિદ્ધિ પામવા બધે છે. સાની બાજુ તત્ત્વતાનું લક્ષ્ય સંગ્રાઓના અર્થનું રખપ્ડીકસ્થ કરવાનું અને ભાષાના ઉપયોગને સમજવાનું છે. તત્ત્વતાનતે ભાષાવિત્રાન તરફથી જે આદ્વાન મહ્યું છે તે તેના પ્રોગ્ન પત્રને તર્લા પત્રુ અધ્યુનિક ભાષાવિત્રાની પદ્ધતિ પર,તે છે, ભાષાચિત્રાને વાક્રયન્યના અને અર્થતત્ત્રને લગેતા જે સિલ્લાન ચિક્રસાન્યો છે તે લક્ષમા લીધા વિના તત્ત્વનાનો સાલે તેમ નથી ગેમ કેટલાકનું પાત્રવું છે.

ત્રોજી દક્ષેત એવી કરવામાં આવે છે કે તત્ત્વતાનને ભાષાના ઉપયોગ(use)મા કે 'વાષ્ણી'માં કર્યા છે, ત્યારે ભાષાવિત્રાનને ભાષાના પ્રયોગ(usage)માં કે 'ભાષા ' માં રસ છે, ત્યારે ભાષાવિત્રાનને ભાષાના પ્રયોગ(usage)માં કે 'ભાષા ' માં રસ છે, ત્યારે ભાષાનાઓ ભાષાનો ઉપયોગ કર્યું કે કરવા માટે કરે છે : નિવેદન કરવા, વેતવવા, 'નાકી, વચન વગેર આપવા કે હુકમ, નિર્તાનો વગેરે કરવા. તત્ત્વત્ત્રને શબ્દનો અસુક કાર્ય પાટે અમુક મરન તાંચ થતો ઉપયોગ ત્યાસવાનો છે, ત્યારે ભાષાવિત્રાનિનિ તે ઉપયોગ માટે કામમાં આવતા સાબદ તપાસવાનો છે. પરંતુ ઓરિટન પ્રયોગને તેના ઉપયોગ ભાષા કામમાં આવતા સાબદ તપાસવાનો છે. પરંતુ એપિટન પ્રયોગને તેના ઉપયોગ ભાષા કામમાં આવતા તેવાં અંગ બની જવાતું માતે છે. સંબંધ દેશવાતું તથા ભાષાવિત્રાનના વિકાસ સાથે તત્ત્વત્રાન તિત્યું અંગ બની જવાતું માતે છે, સંબંધની પરંપનામાં બીલ્યુટનરી તપાસ માટે ઓરિટનના નિર્મય ભાષાના તત્ત્વત્રોથી ઓરિટન સુધીની પરંપનામાં જે વિશ્લેપઅુપહિત વિકસી તેનું જ સ્વાભાવિક અનુસધાન આધુનિક ભાષાવિત્રાનની વિશ્લેપઅુપહિત પૂર્વ પહે છે.

ચ્યા ઉપરાંત પણ સામાન્ય ભાષાનિષ્ઠ તત્ત્વતાનની વિષય તેમ જ પદ્ધતિની દૃષ્ટિએ બોઇ કેટલીક દીકા થઈ છે. એ વિચારધારા ધરાવતા તત્ત્વતાએ પદ્ધતિનલક કે સૈહાંતિક ચર્ચા સામાન્ય રીતે ટાળી હાવાનું તેમના પર દોષારાપણ થયું છે; જોકે સપ્લે તથા પાતાના કાર્ય કાર એક સામાન્ય રહ્યા કરો છે. મુખ્ય મુશ્કેલી ભાષાને 'સામાન્ય' કપારે અથવો ? અર્થ કરવામાં મતભેક પડે ત્યાં તેના નિકાલ રોતે આધારે કરોલો કપાયને પાતાને અર્થા કરવામાં મતભેક પડે ત્યાં તેના નિકાલ રોતે આધારે કરતો ? — એ બાબતોને લગતી છે. કોરેલે કેટલાક બચાવ કર્યો છે. પણ ત્યાં તો હમ્યું હમાં હમાં લાધારો માત્ર કર્યો છે લેક પર અર્થ કરતા કરતા હમાં આપી છાં પળભળાટ અને ક્રફડાટ મચી ગયો છે.

સામાન્ય ભાષાનિષ્ઠ તત્ત્વતાનની પહતિની જે સૌથી વધુ વજૂદવાળી ખાંગી છે તે એ છે કે વિભાવવિષ્ટેયપુના આધાર તરીકે તેમની પાસે ક્રેાઈ વ્યાપક, સુધંધટિત ભાષાસિકાન નથી, તેમની પાસે 'અથે એટલે ઉપયોગ' વગેરે જેવાં થોડાંક સૂત્રો જ છે. ઉપર્યું કત્ત સત્રનું તાપર્ય આપણે ઉપર તેયું તેમ એ છે કે શબ્દનો અર્થ, તેને લગતી ક્રાઈ માનસિક પ્રતિમાની. આંગરમાં તપાસ કરવાયા નથી ઋાતા; અથવા તે તેને અહુદ્દય દ્રાઈ વાસ્તવિક તત્ત્વની— પછી તે અમૂર્વ હોય કે મૂર્વ, માનસિક હોય કે જોતિક, વિશિષ્ટ હોય કે સામાન્ય — તેની તપાસ કરવકથી પણ નથી મળતા: તે માટે તા ભાષામાં તે શબ્દ ખરેખર કર્મ રીતે વપરાય છે તે સાવધાનીથી તપાસનું જોઈએ. અર્થવિચારને લગવા વિઝાનવાઈ (idealist). પ્રત્યક્ષ અનુભવવાદી કે ટેક્ટેટસમાં છે તે પ્રકારના પક્ષમાંથી ઇટવા માટે આ ઉપયોગવાદી सिखान बणा अपयाणी हता. अने हवे केने लायानिय नत्त्वज्ञानना असिब्द्रमण अन्त्रानां આવે છે (એટલે કે બીજ વિધયુદ્ધી ૧૯:૩~:૪ સંધીતા ગાંગ) તે દરમિયાન ભાગ-પ્રયોગોની સહમ અર્પાદ્યાઓ અને અર્પાનેને પરત્વે ઘળી તાંગી નજરે કામ થયું ને વાત પણ સાચી. પરંત આવી તારવસી દારા પ્રાપ્ત થયેલી હક્ષકતાને ઉપયોગમાં લેવા નાંડન સૈદ્ધાંતિક માળખું વિકસાવવાની દિશામાં ભાગ્યે જ કરાં થયું. ઓરિકનને, આક્રકતન કે હાઉરહાેલ્ડરનું કાર્ય આ દિશામાં આગળ વધવાના થાડાક મૃત્યવાન સંક્રેના આપવાથા વધ આગળ જતાં નથી. વિશ્લેષણના ઐાજાર તરીકે ' ઉપયોગ' તે ખ્યાલ લગ્ના અન્યબ દાર્જને તેથી જાતજાતના ગંચવાડા ઊભા થવા લાગ્યા. આ સંજોગામાં દ્રમામાં સર્ધ તેના 'ત્પીચ એક્ટસ ' માં એક વ્યાપક સિહાંત રજ કરવાની દિશામાં જે ધાડીક મનિ કરી છે. તેથા સારી એવી આશા જન્મી છે. આ બાળત આપણે આગળ જોઈશં. તે પહેલા અનીચીન સના-विज्ञानमां केना विवाराधी अंति अक्षरी छे ते बान्स्योने। भाषाविवार गराजान भारे डेटसं પ્રસ્તત છે તે જરા અહીં જોઈએ.

ગ્રાંગ્રસ્ટીને મેતે ભ્રાપાસિકાન, બનાવિકાન અને તત્ત્વકાન હવે ભ્રુકીયુટી ન્વયંપર્યાય શાખાએક રહી નહીં શકે. તત્વનો અને ભ્રાપાવિકાનીઓની પહિનિઓ તથા વિચાનસ્ટેશા એક એકના વિપયમાં પ્રાપ્ત થયેલી નવનની દષ્ટિએનો ભીજાન વિપયમાં અવગસુના કરવી પરતે તેમ નથી. ભ્રાપાવિકાનના કેટલા દેવાયા સ્થિત્વભ્રીન તત્વનાના માટે કીકીક ઉપયોગી થઈ શકે તેમ છે, તો સામે પર્કા ભ્રમ ત્યારાતા પ્રશ્નોથી પાત્ર ભ્રમ સ્થાપાયના પ્રશ્નોથી પાત્ર ભ્રમ સ્થાપાયના પ્રાપ્ત સ્થાપાયના પ્રાપ્ત સ્થાપાયના પ્રાપ્ત સ્થાપાયના પ્રાપ્ત સ્થાપાયના સ્થાપાયના પ્રાપ્ત સ્થાપાયના સ્થાપાયના સ્થાપાયના સ્થાપાયના પ્રાપ્ત સ્થાપાયના સ્યાપાયના સ્થાપાયના સ્થાપ

ભાયાવિકાનની તત્ત્વતાન માટે કેટલી પ્રન્તુનતા છે તેને નિર્ણય 'ભાષાની પ્રકૃતિ કર્યો છે ?' 'ભાયા કઈ રીતે વપરાય છે અને સમજન છે ?' 'ભાયતે પ્રાપ્ત કરવાનો પાયેષ કર્યો છે ?' વગેરે પ્રશ્નો તપાસીને તેમને આધારે જ કરી શકાય. લાંગ્સ્કા માતે છે કે ભાષાવિતાન અને તત્ત્વતાન એક્ઝીબની નજીક આવ્યો હોવા હતાં, અને કેટલીક મહત્ત્રની મ્થળનામ તેમના નવા નિક્કોર્ય પ્રસ્પર્ણને માટે હોતક હોવા હતાં, તેમનાં ફેગ્રો નિર્શનકાર્યા છે.

ભાષાચિતાતીને અમુક શબ્દમાં જે રસ છે તે તે છબ્દથી વ્યક્ત થતા વિભાત કે વકતવન ને કા<sub>ર્</sub>એુ નહીં, પણ ભાષાની મૃતિને લગતી કેટલીક ધારણાઓ માટે તે પુરાંથા પુરા પાંડે છે તે કારણે. પણ તત્ત્વગોને 'જાબદું, ' કારણું વગેરે વિભાવાને કારણે આપામાં રસ છે. આ જાતની તપાસમાં જેને રસ ક્રીય તેને આપાસિક્ષાંતને તપાસવાના દેનુથી એકડી કેટલી સામગ્રીમાંથી ભાગે જ કશું શીખલાનું મળે.

પણ બીજી ભાજુ, તાત કર્ક રીતે પ્રાપ્ત થાય છે, અને તાતનું સ્વરૂપ સ્તિતી કેટલીક સર્વજ્ઞાસાન્ય ક્ષાસંશિક્તાઓથી કર્ક રાતે નિયત થાય છે તે પ્રશ્નો પૂરતાં જ્યાનિતાનનાં તારણો તત્ત્વત્રીને જરૂર ઉપયોગી થાય ચારસ્ક્રીના ભાષાસિક્રાંતમાં સ્વત્વચિત્તના તાન- ્યાપારા વિશે જે તથા સંક્રેલા તરફ ધ્યાત દીરવામાં વ્યાવ્યું છે, જે ' યર્સ ધ્યાય મોડેલ ' અને 'લર્તિ'ગ નોકેલ ' પ્રત્વૃત કરાયા છે તે ત્ત્વગાને માટે ચણા **ઉપયો**ગી તીવડે તેમ છે.

મનુષ્યના ગ્રાન્સ્ટોના પ્યાગ્ર બુદ્ધિતત્ત્વાદની ત્વરેજ્યુ કરતો અને પ્રત્યક્ષવાદનો વિરાધી છે. પ્રયક્ષવાદીએ મનુષ્યનું ત્રાન અને વર્તન તેના પરિસરથી પૂર્ણપણે ત્રિયત થયેલું માને છે અને એ દિષ્ટિએ તેઓ મનુષ્ય અને ધર પ્રાણીઓ વચ્ચે, અથવા તો પ્રાણીઓ અને યંત્રો વચ્ચે કર્રા જ તદ્દાવત હોવાનું માનના નથી. પરંતુ ગ્રૉન્સ્કી મનુષ્યમાં એવી કેટલીક વિશિષ્ઠ શત્તિએ (જેપને 'ચિત્ત ' એવું નામ આપી શકીએ) ક્ષેત્રવાનું માને છે—એને જ કારણે મનુષ્ય મુક્ત વર્તન કરવાનું સામર્થ ધરાવે છે અને ત્રાત પ્રાપ્ત કરવામાં પણ એ પ્રયાગે અગ્ર ભત્ય છે.

લાંગ્રેસ્કોની વિચારણા પ્રમાણે ભાષા એ મનુષ્યની આગવી શકિત છે, અને વિચાર-યાપાર માટે તે અનિવાર્ય છે તે માતે છે કે માનવભાષાઓ વચ્ચે ભિન્નતા ઉપરજીલી અને સનાનતા તલગાયી છે. ભાષાઓમાં કેટલાક વસ્તુગત તેમ જ સ્વરૂપગત સાર્વ ત્રિક ધર્મો છે જેને આધારે આપણે સાર્વ ત્રિક વ્યાકરણ કે સર્વ ભાષાઓના કોઈ સામાન્ય ત્યાકરણો પ્રમાલ મેનવી કાંગ્રેએ. ધર્મોની આ સાર્વ ત્રિકતાના ખુલાસે મનુષ્યમાં ભાષાને લગતી આગવી શિત હોવાનું માનીએ તો જ આપી સકાય. ભાળકમાં સાર્વ ત્રિક સિહાતાનું જન્મદત્ત નાન હોય તે જ પાતે સાંભળેલાં અલુતર વાકપા ઉપરથી તે અસંખ્ય નવાં વાકયો સ્થી શકે. આ સિહાતો માનવચિત્તનો જ એક અંશ હોવા જોઈએ. આ બાબતમાં સાંગ્રેસી દેકાર્તના 'જન્મસિહ વિચારો'ની, અને પેલેટા સુધી પહોંચતી સુહિતત્ત્વવાદી પરંપરાની યાર્દ આપે છે સોમ્સ્કીના ભાષાસિહાંતમાં આ રીતે ભાષાપ્રાપ્તિને લગના તથા ભાષાના વસ્તુલલી અને સ્વરૂપલક્ષી સાર્વ તેક ધર્મોને લગતા જે નિષ્કર્યો તારવવામાં આવ્યા છે તેમનું તાત્ત્વિક વિચાર માટે સારું એક' મહત્ત્વ છે.

પણુ ભાષિક તત્તતાનને લગતા એક વ્યવસ્થિત સિદ્ધાંત વિકસાલવાની દિશામાં હમણું એક મહત્તનો પ્રયાસ સર્વે કર્યો છે. તેના પ્રયાસની પૂર્વભુમિકા આપણે એક લઈ એ. હેગલની પરંપરા પ્રમાણેના તત્ત્વવિચારથી—' મેટેફિઝિક્સ 'થી—મુદ્ધત થવાની વૃત્તિને પરિભુષ્તિને વેરિફિઝિક્સ 'થી—મુદ્ધત થવાની વૃત્તિને પરિભુષ્તિને વિદ્યાર્થિ અર્થા લિકાન અર્વાચીન તત્ત્વવિચારમાં પ્રયાસન થયો. આથી વિગાનતું તત્ત્વતાન અને ગણિનશસ્ત્રના પ્રભુ આધારી— માત્ર એ બે છેએ એ કરવાનાં આનાં ત્રાનાને જ અર્થવાળાં વિધાનો ગણુનામાં આવતાં. તત્ત્વવિદ્યા પર્મ, સૌદર્યદ્યારત, આચારતીને, તેમ જ નિયતા વ્યવહારતાં છેત્રીમાં થતાં વિધાનોને અર્થક્રાન કે વ્યર્થ પ્રભુવામાં આવતાં. આવડા જખ્યર પ્રદેશને તત્ત્વવિચારમાંથી ભાવલ કરવાની પરિસ્થિતિ અંગે સૌથી પ્રયમ સચિંત ખનનાર તત્ત્વત્ર વિચારા, 'એનેલિટિક' વિધાનો અથવા તે ત્રવન્યાવાની સ્થિતો કરવા ઉપરાંત આપણે અન્ય કાર્યો કરવા માટે પણ ભાષા વાયરના ફ્રોઇ એ છીએ એ ળાળત તરફ—માવાના સ્થિત ઉપયોગે, તરેક—તેણે આપણ સ્થાન ટેણું.

ભાષાના ઉપયોગ આપણે આજ્ઞા કરવા, શાસન ચલાવવા, વિનંતી કન્સ, વચા અત્યા આણા કે ધારણા રાખવા. ચેતવણી આપવા વર્ગર માટે કરીએ છીએ અને આ માત્રો કરવા માટે લવરાતાં લાકયાને આપણે તથાતલ્યના ધારણાધી કૈર્મક જાણ જ પાસ્ત્રે નાપીએ છીએ. ઑહિટને આવાં વાક્યાને પ્રથમ તાં 'તહ્કર્મ પરકે હ પર્કીન ટિવ') વાક્યા કજા. કેમ ક જે કાર્ય વાક્યના મુખ્ય ક્રિયાયદથી સચવાય છે ( 'વયન આપવ', 'માગવ'' તેને ! તે કાર્યનાં જ તે વાક્યા પાતે અંગભાત છે. તથ્યાતથ્યને ધારણે જેમને તપાસા ગકાય ઉંચાં બાકવાની ઓક્સિને ઉત્તરફેટિવે કહુવા પણ પાહળના સમયમાં તેને લાગ્ય કે આવા જે કરો છે તેમ નથી. તશ્યાતચ્યાપરક વાકર્યા પણ અન્ય કાર્ય કરવા માટે વપરાતાં હોય છે. અ ધ ઓ સ્ટિતે એક્સવું એટલે કરાંક કરવું એ વાત ઉપર ભાર મુકવા માટે ઉપયંક્ત ગર્ન પ્રકારન એક જ વર્ગમાં સમાવીને તેને 'ઇલાક્યુશનરી એક્ટ્સ' એવું નામ આપ્યું. ક્રેક્ક પણ વહ્ય પ્રકૃતિથી 'પર્ફિમેટિવ' કું 'ફોન્સ્ટેટિવ' નથી હોતું. પ્રત્યેક અર્થતે લાન્યના ચના 'કંપનાંગ ઉત્તર મ્યાધાર રાખે છે. ઓસ્ટિનની આ દબ્ટિમાંથી સિદ્ધાતનાં જે કટકાબ્ટકાં ખર્યા તે ઉપયોગમા લઈને સર્લે પાતાના 'વાકકર્માના સિદ્ધાંન' ઘડ્યો. સર્લ ઑન્ટિનના કેટલીક સંગર્અ અને સત્રોના ઉપયોગ કરે છે ખરા, પણ સર્લનું પ્રયોજન ભુદ છે. નાલવાન અનક અ'શતે જે અતિવાર્લ અને પર્યાપ્ત શરતા નીચે ' ક્લોક્યશનરી એક્ટ ' (ઋતિવાસ્થિક કર્મ) કહી શકાય તે શરતોને તે તારવવા માત્રે છે. આવી શરતોને આધારે સર્થ સંભવત: માર્ક પણ અધિવાચિક કર્મના ચણિયારા સમા દરેક ક્રિયાપદ કે શબ્દપુરહતા ઉપયોગ મા<sup>ંગ</sup>ા નિયમા તારવવાની ગ્યાસા રાખે છે, અને હેવટે તેમને અધારે વાકકર્મોના વ્હાયક સિંહ તન નિર્માણ કરવાનું તેનું લક્ષ્ય હાય તેમ લાગે છે.

સર્લાના પુરતક 'રિપચ એંક્ટ્સ'નું ઉપશીર્યક છે: ભાષાના તત્ત્વ્યાનના એક નિવ્ધં સર્લ 'ભાષાનિષ્ઠ તત્ત્ત્તાન', 'ભાષાનું તત્ત્વ્યાન' અને 'ભાષાવિતાન' એ અધ્ય ન જાદાઅર વિષય ગણે છે તેમના મતે ભાષાનિષ્ઠ તત્ત્વતાન અમૃક ભાષામાં અમૃક શબ્દેક, હિંકતો વગેરેના સામાન્યપણે થતા ઉપયોગતે ખાનમાં લગ્ને નિર્દિષ્ઠ નાત્ત્વિક સમ્યાચાએક હૈકેલના પ્રયાસ કરે છે. એક્ટ્સર્ડ જૂથનું સામાન્ય ભાષાનિષ્ઠ તત્ત્વતાન આ પ્રકારન છે, તે એક વિશિષ્ઠ નપાસપક્રનિ છે. જ્યોઇ ભાષુ ભાષાના તત્ત્વાનનું કહ્ય નિર્દેશ, સ્ત્ય, અર્થ, આવશ્યક્રતા વગેરે એવાં ભાષાનાં દેશ્લાંક સામાન્ય લાક્ષણિક તત્ત્વા પર પ્રકાર પાત્રાનું છે. તે ખરેખર યતા ભાષાપ્રયોગો ઉપર પણ ખ્યાન આપવાની પરિત જખત્યાર કરે છે ખરૂં, પણ એ કાર્ય તેને માટે આતુષ ગિક છે. ભાષાનું તત્ત્વત્તાન એક વિષય છે, અને 'સ્પિય એક્ટ્સ' એ ભાષાના તત્ત્વત્તાનનું પુસ્તક છે. ત્રીજી ભાજુ ભાષાવિત્તાન નીસિંગ ક માતવીય ભાષાઓનાં વધાગ્ણોને—'ઘતિબ'ધારણ, વાકપ્રવધારણ અને અર્થળધારણને વર્ણવે છે. ભાષાના તત્ત્વતાનને સાગચી તૈસર્ગિક ભાષાઓની પાસેથી પ્રાપ્ત થાય છે, પણ 'સાસુ એટલે ગું કે' નિવેક્ત એટલે શું, 'પચન એટલે શું' યગેરેતે લગતો તેનો તારણે, કોઈ પણ સુક્ય ભાષા માટે હોય છે. 'સ્પિય એક્ટ્સ ' ભાષાએનને લગતો નહીં, પણ ભાષાને લગતો નિય'ધ છે

ઝર્લને મતે ભાષા કારા થતા સર્વ સંદેશાવ્યવહારમાં વાદકર્મી સમાવિષ્ટ હોય છે. ભાષા-વ્યવસારનો એકમ સખ્દ કે વાકય નથી, પણ વાકકર્ય કરતાં અમુક શરતો તીચે ઉદ્દુગારાનું વાકય છે. ભાષા બાલવી એટલે વાકુકર્મો કરવાં અને ભાષા-યવહાર એ અમુક આરાય કે પ્રયોજનથી પત્રું એક નિયમસાસિત વર્તન હોઈ ને આ વાકુકર્મો લાયાસામગ્રીના ઉપયોગ માટેના અમુક નિયમોને અમીન દ્રતીને થઈ શક્તા હોય છે. વાકુચિયલત્વરમાં જ્યારે અમુક્રદાકથ ઉદ્ગારાય છે ત્યારે તેનાથી વિવિધ વાકુકર્મ કરાતાં હોય છે. વાકય બાલવામાં (૧) ૧૫ન્દ્રેન ઉદ્યારાય છે એટલે કે ઉચ્ચારખૂકકર્મ થાય છે: (૨) કશાવ્યું વિધાન કરવામાં આવે છે.—એટલે કે વિધાનકર્મા થાય છે; (૩) કશું કે કહિવાય છે, પ્રથા કરાય છે, આતા કરાય છે, વચન અપાય છે વર્ષેર—અપધિવાચિક કર્મો થાય છે: ઉપરાંત (૪) અમુક પરિસ્થામ કે પ્રભાવ શ્રોતા ઉપર પડતો હોય છે—તેતે સમજાવાય, ખાતરી કરાવાય, અસરાવાય, વગેરે: એટલે કે વાચા-પ્રેરિત કર્મો (perlocutionary acts) થાય છે.

બાપા બાલવી અટલે નિયમાધીન કર્મા કરવા એમ ઉપર કહ્યું છે. આ નિયમા નિયંત્રક (regulative) નહીં, પણ સંવિધાયક (constitutive) હોય છે. કાઈ પણ ભાષાન અર્થ બધારણ. એટલે તે ભાષાની બીતરની સંવિધાયક નિયમાવલિનું રહિ અનુસાર પ્રકટીકરણ કે માહારકરળ (realization), અને વાકકર્મા એટલે આ નિયમાને અધીન રહીને ખાલાતી ઉક્તિઓ દારા કરાતાં લાક્ષણિક કર્મો. આ નિયમાવલિની તારવણી કાેઈ અમક જ ભાષા થોલવામાં અતરયત વિશિષ્ટ પર પરાચાતી સાથે સંબદ્ધ ન હોવા**થી** અને પ્રકારની ગવેવણા ભાષાવિતાનથી જાદી પડે છે, કારણકે ભાષાને માનવભાષાઓના પ્રત્યક્ષ વ્યંધારણા તપાસવા-નાં દોય છે. આથી વાક્યાર્યના અભ્યાસ એ વાક્કમોના અભ્યાસથી બિન્ન નથી યાગ્યરીતે જોતાં બંનેએક જ પ્રકારના અભ્યાસ હાવાનું જણાશે. તે બે જીદાંજીદાં દબ્ટિબિ દ્વા યતા એક જ અભ્યાસનાં ખે પાસાં છે. સમકાલીન ભાષાતત્ત્વનાનમાં ખેવલણ જોઈ શકાય છે. એક વસણ વાણી વ્યવહારની પરિસ્થિતિમાં પ્રયોજના ઉક્તિઓના ઉપયોગોને અનવક્ષે છે. તો ખીજું વાક્યોના અર્થને અનુલક્ષે છે. પહેલ વલણ વિટર્ગેન્સ્ટાયનના ઉત્તરકાલીન તત્ત્વ-વિચારમાં અને બીજાં તેના પૂર્વ કાલીન તત્ત્વવિચારમાં જોઈ શકાય છે. પણ આ એ અસિંગમા પરસ્પર વિશાંગત નહીં પણ પૂરક છે ળીજા અિંગમમાં લાક્ષણિક રીતે પૂછાતા પ્રશ્ન છે: વાકયના ઘટકાના અર્થ સમય્ર વાકચના અર્થના કર્ષ્ટ રીતે નિર્ણાયક હોય છે? ત્યારે પહેલા અભિગમના લાક્ષણિક પ્રશ્ન છે: 'અમક ઉક્તિ એપલાય ત્યારે વકતા કથા નિવિધ વાક્કમાં કરતા હોય છે <sup>9</sup> સંપૂર્ણ ભાષાતત્ત્વતાતને માટે આ ખંતે પ્રમોના ઉત્તર આવશ્વક છે. અને એ ખંતે પ્રશ્નો એકબીજા સાથે સંખહ છે. સર્લનો (અને ઓન્ટિન તથા ઉત્તરકાષીન વિદ્ગેન્ટડાયતના) અર્ધસિર્દાત ભાષાને એક સંસ્થાપ્રીય તથા (institutional fact) ગહ્યુવા ઉપર આધારિત છે, અને તેના પ્રકૃતિયાદી અર્ધસિદ્દાંત સાથે વિદેણ હ

અર્વાચીન ભાષાતત્ત્રવાને પ્રાપ્ત કરેલો એક સ્થયનાન નિષ્કર્ય એ છે કે સાનાન્ય નિષ્કર્ય પારિભાષિક વિભાવાયી એ રીતે જુલ પડે છે કે તે મુક્તબંતે હ્રિચિઝ દેવ કે—ંગુન નિયમોને અધીન હોતા નથી, જે વિવિધ અધીમાં તે વધરાય છે તેમની વર્લ્સ મનેતના જુવું સાભ્ય હોય છે, પણ તેનો અર્થ એ નથી કે તેમનું તાત્ત્રિક વિશ્લેપ્ણ કર્યું ક્રમ્પક નપા-

અમુક વાક્ય સમજવું એટલે તેના અર્થ જાલ્લો. વાકયનો અર્થ નિયમાંથી નિિત શ્રીલે હોય છે અને એ નિયમાં કર્ક સરતા નીચે લાકય બાલાનું લેય છે અને ને વાકયને શા તરીકે લેવાનું હોય છે તે દર્શાવે છે. હું લાકય બાલું હું અને અનુક અર્થમાં નાવું હું તેના અર્થ એ કે (૧) અમુક નિયમાંથી દર્શાવાની જે અમુક પત્રિવેશનિ પ્રેરતે એ તેનાથી શ્રીતાને જાલ્લીતા કરવાના મારા આશ્રય છે: (૨) મારા આવે આપત લેવાના તેની જાલ દાગ હું હકત બાબતમાં તેને જાલ્લીતા કરવા મારા હું છે. બાબતમાં તેને જાલ્લીતા સાનના બહે તેને હકત બાબતમાં હું જાલ્લીતા કરવા મારા છું. અત્ તેને બોતા ન્ર અમુક અધિવાચિક પ્રભાવ હત્યન કરવાનું પ્રયોજન સિદ્ધ કરવા માટે વાકય અર્થ કર્યાનો તેને જ સાધન પૂરું પાડે છે. પરંપરાગન એટલા માટે કે અર્થ એ વકનાના આશ્રયનો તેને જ કરિતી બાબત છે.

સર્લાના મતે વાક્કમીના તેના સિહાંત એ બાયસિહાંત અને કર્મ સિહાંતનું મિમળ નથી. કેમકે બાલવું એ એક પ્રકારતું નિયમશાસિત વર્તન હાઈને ભ્રયાસિહાંત એ કર્મ સિહાંત ના જે એક ભાગ ગણાય. વળી વાકયોના અર્થીના અભ્યાસ અને કરાતાં વાક્કમીના અભ્યાસ એને વાક પાક કર્માં લાગ્યાસ એને બાગ પ્રકારનાં તદ્દન અલગ અભ્યાસસેલો નથી. 'અમુક વાકપતું અમુક સંદર્ભમાં લાગ્યામ માં ઉચ્ચારણું કરવાથી અમુક વાક્કમેં ચાય '—એ સર્લના વાકપાર્થના ખ્યાલનો એક અર્થન કાર્મણું અને સ્થોસાય 'એવું વાક્કય છે જે અમુક સંદર્ભમાં બાહાનો એક ભાગ છે. વાક વસ્ચારાતાં ચેલા વાક્કમેં સિંહ કરે છે '—એ સર્લના વાક્કમેંના ખ્યાલનો એક ભાગ છે. વાક વસ્ચારાતાં ચતાં વાક્કમેં સિંહ કરે છે '—એ સર્લના વાક્કમેના ખ્યાલનો એક ભાગ છે. વાક વસ્ચારાતાં ચતાં વાક્કમેં સિંહ કરે છે '—એ સર્લના વાક્કમેના અમિત્રને દેશ તે કર્માં હોય છે. જે કહેવામું દેશ તે કર્માં વાક્કમાં વાકકમાં વા

ઘણાં વાલ્યામાં (૧) વાક્ય દારા જે વિધાન ચાય છે તે, અને (૨) વાક્યનું કાર્ય સચવત્તી સુક્તિ—એન ખે બાગાં હોય છે. કાર્યસ્ત્રક સુક્તિ વાક્યને કઈ રીતે લેવાનું હોય છે. તે દર્શાવે છે.—એટલે તેનું અધિવાગક તાત્પર્થ શું છે, અથવા તો એ વાક્ય ખાલવામાં બાયક કરાં અધિવાગિક કર્મ કરે છે તે દર્શાવે છે. લખ્દનો ક્રમ, બાર કાર્ટ, વિરામ, ક્રિયાપનો પાત્રકાર (mood) અને તાલ્કમેં પરના—દર્શક ક્રિયાપનો એ આવી કાર્યસ્ત્રક સુક્તિઓ હે. લાખ્યું અવૃત્યન્યા લખી વારે તો ક્રેયલ માં દર્શ જ સ્પપ્ટ કરી આપે છે કે વાક્યનુ અધિવાગિક તાત્રને શું છે, તે, 'નારી વિનંતી છે કે...', 'હું પણું છું કે...', 'હુ વચન આપું છું કે...', 'હું તત્રને સત્ત્વલદી આપું છું કે...' વારે કાર્યસ્ત્રક ફ્રિયાપલ ધરાવે છે.

વિડ્રાંન્ડાયન અને ઑસ્ટિનની જેમ સર્લ અર્થને સંસ્થાકીય તથ્યના સંદર્ભમાં તવાલવાના પતના છે, અને એ કારણે તેમના મત ઉત્તોજના-પ્રતિક્રિયા પર આધારિત અર્થ-સિકાંતથી જોદા પડે છે.

ત્રાપ્યે અર્થના સ્વરૂપ વિશે જે સિર્દ્ધાત આપ્યો તે ઘટતા ફેરફાર સાથે સ્વીકારીને સહેં અદ્યિવાચિક કર્મોની પોતાની વિશ્લેષણુપહૃતિ વિકસાવી છે. એ અનુસાર તે અંગ્રેજી શખ્દ promiseના વપારાશને અધારે, વચત આપવાના અધિવાચિક કર્મનું સવિસ્તર વિશ્લેષણ કરી બતાવે છે, અને એ જ રીતે request, question, thank, advise, warn, greet વગેરે કઈ શરતા નીચે વપાય છે તે સહ્યેપમાં સચ્ચે છે. વિધાનકર્મતું સ્વરૂપ ૧૫ કરવા સહ્યે નિર્દેશ અને વિધાનને વાકકર્મો તરીક તપાયે છે.

સર્લના મતે સમકાલીન બાપિક તત્ત્વવિચારની ખામીએના મળમાં ક્રોક વ્યાપક શિહાતના અબાવ હાવાની હકીકત રહેલી છે, અને 'સ્પિય ઍક્ટ્રસ'માં સર્લના પ્રયાસ આવા સિદ્ધાંત પરા પાડવાના શ્રીગણેશ માંડવાના છે. સર્લની વિચારણાનું મલ્યાંકન કરતાં એલિસ ક્રોલર કહે છે કે સર્લ પાતાના વિશ્લેપણને પાતે પ્રસ્તુત કરેલા વ્યાપક સિદ્ધાંતની સાથે જોડી આપવા નથી. તેના મતે સર્લના વાકકર્મના ખ્યાલ કાચા છે. અને 'ભાષા ખાલવી એટલે શું !' એ સગજવા માટે તે વ્યક્ પ્રસ્તુત લાગે તેવા પણ નથી, સર્લ ભાષાના સિદ્ધાંત એ કર્માસહાંતના એક ભાગ હોવાનાં કહે છે. કેમ કે વાણી એ વર્તાનના જ એક ભાગ છે. પણ જે વાક્કમાં સર્લે જેવા તારવી બતાવ્યા છે તેવાં નિયમાથી શાસિત હાય તાં તેમને કના અર્થમાં વર્તનના પ્રકાર તરીકે લેખવા તે સમજાય તેમ નથી; અને ઊલઠં, જો વાકકર્મા વર્તનના જ પ્રકાર હોય. તા સલે તારવેલા નિયમા તેનું જે રીતે શાસન કરે છે તે સમજવું મુશ્કેલ છે. ત્રણ જુદાં જુદાં વાકકર્મ ગણાવવાને બહલે સર્લે ઉદ્દગારકર્મ અને વિધાતકર્મ એ ખેતે અધિવાચિકકર્મનાં પાસાં ગણ્યાં હોત તે**ા વધુ ર**પષ્ટતા થાત. અર્થ કેવળ વિધાનાત્મક નથી, ચેતવણી, પ્રશ્ન વગેરે દર્શાવતાં વાકયાે પણ સાર્થક વાકયાે છે એમ માનનાર માટે વિધાના જેના એક પ્રકાર હોય તેવા વ્યાપક વર્ષ સ્થાપવા જરૂરી અને છે. અમારિકને તે માટે વાફકમેનિ ખ્યાલ રજૂ કર્યો. સર્લે તે માટેનું સૈહાંતિક માળખું ઊલાં કરવાનું માથે લીધું છે. પણ 'કર્મ'માં હલનચલન અને આશય અપેક્ષિત હોય છે. સર્લના સિહાતમાં સુરફેલી એ છે કે અધિવાચિક કર્મ અને વિધાનકર્મ ચાશયવાળાં છે. નિયમ- શાસિત છે, પણ તેમની સાથે હલનચલન સાંકળી શકાય તેમ નથી; તે, બંજી 'ાનું ઉદ્દેગારકર્મમાં હલનચલન છે, પણ તે નિયમશાસિત નથી. આશ્યપુકત 'કર્મ '(act)ને વર્તન કેવા અર્થમાં ગણવું એ એક મેટો પ્રક્ષ છે. કેલસ્ત્રે મતે 'સ્પિચ એરેટ્રન્ટ'નાં ભાષાસિક્ષાંત વિશેના એક રસપ્રદ પુસ્તક માટેની કાચી સામગ્રી જરૂર છે-જેનાથી 'સ્માગે કેવળ શબ્દો વાપરીને જ શું કરી શકોએ કે' એ પ્રક્ષ પર મુલ્લવાન પ્રકાર પશે કોરે, જ

## આધારભૂત સંદભો'

E. Cassirer : The Philosophy Symbolic Forms, Vol.

I. Language (अंग्रेश अनवार, १४५३)

P. Grice : Meaning, Philosophical Review (MAL)

१६५७, युष्ट ३७७-३८८)

K. Kunjunni Raja: Indian Theory of Meaning (1283)

W. P. Alston : Philosophy of Language (1698)

V. C. Chappell (Ed.): Ordinary Language (1244)

M. Black (Ed.) : Philosophy in America (१४६५)

N. Chomsky : Aspects of the Theory of Syntax (২৮২৭) : Language and Mind (বিষয়াহিব স্বায়নি,

9 600 5 )

R. Rorty (Ed.) : The Linguistic Turn (१६%)

G. Pitcher (Ed.) : Wittgenstein (The Philosophical In-

vestigations ) (१६७० त पुनर्म (राष्ट्र)

J. Lyons : Chomsky (1640)

J. R Searle : Speech Acts (૧૯૭૦નું પુનમું ત્રણ)

<sup>ં &#</sup>x27;પોક્રિકિલ્લમ' અને 'સેતીક્ષેટિકલ' હત્યક્ષાન—તત્ત્રવિચારતા એ સંપ્રદોતોને અનુ 'સીને જ આ પરિચય અપાચે છે. અસ્તિહવાદ, 'ફિંતોમનોલેલ્ડ' કેપીનોચ ત્યલિચારતી પર'પરાચોન્ ત્રા લાપાવિચાર અહીંતા વિષયમથોદાની બહાર ગથેલો છે.

૧૬ . હ. ચૂ. ભાયાણી

D. Pears : Wittgenstein (1691)

A. Koller : Review of Searle's 'Speech Acts', Lan-

guage (૪૬–૧, માર્ચ ૧૯૭૦, પૃ. ૨૧૭–૨૨૮)

C. Lyas (Ed.) : Philosophy and Linguistics (৭৬৩৭)

G. Harman : Review of Chomsky's 'Language and Mind,' Language (४৫-২, খুন ১৫৩३,

¥. ૪૫૩–૪**૬૪.)** \*

<sup>🧚</sup> લ્યા ખ્યાન મોટે લાગે તાે ઉપરના સંદર્ભામાંથી કેટલાકના ખંડાના અહવાદને કે વક્તવ્યને ગુપી લઈને તૈયાર કરેલું છે.

# <u>લાેયલ : ભારતની નગર–સંસ્કૃતિનું અગ્રણી આદિ કેન્દ્ર</u>

## રસેશ જ**મી**તદાર

## પ્રાસ્તાવિક

ઈસુની વીસમી સહીની વીશી—વીશી દરમિયાન અંગ્રેઝ સાર્યકાના પ્રયત્નોને કાંગ્યું ભારતની આદ્ય—ગૈતિહાસિક સરફૃતિના આલેખન માટેની અતિ મહત્તની શોધ થઈ હતી. સોધકા હતા સર જોન માર્શલ, ડૉ. અને રુંટ મેકે, હસ્ગ્રી૦ ત્ર વગેરે. સક્ષિય ભારતીય પુત્રનિકો હતા રા.ગ. દ્યારામ સાહાણી, કા.ના. દીક્ષિત, માધો સરૂપ વત્સ. સોધ હતા તિ ધુ સંગ્ર્ફિનનો. મુખ્ય કેન્દ્રનો હતાં હડેપ્યા અને મોફ્રેન્ઝનેન્દ્રી. આ સોધને પરિસામ ભારતીય દિનદાસના આલેખનની ચાજનામાં આનુલ ફેરકાર થશે. આવી જગતની પ્રાચીનતમ સંગ્ર્ફિત અનન નિરૂપણમાં ભારતત્વ સ્થાન નિશ્વત થયું. વિશ્વ સરફૃતિનાં કેટલાંક સર્જનોમાં તો ભારતનો દ્રાયો અનત્ય રહ્યો: વઅવસા, અટર્યાજના, ભદ્દીમાં પક્રવેલાં મૃત્યાનો, લેક્કશાદી પદ્દતિની વહીસી વ્યવસ્થા વગેરે.

પરંતુ ૧૯૪૦માં ભારતીય ઉપખંડનું દ્વિશાખન ચર્તા સિંધુ ખીણ સંસ્કૃતિનાં બધાં જ કૈન્દ્રો લોગોલિક દાય્ટિએ પાકિસ્તાનમાં ગયાં. ભારત આદ્ય—ગેતિહાસિક સંસ્કૃતિવિકોશ્કું બન્યું. ભારતીય પુરાવિદોએ આ કૃતિ દૂર કરવાના પ્રયત્નો આરંગ્યા. આમ તો, છેક ૧૯૬૧માં રસ્તો ખાંધવાના કારણસર સુરેન્દ્રનગર જિલ્લાના રંગપુર ગામેથી ચિત્રિત પ્રયાગોનો મોટો જયાં લોચ લાગ્યા હતો, ત્યારે જ સિંધુ સંસ્કૃતિના કૃશિયુ વિગતવૃત્યની ભાગ ભળી ગઈ તતી. આ સ્તરપાત્રો હડેપ્યા અને મોહેન્ગે-દોતા પ્રકારનાં જણાયાં હતાં. આને આધારે 'ભારતીય પુરાવસ્તુ સર્વે જ્રહ્યું ના અનિ કર્યો હતાં. આતે આધારે 'ભારતીય પુરાવસુ સર્વે જ્રહ્યું તે અપિકારીઓએ ભારતના એક પ્રાફ્તિએ એક માગ્રગતમાં સિંધુ સંસ્કૃતિને વસાહત હોવાનો દાર્યો કર્યો હતો, ૧૯૭૪માં. બવાર્યસત ઉપ્તનત દારા પ્રાપ્ત થયેલી ચીત્રના પરીસહ્યું આ મારોર રંગપુર સિંધુ ખીણ સંસ્કૃતિનું એક આપણી કેન્દ્ર જાહેર ત્યર્યું હતું. આમ ભાગલા પૂર્વે જાહે લાગિનાં સોર્કેતિક એધાણ રંગપુરે પૂર્વ પાદ્ય હતાં.

પરંતુ ભારતના ભાગલાએ ભારતીય પુરાવિદામાં સિંધુ સંસ્તૃતિનાં કેનો ગુમાવતાં અજે પા વધાર્યો. આ અજે પા દળદાયી તીવડયો અને રયળતપાસ વહે એકલા ગુજરાતમાંથી સા જેટલાં સિંધુ વસાહતતાં કેન્દ્રી શોધાયાં આવું શ્રેય ધૂતપૂર્વ મુંગઈ રાજવના પુરાતત્ત્વ ખાતાને કાળ જાય છે, જેણે ૧૯૫૬ જે જેમિયાન આ કાર્ય હાથ ધરેલું. આમરા, હામા-ભાવળ, પ્રભાસ નેમનાથ, રાજી વગેર મહત્ત્વનાં કેન્દ્રો હતાં. આમાં સૌથી મોહું અને અગાયનું મથક હતું લીક્ષળ,

## લાથલની શાધ

થા ગયા અમદાવાદથી આશું ૯૦ કિ.સી. દૂર ધાળદા તાલુકાના સરંગ્યાસા આમની મીમમાં આયેલ છે. આ દીં પાની હોય થી સિકાર્ડ પુરું રેગનાય રાવે (ચારે ભારતીય પુરાવતું સાંધે ક્ષ્યું તે હોય કે સિકાર્ડ પુરું રેગનાય રાવે (ચારે ભારતીય પુરાવતું સાંધે ક્ષ્યું તે હોય કે આ કે હાલ દિશ્યું વિશ્વ વર્તું છાતા વડો ૧૯ પરના નવે-ગરનાં કરી હતી. ૧૯ પર પપથી ૧૯ ૧૯ - દરમાં ગતા આ દીં લોતું હત્યનન કાર્ય એમનું કર્યું હતું. ઉત્પન્ત કાર્યની સાથે સાથે પ્રાપ્ત શતા જાતી ચીજોના સંદર્ભ મા છૂટક દૂદક મારિતી ઝનપત્રોના, સામિદ્ધ કર્યો ક્ષ્યું કે આ પહાન સામિદ્ધ થશે એમી ધારાના કાર્ય પુત્ર થયાં એ-એક વર્ષમાં એના વિરુદ્ધ અધિકૃત અધેકૃત અધેકૃત સાથે સામિદ્ધ થશે એમી ધારાના હતી. પરંતું સામા સામિદ્ધ થશે એમી ધારાના હતી. પરંતું સામા ક્ષ્યું કે લાં એમ સામિદ્ધ સાથે સામાના કોર્ય લાં કર્યું આ મહાન શોધોનો અવ્યાભ કર્યાના કોર્ય સામે આ મહાન શોધોના અધિકૃત અલા કાર્ય નહીં હોય એમ નાતાનું વર્યું. આ શોધ દરમિયાન પ્રાપ્ત ઇટરી ઘક્કો જોદરનો હતા. અન્ય લિંદાના એને તાળાવતી પાળ તરીકે એમળમારતા રહ્યા. આ થી આ સામેના અધિકૃત અહેલાલતી પ્રસિદ્ધ અનિવાર્ય કર્યો માલા ત્રાર્યો હોય અમિતા સામિતા અધિકૃત અહેલાલતી પ્રસિદ્ધ અનિવાર્ય કર્યો નાતા ત્રાર્યા કર્યો કર્યો કર્યા સામિતા આ કરિત્રી ઘક્કો જોદરનો હતા. અન્ય લિંદાના એને તાળાવતી પાળ તરીકે એમળમારતા રહ્યા. આથી આ સામિતા અધિકૃત અહેલાલતી પ્રસિદ્ધ અનિવાર્ય કર્યા

### શ્રધની આંધણી

આખં તાંળા સમયની ખાંગે ધર્તા વરૂપ ધારણ કર્યું અને શી રાવે એટિયા પબિટ-શિંગના સત્યોગથી અહેવાલ બહાર પાડચો. \* શી રાવતા આ પુગ્તકમાં કુલ સોળ પ્રકરણો છે: (૧) પ્રત્યાવતા: (૨) સિંધુ ખીણ સંસ્કૃતિ-કેન્દ્રીય વિરતાર; (૩) સિંધુ ખીણ સંસ્કૃતિ-પૂર્વીય અને પશ્ચિમી વિત્તાર (બહુચિંગનાન, રાગ્ત્યાત, ઉપ. વગેરે); (૪) સિંધુ ખીણ સરકૃતિ -હિંગન્ (ચ્ય્તાર (ચ્રત્યાત); (૫) લોચલ; (૬) પૈલી અને ઉદ્યોગો; (૭) કલાકારોગરી અને ગૃદ-જ્યોગો; (૮) સમાજદ્યત; (૯) વેપાર અને વાહત-યવહાર; (૧૦) સિધુ લિપિ; (૧૧) ધર્મ; (૧૨) મૃહેહતી ઉત્તરક્રિયા; (૧૩) સિંધુ સંસ્કૃતિની પ્રત્ય; (૧૪) સંસ્કૃતિની સમય; (૧૫) સિંધુ સંસ્કૃતિની આરંભ; (૧૬) સિંધુ સંસ્કૃતિની અંત અને વિતાશ.

આ પુરતકમાં બે પરિસિષ્ટ છે : (૧) ઢામ્પીચ રથળાની અકારાદિકમે વિપુલ સૂચે. આ સ્થળો ક્યા જિલ્લાન્તાલુકામાં છે અને એની માહિની કર્યા પ્રાપ્ત છે તે પણ દર્શાવ્યું છે. (૨) મેન્જો–દેશ, કાલિળ'ગત, લીથલ, ૧૪ડી, આઢડ, એરણ, તાક્કલેકાટ અને પરિપાયલીનો કેટલીક મહત્ત્વમાં કાર્યન-૧૪ સમર્યાકના તુલતાત્મક રીતે આપ્યાં છે. આ ખેને પરિસિષ્ટમાંની ઢાંડા પદ્ધતિએ આપેલી માહિતી ખૂબ ઉપયોગી બની રહે છે

ડેમી ક્વારટા ક્કનાં બસા પંકર પૃષ્ઠ સુધી વિસ્તરેલા આ ચંચમાં બાવન અઘર્ડપ્લેટ દ્વારા નાનામાટાં એક્સા ચાવીસ ચિત્રો છે, જેમાં ૮૨ લાેથલ વિશે છે. ઉપરાંત ૪૧ રેખાંક્તિ અકૃતિએા છે, જેમાં લાેથલ અંગેની ૨૨ છે. લાેથલ વિશે અગ્રેજીમાં આ પહેલું પુસ્તક છે. શુજરતીમાં ડાેં. ઉમાકાન્ત શાહની 'લાેથલ' નામની પરિચયાત્મક સ્વરૂપની

<sup>\* &#</sup>x27;Lothal and the Indus Civilisation' by S. R. Rao, Asia Publishing, 1973, Price Rs. 120/-. Foreword by Sir Mortimer Wheeler.

લે ા મલ...

11

પુરિવકા ૧૯૫૯ માં પ્રસિદ્ધ થયેલી, તે પછી 'પુઝરાવતો રાજકોય અને સાંસ્કૃતિક પ્રતિક્રાસ ' ગાંચ ૧ (૧૯૭૨)માં શ્રી રાવે સિતેર જેટલાં પુરવુ (૪૯ ૧૦૮થીમાજ) પ્રસ્ત કરેબુ છે.

### પુસ્તકનું મહત્ત્વ

શ્રી રાવતું આ પત્તક અનેક દર્શિએ મહત્ત્વન કહત્વ હુદ હાઇ 🧺 🕧 કે બ્રાહ્મેન્ટ આ હેવાલ ૨૪૪ કરવા હિમિત્તે શ્રાંગલે આ શ્રંથમાં સત્ત્ર્ય નિધ્યાત કેલે. વ્યામાં ત્રા લાયવશક્ત અદેવાલ સાથે પ્રથમવાર આવ્યો છે. પ્રત્યાના તમે તો તે તે તેવ છે. વસ કોડ વર્ષ able to view the Indus civilisation as a whole on the basis of the Lothal finds and traces the Harapran substratum in the apple rently unrelated chalcolithic cultures of the second millennium B.C. in India. આમ સહક્ષ સિધ મહતિના આ મંત્રિય મહેન ત્રોક નની નંદે છે. (ર) હુડ્યા-માહન્જો-દુડાના શાંા સંદેવા દીધવ, કેટનાર વખ કરવા દા ન આ સન્,નિ કૃતિસ્થમત હતી. અલ્પુછવી હતી, સામાસ જમીન્યા માંગર્સ પ્રવેશી હતી. મા જજવનન ઉતર્જમાં ક્રાઈ કાળો તાંધાવ્યા ન હતા વગેરુ પ્રશ્તા વિધે લાધવતા કોવ પ્રસ પ્રકાશ કે કચો, જેની વિગતા લેખકે અદી પ્રથમના અ.પા છે (કા અ.વાંના જેવદા આકૃત્રિક આકૃત્રણોતે કારણ સિંધુ સંત્રૃતિનાં શહેલ નાત પત્રમાં દ મોતી ઝામક પ્રચલિત માન્યતાના આ પુરંતુનાંસી પ્રથમવાર અવીકાર કર્યા છે. 🕖 માન્ય અને પાકિસ્તાનમાંની પ્રાષ્ટ્ર હડુરપીય, હડુ પીય અને અનુ-દડુરપીય એવી વધી વસ્તરતાને ત્વનાન્કક અભ્યાસ અહીં લાધવામુત ગૈલીમાં રજ થયા છે. (પ) પરિનિય એક્સની અહેની ભારત-પાકનાં આ સંરકતિનાં બધાં જ કેન્દ્રીની અકાગદિક્રમની સચિસંત લક્ષે માટે અંતિ ઉપયોગી નીવડે છે. (ક) સિધમાંથી પશ્ચિમ ભારતમાં અલવલ માટે અને મેન્ટરિના લાહાએ બુનિમાર્ગને સ્થાને દરિયાઈ માર્ગ પસંદ કર્ય હતા તેની અભિની ક્ષેપ્પક સાથવના શોધના આધારે અહીં રજૂ કરી છે: કેમ કે ભાલ-નળકાંડાનાં વિશ્વારમાં કે સ્ત્રીન દના ઉત્તર-પશ્ચિમ વિશ્વારામાંથી હડપ્પીય કુન્દ્રો પ્રત્ય થયા નથી. (૧૦ એન્સા પાંમક જેટલા ચિત્રા અને રેખાંકના-નકશાળા વડે આ સંસ્કૃતિને પ્રત્યક્ષ કરવામાં લેખકે કરેલા પરિચય અને પ્રમાંદગી અભિનંદનીય છે.

### લાથલની વિશેષતા

শ্বা বিশ প্রা রাজনা কথা নাথাজ : Fortunately, the discovery of a Harappan port-city at Lothal in 1954 and the subsequent explorations in Gujarat have lit dark corners of Indian Pre-history by revealing the exuberance, decay and metamorphosis of the Indus civilisation in the third and second millennium B. C. (Preface, p. X).

ક્ષેયલના લોકોનું સૌથા મોડું હાથાન તેન છે વહાબને લંગસ્ત્રા મારેની તાલીનો બાંધણીનું શોધલના પત્રત્વેરાનું હિલાન અને યુન્તરક્લાના વિવસ્ક્ષેત્રે આ નીયા ગઢન નું પ્રદાન હતું. વહાબુમાના માલને ચઢાલા-ઉતાદના માટે આ પ્રકારની અને સૌથી તેટલ કમારત જાંધવાનું ચૈય દ્વાયાના પ્રભાવે કાળે અપ છે. પાણીના પ્રવાહની દિશા અને દમાણને ધ્યાનમાં ગંખાને કરેલી આ પ્રેહિવી અંદામી અંદામી અનુપત્ર અણાવી સામ્રય. આ વિશે લેખકના વિશામ સ્ત્રુપ ત્રાય એ ત્યારે ઉચિત થશે: The Lothal dock is noted for its unique water-locking device introduced in the spill-way which could be closed or kept open according to necessity. It regulated the flow of water at high-tide and ensured floatation of ships at low tide without allowing the basin to be silted-up. In design and execution the Lothal dock was far ahead of the Phoenician and Roman docks of the later days. It was built not in the main stream but away from it, to minimize the danger from silting and floods. (પ્ પ્)

માટીની હુન્તરકલામાં પહાલાયલે ઘણું ઘણું આપ્યું છે: રોતરંજની રમતનું સાધત (પદ કટડી); એ માટેનાં મહારાં (પદ કરએ); ચાપડ રમવાના પાસા (પદ કરસી); અરખાં અને કિશ્કી (પદ કર સી) વગેરે ત્રસત્તાએ, પુરવાર કરે છે કે લોશલના લોકો કેટલા પ્રગતિનારી હતા. આ ઉપરાંત પરેચરનાં ત્રાલમાપ (પદ રહ્યો); સોનોના હાર (પદ રહ્યો); કોર્નેલિયન મચુકાના હાર (પદ રહ્ડી); શંખમાંથી અનાવેલા કંપાસ (પદ રહ્કી) વગેરે ત્રસતાઓ પણ કોર્મેલ્યની વશેષાના પ્રસ્તાર કરે છે.

જેહિયાં ક્ષ્મોની પ્રાપ્તિથી સતી થવાના રિવાજ લેાથલમાં હેાવાનું અનુમાન થઈ રાકે છે. યુંગલુક્ત દેરના અમાવ (મ. ૧૩૯), માતપુષ્ત અને શિવપૂજા વિશે યુજરાતની પ્રત્ય અનાત હેાવાની વાત (મ. ૧૩૯), સૂર્યપૂજનનું વિશિષ્ટ મહાત્મ્ય (મ. ૧૩૯), નદીની નષ્ટક સ્વશાનગૃદ અને સ્વાતનું મહત્ત્વ (૧૪૧-૧૪૦) વગેરે બાળતામાં પશુ લેાથલની સંશ્કૃતિનું જાગલાપશું ઋખતું થયા વિના રહેતું તથી.

પરંતુ ગાદીના જેવું મહત્ત્વતું પ્રદાન લાેથલતું છે. વાડકાપની જાશુકારી બાબતમાં. મહીંયી પ્રાપ્ત થયેલી તવન્દસ વર્ષના બાળકની ખાપરી trephination ના અજેડ તવતે પ્રાપ્ત થયેલી તવન્દસ વર્ષના બાળકની ખાપતી હશે અને તત્સંત્રાંથી શસ્ત્ર-ક્રિયા થતી કરો એવે વાતસંત્રાંથી શસ્ત્ર-ક્રિયા થતી કરો એવુ અનુમાન લેખાકે કર્યું છે. લેખકના મતે શસ્ત્રક્રિયાના આ દાખલા સંક્ષતત વિશ્વના પ્રાયાનિત ક્રેલિ જોઈએ. (યૃ. ૧૪૯–૧૫૦)

## ક્ષિંધુ સંસ્કૃતિના પ્રશ્રો અને ઉદેલ

સિંધુ સંસ્કૃતિની વસાલતોના સૌથી મુંઝવતા જો કોઈ પ્રશ્ન હોય તો તે છે તેનાં નગરેનના વારંવાર અને આકરિમક વિનાશના. આ અગે વધુ પ્રચલિત મત એ છે કે આર્ધો-ના આક્રમણોથી આ નગરા નાશ પાગ્યાં હતાં. આ અને અન્ય મતોના પક્ષ-પ્રતિપક્ષતી ત્રચાં શ્રી રાવે અહીં સંકલિત કરી છે ( પ્ર ૧૦૦૦-૧૦૯ ) અને અંતે ગ્રેજરાતનિ સિંધુ– વસાહતાના અભ્યાસથી શ્રી રાવ ૨૫૫૮ અલિપ્રાય દર્શાવે છે કે આ નગરોના નાશ પૂરે-લીધે થયા હતા (પ્ર. ૧૦૯૮). કાર્યન-૧૪ પરીક્ષણથી લોધલનાં એ પૂરોનું સમયાંકન જે दे।यब.. र१

રાવ ઈ.પૂ. ૨૦૧૦ ±૧૧૫ અને ઈ.પ. ૧૯૦૦ ±૧૧૫ તેવે છે. તેથી ઈ.પ. ૨૦૦૦ની જ્યાસ-પાસ tectonic અંતરાયને કારણે સાળરમનીમાં આવેલા પ્રચાં પૃત્યો કોશલ-નગરના નહ્ય થયા હતા (૪. ૧૮૦) એવું શ્રી રાવ જણાવી વધુમાં તેવે છે કે કુદનની નિનાશ્યો ખન્યના સિંધુ અને સાળરમનીની ખીબુના લોકો સલામત જ્યાએ ગ્યાગોન્ટ કરી ગયા 4ના (૪. ૧૮૦). ઠૂંકમાં શ્રી રાવ નિર્જાયણે પોતાની માન્યતા ચ્જૂ કરે છે. શ્રી રાવના મત્ર વિશે વિવાદ સંભવી શકે પણ અહીં તે પ્રશ્રુત નથી.

સિંધુ સંસ્કૃતિના બોજો મુંત્રવતો પ્રક્ષ છે મિષિના ક્લેલતો. યોમમાં ગરીમાં લોશો-ત્રીશી કરમ્યાત આ સંસ્કૃતિની શેધ થઇ ત્યારથી આગ્ય સુધી સખ્યાતંત્ર અનેશ્ય, ભારતીય, જર્મતે, ફ્રેન્ચ અને રશિયત કિરાનોએ આ લિપિને જ્લેકોલાતા સન્તિ: પ્રયાને કર્ય છે, પણ ક્રોકિંગ સંપૂર્ણ સફળતા મળી તથી. શ્રી માત્ર લેશલતો પત્ત જેટલી મૃત્યનેનો અપાસ સરીને આ લિપિ ઉદ્યેશી દીરાતો વિધાસપૂર્વ અભિપ્રય મ્જા, કરે જે પી રાવતા આ સફળ પ્રયત્ન વિશે પહોર મારી છે કેશ્ચિલતા આક્ષાએટ સ્કૃત્યિમાના સ્થાયક-નિયાલ હે. ડેવિડ હીસ્લ્જિટ એમના એક પત્રમાં: It is my firm opinion that you (i.e. Shri Rao) have deciphered the Indus Script That is the main thing (Preface, P. X). શ્રી રાત્ર એમતી આ મલ્લે દિવસિ લક્ષ્ય અનેક અલિત હેતાના અધિકારી ભતી રહે છે. આ પુત્યકાર્ય શ્રી રાવે આ વિશે સ્થિત વિશ્વત

આમ શ્રી રાવે સિંધુ-સંવેકૃતિના એ વિકટ મુદ્દાઓ વિજ્ઞા તરકારે ગત વિચારે. આ પુરતકર્માસી પ્રથમવાર રજાૂ કરીતે આલ—એતિહાસિક સેને અનુપમ પ્રકાન કર્યું કે અમ કહેવું જોઈએ.

## લોથલ સ'સ્કૃતિના સમય

તુલનાત્મક અલ્યાસથી શ્રી રાવે લોશવાના વિવિધ તબકારણનાં સમયાંકન અહીં રજૂ કર્યું છે. તદનુસાર લોશવ સંસ્કૃતિનો આરંભ ઈ.પૂ ૨૪૫૦ થયો હોવાનો અને અંત ર્મપ્ ૧૬૦૦માં થયા હોવાના અભિપ્રાય વ્યક્ત થયા છે (૫ ૧૬૬). આ પુસ્તકના પ્રકસ્ત્રુ ચોદનાં શ્રી રાવે સિંધુ સરકૃતિની સંયળો વસાહનાના સમયાંકનની સાધક્યાપક ચર્ચા કરે! છે. આર્યી લોયલના સમયની તુલનાત્મક માહિતી પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

## લાથલનું ઉત્તરકાચીત્વ

શ્રી રાવના મતે લોધલાવી પ્રતંત્ર્ય વિધ્યાર કૃતિમાં અને માનવાદ્યવનના નિકાયમાં અંધા કાળા નિધાવ્યા છે: (૧) લોધલ એ સિધું-સંસ્કૃતિની ગ્રુજરાતમાંની પ્રથમ વસાલા છે. (૨) સસાથી તાંભુ આયાત કરનાર લોધલ સો પ્રયમ બંદર હતું. (૩) Carnalian માર્થી સ્થિત માણકા સાપ્રયમ લોધયના કારીગરાં એ બનાવ્યા હતા. (૪) સત્તીઓની રિવાજ લોધલનાં સો પ્રયમ પ્રચારમાં આવ્યો. (૫) અનાજ લગા મોટેની ઘંગીની સાધ સો પ્રયમ ક્ષેત્ર ક્ષ્માં પ્રતા એ કરી હતી. અમ શ્રી રાવ claims that Lothal has several Firsts' to its credit.

## વાદ-પ્રતિવાદ

શા ગવનાં આ તિર્ભિક વિધાનોએ વિવાદના વંટોળ જગાવ્યા છે. આના સૌ પ્રથમ પડ્યાં ડો. હસમુખ સાંકળિયાએ આ પુગલનું સંક્ષિત અવદાંકન કરતાં Times Week— પુત્તા ૧૫માં સ્થિત્મન ૧૬૦ કરતાં અક્ષ્માં પાડ્યો છે. ડો. સાંકળિયાના મતે : (૧) ક્રચ્છ માથી ૧૬ જેડવાં આ સંત્કૃદિતાં કેન્દ્રો હાથ લાગ્યાં હોઈ લાયલ સુજગનીમાંની સૌ પ્રથમ વસાન તો હાનું પ્રથી કાશ નહીં. (૨) સિધ્યું ખીણની વસાવતાના લોકા તોછું વાપરતા તેના, તેથી લાયલે આવાન કર્યાના નતા સામિત થતો તેથી (૩) લાયલ જતા પૂર્વે સિધ્યું ના લાકાએ carnation માણકા ખનાવવાની કળા વિકસાથી હતી. (૪) Anatomists આ પ્યાર્કેશનો જાતિ–ક્રસ્ય વિદ્યાં એક બાળ પાંચ મારી લાસાને સામિત થઈ શકે નહીં. (૫) અનાજ જળવાની ઘડી બેહજાર વર્ષ પછી અસ્તિત્વમાં આવી હોઈ લાયલના લેકી તેનાથી અલગાય હોળ.

છે. સાંકળિયાની શંકાએના શ્રી રાવે Times Weeklyના ૨૦મી જાન્યસ્પારી ૧૯૦૪ના અ'કમાં તર્કસ'ગન રીતે રહિયા આપ્યા હતા. શ્રી સવની દલીલા આ પ્રકાણ હતા : (૧) કેવળ કચ્છમાં ૧૯ જેટલાં કેન્દ્રોની શાધથી-અગ્તિત્વથી એ તા પ્રસ્વાર થતું નથા કે તે બધી વસાહતા લાયલ પૂર્વ સ્થપાઈ હતી. આમાંનાં છ સ્થળા તા રાવે પાત ક્રાપ્યાં હતાં. તેવી તથા સરકાટમાંના આરંભિક વસવાટ તેના ખાદકામ કરનારના મતે ઈપ. ર૧૧૦-૧૯૦૦ના નિર્માયા હાઈ લાયલ શંકારહિત આ વધાની પૂર્વેનું અને તેથી સૌ પ્રથમ વસાયતનું કેર ગણી શકાય. (૨) લાયક્ષ. સક્ષા અને માહ-જો-દડામાંથી પ્રાપ્ત તાંળા– કાંસાના નગનાએકનું રાસાય બાક પ્રયક્કરણ પ્રસ્તુત પસ્તકમાં રજ થયું છે. જે સાસ્તિ કરે छे है भे।दन्जी-हडे।चं ताल स्थानिक @पत्रण्यीचं दत्तं अने aisenic सुक्त दत्तं, ज्यारे લાયલમાંથી પ્રા'ન ingot સ્પષ્ટન: આવાત કરેલું હતું. અને જેનુ બધારણ સુસાના તાંબાના બંધારણ સાથે મળવું આવે છે. (૩) સતી થવાની પ્રથા લાયલમાં હતી. સવાલ એટલા રહે છે કે આ રિવાજ કરજિયાત હતા કે મરજિયાત ? (૪) ઈસની પહેલી સદી સધી કચ્છનું રહ્ય shallow sea જેવાં હતાં. તેથી ઈ.પ. ૨૦૦૦ વર્ષ પર્વે હરપ્પી લોકો આવ્યા ત્યારે અહીં સૂરી જમીન હોવાનું કહી શકાય તેમ નથી. આ માહિતીને ઉપર્યુક્ત નંખર ૧ના સંદર્મમાં ઉમેરી શકાય (૬) લિપિ ઉકેલ વિશેની શંકા પહા રહેતી નથી. ક્રિમેમ્યર ૧૯૭૩માં ચંદીગડમાં ભરાયેલા અખિલ ભારતીય ઇતિહાસ પરિવદના અધિવેશનમાં 'અમિલેખિશા' વિભાગના પ્રમુખે જણાવ્યું હતું : Rao has quite succeeded in deciphering the writing of 500 seals.....This is an epochmaking discovery in the field of epigraphy. It sets at rest many speculative theories and controversial views advanced by various scholars on this subject,

#### ઉપમ'હાર

લાયલ ી ગાયચી પ્રાપ્ત કેટલાં, પરિચાના બી રાવતા મતે આ પ્રમાણે છે : (૧) ૬ડપ્પા, માહ∽જો–કંડા અને લાયલમાંથી પ્રાપ્ત માનવ–હાડપિંજરાના અભ્યાસથી સ્પષ્ટ યાય છે કે સિંધુ સંકૃતિની સમસ પ્રજા Homogeneous નદ્દાની. (૨) સિંધુની વિવિધ વસાહતાની પ્રજાગોની ધાર્મિક માન્યનામાં પણ કેડલેક તદાવન નજ કે પડે છે (૩) સિંધુ સિપિમાં કેડલોક morphological modifications અનિ વમાં આવ્યો તતાં (Preface p. IX). (૪) Partly-syllabic અને partly-alphabetic સ્વાં નિધુ સિપિમાં સરળતા વાવવાની પ્રક્રિયા આ સંકૃતિના આતેન વર્ષોમાં ડપ્યાં સાવની વર્ષી પરિણામે purely alphabetic system ઈપ. ૧૫૦૦માં અમમમાં આવી મઈ વર્ની પરિણામે purely alphabetic system ઈપ. ૧૫૦૦માં અમમમાં આવી મઈ વર્ની પરિણામે purely alphabetic system ઈપ. ૧૫૦૦માં અમમમાં આવી સ્તર્ધ પરિણામે વર્ષો સાવની હતી પરિણામે ક્રિયા પરિણામે સ્વાંધ ક્રિયા કરને સિંધુ અનેકની ઝાપ છે. જે જે સમય ઈપ્. ૧૩૨૦ મુકાય છે. આ સંદરમમાં લોચલમાંની મિધુ વમાલતોના નકાપેથી સમય ઈપ્. ૧૪૫૦ નાર્કિક જણાય છે (preface, p. X). (દ) મુજરાતનાં વર્ષામાં અમે નગરોની વ્યવસ્થિત અભ્યાસ કરવામાં આવ્યો છે. તેવી સાભિત થાય છે કે આ મમા અને નગરોની વ્યવસ્થિત અભ્યાસ કરવામાં આવ્યો છે. દો વાલ્યો પ્રધા માં આવે તે ગરોમાં હડપ્પીય પરંપરાંગા હ્રદ્ધા પ્રચારમાં છે. દો વાલ્યો પ્રચા ન એ પ્રિકેશ સાથેનું બાંધકામ વગેરે. (૭) વદાક્ષ્યરાના ઉદ્યોગ અને દનિયાર્ડ અસ્તરતરનો પાયા ન ખ્યા. (૮) Linear પહિતાના સામના પ્રચા કર્યો.

અ'તમાં

શ્રી રાવના સાત-આક વર્ષના એક્ધાર્યા પરિણામનું કૃળ દાદ માત્રી લે તેવું છે. આઘ-ઐતિહાસિક સ્થળોનાં ઉત્ખતનોમાં ત્યા શેધિ તીનાચિક સમાન અમી શકાય તેવા છે શ્રી રાવની ભાષા અત્યંત પ્રવાહી છતાં લાધવપુકત અને અર્થસભાર છે. તેથી ખરેક પ્રખ્યા પણ તેમણે પણું લલ્લું ઉપયોગી એવું ભાયું આપી દીધું છે પુસ્તકના લેડ-અપ અને અપકા ઉતાય સંદર છે. આકૃતિઓ સુરેખ અને સ્પષ્ટ છે. આ પ્રગદનો શબ્ધાની અને આપકા થયે જો જેરી જલ્લાય છે, જેથાં શુજરાતની વિશ્વસ્થિતા નિવાયાં અને અહ ઉત્તમ સંસ્કૃતિના સાંગાપાંગ પરિચય થઈ શકે. પુસ્તકની કિંમન મસ્યુ વધારે છે, કહે છે ઓછી રાખી શકાઈ હોત.

## नेमिजिन चित्र

## अज्ञातकर्तक एक प्राचीन गुर्में काव्य

## पं. वातुभाई सवसद शाह

प्रास्ताविक —विराट विश्वना फलक उपर अनेक वंदनाय हिंगू तश्री और अने शाय छे। तेओमां केटलोक एवं। अनुप्रम विश्वानों होय ले जैकनों जीवन अगतमां कविओ द्वारा वैविष्णपूर्वक वर्णशातां हाय ले । श्री नेशिवनना जीवन उपर श्री गोशिवन वर्णों जिनोना वावीसमा तार्थकर श्री नेशिवन ले । श्री नेशिवन जीवन उपर श्री गोशिव वर्णों वालक तेम आध्यादिमकता सभर अनेक क्रिक्कों मेले ले । श्री त्राहिक वर्णों वालक तेम आध्यादिमकता सभर अनेक क्रिक्कों मेले ले । श्रास्तुत कृति अञ्चातक तेम आध्यादिमकता सभर अनेक क्रिक्कों मेले ले । श्रास्तुत कृति अञ्चातक तेम अध्यादिमकता क्षी ।

आ कृतिनी पुष्पिकामां इति नेमिचरित्रं आवेडं छे । परंतु आगमप्रमाकर प्. मुनिराज श्रो पुष्पविजयजी संग्रहमां आ कृतिनुं नाम नेमिजिन चरित्र नाटक ए प्रमाणे नोघेछं छे अने संभव छे के पृथ्य मुनिजीए आ कृतिनी रचना जोडने ते प्रमाणे नाम नोघाट्यं हुरो ।

क्रविए शक्तआतमां संस्कृत श्लोक अने अंते उपसंहारमां वे संस्कृत श्लोको सूकी २७ कडीनी नानो रचना होत्रा छनां प्रस्तुत क्रांतनुं नेसिकिन चरित्र नाटक नाम सार्थक करी बताव्युं छे ।

श्रुक्कवातमां द्वारिका नगरनुं वर्णन कर्युं हो । त्यारबाद बसंनऋतुनुं वर्णन, विविध बुक्षीनुं वर्णन अने पछी राजीनगांनुं वर्णन करेल हे ! क्रकारली ऊपरदेसि भागि, जिसि षढी अंगि अनंगरागिः;

र्भृगार भूंगार रसावतार, वसोज वसस्थिल तार हार ॥१२॥ आ अने आवी क्षतेक कडीओओ राजीमतीना अंगोपांगर्नु अदभुत रर्णन

करेल हे ।

पञ्ची नेमिकुमारना पाछा वज्ञ्या बाद विरहवर्णननो तादश विकार रजू करेल छे ।

प्रतिपश्चिय-आ कृतिनी एक जप्रति श्री खलभाई दल्पतभाई विवासिदर समदावादना आगमप्रभाकर प्. मुनिराज श्री पुण्यविजयजी संग्रहीन इस्तप्रत प्रंथमंडारमांथी मठी अपने छे । तेनो नंतर ३.೪६६ छे । साइझ २.५.४.११ से. मी. छे।पत्र एक ज छे अने ते जमणी बाजु उपरथी फाटेउं छे । पत्रनी एक बाजु उपर पंदर पंक्ति छे । एटले वे बाजु थईन कुल ३०

पत्रनी एक बाजु उपर पंदर पंक्ति छे | एटले वे बाजु: धईन कुल ३० पंक्ति छे | दरेक पंक्तिमां ५० थी ५१ अक्षरो छे | प्रति देवनागरी लिपीमां स्रक्षायेस्त्रो छे | प्रतिनी केश्वन संवत मस्त्रती नथी, परंजु लिपी उपरथो अने

केसन पद्धति प्रमाणे प्रति सत्तरमी शताब्दीनी होय तेम अनुमान करी शकाय छे । पुण्यिकामां बीखुं कांई लखाण नथी फत्तत ॥ इति नेमिचरित्रं ॥ आटलं दर्शावेल छे ।

ग्रंथकारः कृतिमां प्रथकारनुं नाम निर्देशेल नथी आथी ते संबंधो निर्णय करवो

कृतिमां प्रथकारतुं नाम निर्देशेल नथी आथी ते संबंधो निर्णय करवो सुक्केल छे। कृतिनी रचना जोतां प्रथकार अपूर्व कोटिना विद्वान जणाय छे।

## श्रीनेमिजिनचस्तिम् नाटकम् ।

संद्याकारविद्वारतीरणवती सन्वित्रशालाख्या, सौधोत्सक्ष्मातस्यजाञ्चलकरेयां नृत्यतीवोन्मटा । वापोक्पतडागकौतुकवनेयां सर्वतः संविता,

सेयं राजति राजरम्यरसिकैर्धन्या परो दारिका ॥ १॥ योगींद्र जे गर्म लगह प्रधान, विज्ञान-जान-तण्डं निधरन । अध्यात्मनइ रंगि सदैव जागइ, वीवाहनी वान न चित्ति स्नागइ ।।२॥ लहलहंति गिरिनारि तस्त्यडा. महमहंति सुगंध मन्द्रयडा । गहगहंति तरुरासि रूपडा, दनि वसंतनणा गण रूपडा ॥३॥ वनि वनि संचरतः भगरि, दीठी बहुबणगाइ । तो इ चित्ति न वीसरह, न वि देखह जाइ ॥ १॥ हावभाव करती सवि आवह, पुष्प-आभरण अंगि चडावड । ओघसई रसि इसई दंताली, नेमि पाखलि फिरी हरिबाई। 1911 मैकी मैकीं∤मनना अति आमला, स्वामि मैदर मुजाण सामांलाः। रूपयौवन सुलावन चर्गा, आणि एक रमणो नणुकंगी ॥६॥ बीनवर्ड हर्राख रुक्मिणि रार्णा, देव देउर करु मुझ वाणी । भामणह तुझ तणी प्रम गेली, आणि नारि जगमीहणदेलि । ७। सरस्वती डाहिडि मूर्तिवंती, सीमायलक्ष्मी सम भाग्यवंती । राजीमती नारि खरी सुजाणि, नवेलडी मोहणवेलि जाणि ॥८॥ पोलिड रच्या ओलि संद[र] थंस, तिहां निवेश्या मणिपुर्ण कंस ! त नित्य नइ तोरणि बारि बारि, हुई उत्सव द्वारमती मुद्राहि ॥९॥ कामिनी मखसरीवर सोहडं, कांति नीरलहरी गन मोहडं । नेत्रपद्म भमुहीवन दीपइ, भालि पालि त्रस जोइ न छोपइ ॥१०॥ गरुड चंच सम सोहड नासा. चंद्रमंडल क्योलक्लिसा । स्वर्गतं पुर टलइ जिणि जोती, दंत दीपई जिस्सां मुख मोती ॥११॥ लंकाउली ऊयरदेसि भागि, जिसी वडी लंगि अनंगगि। । श्रंगार भंगार रसावतार, वक्षीजवक्षरश्लि तारहार ॥१२॥

मुमनपानमणी किंद कुंडली, कसमसंती अंगि पटोलडी ।
आरं हमन्या हंस गतिई करो, रुणअणाट करई मणिनेडरो ॥ १३ ॥
सज्जने नयनमार्भमागते, जायते मनस्ति या सुद्दुखुता ।
तत्र नेव वचनं प्रवसिते, चेतसोऽनुभव एव केवल: ॥१४॥
उड्डीय वाकिछतं यान्ति, वरमेते विहङ्गमाः ।
न पुनः पक्षतीमत्वात्, पङ्गुप्रायं कुमानुषम् ॥१४॥।
हिरिण भीर चकोर हुलहिया, ससक स्कर जंवक साहिया ।
टलवलई कुरलई विरासस्वरिई, प्रमुभवाड निहां निरख्या वर्ल्ड ॥१४६॥
कावई घडइन रियर नीर थाइ, बार्गि माचइ नवि धर्म साज्ञइ ॥१७॥
गिउ वली वर राजल सांभली, मिन रली सघली नसर्ता टली ।
भुई पडी विकंबई जिम मालिलो, टलवलई जल थोडइ आकुली ॥१८॥
उप्रमेन कुलवाली जोयती इस जाली,

पहिरणि जमु फाली सयरनी कांति काली | नेमिकमर निहालीतां रथ गिउ.. वालीइ

ुसिद्ध पुण विचाली मयण मृंकह सरास्री ॥१९॥,

असुम्ब चडिउं ढोइ आपर्यू शोक ढोइ;

घटण हणवण्ं रोह काजल आंखि छहुइ । सहीयर मन मोहइ, नेमिनु मार्ग जोइ,

सही मयण विगोइ चीत माहरू विलोइ ॥२०॥

किस्यूं सरोवर पालो . . ध तुमई जि टाली.

कइ छही विचाली बाल छीघां ऊदाली।

मुनि रहइं दीय गाली आल दइ सुद्ध बाली, किस्युं दव परजाली जीवडा कीडि बाली ॥२१॥

निज करम वस्तोडह कांकणां वैशि फोडई,

तिलक कुंडल विछोडइ हार हैलां जि त्रोडइ ।

मणि नेउर मोडह राइमइ पाय रेडह,

पथिथी कवि जेडइ वेस बाली वजेडइ ॥२२॥

## नेमिजिन चरित्र

कुसुम जिम स् आलो रूप पोयूपपाणा, दबदहिन कराली होइ जेसे मरालो । विजयह इम बालो नेमिना नेह टाली, जणणि तई जि लाला कांह हूं नान पाली ॥२३:। यरि सुकि बिराधी सापि कालई जि साथी, वरि विसमिर दाधी फैठनो क्रांठि बाथी। सय... विषय विराधी मालडी पैठ मांथी.

115.84

نو

सिल गमइन गायूंचीता शाक्तिक सायूं, रुचइनहिनिबायूं ताप दि .... फूलायं! असुस्त उयरिध्याउ होयडल इंडीक जायूं। किसिउंमई कमायूं पंउ जंळ इंशमायूं।।२५॥

इति विछापं श्रुत्वा यत् कृतं नेमिना तदाह —— दस्वा दानं ययौ नेमिरुःजयन्ताव्रिम्शणम् । सहस्राम्प्रदनं नामोपमानं नन्दनं वनम् ॥२६॥

श्रोनेमिनः परमसंयमराज्यलन्धि -ज्ञानं च पञ्चमनमृत शिल्तरे यदाये । माधन्महोदयमया च महोदयश्रीः, श्रोमान्मुदेखु गिरिनारगिरीत्वरोऽयं ॥२०॥ हति नेमिचरित्तम् ।

#### ope

p Journal is primarily intended to mote researches in Medieval Indian ture. Hence emphasis will naturally on the languages, literature and lural sources of that period. But it also give sufficient space to other cles which throw light on Ancient lan Culture.

### rms of Contributions

ptributions embodying original barches; abstracts of theses accepted the University; critical editions of the bublished Sanskrit, Prakrit, abbramsa, Old Hindi, Old Gujarati its; appreciations and summarles of iten and medieval important original eks; notices of manuscripts and textual dicisms will be published in the urnal.

### edium of Articles

hey should be written in any one of b following four lenguages: Sanskrit, and, Quijarati and English. sticles written in language other than aglish should be accompanied by a mmary in English.

#### emuneration

he L. D. Institute of Indology will pay inorarium to the authors whose intributions are accepted.

| -      |              | - |
|--------|--------------|---|
| innual | Subscription |   |

| iland   | Rs.    | 20/- |
|---------|--------|------|
| urope   | Sh.    | 30   |
| . S. A. | Dollar | 5.00 |

## Other Rules

- Contributions intended for publication in the Journal should be type-written (with double spacing) or legibly written on one side only of the paper. Copies should be retained by the authors.
- (2) It is presumed that contributions forwarded for publication in the Journal are not submitted eisewhere.
- (3) The copyright of all the contributions published to the Journal will rest jointly in the I. D. Institute of Indology and the authors.
- (4) I'en offprints will be given to the contributors free of charge.
- (5) Titles or books and Journals should be indicated by single underline. Sanskrit, Prakrit, Hindi, Onjarati terms occurring in the articles written in English should be underlined. The standard system of transliteration should be followed.
- (6) Those who want their wroks to be reviewed in the Journal should send two copies of the same.

All contributions and correspondence may please be addressed to

Director, L. D. Institute of Indology, Abmedabad-9

## OUR LATEST PUBLICATIONS

| 32. | Philosophy of Shri Svaminarayana by Dr. J. A. Yajnik                                                           | Rs. | 30/-    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------|
| 34. | अध्यात्मिबन्दुः —हपंवर्धनोपाध्यायनिवद्धः स्वोपज्ञवृत्त्या युतः;<br>सं मुनिश्री मित्रान-दविजयजी — नगीन जी. शाह. | Rs. | 6/-     |
| 35. | न्यायमञ्जरीप्रन्थिभङ्गः — चकधरकृतः; सं० नगीन जी शाह                                                            | Rs. | 36/-    |
| 36. | New Catalogue of Sanskrit and Prakrit<br>Mss. JESALMER COLLECTION —<br>Compiled by Munirāja Punyavijayaji      | Rs. | 40/-    |
| 37. | Prakrit Proper Names Pt. II<br>Compiled by Mohanlal Mehta<br>and K. Rishabh Chandra                            | Rs. | 35/-    |
| 38. | Karma and Rebirth by Dr. T. G. Kalghatgi                                                                       | Rs. | 6/-     |
| 39. | Jinabhadrasūri's Madanarekhā Ākhyāyikā.<br>Pt. Bechardas J. Doshi                                              | Rs. | 25/<br> |
| 41. | Collection of Jaina Philosophical Tracts<br>Ed. Nagin J. Shah                                                  | Rs. | 16/-    |
| 42. | Saṇatukumāracariya,<br>Editors Dr. H. C. Bhayani and Prof. M. C. Mody                                          | Rs. | 8/-     |
| 43. | The Jaina Concept of Omniscience<br>by Dr. Ram Jee Singh                                                       | Rs. | 30/-    |

Published by Dalsukh Malvania, Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9
Printed by K. B. Bhavsar, Swaminarayana Mudrana Mandir, 46, Bhavsar, Society
Nava Vadaj, Ahmedabad-13.