

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



C 1267 4

## HARVARD COLLEGE LIBRARY



FROM THE BEQUEST OF

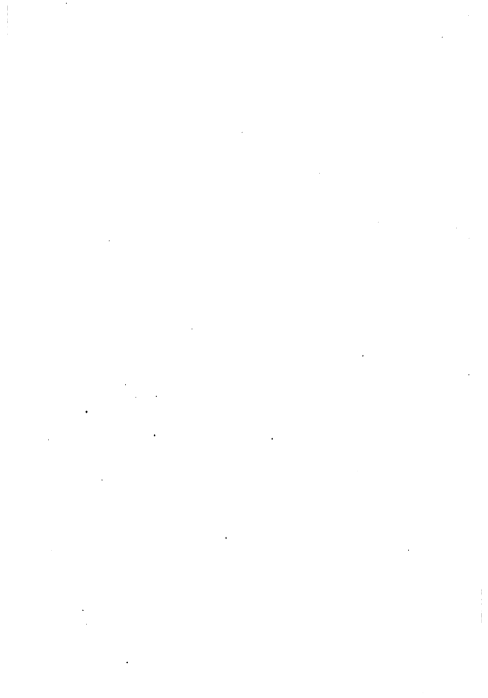
## JAMES WALKER

(Class of 1814)

President of Harvard College

"Preference being given to works in the Intellectual and Moral Sciences"





| - |   |   |  |   |
|---|---|---|--|---|
|   |   |   |  | • |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   | • |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   | • |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  | • |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   | , |   |  |   |
|   | • |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
| _ |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
| • |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   | • |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |

| • |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

# Samlede Skrifter

Af

Dr. theol. II. Kuren.

Samlede og udgivne af Paul Koren.



DECORAH, IOWA. Autherun Publishing House Bagtrykkert. 1911. C1267.4

JAN 22 1924 O LIBRARY Afhandlinger og Avisartikler.



### Gjenmæle

mod Baftor C. L. Claufens Opfats i "Emigranten" Rr. 7 angaaende Slaveri.

Fordemærkning: Efterfølgende Linier ere skrevne for Christne, som naar de vil læse ogsaa vil prøve det Læste, og som har Sindighed og Alvor nok til ikke at sorkaste det, sør de har læst og prøvet det, og som dernæst ikke prøver det som de læser, paa den Maade, at de bare seer ester, at det der siges, er det Samme, som de Selv har sagt eller meent eller likt, men som prøve, om det som siges, kan bevises og er grundet i Guds Ord. For andre Slags Mennesker er det ikke skrevet.

Der er baade i vort Kirkesamfund og i de Samfund, som staar imod vort, adskillige Personer, som ikke tage i Betragtning at mene og sige, naar de see et Stykke af Kirkesædrene eller en Oversættelse fra et fremmed Sprog ansørt til Beviis sor en Lære, som de ikke liker, — at da Ordene ere forfalskede eller sorandrede af den, som skriver.

For saadanne Mennester striver jeg ikke; thi jeg anseer dem ikke sor Christne (saalænge de ikke angre og afbede denne skjændige Synd) om de saa gjaldt sor at være de bedst oplyste og alvorligste og andægtigste i hele Setlementet. De mangle den allersørste Betingelse sor dristen Tro—nemlig Ærlighed. Tyv tror, at hver Mand stjæler.

Det havde været min Hensigt at holde mig udensor al Skriftverel i denne Sag, først sordi jeg i det Hele ikke har noget Kald til at skrive i Aviser, og dernæst sordi jeg troede at dersom det skulde nytte noget at skrive om denne Sag, saa maatte der ikke alene gives en tydelig og grei Fremstilling af Sandheden, men ogsaa tages Hensyn til de mange sorssjellige Indvendinger, som ofte i en oprigtig og god Mening gjøres mod vor Lære; men til at skrive en saadan Ashandling sandt jeg hverken Tid eller Evne.

Feg har ogsaa gjort hvad jeg har kunnet, for at afholde Andre fra at skrive i Aviserne om denne Sag.

Hoad der dog nu bevæger mig til at tage til Gjennæle mod Pastor Clausen, er især nogle af hans Yttringer om hvad er soresaldt under Præstemødet i Decorah, hvilke seg anseer det sor min Pligt at berigtige; og da seg har ersaret at Hr. Clausens med saamegen Kløgt skrevne Opsats har gjort selve Stridsspørgsmaalet saa indviklet og broget sor mange, at de hverken veed ud eller ind, saa kan det maaske være gavnligt med det Samme at prøve hans Beviisgrunde lidt nøiere.

Hager flager først over at Maanedstidenden ikke optog hans Tilbagekaldelse, som var trykt i Emigr., men imødegik den uden at have aftrykt den i Sammenhæng. Ogsaa jeg tror at Redaktionen havde gjort rettest i at optage Tilbagekaldelsen heel. Feg tror at Hr. Clausen, paa Grund af at hans tidligere Erklæring var trykt i Maanedst., kunde sordre at hans Tilbagekaldelse ogsaa blev trykt der, tilligemed en summarisk Angivelse af Grundene til denne.

Men naar Hr. Clausen vil fordre som en Regel, at Maanedstidenden, sordi den er Synodens Organ, stal optage det som en Majoritet eller en Minoritet eller en Deel af Synodens Præster eller Menighedslemmer maatte sinde forgodt at strive, enten saa Redaktionen anseer den deri indeholdte Lære for at være med eller mod Guds Ord, saa har han aabenbart Uret.

Organ betyder et Verktøi, Redifab, Middel, og en Spnodes kirkelige Blad kaldes dens Organ, fordi det er et Middel, gjennem hvilket Synoden uttrer fig. Nu er io Sandheden fun een, og en lutherst Spnode vedtjender sig ikke den farlige Vildfarelse, som er saa almindelig i vore Tider, at Sandheden i dette eller himt endnu ikke er funden, men først kan findes giennem Brudninger, det er: naar vi har stridt en lang Stund om hvad der er Sandhed. Thi er det en viatia Sag (f. Er om hvad der er Spnd) sag lærer Guds Ord os den flart; og er Sagen iffe faa vigtig, at den er klart lært i Guds Ord, saa er det Snnd at strides Synoden kan da kun habe een Troesbekjendelse (om end ikke alle Enkelte i Samfundet har indieet Sandheden) og i Overcensstemmelse med denne Troesbekiendelse maa altsaa deres Organ virke til Lærdom, Kormanina i Tugt ofb., og naar Synoden bælger en Redaktør for fit Oraan, saa vidner den derved om, at den har den Tillid til ham: 1) at han veed, hvad der er Sandhed, og 2) at han vil bruge Synodens Blad til at fremsætte Sandhed og udeluffe Usandhed. Bil vor Spnode have et Kirkeblad, hvori ber stal være Adgang til at forsvare to modsatte Lærdomme. altiaa Sandhed og Usandhed paa eengang, saa faar den vist see sig om efter andre Redaktører, og jeg haaber da at den Ingen vil finde.

Honder finder det dernæst passende at omtale, hvad der soregik i et privat Præstemøde i Decorah — hvor dengang ingen Protokol førtes, ialfald ikke til Offentliggjørelse — at nemlig "Flere af de tilstedeværende Præster fandt sig besøiede til at stemple ham som en Branglærer, og at udtale de forsærdeligste Domme over ham, fordi han for-

kundte en fra deres Mening afvigende Lære i dette og andre dermed beslægtede Stykker."

Der er vist ingen af de andre Præster, som har anseet det sømmeligt eller endog tilladeligt at omtale, hvorledes Pastor Clausen paa hiint Wøde syndede i sin Ulydighed mod Guds Ord, og hvorledes han alvorligt blev irettesat derfor; thi det er christen Pligt at give den Feilende Tid til at blive overbevist og ikke strax udbasune hand Feil. Hjælper da Ordets Tugt i den private Formaning ikke, saa er det en anden og sømmeligere Waade at bringe Sagen frem sor rette Bedsommende (i dette Tilsælde Wenigheden og Synoden) end at skrive i Aviserne derom. Men siden Fr. Clausen nu vil at Avislæserne strax skal saae vide disse Ting, jo saagodtsom nøder dertil ved sin Klage over hine "Forfærdelige Domme", saa bør Følgende bemærkes:

Det er sandt at det blev lagt Sr. Clausen alvorligt paa Hierte at Inde Guds Ord med Senson til Spørgsmaalet om Slaveriets væsentlige Syndighed — men som han maaste erindrer, var det dog ikke denne Sag, der gab Anledning til de Domme, han taler om, men derimod en anden Lære, som jeg mag tilstage at jeg mindst havde ventet at høre af en lutherst Lærers Mund, nemlig den: at i visse Tilfælde kunde det være tilladt at giøre Oprør mod Øpriaheden, naar nemlig denne overstred sin Ret og misbrugte fin Magt. (Reg faar bemærke at disse Korhandlinger ikke angik Oprøret i Spostaterne, men Spørgsmaglet angik "Oprør i og for sig selv", et Spørgsmaal, som Sr. Clausen ganste vel forstod at behandle, uagtet han nu siger, at han iffe rigtig kan forstage, hvad der menes med "Slaveri i og for sig selv".) At en saadan Lære maatte fremkalde de alporliaste Prettesættelser vil ikke undre en Christen, som mindes det Exempel, vor Herre Jesus har vist os ligeoverfor en ugudelig Øvrighed, og de ligefremme, tydelige,

bestemte Besalinger, som i denne Anledning gives os i Bibelen og som kan estersees i Huustavlen (om Øvrighed og Undersaatter).

Pastor Clausen fortæller dernæst, at Præsterne i Decorahmødet var enige i at det var "klogest aldeles ikke at skrive offentligt i denne Sag, saalænge det kunde undgaaes; thi Ersaring viste, at deres Mening vandt mere og mere Indgang hos Folk for hver Dag som gik, og at man kun var udsat sor fortrædelige og unyttige Kjævlerier ved en offentlig Diskusion", og han sortæller tillige, at vi ogsaa søgte at saae ham til at tie, som han ganske rigtig tilsøier "ikke for vor, men sor hans egen Skyld".

Hertil bemærkes: Det var ikke Pastor Ottesen (som man af Hr. Clausens Udtryk kan ledes til at antage) men det var mig, som soreslog at man ikke skulde skrive i Aviserne om denne Sag, og saa ansørte Grunde sor dette Forslag. Som Hr. Clausen vil erindre havde Pastor Ottesen endog selv skrevet en lang Artikel, som han havde tænkt at lade trykke, og som blev oplæst saa Hr. Clausen selv hørte derpaa, og Hr. Clausen veed saagodtsom nogen Anden at dersom der er nogen Ting, Pastor Ottesen er ræd sor, saa er det to dodge a question eller at benytte sig af noget, som har endog kun den allermindste Lighed med en Krogvei. Han pleier ikke at skrivels sig deder Pastor Ottesen tilgive at jeg har tilladt mig her at gjøre denne Bemærkning.)

Forresten er de Grunde, som bevægede mig til at soressaæ at vi ikke skulde skrive offentlig om denne Sag, lidt uheldigt ansørte af Hr. Clausen; thi det saar Udseende af, at denne Taushed skulde være en lumsk Udvei, som vi vilde bruge sor imidlertid at saæ hvervet Stemmer sor wor Mening.

Jeg bør troe at det ikke har været Pastor Clausens Me-

ning, at ville faae Nogen til at troe Sligt, thi han veed selv at han ingen Net har dertil. Wen Fremstillingen er som sagt lidt uheldig. Forresten viser allerede Erfaring, at det havde været klogest at følge mit Naad, at lade de Andre strive men selv tie. De, hvem Sagen ligger alvorligt paa Hierte, vil være forsigtige og give sig Tid, og vil ved Grandskning i Guds Ord, sammenholdt med hvad der sorhandsedes paa Spnoden, nok komme til at indsee, hvad der er Sandhed. For dem behøves ingen Aviisskrivning. De som bare er hidsige, og saa sorbittrede, at de hverken kunne eller ville tænke og prøve, de vil sinde Støtte for deres Mening i enhver Avisopsaks, som er imod Præsternes Erklæring, om den end sordreier Bibelens Ord nok saameget og sorresten er sammensat af bare Tøv. For dem nytter det ikke at strive.

Sr. Clausen beklager sig dernæst over at Redaktøren af Maanedst, ikke vil troe at det faldt saa haardt for hans naturlige Menneffe at giøre him Tilbagekaldelse. Sr. Clausen fager tilgive, at man taler om denne Sag, da det jo er ham selv som er begyndt med det. Zeg maa da tilstaa, at jeg heller itte kan indrømme ham den Roes, han indirekte forlanger for at have kjæmpet med "fin gamle Adam" i denne Sag og overbundet ham; thi dette er jo Meningen, eller hvorfor taler han derom? — Zeg troer, ligesom Redaktøren af Maanedstidenden, at det slet ikke falder tungt for vort naturlige Menneste at sige det som de Allersleste liker Dermed er det jo ikke sagt at dette har været Gr. at høre. Clausen vitterliat, thi et Menneskehierte er jo bedrageligt, og man kan jo skuffe sig selb. Seg troer gjerne at Sr. Clausen betænkte sig en Stund saa alvorligt han kunde, førend han førstegang i sin Menighed omtalte at han havde ffiftet Mening.

Hr. Clausen siger fremdeles, at naar vi paastaae at Ber-

den finder Behag i den Lære, som han nu forsægter, saa bryder vi derved Staven over Alle, som dele Overbeviisning med ham i denne Sag, og erklære enhver som troer og bekjender at Slaveri i sig selv er Synd sor at være et Verdens Barn osv. "Eller hvad anden Wening kan vel ligge i disse Ord", spørger han.

Hr. Clausen giør ber en urigtig Elutning, og siden han iverger om Meningen, stal jeg forklare ham den, uagtet jeg innes han maatte kunne svare selv. At Verden tæller blandt fine Afauder foruden Mammon ogsaa kijødelig Frihed, det veed baade Clausen og jeg. At altsag Verden, især den Bart af den, som vi har med at gjøre, finder Behag i en saadan Lære, i hvilken den kjødelige Frihed ophøies til et absolut Gode, som ethvert Menneste med Ret kan fordre, det tiltrænger intet Beviis. Men om nu et driftent Menneffe oasaa lod sia narre til at troe noaet af det som Verben rundt omkring ham altid synger om, saa var det jo iffe dermed sagt at han var affalden fra Troen og virkelig bleven et Verdens Barn. Bar det vel? Det er jo muligt at han i Strøbelighed tunde indbilde sig noget Sagdant. ligesom vi see i Romerbrevet, at nogle af de første Christne indbildte sig at det var Synd at spise Risd af Offerdyr og deslige.

Hoad Følgen ellers kunde blive, dersom et Menneste standhaftigt forhærdede sig mod Guds Ords Overbeviisning, det er et andet Spørgsmaal. Dette er altid en farlig Sag og hævner gjerne sig, selv ved større og større Afvigelser.

Hausen nævner dernæst, ligesom i Forbigaaende, "de af vore Præster, som i sin Tid tilbagekaldte deres tidligere vildsarende Meninger om Muligheden af en Omvendelse efter Døden." Balget af dette Exempel gjør ikke Pastor Clausen Ære, og saa uædelt det er, saa uheldigt er det ogsaa — thi, saavidt jeg veed, er der af alle de Præster, Hr. Clausen har havt med at gjøre i denne Sag, ikke een som har ført hiin Lære, og alksaa har kunnet tilbagekalde den.

Hans Modstandere vilde ophyde al deres Lærdom og Dygtighed sor at gjøre den i Erklæringen fremsatte Lære gjældende. Hvis Hr. Clausen har ventet dette, saa er han bleven meget skuffet; thi uagtet de Præster, som tidligere har skrevet om denne Sag maaske er ligesaa lærde som Hr. Clausen, saa har dog ingen af dem brugt nogen Lærdom eller Kunst, men skrevet ganske ligesrem og simpelt, meget simplere end Hr. Clausen, som jo skriver baade om græske Colonier og Romere og Spartanere. Narsagen dertil er den, at det altid er simplere at sige: Saa lyder Guds Ord — og saa troe vi, — end at skulle skelle og demonstrere saa, at Guds Ord kan passe med vore Weninger, da trænger man til Hjælp baade hos Komere og Spartanere.

Pastor Clausen siger, at det var en høist vilkaarlig Forrykkelse af Sagen, at man paa Synoden talte om Slaveri i og for sig selv, istedetsor at tale om Slaveriet hertillands; thi, siger han, istedetsor et Spørgsmaal af stor praktisk Interesse, sik man nu bare et abstrakt Spørgsmaal, som i og sor sig er af saare liden Bigtighed.

Hertil spares: Baade Hr. Clausen og enhver anden vil ved et Siebliks Eftertanke kunne indsee (hvad jeg troede, han engang før havde indseet) at det 1) ikke sømmede sig og 2) ikke engang var muligt for os paa en Kirkesorsamling at debattere over "Slaveriet, som det er i Amerika"; thi 1) er Tilstanden i Sydstaterne hverken et Lærespørgsmaal eller et Levnetsspørgsmaal for vor Kirke og 2) vilde den hele Sag være uddebatteret i ganske kort Tid uden at have bragt os og uden at kunne bringe os til nogen indbyrdes Forstaaelse. Dette er let at indsee: Sæt alksaa at vi havde villet give os til at debatere om "Slaveriet, som

det er i Amerika". Svad skulde der nu kunne resultere af denne Debat? Bi kunde jo ikke udaranske, hvorledes de enkelte Herrer behandle fine Slaver; heller ikke kunde vi giennemagge den derhen hørende Lobgibning: heller iffe funde vi indlade os i det politiste Spørgsmaal om hoorledes man bør bære fig ad for at fage Claveriet afffaffet. Vilde vi indlade os van at tale om denne Sag, saa maatte pi da altiga have indifrænket of til at udfinde de almindelige Satfer i hvilke vi fom Christne kunde give bor Mening derom tilkiende. Bi vilde da rimeliavis Alle kunnet enes i Kølgende: 1) Dersom nogen Serre handler uret mod sin Slave, saa synder han. 2) Dersom Lovene befale Synd, sag er det Snnd at Inde dem. 3) Slaveriet medfører for bele Unionen mange Elendigheder, Synder og Fristelfer til 4) Efter vor Tanke (dog Herren regjerer) var det derfor bedst om Slaveriet ganste kunde ophæves. Saalangt enedes vift Alle, og var det ikke mere man vilde vide, saa var Sagen dermed forbi. — Men saa vilde der under Debaten komme En og sige: Alle Slaveholdere i Sydstaterne synde, de handle Alle mod Kjærlighedsbudet! Sertil svarer en Anden: Svoraf veed Du det? Alle Gerrer ere dog iffe ligesindede! Jo, siger den Første, det er Synd at have en Slave, han ikal itrar give ham fri, ellers innder han, det hiælper ikke, hvorledes han bærer sig ad mod ham, det er Synd lel! Og dermed er vi jo, enten vi vil eller ei, med eet lige ind i dette Spørgsmaal, om Slaveri i og for fia felv er Snnd.

Hr. Clausen vil altsaa see, at det er saalangtfra, at dette er en vilkaarlig Forrykkelse af Sagen, at det meget mere er den eneste mulige Behandling af Sagen, og enhver anden Fremgangsmaade vilde bare være Tankeløshed og føre til Ingenting. Havde vi havt noget Kald til at see Sagen fraen politisk Side, havde det været en anden Sag.

Spørgsmaalet maatte altjaa blive: Er Slaveri i og for sig selv Synd? Altjaa: Synder jeg derved at jeg har en Slave, om jeg forresten behandler ham som jeg skal, elster ham, lærer ham, er som en Fader mod ham, — synder jeg derved at jeg ikke uden videre og øieblikkelig — i alle Tilfælde giver ham fri; kort — er Slaveri i og for sig selv Synd?

Pastor Clausen kan godt forstaae, at dette er Meningen af Spørgsmaalet, og det er bare en Udsslugt at sige at der har været talt i svævende og ubestemte Udstrik saa "han af private Samtaler og Forhandlinger kan nogenlunde slutte sig til hvad der menes."

Det er ogsaa let at see at dette Spørgsmaal er Hovedfagen ved al chriftelig Bedømmelse af Slaveriforholdet baade i Amerika og andetsteds, og at det ikke, som Hr. Clausen siger, i og for sig er af saare liden Bigtighed: thi svares der ja, "at have en Slave er Synd, om Du siger Du elfter ham not jaa høit", - faa er bermed Sagen afgjort ogiaa for Amerikas Bedkommende, og der behøves ikke mere Tale derom. Hr. Clausen og enhver, som hylder hans Mening, maa sige: "Giv alle Slaver fri strax — enhver Time Du bier dermed er Oprør mod Buds Villie! — ingen Undschlöning, intet Paaffud hiælver, thi Synd ffal iffe taales! Intet Beninn til Slavernes Bedite, intet Beninn til Berrernes Bedite tor fomme i Betragtning - thi jeg ffal dog vel ikke gjøre Synd for at der kan komme noget Godt ud af det!"

Svare vi derimod efter Den Hellige Strifts Lære: Nei, det er ikke Synd i fig selv; det er en Middelting! det vil sige: det kan skee uden Synd, det kan ogsaa gjøres syndigt! — saa fremstiller der sig derester et andet Spørgsmaal: Er Slaveri godt og gavnligt eller er det ikke? Ligesom og St. Paulus spørger, hvor han taler om Middelting og siger: Alt er mig vel tilladt, men ikke Alt er nyttigt (1 Cor. 10, 23. Sml. Rom. 14 m. fl. St.) og vor Besvarelse af dette Spørgsmaal sindes ogsaa afgivet i vor Erklæring paa Synoden, at vi nemlig ansee Slaveriet for et Onde, og hvor vi (som Christne og Præster) have Kald og Anledning dertil ville vi arbeide til dets Ophævelse.

Jeg stal nu gaae over til at betragte den Deel af Pastor Clausens Opsats, i hvilken han behandler selve Stridens Gjenstand.

Først giver han en Forklaring over hvad Slaveri er. (4de Side 2den Spalte, nederst.) Denne Forklaring er indrettet saa, at Slaveriet skal see saa stygt ud som muligt, og dertil har Pastor Clausen Ret. Fa, saalænge hans Forklaring er rigtig, er det endog hans Pligt at vise os Slaveriet (ikke dets Wisbrug) i saa hæslig en Skikkelse, som Sandheden tillader. Her sinder jeg imidlertid, at der strax i Begyndelsen af Forklaringen er indsluppen nogle Ord (jeg troer gjerne at det er mod hans Vidende) som er aldeles urigtige og som gjør at alle de Slutninger som ere byggede berpaa ere byggede paa Sand.

Hannester eier andre Mennester uden disses Samtykke, "saaledes at Eieren i Forhold til dem har uindskrænket Myndighed og Raadighed over dem ligesom over anden Eiendom"; og fra denne Forklaring tager da Hr. Clausen Anledning til senere (3die Spalte) at opregne en heel Deel Ugudeligheder, som Slaveriet (ikølge den uindskrænkede Eiendomsret) skulde give Eieren Ret til: Da nu disse Ugudeligheder skride mod Guds Lov (4de, 5te, 6te, 7de Bud osd.) saa maa Slaveriet, som giver Eieren Ret til at begaae dem, ogsaa skride mod Guds Lov, — alksaa er Slaveri Synd i sig selv. Dette er Hr. Clausens Beviissørelse.

Dette er, som sagt, i alle Maader urigtigt; 1) fordi efter

Guds Ord intet Wennesse har uindstrænket Myndighed over nogen Deel af sin Eiendom, ikke engang over sine Penge, men vi ere Husholdere over Guds Gaver og skal gjøre Regnskab sor hvorledes vi bruge dem; og 2) sordi et Mennesse altsaa endnu langt mindre har uindstrænket Myndighed over sin livegne Tjener, saa at han kun skulde behøve at spørge sin egen Vilje tilraads, om hvorledes han skulde behandle ham.

Pastor Clausen glemmer: 1) at der i det nye Testamente er givet Regler for hvorledes en Herre stal omgaaes sin Tjener. 2) At disse Regler netop er strevne til Slaveholdere, sordi der dengang saagodtsom intet andet Tjenersorhold kjendtes. (See s. Ex. Eph. 6, 8. 9. Col. 4, 1 etc.) 3) At disse Regler netop have til Hensigt at minde Herrerne om den 2den Tavle i Loven, og om den Kjærlighed som de isølge Budene ogsaa ere deres Slaver skyldige. Det er altsaa af den Hellige Skrift klart, at der ikke i Slaveriets Begreb ligger nogen saadan uindskrænket Eiendomsret til at behandle en Slave ganske som man sinder sorgodt, som den Kastor Clausen taler om i sin Forklaring.

Ville vi forstaae Slaveriets Begreb, saa maa vi betænke: 1) At et Wenneske kan ikke eie en Andens Sjæl; den har Christus kjøbt til sin Eiendom; en Herre er derfor skyldig til at gjøre Alt hvad han kan, sor at hans Slave kan være og blive Christi Eiendom, ved at skyrke ham i den sande dristne Tro baade ved dristelig Underviisning og ved dristelig Behandling og ved ikke at friste ham til Synd. 2) At et Wenneske kan ikke eie en Andens Legeme, saa at han kan gjøre med ham, hvad han vil; thi Gud har (som Luther udtrykker det) i det 5te Bud sat en Wuur om ethvert Wenneskes Legeme, sa sorbudt al Hidsjøded, Skjældsord, egenmægtig Haardhed og Grusomhed. Legemet har Gud altsaa taget i sin Karetægt; det maa behandles derester.

3) Frembeles har Gud taget Ægteffabet i fin Bestyttelse, saa at Ingen har Net til at krænke bet; og 4) har Gud endelig ogsaa taget al anden Eiendom, som han har givet et Menneske, i sin Bestyttelse. (Nogle Mennesker har slet ingen Eiendom, f. Ex. Jesus, der ikke engang havde det, hvortil han kunde helde sit Hoved.) I alle disse Ting har altsaa en Herre ikke Net til at gjøre mod sin Slave, hvad han sinder forgodt.

Men hvad bliver der saa tilbage af Eiendomsretten til en Slave, vil man spørge. Fo Eet: nemlig Arbeidet, Tjenesten.

Guds Ords Forklaring over Slaveri-Forholdet har jeg for min Deel fundet klareft paapeget i Gal. 4, 1. 2: "Saalænge Arvingen er et Barn, er der ingen Forkijel mellem ham og Trællen, endog han er en Herre over alt Godset, men han er under Formhndere og Huusholdere indtil den af Faderen bestemte Tid."

Herrens Ret er altsa at han efter det 4de Bud paa Guds Begne (sml. Eph. 6, 5–8. Col. 3, 22 flg. osv.) kan fordre Lydighed og Arbeide af sin Slave, og at denne er bunden til dette Umyndigheds-Forhold, saaat det ikke uden Herrens Samtykke kan hæves, medens Herren paa sin Side har den Pligt at sørge sor en saadan Livegens aandelige og legemlige Bel, saaledes som han efter det 4de og de sølgende Bud er skyldig til.

Til Slaveriets Begreb hører tillige at dette Umyndigheds-Forhold ogsaa stræffer sig til den Ufries Børn, (3 Mos. 25, 46. 2 Mos. 21, 4) samt at den ovensor forklarede Eiendomsret til en Slave, d. e. til hans Arbeide, kan ved Gave eller Arv eller Salg overdrages til Andre, (3 Mos. 25, 44) alt dog under den samme Lov at den christelige Kjærligheds Fordringer ikke i mindste Maade krænkes.

Hoor vansteligt det er for en Christen at være i dette

Forhold, baade som Herre og Slave, og hvor rimeligt det bersor er, at det mellem Christne ophører, naar Anledning dertil gives, det stal jeg senere berøre. Her er Talen om hvorvidt det i sig selv er Synd.

Naar der ikke spørges om en nøigatia Forklaring over hvad der forstages ved Slaveri, sag kan man vistnok komme til at bruge jagbanne Udtrpf, som at "eie en Slave ligesom andet Gods" (saal, f. Er. Luther, om det 10de Bud) men hvor det netop er hiin Forklaring som er det vigtigste, der faar man see nøie til at bruge de sande og rette Udtryk. Det havde jo heller ikke her været nødvendigt at skrive saa udførligt, dersom itte Modstanderne havde bennttet Ordet Eiendomsret til at give en urigtig Fremstilling af Slaveriets Betydning. Som Sr. Claufen maaffe erindrer, giver Melanchton, paa et Sted hvor han netop har til Benfigt at forklare "Slaveri", en Korklarina omtr. som den oven-Ordene har jeg desværre ikke Anledning til at anførte. Et Bidnesburd af St. Augustinus see **f**unne citere. nedenfor.

Paftor Clausens Feil er, at han har givet en Forklaring, ikke over Slaveri, men over Thranni, og at han fra et saa urigtigt Udgangspunkt maa komme til ligesaa urigtige Slutninger er let at indsee.

Dog det er ikke nok hermed. Idet han, efterat have givet denne Forklaring, vil undersøge, hvorledes dette Slaveri forholder sig til Guds hellige Lov (hvilket jeg nu allerede ovenfor har søgt at paavise) saa gaaer han atter ud fra en Paastand, som Christendommen aldrig har vedkjendt sig, nemlig den: at af Naturen har alle Mennesker lige Rettigheder og lige Pligter. Feg saaer her atter igjen haabe, at Hr. Clausen ikke har tænkt nøie over hvad han siger; thi, saa moderne end disse Ord ere, saa ere de dog i deres dybeste Grund ikke alene en Nægtelse af Menneskenes

syndige og fortabte Tilstand, men ogsaa en Fornægtelse af Gud.

Mennestene har fordetførste af Naturen ingen Rettigheder, ikke en eneste, thi vi ere alle af Naturen Bredens Børn, vi ere alle styldige til Guds Brede, timelig og evig Straf. Bi ere ikuldige til Døden, og har altsag ikke engang Ret til Livet: Gud giver det og tager det naar Han vil. Alt hvad et Menneske har. Liv og Selse, Sustru, Børn, Mark, Toe ofb. ere Guds Gaver iffe efter Ret, men efter Naade: thi et Menneske, siger Jesus, kan slet Intet tage. uden det bliver givet ham af Simmelen, og Gud uddeler til enhver i Besynderlighed eftersom han vil, — og gjælder dette de aandelige og større Goder, saa gjælder det ogsaa de timelige og ringere. Bi have Intet bragt med til Berden, og have derfor ingen Rettigheder; derimod har vi meget forstjellige Naadegaver, thi der er jo Forstjel paa Tjenester, Forstiel vaa Evner, Forstiel vaa Gaver baade aandelig og legemlig: det lærer jo baade Guds Ord og daglig Erfaring. Smidlertid har vi, midt i denne manafoldige Forstjellighed i det Timelige, een Naadegabe (ikke Rettighed) som er fælles for alle Menneifer, og det er Løvtet om, at Bud vil beffjærme os mod al Overlast, Fare og Nød, samt give os Køde og Klæder og alt det som er os godt og tjenligt. Til et Bidnesbyrd derom har Gud ogsaa givet os, ligesom til en Muur, de hellige Bud i den anden Tavle, i hvilke Gud viser hvilke Rettigheder San (ikke vi) har at fordre af et Menneske, nemlig, at ethvert Menneske af Lydighed og Kjærlighed til Gud ffal elfte, hjælve, bistage, hædre, forsvare ojv, enhver sin Næste, og ifte stade Næsten, eller berøve ham nogen af de Naadegaver (ifte Rettigheder) som Gud har givet ham. Til at paasee, at denne Guds Ret bliver overholdt, har Gud indsat Dvrighed, som derfor er i Guds Sted og paa Sans Begne (iffe paa fine eane Begne) har Ret til at fordre Lydighed i Alt som ikke er Synd. Clausen vil i det her Anførte ogsaa finde Svar vaa den Indvending, som jeg tænker mig han vil gjøre, at han ikke har meent "Rettigheder" ligeover for Gud, men Rettigheder som vi af Naturen har ligeoverfor vor Næste. San glemmer at det ikke er os, fom tør sige "Du skal" eller "Du skal iffe" i Budene, men at dette er Gud alene. Naar vi derfor som ofte steer i daalig Tale og Strift bruge Udtruffet Ret. Ret til at fordre. Ret til at eie, have, forsbare osv., saa er dette altid en overført Ret, aldrig en oprindelig Ret, aldrig en Ret som vi af Naturen have. Denne Korskiel er af den allerhøieste Biatighed. Svad Pliaterne angager, sag er de forsavidt eens for alle Mennester, som alle ere pligtige til at handle efter Guds Befalinger, derimod veed vi jo alle, at Pligterne ere pherst sorstjellige eftersom de udvortes Raar, Sud sætter os i, ere forstjellige.

Efter denne anden urigtige Paastand gjør Pastor Clausen endnu et Feilgreb, som jeg ogsaa tør haabe, han ikke selv har mærket, men som forsalsker hele Sagen, og som er saameget utilbørligere, fordi det eneste Skriftbeviiß, som han i hele sin Opsaks har at paaberaabe sig (og som derfor ogsaa ansøres 3 Gange) vilde være ubrugeligt, dersom han ikke havde gjort dette Feilgreb.

Han forandrer nemlig udenvidere Spørgsmaalet, saaat han ikke længere taler om, hvorvidt det er Synd at have en Slave, men at det er Synd at gjøre En til Slave, d. e. tage Frihed, Huftru, Børn, Gods osv. fra ham, og i den Anledning siger han da, at han med suld Grund, og paa det allerbestemteste og efter Guds Ord osv., kort, efter Guds Ord og paa det allerbestemteste maa benægte en saadan foregiven Ret, og dette beviser han da ved 1 Tim. 1, 10, hvor "Folketyve" sordømmes. Men hvad skal nu dette betyde, og hvorsor forandrer Hr. Clausen saaledes den hele Sag? Hvem

af os har talt om at tage den udvortes Frihed fra En, hvem Gud har givet udvortes Frihed? Hvem af os har foregivet, at det er Ret at gjøre et Mennesse til Slave, naar han iffe var det? Eller mener kanske Pastor Clausen at disse to Ting er det Samme, at have En som Slave og at gjøre En til Slave?\* Hvis saa er, saa tager han da storlig Feil.

At gjøre En til Slave, at stjæle Friheden fra ham, naar Gud har givet ham Frihed og ladet ham sødes i frie Kaar, det er en stjændig Forbrydelse, som Guds Ord i det ansørte Sted (1 Tim.) udtryffelig fordømmer, som og er under Oødsstraf fordømt i den samme Moselov som lod det være tilladt at have Slaver (2 Mos. 21, 16. 3 Mos. 25, 44 slg.), ja som endog her i de Forenede Stater er strængt forbudt, idet der jo ogsaa her er sat Dødsstraf for dem, som gaae til Afrika og enten stjæle eller hæle sig Regre til, sor at søre dem til Amerika som Slaver, og de saaledes Bortsørte sendes paa Landets Bekostning tilbage. I dette ere vi jo alle enige; men dersor behøves det heller ikke at man udvikler og forsvarer det, som om man havde nogen Modstander i denne Sag.

En ganste anden Sag er det, hvor nu engang Forholdet i Birkeligheden er saa, at et Menneske (under Guds Forshu) er sødt og opdraget i denne ringe og sattige Stand, er og har været usri (som Paulus siger: Er Du kaldet som Træl osv.) eller som f. Er. hos Iøderne, er kommen i denne Stand sormedelst visse Lovbestemmelser angagende Krigssanger, Gjæld og dest. Der sige vi, at Guds Ord lærer

<sup>\*</sup>Rimeligvils mener han dog virkelig dette. Baade hans Beviisførelse, og hin Tale om at alle Mennester af Naturen har lige Rettigheder (hvis Urigtighed jeg ovenfor har paaviist) synes at the derpaa. Men hvorfor siger da Hr. El. ikke dette ligefrem, istedetsor saaledes at sorvirre den hele Sag?

at Forholdet kan være uden Synd, og det ikke alene sige vi, men det har klart nok været paaviist af dem, som sør har skrevet om Sagen. Bi sige alksaa: at en Herre kan have en Slave og dog elske ham saaledes at han, saavidt et Menneske formaar, ophslder sine Pligker mod ham ester de 10 Bud, og siden Hr. Clausen og mange Andre ikke vil lade sig overbevisse af de tidligere især udhævede Skriststeder, saa vil jeg foreslaae ham at see lidt grundigt ester i de samme 10 Bud, i hvilke han mener at have sundet saa klart Beviis for at det er Synd i sig selv at have en Slave.

Holder det, Thveri, saa har jo en Herre ingen Kr. Clausen Kalder det, Thveri, saa har jo en Herre ingen Ret til Slaven, — thi Thven har jo dog ingen Ret til det, han har stjaalet. Han har altsaa ingen Ret, kan ingen Ret have til sin Slave; det kan ikke siges at denne tilhører Herren; thi jeg siger ikke at det Stjaalne tilhører Thven. Dette er altsaa Hr. Clausens Paastand.

Men vil saa Sr. Clausen forklare mig, hvorledes denne hans Paastand forliges med det 10de Bud, i hvilket Gud felv udtrykkelig og med Navns Nævnelse opregner Svend og Pige, d. e. Slave og Slavinde, blandt de Ting, som kan tilhøre et Mennesse; ja endog tage denne Eiendom i sin Bestyttelse og udtryffelig forbyder mig at frænke min Næstes Giendomsret til hans Svend og Bige eller nogen af de Ting som ham tilhøre? At Svend og Bige (ebed v amah) betyde ufrie Tjenere, Træl og Trælfvinde, er allerede klart nok af Sammenhængen i selve Budets Ord. Bekræftelse skal jeg dog henvise til Luther, som i sin store Catechismus i Forklaringen over 9de og 10de Bud figer: . . . "og isærdeleshed fordi under den jødiste Styrelse Svende og Biger ikke, ligesom nu, vare frie til at tiene for Løn, saalænge de vilde: men deres Herres Eiendom, med Legeme og hvad de havde. Ligesom Kvæg og andet Gods." (Symb. B. B. ed. Müller B. 440 a.)

At Gud altsa her, i selve den moralste Lov, ikke alene godkjender, men endog beskytter den Ret, et Menneste kan have til en Slave og Slavinde, dette er for mig et Beviis, som jeg ikke begriber hvorledes det er muligt at slippe fra. Rigtignok har jeg seet det Kunststykke gjort slere Gange i den senere Tid, at slippe bort fra Guds Ord og forklare det som man ønsker (saaledes f. Ex. med Stedet 1 Tim. 6, 1. 2, hvisket er et ligesaa uasviseligt Argument), saaat naar man ikke vil troe Guds Ord, saa sinder man vel en Udvei her ogsaa.

De Beviser for fin Mening, som Pastor Clausen ansører ved at opregne det 4de, 5te, 6te og 7de Bud, har jeg ovensor imødegaaet. Han state er Synd at have Slaver, og saa beviser han at det er Synd at mishandle dem, hvilset vi jo Alle er enige i. Sammenligningen mellem Slaveholdere og Fraadsere og Drankere er et uheldigt Bevis; thi om disse Sidste staar der udtrykkelig i Guds Ord, at de ikke skulle indgaae i Hans Rige, hvilket derimod ingensteds staaer skrevet om Slaveholdere. At Slaveri er sorbudt i det 7de Bud paastaaer rigtignok Hr. Clausen, men intet Bevis sølger; thi hvad han siger om Folkethve vedsommer, som sør bemærket, ikke i allermindste Maade denne Sag. Forresten er det bespotteligt at sige at Gud i det 7de Bud forbyder, hvad han, som ovensor viist, udtrykkelig tillader i det 10de Bud.

Det Beviis for Slaveriets Tilladelighed, som slere af dem, der sør har strevet, har paapeget i Patriarchernes Exempel, slipper Fr. Clausen overmaade let fra. Han gjør nemlig den mellem Christne, saavidt jeg veed, uhørte Paastand at Abraham og de andre Fædre fristvæk syndede i dette Stykke — og Gud lod dem synde; maaske formanede Gud dem, maaske iske.

Som Beviis for denne Sats anfører han Fleerkoneriet.

Men det var vist bedst at være lidt forsigtig med saadanne Slutninger og Beviissørelser, til hvilke der hører lidt mere end et Par Pennestrøg. At Patriarchernes Fleerkoneri maa bedømmes paa en ganske anden Waade end Fleerkoneri under det Nye Testamentes Huusholdning er klart netop af den Waade, hvorpaa den Hellig Aand beretter os dette Forhold. (Sml. f. Ex. 1 Mos. 16, 7 sig. 17, 20. 21. 29. 31 og 30, 22.)

Som en Autoritet for denne Yttring kan jeg anføre Luther, der i sine "Prædikener over 1ste Mosedog" (1527) siger ianledning af Abrahams Ægteskad med Hagar: "Hoad her er skeet og beskredet, maa man lade blive som Guds Historie; det sømmer sig Ingen at dadle denne Historie; derfor maa Abraham ikke have syndet heri." Senere siger han: "Derfor siger jeg dette, paa det man kunde vide at svare ret, naar det gjaldt paa, saa at man ikke skulde forkaste Hædrene (Patriarcherne) som om dette (Pseerkoneriet) ikke havde sømmet sig at gjøre, hvilket Manichæerne sagde." See Luth. B. Balch. Tom. 1. 410. 412. I det Nhe Testament sees det paa slere Steder, at Gud ikke tilsader Fleerkoneriet. See 1 Tim. 3, 2. 5, 9. 1 Cor. 7, 2. sml. Mt. 5 og Eph. 5. Kan Pastor Clausen paavise noget Lignende i det Nhe Testament med Hensyn til Slaveri?

Det Gamle Testamentes Øconomi er i stere Hensenber en anden (see herom Matth. 5, 27–39) hvorsor ogsaa Beviserne i denne Sag helst bør hentes fra det Nye Testament og fra den moralste Lov som aldrig kan forandres.

Ligesaa let slipper Fr. Clausen fra det Beviis, som mangegange fra vor Side har været ansørt, at der i de apostolisse Menigheder var christne Slaveholdere, som af Apostlerne hædres med Navnene "Troende og Elste", uden at de med eet Ord sormanes til at troe, at Slaverisorholdet var Synd og til at afstaae derfra. Fr. Clausen sarer dette

forbi med den Bemærkning, at han seer der ingen Formaning gives, men hvorsor dette skeer, veed han ikke. Dog Synd skal det være. Men hvad siger han til den Omstændighed, at Apostlerne ester hans Lære ikke alene omtale dette syndige Forhold, uden med det Samme at formane derimod, men at de endog give Formaninger sor, hvorledes man skulde bære sig skikkligt ad i dette syndige Forhold, (See de sør citerede St. Eph. 6, 8. 9 m. sl.) altsaa give Regler sor den Maade hvorpaa Synden skulde drives? Dette turde dog maaske ogsaa Pastor Clausen erkjende er lidt vel drøit at antage om en Apostel — og dog maa man komme dertil, naar man vil saskolde Sr. Clausens Vilbsarelse.

Dernæst omtaler han Brevet til Philemon, og det er ham, siger han, virkelig ubegribeligt at man kan ansøre bette Brev som Beviis for Slaveriets Tilladelighed: Der er iffe et Ord, findes iffe en Tøddel, iffe Stygge af Beviis osv. Dertil kan jeg kun svare, at det virkelig er sørgeligt at saamange lærde og gudfrygtige Lærere, baade i gamle og nve Tider har kunnet læse saa galt og forstage sag urigtigt et Brev, der spnes at være sag let og simbelt som dette. Thi faavidt mig bekiendt bar der albrig været nogen Uenigbed for i Tiden om: 1) at Philemon var Slaveholder, thi han havde jo ialfald ikke frigivet Onesimus, 2) at Paulus mener brad han figer i 13de Bers: "at han havde havt Ret" (v. 8) til at beholde Onesimus for at denne kunde tjene ham i Philemons Sted, 3) og i 14de B. at han vil oppebie Philemons Samtoffe, at dennes Godbed stulde bære fri, iffe toungen.

Heraf drager jeg førft den Slutning at det ikke kunde være Epveri, som Clausen kalder det, at Philemon havde Onesimus til Slave — thi havde han stjaalet Friheden fra ham, saa maatte vel denne have Lov til at slygte og tage sin Frihed igjen, ligesom Paulus selv gjorde i Damascus, da Kong Aretas's Landshøvding vilde tage hans Frihed (2. Cor. 11, 33). Og dernæst vil jeg spørge: Hvad Ket havde Paulus til at befale Philemon, at denne stulde lade Onesimus tjene i sit Sted — dersom Onesimus ikke tilhørte Philemon? Hvorledes kunde Apostelen sige, at han vilde lade det komme an paa Philemons Godhed, om han vilde lade Onesimus tjene Paulus, dersom Philemon ikke havde at byde og raade over Onesimus? Hvad Mening Pastor Clausen saar ud af dette Brev er mig en Gaade.

I Slutningen af fin Opfats forsøger Pastor Clausen at belægge sin Lære med nogle historiske Bidnesbyrd, der vel fortjene at prøves lidt nøiere, da de give et mærkeligt Bidnesbyrd om hvadslags Baaben han bruger.

Først fortæller han angaaende Slaveriet i den apostoliste Tidsalder "at de græsse især spartansse Love om Slaverne havde været saa strænge, at disse ei engang maatte frigives, og disse Love havde været udbredte over en stor Deel af Lilleasien ved græsse Colonier." Desværre er jeg aldeles blottet for historiste Hjælpekilder, men jeg troer dog at mindes saameget af min Stolekundskad at jeg hertil kan gjøre sølgende Bemærkninger: 1) at de Love til hvilke her maa sigtes (Clausen har ingen Kilde angivet) havde været givne 600–800 Nar sør den apostoliste Lid (Solon og Lykurg) og 2) at de spartansse Helotlove, som især være saa strænge, neppe nogensinde have været gjældende udensor Sparta, thi Spartanerne havde ingen Colonier.

Hr. Clausen omtaler bernæst de romerste Slavelove, og Forbudet mod at frigive Slaver, og siger, "at det berfor visselig ei var til at undres over, at Apostlene ei ubetinget kunde byde de Christne, at de uden videre skulde frigive deres Slaver, da disse dog dermed ikke isølge Lovene bleve frie. Paa lovlig Maade kunde de kun med Banstelighed frigives, men i Livet og Virkeligheden bleve

de frie, saasandt Herrerne efterlevede Apostlenes Formaninger og behandlede dem som Brødre." Den historiste Oplysning stal jeg lade staae derhen; intet Beviis eller Kilde er ansørt. Men hvorledes kan dog Pastor Clausen strive saa Meningsløst, ja jeg maa sige letsindigt, om Synden!

Ovenfor har han sagt følgende: "Men er nu Slaveriet i sig selv syndigt, saa er det en Selvsølge at Maaden, hvorpaa det drives aldrig kan gjøre det godt i sig selv, endskjønt det derved meget kan lettes og mildnes."

Her figer han: "F Livet og Virkeligheden bleve de (Slaverne) frie, saasandt Herrerne efterlevede Ap. Formaninger og behandlede dem som Brødre."

Ovenfor siger han altsaa: Maaden hvorpaa Slaveriet drives ophæver ikke Slaveriet og Synden.

Her siger han: Maaden hvorpaa Slaveriet drives (den broderlige Behandling) gjør Slaverne i Virkeligheden frie, altsaa ophæver Slaveriet og dermed Synden.

Hoad mener nu Hr. CI., thi begge Dele har han sagt. Dog — benne Talen frem og tilbage sik endda være. Langt værre er det at sige at Apostlene ikke kunde besale de Christne udenvidere at afstaffe et i sig selv syndigt og ugudeligt Forhold fordi de verdslige Love var iveien, saaat de maatte lempe sig og hykse og lade som de havde Slaver og dog ingen havde. Hvad er dette sor ugudelig Tale? Hvad spørger en Apostel eller en anden ærlig Christen om verdslige Love, naar det gjælder Synd eller ikke Synd? Apostlene — som jo glædede sig over de Pinsler som de maatte lide sor Zesu Skyld, fordi de vilde syde Gud mere end Mennessen!

Pastor CI. sortæller derester at i de første christne Menigheder udensor Iødeland sandtes der overalt mange flere Slaver end Frie, ja i Nogle næsten udelukkende Slaver. Dette er en særdeles interessant Oplysning, som jeg aldrig før har hørt, og som vistnot itte gjør noget hverten fra eller til i den her omhandlede Sag, men som det dog naturligviis vilde være kjært at saæ vide lidt nærmere om, ledsaget af Beviser sor at det virkelig var saa.

At de Fattige og Ringe helft annammede Evangeliet, og at der blandt dem var mange Slaver, det staaer i Bibelen, og daglig gjentager det sig for vore Pine at Gud har sine sleste Troende blandt dem, som de Store og Rige i Verden soragter; men Pastor Cl.\$ ovenansørte Fortælling er mig som sagt gansse nh, ligesom den ogsaa er et mærkeligt Exempel paa hvorledes udvortes Slaveri og Nød kan blive til allerstørste Velsignelse, ja Kilde til evig Priis og Glæde—thi det er jo dog uendeligt bedre at være udvortes Slave og—frelst, end at være udvortes fri og—fordømt, og kanske Wængden af disse Menigheder havde soragtet Evangeliet, dersom de havde været udvortes frie og lykkelige i denne Verden.

Endelig fremsætter Pastor CI. sølgende overmaade mærkelige Passtand: Heller ikke er det muligt at opvise et eneste Exempel pas at Christne kjøbte eller solgte Slaver i hint Tidsrum. Dette er en uhørt dristig Passtand; thi hvoras veed Hr. CI. dette? Han veed aldeles Intet derom, og hvis en eller anden amerikansk Taler eller saadan Celebritet har gjort en lignende dristig Passtand, saa har han heller ikke vidst noget om det, og Hr. CI. har da ladet sig narre. Saadanne Passtande gjøres ifølge den Grundsætning: Rjækt vovet er halvt vundet, og i det Has at Modparten ikke skal være istand til at bevise Passtandens Falsthed. Men hvorledes vil Hr. CI. selv bevise sin Passtand? Derved at man ingen verificeret Rjøbecontract kan pasvise han? Er dette Meningen, saa har han høsst sandspuligt Ret, men jeg haaber at det er Pastor CI. om Sandspuligt Ret, men jeg haaber at det er Pastor CI. om Sandspuligt Ret, men jeg haaber at det er Pastor CI. om Sandspuligt Ret, men jeg haaber at det er Pastor CI. om Sandspuligt Ret, men sendskappel eller skal være skal det er Pastor CI. om Sandspuligt Ret, men jeg haaber at det er Pastor CI. om Sandspulier Ret, men sendskappel eller skal være skal

heden at gjøre, og ikke om Juristerier og da vil han indsee, at naar det kan paavises at de Christne endog i de Lande hvor Christendommen først udbredtes har havt Slaver i over et halvt Tusinde Nar, saa behøves der ikke at spørges om de Christne nogensinde har kjøbt eller solgt en Slave. Da jeg ikke vil troe at Hr. El. selv har villet narre Læserne, saa maa jeg troe at han selv er bleven narret; i saatilsælde skylder han at angive Forsatter, Bog og Pagina.

Da nu Spørgsmaglet her er, om hvorvidt de ældste Christne ansage Slaveri for Synd i sig selv-og da det desuden er paa Tide, at der bliver gjort en Ende paa den daarlige Tale om "de norste Bræsters Lære" i dette Stykke, som om det var en ny Lære, vi kom med, — saa skal jeg citere noale Steder, som jeg tilfældigviis har Adgang til, uagtet jeg som Hr. El. veed, hverken er Lærd eller har gode lærde Siælvemidler. — thi var dette Tilfælde, sag er jeg vis vag, at jeg kunde samle baade langt flere og bedre Dog kanike efterfolgende ere gobe nok. Erempler. anføres her efter det betjendte Strift "Denkwürdigkeiten aus d. Geschichte d. christlichen Lebens" (3die Oplag) af Dr. A. Reander, en Mand, hvis theologiste Anstuelser jeg forresten ikke vil vedkjende mig, neppe engang i det her omhandlede Bunkt, men hvis Bidnesbyrd som Kirkehistoriker hverken Bastor Cl. eller jeg tør drage i Tvivl.

Ignatius (Bistop i Antiochia, en af de "apostolisse Fædre", samtidig med Apostelen Johannes, død som Martyr 116 eft. Chr. Fødsel) striver saaledes angaaende Slaverne til Bolysarpus af Smyrna: "Foragt ikke Slaverne og Slavinderne. Men disse maa heller ikke blive hovmodige, men til Guds Ære tjene desto ivrigere, forat erholde af Gud den høiere Frihed. De maa ikke sætte deres Hug til at blive frikjødt af Menigheden, paa det at de ikke skal vise sig som Slaver af deres jordisse Begjærligheder."

Chrysostomus (f. 347. Patriarch i Constantinopel) siger i sin Forklaring over 1 Cor. 7, 22, 23: "3 Christo ere begge lige, thi din Herre er ligesaavel som Du Christi Sporledes er da Trællen bleven en Fri? Christus ikke alene har befriet Dig fra Syndens Trældom, men ogsaa fra selve den udvortes Trældom, om Du end bliver ved at være Træl. Christendommen lader Trællen ophøre at være Træl, dette er det Underbare. Da hvorledes kan Trællen, skiønt han er Træl, dog bære ikke Træl? Jo da, naar han gjør alle Ting for Guds Styld, naar han iffe hyfler, naar han Intet giør for at skinne for Menneskene: dette er at tjene Menneskene og dog være fri. Eller hvorledes bliver paa den anden Side en Fri til Træl. han tjener Mennestene i det Onde. Den sande Frihed er den, som Inser frem ogsaa midt under Trældom. Christendommens Art at den ogsaa i Trældom skjænker Frihed."

Chrysoftomus siger i en Prædiken (Benedict. Udg. IX. 344): "Abraham sørgede for sine Trælle, ligesom for sig selv, han siger omtrent som Job: Har den som skabte mig i Wodersliv ikke ogsaa skabt ham (Trællen) Job 31, 15. Lader os ogsaa saaledes bære stor Omsorg for vore Trælles Forbedring. Ogsaa vor Træl vorde underviist i gudelige Ting. Saa skal det ganske Hus syldes med Velsignelse."

Chrhsoftomus (ib. XI, 543): "Jeg veed mange Familier, som ved Slavernes Ond har vundet meget (for deres Sjæle)."

Augustinus (f. 354, Bissop i Sippo) siger i sin Ublæggelse af Jesu Vjergprædiken: "Den Christne tør ikke betragte en Slave som sin Eiendom paa samme Maade som en Hest eller Penge, endskjønt det kunde være Tilsælde at en Hest, og end mere noget (som var gjort) af Guld eller Sølv, kunde være i høiere Priis end en Slave. Men naar

Slaven bliver bedre opdraget og veiledet til Gudsfrygt af Dig, end af den som vil stille ham fra Dig, saa veed jeg itke, om Nogen kunde vove at sige, at man turde ringeagte ham som et Klædesplag, thi et Menneske skal elske det andet som sig selv, da Herren jo endog sordrer af ham at han skal elske sin Fiende."

Johannes Eleemotspnarius (Patriarch i Alexandria 606), som levede paa en Tid da Slaveriet paa flere Steder var i Aftagende, saa det ansaaes for en Stam for en Christen at have en Slave og som selv var en Wodstander af Slaveriet, striver i en Formaning til christen Slaveholdere saaledes: "Gud har itse givet os Slaverne derfor at vistulde slaae dem, men for at de stulde tjene os; ja maaste heller itse derfor, men for at de af os stulde blive underholde ved de Gaver, som Gud har givet os." (See ans. Str. P. 75. 366 flg.)

Som et Vidnesbyrd om hvorledes denne Sag har været anseet af vore Forsædre i Norge, vil jeg hidsætte sølgende:

"De fleste af disse (Tjenerne) vare vel paa denne Tid (et Par Mennestealdere efter Christendommens Indsørelse, omtr. 1080) endnu deels Trælle, deels Frigivne, men man maa dog antage at Trællevæsenet nu var i hurtigt Aftagende savel formedelst Christendommens Aand overhoved, som sormedelst den i Christenretten udtryffeligt givne Bestemmelse om den aarlige Frigivelse af et vist Antal Trælle." [B. A. Munch. Det norste Folks Historie III. 375.]

"I ben ældre Gulathings Christenret (oprindelig for Bergens Stift og endeel af Christianssands Stift, senere ogsaa Hallingdal og Baldres) der vistnok har været gjældende for hele Norge, sindes den smukke Bestemmelse, at der hvert Aar skulde frigives een Træl i det hele Thingdistrikt, hvortil alle Fylkerne aarlig skiftedes. Ut det ogsaa har været vedtaget i Frostathingsloven (for det Thrond-

hjemste) sees af en Bestemmelse, som paabyder en vis aarlig Arbeids-Ydelse, hvilken som der siges "kommer istedetsor den Trællefrigivelse, som tidligere var paabuden i Loven, og som alle havde vedtaget af Taknemmelighed mod Gud". Forandringen er aabenbart en Følge af at der da ei længer var nogen Træl tilbage." (Sammesteds I. 633.)

Med Hensign til Reformatorernes Vidnesbyrd om dette Spørgsmaal vil jeg henvise til de Citater som har været ansørte i Maanedstidenden efter Luther og Welanchton.

Hensigten med disse Exempler er at vise at der til sorstjellige Tider, og af de ppperste Lærere i den christelige Kirke sindes Vidnesbyrd, af hvilke vi klart kan see at de ikke har anseet Slaveri sor i sig selv at være et syndigt Forhold, hvorledes end deres Mening kan have været om hvorvidt det var ønskeligt og nyttigt eller ei; thi det er dog aabendart, at de ikke kunde tale saaledes (see de udhævede Steder) dersom de troede at Slaveri var sorbudt af Gud, ja var det allerværste Typeri.

Heller ikke kunde saadanne Love gives som de ovensor ansørte af den norske Christenret, dersom de dengang levende Christne havde anseet Trællesorholdet sor i sig selv syndigt; thi saa sunken har den dristne Kirke aldrig været, at den i offentlige kirkelige Lovbestemmelser har givet de Christne Tilladelse til at tjene Synden i nogle Aar; og dette maatte jo være Tilsælde, dersom den havde anseet det sor absolut Synd at have en Træl, til samme Tid som den siger at man ikke strax men kun lidt ester lidt behøvede at ophøre dermed.

Der er rigtignof dem, som mene at man maa tilgive den apostolisse og ældste Tid tilligemed Resormationskirken saadanne Smaaseil, da den ikke havde en saa moden Indsigt i den rette Lære, samt i Wennesserettigheder og Wennesse kjærlighed, og at Christendommen dengang, i sin Barndom, endnu ikke bar "trængt saaledes igjennem til alle Sider af Menneskelibet" som i vore oplhste og menneskektjærlige Tider, men saadanne opblæste og forsængelige Tanker vil idetmindste en troende Lutheraner bede Gud bevare sig fra.

Feg troer gjerne at en christen Lærer fra Apostelkirken og Marthrkirken og Reformationskirken ikke vilde kjende sig rigtig igjen i vore Dages Christendom, men jeg troer ogsaa hans Prædiken vilde saae en anden Lyd, end den med hvilken Rutiden smigrer for sine egne Øren.

I bet jeg nu forlader Pastor Clausens Opsats, stal jeg søge ialmindelighed at minde om denne Strids Opsomst, nuwærende Stilling, samt dens Bigtighed. Oprindelsen til Striden var da den, at nogle unadngivne Personer søgte at gjøre den Lære mistænkelig, som af de lutherste Lærere i St. Louis søres angaaende Slaveri. Dette fremkaldte et Svar fra Prof. Larsen, som baade kunde lede til, og virkelig ledede til Missorstaaelse. Sagen kom da sor paa Synoden, og fremkaldte der en Erklæring fra samtlige Synodens Præster, i hvilken de vedkjendte sig den Lære om denne Sag, som er tydelig lært i Bibelen, og har været lært i den Christne Kirke ligetil de Tider, da "Oplysningen" begyndte at stige.

I benne Erklæring indeholdes Svar paa to Spørgs-maal: 1) Er Slaveri i sig selv Synd? 2) Bør det ansees for godt og ønskeligt?

Paa det første Spørgsmaal svaredes: Nei, det er iffe i sig selv Synd, med andre Ord det er en Middelting, — i sig selv er det hverken Synd eller Ike-Synd, og dets Tilladelighed kommer altsaa an paa Samvittigheden og paa den Maade, hvorpaa det bruges.

Paa det andet Spørgsmaal svaredes ogsaa Nei, vi ansee det ikke for godt og ønskeligt; thi det er et Forhold, som vist altid og, efter vor Erfaring, især under vore Tidsomskændigheder, giver Anledning til mange Fristelser og Synder og til megen Forargelse: "vi ansee det for et Onde" og ville efter christen Leilighed arbeide derimod."

Naar jeg her figer, at vi ikte ansee Slaveri for godt og ønskeligt, saa er det let at forstaae, at her menes Forholdet i almindelighed; thi enkeltviis baade kan det blive til Belsignelse og er det bleven til Belsignelse. Sud kan vende Alt til det Gode.

Naar vi kalde dette Jorhold "et Onde", saa siges dette ikke i den Forstand, som var det et absolut Onde, d. e. som var det i og for sig og i alle Tilsælde et Onde; thi vi troede, at dristne Mennesker vidste at der er kun et absolut Onde, nemlig Synden. Bi kalde jo saaledes Fattigdom et Onde, og Sygdom ligesaa. Et saadant Onde er ogsaa Brændeviinsdrik, der heller ikke er et absolut Onde, ikke i og for sig og i alle Tilsælde er et Onde, og derfor heller ikke i sig selv er Synd, om saa hvert eneste Menneske, som drak Brændeviin, var en Dranker og alksaa misbrugte til Synd, hvad der i og sor sig ikke var Synd, men var en Middelting. Saaledes og med Slaveri.

Dog her gjøres nu den almindelige Indvending: "Hoorledes kan Slaveri være et Onde, og det fkulde dog ikke være Synd at holde et Menneske i dette Onde?" Dertil svares: Bar det et absolut Onde, saa var Indvendingen gyldig, men ellers ikke. Bed et resativt Onde, som dette, gjør mange Hensyn sig medrette gjældende, saa at det af Samvittigheden alene kan dømmes om det bliver Synd eller ikke. Frigivelsen kunde s. Ex. være et større Onde end Slaveriet og kunde medsøre øiensynlig aandelig Nød, stor Hattigdom og megen Elendighed. Baandet mellem Herren

og Slaverne kunde være et saadant, at disse ikke vilde frigives (f. Ex. 2 Mos. 21, 5) osv. Men naar en Ting paa Grund af Omstændigheder, der bedømmes af min Samvittighed, kan være mig tilladt, saa kan den ikke være Synd i sig selv; thi en Ting som er Synd i sig selv, f. Ex. Tyveri kan aldrig under nogen Omskændigheder være mig tilladt.

Striden har da dreiet sig om det første af hine to Bunkter; thi først naar der er bleven Enighed om det, kan man komme til en grundig og gjensidig Forstaaelse af det andet Spørgsmaal.

Sabbe der været Eniahed om det første Bunkt, at Slaveri i sig selv ikke var Spnd, og Striden havde gjældt det andet, nemlig om da for of (forsaavidt det angit os, f. Er. fom Statsborgere vilde være Christen Bligt at virke for eller mod Slaveriet. — ba havde der vist vasaa fra vor Side været gjort, hvad der kunde gjøres for at paapege: hvorledes det er Bliat for den Christne, hvor han kan, med Raad og Daad, selv med egen Opofrelse, at hiælpe til at hans Næstes Byrde lettes; — og hvorledes denne Sag i flere Benseender er sideordnet den Omsorg, som den Christne stal havde for de Kattige: — og hvorledes den christne Kirkes Biftorie ogsaa giber os Exempler i denne Sag paa gudfrnatige Bestræbelser for at afskaffe Slaveriet: — og hvorledes det er en chriften Øbrigheds Bligt at have Indseende med et saadant Forbold, saaat den er i sin Ret, naar den sætter Grændser for det eller sørger for dets Afffaffelse: — og hvorledes et Eremvel i denne Retning i den senere Tid er givet i mange Lande; saaledes først i England, medens dog felb der Giendomsretten blev erkiendt og Forholdet itte erklæret for Synd i sig selv eller for Typeri. idet Bærdien af de Frigipne blev Gierne betalt, ofv.

Men til samme Tid vilde vi vist ikke have glemt netop under denne vor Kamp mod Slaveriet, saameget alvorligere at advare mod den fordærvelige Forvexling af kjødelig og aandelig (virkelig) Frihed fordi denne Forvexling gjør at Kampen mod Slaveriet føres paa en falsk Grund og i en uchristelig Interesse.

Men — vil man indvende — hvorledes ffal vi forstaae dette? Idet Du nu taler imod Slaveriet, synes Du jo selv at sige at Kjærligheden bevirker Slaveriets Ophævelse; — er det da ikke altsaa Synd og mod Kjærligheden, naar det ikke ophæves?

Svar: Vistnok troer jeg at den christne Kjærlighed (om Gud vil) leder til Slaveriets fuldkomne Ophævelse, ligesom den i alle Ting stræber at lette Ræstens Byrder, men jeg siger ikke at Kjærligheden i alle Tilsælde maa bevirke Slaveriets Ophævelse. Ofte kunde det, som sør sagt, netop være en Kjærlighedsgjerning at jeg beholdt en Slave, naar jeg s. Ex. i min Samvittighed var overbeviist om at det var til hans aandelige og legemlige Bedste, idet han af mange Grunde kunde være ustiktet til en fri og selvstændig Stilling; og maaske jeg paa samme Tid, netop ved den Kjærlighedsgjerning ikke at frigive ham, udsatte mig for Andres Miskjendelse og Had og haarde Domme; saameget større var da Kjærligheden. Desuden har en christen Herre ogsaa i dette Forhold Ket til i Gudsfrygt tillige at tage Hensyn til sig selv.

Dog — i sin Almindelighed vil jeg lade him Sætning staae: Altsaa, "Kjærligheden bevirker Slaveriets Ophævelse." Deraf drager man nu den Slutning: derfor er det Synd og imod Kjærligheden, naar det ikke ophæves. For at prøve denne Slutnings Rigtighed kan vi tage et Exempel af Apostlernes Gjerninger (4, 32). Der fortælles hvorledes Kjærligheden bevirkede at de Troende deelte alt deres Gods med de Fattige, og "Ingen sagde Noget af sit Gods at være hans Eget". Er det derfor Synd og imod Kjær-

ligheden, naar En siger Noget af sit Gods at være hans Eget, og naar han ikke deler Alt med de Fattige?

Et andet Exempel: Kjærligheden gjorde at Apostelen Paulus arbeidede med Hænderne, og ikke lod sig underholde af Menigheden. Bar det derfor Synd og imod Kjærligheden, at andre Apostle ikke arbeidede med Hænderne, men lod sin underholde af Menigheden?

Det sees altsaa, bed nogen Eftertanke, at Slutningen ber ikke er rigtig, og at altsag hijn Modsigelse, som man meente at finde, kun er tilspneladende: og det af den Grund at Kiærligheden er fri. Dens Regel er de 10 Bud, og selv denne Regel Inder jo Kiærligheden ikke fordi den skal, men fordi den vil. Spor Gud ingen bestemt Regel giver, der føger Kjærligheden Raad hos en aarvaagen Samvittighed, og feer derhos iffe blot pag sit Eget, "men ogsag pag Andres." Svor Kjærligheden da staaer ved en "Middelting" og stal vælge, - der spørger den forsigtigt og uegennyttigt: er det godt og opbyggeligt? er det isandhed tjenligt for mig og min Næste? Da over alle andre Ord bliver da dette ihukommet: Sea skal giøre mod Andre, hvad jeg vil at de stal gjøre mod mig; d. e., jeg stal tænte mig at jeg bar i min Næstes Stilling, og da brøbe, hbad jeg for Gud, uden Egenkjærlighed, Begiærlighed, Sobmod ofb. kunde som en Christen begiære at man skulde giøre mod Denne Regel kan derfor ikke i alle Tilfælde bude en Herre at frigive sin Slave, thi en christen Slave tor iffe i alle Tilfælde begjære eller vente, endfige fordre, at hans Serre udenvidere fulde opgive den Ret, Gud havde givet ham til hans Arbeide, ligefaalidt som den Fattige tør begiære eller vente, endsige fordre, at den Rige stal give ham saa eller saa meget af sit Gods, omendstjønt Berrens oa den Riges frie Kiærlighed kan giøre begge Dele. — Benlighed, Staansomhed og kjærlig Omsorg kan derimod en Slave chrifteligt begjære og vente, ligesom den Fattige har Net til at vente Hjælp af den Rige.

Weget almindeligt er det at høre Beklagelser over denne Strid. Denne Strid er dog sørgelig, hedder det; hvor langt bedre havde det ikke været om dette Spørgsmaal aldrig var kommen op — det er til stor Skade for vort Samfund. Dertil svarer jeg nu nei — tidligere troede jeg ogsaa dette, men det var kun min egen Feighed, og jeg kan take slere af mine kjære Medbrødre for den Dadel jeg af dem har saaet derfor. Maaden paa hvilken en saadan Strid burde søres er et andet Spørgsmaal. Chrysostomus havde til Valgsprog: "Gud være lovet for alle Ting!" og den samme Anvendelse af hiin St. Pauli Formaning (Eph. 5, 20) kan og skal ogsaa vi gjøre.

Vistnot er det saa, at mange af vor Kirkes Modstandere alæde sig og hæbe Hovedet høit over denne Strid, og bege Fingre ad os og sige: "Der kan Du see!" Bift er bet ogiaa at Mange af vore Egne blive aabenbare som de, "der ikke vare af os", og ikke vil lyde Guds Ord — men beels vil visse Ting, om de end ere tunge, dog ikke i Virkeligheden stade vort Samfund, thi det stades ikke ved Sandhed; deels er der andre aabenbare Belfianelser som vil folge af denne Strid, thi vi ere ved den komne ind i Aredsen af de Spørgsmaal, som fremfor alle giælde den sande christelige Betragtning af vort Udlændighedsliv paa Jorden. Striden giælder nemlig tilsibst (som nogle af vor Kirkes Skolelærere paa Coon Prairie meget træffende har fagt) om Gud har sat os i denne Verden for dette eller for det tilkommende Livs Skyld. Bi drives selv til alvorlig Brøbelse af Tidsaandens Retning og vore Tiders Tean og fage derved Anledning til ogsag i disse vigtige Ting at

aflægge vort Vidnesbyrd for Menigheberne; og derfor stal vi takke Gud ogsaa for denne Strid, sordi vi ved den saae Anledning til at modsætte os en i sin dybeste Grund falst, ja antichristelig Aand, som vil laane den christelige Kjærligheds Kaabe sor at saae sine sjæledræbende Lærdomme indsørte. (Zeg sigter her ikke til nogen af vore Modstandere i denne Sag. De ere selv vildsørt, og jeg haaber de vil komme til ved Guds Naade at see Sandheden.)

Det er ikke fordi vi ansee Slaveri sor en god og priisværdig Institution, at denne Strid er os vigtig. Det er heller ikke sordi vi nægte at Christendommen har virket og vil virke til Slaveriets Ophævelse, men det er sordi vi vide os forpligtede til ikke at vige et Skridt, hvor det gjælder om den evige Forskjel mellem timelig Frihed og aandelig (sand) Frihed, mellem det absolute Gode som maa haves, og de timelige Goder som kunne undværes, og ved hvilke der skal altid sættes det Vilkaar: "Herre, om Du vil!"

Derfor er Striben os vigtig, fordi der er et Onde, end titusinde Gange værre end Slaveri, som baade har banet sig Bei og daglig baner sig Bei iblandt os, og som, blandt meget Andet, nu ogsa bruger Slaveristriden til et af sine Baaben, og dette Onde er Kjødets Tilbedelse, Trældom sor Berdens Goder, Selvsorgudelse, Afguderi!

Dersom dette, som er den onde Fiendes Maal, stal kunne opnaaes, saa maa der gives Mennestene et Stin af Ret til at søge deres Gode i denne Berden, saa at de kunne lidt efter lidt ledes frem paa denne Bei, indtil de af ganske Hierte falde ned for "denne Berdens Gud" og tilbede ham.

Hennester har af Naturen lige Nettigheder, d. e. at der er visse timelige Ting, som af Naturen høre et Menneste til, at altsaa ethvert Menneste kan af Naturen gjøre Fordring paa visse timelige Goder f. Ex. udvortes Frihed, Eiendom, Selvregjering ost.

Denne Lære er ikke ganske ny, men den er heller ikke meget gammel, og dog maatte den være gammel, hvis den skulde være sand, thi ligesaa gammel, som Menneskeslægten, maatte vel Menneskenes Rettigheder være, og det vilde da vel være utroligt at Menneskene skulde have været paa Forden i mange tusinde Aar, sørend endog de viseske og skarpsindigste af dem sik Sie paa deres vigtigste naturlige Rettigheder.

Hift og her fremtræder denne Lære tidligere, i afmægtige Forsøg paa at trænge fig frem f. Ex. paa Luthers Tid blandt Gjendøbernes Sværmerier, og de derpaa tildeels grundede vanvittige Oprør i Tydskland, da Oprørerne ikke alene begjærede Livegenskatels Ophævelse, men ogsaa tilsicit at al Eiendom skulde være fælles. Af Luther sik denne Lære Svar som man kunde vente, og det vilde være meget gat aligt i vore Dage at læse hans hidhenhørende Skrifter.

Med Kraft og med Seier (saalænge Gud vil) fremtræde disse Grundsætninger først i det forrige Aarhundrede. De forberedtes først i Frankrig, hvorfra de udbredte sig baade til dette Land og over den hele Christenhed. Den første franke Revolution 1789 var deres vigtigste Product. Af de 17 Artikler, som den franke Nationalsorsamling i Bersailles (2den Oct. 1789) vedtog og declarerede, lyder de 3 første saaledes:

- 1. Alle Mennester fødes og forblive lige i Rettigheder. De sociale Forstjelligheder kunne ikke være grundede i andet, end det fælles Bedste.
- Ethvert Statsforbunds Henfigt er Opretholdelsen af Mennestets naturlige og uashændelige Rettigheder.
   Disse Rettigheder ere: Frihed, Giendom, Sitterhed, og Modstand mod Undertryffelse.
- 3. Kilden til al Øvrighed beroer væsentligt hos Folket. Intet Collegium, ingen enkelt Mand kan udøve nogen-

slags Myndighed, som ikke ubtrykkelig udledes fra denne Kilde (Folket).

Houd Brug stulde et Folk med slige Grundsækninger have for en Gud? De havde selv de fornødne Rektigheder, havde selv Magken, var deres egen Svrighed. "Bi ere frie", siger en senere Discipel (H. Heine) "og behøve ingen tordnende Tyran. Bi ere myndige og behøve ingen faderlig Omsorg. At troe der er en personlig Gud til, det er en Religion for Slaver og for Børn!"

Derfor fornægtede de ogsaa Gud, ja "afstaffede" høitidelig Guds Tilværelse 4 Nar senere (7de Nov. 1793) og mere end 2000 Kirter i Frankrig blev indviede til Templer sornustens Gudinder.

Stjønt de udvortes groveste Bespottelfer og Fornægtelser af Gud nu iffe længer sag ofte møde Diet og Dret. saa spirer dog den onde og antichristelige Sæd fraftig om end mere ffjult. Først er det naturligviis det 4de Bud Sadet og Modstanden gjælder, ifølge hiin ovenanførte naturlige Mennesterettighed: Modstand og Undertryffelse: thi den, som stal lyde, kalder sig strax ufri og undertrykt. Rampen mod Gud begynder derfor med Rampen mod dem. fom Gud i sit Sted har sat til at byde og raade over os. thi der er ikke Dvrighed uden af Gud. Derfor bespottes i vore Dage overalt de Ord, at en Konge kalder sig "Ronge af Guds Naade". Det stal nu hedde "af Folkets Naade". Derfor er Erkjendelsen af Lydighedens Pligt, efter det 4de Bud, tilligemed Ærefrygten berfor, ikke glene falben ub af Børnenes, men ogsaa af Forældrenes egne Hierter, hvilket vi daglig see for vore Dine.

Timelig, lovmæssig Frihed er et stort timeligt Gode, et af de største, som Gud giver os, og brugtes den ret, saa funde vi, s. Ex. i dette Land, have mangsoldige Kilder til Glæde og Belfignelse beraf baade i Kirken og i Borgerlivet.

Men dersom den giøres til et absolut og nødvendigt Gode, sagat et Menneske, forat være Inkkeligt mag have den, da har Berden allerede vundet, idet den har faget sine Goder sperst i Menneskets Hierte. Da derfor føres der nu saa ftore Ord for udvortes Frihed og mod udvortes Evang og Trældom, forat hine ovennævnte Grundsætninger kan fage Fremgang, idet hine jordiffe Goder ansees for nødvendige, jaaat Mennestene kan trøste sig ved at have Ret til at hengive sig til uhindret Stræben efter dem, og uhindret Nybelse af dem: med eet Ord: derfor kjæmpes der saa for kiødelia Frihed, forat Mennesket uforstyrret kan forblive i aandelig Trældom. ("De love dem Frihed, alligevel de selv ere Forkrænkelighedens Trælle; thi as hvem Nogen er overbunden, dens Træl er han bleven." 2 Bet. 2, 19. "Dersom Sønnen fager frigjort Eber, stulle 3 bære virkeligen frie." 30h. 8, 36.)

Den sande, berlige, gandelige Frihed, som Christus giver of, idet San giør of til en almægtig Kaders frelste Børn, saaat intet virkeligt Ondt kan ramme os, og saaat vi i Troens Glæde og Taknemmelighed hverken kan eller vil bruge vor Frihed til Andet, end til at lyde Sam, den kiender Verden ikke, taaler den ikke, hader den — fordi den "fører Kjødet i Trældom", lægger Baand paa den kjødelige Villie, korsfæster Linsterne og Begiæringerne. — Og for nu at bringe Forvirring ind i disse Begreber, og udvaste Forstjellen mellem aandelig og kjødelig Frihed, saa træder Berden ikke alene frem, midt under sin usleste Mammonstrældom, og forknider "Frihed for Alle", men den tager ogsga den driftelige Riærligheds Ragbe pag og prædiker baade med Medlidenhed og Barmhjertighed om den naturlige Ret, som dog ethvert Mennesse har til udvortes Frihed, og gjør saaledes den udvortes Frihed til et væsentligt Gode, som da ogsaa bestemt maa høre den Christne til! "Dog dermed nægtes jo ikke den aandelige Frihed" siges der.

Spar: Det kan spnes saa, men det er anderledes. Bed biin Ophsielse af den udvortes Frihed til et væsentligt Gobe, som et Menneste kan førdre, fornægtes ikke alene den gandelige Fribed, men derved fornægtes Christus selv, som alene giør of fri (berfor er Retningen antidristelia). Thi, dersom Christus itte er det eneste absolute Gode — det ene Fornødne — saaat Christus er os Alt, saa er San ikke den, San har sagt fig at være. Sar jeg Christus, saa troer jeg Sans Ord, troer at San har erhbervet mig Guds Naade timelia og evig, troer at Gud styrer og leder ogsaa min udvortes Sticebne som en kjærlig Fader, troer at Alting skal tiene mig til Gode, ihvordan det saa gaaer mig, troer at i den største Nød "mere end seire vi" (Rom. 8, 37), troer at Gud, som har givet sin Søn, giver of alle Ting med Ham (Rom. 8, 32), troer at Intet kan ffille of fra Guds Ricerlighed (v. 39), troer at hvad jeg beder om det stal gives mig, og at om der gives mig anderledes end jeg bad, sag gives der mig dog det Bedste. Alt dette har jeg, nagr jeg bar Christus. Er det noget Mere, som jeg kan forlange? noaet timeligt? noget aandeligt? Gud fvarer: Min Raade er Dia Not!

Derfor, den som siger at han har Christus, og dog taaler eller tillader sit Hjerte at begjære noget mere, Frihed, Helse, Penge osv. som en Ret eller som Noget han isandhed tiltrænger, eller som Noget der af Naturen hører ham til — han væd hverten, hvem Christus er, eller hvad han selv siger. Thi jeg kan ikke have eller tiltrænge mere end Alt! Kan jeg vel?

Og stulde vi da tie til at den Frihed, den evige Gave, vor Frelser har givet 08, stulde blive nedværdiget til at være en blandt slere Bekvemmeligheder i Livet? Skulde vi

hykle med Tidsaanden, fordi om "chriftne Mennester" rundt om os gjøre det?

"Ja, — men Du tør dog ikke nægte, at det er af virkelig Menneskesjærlighed at der drives saa alvorligt paa Frigivelse af Slaverne", hedder det. Jo, det baade tør jeg og gjør jeg. Ikke sor den Enkeltes Bedsommende kan jeg nægte det; thi jeg kjender ingen Hjerter. Wen den hele Stræbens Retning kan jeg see, og det store Raabs Kilde kan jeg skjønne, og her er det min Overbevisning, at ikke een mellem mangfoldige af dem, som her i dette Land istemme det store Frihedsskrig og raaber paa Emancipation, gjør saa af Rjærlighed til de stakkels Slaver.

Gaae hen i de frie, moderne Kirker, hvor Mænd og Avinder i Fløiel og Silke glæde sig ved den veltalende Brædikants Skildringer af Menneskenes lige Rettigheder og røres over Slaveriets Afstheligheder, og siden maaste tage af deres Rigdom en Sum Penge til Frikjøbelse af et af deres Medmennester. Køla saa disse mennestekjærlige Mænd og Kvinder ud i Livet; see dem ligeoverfor disse deres frie Medmennesker af en anden Sudfarbe: see hvorledes de str dem, ikke taale at sidde i samme Boan med dem, iffe i samme Kirke eller Menighed, endsige ved samme Bord — ikke vil lade dem fage noget Embede — see boorledes de foragtes, stubbes tilside, trædes under Hødder i alle Livets Korholde, i dette det frieste Land i Berden: — hør hvorledes en heel Stats Legislatur (Ilinois) debatterer, om det ifte var bedit udenvidere at jage alle "farvede" Bersoner ud af Staten, og døm saa, hvad Bund der er i dette Raab vaa lige Rettigheder, og i denne udstregne Menneskekiærlighed, der vil hædres ved Navn af Christenfiærliahed!

Gud lære os at kjende Christus Jesus! Amen!

## Et venligt Ord i en vigtig Strid.

Gal. 4, 16: "Er jeg da nu bleben Ebers Fiende, forbi jeg figer Eber Sandheben?"

En af Augustanaspnodens Bræster har i en tidligere Opfats (Emigr. No. 46, 1866), erklæret, at "Hovedspørgsmaalet er, om Syndsforladelsen ffer før eller i og med Troen hos det enkelte Menneske." Denne Angivelse er ikke rigtig, thi Spørgsmaalet har været om Syndsforladelsen gives før Troen: men at Forladelsen ster kan indbefatte baade at den gibes og modtages. Flere af hin Spnodes Bræster har oftere tillagt os den Lære, at Mennestet kommer i Besiddelse af Syndsforladelse blot ved at høre Evangeliet. De Opsatser, der fra vor Side har været strevne, maa forlængst have vift alle sandhedskjærlige Læsere, at disse Bagstande ere aldeles uden Grund, og at vi fremdeles lære, hvad vi altid har lært, at kun den, som tror Evangeliet, kommer i Besiddelse af d. e., har Syndernes Forladelse. Dette har vi aldrig med en Stavelse nægtet, men frit og aabent altid bekiendt, og herom har der derfor aldrig været Strid imellem os.

Wen skjønt vi nu altsaa ere enige med vore Wodstandere i dette Punkt, som vi aldrig har stridt med dem om, saa er det dog langtsra, at vore Wodstandere har erklæret sig enige med os i det, som egentlig er og altid har været Stribens Gjenstand. Da derhos de mange overslødige Skriverier om Lærdomme, hvori Alle ere enige, kun ere stiffede til at forvirre Sagen for mange Læsere, saa har jeg tænkt at forsøge, om det maatte være mig muligt at give de Læsere, der maatte tiltrænge det, en Beiledning til klart at erkjende Hovedpunktet i denne Strid.

Vor Synode havde i 1861 med stor Interesse gjennemgaaet et Reserat om "Absolutionen". Fra alle Sider hørtes der tilsredse Ptringer om den Klarhed, hvormed de vigtigste Troeslærdomme deri vare fremsatte og det netop saadanne Lærdomme, som ellers ingensteds uden i den luthersse Kirke læres purt og rent. Reseratet (som sindes aftryst i Maanedstidende sor Juni 1861, Pag. 166 slg.) handler om Absolutionen, d. e. Assøning, Syndssorladelse. De af dets Satser, som ere af størst Betydning sor vor Strid ere sølgende:

"Absolution eller Syndsforladelse er, efter Luthers Lære, Evangeliet, hvad enten det forkyndes til mange eller enkelte.

"Absolutionen bestaar ikke i en tom Forkyndelse eller Tilønskning af Syndernes Forladelse, men i en kraftig Wedbelelse deraf.

"Absolutionen fordrer Tro, virker og styrker Troen; uden Tro gavner den Mennestet intet, stjønt den ikke berfor er en Keilensale."

Dette samme Reserat blev siden lagt til Grund for Forhandlingerne ved Præsteconserentsen paa Jeffersonprairie mellem Augustanasynodens og vor Synodes Præster.

<sup>1</sup> Dette mit Forsøg kunde synes overslødigt efter Pastor Muus's sidste grundige Gjennemgaaelse af samme Sag i Emigr. No. 7; men jeg lader det dog udgaa, dels for at indfrie et tidligere givet Løfte, dels i det Haab, at et gjenstaget Bidnesbyrd i en saa vigtig Sag ikke vil være ganske uden Gavn.

Da man kom til den Lære, at Absolutionen eller Evangeliet er en kraftig Meddelelse af Syndernes Forladelse, gjordes der fra Augustanasynodens Præster den Indvending, at Evangeliet kun meddeler Syndsorladelse til de Troende, men ikke til de Bantroe. Bor Synodes Præster derimod lærte, at Evangeliet er og bliver det Samme, enten saa Menneskene modtage det eller ikke, og at det derfor er en kraftig Meddelelse af Syndernes Forladelse til Alle, som høre det, enten de ere Troende eller Bantroe.

Der blev man altsaa staaende, og der staa vi endnu den Dag idag. Det "Hovedspørgsmaal", som man dengang blev staaende ved, er altsaa: Hvad er Evangeliet? Hvad er dets Ratur, Art, Indhold og Bestemmelse, med et Ord: hvad er dets Bæsen?

Hovedspørgsmaalet er i denne Strid ikke om, hvem der modtager Evangeliet eller om, hvorledes Evangeliet modtages; heller ikke om hvem der har Syndsforladelse; heller ikke om, hvorledes Evangeliets Henst opnaaes; altsaa heller ikke om hvem der bliver salig. Kort, Spørgsmaalet er ikke om Evangeliets Virkning men om dets Væsen, ikke om hvad det i sig selv er. Hovedspørgsmaalet er, om Evangeliet snart er Et og snart et Andet, om det er Et, naar det kommer til en Broende, et Andet, naar det kommer til en Bantro, eller om Evangeliet altid er det Samme, et evigt bestemt usoranderligt Ord, som bringer det samme Budskab fra Gud, hvor det saa sendes blandt alle Folk og Slægter og Tungemaal, som bringer den samme Gave til Alle, baade til dem, som lade sit Hjerte oplukke som som evangelieds Gave, og til dem, som forhærde sig og foragte Gaven.

Spørgsmaalet er heller ikke om hvilke Udtryk der i den kirkelige Sprogbrug almindeligst har været brugte om Evangeliet. Det kan nemlig i enkelte Tilfælde for Sandhedens Skyld gjøres nødvendigt at foretrække og fastholde et Udtruk fremfor et andet. ligesag rigtigt, selv om dette andet Udtruf var det almindeligst brugte. Dette har i denne Strid været Tilfælde med Ordene "give Spndsforladelje" og "tilbyde Syndsforladelje". Man er iffe Sandheden tro, fordi man bruger rigtige Udtryk, naar man mener dem galt.2 Os har det ikke pæret om at giøre at faa en Enighed istand vaa Vaviret eller i Ord alene, men i Aand og Sandhed. Bi har derfor brugt saadanne Udtryk, der ikke alene ere i sig selv rigtige, men desuden ligesom sætte Sagen paa Spidsen, saa vi kunde være vis paa, at Ingen uden den, som i Hiertet erkiender Sandbeden, vilde tilstemme dem. Derfor altsaa har vi brugt det Udtryk, at "Evangeliet giver Syndsforladelse til Alle, som høre det, baade Troende oa Bantro."

Bi vide nemlig af Guds Ord: at Gud af Kjærlighed

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Saaledes er f. Ex. Udtryffet "den katholske Kirke" et Navn der medrette tilhører den sande dyristelige Kirke; men Pavekirkens Misbrug af Ordet har gjort, at vi ikke kan give den sande Kirke dette Ravn, uden udtrykkeligt at tilsøie, at vi mener det ret. At kalde Sacramenterne "Tegn paa Guds Naadegaver" er i sig selv et rigtigt Udtryk, men den reformerte Kirkes Misbrug af Ordet har gjort, at vi, naar vi bruge det, tydeligt maa vise, at vi ikke sorskaa det som de Reformerte, om blotte udvortes Tegn uden Jndhold.

Bi vilde være fuldkommen tilfreds med det Udtryk, at "Evangeliet tilbyder Syndsforladelse til Alle", dersom vore Modstandere vilde forstaa dette Ord efter ægte lutherst Sprogsbrug; thi de vilde da erkjende, at dette Tilbud fra Guds Side har det samme Jndhold naar det kommer til en Bantro, som naar det kommer til en Troende, og at ligesom Tilbudet til den Troende er et kraftigt Tilbud, der medfører og giver det som Ordet lyder paa, saaledes har ogsaa Tilbudet fra Guds Side, suld Værdi naar det kommer til den Bantro. Gud giver dem Forladelse men de ville ikke modtage den, de ville ikke tro.

har gibet fin Søn hen for alle Menneffer. Sønnen'. fendt af Faderen, har af Kjærlighed givet sig selv hen for alle Mennester og dyrt kjøbt dem alle Syndernes Forladelse. Af Kiærlighed er dette ifeet, ifølge Guds evige Raadilutning. Mennessenes Forhold eller Fortjeneste har Intet dermed at aisre: deres Retfærdighed eller Uretfærdighed, Gisren eller Laden. Tro eller Bantro har Intet dermed at giøre og har hverken virket med eller mod: det grunder sig ene og glene vaa Guds egen, evige frie, uafbængige og uforstyldte Riærlighed til den faldne Slæat. Det grunder fig vag Buds Riærlighed iffe til fine Benner men til fine Riender (Rom. 5. 10). Derfor kaldes det altsammen Naade oa altsammen Retfærdighed er Guds Gabe. Spindsforladelse er Gape. Guds Gave, det evige Liv er Guds Gave, og Alt i Et: Christus er Guds Gave (30h. 4, 10).

Men Ingen kan af sig selv have denne Gave; den maa jo gives ham først, førend han kan modtage den og have den.

Dette er den Hellig Aands Gjerning. Den Hellig Nand, sendt af Faderen og Sønnen, bringer af Kjærlighed denne Gave til Mennestene. Dette gjør han i Ordet. I Ordet "er altsaa Guds" undfigelige Gave d. e. Christus. "Ordet" er altsaa et overvættes naadefuldt og glædeligt Vudskab; derfor kaldes det Evangelium. Evangeliets Indhold er altsaa Christus (1 Cor. 1, 17. 23).

Da Gud vil, at alle Mennesser stal blive salige, og da Ingen kan blive salig, uden han har Christus, den Guds Gave, sa er det Guds Villie, at Gaven i Evangeliet skal bringes til alle Mennesser (1 Tim. 2, 4; Mr. 16, 15; Tit. 2, 11; 1 Tim. 4, 10).

Faderen gjorde ikke Forskjel paa Mennestene, saaat han hengav sin Søn sor Nogle, men ikke sor Andre. Alle ere uwærdige dertil, men Faderen hengav Sønnen sor Alle. Sønnen gjorde heller ikke saadan Forskjel, men hengav sig for Alle, og kjøbte med fit Blod Syndernes Forladelse for Alle. Aanden gjør hellerikke nogen saadan Forskjel, men bringer i Evangeliet den samme Gave til Alle.

Dersom Aanden gjorde nogen saadan Forstjel paa Wennestene, og dersor kun gav Evangeliets Gave til Rogle af dem, som høre Evangeliet, saa var det ikke i Virkeligheden Guds Villie, at Alle skulle blive salige, thi der var da ikke fra Guds Side gjort, hvad der kan gjøres, til deres Salighed.

Der er Mange, som vanære Faderen; dog gav han sin Søn sor dem. Der er Mange, som sornegte Christuß; dog gav han sig selv sor dem. Der er Mange, som modstaa den Hellig Aand; dog giver han dem Evangelium; thi al Gudß Gjerning til Mennessens Frelse har sin Grund ikke i Mennessene men i Gud selv, i hans Kjærlighed; dette gjælder ligesaa meget den sidste Del af Gudß Gjerning som den sørste, ligesaameget Frelsens Meddelelse i Evangeliet som Frelsens Tilveiebringelse i Christo, ligesaameget, hvad vi bekjende i den tredie Troesartikel, som hvad vi bekjende i de to sørste. Det ene er ligesaa nødvendigt til Frelsen som det andet, og det er altsammen den samme uforskyldte pure og bare Naade. (2 Tim. 1, 9, 10; Rom. 6, 23 etc. etc.)

Horsomhelst Evangeliet lyder, der sender altsaa den treenige Gud sin Gave, d. e. Christus og i ham Syndernes Forladelse, Liv og Salighed til alle dem, som høre det. Hvorsomhelst, sige vi, og hvorledes end de Mennesker, som

<sup>8</sup> Dette vilbe være den calvinististe Branglære. Calvinisterne lære nemlig ligefrem, at det ikke er Guds virkelige Billie, at alle Mennester skulle blive salige, og at derfor Christus heller ikke er død for alle Mennester, men kun for de Udvalgte, og at derfor den Hellig Aand kommer med sin Krast og Gabn kun til Nogle af dem, som høre Ordet; til de Andre kommer kun det udvortes, tomme Ord.

hore det, bære sig ad - enten de lade sig overbevise og modtage det, eller de trodse og foragte det, saa er og bliver Guds Villie den samme.4 og derfor bliver Ordet, hvori Guds Villie aabenbares, altid det samme, og derfor bliver Gaven, som er i dette Ord, altid den samme.6 . Christus er igaar og idag og til evig Tid den samme; derfor er Evangeliet igaar og idag og til evig Tid det samme for Adam som for de Mennesker, der leve, naar Domsbasunerne lyder; der er fun et Evangelium (Gal. 1, 6-8) det samme for det tungnemmeste Barn som for den skarpsindigste Tænker, det samme for den trobfige Fornægter, for den bittrefte Spotter. som for den frommeste Korsdrager, det samme evige, mægtige Himmelbudffab, over hvilket de himmelfte Bærskarer juble, i hvilket Gud, den Sellig Aand aabenbarer Guds undgrundelige Kiærligheds Dub og vidner for ethvert Menneste, som hører Budstabet: Gud elster dig, du arme faldne Siæl, Guds Søn har betalt for dig din hele tunge Skyld. frygt ikke, stat op, ryst Støvet og Lænkerne af dig, gak ud af Kængslet, du er fri, fryd dia saare, det er Guds Villie at du ffal blive salia, bær frimodia, dine Synder ere dia forlabte!

Og ikke alene i det Ord, som kan høres, ikke alene i det prædikede Ord bringer den Hellig Nand denne Gave til Menneskene; han gjør det ogsaa i det "Ord, som kan sees"; d. e. han sender os nemlig Evangeliet ligesom indklædt i visse Handlinger (Sacramenterne), men Ordet, Vidnesbyrdet i disse Handlinger er det samme som i det prædikede Ord (1 Joh. 5, 8.), Gaven er den samme, kun Midlet, Maaden, hvorpaa den gives, er en anden, idet Guds Visdom og Kjærlighed kommer vor Svaghed til Hjælp og giver os "Syn for Sagen".

<sup>4</sup> Jac. 1, 17.

<sup>5 1</sup> Bet. 1, 25.

<sup>6</sup> Rom. 3, 3; 9, 6; 2 Tim. 2, 18.

Hor nu den Hellig Aand bringer Evangeliet til Mennestene i Daabens og Nadverens Form, — der er det, ligesom ved det prædikede Evangelium nødvendigt at skjelne mellem, hvad disse Naadens Midler ere og, hvad de virke. Thi Sacramenternes Art, Natur og Indhold, den Gave de bringe med sig, med et Ord Sacramenternes Bæsen, det er af Gud, det er engang for alle bestemt ved deres Indstittelse og er lige saa uforanderligt som Guds Villie og Guds Ord.

Sacramenternes Virkning kan vel Menneskene hindre, naar de nemlig ikke ville have den Gave, som Gud i Sacramenterne giver, men foragte Gaven og lade den ligge. Sacramenternes Væsen derimod er og bliver det samme, ihvordan saa Menneskene bære sig ad dermed. Daaben er og bliver Gjensødelsens Vad, hvormange Døbte der end er, som soragte Daabsnaaden. Daaben har engang for alle den Natur, at den giver Delagtighed i Christo, at den virker og udretter Syndernes Forladelse; dette er dens Vrug og Ende, dens Hensist og Bestemmelse, og det er ligesaavist at Gud i Daaben giver denne Gave til enhver, som døbes, uden Undtagelse, som det er vist, at kun den, som modtager Gaven, har den, d. e. at kun den Døbte, som tror, bliver salig.

Saaledes ogsaa med den hellige Nadvere: den er og bliver det, som den er, hvordan den end benyttes, d. e. Gud giver i Sacramentet enhver Nadvergjest Christi Legem og Blod til Syndernes Forladelse. Dette er Nadverens Bæsen og det er ligesaa vist, at den som æder og driffer uværdig, æder og driffer sig selv til Dom.

St. Paulus klager over, at der er Nogle, som ikke gjøre Forskjel paa Herrens Legeme. Dette kunde han ikke klage over, dersom Gud ikke gav Christi Legeme og Blod i Nadveren ogsaa til Uværdige.

Blandt dem, der døbes som Vorne, er der mange, som

iffe annamme Daaben i Tro. Disse maatte for at saa Daabsnaaden, døbes om igjen, dersom Gud i Daaben alene gav de Troende Syndernes Forladelse.

St. Johannes klager over, at mange gjøre Gud til en Løgner, idet de ikke tro Vidnesbyrdet om Christo. Dette kunde han ikke klage over, dersom Gud ikke havde givet Vidnesbyrdet om Christo ogsaa til de Vantro. "Men dette er Vidnesbyrdet, at Gud har givet os det evige Liv." (1 Joh. 5, 11.) Dette har Gud alksaa ogsaa givet til de Vantroe, men de tro ikke og gjøre Gud til en Løgner.

Nu er, som ovenfor sagt, Evangeliet i Daaben og Nadveren ikke et andet Evangelium, end det i Ordet; der er kun et Evangelium; thi "der ere Tre som vidne paa Jorden: Aanden og Bandet og Blodet, og disse Tre forene sig til Et",  $^{7}$  d. e. de vidne det samme Bidnesbyrd, nemlig at "Gud haver givet os det evige Liv; og dette Liv er i hans Søn" (1 Joh. 5, 1–11).

Vidnesbhrdet bliver altsaa det samme, enten Wennestene tro eller ikke, men de, som ikke tro dette Vidnesbhrd, at Gud har givet dem det evige Liv, de gjøre ham til en Løgner;—thi "Afløsningen" (Absolutionen, Syndsforladelse) "er Evangeliets sande Røst!" (Se Konkordiebogen S. 113 nederst).

For altsaa saa tydeligt og starpt som muligt at saa udhæbet hvad Svangeliet er og hvad Gave det bringer med sig — derfor har vi brugt de Udtryk: "Evangeliet giver Syndsforladelse til alle, som høre det, baade Troende og Vantroe"; det er Evangeliets usoranderlige Natur og Væsen at give Syndsforladelse; hvor det kommer og hvor det lyder, der giver det Forladelse. Om Nodtagelsen: Troen bliver

<sup>7 3</sup> nogle Overfættelfer: "vorde Et". Meningen er ben samme.

ber siden Tale om;8 den vedkommer Evangeliets Virkning; men først maa vi have paa det Rene, hvad Evangeliet er og bringer med sig. Ingen kan nemlig modtage Noget, uden dette Noget først er givet ham, og allermest gjælder dette ved Evangeliet, hvor endog selve Evnen og Villigheden til at modtage Gaven mangler og alene virkes ved Gavens egen Magt over Hjerterne. Derfor bekjender og den lutherske Kirke at "Troen bliver undfangen og styrket ved Afløsningen"; skal altjaa Troen undfanges, saa maa Afløsningen ske sørst, da. e. først naar Syndsforladelsen er givet, kan den modtages og troes; thi Aarsagen maa være sør Virkningen.

Man har villet mene, at der er "Spidsfindighed og Ordkløberi" i vore Vidnesbyrd i denne Sag; men det vil ikke den fige, der grundigt erkjender dette Lærepunkts høie Vigtighed. Heller ikke "bevares Aandens Enhed i Fredens Baand" derved, at man lader fem være lige og løber let hen over alle Vanskeligheder og over de Lærdomme, i hvilke man ikke er enig. Derved bevares maaske Kjødets Enighed, men ikke Aandens. Aandens Enhed bevares alene ved Lydighed mod Aandens Vidnesbyrd, og alene dette Vidnesbyrd, Ordet, kan fremkalde den, hvor den fattes.

Wan har ogsaa paastaaet, at vor Lære i dette Stykke er "en ny Lære". Jeg mener, vi have godtgjort, at den er saa gammel som Guds Ord. Den har ogsaa været beksendt af alle rettroende Lærere. Luther har i sit Skrift

s For imiblertib at afværge Misforstaaelse har bi atter og atter ubtryffelig tilsøiet, at kun den Troende har Svangeliets Gave. Heller ikke har vi glemt, at Gud ogsaa vil, at Loven skal prædikes for alle Mennesker, og at Svangeliets Gave endog skal nægtes, ja paa Guds Begne fratages den aabendart Ubobsærdige (Bindenøglen). Men alt dette vedkommer ikke "Hovedspørgsmaalet i vore Forhandlinger med Augustanashynoden".

om Nøgle-Embedet (se Luthers Kolkebibliothet 2det Bind 5. 107.) blandt Andet uttret sig om dette Bunkt sagledes: "Mener du, at den ikke er bunden, som ikke tror Bindenøglen? San stal erfare det i sin Tid, at Bannet ikke har været forgiæbes og ikke feilet formedelst hans Bantro. Saaledes ogjaa den, som ikke tror, at han er afløst og har fine Spnder forladte, han ifal vel ogiga med Tiden erfare det, hvor ganife vist hans Spinder have været ham forladte. oa ban har iffe villet tro det. St. Paulus siger i Rom. 3, 3: "Om Nogle vare vantroe, mon deres Bantro stulde "gjøre Guds Trofasthed til Intet? Det være lanatfra". Og nu tale vi heller ikke om, hvem der tror Røglerne eller iffe; vi vide ret vel, at Kaa tro; men vi tale om, hvad Nøglerne gjøre og give. Den som ikke modtager det, har vistnok Intet, men derfor feiler ikke Nøglen. Manae tro ikke Evangeliet, men derfor feiler og lyber ikke Evangeliet. En Konge giber dig et Slot; modtager du det ikke, sag har Kongen ikke derfor løiet eller feilet, men du har bedraget big selv, og Stylben er din; Kongen har visselig givet dia det".

Feg haaber, at vore Modstandere ved en alvorlig og gudstrygtig Overveielse vil erkjende det Farlige i deres egen Lære; thi vel har de ofte udtrykt sig ganske uklart angaaende deres egen Mening, saaat man kunde blive uvis om, hvad deres Lære egentlig er; men deres heftige Modstand mod den i hint Reserat udtalte klare lutherske Bekjendelse viser ialfald, at de ikke har erkjendt Sandheden; og den senere Skriftverel har gjort dette end tydeligere, idet de gjøre Evangeliets Indhold og Gave betinget af Menneskets Forhold til Evangeliet. De ere ivrige for at hæve Troens

<sup>9</sup> Jeg har citeret Stedet efter vor Bibeloversættelse. Luther angiver kort Meningen.

Nødvendighed og mærke ikke, at de i deres Fver omstøde Troens Grundvold.

3 en alvorlia Advariel har Baftor H. Breus vaavist. at deres Lære mag bringe Mennestene til at bnage bag fin Tro istedetfor pag Troens Gienstand. Sporledes denne Advarfel er bleven mødt, faar vore Modstandere felv betænke. Jeg vil i Forbindelse med den minde om de Afveie. der true den, som forlader den rene Lære om Ordet. Først nemlig om den reformerte Branglære, der tvertimod Guds Ord (Joh. 6, 63, o. s. b.) aier en Abstillelse mellem Ordet og Nanden og giør Ordet til en blot Beivisning, en Korkundelse om en Naade, der maa søges og bentes andetstedsfra — ikke fra Ordet men fra Aanden. Følgen bliver, at Salighedens Haab bygges-iffe paa det uforanderlige Ord, men paa det ustadige Hiertes egen Forvisning og Tillid til at have Nandens Gave; m. a. D. Mennessene lære at bygge ikke vaa Gud, men vaa sig selv. Dernæst vil jeg minde om den romerste Branglære, der ligefrem og konsekvent vaastaar, at da Syndernes Korladelse (foruden af andre romerste Betalinasmidler) ogsag er afbængig af Mennestets Anger og Tro, sag kan og skal intet Menneske ber i Verden være vis vaa, at hans Spnder ere ham forladte: thi ingen kan bære vis paa, at hans Anger og Tro ere gode nok, eller at han har gjort sig Umag nok o. s. b.

Vore Modstanderes uklare og tildels modsigende Pttringer give Grund til at tro, at deres Feil ikke saa meget bestaar i et sast System af akvigende Lærdomme, som meget mere i Ubeksjendtskab med den rene Lære. Saameget mere turde vi haabe, at vort Tilraab maatte standse dem og søre dem tilbage til Sandheden. En tilspneladende liden Afvigelse kan i Troessager have uberegnelige Virkninger; derfor advarer Gud os med de Ord: "En liden Surdeig asør den ganske Deig sur" (Gal. 5, 9 o. s. b.).

I en Strid som denne, sømmer det sig ikke at stride "for at saa Ket". Stete der os vor Ket, saa sore vi Alle vild, og det er ikke vor Indsigt eller Kløgt eller Trostab, men alene Guds Barmhjertighed at tilskrive, naar vi opholdes i Sandheden. Bor Herres og Guds Ord alene skal have Ket. Og hvem vinder saa til Slutning mest efter en Strid som denne? Aabenbart den, som erkjender sine Feil og bliver bragt tilbage sra Bildsarelse til Sandhed. Kaar dette sker, bør begge Karter i Ydmyghed takke Gud — og hvor dette Maal, Sandhedens Seier, ærligt og uden Svig haves sor Sie — der lader Gud det lykses. — Maatte det saa skel

## Bet første Møde af "General Council".

Maanedstidendes Læsere vide, at der i 1866 stede et Brud i den saakaldte Generalsynode, idet Pennsylvania-Synoden og slere med den traadte ud og sorberedede en ny Forening af Synoder, til hvilken alle rettroende lutherste Synoder i Nordamerika indbødes. Det sorberedende Møde, som holdtes i Reading i Pennsylvania, blev skildret i Mdstd. No. 1 d. A.

Efterat de i Reading vedtagne Grundsætninger vare omsendte til Præsidenterne sor de der repræsenterede Synoder, berammedes et Møde i Fort Bayne sor de Synoder, som godkjendte, hvad der var steet i Reading. Paa dette Møde i Fort Bayne, som asholdtes i November sidstleden, blev da den saaledes sorberedte Forening istandbragt under Navn as "The General Council sor the Evangelical Lutheran Church of America" (Den almindelige Kirkesorsamling (Concilium) sor den Evangeliskutherske Kirke i Amerika).

Forsamlingens Forhandlinger dreiede sig hovedsagelig om dens Konstitution, hvis enkelte Paragrafer gjennemgikes, rettedes og antoges. Ester den under Wødet fremlagte statistiske Rapport ere sølgende Synoder indtraadte i "General-Conciliet":

|                                      | Præfter | Bræfte-<br>fald | Rirle-<br>fogne | Rommuni-<br>fanter |
|--------------------------------------|---------|-----------------|-----------------|--------------------|
| Bennshlbania=Shnoben                 | 125     | 118             | 800             | 50,000             |
| Rew Port=Shnoben                     | 48      | 45              | 52              | 12,000             |
| Den engelste Ohio=Shnobe             | 11      | 18              | 80              | 2,500              |
| Bittsburgh=Spnoden                   | 64      | 55              | 124             | 9,000              |
| Bisconfin=Synoben (tybst)            | 50      | 59              | 100             | 12,750             |
| Zotva=Shnoben                        | 60      | 60              | 80              | 7,000              |
| Den engelste Diftrittssynobe af Ohio | 38      | 41              | 90              | 10,000             |
| Michigan=Shnoben                     | 15      | 16              | 24              | 3,035              |
| Augustana=Shnoben                    | 45      | 54              | 85              | 11,800             |
| Minnesota=Synoben                    | 22      | 35              | 58              | 8,000              |
| Canada=Shnoden                       | 26      | 25              | 55              | 7,211              |
| Ilinois=Shnoden                      | 34      | 35              | 37              | 5,000              |

538 556 1030 133,296

Nogle af disse Synoder have amerikanst Nationalitet og bruge udelukkende det engelske Sprog, andre er udelukkende tydske; atter andre ere sammensatte baade af Amerikanere og Tydskere. Augustanasynoden bestaar som bekjendt af Svenske og Nordmænd. Bed Forhandlingerne i General-Conciliet bruges det engelske og tydske Sprog om hinanden. Bed den statistiske Tabel er forresten at mærke, at Jowa-Synoden imod Slutningen af Mødet atter igjen traadte ud af "General-Conciliet". Aarsagen dertil vil i det sølgende blive klar.

"Den forenede Synode af Ohio", en af de største og indslydelserigeste Synoder i de Forenede Stater, vilde gjerne forene sig med "General-Conciliet", men ønstede dog først saadanne Oplysninger, som kunde forvisse den om, at de i Reading vedtagne Lutherste Grundsætninger ogsaa vilde blive alvorligt og kraftigt gjennemførte i Praxis, og den fremstillede derfor 4 Spørgsmaal, som den udbad sig besvarede af Conciliet, nemlig:

- 1) Hvorvidt General-Conciliet vilde anse det for ret at tilstede saadanne Personer Adgang til Alterens Sakrament, der høre til ulutherske Samsund og altsaa ikke tro den lutherske Lære om Alterens Sakrament (nemlig at Bor Herres Christi Legeme og Blod virkelig er der tilstede, osv.).
- 2) Hvorvidt General-Conciliet vilde anse det for ret at lade Præster, som ikke er Lutheranere (f. Ex. Methodister, Baptister osv.) prædike i dets Kirker.
- 3) Hvad General-Conciliet vilde foretage med saadanne Menighedslemmer eller Præster, som ere Medlemmer af hemmelige Selskaber (f. Ex. Frimurere, Odd Fellows osv.).
- 4) Hvad Standpunkt General-Conciliet vilde indtage med Hensyn til den falske Lære om det saakaldte tusindaarige Rige, hvilket Christus skulde oprette her paa Jorden sør Dommedag, og hvad dermed staar i Forbindelse.

Den Delegat fra Ohio-Synoben, som sorelagde Forsamlingen disse Spørgsmaal, gjorde opmærksom paa, at disse ikke bare nye, men at de deri omhandlede Ting i aarevis. havde været drøstede i den lutherste Kirke, og bad om, at man ikke vilde omgaa eller undgaa Sagen, men aabent og ligefremt gaa ind paa den og give et afgjørende Svar.

Saa underlig, ja upassende en saadan Anmodning til en stor Forsamling af lutherste Præster end kan synes, saa viste det sig desværre dog, at den ikke var overslødig; thi mange var de Udslugter ved hvilke man søgte at slippe fra at svare paa de ubehagelige Spørgsmaal.

En sagde, at det syntes farligt at begynde at svare paa ethvert Spørgsmaal, som en Synode, der kunde ønske at indtræde i Conciliet, maatte sinde det passende at fremsætte.

To andre mente, at det var ikke overensstemmende med Conciliets Bærdighed at svare paa saadanne Spørgsmaal, men at man blot burde henvise Spørgerne til Conciliets

offentlig antagne Grundsætninger og Konstitution, og til saadanne Beslutninger, som enten vare eller maatte blive sattede.

En anden styldte paa, at Tiden var kostbar, og at man havde mange praktiske Sager at ordne, som vare af den høieste Bigtighed, saa at det var bedst at overlade Sagen til en Kommittee, som kunde svare — om et Aar.

Almindeligst var den Mening, at det kun da var passende sor Forsamlingen at svare, naar en af de Synoder, som allerede vare indtraadte i Conciliet, fremsatte Spørgsmaal; thi kun da kunde det ester Konstitutionen ske. Ingen synles at tænke paa, at dersom Forsamlingen vidste sig enig og vidste, at det, som den var enig i, var det rette, saa kunde Svaret lettelig gives. Heller ikke syngen at tænke paa St. Petri Formaning i 1 Pet. 3, 15.

Enden blev dog, at Spørgsmaalene bleve overgivne til en Kommittee, sammensat af 1 Medlem sor hver Shnode, og at denne Kommittee stulde bringe sit Svar, mens Conciliet endnu var samlet.

Til denne samme Kommittee blev ogsaa overgivet en Skrivelse fra Missouri-Synoden, samt et Dokument fra Jowa-Synoden, hvori omhandledes slere af de i Ohiosynodens Spørgsmaal indeholdte Punkter.

Fra denne Kommittee forelagdes da et Svar til Ohiospnoden, hvilket i almindelige Udtryk erklærede: 1) At General-Conciliet inderlig gjerne ønskede, at Ohiospnoden vilde forene sig med det. 2) At Conciliet ikke vidste af, at der var noget i dets Grundsætninger eller Konstitution, som kunde give Anledning til Tvivl om, at de Svar, som vilde gives paa Ohiospnodens Spørgsmaal, vilde blive overensstemmende men den Hellige Skrift og vore symbolske Bøger. 3) At, naar Conciliet sik ofsiciel Kundskab om, at uluthersk Lære eller Krazis blev sørt eller taalt i nogen af

bets Synoder, saa vilde det tage Forholdsregler derimod. 4) At, da Jowa-Synoden vilde fremsætte lignende Spørgsmaal, saa anmodedes Ohiosynoden om at hente sig Svaret i de Beslutninger, som vilde blive sattede ianledning af Jowa-Synodens Indlæg.

Bed samme Leilighed blev der ogsaa, som Svar paa Missouri-Synodens Skrivelse, af Kommitteen forelagt en Svarskrivelse, hvori Missouri-Synoden hilses som en Synode, "der har vundet en Plads sor sig selv i enhver tro Lutheraners Hengivenhed og Agtelse, ved sin Trostab, i Ord, Gjerning og Lidelse, mod den Hellige Skrists rene Sandhed, saadan som vor Kirke eier den", og General-Conciliet erklærer, at det gjerne vilde asse en Tid af sine Møder til at holde frie Konserentser med Missouri-Synoden om Læregjenstande.

Dersom vi ikke tage seil, blev den i disse Ord udtalte store Anerkjendelse af Missouri-Synoden, ved Forhandlingerne derover i Conciliet, noget sorandret i Udtrykkene, "forat man ikke skulde udtale større Agtelse sor en Synode end sor andre". Vi tænke, at det gjør lidet til Sagen. Saa glædelig end en saa velsortjent Anerkjendelse er, saa vilde dog Missouri-Synoden ganske vist glæde sig uendeligt meget mere derved, at man var enig med den i Sandheden, end derved, at man roser den.

Svaret paa hine Spørgsmaal stulde altsaa søges i hin Kommittees Forhandlinger ianledning af Jowa-Synodens Strivelse. En af denne Synodes Repræsentanter var selv Medlem af Rommitteen, og da man havde diskuteret det sørste Punkt, nemlig om at tilstede til Alters Personer, som ikke tro den lutherske Nadverlære, og det viste sig, at man ikke vilde forkaste saadan Praxis, saa erklærede vedkommende Repræsentant, at det allerede derved var blevet ham klart, at General-Conciliet ikke indtog en saadan Stilling,

at Jowa-Synoden kunde staa i fuld Forbindelse med det, som Wedlem af Conciliet, medens den dog vilde benytte sig af den Adgang, som Conciliets Konstitution hjemler en Synode, til at deltage i dets Debatter.

Stjønt der, som Følge heras, hverten sorlangtes eller blev givet officielt Svar paa 3 andre Spørgsmal, saa er der dog i en ledende Artikel i "Lutheran & Missionary"<sup>1</sup> givet saadan Erklæring, at der ikke er nogen Lvivl om, hvor det bærer hen ogsaa i disse Punkter.

"Luth. & Wiss." siger nemlig: "De andre Spørasmaal bleve ikke behandlede: men det var klart, at hverken Kommitteen eller Conciliet var beredt paa at tilstemme de Slutninger, som Spnoderne af Missouri. Ohio og Rowa ere komne til. General-Conciliet er ikke rede til at udeluffe fra sine Prædifestole alle iffe-lutherste Præster. Dets Sproder har aldrig diskuteret og afgjort Sagen om 'hemmelige Selffaber', og ere ikke rede til at afgive nogen Erklæring imod dem. Da Chiliasme (Læren om bet tufindaarige Rige) er et Udtryk, som er saa vidt og sbæbende, at Conciliet aldeles ikke er færdigt eller villigt til at binde sig selv ved at give et svævende Svar paa et svævende Spørgsmaal." — At der imidlertid iffe manaler paa Forsikringer om, at man vil holde sig strengt til de lutherste Bekjendelser og ikke taale nogen uluthersk Praxis, er en Selbfølge.

Af det foregaaende, og særligt af det efter "Luth. & Wiss." senest ansørte, fremlyser altsaa General-Conciliets Forhold til entelte af de Spørgsmaal, som i længere Tid have bevæget den lutherste Kirke her i Landet; ligeledes have vi deraf seet, hvorledes Conciliet stiller sig til entelte

Let ugentligt Kirkeblad, udgivet i Philadelphia af de mest anseede Mænd i Bennsplvania-Shnoden, som igjen er den mest indslydelsesrige af de til General-Conciliet hørende Synoder.

af de Stiffe eller rettere Uffikke, som i lang Tid have været oprigtige Lutheranere til Forargelse.

Dog, disse Ting belpse General-Conciliet alene fra en negativ Side — de vise, hvad Conciliet ikke vil.

Spørge vi derfor: hvad er dets positive Hovedtræk, hvad synes at være dets vigtigste Formaal? — da synes det, som om Conciliet har sat sig det til Hovedopgave at tilveiedringe et ved sælles ydre Forsatning og ens gudstjenstlige Former saa stærkt sammensuttet Samfund som muligt. En sælles, kraftig Kirkestyrelse, med udstrækt Wyndighed samt den størst mulige Enhed i Ceremonier — ens Ritual, ens Alterbøger, ens Psalmebøger —, disse synes at være de Midler, ved hvilke Synoderne og gjennem dem Menighederne skulde sorenes, og en kraftig Samvirken tilveiedringes.

Efter vor Overbevisning er Generalconciliet her flaaet ind paa en Bei, som ikke alene er unyttig, men og i høi Grad falsk og farlig.

For det første passer det kun meget stet med den 7de Artikel i Augsb. Konsession, naar man gjør saa stort Bæsen af Enhed i Ceremonier, men det er vitterligt, at man ikke er tilgavns enig i Læren.

Generalconciliet havde gjerne optaget baade Missouri-, Ohio- og Jowa-Synoden, uagtet slere af de til Conciliet hørende Synoder ikke ere enige med disse hverken i alle Lærepunkter og heller ikke i saadan kirkelig Praxis, i hvilken Læren asspeiler sig. Ja, det er vitterligt, at der end ikke mellem selve de Synoder, som nu udgjøre Generalconciliet, sindes saadan Enighed. Men ikke destomindre fremhæves sælles Styrelse, Udarbeidelsen af en sælles "Church-Book" og Enhed i Stikke som de vigtigste For-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En saaban "Church-Book" stal nu paa General-Consciliets Begne ubarbeibes af Pennsplbania-Spnoden. Bogen

maal, og som det, der stal give det bedste Haab sor Fremtiden.

Enhed i Ceremonier er en vakter og ønstelig Ting, der ikke bør foragtes, men først da er den noget værd, naar den udspringer af Enighed i Troen; i Sammenligning med Lærens Enhed er den derfor af en ganste underordnet Betydning. Missouri-Synoden og vor Synode have ikke nogen fælles Forsatning, ikke engang nogetsomhelst udvortes Forsatnings-Baand, heller ikke have de ens Kirkestikke, men derimod ere de ganske enige i Læren, og uden Tvivl er Forbindelsen mellem dem langt inderligere og grundigere end mellem hvilketsomhelst to af Generalconciliets Synoder.

For det andet er der desværre al Grund til at frygte for, at de Grundsætninger, hvorester Generalconciliet vil indrette sin "Regjering", ere alt andet end sunde evangelisse.

Vistnot erkjende Conciliets Ordsørere, at enhver christelig Menighed er albeles suveræn, d. e. at den har Ret til Selvstyre; men de synes at frygte for, at dersom denne

stal indeholde det meste af, hvad vor Alterbog indeholder (Liturai), samt Luthers lille Ratechisme, ben augsburaste Konfession, Former for Husandagt og en Samling af Pfalmer. En saadan Bogs Udgivelse maa nu ansees for meget gavnlig, dersom den, som vi have Grund til at haabe, bliver øst af de berlige og rige Kilder, som den lutherste Kirke i denne Retning har i Arv fra det 16de og 17de Aarhundrede, og saare stjønt og opbhageligt vilbe det være, dersom Lutheranerne overalt i fine Rirter tunde gjenfinde be famme Rirteffitte, famme Sange og Bønner, saa de ligesom "med een Mund kunde prise Men alt dette kan jo lidet hjælpe, dersom de ikke Herren." først i Sandhed have den samme Tro. Det kan lidet hjælpe, at vi "føre den samme Tale", dersom vi ikte ere "forenede i bet samme Sind og ben samme Mening" (1 Cor. 1, 10. Phil. 2, 2). Lader of førft se til at have ens Mening, saa kunne bi not fomme til at føre ens Tale.

Ret stulde gjennemføres, saa vilde der ikke blive nogen Forbindelse og ordentlig Samvirken mellem Menighederne.

De lægge derfor Bægten, itte paa denne Menighedernes Ret til Selvstyrelse og Frihed, men paa deres Ret til at bortaive sin Frihed. De sige nemlig: En Menighed bar Ret til at lade sig repræsentere. Dette sees allerede i Brædike-Embedet, hvor den enkelte Mand, der er valat til Bræft, udfører det Embede, der tilhører hele Menigheden. Ligesom nu i dette Tilfælde Bræften repræsenterer Menigheden og paa dens Begne fører Ordets Embede, saaledes kunne flere Menigheder enes om at vælge Repræsentanter. til hvem det da overdrages at raadslag og handle vag Menighedernes Begne i Spnoder og Concilier. Nagr nu flige repræsentative Forsamlinger ere ordnede, saa ere de, indenfor de Grændser, som ere dem forestrevne, at betraate som Menighederne selv; d. e. de have al den Magt og Myndiahed, al den Suberænitet, som Menighederne selv have ligesaa virkeligt og gyldigt, som om Menighederne selv udførte benne fin Ret.

Al Menighedens retmæssige Magt, sige de, kan saaledes lovligen og overensstemmende med Skristen overdrages til saadanne repræsentative Forsamlinger. Naar derfor et Antal Menigheder ere komne overens om saaledes at lade sig repræsentere, og naar de ved sine valgte Repræsentanter ere blevne enige om, paa hvilken Maade de ville udsøre sine Retttigheder og udvikle sin Birksomhed — da bliver det en Fornærmelse mod det hele Samsund, naar et enkelt Medlem (d. v. s. en enkelt Menighed) i Samsundet ikke vil sinde sig i og adlyde, hvad saaledes det hele Samsund i Fællesssab har anordnet.

Vistand fremhæbe nu hine Ordsørere, at det er en Selvsølge, at ingen saadan Anordning eller Lov maa stride mod Guds Ord eller Samvittigheden, og at der her ikke skal være Tale om nogen ubegrændset, selvraadig Myndighed eller endog Tyranni, som skulde kunne tiltvinge sig Lydighed, — men ikke bestomindre er deres Mening aabendart den, at Menighederne ester disse Regjerings-Principer maa antage (udsøre) Conciliets eller Synodens Beslutninger, sordi de ere Conciliet eller Synoden (indensor de givne Grændser) Lydighed skyldige, — og ikke, fordi de selv erkjende Beslutningen for gavnlig og overensstemmende med Guds Ord.

Det hjælper her lidet, at de, som ovenfor vist, sige: "Conciliet eller Synoden er jo Menighederne selv, altsaa lyde Menighederne kun sig selv, altsaa ere de frie, og naar de adlyde Synoden, udøve de kun sin egen frie Beslutning"; thi dette er Sosisteri.

Til virkelig Frihed hører, at jeg naarsomhelst kan forandre min Beslutning. En Menighed, som virkelig var fri, maatte altsaa have Ret til at forkaste en Synodes Beslutning og kunde i det Tilsælde sige: Jeg har vistnok (ved min Repræsentant i Synoden) fattet en saadan Beslutning, men jeg har siden sorandret min Mening og vil nu udøve min Frihed gjennem en anden Beslutning. Dette ville imidlertid hint Princips Forsvarere ikke tillade; dette vilde de anse sor en Opsætsighed af Menigheden og Ulydighed mod den Myndighed, som Menigheden var Lydighed skyldig. Summa: Menigheden skal have Ret til at bortgive sin Frihed, men ikke Ret til at tage den igjen eller til at bruge den uden paa den oversor angivne Maade, hvorved den saakaldte Frihed kun bliver et tomt Navn.

I disse Principer for Kirkestyrelse og i Forsbaret for

<sup>\*</sup>Et ret mærkeligt Exempel paa denne uevangeliste Opsfattelse af Forholdet mellem en Synode og en Menighed afsgiver den bekjendte Sag mellem Augustanasynoden og den første N. E. L. Menighed i Chicago.

dem og i disse Fordringer 4 paa Lydighed mod Synoder og Concilier aabenbarer der sig en Frygt sor Menighedernes selvstændige Brug af sin Frihed, 5 som visselig ikke har sin Grund i andet end Tvivl paa Guds Ords Magt over de Troende, og Tvivl paa Christi Regjering i sin Kirke; og vi maa med Forfatteren af Forordet til Maanedstidenden tilstaa, at vi ikke se nogen Forstjel paa den her skildrede Theori og den, paa hvilken Statskirkevældet hviler; thi dette sorsværer sig ogsaa simpelthen dermed, at det er en delegeret eller overdragen Myndighed og en repræsentativ Regjering.

Feilen ligger i, at Lydighedspligten opføres paa en falft Grundvold eller anbringes paa et feilagtigt Sted.

I aandelige Ting, d. e. i alle de Ting, som høre til Guds Rige, er en Christen ikke forpligtet til Lydighed mod nogetsomhelst Wenneske eller Samling af Wennesker, men mod Guds Ord alene. Bortgiver han denne sin Frihed, saa gjør han sig til Wenneskercel.

Naar en Christen eller en Wenighed derfor "adlyder" en Synodes Beslutning, eller en Beslutning af en lignende "Styrelse", saa gjør han det, enten sordi Tingen allerede er befalet i Guds Ord,—eller, dersom den ikke er besalet i Ordet, og han da lyder Beslutningen, da gjør han det af

<sup>4</sup> I Debatterne i Kirkeconciliet hebber det f. Ez.: "Bore Menigheder burde føle, at det er deres Pligt og eget Bebste at betro General-Conciliet den Magt at forestribe de gudstjenstlige Former, Psalmebøger" o. s. b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> I samme Debatter siges der: "Nogle af vore Brødre raabe i sine Menigheders Navn paa Frihed, Frihed; men det sorekommer mig, at de stundom forglemme, at netop Frihed fordrer Underkastelse og Lydighed mod retsærdige og billige Love." — Saa rigtig som denne Saks er i de borgerlige Forshold iblandt syndige Mennesser, ligesaa urigtig er den, naar den gjøres gjældende i de Troendes Samfund.

fri Kjærlighed, til Guds Riges Gavn; men albeles ikke, fordi han er Synoden eller Styrelsen Lydighed skyldig.

Den Kirke-Sthrelse, som (lad være i nok saa god Mening) gjør Fordring paa Lydighed, sordi den er Kirkesthrelse, den opretter et Hierarchi, og handler imod Gudsklare Ord i 1 Bet. 5, 3; 2 Cor. 1, 24.

Det samme giælder den Præst, som fordrer Lydighed, "sordi han er Præst" og altsa "repræsenterer Menigheden"; dette er "Præstevælde". Kun naar han kan soreholde Menigheden eller den Enkelte Guds klare Ord, kun da kan han sordre Lydighed — ikke mod Præsten, men mod Ordet; men den samme Fordring kan enhver Christen gjøre. Bi tør i Ydmyghed takke Gud sor, at der i vor Synode allerede oftere har været aslagt Vidnesbyrd i denne Sag, og det netop fra Præsternes og Kirkestyrelsens Side.

Naar vi nu tilslut stulle gjøre od rede for, hvad Indtryk dette, det første Wøde af Generalconciliet har gjort paa od, da kunne vi ikke andet end tilskaa, at det har hjertelig bedrøvet od, og det sameget mere, jo tillidssuldere vi habde haabet paa et andet Udsald.

Vi havde haabet, at den Wodstand mod den gamle Generalspnode og den Tilnærmelse til de bekjendelsestroe lutherste Samfund, som især hos Pennsylvania-Synoden har været kjendelig i de sidste Aar, havde været dybere begrundet. Nu høre vi en af den gamle Generalspnodes Ledere udbryde: "Jeg har læst alle Eders Conciliums Forhandlinger. Dersom I bare havde havt lidt mere Taalmodighed, saa kunde I have opnaaet det, og mere til, i Generalspnoden."

Bi havde haabet, at hine store christelige Sandheder, som den lutherste Kirke alene har bevaret, men som den hele øvrige Christenhed har sorvanstet eller sorkastet, at hine Sandheder havde vundet en afgjørende Seier i hin

Synode, og at vi stulde kunne tælle dens mange høitbegavede Mænd blandt Sandhedens frygtløse Bekjendere og Forsvarere.

Vi havde haabet, at derved de mange Lutheranere og lutherste Synoder, der længe have staaet som Kør, vaklende og uvisse om, hvad der er lutherst, d. e. ret christeligt, og hvad ikke, skulde kunne vindes for Sandheden.

Bi indse nu, at vi have haabet meget for meget, eller dog ventet Haabets Opfyldelse meget for tidligt.

Man vil ære den lutherste Kirke, man vil grundsæste den, man vil forsvare den mod alle Angred, — og dog røver man den et af dens stærkeste Bolværk, et af dens skjønneste Klenodier, dens uindskrænkede christelige Frihed, og vil styre den efter hierarchiske Principer.

Man vil alvorligt "for hele Berden" bekjende den lutherste Nadverlære, at Christi Legeme og Blod er virkelig tilstede i Sakramentet, — og dog vil man stede Personer til Alters, som erklære, at Christi Legeme og Blod ikke er der tilstede.

Saadanne annamme jo ikke i Troen Herrens Nadbere, men æde sin egen Nadbere; og hvorledes kan saadanne gjøre Forskjel paa Herrens Legeme? Og hvorledes kan en rettroende Menighed eller Præst forsvare, at saadant sker under deres Tilladelse og Medvirkning? Er ikke bette ved sin Handling at gjøre sin egen Bekjendelse til intet — og at vise, at man egentlig ikke anser det hele sor at være af nogen Vigtighed?

<sup>\*</sup>F sin "Abvarsel til dem i Frankfurt am Main om at bogte sig for zwinglist Lære" siger Luther (Se Luthers Folkebibl. 2 B. S. 178):

<sup>... &</sup>quot;Det er mig stræffeligt at høre, at i samme Kirke eller ved det samme Alter stulde begge Parter hente og modtage det samme Sakramente, og den ene Part stulde tro, at

Man vil give Præster, som ikke er Lutheranere, Abgang til de lutherske Menigheders Prædikestole. Alksa: man vil indvie sine Kirker til Sandhedens Bidnesbyrd og bede Gud bevare sit Ord rent og uforfalsket; man vil bede, at Guds Navn maa helliges, og med Luther bekjende, at "dette sker da, naar Guds Ord læres purt og rent, og vi, som det sømmer sig Guds Børn, lade det udtrykkelig tilsyne i vort Levnet", — og dog vil man indsøre i Menighederne saadanne Lærere, om hvilke man med Bished ved, at de ikke særes Guds Ord purt og rent. Er dette ikke Spilsæsteri med Sandheden og Bidnesbyrd om, at man dog ikke mener

ben annammer Brød og Vin, men ben anden Part fulbe tro, at den annammer Chrifti sande Legeme og Blod. tvibler jeg pag, om det staar til at tro, at en Brædikant eller Sielesørger tunde bære saa forstottet og ondstabsfuld og tie stille bertil og lade begge Varter gaa saaledes, enhver i sin Andbilbning, at be annamme bet samme Sakramente, bber efter fin Ero o. f. b.; men er ber maafte nogen faaban, ba maa ban babe et Sierte, som er haarbere end nogen Sten, Staal eller Diamant, han maa visselig bære en Brebens Apostel. Thi Thrier og Ipber er meget bedre, som fornegte bort Sakramente og aabent bekjende det; thi dermed blive vi iffe bedragne af dem og falde iffe i noget Afguderi. disse Karle maatte være de rette høie Erkediævle, som vilde gibe mig bare Brød og Bin og lade mig holde bet for Christi Legeme og Blod og faalebes ynkelig bedrage mig. Det vilde bære for bedt og for haardt; der vil Gud fnart flag til. Derfor, hoo som har flige Brædikanter eller har Grund til at tro fligt om dem, han bære herved advaret for dem, som for den livagtige Diæbel selb."

Saalebes taler Luther om Præster, der selv troede, at Sakramentet var dare Brød og Bin, og dog stedede Folk til Alters, som troede, at det virkelig var Christi Legeme og Blod. Hvad vilke han vel dømme om Præster, der selv tro, at Sakramentet virkelig er Christi Legeme og Blod, og dog meddele det til Folk, som tro, at det er bare Brød og Bin?

det saa alvorligt med sin Beksendelse? Bi vide vel, at saadant Prædikestol-Bytte (Exchange of pulpits) er Skik og Mode blandt de fleste Sekter; men vi havde haabet, at Lutheranere havde holdt deres Beksendelse og deres Prædikestole i altsor stor Ære til, at de af Undseelse for Mennesker eller sor at søie "Lidsaanden" vilde esterade slig listik.

Man er ræd for at erklære sig mod bemmelige Selstaber og vil ikke "afgjøre noget" i den Anledning! Bistnot ere hemmelige Selffaber i Mode, og mange indflydelsesrige Mænd - ogsaa Bræfter -- er Medlemmer af dem: men vi vide ogsaa, at Sagen om hemmelige Selskaber er flart not afgjort i Guds Ord, og at det vel iffe trænger til langt Bevis, at en Christen itte med god Samvittighed. kan gag hen og med Ed forpligte sig til Noget, som han ikke kiender til, eller aga ind i et Samfund, som er ham ubekjendt, eller være i et Samfund, for hvis Maal og Idrætter han ikke aabent kan giøre sine Medchristne et redeligt Regnstab: Samfund, om hvilke man ikte ved stort mere end dette, at man der for at "fremme det gode" træder i Brodersamfund med alle Slags Mennester, ogsaa med Iøder og Hedninger, med vor Frelsers Bespottere og Fornegtere. (Sml. 30h. 3, 20. 21; 2 Cor. 6, 14 flg.)

Man vil ikke indlade sig paa at bedømme Læren om det saakaldte tusindaarige Rige (Chiliasmen), skjønt vel ethvert luthersk Katechismusbarn bør vide, at det i den Hellige Skrift klart og udtrykkeligt er lært, at naar Herren næste Gang kommer til Jorden, saa er det for at dømme Levende og Døde; at vi have Besaling til altid at være beredte til denne Herrens Gjenkomsk, at den christne Kirke her paa Jorden altid skal være stridende, og at der alksaa efter Guds Ord ingen Plads er til disse Drømme om, at Herren sør Dommedag skal regjere her paa Jorden med de Udvalgte i 1000 Aar i Herlighed og Glæde.

Vi har ingen Net til at nære Tvivl om de Mænds redelige Billie, som sor Tiden ere de ledende Mænd i Generalconciliet; men vi nære heller ingen Tvivl om, at de stuffe sig selv, naar de mene, at den lutherste Kirke i Sandhed kan opbygges paa saadanne Principer og ved saadanne Midler, som Generalconciliet synes at have Forkjærlighed sor.

Sud give dem Aandens opladte Sie til at stjelne Suds Ords Guld, Sølv og dyrebare Stene fra de mennestelige Meningers Træ, Hø og Straa! Da stal den lutherste Kirke kunne glæde sig ved en anden Enhed og udvikle en ganske anden Kraft end den, som kan vindes ved Lighed i Ceremonier og ved en myndig Kirkestyrelse.

### Til Præsterne i den Norsk-Bunske Konference.

Nødigt og sjelbent striver jeg i Aviser, men naar Pligt mod Kirken og Næsten byder det, saa bør Ulysten overvindes. De sleste af vore Præster vægre sig for det ubehagelige og som oftest frugtesløse Arbeide; jeg tror, Sandheden fordrer, at En af os paatager sig det. Dersor gjør jeg det.

Jeg agter her at gjøre Eder opmærksom paa nogle Usandheder i den Beretning, som Eders Hr. E. i "Fædrelandet og Emigranten" har meddelt om Eders sidste Narsmøde.

1) Den første er den usandsærdige Fremstilling af den Norste Synodes Lære om Absolutionen. Dette er ikke noget Nyt sor os. Baade mundtlig og skriftligt er denne usandsærdige Fremstilling idelig gjentaget i Løbet af mange Nar, især af Eders ledende Mænd og Eders yngste Præster. Ingen af Eder har fralagt sig Delagtighed i denne Usandhed; derfor skriver jeg til Eder Alle.

Den Norste Synodes Talsmænd har fra første Færd af bestemt stjelnet mellem Absolutionens Bæsen og dens Birkning.

De har sagt: Absolutionen er altid den samme, men dens Birkning er ikke altid den samme. I fremstille Sagen, som om vi tillagde Absolutionen den samme Virkning hos alleslags Mennester. Baa denne Maade røre I hele Sagen sammen og sorvirre Folket ved at stræmme dem med Lærdomme, som vi aldrig har lært, og som heller ikke ved nogen rigtig Slutning kan udbringes af vor Lære.

Dersom I ikke ville høre paa vor Distinktion mellem, hvad Absolutionen er, og hvad den virker, saa kan det visselig ikke nytte at tale med Eder, men I skulle da for Gud og Wennesker staa som dem, der forvanske Stridspunktet og ikke arbeide i Sandhedens Tjeneste, men for Eders egen Partisyge.

Bi sige: Evangeliet er altid Guds Absolution, d. e., hvor Evangeliet lyder, der absolverer Gud, d. e., der uddeler Han fra side Syndssorladelse, uden Hensyn til Mennessets Hierbag.

Deraf følger ikke (som I sige), at Mennesket nu ogsaa, uden Hensyn til Hiertelag, kommer i Besiddelse af Syndsforladelse; thi dertil udsordres, at han tror, d. e., modtager Syndsforladelsen.\*

Kan I ikke skjønne dette, saa bed Gud give Eder Forstand, og vil I ikke skjønne det, saa give Gud Eder Naade til Omvendelse!

I maatte dog kunne forstaa det, naar I tænke paa,

<sup>\*</sup>Hoor nu Gubs Absolution ("Evangeliets sande Asst") overvinder Mennestehjertet, stader Tro og bliver modtaget af Mennestet, der er Mennestet i Besiddelse af Absolutionens Gave, som er Syndsforladelse, og erkæres i Guds Dom perssonlig retfærdig, d. e., i personlig Besiddelse af Kristi Ketsfærdighed. Dette er Retfærdiggjørelsen af Troen, som vi aldrig har stridt med Eder om, som vi hundrede Gange har sagt, at vi ikke stride med Eder om, og som I dog aldrig blive træt af at ville bevise, for at indbilde Folk, at vi stride med Eder derom.

hvorledes det har sig med Daaben, der ogsaa er en af de Maader, paa hvilke Absolutionen kommer til os Mennesker. Daaben er Gjenfødelsens Bad, ihvordan end det Menneske er, som bliver døbt. D. e. Gud skjenker i Daaben fra sin Side Syndsforladelse til Alle, som blive døbte, men deraf sølger ikke, at Alle, som døbes, kommer i Besiddelse af Syndsforladelse; thi dertil udsordres Tro.

Dette har vi nu i 6-8 Aar gjentaget saa mange Gange, at der virkelig skal Overvindelse til at gjentage det paann, og hvorledes behandle I nu denne vor Lære?

Eders Hr. E. fortæller i fin Beretning om Eders Aarsmøde, at vor Lære der blev fremstillet som "den falste og ulutherste Lære, at Absolutionen virtelig asløser og befrier Alle fra Synden, over hvem den udtales, uanseet enten de ere Troende eller Bantroe, ja endog den værste Gudsfornegter, Spotter og Forhaaner", og fortæller, at "Talerne imødegik stærkt denne ulutherske Lære", af hvilken der da ogsaa uddrages de forsærdeligste Konsekventser, om at Bindenøglen bliver overslødig, at de, som for Penge sik Aslad af Tetzel, virkelig bleve asløste m. m. m.

Hoad mene I med denne Fremstilling af vor Lære? Hvad Wening lægge I ind i de Ord, "at Løsenøglen virkelig asløser den Bantro"? Wene I dermed at fremstille vor Lære om Absolutionens Bæsen eller om dens Birkning?

I vide, at vi mene det Første, at vi, naar vi har brugt saadanne Udtryk, altid har sagt, at vi talte om, hvad Absolutionen i sit Bæsen er — d. e., hvad der fra Guds Side gjøres, siges og gives. Dette vide I meget vel, og dog fremstille I det, som om vi talte om Absolutionens Virkning. I vil indbilde det Norske Folk, at vi lære, at ogsaa den Vantro ved Absolutionen kommer i Besiddelse af Syndsforladelse, at altsaa ethvert Menneske, over hvem Absolutionen udtales, bliver i Virkeligheden for sin Person befriet

fra Synden og altsaa salig, enten han saa tror eller ikke. Og dette skamme I Eder ikke for endnu, efter saa mange Aars Forløb, at ville prøve paa at indbilde Folket! Og I mene paa denne Maade at kunne skride for Hans Kirke, der har det Bidnesbyrd, at der var ikke Svig i Hans Mund!

2) Den anden Uredelighed, som jeg vil gjøre Eder opmærksom paa, er den Maade, paa hvilken J, efter Hr. E.S Beretning, har behandlet Spørgsmaalet om, paa hvem Absolutionen skal anvendes.

Det er heller ikke første Gang, at jeg finder denne Sag saaledes fremstillet. I give Sagen et saadant Udseende, som om den Norske Synode lærte, at man i Kirken havde Ret til (efter Guds Ordning altsaa) at meddele ethvert Menneske Absolutionens Trøst og Velsignelse, om han saa var aldrig saa ugudelig — ja, om han saa var "den bitreste Spotter eller den trodsigste Fornegter".

Derfor tale F i det Bide og Brede om, at Kirken kun skal krøste de Bodsærdige, og som Hr. E. siger: "Til yder-ligere Stadsæstelse heraf oplæstes en hel Del Vidnesbyrd af Luther og vore andre Kirksædre, ligesom ogsaa fra vor Moderkirkes mest fremragende Theologer" — hvilke da alle viste sig at "lære i den nøieste Overensstemmelse med, hvad vort Kirksamfund (Konserencen) tror og bekjender i dette vigtige Spørgsmaal".

Hongle hundrede Beviser for, at "vore Fædre og Moderfirfens mest fremragende Theologer" ere aldeles enige med Eder i den vigtige Sandhed, at der er en Gud til? Naar har der mellem os og Eder været Strid om Reglerne for Brugen af Nøglemagten? Naar har der i den Norste Spnode været Nogen, som har lært, at det var en rigtig Brug af Løsenøglen eller Absolutionen at absolvere En, som aabendart var ubodsærdig og vantro? Bi har lært, at Absolutionens Bæsen og Arast ikke bliver forandret eller sormindsket, om den bliver brugt ligeoversor en Bantro — hvilket oste sker, naar hemmelige Hykkere skrifte og derester absolveres —; men vi har ikke skridt med Eder om, naar Absolutionen bør bruges.

I vide meget vel, at der iblandt os bruges Samtale med Kommunifanterne før Absolutionen, og at vi i mange Aar har arbeidet for en fristelig Ordning af denne Sag. Og dog ville I for Folket lade det saa Udseende af, at vi lære, at det er en ret Brug af Absolutionen at anvende den paa den Ubodsærdige!

3) Endelig stal jeg ogsaa gjøre Eder opmærksom paa den Uredelighed, som Hr. E. gjør sig skyldig i ved sin Omtale af Stiftsmødet i Bergen. Det gjælder aabenbart sor ham at styrke den Paastand, at Woderkirken holder med Eder.

Han siger: "Det var saare opmuntrende under disse Diskussioner at høre oplæst et Foredrag af en af Rorges mest fremragende Theologer, Pastor Walnum. Det var holdt ved Stiftsmødet i Bergen f. A." "Det var vistnok intet Ryt, at Moderkirkens Præster udtale sig i fuld Overensstemmelse med vort Samfund, men at sinde en saadan mærkelig klar Fremstilling i den samme Form som vor egen var især opmuntrende at høre under Diskussionerne. Bi ere dersor meget taknemmelige mod den Mand, som under Wødet sendte en af vore Præster disse Blade."

Hoad maa nu den, som i god Tro læser disse Ord, komme til at tænke?

For det Første, at Bastor Walnums Foredrag og da vel og Forhandlingerne derom ved Stiftsmødet i Bergen var en Bestyrkelse for Konserencen og gav et nyt Bevis sor, hvorledes Woderkirkens Præster ere enige med Konserencen.

Habde nemlig Forhandlingerne ved Stiftsmødet ført til

det modsatte Resultat af Walnums Foredrag og vist, at de Allersleste ikke var enige med Konserencen, saa havde en sandhedsksjærlig Reserent tilstaaet dette.

Dernæst vil vel ogsaa den, som læser Fr. E.8 Ord, tro, at den Mand, som sendte Reseratet over Stiftsmødet til "en af vore Præster", og som Fr. E. takker, gjorde det som at styrke dem i deres Overbevisning om, at Woderkirken holdt med dem.

Dette Indtryk er det aabenbart, Hr. E. tilsigter. Det vil rimeligvis ogsaa opnaaes hos dem, der ikke kjende Sagen og ikke kjende Hr. E. Wen er det overensstemmende med Sandheden?

Nei, Sandheden er noget nær det Modsatte. Rea vil iffe tale om, at Vaftor 28, for Tilfældet giøres til "en af Norges mest fremragende Theologer" — et Vidnesbyrd, der. kommende fra den Kilde, det her gjør, neppe vil smigre Hr. W. meget. Past. Walnum er bekjendt som en af Norges mest agtede Bræster, som en from, dygtig og elsket Siælesørger, og hans Foredrag ved Stiftsmødet giør Indtrnk af Nidkjærhed for Sandheden og Sjælenes Vel; men "den mærkelig klare Fremstilling", som Sr. E. finder, og som han alæder sig over, fordi den ligner Konferencens. denne Klarhed finder jeg ikke i hans Foredrag, den fandt heller ikke Stiftsmødets Medlemmer, ja den fandt heller iffe Pastor Walnum selv, som med en ligesaa elskelig Idmyghed som Oprigtighed figer, "idet han gik over til at tale om Absolutionen, at han gjerne vilde indrømme, at han itte havde kunnet udtrykke sig klart, ja Tingen stod ikke engang fuldstændig klart for ham selv." (Se Referatet af Stiftstom. Referenter, Bergensposten No. 290, første Spalte, nederst.)

Intet Under derfor, at denne Fremftilling er i samme Form som Konserencens; medens jeg ikke kan se nogen Grund for Hr. E. eller Konferencen til at glæde fig berober.

Dog, uredeligt som dette er, saa er det dog en Ubetydelighed mod den Kjendsgierning, at Hr. E. fortier, hvorledes sagodtsom alle Talerne paa Stiftsmødet erklærede sig enig i den Lære om Absolutionen, som den Norffe Spnode har forfegtet. San omtaler ikke, at Ordføreren i Mødet, Rand. Hold, der virkelig i Norge ansees for en af deres duatiaste Theologer, medens han søgte at bringe Enighed tilbeie ved de nødvendige Indrømmelser fra begge Sider. hialv væsentlig til Klarhed i Mødet netov derved, at han gjorde opmærkjom paa, hvad hos os oftere er udhævet, blandt Andre af Brof. Schmidt (ved Decorah Frikonference) og Pastor H. A. Preus (ved Rockprairie Frikonference) angagende Læren om Guds Brede.\* Foruden Kand. Hold sees det af Referatet over Stiftsmødet, at Præsterne Winsnæs (Førde), Echoff (Sundelven), Breien (Aftøen), Meper (Saus), saavidt jeg forstaar, ogsaa Kjerulf (Stordøen), og paa en eller maasse to Undtagelser nær alle de Læamænd, som ptrede sig, navnlig Kand. Greve og Indremissionær Traasdahl af Bergen, Sildseth (Kieldberg); Knudsen (Borgund), Rife, Frølund og Spads af Aglelund, Begrenæs (Førde), med større eller mindre Klarhed alle bekiendte sig til den Lære om Evangeliet og Absolutionen, som den Norste Sprode har stridt for, tildels netop i de samme Udtryk, som vi har brugt, tildels endog i Udtryk, som vi i deres Starbhed iffe vilde billige.

Den Lære, som Konferencen under Prof. Weenaas's Anførsel har bekjendt sig til, blev af Stiftsmødet foruden af Pastor Walnum, der som sagt selv erklærede sig uklar,

<sup>\*</sup>Se Decorah Frikonference Ref. S. 73. Rod Prairie Frikonference Ref. Sibe 42 Sp. 2.

fun forsvaret af to af de yngste Præster, hvis Navne jeg for disses egen Styld ikke vil nævne; den ene af disse to Præster bad Forsamlingen "lægge Wærke til, hvilken slet Dogmatiker Luther var", og den Anden erklærede ligefrem, at han forstod "Absolutionen som en Dom" (altsaa ligesom Katholikerne gjør). Desuden var der, som sagt, paa denne Side en Lægmand eller maaske to.

Saaledes stod det til paa Stiftsmødet i Bergen, hvor en saa stor Del af Moderkirkens Repræsentanter vare tilstede, og dog fortæller Fr. E. det Norske Folk her i Landet, idet han netop har Reseratet fra Bergen sor sig, at "det var vistnok intet Nyt, at Moderkirkens Præster udtale sig i Overensstemmelse med vort Samfund, men at sinde en saadan mærkelig klar Fremstilling", (som Walnums nemlig) osv. Derester siger han: "Bi ere derfor meget taknemmelige mod den Mand, som ûnder Mødet sendte en af vore Vræster disse Blade."

Den Mand, som sendte en af Eders Præster disse Blade, var Prof. Larsen i Decorah, og den, som opfordrede ham dertil, var undertegnede Koren. Bi gjorde det begge i den Tanke, at disse Bidnesbyrd fra Moderkirken skulde salde i Sænderne vaa ærlige og sandhedskjærlige Mænd.

Svad dømme 3 nu selv?

De Ting, som jeg her har strebet om, ere ikke vanskelige eller indviklede; de kan ikke missorstaaes; de kan heller ikke forklares paa to eller slere Maader. De ere ganske greie og klare sor Enhver, som vil se.

At Hr. E. paa en eller anden behændig Maade vil vide at undstylde og dreie og vende sig og gjøre sig ganste ustyldig, er jeg forberedt paa. Hans Reserat viser mig, hvad jeg kan vente. Zeg agter ikke at indlade mig med ham.

Dem af Eder, hvem det er om Sandhed at gjøre, opfordrer jeg til selv at se ester, og I skulle sinde, at jeg har

talt Sandhed og Intet uden Sandhed. Zeg er iffe ubekjendt med, hvad Løn jeg derfor af de Fleste kan vente mig; men jeg har strevet til Eder, fordi jeg er Eder til al kristelig Tjeneste sorbunden, ogsaa til den Tjeneste at sige Eder Sandheden.

# Om Fraser, Sofismer og høitravende Talemander. En Abvariel.

Was beschäftigt die Geister unserer Zeit, wenn nicht das Um= und Ansein der passiben Causalität des absoluten Ichs? (Göttinger Student.)

Frase betnder en Talemaade, en Ordsøining, og bruges meget almindeligt om saadanne Ordsøininger, der have et alimrende Udseende og ved første Diekast gjør Indtryk af ogsaa at have et tilsvarende Indhold, men som ved nærmere Undersøgelse vise sig at være tomme eller falske, uægte som Pastor S.'s Guldringe og kun skikkede til at blende tankelsse og uknndige Mennesker eller til at gjøre Tjeneske fom Pout og Stads ved festlige Leiligbeder. De ere berfor meget søgte af Festtalere, ikke mindst her i Landet, hvor de især have været almindelige ved 4de-Juli-Feste. nerne have med sin sædvanlige Humor givet dette Slags Taler Nannet "Spread-Eagle-Speeches". Ru funde det være forholdsvis uffyldigigt eller uffadeligt, om de tomme og glimrende Fraser kun bleve brugte sammen med andre Fire Crackers ved 4de-Juli-Feste og andre deslige Søitide-Men dette er dog langtfra Tilfældet. mere vrimle baade Bøger og især Aviser af dette Slags Frajer, og de ere et mægtigt Middel i deres Sænder, der lede Masserne ved Hjælp af Døgnliteraturen.

### Til Præsterne i den Norsk-Bunske Konference.

Nøbigt og sjeldent striver jeg i Aviser, men naar Pligt mod Kirken og Næsten byder det, saa bør Ulysten overvindes. De sleste af vore Præster vægre sig for det ubehagelige og som oftest frugtesløse Arbeide; jeg tror, Sandheden fordrer, at En af os paatager sig det. Dersor gjør jeg det.

Jeg agter her at gjøre Eber opmærksom paa nogle Usandheder i den Beretning, som Eders Hr. E. i "Fædrelandet og Emigranten" har meddelt om Eders sidste Aarsmøde.

1) Den første er den usandsærdige Fremstilling af den Norste Synodes Lære om Absolutionen. Dette er ikke noget Nyt for os. Baade mundtlig og skriftligt er denne usandsærdige Fremstilling idelig gjentaget i Løbet af mange Nar, især af Eders ledende Mænd og Eders yngste Præster. Ingen af Eder har fralagt sig Delagtighed i denne Usandhed; derfor skriver jeg til Eder Alle.

Den Norste Synodes Talsmænd har fra første Færd af bestemt stjelnet mellem Absolutionens Bæsen og dens Birkning.

De har fagt: Absolutionen er altid den samme, men dens Birkning er ikke altid den samme. I fremstille Sagen, som om bi tillagde Absolutionen den samme Birkning hos alleslags Mennester. Baa denne Maade røre I hele Sagen sammen og sorvirre Folket ved at stræmme dem med Lærdomme, som vi aldrig har lært, og som heller ikke ved nogen rigtig Slutning kan udbringes af vor Lære.

Dersom I ikke ville høre paa vor Distinktion mellem, hvad Absolutionen er, og hvad den virker, saa kan det visselig ikke nytte at tale med Eder, men I skulle da sor Gud og Mennesker staa som dem, der sorvanske Stridspunktet og ikke arbeide i Sandhedens Ljeneste, men sor Eders egen Partispge.

Vi sige: Evangeliet er altid Guds Absolution, d. e., hvor Evangeliet lyder, der absolverer Gud, d. e., der uddeler Han fin Side Syndsforladelse, uden Hensyn til Wennestets Hierag.

Deraf følger ikke (som I sige), at Mennesket nu ogsaa, uden Hensyn til Hjertelag, kommer i Besiddelse af Syndsforladelse; thi dertil udsordres, at han tror, d. e., modtager Syndsforladelsen.\*

Kan I ikke skjønne dette, saa bed Gud give Eder Forstand, og vil I ikke skjønne det, saa give Gud Eder Naade til Omvendelse!

I maatte dog kunne forstaa det, naar I tænke paa,

<sup>\*</sup> Hoor nu Guds Absolution ("Evangeliets sande Asst") overvinder Mennestehjertet, stader Tro og bliver modtaget af Mennestet, der er Mennestet i Besiddelse af Absolutionens Gave, som er Syndsforladelse, og ertlæres i Guds Dom perssonlig retsærdig, d. e., i personlig Besiddelse af Kristi Retsfærdighed. Dette er Retsærdiggjørelsen af Troen, som vi aldrig har stridt med Eder om, som vi hundrede Gange har sagt, at vi ikke stride med Eder om, og som I dog aldrig blive træt af at ville bevise, sor at indbilde Folk, at vi stride med Eder derom.

hvorledes det har sig med Daaben, der ogsaa er en af de Maader, paa hvilke Absolutionen kommer til os Wennesker. Daaben er Gjenfødelsens Bad, ihvordan end det Wennesker, som bliver døbt. D. e. Gud skjenker i Daaben fra sin Side Syndsforladelse til Alle, som blive døbte, men deraf sølger ikke, at Alle, som døbes, kommer i Besiddelse af Syndsforladelse; thi dertil udsordres Tro.

Dette har vi nu i 6–8 Aar gjentaget saa mange Gange, at der virkelig skal Overvindelse til at gjentage det paann, og hvorledes behandle I nu denne vor Lære?

Eders Hr. E. fortæller i fin Beretning om Eders Aarsmøde, at vor Lære der blev fremstillet som "den falsse og ulutherste Lære, at Absolutionen virkelig asløser og befrier Alle fra Synden, over hvem den udtales, uanseet enten de ere Troende eller Bantroe, ja endog den værste Gudssornegter, Spotter og Forhaaner", og fortæller, at "Talerne imødegis stærtt denne ulutherste Lære", af hvilken der da ogsaa uddrages de forsærdeligste Konsekventser, om at Bindenøglen bliver overslødig, at de, som for Penge sik Aslad af Tetzel, virkelig bleve asløste m. m. m.

Hoad mene I med denne Fremstilling af vor Lære? Hvad Wening lægge I ind i de Ord, "at Løsenøglen virkelig asløser den Bantro"? Wene I dermed at fremstille vor Lære om Absolutionens Bæsen eller om dens Virkning?

I vide, at vi mene det Første, at vi, naar vi har brugt saadanne Udtryk, altid har sagt, at vi talte om, hvad Absolutionen i sit Bæsen er — d. e., hvad der fra Guds Side gjøres, siges og gives. Dette vide I meget vel, og dog fremstille I det, som om vi talte om Absolutionens Virkning. I vil indbilde det Norske Folk, at vi lære, at ogsaa den Vantro ved Absolutionen kommer i Besiddelse af Syndsforladelse, at altsaa ethvert Wenneske, over hvem Absolutionen udtales, bliver i Virkeligheden for sin Verson bestriet fra Synden og altsaa salig, enten han saa tror eller ikke. Og dette skanme F Eder ikke for endnu, efter saa mange Nars Forløb, at ville prøve paa at indbilde Folket! Og I mene paa denne Maade at kunne stride for Hans Kirke, der har det Bidnesbyrd, at der var ikke Svig i Hans Mund!

2) Den anden Uredelighed, som jeg vil gjøre Eder opmærksom paa, er den Maade, paa hvilken J, efter Hr. E.S Beretning, har behandlet Spørgsmaalet om, paa hvem Absolutionen skal anvendes.

Det er heller ikke første Gang, at jeg finder denne Sag saaledes fremstillet. I give Sagen et saadant Udseende, som om den Norske Synode lærte, at man i Kirken havde Ret til (efter Guds Ordning altsaa) at meddele ethvert Wenneske Absolutionens Trøst og Velsignelse, om han saa var aldrig saa ugudelig — ja, om han saa var "den bitreste Spotter eller den trodsigste Fornegter".

Derfor tale J i det Bide og Brede om, at Kirken kun skal strøste de Bodsærdige, og som Hr. E. siger: "Til yderligere Stadsæstelse heraf oplæstes en hel Del Bidnesbyrd af Luther og vore andre Kirksædre, ligesom ogsaa fra vor Moderkirkes mest fremragende Theologer" — hvilke da alle viste sig at "lære i den nøieste Overensstemmelse med, hvad vort Kirksamfund (Konserncen) tror og bekjender i dette vigtige Spørgsmaal".

Honogle hundrede Beviser for, at "vore Fædre og Moderfirkens mest fremragende Theologer" ere aldeles enige med Eber i den vigtige Sandhed, at der er en Gud til? Naar har der mellem os og Eder været Strid om Reglerne for Brugen af Nøglemagten? Naar har der i den Norske Synode været Nogen, som har lært, at det var en rigtig Brug af Løsenøglen eller Absolutionen at absolvere En, som aabenbart var ubodsærdig og vantro? Vi har lært, at Absolutionens Væsen og Kraft ikke bliver forandret eller sormindsket, om den bliver brugt ligeoversor en Vantro — hvilket ofte sker, naar hemmelige Hykkere skrifte og derester absolveres —; men vi har ikke skridt med Eder om, naar Absolutionen bør bruges.

I vide meget vel, at der iblandt os bruges Samtale med Kommunikanterne før Absolutionen, og at vi i mange Nar har arbeidet for en kristelig Ordning af denne Sag. Og dog ville I for Folket lade det faa Ubseende af, at vi lære, at det er en ret Brug af Absolutionen at anvende den paa den Ubodsærdige!

3) Endelig stal jeg ogsaa gjøre Sder opmærksom paa den Uredelighed, som Hr. E. gjør sig skyldig i ved sin Omtale af Stiftsmødet i Bergen. Det gjælder aabenbart sor ham at styrke den Paastand, at Woderkirken holder med Sder.

Han siger: "Det var saare opmuntrende under disse Diskussioner at høre oplæst et Foredrag af en af Norges mest fremragende Theologer, Pastor Walnum. Det var holdt ved Stiftsmødet i Bergen f. A." "Det var vistnok intet Nyt, at Moderkirkens Præster udtale sig i fuld Overensstemmelse med vort Samfund, men at sinde en saadan mærkelig klar Fremstilling i den samme Form som vor egen var især opmuntrende at høre under Diskussionerne. Vi ere dersor meget taknemmelige mod den Mand, som under Wødet sendte en af vore Præster disse Blade."

Hoad maa nu den, som i god Tro læser disse Ord, komme til at tænke?

For det Første, at Pastor Walnums Foredrag og da vel og Forhandlingerne derom ved Stiftsmødet i Bergen var en Bestyrkelse for Konferencen og gav et nyt Bevis sor, hvorledes Woderkirkens Præster ere enige med Konserencen.

Habe nemlig Forhandlingerne ved Stiftsmødet ført til

det modsatte Resultat af Walnums Foredrag og vist, at de Allersleste ikke var enige med Konserencen, saa havde en sandhedskjærlig Reserent tilstaaet dette.

Dernæst vil vel ogsaa den, som læser Hr. E.8 Ord, tro, at den Mand, som sendte Reseratet over Stiftsmødet til "en af vore Præster", og som Hr. E. takker, gjorde det sor at styrke dem i deres Overbevisning om, at Moderkirken holdt med dem.

Dette Indtryk er det aabenbart, Hr. E. tilsigter. Det vil rimeligvis ogsaa opnaaes hos dem, der ikke kjende Sagen og ikke kjende Hr. E. Men er det overensstemmende med Sandheden?

Nei, Sandheden er noget nær det Modsatte. Jeg vil iffe tale om, at Baftor B. for Tilfældet giøres til "en af Norges mest fremragende Theologer" — et Bidnesbyrd, der, kommende fra den Kilde, det her gjør, neppe vil smigre Hr. B. meget. Paft. Balnum er bekiendt som en af Noraes mest aatede Bræster, som en from, dygtig og elsket Siælesørger, og hans Foredrag ved Stiftsmødet giør Indtrnf af Nidkjærhed for Sandheden og Sjælenes Vel: men "den mærkelig klare Fremftilling", som Hr. E. finder, og som han alæder sig over, fordi den ligner Konferencens. denne Klarhed finder jeg ikke i hans Foredrag, den fandt heller ikke Stiftsmødets Medlemmer, ja den fandt heller iffe Vastor Walnum selv, som med en ligesaa elskelig Ndmnahed som Opriatiahed siger, "idet han gik over til at tale om Absolutionen, at han gierne vilde indrømme, at han itte havde kunnet udtrykke fig klart, ja Tingen stod ikke engang fuldstændig klart for ham felv." (Se Referatet af Stiftskom. Referenter, Bergenspoften No. 290, første Spalte, nederft.)

Intet Under derfor, at denne Fremftilling er i samme Form som Konserencens; medens jeg ikke kan se nogen Grund for Fr. E. eller Konferencen til at glæde fig beroper.

Dog, uredeligt som dette er, saa er det dog en Ubetydelighed mod den Kjendsgjerning, at Hr. E. fortier, hvorledes sagodtsom alle Talerne vaa Stiftsmødet erklærede sig enig i den Lære om Absolutionen, som den Norste Spnode har forfeatet. San omtaler iffe, at Ordføreren i Mødet. Rand. Hold, der virkelig i Norge ansees for en af deres dngtigste Theologer, medens han søgte at bringe Enighed tilbeie ved de nødvendige Indrømmelser fra beage Sider. hiald væsentlig til Klarhed i Mødet netod derved, at han gjorde opmærkjom pag, hvad hos os oftere er udhæbet. blandt Andre af Prof. Schmidt (ved Decorah Frikonference) og Vastor S. A. Breus (ved Rockbrairie Frikonference) angagende Læren om Guds Brede.\* Foruden Kand. Hold fees det af Referatet over Stiftsmødet, at Bræfterne Wins. næs (Førde), Echoff (Sundelven), Breien (Aftøen), Meyer (Haus), savidt jeg forstaar, ogsaa Kierulf (Stordøen). oa paa en eller maafte to Undtagelser nær alle de Lægmænd, som ptrede sig, navnlig Kand. Greve og Indremissionær Traasdahl af Bergen, Sildseth (Fjeldberg); Knudsen (Borgund), Rise, Frølund og Svabø af Aalesund, Searenæs (Førde), med større eller mindre Klarhed alle bekjendte sig til den Lære om Evangeliet og Absolutionen, som den Norste Synode har stridt for, tildels netop i de samme Udtrnt, som vi har bruat, tildels endog i Udtrnt, som vi i deres Starphed iffe vilde billige.

Den Lære, som Konferencen under Prof. Weenaas's Anførsel har bekjendt sig til, blev af Stiftsmødet foruden af Bastor Walnum, der som sagt selv erklærede sig uklar,

<sup>\*</sup>Se Decorah Frikonference Ref. S. 73. Rod Prairie Frikonference Ref. Sibe 42 Sp. 2.

fun forsvaret af to af de hngste Præster, hvis Navne jeg for disses egen Styld ikke vil nævne; den ene af disse to Præster bad Forsamlingen "lægge Wærke til, hvilken slet Dogmatiker Luther var", og den Anden erklærede ligefrem, at han forstod "Absolutionen som en Dom" (altsaa ligesom Katholikerne gjør). Desuden var der, som sagt, paa denne Side en Lægmand eller maaske to.

Saaledes stod det til paa Stiftsmødet i Bergen, hvor en saa stor Del af Modertirkens Repræsentanter vare tilstede, og dog fortæller Fr. E. det Norske Folk her i Landet, idet han netop har Reseratet fra Bergen sor sig, at "det var vistnok intet Nyt, at Moderkirkens Præster udtale sig i Overensstemmelse med vort Samfund, men at sinde en saadan mærkelig klar Fremstilling", (som Walnums nemlig) osv. Derester siger han: "Vi ere dersor meget taknemmelige mod den Mand, som under Mødet sendte en af vore Vræster disse Blade."

Den Mand, som sendte en af Eders Præster disse Blade, var Prof. Larsen i Decorah, og den, som opfordrede ham dertil, var undertegnede Koren. Bi gjorde det begge i den Tanke, at disse Bidnesbyrd fra Moderkirken skulde salde i Hænderne paa ærlige og sandhedskjærlige Mænd.

Hvad dømme I nu selv?

De Ting, som jeg her har strebet om, ere ikke vanskelige eller indviklede; de kan ikke missorstaaes; de kan heller ikke forklares paa to eller slere Maader. De ere ganske greie og klare sor Enhver, som vil se.

At Hr. E. paa en eller anden behændig Maade vil vide at undschlde og dreie og vende sig og gjøre sig ganste uschldig, er jeg forberedt paa. Hans Reserat viser mig, hvad jeg kan vente. Zeg agter ikke at indlade mig med ham.

Dem af Eder, hvem det er om Sandhed at gjøre, opfordrer jeg til selv at se ester, og I stulle sinde, at jeg har 111—6

#### Til Bræfterne i den Norst-Danfte Konference.

82

talt Sandhed og Intet uden Sandhed. Zeg er ikke ubekjendt med, hvad Løn jeg derfor af de Fleste kan vente mig; men jeg har skrevet til Eder, fordi jeg er Eder til al kristelig Ljeneste sorbunden, ogsaa til den Ljeneste at sige Eder Sandheden.

# Om Fraser, Sofismer og høttravende Talemander. En Abvariel.

Bas beschäftigt die Geister unserer Zeit, wenn nicht das Um= und Ansein der passiben Causalität des absoluten Ichs? (Göttinger Student.)

Frase beinder en Talemaade, en Ordsøining, og bruges meget almindeligt om saadanne Ordføininger, der have et alimrende Udseende og ved første Diekast gjør Indtruk af ogiaa at have et tilsvarende Andhold, men som ved nærmere Undersøgelse vise sig at være tomme eller falske, uægte fom Pastor S.'s Guldringe og kun stiffede til at blende tankelsse og uknnbige Mennesker eller til at gjøre Tieneske som Pont og Stads ved festlige Leiligheder. De ere derfor meget søgte af Festtalere, ikke mindst her i Landet, hvor de især have været almindelige ved 4de-Juli-Keste. nerne have med fin sædvanlige Humor givet dette Slags Kaler Navnet "Spread-Eagle-Speeches". Nu funde det være forholdsvis ustyldigigt eller uftadeligt, om de tomme og glimrende Fraser kun bleve brugte sammen med andre Fire Crackers ved 4de-Juli-Jeste og andre deslige Spitide-Men dette er dog langtfra Tilfældet. mere vrimle baade Bøger og ifær Aviser af dette Slags Frajer, og de ere et mægtigt Middel i deres Sænder, der lede Masserne ved Siælp af Døgnliteraturen.

En meget stor Del af, hvad der kaldes "Lidsaanden", er bleven frembraat ved Siælv af Fraser og næres af disse. De fremtræde gjerne i Korm af Axiomer. Grundsætninger. Sætninger, der ikke trænge til Bevis, og hvoraf igjen en hel Del andre Sætninger, ja en hel Livsanstuelse og Berdensanstuelse kan bygges; eller de fremsættes under Rabn af "Kjendsgjerninger" og indledes ofte med et nonchalant "som bekjendt" eller "Ingen vil negte" eller "det er uimobsigeligt" eller Lianende, hvorved da mangen godtroende Læser narres til at tage Frasen for fuld Værdi og maaske i sit stille Sind sfammer sig over, at han iffe vidste, hvad der var Alle bekjendt, eller at han havde ment maafte netop det Modsatte af, hvad der var "imodsigeligt", og som "Ingen vil Bisse Fraser gientages og gjentages ligesom neate". Abertissementer om Batent-Mediciner og blive snart ligesag uundaggelige som Sarsavarilla og Mustang Liniment. og naar da hele eller, hvad der oftere er Tilfælde, halve Løgne paa denne Maade vinde Indgang hos Folket, er det let at indse, hvilken ubodelig Stade de kunne giøre, og hvorledes de kunne forvende dets hele Sind. Som Fraser, der have havt en uberegnelig Indflydelse, kan ansøres den franfte Revolutions Manifest om Mennesterettighederne.

En danst Forfatter (H. Scharling) siger etsteds: "Bor Tid er Frasernes (de hule Talemaaders) gyldne Tid; thi Frasen er netop den almene Formel, som, sordi den ikke staar i Forhold til nogen Birkelighed, ikke kan bringes i Anvendelse paa noget enkelt Tilsælde og netop derfor ypperligt kan anvendes paa alle mulige Tilsælde, sordi man bed bens Almindelighed aldrig binder sig til Roget."

Det er saaledes et almindeligt Kunststykke blandt Avisffrivere og visse Slags Folketalere ved almindelige Fraser om saadanne Ting, som Folk af forskjellige Grunde gjerne høre tale om, at skaffe sig deres Tillid eller opvække deres Begeistring, for paa denne Maade i Begeistringens Rus at saa dem til uden videre at tage det sor asgjort, at det, som Taleren vil have frem, virkelig er deres Understøttelse værd. Omvendt er det ligesaa almindeligt at deklamere i almindelige Fraser mod et eller andet sorhadt Onde eller Synd, saasom Tyranni, Bedrageri eller Lignende, sor derved at ophidse Folks Lidenskaber, saa at de uden videre Bevis tage det sor asgjort, at den Ting eller Person, som Taleren vil modarbeide, virkelig sortjener at assistant eller ødelægges.

Af alle Slaas Beareber kan man lave Fraser. kan tage et Ord, der udtrokker et almindeligt Begreb; og føie nogle Ord, helst høitravende og velklingende Ord, dertil, saa man faar i Stand en Sætningsforbindelse, der har et nogenlunde rimeligt Udseende af at bære en rigtig Tanke; det er Alt, hvad der behøves. En ufuldbaaren Tanke, der paa denne Maade er iklædt et elegant Ordgevandt, gives særdeles ofte ud for en velbaaren oa fuldanldig Tanke. Den kan maaske se ud endog som en glimrende og np Tanke. om den end ved nærmere Undersøgelse viser sig at være enten en uarundet og tom Bagstand eller et ufordøjet, problematist Indfald, hvis hele Gerlighed bestaar i den næsvise Uforstammethed eller den forsængelige Pral eller den dybsindige Søitidelighed, med hvilken den fremtræder. At der er Tufinder, der maaste af et oprigtigt Sjerte raabe Surra for Taleren. og at han roses i Aviserne, det beviser Intet.

Af alle Slags Begreber kan man lave Fraser, med mest Held af saadanne Begreber, der af en eller anden Grund, med Rette eller med Urette, sinde et villigt Øre hos Masserne. Usordsiede Begreber, der indeholde Womenter, som tiltale Folk, blive oppudsede i Frasesom, "slaa an" i Samtiden og afgive ofte strax et Slags Felttegn, hvorom store Hobe begeistrede Frivillige samle sig. Med denne Ersaring sor Øie skildrede Professor Wonrad i Kristiania sor nylig

en af Digteren Ibsens bekjendteste Figurer som "et Pragteremplar af Tidens Frasemagere, hvis Tale er en samlet Buset af alle rodløse, i Tidslusten omslagrende Taleblomster". Som Begreber, af hvilke man i vore Dage har lavet Fraser i Tusindtal, kan ansøres Frihed, Slaveri, Thranni, Selvregjering, Folket, Folke-Aand, Folke-Billie, Aand, Oplysning, Nationalitet, Videnskab, Kirke, Kristendom, luthersk Kirke, Lutherdom, Børnelærdom, Moderstirke o. s. v.

I samme Grad, som man i Fraserne indblander bigtige, ja endog bellige Begreber, i samme Grad ere de naturliavis forkastelige, og i samme Grad, som de ere forkastelige, i samme Grad finde de ofte Bifald. Baa den ene Side elske jo nemlig Menneskene af Naturen mere Mørket end Anset; og paa den anden Side er det jo ogsaa saa, at naar Wørket er ganste sort, saa er der hos Mennestene Noget, som driver dem bort derfra. Kunne de derfor faa Mørket tilsat med Noget, der ligner en Lysstragle her og der, sag befinde de sig vel. Til Lyset ville de ikke komme; det har sine gode Grunde. Derfor har jo ogsaa Satan oftest fundet sin bedste Regning ved at tage nogle Dragber Sandhed i den Løgngift, hvormed han beruser Mennestene, og derfor vinde de Fraser mest Bisald, der ikke alene se skiønne ud og klinge godt, men som ogsaa indeholde Begreber, som Mennestene vide ere vigtige eller endog hellige. Svad Bublikum vilde "Skandinaven" faa for fine Fraser, dersom der ikke var blandet Begreber som Frihed og Kristendom ind i dem? og hvem læste "Dagslyset", dersom ikke En og Anden lod sia narre of dets Fraser om Oplysning og Fornuft?

Man gjorde imidlertid Frasemagerne stor Uret, dersom man troede, at de allesammen vare Hyklere, falske Mennesker og vitterlige Bedragere. Langtfra! Der er vistnok dem, som ere det, men største Delen er vist bona side Frasemagere. Lave de Fraser om ubethelige Ting, eller er beres Fraser sorholdsvis ustadelige, enten sordi de mangle Talent til at gjøre des bedre Fraser, eller sordi deres Stilling er saddan, at de ingen Indsshelse have, saa pleier man at kalde dem Stoadronører. Ere de Mænd med større Begavelse og i en Livsstilling, der staffer dem Indsshelse, saa gjælde de oste sor Orakler i den Kreds, der har samlet sig om dem, og de have stundom ogsaa i videre Kredse et stort Navn som geistlige eller verdslige Talere, Filosofer, Statsmænd og Bidenskabsmænd, og have de først vundet et Navn, saa glide deres Fraser ppperligt ned hos den store Mængde Mennester, der ikke spørger saa meget ester, hvad der bliver sagt, som ester, hvem det er, som har sagt det.

Man tog da altsaa meget seil, dersom man antog Frasemagerne sor at maatte være enten listige og ondstabsfulde
Forsørere eller indstrænkede Taaber. De kunne baade være
stiffelige og vel begavede Versoner, ja geniale maaske, men
der mangler dem den Aandens Tugt, i Krast af hvilken
man ikke taler ud, sørend man har tænkt ud, og ikke "forsatter", sørend man har fattet og har Beviset sor sin Tankes
Rigtighed paa rede Haand. Til at gjøre dette i Sandhed
hører en Beskedenhed og Ydmyghed, der ikke erhverves, sør
man har gjort gode Fremskridt i den saakaldte sokratiske
Visdom, og en dybere Erlighed, en Samvittighedsfuldhed,
som kun læres i den Hellig Aands Skole ved Overbevisningen om Ansvaret for Gud.

Nær beslægtet med de egentlig saakaldte Fraser eller tomme Talemaader ere de høitravende og dunkle Ordsøininger, af hvilke enkelte Forsattere betjene sig. Bag om disse høitravende Ord sinder man dels ganske almindelige, dagligdagse Tanker, der se ganske slaue ud, naar den høitidelige Oragt klædes af dem; dels sinder man under det glimrende Skrud, hvad jeg sør har kaldt ufuldbaarne

Tanker, umodne Fostre, Tanker, der staa uthdelige for Forfatteren selv, og som det da er en Selvsølge, at han ikke kan sætte thdeligt frem for Andre, stjønt han maaske indbilder sig selv og kan indbilde mange Andre, at Udtrykkene derfor ere saa dunkle og usorstaaelige, sordi Tankerne ere saa originale og saa umaadelig dhbe.

Disse Kunster er ikke nye. Quintilian siger, at de vare ikke nye i hans Tid, for 1800 Aar siden; thi han fortæller, at han hos Livius har læst om en Lærer, som pleiede at opmuntre sine Disciple til at "formørke" det, som de vilde sige. Han fortæller ogsaa om En, hvis Tilhørere klagede over, at de ikke forstode ham, og som da svarede: Saa meget des bedre; jeg forstod det heller ikke selv. Han taler ogsaa om Mænd, som anse sig selv for talentsulde, fordi der udsordres Talent til at sorstaa dem. (Quint. Inst. VIII. 2. 18–21.) Der sortælles, siger Dr. Broadus, at i Lamaklostrene, hvor de buddhistiske Krosessorer holde Forelæsninger, er det Regelen, at jo dunklere og usorstaaeligere deres Utdryk ere, desto sublimere ansees de for at være; og han lægger til: "Ak, at der ogsaa er Evangelie-Brædikanter, som give efter for denne jammerlige Fristelse!"\*

<sup>\*</sup>Den samme Forsatter gjør opmærksom paa en anden Feil hos mange Stribenter og især hos mange Talere, hvorbed ogsaa Tanken forvirres, nemlig "den brusende Ordrigdom eller Ordssom, der er saa vel skiktet til at vække Beundring hos meget uvidende eller halvkultiverede Folk. 'Hvilket Herresdømme han har over Sproget!' 'Hvor han har Ordet i sin Magt!' heder det, medens der med større Sandhed kunde siges: hvilket Herredømme Sproget eller Ordene have over ham! Thi Ordsorbindelserne sproget eller Ordene have over ham! Thi Ordsorbindelserne sproget eller Ordene have over ham! om en Ting, som falde ham ind, i Stedet for sørst at danne sig en klar Forestilling om den Tanke, som han ønster at fremstille for Andre, og saa at søge de mest passende Ord til at

"Saaledes gjorde iffe St. Paulus", bemærker Pontoppidan; "thi efter 1 Kor. 2, 1 kom han ikke til dem med prægtige Ord og menneskelig Visdom; det er, han filosoferede ikke oder menneskelige Subtiliteter, som den Gang var paa Moden i Grækenland; ikke heller perorerede han med opskruede høie og hyperboliske Talemaader, men dog se vi i Sandhed, at Paulus har været baade en god Logikus og en god Rhetor: grundigt tænkte han, tydeligt talte han, og hvad han fremfor de øvrige Apostler havde forud i menneskelig Erudition, af Gamaliels Stole, det anvendte han saa vel, at han fremfor Andre ogsaa derved blev Gud et bestemt Redskab til at bære hans Navn for Hedningerne." (Coll. vast. 292.)

Skjønt nu vistnok baade Fraserne og de høitravende og dunkle Ordføininger allerede i fig felv ere dels taabelige, bels uærlige, saa vilde de dog itte være egentlig farlige, naar der ikke blev gjort anden Brug af dem end den, at forfængelige og opblæste Mennesker brugte dem til derved at staffe sia Beundring for godt Risb. Dette er dog desværre langtfra Tilfældet. Er Frasernes Udseende rimeligt. og vinde de Indgang hos Folk, saa er det let at se, at man bed deres Sicely, nemlig ved at giøre Slutninger fra dem. kan afftedkomme ubodelig Skade og forvende Folks Begreber endog i de vigtigste og helligste Spørgsmaal. Fraser — især tvetydige Fraser — og paa dunkle Talemaader bygges nemlig ofte med ftort Held falfte Slutninger, Stinbeviser eller, som man kalber dem, Sofismer (fallaciæ). Især er dette Tilfælde, naar de Ord, som bruges, ere af det Slags, som have flere Betydninger, sag at Paastanden er sand, dersom jeg tager Ordene i en Be-

fremstille ben i. Han 'har Sproget i sin Magt' paa samme Macde, som Rhtteren har Hesten i sin Magt, naar den løber løbst med ham."

tydning, men usand, dersom jeg tager dem i en anden Betydning. F. Ex. den Sætning: Kristus er kommen sor at gjøre Menneskene frie. Lager jeg her Ordet "frie" i den Betydning, hvori den hellige Strift bruger det, nemlig frie fra Synd, Oød og Satans Rige, da er Sætningen en af de herligste Sandheder, en af vore Lroesartikler. Lager jeg det derimod i den Betydning, at Kristus er kommen sor at gjøre Menneskene frie her i den udvortes Berden, frie fra verdsligt Herredømme og Magt osv., da har jeg gjort en Frase deras, og det en af de stjændigste og farligste og dersor en af dem, som mange Folk like bedst at høre, — og de mange Slutninger, som da kan bygges paa denne Frase, ere naturligvis salfste Slutninger eller Sosismer.

Falste Slutninger kan man ogsaa bygge paa Sætninger eller Paastande, som ikke tydeligt udtales, men som sorudsættes eller underforstaaes. En Sosisme af denne Art, som jeg nedensor skal give Exempler paa, saar man i Stand ved i en Strid at bevise en Sandhed, som Modparten ikke har negtet. Wan siger ikke ligesrem, at Wodparten har negtet denne Sandhed, men man gjør sig dare under Striden stor Umag sor omhyggeligt at bevise den; derved kan man nemlig let narre Tilhøreren eller Læseren til at slutte, at Modparten virkelig har negtet den, thi "ellers behøvede man jo ikke at bevise det", mener den troskyldige Læser.

Er nu Udgangspunktet falstt, eller er en af de første Slutninger salst, saa vil lettelig hele den derpaa byggede Udvikling blive falst, som f. Ex. naar Prof. Sverdrup bygger en hel Ashandling om Kirken og de kirkelige Samfund paa den Antagelse, at de forskjellige indbyrdes stridende Kirkesamfund er "Lemmer paa Kristi Legeme". Det forholder sig hermed som med et Regnestykke. En ubetydelig Feil i Begyndelsen vil paa en eller anden Maade have sin Virkning gjennem hele Regningen, og ligesom det ofte

slet ikke er saa let at finde Feilen i Regnestykket, saa er det ogsaa i en Tankerække. En seilagtig Tanke, en skjæd Opsattelse kan gaa igjennem en hel Ashandling, ja gjennem en hel Bog, uden at det altid er saa let at paapege, i hvilken Tanke det er, at Feilen er begyndt. Det ser ud, som om den ene Tanke rigtigt fulgte af den anden, og dog er man overbevist om, at den hele Fremstilling er salsk, fordi man nemlig kan bevise, at det nødvendige Resultat af Fremstillingen strider mod, hvad man ellers ved er en urokkelig Sandhed. Det er ikke altid saa let bestemt at paapege, hvori Feilen i den salske Udvikling er at sinde, hvad enten nu Udgangspunktet ikke er tydeligt angivet, eller der er gjort en sossississe Sutning etsteds, som har skjult sig i dunkle og høitravende Ord.

Ligesom bet nemlig er vist, at jo klarere en rigtig Tankeræffe er fremstillet, desto lettere vil den bringe Overbevisning med sig, saaledes er det paa den anden Side ogsaa vist, at naar en urigtig, sosistisk Tankesølge blev simpelt og greit fremstillet, saa skulde der ikke stor Kunst til at kljønne, at den var urigtig og sosistisk. Anderledes er det, naar Fraserne og Sosismerne fremtræde i høitravende og dunkle Ord. Fo mere dunkel og indviklet Fremstillingen er, desto lettere vil den undgaa at blive opdaget som usund, og desto lettere vil den bedrage maaske baade Forsatteren selv og Andre.

Bi norste Amerikanere have ikke før i Tiden været frie for Fraser og Sosismer. Bi have havt nok af dem i de forskjellige Stridigheder mod den norske Synode. Et af de almindeligste sosistiske Kunststykker har været det ovenomtalte, at vore Modstandere med stor Fver have bevist, hvad vi aldrig have negtet, og med stor Fndignation have negtet, hvad vi aldrig have paastaaet. Saaledes har man i Aarevis holdt paa med at bevise, at et Wenneske bliver retsær-

diagiort alene ved Troen, for saaledes at give det Udseende af og fag Læseren til at gjøre den falste Slutning, at vi neatede dette, eller at vor Lære i sine nødvendige Følgeflutninger stred berimod. Ligesga har man med stor sofistisk Rlid vist, hvor stadeligt, fordærveligt og stjændigt Slaveriet har pæret ført, for saaledes at give det Udseende af, at vi neatede dette, eller at vi vare Benner af Slaveriet og forsbarede Thranni og Grusombed. Fremdeles har man med samme Sofisteri kraftigt benegtet, at ethvert Menneste, der bliver absolveret, kommer i Besiddelse af Spudsforladelse. for at give det Udseende af, at vi havde paastaaet dette, eller at det fulate af vor Lære. Fremdeles har man i den seneste Tid med stor Kraft og mange Fraser benegtet, at den lutherste Kirke er den eneste saliggiørende Kirke, som om vi nogenfinde enten havde tænkt eller sagt dette. har man ogsaa med det samme uærlige Sofisteri idelig henkastet mange enkelte grobe Beskyldninger i klingende Fraseform om Præstevælde, Foragt for Vættelse, Lægmands. virksomhed, ægteskabeligt Forhold mellem Bræft og Menighed, hemmelige Konferencer oft., og alt dette dels ligefrem, dels mere underhaands gjennem de nys omtalte "Beviser", dels ogsag under den ovenfor omtalte Fraseform "bet er en Kjendsgjerning" eller "som bekjendt lærer den norste Spnode" eller "det er despærre uimodsigeligt" eller At dette har været et virksomt Middel i Rirke-Lianende. politik, er allerede i sig selv rimeligt og er desuden klart af den Indgang, som disse paa denne Maade fremsatte Usandheder have havt hos manafoldige af pore lettroende eller fanatiserede Landsmænd. I mine Sine er dette klart af ben N. D. Konferences Siftorie; thi det er min Overbevisning, at hvad der væsentligt holder denne sammen, er det paa denne Maade vedligeholdte Fiendsfab mod den norste Synode. 3 sig selv har den neppe noget tilstræffeligt Enhedsbaand, aldenstund det er vitterligt, blandt Andet af dens egne Aarsberetninger, at dens Præster og Professorer indbyrdes iffe er enige i Troen.

Som sagt. Fraser og Sofisterier er iffe noget unt Fænomen i vor norsk-amerikanske Erfaring, og dog er det netop de nyeste Aabenbarelser af denne Art, som have bragt mig til at forsøge at giøre obmærksom bag dem. At vi nemlig i Avijer som "Standinaven" og de fleste andre Blade, baade i Redaktionsartikler og i Indsendelser, faa se Fraser og Sofisterier, ofte mere end Common Sense og Sandhed, det vilde itte overrafte os; det ligger desuden for en stor Del, jeg habbe nær sagt med Rødvendighed, i den Maade, hvorvag Avisernes Læsestof bliver til, men at et firkeligt Tidsskrift, der har sat sig som sin Opgave "at bringe den norste Menighed i Amerika til Bevidsthed om sig selv", fal byde fine Læsere saadant Stof, Fraser, Sofismer og dunkel og høitravende Ordbram, det havde jeg Det burde maaste ikke — med hin omtalte iffe pentet. Opaque for Die - operraffe os sag meget, men høist bedrøveligt er det og harmeligt tillige: bedrøveligt, naar der tænkes paa den store Skade, saadant Snak kan virke baade paa et fundt Aandsliv i Almindelighed og paa fund Kristentro i Særbeleshed, og harmeligt, naar man betænker. hvad de aabenbart fortrinlige Aandsevner, som Gud har givet hine Mænd, vilde kunne udrette, om de beskedent havde villet underkaste sig den Aandstuat, der fordrer, baade at man stal have grundigt gjennemtænkt og selv lært det, hvori man vil være Lærer for andre, og at man iffe stal forhaste sig med Domme om de Ting, man ikke kjender til.

Med hjertelig Bedrøvelse og med en Harme, som jeg ikke tror at burde stamme mig over, har jeg gjennemlæst D'Hrr. Prosessorers Kvartalstrift. Jeg har ikke "fløiet det igjennem", men læst det, ethvert Stykke slere Gange; thi

jeg er bange for en oversladist Dom og for den Uretsærbighed og Partisthed, som alle Mennester af Naturen ere tilbøielige til, og jeg har stræbt ikke at glemme, at med den Maade, som vi maale med, skal os igjen tilmaales.

Feg havde først tænkt at gjennemgaa det hele Kvartalskrift og citere de vigtigste Fraser, Sosismer og "formørkede" Tanker, som sindes deri; men denne Plan har jeg maattet opgive, da jeg ikke vilde kunne saa Plads til en saa stor Blomstersamling. Feg saar lade mig nøie med nogle enkelte, og den kyndige Læser vil selv kunne sinde slere, om han ønsker det; der er ikke langt imellem.

Feg tror ikke, jeg begaar nogen Uretfærdighed, naar jeg indrømmer Prof. Oftedal Forrangen. Hans Talent som Frasemager vil være indlysende af sølgende Exempler, tagne af Kv. Skr. 1ste Hefte:

- S. 12 finde vi en af Professorens "Kjendsgjerninger", nemlig den, at i "Verdens efterkriftelige Udvikling" "fremtræder Fremffridtet" "i Aanden som Frihed, d. e. større og større Personlighed og versonligt Ansvar for Alle". Dette er en Frase og faar hverken Indhold eller Sandhed ved at kaldes "Kjendsgierning". Efter Guds Ord gaar for det Første ikke "Verden" som saadan fremad i Aandsfrihed. Alle vantroe Mennester ere nu som før i Trældom. be Menneffer blive frie, hvilke "Sønnen faar frigjort". Dernæst kan ikke "Frihed" defineres som "Bersonlighed" og "personligt Ansvar". Deraf vilde nemlig følge, at en Bantro, et Berdensbarn, som efter Guds Ord ingen Frihed har, altsaa heller ikke vilde have "Personlighed", hvilket er Det er fandt, at den, der har hørt Kriftendomablurd. mens Ord, har større personligt Ansbar end den, som iffe har hørt det, men dette er ikke et "Fremskridt i Aanden" og kan ikke kaldes "Frihed".
  - S. 13 udvikler Prof. D., hvorledes det naturlige Men-

neste, der vil havt Magt og vil have Frihed og "stræber efter at tage disse som Rov fra Gud", i Virkeligheden gaar glip baade af Magt og Frihed, saa "tilslut ved man ikke, hvem der er mest Slave, 'Herren' eller 'Slaven'. Denne Selvmodsigelse og Selvudtømmlse ligger i Syndens Væsen og Virkelighed".

Efter disse Tanker, der jo i en Henseende ere ganffe rigtige, sætter Prof. D. følgende Frase og Sosisme:

"Det er derfor, at alt Slaveri, — som Udtryk for det naturlige Menneskes Forhold udensor Kristus —, er 'i sig selv' Synd og antikriskeligt."

Here der brugt, nemlig om det udvortes borgerlige Forhold.

Meningen er altsaa: Alt Slaveri som Udtryk sor det naturlige Menneskes Forhold udensor Kristus — den aandelige Ufrihed altsaa, der deles baade af de i Berden saafaldte Herrer og de i Berden saakaldte Slaver, — er i sig selv Synd og antikristeligt. Dette er med Hensyn til Udtrykket en ussel og med Hensyn til Indholdet en dum Frase; thi det er dumt under opsyltede Ord at fortælle os, at det, som er syndigt (det naturlige Menneskes Forhold udensor Kristus), det er Synd, og det er usselt at ville narre den hastige og ukyndige Læser til at tro, at man har sagt noget Andet, end man har sagt.

Dersom Fr. O. mod Forventning stulde sige: Nei, jeg mener virkelig det udvortes Forhold, at En er Herre, en Anden Slave i den borgerlige Verden, da vil han maaste forklare os: 1) om det er dersor, at Slaveri (det udvortes borgerlige Slaveri altsaa) er Synd, fordi man tilssut ikke ved, svem der er mest (udvortes) Slave, Herren eller Slaven, men dersom Herren virkelig havde Magt over Slaven, saa var det ikke Synd; og 2) om to vantroe Mennesker, en Herre og en Slave, vilde blive mere frie i dette Ords rette aandelige Betydning, naar det udvortes Slaverisorhold var ophørt, eller om de ikke meget mere ligefuldt vare Syndens Trælle.

Strax nedenfor finde vi en anden: "Græferne habde søgt Frihed i Idealernes Sfjønhed." Her tales, vel at mærfe, (hvis der overhovedet tales om Noget), om udvortes Frihed, og den have Græferne ikke "søgt i Idealernes Sfjønhed".

S. 14 læse vi Følgende: "Om alle Koms Borgere vare blevne Kristne, vilde den romerste Keisertrældom have været en Umulighed. De Kristne vilde med Rødvendighed have dannet sig en Statsforsatning efter sit eget Bæsen, Friheden; en Stat, hvori Alle vare lige frie og lige mægtige, fordi Ingen vilde søge eller trænge mere Frihed eller mere Magt, end det personlige Bærd, det betroede Pund tilsagde. At dette vilde have udviklet sig ganske naturligt, viser Historien."

Dette er Fraser og Sosismer. Feilen er, at Betydningen af Ordet Aristne ikke angives. Dersom nemlig Ordet Aristne tages i Betydningen "sande Aristne", saa hver eneste romersk Borger var og til sin Død forblev et sandt Guds Barn og dertil udrustet med en saadan Bisdom, at hannsiagtigt kunde afgjøre, hvor megen Frihed og Magt der tilhører ham ester "hans personlige Bærd, det betroede Pund" — saa vilde det, som Hr. D. siger, maaske være sandt. Dersom der med Ordet Aristne menes Mennesker, der høre til den kristne Kirke i Berden, modsat Henninger, saa er det usandt. Faren er nu, at den Tanke, der kun under den sørste (barnagtige) Forudsætning maaske var gyldig, overføres paa virkelige Tilstande i Berden.

Og saa denne dristige Appel til Historien! Er det da Hr. D. aldeles ligegyldigt, om han gjør sig latterlig, siden han ester en Paastand som den ovenstaaende beraader sig paa Historien? Dette Slags Sosisteri gaar igjennem det hele Styffe, idet Hr. D. meget nemt tager Ord som Frihed, Lighed, Magt, Liv osv. snart i en og snart i en anden Betydning, medens det paa de vigtigste Steder ikse er muligt at se, i hvilken Betydning Ordene tages.\*

Exempler: S. 15 heber det: "Det er atter en uimodigelig Kjendsgjerning, at i Løbet af 300 Aar havde Kriftendommen, trods Blod og Baal, gjennemtrængt Berden med fit Frihedsliv, saa at Berdensmagten stod og stjalv for Israels Kjæmpe." Hvad menes her med "Frihedsliv", "Kriftendommens Frihedsliv"? Er det Guds Børns aandelige og nødvendige Frihedsliv? Havde det gjennemtrængt Berden? Eller er det den for Guds Børn væsentlig ligegyldige Frihed i det Udvortes, som er "Kristendommens Frihedsliv"? Og er der i alt dette nogen uimodsigelig Kjendsgjerning?

S. 16: "Det er Verdens Instinkt, som dømmer sig selv og erkjender, at der ingen Livskraft er uden fra Kristendommen. Derfor maa denne tages til Rov, om Verden skal kunne leve 'sit Liv'."

Hode Slags "Livskraft" menes her? Kraft til det sande Liv kan Berden ikke saa ved at "tage Kristendommen til Rov". Kraft til at leve "sit Liv" trænger Berden ikke til at hente fra Kristendommen og saar den ikke heller ved en udvortes Tilegnelse af denne. Det turde vel Widdelhavs-Landenes Historie godtgjøre. At en kløgtig Politik under

<sup>\*</sup>Jeg har vistnot tænkt mig Muligheden af, at Hr. O. virkelig ikke erkjender den væsenklige Forskjel paa indre og hdre Frihed, Lighed o. s. v., men jeg har ikke troet det tilsladeligt at gaa ud fra denne Forudsækning.

visse Forhold kan erkjende det som et heldigt Middel sor dens Formaal at erklære sig sor Kristendommen, er en anden Sag.

Sammesteds: "Aristendommen havde skabt et nyt Livsprincip: 'Personligheden', den Enkeltes Værd, hans Net og Ansvar sor Gud." Dette er meningsløst, og den Mening, som kunde synes at være deri, er ikke sand, enten saa Hening, som kunde synes at være deri, er ikke sandelige Liv, som skager "Liv" i Betydningen af det nye aandelige Liv, som skjenkes ved Gjensødelsen, eller ikke. Kristendommen kunde maaske siges at have bragt et nyt Liv ind i Berden, men ikke at have skabt et nyt Livsprincip; og naar der saa end ydermere sortælles, at dette nye Livsprincip er "Bersonlighedens" osv., da er dette ikke sandt, medmindre Mennesket ikke var Menneske, sør Kristendommen kom ind i Berden, hvilket er absurd; thi det hører til Menneskets Natur at have "Bersonlighedens Bærd, Net og Ansvar for Gud".

S. 17 giver Hr. D. os følgende overmaade mærkelige Oplysning om Reformationen: "Som ved Kristi Tider gik det" (ved Reformationen) "op, at Menneskets Bestemmelse er at være frie og lige, som de Troende suldkomment vil blive i Saligheden."

Hond er Meningen? Er her Tale om aandelig eller legemlig Frihed? Efter Sammenhængen spnes det Sidste at være Tilsælde, thi der tales om "Verdens" Udvikling, om Fyrstedespoti og saadant Mere. I denne Betydning har Frasen ikke engang den stakkels Ros at være af Hr. D. Den er en Gjentagelse af, hvad det siden den rationalistiske Tid har været Skik at tilskrive Resormationen, nemlig VEren for Revolutionen.

Og saa den mærkværdige Oplysning at Wennestets Bestemmelse er (her i Verden altsaa) at være frie og lige, som de Troende suldkomment ville blive i Saligheden. Hvad menes her med "Bestemmelse? Er Hr. D. Kommunist og Socialist? eller venter han det tusindaarige Rige? Den staansomste Opsattelse turde være den, at han bare er Stvadronør.

S. 19 fortæller Hr. D., at "de bogblinde Hoveder . . . mærke ikke, at al Livskraft, alle Livsideer dog tilslut er hentet fra Kristendommen". Frase! Lages Livskraft og Livsideer i Bethdningen af Kraft til og Erksendelse af det evige, sande Liv, saa er vel det sandt, at dette alene kan hentes fra Kristendommen; men derimod er det ikke mere end halvt sandt, at denne Livskraft og disse Livsideer ere blevne optagne af Berden og have gjennemtrængt Berdenstulturen, hvilket Hr. D. vil bevise. Lages hine Ord i sin almindelige Bethdning (og det er vel Meningen, siden der staar: al Livskraft og alle Livsideer), saa er Sætningen uden sund Sands.

Baa samme Side fortæller Gr. D. 08 fremdeles, at "Reformationen bar vist Beien til at afkaste Aprsteaaget". Dette er i en Benseende den mærkeligste af Br. D.'s Fraser. Tages""Fprsteaag" i Betydningen af Fprsternes Magt over Sambittigheberne, saa er Sætningen sand. Men det er despærre, som Enhver af Sammenhængen kan se, gabenbart, at Sr. D. med "Fprfteaag" mener Fprfternes Magt i Staten, og da er denne Sætning en skammelig Bagvaskelse mod Reformationen. Den minder om Logiken i Achabs Beikuldning mod Elias, at han "forstprrede Israel", med den Forstiel, at Gr. Q.'s Redlif er ment at stulle være bifaldende, medens Achabs er dadlende. Det heder, at "Reformationen har vist Beien" ofv. Menes dermed, at Reformationen gjennem Misbrug har givet Anledning til en Forverling og Sammenblanding af indvortes og udvortes Frihed, saa er Sætningen sand; men Br. D. roser jo netob Reformationen for denne Beivisning og roser altsag Reformatorerne for, at de have villet vije Folket Bei til at "affaste Fyrsteaaget"; thi Hr. D. klapper jo i samme Stykke Luther paa Skulderen og siger, at han "er klar over sig selv". Det manglede blot, at Hr. D. ligesom den rationalistiske Dogmatiker i 1817 havde dediceret sin Ashandling piis manibus Lutheri.

Fremdeles finde vi paa samme righoldige Side, at Germanerstammerne vare "et Stof, en Materie, et nyt, kraftigt Legeme, i ganste særegen Grad skiffet til at modtage og gjennemtrænges af det nye Liv, Kristendommen med dens Friheds- og Ligheds-Tanke". Hvad betyder her Friheds- og Ligheds-Tanke? Gjælder det legemlig eller aandelig Frihed? Menes aandelig Frihed, saa er Udtrykset maasse sorsvalligt, men ikse "to the point" i Hr. D.'s Udvikling, som netop gjælder den udvortes, legemlige Friheds Udvikling; og dersom der menes den udvortes Frihed, saa er Udtrykset "to the point", men ikse sandt, thi Kristendommens "Tanke" er ikse paa udvortes Frihed og Lighed, dertil er den, Gud være lovet, meget for fri og for herlig.

Prof. Sverdrup synes med al sin Overslod paa Ord dog at tale rimeligere end Prof. Ostedal. Fraser kan dog ogsaa han slaa om sig med, det har jeg tidligere paapeget i en udsørligere Gjennemgaaelse af hans Opsats i 1ste Seste om Kirken og de kirkelige Samsund.\* Gjennem den ene Feilslutning ester den anden, alle byggede paa en og samme

<sup>\*</sup> I Kvartalstriftets andet Hefte har Brof. S. givet Besyndelsen af den bebudede "historiste Belhöning" af sin ovensnævnte Ashandling. Bed denne historiste Belhöning er der for nærværende Siemed ikke noget Særdeles at mærke. Den er forstaaeligt strevet, og i enkelte Hensender er Fremstillingen efter min Mening god og tiltalende. Kun lider det Hele af Berbositet. Uden at Noget var tabt, tror jeg, at Stykket kunde være strevet paa Fjerdedelen af det Areal, som det nu indtager, Prof. S. belnser her den Del af sin Ashandsling, som indeholdt de af os Alle almindelig anerkjendte

Missorstagelse, kommer han der til de utroligste Resultater, nemlig at Kirkens Deling i (indbnrdes uenige) Samfund er baade auddommeliat oa menneskeliat berettiget. — at ethvert af disse uenige Samfund har sin Ret til at bestag som selbstændige Lemmer vag Kristi Legeme, ligesom Die, Sagnd og Fod paa det mennestelige Legeme, — at Kampen mellem disse Kristi Lemmer er nødvendig til Kristi Legemes Trivsel og Fremsfridt paa Sandheds-Erkjendelsens Bei m. m., hvilfet Alt finder sin Afflutning i følgende glimrende Frase eller, om man vil, Nonsens: "Det er under denne Gang" (stal vel være: Ramp), "at det ene Samfund hæbder fin Erkiendelse af Sandheden ligeoverfor det andet, den Enfidighed, hvormed Enhver faftholder Sit og maa fastholde Sit, bringer hver Side af Sandheden frem i dens ffarpeste Ins, og de hvasseste Laaben svinges med øvede Hænder, og Sandheden lider ikke, thi dens Ins stinner kun saameget flarere, jo freidigere dens forstjellige Momenter fremholdes, og Kiærligheden lider ikke, thi Kampen er i Berrens altledende Saand Midlet til, at Antikristens Gierning standses og opholdes der, hvor endnu Kiærligheden til Sandheden er ftørre end Partisygen og Lysten til egen Vere, og den er Midlet til, at Antikristens Gierning bliver gabenbar endog for de Enfoldigite der, hvor Kiærligheden til Sandhed er bleven ivagere end Begjærligheden efter Magt." (S. 41.) Sea sfal ikke prøve paa at gjennemgaa disse Fraser; jeg vil blot exempelvis bede Læseren selv forsøge at forklare sig, hvorledes den Omstændighed, at Antikristens Gierning dels standses, dels aabenbares, kan være et Bevis for eller Aarjag til, at "Riærligheden ikke liber". Ran "Riærligheden

Sandheber, og Belhøningen indeholder ikke noget væsentligt Rht. Et og Andet, som kunde være at bemærke, forbigaar jeg her, da det sammenlignelsesvis er Ubethdeligheder.

iffe lide" (Stade nemlig), fordi om Antifristens Gjerning standses eller aabenbares?

En Frase fra Prof. Sverdrups Pen, som ikke lettelig vil blive glemt, fordi den stiller hans Selvkritik i en saa mærkelig Belysning, er de usorsigtige Ord i hans aabne Brev til Prof. Johnson og Caspari: ("Skandin." 18de Juli 1875) "Theologiske Professorer have Intet at sige iblandt os, dersom de ikke bevise sine Beskyldninger."

Hr. Professor Gunnersen har da oasaa leveret sit Bidrag til denne Flora i et Stuffe, betitlet "Strøtanker". (Titelen innes mig ilde valgt; thi derjom Stuffet overhovedet ifal være Noget, gjør det Fordring paa at være et kort, men sammenhængende Overblik over Verdens og Kirkens Siftorie.) Hr. G. har i dette Stuffe, efter min Formening, aabenbaret ikke alene en usædvanlig Begavelse i den oratoriste Brug af Sproget, men ogsaa Evne til en dybsindig Opfattelse. Dersom han vilde have lidt mere Respekt for fia selv og sine Læsere, sag at han ikke nedskrev sine "Lanker", før han havde tænkt dem færdige, sag de stode klare og forstagelige for ham selv. sag vilde det vist ikke være ham vanskeligt at gjøre dem klare og forstagelige for Andre. At dog iffe derfor Tankerne uden videre vilde blive "funde og sande", er der efter min Mening Grund til at befrygte. Min Grund er de saafaldte Strøtankers umiskjendelige Nands-Slægtsfab med Brof. Oftebals historiste Overblik. Saaledes som han nu sender dem ud til "Brødre og Landsmænd", ere de — dog jeg vil ikke foregribe Læserens egen Dom. Lad Hr. Prof. Gunnersen selv tale:

"Er Mennesteaanden bleven høi, eller er Slægten bleven gammel, saa Aanden har fjernet sig, den himmelste? Er Maalet rykket fjernere, saa Tiden har stjaalet fra Evigheden, i Stedet for at ville være det svindende og blivende (vlimt i dens Liv? Har Herlighedens fartærende Id fra Himlen mistet sin ophøiede Glands som Smerteslynet fra Livets Sammenstød med den evige Kjærlighed, saa Helligheden nu træder frem med afbleget Aasyn i Endelighedens sære og pripne Bæsen, stræmmende Feigheden ind i Frygtagtighedens ufordragelige Misnøie, eggende Mandigheden til dødbringende Trods? Er det det sluknede Syn paa Ophøiethedens evige Allestedsnærværelse i Kjærlighedens hele mangsoldige Liv, som har sornedret Wennesset, den Kristne osv." (S. 57.)

"Kun Et er sikkert: Antikrist rykker nær. Og han kommer med Bælde, bedaarende og hemmeligt sorsørende, lige ud af den kristne Kirkes Skjød. Løgn er hans Bæsen, Hovmod han Drivsjeder, og Magt er hans Maal.\*

"Brødre, Landsmænd! Er kun dette det sikre, det ene uimobsigelige midt under den almindelige Tilstand af Baklen og Falden og Uro og Spænding, saa udgaar der et Raab til os, mægtigt og manende: Hold i Sigte dette sikre og slut dig til Frihedens Fane, begeistret for Sandhed, sjungende af Kiærlighed." (S. 58.)

"Stille! ftille! — Hift og her er en Rift i de dunkle Skygger. Løb til, hvor du ser den, grib den og fryd dig, kom saa og seire i Kampen mod Ondskabens Magter.

"Men bort med al Feide om Smaating og Dogmer, bort med al Legen med Satser og Regler! Et er fornødent: Kjærlighed, Sandhed og Frihed i dødelig Kamp mod den Nand, kirkelig eller ukirkelig, som puster Hovmod og Løgn og Trældomsvæsen ind paa de hellige Steder, Seiren er da sikker, lad være at ingen fatter din Kjæmpen. Sikker staar du i 'Staden paa Bjerget' ved Risten i de dunkle Skygger." (S. 59.)

<sup>\*</sup> Disse fire Linjer ere tun medtagne for Sammenhængens Stylb.

Jeg tænker, det vil gjøre det. Skal jeg gjennemgaa disse Sætninger? Skal jeg lede efter en Rift i disse dunkle Skygger og, naar jeg har fundet den, "gribe" Riften? Rei — denne forargelige og for en Lærer i Evangeliet saa uanskændige Ordbram skal saa staa der i al sin indbildte Herlighed, og jeg skal tillade mig at indsøre en anden Taler, der vistnok taler noget simplere, og som vel i det Hele er anseet sor "simpel" af mange høie Aander i vore Dage, men hvis Ord ved denne Leilighed dog vist ville have Lægt sor de sleste af vore Tæsere, ligesom han jo ogsaa ellers er hørt med stor Erbødighed iblandt os, thi han var en ydmyg Mand; lad vor gamle Fader i Kristo, Dr. Pontoppidan, sige sin Mening om denne Maade at tale til Kristne paa om hellige Ting:

"Hos en Kristi Tiener bør Alting være Sandhed og fremføres i Sandhed: følgelig bør han ikke sætte sine Ord paa Struer, som det heder; ikke søge høitravende Talemaader, alimrende Lanker, artige Indfald og deslige Spilleverk, der snarere hindrer end befordrer Andagten. mer en forceret Stemme og affekterte Gebærder til, saa har man i den Mand en Harlegvin eller luftig Berson, bekbem not til at divertere forfængelige Gemytter, men ingenlunde til at føde Guds Sjord med Saligheds Rundsfab. Denne fidste bestaar i Kraft og iffe i blotte Ord eller Snat, som er godt Kiøb . . . Den, som vil tale vel, mag først tænke vel, d. e. grundigt og ordentligt, . . . og dernæst have en Færdighed i at finde saadanne Ord til at udtruffe Tankerne med, som kunne kaldes i den Materie de allerbekvemmeste. d. e. de egentligste, tydeligste og antageligste Ord, fremsatte i en naturlig Orden og med saadant Eftertryk, at, hvor de høres, der baade forstaaes og føles de.

"Her gjælder da den gamle Regel: quo simplicius, eo rectius (jo fimplere, desto rigtigere). Ja den ædle Enfoldighed . . . rimer sig bedst med Jesu Sind og hans Evangelio, hvilket i sig selv er en Guds Araft og ingenlunde trænger til at tigge eller laane en fremmed, falst Araft af verbis sesquipedalibus (høitravende, lange Ord), oratoriste flosculis (Taleblomster) eller deslige. Grundige Tanker, god Orden og klare Ord er det Bæsentlige." (Coll. past. 290 slg.)

Medens nu, som ovenfor vist, enhver af de tre Herrer Professorer har givet sine særstilte Bidrag til Kvartalstriftets Frasessom, saa have de tillige i Forening udarbeidet en Afhandling, hvori ogsaa Frasen spiller sin Rolle, nemlig en "Kakultetsbetænkning" "om Gjenfødelsen og dens Midler". Hoad er f. Ex den Sætning: "det er aabenbaret, at Gud er Kiærlighed, Kriftus Sandheden og Aanden Frihed"? Det er en Frase. Mod Ordene selv kunde der naturliavis Intet være at indvende, dersom de ikke gjorde Fordring vaa at være en Forklaring eller Aabenbarelse af "Gudslivets egentlige Bæsen"; men som en saadan Forklaring er Sætningen en Frase, og de Slutninger, som saa siden bygges derpag om Gudslivets Sæd i Verdens Ager ofv., ere mere end tvivlsomme. Som en Forklaring af Gudslivets egentlige Bæsen er det en Frase; thi med samme Ret kunde man fige, som Andre have sagt: "Faderen er Magt, Sønnen er Kiærlighed, Aanden er Bisdom." Dog, Gr. Bastor Ottefen har saa grundigt behandlet denne de Herrer Profesforers Kællesanstrengelse, at jeg kan spare videre Gjennemgaaelje.

Hoad kan Hensigten være med dette Slags Forsatterskab i Kvartalskristet? Der har oftere været gjort opmærksom paa de Ord i D'Fr. Prosessorers Program, at de ville hjælpe den norske Menighed i Amerika til Bevidsthed om sig selv; og som sør sagt, jeg tror, det kan hjælpe dertil. Men, bortseet derfra, saa maa vel Hensigten med det, de skrive, være, at det skal læses og sorskaaes. Og ere da virkelig

disse Mænd saa ganste og aldeles uden Kjendstab til vort Folk, at de for Alvor tro, at deres Læsere kunne forstaa det, som de strive? Won de ikke stulde skjønne, at de for de Allersleftes Bedkommende ligelag gierne kunde skribe Græfk fom disse høitravende Fraser? Af Konferencens Menigmand vil i det Sele Ingen kunne forstag dem. Af Konferencens Præfter ville vel de fleste forsøge dervaa, Et og andet ville de naturliquis begribe, men i det Bele ville ogsaa de staa der. Om man end vilde antage, at de havde de Forudsætninger, som fræves for at kunne følge denne høie Flugt eller dette høie Trav, saa vilde de dog neppe have den Tid og Flid, som er nødvendig, dersom man virkelig skal kunne følge med. Feg tvivler iffe paa, at de, om dette var Tilfældet, ogsaa vilde gjøre den samme Erfaring, som jeg Som det nu er, frigter jeg for, at de allerflefte lade sig narre af de store Ord.

Feg tænker mig, kjære Læser, at du nu, efter hvad jeg her har skrevet, kunde gjøre omtrent følgende Indvending: "Wen er da nu alt dette at gjøre saa skort Bæsen af? Her er nogle unge Wænd, som i sin Selvtillid skodronere lidt med Fraser og høitravende Ord; nu — det er jo dog, som du selv har sagt, en meget almindelig Skrøbelighed, og disse Wænd mene det maaske meget godt og kunne med Tiden rette paa slige Skrøbeligheder."

Dertil vil jeg svare, at det kan vel synes, som det var ifke saa farligt, og som om det derfor ikke var "Stort at gjøre Bæsen af"; men det er ikke saa. Ester min Overbevisning er der nemlig Fare og derfor Pligt sor den, som ser den, til at give Advarsel. De Mænd, hvis offentlige Arbeide jeg her har omtalt, have nemlig en overmaade vigtig Stilling iblandt vore Landsmænd; de ere Lærere i Kriskirke og tilmed satte til at uddanne Andre til Lærere i Kirken. Deres personlige Oprigtighed har jeg Intet med at

gjøre; ben har jeg hidtil ingen Ret havt til at drage i Tvivl. Kan Et og Andet spnes mig usorklarligt, saa ved jeg jo ogsaa, hvor let en Samvittighed kan sorvirres. Oprigtighed er vel nok, men naar En i al Oprigtighed gjør det, som er ondt (f. Ex. Joh. 16, 2), saa er det vel Tid til, om muligt, at standse ham, og naar En i Oprigtighed bringer Sandheden i Foragt og Kristi Kirke i Fare, da er det Tid til at raabe i Gevær.

Fare er der nu i foreliggende Tilfælde, efter min Overbevisning, allerede i de prægtige Fraser og de høie Ord; thi dersom det Uvæsen faar Fremgang, da "taber Kristi Kors sin Krast" (1 Kor. 1, 17). Hoor nemlig Kristi Kors sin Krast" (1 Kor. 1, 17). Hoor nemlig Kristi Kors stal kunne vevise sin Krast, der fordres et Alvor, som hindrer En i at iade sin Tunge eller sin Pen løbe med umodne Tanker og klingende Ord, og der fordres en Ydmyghed, der tillige udelukter alle hovmodige Forsøg paa ved selvkloge Slutninger at ville ræsonnere sig til Svaret paa de Spørgsmaal, hvis rette Besvarelse Gud har aabenbaret os i den hellige Skrist. (Saaledes s. Ex. Læren om Gjensødelsen, om Kirken og Partier i Kirken.)

Dog — det, som er den største Fare, det er, at en usund Theologi stjuler sig under de klingende Ord, og at virkelige Bildsarelser letteligt paa denne Maade umærkeligt indsnige sig i Læsernes Sind.

Jeg har i en tidligere Artikel gjort opmærksom paa den Lære om Kirken og de kirkelige Samkund, som søres af Pros. Sverdrup, en Lære, efter hvilken Sandheden bliver et Problem, en Gaade, til hvis Løsning man kun kan komme gjennem Kampe. Aarsagen dertil maa igjen være, enten at den hellige Skrift i sig selv ikke er klar nok til, at vi af den kunne se Sandheden, eller at Gud ikke vil give os den nødvendige Hjælp til at tro Skriftens Ord — enten sordi nu dette ikke behøves, eller sordi Skriften ikke er bestemt til at

veilede os til al Sandhed. I ethvert Fald vil Virkningen af denne Lære blive, dels at man "misbruger Guds Ord til at lyve og fkuffe med" og henfalder til al Slags Sværmeri, dels at man først begynder at mistvivle om Guds Ord, dernæst at foragte det og endelig bliver ligegyldig for al aandelig Sandhed.

Pastor Ottesen har for nogle Uger siden paapeget, hvilke nye Lærdomme om Gjenfødelsen der ligger stjulte under de høitravende Ord, i hvilke Fakultetsbetænknigen om denne Sag er affattet.

Endelig har jeg i ovenstaaende Uddrag, hovedsageligt i de af Prof. Oftedals Artikel tagne, vist, hvorledes der tales om "Frihed" paa en saadan Maade, at den enfoldige Tæser (saavidt han forstaar Noget deras) ikke vel kan komme til anden Slutning end den, at det er de Aristnes Bestemmelse og Opgave her i Berden at opnaa en vis Grad af udvortes, borgerlig Frihed og Lighed, og at Reformationen har vist Beien til denne "kristelige" Opgaves Løsning ved at lære Folk at afkaste Hyrsteaaget osv. Dette er en ligesaa skjændig som farlig Nedværdigelse af Aristendommens herlige Frihed, og saa meget farligere, fordi den ved Hjælp af Begredssorverling og ved Hjælp af Menneskenes kjødelige Sind saa let saar Indgang hos Mange.

Saa ftort et Gode som udvortes Frihed er, saa er det dog kun et udvortes, timeligt Gode. Smigres nu Mennessenes kjødelige Sind med den Lære, at de have Ret til at tragte efter timelige Goder, efter "Berden og de Ting, som høre til Berden", som nødvendige Goder, der høre med til deres Kristenkald og deres "Bestemmelse", saa er det ikke vanskeligt at se, hvor det bærer hen med deres Kristendom; da er det sørste Skristendom; da er det sørste Skristendom; (Frigjørelse). Og J, som lære Saadant, ser J til, hvorhen J søre dem, hvem J ere satte til at veilede! Won J søre

dem til Frihed? Nei, tilbage til Berdens fattige Børnelærdom føre 3 dem og besvige dem for den Frihed, til hvilken de ved Taaben ere indviede, og til hvis Herlighed det netop hører at gjøre dem uafhængige af alle jordiske Kaar.

Her jeg forlader Kvartalstriftet er der endnu et Styfte deraf, som jeg "til Advarsel" tror at burde omtale. Det er en liden Artifel, oversat fra Tydst, forsattet af Herder, siges der, og betitlet "Gudsprædikanten".

Horfor er denne "Gudsprædikant" fremstillet for os "Brødre og Landsmænd"? Efter de udhævede Steder at dømme maa jeg antage, at der her skal være fremstillet os en "Gudsprædikant" til Beundring og mulig Efterfølgelse. Der er ogsaa i Stilen Et og Andet — det Korte og enten virkelig eller tilspneladende Prægnante —, der gjør det rimeligt, at Kvartalskriftets Udgivere i dette Stykke har fundet Roget, der rigtigt var efter deres Sind.

En enfoldig Kristen vil dog neppe tro sine egne Sine, naar han ser, hvad Slags "Gudsprædikant" Kvartalskristet anbefaler os. En Kristusprædikant er det ikke. Der er skrie et Ord, som ther paa, at han prædiker noget Evangelium sor Fattige eller noget Naadesord sor bange Syndere. Langtsra! "Denne Mand taler ikke Bibelens Sprog", staar der (S. 62), og det er sandt;\* men naar der siges: "han sører mig ind i dens Indhold", saa tror jeg ikke, at det er sandt. Thi "denne store og sjeldne Mand", "hos

<sup>\*</sup>Hovefor stal man bruge nhe, kunstige og oftest slettere Ubtrhk om gamle Sandheder? "En Kristen", siger Claus Harns, "ber har lært Sproget i Residentsen, finder ikke Behag i et saadant Patois (plat, daarligt Sprog). Nei, hold Dem til Sproget, som det bliver talt i Residentsen og ved Hosfet, ved vor Konges Hos, af hans første Embedsmænd, de hellige Apostle, saa kan ogsaa Menigheden strax høre paa Dem, hvor De kommer fra." (Pastoraltheol. 1, 67.)

hvem man lærer at kjende Dyd, Situationer og Religioner", — hvad virker han efter Forfatterens Sigende paa fin henrykte Tilhører? Fo Følgende: Lidt efter Lidt maler han et Billede, et levende, fangende, fængslende Billede, i hvilket Tilhøreren anskuende erkjender Dyden og først smager den første Grad af Bellyst, den at tænke en god Handling, dernæst "smager han den anden Grad af Bellyst, ikke den at tænke en god Handling, men at tænke den som sin: — at ville den!" (S. 63.)

Nu er da Tilhøreren "besluttet", og samme Tilhører ivørger og fortiætter derefter sagledes: "Svad mere stal han" ((Judsprædikanten) "gjøre? storme ind paa mig, at jeg sfal tilkiæmbe mig Nagdens Giennembrud, at jeg i min Lediggang stal slæbe mig afsted fuld af sværmende Erfaringer, levende død og naragtigt veltilmode? — Nei, han viser mig atter min Sfære, min Berben, mit Ralb og mit Sea ser noie, hvortil jeg har besluttet mig, nagr og hvorledes, og hvorfor vi mag gjøre det. Seg beslutter mig endnu engang, og nu træder han" (Gudsprædikanten) "med mig frem for Gud, for at mit frembragte Sjerteoffer ffal dritte Simlens Glød, - han giver mig fin Belfignelse, sit Raad, — hvad han kan give mig. — Sans Prædiken er tilende - Gud! hvis Bevidstheden om redelige Beslutninger er nok til at træde frem for dig, Dommer! Her er jeg i dette Dieblit."

Er det dette Slags "Gudsprædikanter", som "den norske Menighed i Amerika" kan vente sig fra Minneapolis? og er det dette Slags Prædikener, ved hvilke man vil "bevare gjennem de norske Menigheder Luthers enfoldige Ariskenlære", saaledes som D'Frr. Beenaas og Oftedal etsteds have sagt, at de ville? Jeg har allerede gjort opmærksom paa, at denne "Gudsprædikant" ikke taler et Ord hverken om Synd eller om Naade. Jesu Navn nævnes end ikke. Det

stal maaste "underforstaaes"? Feg kan ikke indse, at Forfatteren i sin Beskrivelse af Prædikanten giver nogen Opfordring til at underforstaa det, uagtet han fortæller om sin Prædikant, at han "skal saa at sige besørge deres Sjæle ind i Evigheden" (S. 44), og uagtet der etsteds skaar Ordet "Kristen" (S. 47).

Herders Prædikant er en Dydsprædikant, og den Dyd, han prædiker, er aabenbart ikke Guds Lov, men den Dyd, som i forrige Aarhundrede af Kristi Fiender blev indsat til Fresser i Kristi Sted. Thi medens "Dyden", fremstillet i Guds Lov, forfærder og sønderknuser Synderen, saa lokker og glæder denne "Dyd" Tikhøreren, ja bringer ham til Henrykkelse, indtil han, som ovensor vist, beslutter sig til at udøve Dyden og tilstut med stor Frimodighed er rede til at fremstille sig sor den hellige og retsærdige Dommer — tryg ved "Bevidstheden om redelige Beslutninger"!

Gud tilgive Eder, F. Lærere ved Augsburg Seminar, at I ikke alene sende eders egne Fraser ud i Verden, men at T endog optrykke sligt elendigt rationalistisk Gods som dette og sende det ud iblandt eders godtroende Landsmænd under kristelig Kaabe!

## Professor Sverdrup og Humanismens Princip.

Der er et Udtryk som hedder "at se en (Person eller Ting) ester i Sømmene". Det er hentet fra den Ersaring, at om en Klædning ved første Siekask ser ud til at være godt gjort, saa er det ikke derfor sagt, at den virkelig er det. Det kunde hænde, at den, naar den skulde bruges, vilde vise sig bare at være løselig traaklet sammen og vilde salde i Stykker, naar man tog den paa. Vil man være sorsigtig saa gjør man bedst i at se ester, hvadslags Stos det er, som frembydes. Det er ikke sikkert, at det er ægte, sordi om det udgives derfor. Der er meget, som udgives sor godt uldent Stos, og dog er bare "Shoddy".

Som det er med saadant sjustet Strædderarbeide, saaledes er det med det høitklingende Raisonnement, som man ofte saar se fra Prosessorerne ved Augsburg Seminar. Det ser ved første Siekast ud, som var det godt Arbeide, men naar man "ser det efter i Sømmene", saa hænger det ikke sammen, og man saar desuden oftest Phraser istedetsor junde Tanker.

Prof. Sverdrup har i "Folkebladet" for 6te Januar d. A. skrevet en Opsats med Overskrift "Humanismens Princip". Denne Opsats har jeg "seet lidt efter i Sømmene", og har fundet at den er helt igjennem løs og upaa-

lidelig. Ordforklaringerne er forvildende og urigtige, og Slutningerne er Feilslutninger. Naar en, som kjender til de brugte Udtryk, med rolig Eftertanke læser Opsatsen igjennem, saa vil han sinde, at den i de fremsatte Angreb paa den almindelige College-Undervisning ingen Grund har.

Prof. Sv. siger: "Da man paastaar, at den saakaldte lærde Skole eller College er ikke alene en god Forberedelse for det theologiske Studium, men endog den eneste gode Forberedelse, saa er det paa Tide at undersøge Humanismens Princip eller Principer lidt nærmere forat se, om Humanismen virkelig er saa hpperlig i denne Hensende, som man paastaar."

Her er altsaa af Prof. Sv. sagt, at den lærde Stole-Forberedelses Princip er det samme, som Humanismens Princip. Dersom dette iffe er Meningen, saa er hans Sætning meningsløs.

At dette virkelig er Weningen, fremgaar desuden af den næste Sætning, hvori han siger, at der er nogle inden den Forenede Kirke, som "vil have de forberedende Afdelinger ved Augsburg nedlagt, fordi de ikke er indrettet efter Humanismens Krav."

Hof. Sv. giver Læferne en Forklaring berover. Han spørger: "Hoad er da denne Humanisme, som er saa nødvendig for Presterne?" og han svarer: "Humanismen er en egen Opdragelse og Undervisningsmaade, som benytter de gamle græste og latinste Klassistere, som det egentlige Dannelsesmiddel. Humanismen bestaar hverken i at studere Græst eller Latin eller Norst eller Engelst, dersom man studerer disse Sprog sor den Nytte, man har af dem i det praktiste Liv, men Humanismen bestaar i at man uddanner sin Nand ved at 'tylde den med den græste og latinste Literaturs Tanker og anstuelser'. Humanismen i sin rene og suldendte Stif-

kelse gaar ud paa, at det menneskelige er noget ganste andet end det kristelige, noget, som dersor kun sindes i sin Renhed der, hvor Kristendommen ikke har havt nogen Indslydelse, nemlig hos de hedenske Folkeslag, som levede, tænkte og skrev, sør Kristendommen kom i Berden. De ægte Humanister anser dersor Kristendommen som en Forstyrrelse af det menneskelige i dets Sandhed og Skjønhed, som en Forstyrrelse af den ædle græske Kultur."

Lidt nedenfor siger Prof. Sv.: "Det siger sig selv, at Humanismens Forudsætning og Udgangspunkt er dette, at Mennesket er godt af Naturen."

Dette er da altsaa den Humanisme, som Prof. Sv. lader os forstaa, at hans Modstandere anser for nødvendig for Bresterne.

Her har da altsaa "Folkebladets" godtroende Læsere og den Forenede Kirke saaet vide, hvad de har at vente sig af Prester, som er forberedte ved et rigtigt College, og her saar de da tillige vide, hvorsor det er, at mange ikke er tilsreds med den tarvelige Forberedelse, som Augsburg Seminar giver sine theologiske Studenter.

Dog, Prof. Sv. synes selv at have indseet, at denne Fremstilling af Forstjellen mellem de almindelige Colleges og Augsburg kunde være farlig. De til Skildringen af College-Dannelsen brugte Farver er altfor sorte, og Bethdningen vilde derfor altfor let vise sig som usande. Han sinder det derfor nødvendigt at modisicere Besthldningen noget, gjøre nogle Indrømmelser, give nogle Draaber til Beroligelse for dem, som maatte være altsor skræfslagne over denne Ufsløring af den ukristelige, hedenske Opdragelse, som man gjennem Presternes College-Dannelse vil indsmugle blandt Folket. Han siger nemlig: "Denne Opsakning af Opdragelsen og Undervisningen var i en Tid næsten eneraadende i visse europæiske Lande. Men som en almin-

delig Regel kan man sige, at Humanismens Enevælde nu er brudt. Den er nu kun en Opdragelsesmaade ved Siden af mange andre."

Den Trøst, som Prof. Sv. her giver, er imidlertid ikkere, end at den kristelige Uvillie, som hans tidligere Fremstilling af Humanismens (og den lærde Skoles Forberedelses) hedenske Princip har vakt mod slig College-Dannelse, fremdeles kan gjøre Tjeneste. Thi dels beretter ikke Prof. Sv. hvad det var for Lande, i hvilke den skildrede Humanisme var eneraadende i Skolerne, dels er den jo endnu "en Opdragelsesmaade ved Siden af mange andre". Ak, siger den troskyldige Læser, det er kun altsor sandt; vi ved nok, hvor den hersker, det er i en vis hedensk Skole, som man har paabyrdet os, idet man usorvarende, ved en hastig Stemmegivning har smuglet den ind i den For. Kirke.

Efterat vi nu er komne saalangt i Undersøgelsen af Prof. Sverdrups Opsats, kommer vi til en Sætning, som ikke engang er "traaklet sammen" med det foregaaende, som slet ikke passer til det, og som vilde været umulig, dersom Prof. Sv., som jo er en Mand med gode Tænke-Evner, havde gaaet ud fra, at "Folkebladets" Læsere ogsaa havde Tænke-Evner og vilde give sig Tid til at tænke over det, han skrev.

Efter hin Sklidring af den hedenste, ukristelige Humanisme og umiddelbart efter den Oplysning, at den endnu er en Opdragelsesmaade ved Siden af mange andre, kommer følgende overraskende Sætning:

"Men spørger vi nu, om det er et aldeles ubetinget Gode, at Presterne opdrages paa denne humanistisse Vis og sørst gaar igjennem den græste og romerste Kulturs Skjønheder, sør de begynder paa det theologiste Studium, saa maa vel Svaret blive ialsald tvivlsomt."

Tvivlsomt! Tvivlsomt, om det er et aldeles ubetinget Gode, at de vordende Prester opdrages til at anse Kristendommen som en Forstyrrelse af det mennestelige i dets Sandhed og Skjønhed! og at de opdrages fra den Forudsætning, at Mennestet er godt af Naturen! Dette er jo efter Prof. Sv.'s egen Forklaring "den ægte Humanisme" og han har ikke fortalt os noget om en uægte. — Og om en saadan Opdragelse spørger Prof. Sv., om den er et aldeles ubetinget Gode, og siger, at Svaret maa blive ialfald tvivlsomt! Skulde vi ikke ventet, at Svaret vilde blevet en utvivlsom Erklæring om, at en saadan hedensk Opdragelse er et aldeles ubetinget Onde, en ganske fordømmelig og vederstyggelig Opdragelsesmaade tvertimod Guds Ord, som vil, at al Ungdom skal opdrages i Gudsfrygt og Lydighed mod Guds Ord?

Fo vist stulde vi ventet dette, men Prof. Sv. siger nu alligevel saa, som ovenfor ansørt. Ja, ikke det alene, men i næste Aandedræt siger han om denne Humanisme, at "det er jo ikke dens Mening, at den unge Mand skal læse de græste og romerste Forsattere for at lære at afsky Hedenskad og den hedenske Visdom. Nei, Meningen med den humanistiske Opdragelse er jo netop det modsatte, nemlig at den unge Mand skal suge i sig de hedenske Forsatteres Tanker og Vetragtningsmaader for derved at blive dannet."

Og alligevel spørger Prof. Sv., om en saadan Opdragelsesmaade er et aldeles ubetinget Gode, og svarer, at det er ialfald tvivlsomt! En trostyldig Læser vil nu ved et saadant Spørgsmaal vistnok have mistet sit første Indtryk af, at Humanismen maatte være en for Kristne absolut forkastelig og fordømmelig Opdragelsesmaade. Men farlig vil den dog være i hans Sine. Er end dette Utyske efter disse modsigende Udtryk blevet end utydeligere og mere gaadefuldt, — betænkeligt og farligt vil det dog staa for ham. Denne mistænksomme Holdning har den troskyldige Læser ligeoversor "Humanismen" den besæstes nu ved de sølgende Tirader.

Det er som om vi hørte den trostyldige Folkebladlæser, spørge Prosessoren: men kan da et ungt Menneske, som er opdraget til at anse det Kristelige som en Forstyrrelse af det menneskelige i dets Sandhed og Skjønhed, — kan en saadan blive en Kristen og en from Prest? Bel, siger Pros. Sv., "det negtes ikke, at saadan humanistisk dannet Student kan blive vakt og revet som en Brand ud af Flden". Fa, Pros. Sv. gaar endnu længer. Han siger: "Det negtes heller ikke, at en kristelig Nngling kan om end neppelig, blive bevaret i sin Kristentro gjennem en humanistisk Skolegangs lange Nar; saadant tør have hændt." Dette er da skeet trods den fordærvelige Skolegang.

Det er altsaa ikke af Prof. Sv. paastaaet, at der ikke kan gives en kristelig Skolegut i et saadant College som han sigter til, — nei, men det er da trods dette College's Art. Thi hvad er den naturlige Følge af en saadan Skolegang? Fo, siger Hr. Professoren: "Den som konsekvent sølger Humanismens Princip holder sig paa sornem Usstand fra Kristendommen, selv da naar han studerer Theologi. Kristendommen bliver ham et historisk eller silososisk Fænomen og en Bei til Levebrød."

Man stulde tro, at "Folkebladets" trostyldige Læser nu havde saaet, hvad han trængte til at blive en paalidelig, usorsonlig Fiende af denne elendige Opdragelsesmaade, som bruges i disse Colleger, og at han trods alle Fristelser vilde stemme for Forberedelsesstolen ved Augsburg. Men nogle Anthoninger af et Slags, som sjelden forseiler sin Virkning, forsmaar itse Prof. Sv. at tilsøie. For det første siges der, at dersom En, der har gaaet i en saadan humanistiss Stole, bevarer, hvad han har lært der, — "saa bliver han en Prest, som præditer. hvad han har lært, itse hvad han har ersaret. Han behandler Religionen som noget, der er godt not sor den simple Mand, men itse er af nogen

alvorlig Betydning for ham, som hører til 'de dannede'." Altsaa "Standshadet" stal vækkes! Den troskyldige Læser stal tænke, at i en saadan Skole oplæres Gutterne til at "se ned paa den simple Mand"— Arbeidere, Farmere, Haandværkere osv. Dette er det vakre Bink, som Læserne kaar.

Ber er da atter den bitre Uvillie mod flig elendig Stolegang bragt i Ins Que. Dog — vil den Erfaring, som Læferne har, godtgiøre, at Prof Sv. har Ret i sin Kordømmelse? Nci, det turde være farligt, at lade Klagerne over College-Opdragelsen blive altfor fæle. Derfor atter en Baut: "Kanste der er ikke saa mange rene og ægte Sumanister", siger Prof. Sv., og han minder om, at man jo nu giør Compromis i alle Slags Ting. Han vil atter troste den forfærdede Læser. "Bi taler", siger han, "ikke om, hvormange der er, som konsekvent følger Humanismens Princip; vi taler om, hvad Humanismens Princip fører til, om nogen følger det konfekvent." Ovenfor erklærede Brof. Sp., at det var jalfald tvivlsomt, om det er et aldeles ubetinget Gode, at Presterne opdrages paa denne humanistiffe Bis. Ru figer han, at "Humanismen og Kriftendommen passer daarligt sammen", og at Humanismen fører til Rationalisme og Aristofrati.

Dersom nu ikke "Folkebladets" troskyldige Læsere er kommen i det rette Forhold til Humanismen og dermed til et vist bekjendt College, saa er det da ialsald ikke Prof. Sv.'s Skyld. Og dersom nogen vil trøste sig selv eller andre med, at der i den Forenede Kirke ingen Humanister er, ialsald ingen konsekvente Humanister, saa indrømmer vistnok Prof. Sv., at "det nok er muligt, at vore Humanister ikke er konsekvente. Det er ogsaa rimeligt, at de ikke ser, hvorhen Humanismens Princip sører. Forsaavidt er de undskyldte. Men at der er nogle saa Humanister, mer eller

mindre selbbevidste og klare over Stillingen, det skjønnes, siger han, "af slere Taler, som blev holdt ved sidste Aarsmøde, og af den ellers ubegribelige Bitterhed mod de sorberedende Afdelinger ved Augsburg Seminarium."

Ja, hvad værre er, — Prof. Sv. mener, at "der er ogsaa nogen Grund til at tro, at hidtil har disse Mænd havt en afgjort Wajoritet ved den For. Kirkes Aarsmøde for de Planer, som de omgaaes med."

Intet Under, at Prof. Sv., naar der er en saadan Fare, ikke heller undlader at benytte et andet Middel, som han ogsaa sør med Held har gjort Brug af. Dette er den traditionelle "Aløjt mellem Prester og Lægsolk", som er bragt over fra Norge og som mangesteds har holdt sig her i Landet i den næste Generation. Dersor henkastes den Ytring, at den skildrede humanistiske Opdragelse hverken er mer eller mindre end den, som Statskirkepresterne i Norge sik, og der tales om at tvinge den statskirkelige Preste-Uddannelse ind paa Menighederne.

Det er som om Prof. Sv. vilde sige: I frie Mænd i frie Menigheder! Vis nu, at I kjæmper for Eders egen og sor Menighedernes Frihed derved, at I stemmer for den Indretning, som jeg og Prof. Oftedal har givet den forberedende Stole ved Augsburg Seminarium. Dersom I lader Eder lede af andre end os, da er det klart, at I er ikke frie længere.

Feg har nu gjennemgaaet Tankegangen i Prof. Sverdrups Opsats, "seet den efter i Sømmene". Hvorledes sorholder det sig nu med "Stoffet", den Oplysning, han giver "Folkebladets" Læsere om Humanismen?

Det forholder sig dermed saaledes, at han fører "Folkebladets" Læsere bag Lyset. Er det end tænkeligt, at han ikke selv har vidst det, saa er det dog sikkert, at han baade burde have vidst det og karde speciel

Opfordring til at vide det, naar han vilde strive om det. Ordet Humanisme har i daglig Tale været brugt som et Fællesnavn for den Stoleuddannelse, som for en væsentlig Del grunder sig paa Studiet af de klassiske Sprog, Græst og Latin. Denne Stoledannelse har, nagtet det sælles Udgangspunkt, været forstjellig i sin Retning baade til de forstjellige Tider og i de forstjellige Lande. Prof. Sv. tillader sig nu at stildre en enkelt af disse Retninger og anvende den paa enhver humanistisk Stoledannelse. Paa denne Maade sører han Læserne bag Lyset og forvirrer deres Begreber om, hvad humanistisk Dannelse i vore Tider og her iblandt os betyder.

Humanisme og Sumanister er, som Prof. Sv. godt ved, et Navn, som opkom omkring Aar 1500 eller noget tidligere, og hvormed da betegnedes den Aandskultur og de Mænd, som under Gjenoplivelsen af Kunster og Videnskaber efter det græffe Reiserdømmes Kald især bestjæftigede sig med Studiet af de klassiske Sprog, Historie, Antikviteter Noale of dem kom lidt efter lidt vaatverke baade med Kirken og Kristendommen, andre ikke. Frugterne af deres Sprogstudier kom Reformatorerne vel tilbas, og Luther figer oftere, at han iffe stjønner, hvorledes han stulde faget Lys i Sfriften, om ikke Gud havde kaldt de gamle Sprogs Studium tillibe igien. San taler ofte om, hvor nødvendigt det er baade for Kirken oa for Staten, at disse Studier af Oldtidens Sprog og Historie indføres i Stolerne og vedligeholdes der. Se hans indtrængende og nidkjære Formaning dertil i hans Sfrift om fristelige Stoler til Raadsberrerne i Thiflands Stæder.

At der var Humanister, især i Italien, som forelstede fig saaledes i den hedenste Oldtid, at de kastede Kristendommen overbord, det var naturligvis Luther vel bekjendt; men han var en altsor forstandig Mand til at han sor Misbrugens Styld stulde forsømme eller endog fordømme Brugen. Han vidste vel, at ikke alle Humanister havde samme Sind. Melanchton regnes og med blandt Humanisterne.

If ih høit anseede Strift, "Pædagogikens Historie fra Gjenopblomstringen af de klassiske Studier inden vor Tid", striver Karl v. Raümer om de italienske Humanister før Reformationen bl. a. følgende: "Hedensk Sindelag, hedensk Liv, hedenske Skrister karakteriserde mange italienske Lærde, ofte underligt forbundet med kirkelig Tro og from Begeistring, maaske uden Falskhed forbunden dermed, da Geistligheden søvndyssede og beroligede Samvittighederne. Imod Kirkens skrækkelig forsaldne Tilstand baade i Hoved og Lemmer ivrede de sleste; saa med hellig Brede, som Dante, de sleste kun som spotske Satirikere."

San vifer dernæft, hvorledes de humanistiske Studier kom fra Italien til Tyskland, og at Italien i denne Henseende havde en overordentlig Indslydelse paa Tyskland, og fortiætter derefter saaledes: "Men er vi da, kunde en Ensfer sporge, er vi da kun Italienernes Efterabere? Aldeles ikke. Om to gjør det samme, saa er det ikke derfor Spor sandt dette Ord er, stal vi se i det Føldet samme. Bi stal se, at det klassiske Studium hos Insterne aende. var besiælet af en ganffe anden Nand end hos Stalienerne. Ingen har vidst', figer Luther, 'hvorfor Gud lod Sprogene komme frem igjen, indtil man nu først ser, at det er skeet for Evangeliets Stold. Sag fiært nu Evangeliet er for os, saa lader os holde paa Sprogene.' Alvoret i det kristelige Sindelag og det kriftelige Levnet hos det tyffe Folk og dets fromme Ærefrygt for Bibelen var Grunden til, at hos dem de klassiske Studier fit en Karafter, som var arundforsfiellig fra de italienste Studiers" (1, c. I. 64, 65). Men til os er de klassiske (humanistiske) Studier kommen gjennem Tysterne, af hvem de standinaviste Lande i højeste

Grad har været afhængige i sin Udvikling baade i Kirke og Skole.

Efter Reformationen vedligeholdtes hine Studier i de gamle Sprog, Historie ost, i Stolerne (Latinstoler) og beteanedes oftest med Navnet "humaniora", "humanistiske Studier" til Korstiel fra de saataldte eratte Videnstaber, Mathematik, Naturlære etc., til hvis Fremme der i Tidens Løb oprettedes Realifoler. Beage Slags Stoler (Latinffoler og Realsfoler) vedligeholdes rundt om i alle Lande At der imellem humanistisk opdragne indtil denne Daa. Mennesker, ved Siden af troende Kristne, oasaa har været saadanne, som satte den græffe Aandskultur over Kristendommen, det er en bekiendt Sag. At der har pæret gode humanistisse Stoler med kristelige Lærere og Aandsretning og Tugt og at der har været Stoler med samme Læresag men med en verdslig, vantro, bedensk Nand, bet er for dem, som kjender noget til Historien, omtrent en selvsaat Saa. Det samme har været Tilsældet med de ikkehumanististe Realstoler. Sandheden er, at naar man ved humanistist stolegang, humanistist Dannelse, humanististe Studier forstaar det, som Folk untilbags almindeligt forstaar derved, nemlig en Stolegang som for en væsentlig Del er braget paa Studiet af de gamle Sprog og Historie. da har saggodtsom hele den lutherste Kirkes Bresteskab i alle lutherste Lande indtil denne Dag været humanistist dannet -- og Augsburg Semingrium har ikke villet danne nogen Undtagelse derfra.

At en Stole, for at være kristelig, ogsaa under Øvelsen af de humanistiske Studier maa være ledet i kristelig Aand, saa at den stræber at tage alt i Kristenhedens Tjeneste, derom bør der ikke være nogen Uenighed, og derom har der, saavidt jeg ved, ikke været nogen Uenighed. Luther mente, som ovennævnte Skrist viser, at det kunde ske, og det

samme mente vore Forsæhre. At især i onde, vantro Tider og under daarlige navnkristne Lærere mange saadanne Stoler har været daarlige og ukristelige, det viser ikke, at de humanistiske Studier var forkastelige.

Der har i lang Tid bært Meningsforstjel om, hvorvidt det var gavuligt at tilstede de saakaldte humaniora en saa fremragende Blads i Korberedelsen til senere Kag-Studier, fom de har habt. Derom kan der naturliavis være forstjellige Meninger, og ingen bør fortjetres fordi han har den ene eller anden Mening derom. Det Felt, som de erakte eller reale Vidensfaber i vore Dage dæffer, er saa stort og saa vigtigt, at det ikke kan forsømmes saaledes, som det før i Tiden ofte blev. Dersom det var derom, der var Uenighed, da var en Skriftverel mellem dem, det angik, vaa sin Men det er ikke derom Prof. Sv.'s Artikel rette Blads. handler. San angriber dem, der vil vedligeholde og fremme, hvad der i daalig Tale kaldes humanistiske Studier. kan ikke være uvidende om, hvad dermed menes, nemlig en Stoledannelse, som for en væsentlig Del er braget vag Studiet af de gamle Sprog og Historie. Men istedetfor at holde sig til dette, som han let kan vide er Meningen. benytter han sig af at Ordet Humanisme og Humanister fra først af (omkr. Aar 1500) blev brugt om Mænd, af hvilke en Del havde det halvt eller helt hedenfte Sindelag, som han bestriver, og saa fortæller han "Folfebladets" trostyl- ' dige Læsere, at de humanistiske Studier, hvilke man nu (som før) vil have som Forberedelse til det theol. Studium, er ialfald i fin Tendents det samme, som hine halbhebenste Humanister drev paa med. Derfor raaber han i Gevær. Dette er uforsigtigt af Prof. Sv. Thi det tør nok hænde, at de fleste let vil indse, at det er bare blind Allarm. Folk vil nok faa at vide, at den humanistiske Dannelse, som man i de andre norffe Stoler eller Colleges vil meddele

sine Disciple, kun bestaar i at man vil lære dem Græst og Latin og Historie m. m. grundigt, medens Augsburg lader sig nøie med at lære dem det samme oversladisk.

Istedetsor nu at holde sig til dette og saa godt han kan sorsvare sin Stoles oversladiske Brug af de humanistiske Studier, saa gaar han en anden Bei. Han lader det i sin Opsats blive helst uafgjort, hvad der skal forstaaes ved den humanistiske College Dannelse. Snart skildrer han Humanismen som den rene, skjære Hedendom, snart gjør han Indrømmelser om, at den, som den saktisk fremtræder, dog iske altid er saa sælt farlig. Imidlertid lader han Læserne rundt om i Menighederne, som ikke ved, hvad Humanisme er, hversen i dens ene eller i dens anden Stiskelse, ahne, at den i ethvert Fald er en yderst betænkelig Sag, som Kirsens Benner helst bør banlyse, om det er dem muligt, og at de maa take Gud sor, at denne farlige Surdeig ikke har saaet Indpas i Augsburg.

Hvorledes staar altsaa Sagen?

Prof. Sv. har opstillet en Bestrivelse af Humanismen, som kun passer paa enkelte Humanister til enkelte Tider. Denne Bestrivelse gjør han saa afskrækkende som muligt. Dernæst lader han Læserne forstaa, at ialsald nogle af hans Modstandere er Tilhængere af denne Humanisme, skjønt han let maa kunne saa vide, at de ikke er det. Bortseet fra denne Dom er den Tankeslutning, som Prof. Sv.'s Urtikel søger at skasse Indpas hos de trostyldige Læsere i Realiteten sølgende:

Humanister (ukriftelige Benner af hedenst Kultur) byggebe Stoleundervisningen paa Græft og Latin.

Lærerne i visje Colleges bygger Stoleundervisningen paa Græft og Latin.

Altsaa er Lærerne i visse Colleges Humanister (ukristelige Benner af hedensk Kultur). Horledes vilde Prof. Sv. bedømme denne Logik, naar der f. Ex. jagdes: Theologer i det 19de Aarhundrede har forladt den gamle Kristentro. Prof. Sverdrup er en Theolog i det 19de Aarhundrede.

Altjaa har Prof. Sverdrup forladt den gamle Kristentro.

Som politist Campaign Dokument og mellem Folk, som ikke spørger om Sandhed og Ret, kan maaske slige Artikler gjøre Tjeneste, men i Guds Rige ikke. Der er en Ting, som man burde vente, at Mænd, der fører det Aristelige saaledes i Munden, som Pros. Sv., vilde holde sig paa fornem Afstand fra — det er alleslags hele og halve Usandheder og alleslags Tricks og Appel til Folks mindre ædle Egenskaber for at skaffe sig Parti.

## Svar til Hr. N. Tøsseland.

Da Hr. N. Tøsseland i Lisbon i en Artikel i "Norden" henvender nogle venlige Spørgsmaal direkte til mig, og da han spnes alvorlig at være bedrøvet over den sørgelige Kirkestrid, anser jeg det for min Pligt at svare ham her, saa meget jeg end kunde fortrukket, at han privat havde henvendt sig til mig.

1. Han spørger, om jeg endnu vedkjender mig det Raad, som han siger, at jeg i 1865 gav ham, om at forkaste eller mistænke en Lære, som i noget Stykke kommer i Strid med "Børnelærdommen", og om dette gjælder alle Punkter, og uanseet fra hvilken Kant en saadan Lære kommer.

Dertil svarer jeg Ja, og jeg anser mig forvisset om, at jeg kan svare dette paa alle deres Begne, der staar paa samme Side som jeg i Striden.

Men hvad er "Vørnelærdommen"? Først og fremst den lille Katesismus. Hvad nu denne angaar, saa er det min Overbevisning, esterat jeg har fulgt denne Strid fra den Stund, da den først, uden Varsel, offentlig blev kastet ind paa os, at vor Wodpart (uden at ville det, naturligvis) støder an mod selve den tredie Troesartikel, mod Forklaringen af denne Artikel og mod Forklaringen af det sørste Bud.

Mod selve den tredie Artikel støder vor Modpart an,

idet de forkaster den Sandhed, at en Kristen, et Guds Barn, skal tro (d. e. have "en fast Overbevisning" om), at han engang skal blive salig (sml. Synodeberetning for Minn. Dist. 1880 Side 14; K. T. 1882 No. 18). Thi i den tredie artikel beksender vi, at vi tror det evige Liv, og dette forklares i Katekismen saaledes: "Jeg tror (d. e. har en sast Overbevisning om — Ebr. 11), at Gud skal sætte mig med alle dem, som tror, til det evige Liv."

Fremdeles tror jeg, at vor Modpart støder an mod det Styffe i Katefismen, hvor vi siger: "Jeg tror, at jeg ikke af min Styrke eller Fornust kan tro paa Kristum eller komme til Kristum, min Herre, men det er den Hellig Nands Gjerning." Naturligvis vil vor Modpart afvise en saadan Paastand og sige, at de tror dette ligesaa fast som vi; jeg nærer heller ikke mindste Tvil om, at de mener dette oprigtigt; men ikke desko mindre krænker og indskrænker de denne Sandhed, naar de forklarer, hvorledes det da gaar til, at En kommer til Omvendelse og Tro.

Bi siger, at naar det heder: "det er den Hellig Aands Gjerning", saa er dermed ment, at den Hellig Aand gjør dette alene, at di ingen Del og Ros har deri, at alt, alt Godt fra den allersørste Spire er Guds Gjerning, idet Sfristen lærer, at Troen er en Guds Sfadning, og at det staar ikke til den, som vil, ei heller til den, som løber, men til Gud, som gjør Barmhjertighed. Det er vist, at det er Mennestet, som omvender sig, og som tror; men den, som bevirker, at Mennestet gjør dette, det er Gud alene.

Vor Modpart berimod figer vistnok ogsaa, at det er Guds Gjerning, og at al Kraft er fra Gud o. s. v., men de lærer tillige, at Gud har forudseet en Forskjel paa Synderne, og at deri ligger Grunden til, at En kommer til Omvendelse, en Anden ikke, idet den Ene forholder sig bedre end den Anden. Prof. Schmidt har nemlig opstillet den

Sats: "Til den Orden, i hvilken Gud omvender Syndere, hører ogsag som en væsentlig Del det Bensnn, som han tager til Forstjellen mellem den naturlige og den ondstabsfulde eller forsætlige Modstand. Guds omvendende Naade overpinder ikke enhver Art eller Grad af Modstand, men kun den naturlige, som af Naturen er sælles sor Alle, ikke den haardnakkede, ved hvilken Mennesket frivillig forhærder sig mod Guds Naades Paavirfning gjennem Frelsens Wid-De lærer da derfor ogsaa, at den forsætlige eller gjenstridige Modstand kan og mag det uomvendte Menneske selv borttage, om han stal kunne blive omvendt. Prof. S.'s tuffe Blad (No. 12 for forrige Aar) er netob dette udtrykkeligt fremstillet som Differentspunktet mellem dem og Missourierne, at Missourierne siger: "Undladelsen af den trodfige, halsstarrige Modstand (hvad Omvendelien angaar) er Naade." Dette forkafter altsag vor Modpart, idet de lærer, at ikke Guds Naade, men det uomvendte Menneste selv maa borttage denne Modstand. Bi siger, at det uombendte Mennesse iffe kan giøre dette, men at det er den Sellig Nands Gierning. Se foruden mange andre Steder Ezek. 36, 26: 2 Tim. 2, 25.

Vi maa altsaa afvise denne Lære om, at det uigjensødte Wennesse selv kan borttage sin gjenstridige Wodstand mod Gud, da den ester vor Overbevisning strider mod Guds Ord og derfor ogsaa mod vor Beksendesse i Kateksmen. Thi dersom den Lære var ret, saa var det jo Wennesset selv, som egentlig maatte gjøre den første Begyndesse, nemlig ved at opgive sin Gjenstridighed; og da var det ikke fuldt ud sandt, at det er den Hellig Nands Gjerning, at vi kommer til Kristum og tror paa Kristum; thi Gud saar ikke længere Veren, naar den afgjørende Grund til, at En bliver omvendt, siges at være hos Wennesset selv.

Vi er alle enige i, at Mennessenes Forhold kan føre

dem i evig Fordømmelse, og har dersor vel at se til, hvorledes vi "forholder os"; men deraf drager vi ikke den Fornustislutning, at Wenneskenes Forhold ogsaa kan bedirke deres Ombendelse og Salighed; thi dette forbyder Guds Ord os at mene, og jeg tænker ogsaa, en troende Kristens egen Ersaring vil stadsæke hos ham, at Alt, hvad der henhører til vor Ombendelse, fra den allersørste Spire af er Guds Gjerning, ved hvilken ogsaa vort onde Hjertes Gjenskridighed er overvunden. I vort naturlige Sind bor intet Godt; thi det, som er født af Kjødet, er Kjød, og naar En gjensødes, saa fødes han "ikke af Blod, ei heller af Kjøds Bilje, ei heller af Mands Bilje, men af Gud". Bi bliver altsaa staaende ved den gamle Bekjendelse: Wenneskenes Fordærvelse er af dem selv alene; Wenneskenes Frelse er af Gud alene.

Hermed hænger det nu nøie sammen, at vor Modparts Lære ester vor Overbevisning ogsa strider mod det første Bud. Thi i Overensstemmelse med det Ovenansørte har vi nu atter og atter hørt dem lære, at Saligheden "i en vis Forstand" ikke ashænger af Gud alene. Men dersom Saligheden i en vis Forstand ikke ashænger af Gud alene, saa er det vist, at vi "i en vis Forstand" ikke heller kan eller skal "forlade os paa Gud alene". Bi derimod tror, at vor Salighed virkelig aldeles i enhver Forstand ene og alene staar i Guds Haand,—at vi selv vistnok har det i vor Magt at forspilde den, men ikke i noget Stykke at bevirke den, og at vi derfor ikke har nogen anden Grund til vort Haab end det, at Gud vil ingen Synders Død. Derfor er det ogsaa, at vi lærer, at en sand troende Kristen kan og bør have Troesvished om sin Salighed.

Har der oftere fra vor Side (ogsaa af Lægfolk) været gjort opmærksom paa, at denne Lære er ingen "Børnelærdom".

at den, som Luther siger, ifte er Melt for Børnene eller de Uerfarne, men "stærk Bin", der ikke bør drikkes af dem. som ikke er komne desto længere i sin Kristendom. mindst er det Stuffe om Troens Forhold i Udvælgelsen et Sinkfe af Børnelærdommen. Der har kun været liden Enighed mellem de lutherste Theologer om, hvorledes de ffulde forklare dette Korhold. Troens Korhold til vor Salighed, det er et Stuffe af vor Børnelærdom, men ikfe Troens Forhold i Udvælgelsen. Sammenblandingen af disse to Ting har forvirret Mange, idet de har ment, at her stredes om, hvorvidt Troen var nødvendig til Salighed, og naar de nu hørte, at vor Modpart idelig baade strev og talte om dette, saa mente de, at vi negtede det, eller at vi glemte, at Troen er det Bigtigste i vor Kriftendom, og saa mente de, at de maatte holde med den Side, som holdt paa Troen. Rea tror ikke, at Gud har Behag i en saadan Stridsmaade.

Om Udvælgelsen og Troens Forhold til denne staar der i den "Forklaring", som er de Allerflestes Børnelærdom, ikke et eneste Ord. 3 "Sandhed til Gudfrnatiahed" staar der, at Udvælgelsen er: "At Gud har bestiftet alle dem til det evige Liv, som han af Evighed har seet at ville antage den tilbudte Naade, tro paa Kristum og i denne Tro blive bestandige indtil Enden." Svad nu disse Ord angaar, da har det fra vor Side været sagt sag mange Bange, at det ikke burde behøves at siges oftere, at vi aldrig har forkastet dem som falst Lære. Bi foretræffer den Form for Læren om Udvælgelsen, som den lutherike Bekjendelse har, fordi den efter vor Overbevisning holder sig nærmere til Bibelens Læreform, og fordi vi fer, hvor let den senere Form misbruges og udlægges falift; men vi har aldrig forfastet eller angrebet denne som falst Lære. Bi spørger nemlig strar: Hvem har gjort det, at Rogle "ville antage den tilbudne

Naade, tro paa Kristum og i denne Tro blive bestandige indtil Enden"? Sparer man jag: "det har Bud alene gjort af sin Naade og Barmbiertighed for Krifti Styld", sag er vi da enige saa langt. Bi figer da videre: Skriften lærer, at "Gud virker Alt efter sin Viljes Raad". Dersom han giør Roget i Tiden, saa har han altsaa bestemt det fra Evighed af. Dersom nu Gud her i Tiden gjør det, at "Nogle ville antage den tilbudne Naade, tro paa Kristum og i denne Tro blive bestandige indtil Enden og saaledes blive salige": - jag har altsag Gud fra Evighed af besluttet dette, og denne Beslutning kalder Skriften, at han udvalgte disse Mennester. (Se Ef. 1, 3 iml. m. 4 og 5.) Bi ved af Sfriften, at Bud vilde giøre dette Samme for alle Mennester, men at de Fleste "vil ikke". Wen vi ved ogsaa af den samme Sfrift, at naar der er Nogen, som vil, saa er dette Gud alene at taffe for. Gud har iffe gabenbaret os Mere. Og vi bliver derfor atter stagende ved hin Bekjendelse: Gud maa alene have Kren for Saliaheden, Menneffet selv alene Skulden for Fordømmelsen. Wen dersom nu Nogen vil indifrænke Udvælgelsens Begreb til en blot "Bestikkelse til Salighed", sag er dette vistnof ikke den Læreform, den lutherife Kirke bar antaget i fin Bekjendelje, og heller iffe den, der stemmer bedit med Sfriften; men vi vil ikke strides derom, dersom man besvarer ovenstagende Svørasmaal ret og altsaa, som Pontoppidan gjør, lærer rigtigt om Gjenfødeljen og Opholdeljen; thi da bliver der. som ovenfor vist, vistnok en anden Form, men ikke falik Lære.

Men der kan ogsaa svares anderledes, og vor Modpart svarer anderledes. Vort Spørgsmaal var: Svem har gjort det, at Nogle "ville antage den tilbudne Naade, tro paa Kristum og i denne Tro blive bestandige indtil Enden"? Nu vil vistnok vor Modpart strar sige: "Det har Gud

Det pil pasaa Katholikerne og alle Andre sige. Men spørger pi sag videre, sag kommer det ud, at vor Modpart lærer, at det dog ikke er Guds Naade, som alene er at takke derfor: thi de giør denne Guds Naade igjen afhængig af en Forstiel, som der stal være mellem de faldne Syndere, og det bliver da denne Forifiel, som afgiør Sagen, ikke glene for deres Bedfommende, som bliver fordømte, men oasaa for deres Vedkommende, som bliver salige. Der tales om, at Mennesket "sættes vaa Valaets Standvunkt", og at det tilsidst kommer an paa det uigjenfødte Menneskes Selvbestemmelse, om han vil blive troende og salia. Vistnok figer por Modpart, at det er Gud, som ved den forberedende Naade giver Evne til at vælge, men at denne Evne bliver brugt til det Gode, altsaa den egentlige Afgjørelse af Sagen, det tilffrives det uigjenfødte Menneste selv. Dette er den samme Ramp, som førtes mellem Katholikerne (Erasmus) og Luther, ligesom siden mellem Synergisterne og de strengt lutherste Theologer og i vore Dage mellem Romasynoden og Missourisynoden. Ogsaa "Nordens" Redattion har erkjendt dette. Ingen fal vist med Rette kunne bebreide Redaktionen, at den har været partisk mod vor Men det har den dog feet, at Sagen staar jaa-Modpart. ledes, som her er vaaveget. Wen dersom det er sandt, at det kommer an vaa Mennesket selv, om han bliver frelst. saa er ikke det sandt, at vi kan oa skal forlade os paa Gud alene. Jeg vil derfor bede Hr. Tøsseland vel betænke, hvem der i Sandhed har "Børnelærdommen" paa sin Side.

2. Hosseland siger: "Naar jeg nu kalder tilbage i Erindringen de mange indtrængende Formaninger, jeg har hørt af Dem, om flittig at læse Guds Ord og vor lutherste Kirkes hpperste Opbhyggelsesskrifter, og naar jeg nu forsøger at efterkomme disse Formaninger, da kan jeg ikke Andet end med Smerte opdage, at jeg just derved kommer i Op-

positionssorhold til Dem." Hr. L's venlige Erindring om, hvad der sor saa lang Tid siden passerede os imellem, glæder mig; men jeg er overbevist om, at han tager seil, naar han mener, at han maa komme i Oppositionssorhold til mig ved at sølge mine Formaninger. Feg glæder mig over, at han nævner Guds Ord sørst blandt det, jeg har sormanet ham til at læse. Et ædrueligt, ligesremt Skriftstudium i denne Sag vil ester min Overbevisning ikke have bragt ham i vore Modstanderes Rækker og tør vel endnu bringe ham til at se det, som jeg ønsker, at han kan saa se.

Det er nemlig min Tro, at hans Forstagelse af, hvad det betyder, at Sud har udvalat os i Kristo, ikke holder Stik. Saavidt jeg forstaar, grunder Hr. L.'s Keiltagelse fig derpaa, at han antager det som givet, at Udvælgelsen bare er en nøiere Bestemmelse eller Mønstring af, hvem der stal blive falig, og hvem der stal blive fordømt. Deraf drager han da den Slutning, at Gud efter sin Frelsesorden iffe kunde bestemme Rogen til Saliahed, uden at han saa ham i Krifto, altsaa som Troende. Dette er en meget rigtig Slutning; men medens Slutningen er rigtig, sag er Udgangspunktet ikke rigtigt. Thi er da dette det rette bibelske Begreb af Udbælgelsen, at den blot er en Mønstring: denne ffal blive falig, hin fordømt? Stemmer det med Hovedstederne i det nye Testamente, hvoraf Læren om Udvælgelsen maa hentes? Bi har altid negtet dette, fordi Guds Ord winger os. Sr. T. siger selv, at Gud kunde ikke i Pristo vælge Andre end dem, som han forudsaa som indtil Enden troende. Dette Balg maatte altsaa have til sin Forudsætning, at de, som blev valgte, sor Guds Forudviden havde været troe til Døden. Men dersom nu dette, at de habde bæret troe til Døden, bar Forudsætningen, saa maa felvfølgelig det, som de vælges til, ene og alene være Noget, som kommer efter Døben, nemlig den evige Salighed og

intet Andet. Men stemmer dette med Sfriften? Bil Gr. T. tage Sovedstederne for sig, sag vil han se, at i Ef. 1 figes der, at vi er udvalgte til, "at vi stulle være hellige og ustraffelige for hans Nasnn". Er dette Noget, som først kommer efter Døden? 3 1 Betr. 1 siges der, at vi er udvalate "til Andighed og Renselse ved Jesu Kristi Blod". Trænger den, som har været tro til Døden, til Renselse ved Jeju Blod efter Døden? Det er altjaa klart, at det iffe stemmer med Sfriften at giøre Forudseelsen af Troffab til Døden til Forudsætning for Udvælgelsen, saaledes fom St. Raulus og St. Betrus forflarer os denne; thi den, som har været tro indtil Døden, han maa ogsaa have været hellig og ustraffelig og ren ved Zesu Blod. Er det da ret at forflare Udvælgelsen saaledes, at vi udvælges til det, fom vi allerede var? Da dog maatte jo dette være Meningen, naar Troffab til Døden stulde (i Guds Korudviden) være Forudsætning for Udvælgelsen.

En anden Side ved benne Sag kan her ogsaa hiælpe Der siges fra vor Modparts Side, at Udvælgelsen er en Dommerhandling af Gud (se Satserne fra Spnoden i Spring Grove og m. a. St.), og det vilde ogsaa være rigtigt, dersom (Buds Forudviden om vor Troffab indtil Døden stulde være Forudsætning for Udvælgelsen. stemmer dette med Skriften? Bi er efter denne udvalate til at være hellige, uftraffelige, rensede ved Jesu Blod, til Barnekaar og til Lighed med Guds Søns Billede. — men er vi da "dømte" til alt dette? Kan altsaa denne bibelffe Udvælgelse være en Dommerhandling af Gud? Fr. T. mener at kunne beraabe sig paa, at der staar: "San udvalgte os i ham" (d. e. i Kristo), og at Meningen dermed maa være, at de Udvalgte altsaa allerede var i Kristo (for Guds Forudviden), da de udvalates. Men denne Opfattelse er ikke rigtig; thi den giør Bold vaa Sproget. Ser kan ikke være Stedet til en vidtløftigere Paavisning deraf, men det kan eftersees i Past. Halvorsens Udvikling i "Nødtv. Forsvar" No. 7. Luther oversætter ikke "i ham", men "ved" eller "formedelst ham" (tysk: "durch").

Saa er det vore poperste Opbnggelsessfrifter, som ffulde bringe dem, der vil holde sig til dem, i Oppositionsforhold Reg tror ikke det. Svad er det for Skrifter, som her kan være Tale om? Hr. T. mindes nok, at øverst af alle har jeg altid sat Luther; dernæst har jeg, og vel alle vore Prefter, anbefalet Arnd, Scriver, Müller, Brochmand Af Luther har det, foruden Postillerne, især været hans Korklaring over Galaterbrevet, som jeg har anbefalet, og tillige hans Forklaring over Kap. 14-16 i St. Johannes Evang. ("Frelsens Olje"), Forklaring over 1ste Wosebog og Luthers Folfebibliothek. Gaar nu Br. T. til Luther. saa vil han finde, at Luther i sine Sfrifter helst advarer mod al Grublisering over Udvælgelsen, og at han sjelden indlader sig paa nogen Udvikling deraf; men hvor han gjør det, der vil man, om man grundig undersøger Sagen, finde, at hans Stilling netop er den, som vi tror er den rette. Baa den er ogiaa Konkordiebogens senere Fremstilling grundet. Bed det første Kollokvium i Columbus, før endnu denne Strid brød offentlig ud, fortalte Dr. Walther, at han ogsaa engang for lang Tid siden havde staaet uklar i Læren om Udvælgelsen, men at det, som havde hiulvet ham til Alarhed, var dels Chemnit, dels netop Luthers Forklarina over det 26de Kapitel i 1ste Mosebog. Læs ogsag i "Frelfens Olie" f. Er. S. 249 flg. Hr. T. ved, at man har angrebet 08, fordi vi lærer, at en Troende kan og bør habe Troesvished om sin endelige Salighed, ja denne Lære par bet, som allersørst blev angreben. Denne Lære hænger ogsaa vaa det Allernsieste sammen med Læren om Udvælgelsen; thi dersom et Mennestes Salighed ene og alene af-

hænger af Guds frie Nagde, sag er ogsag Guds usvigelige Løfter i Evangeliet ham en fast Grund til dervag at bygge Troens og Haabets Vished. Hvad Luther lærer derom, kan eftersees i 3die Bind af Luth. Kolkebibliothek S. 238 og manafoldige andre Steder. Min Overbevisning er det, at den, som er vel bevandret i Luthers Skrifter, ikke vil være i nogen Tvil om, hvor han stal staa i denne Strid, dersom han vil følge Luther. Det ved jeg vel, at man kan finde enkelte Steder hift eller her hos Luther, hvor han gaar ind i et anfeatet Mennestes Tankegang, eller hvor han advarer mod den kiødelige Sikkerhed, og hvor det kan se ud, som om det vilde støtte f. Er. Læren om, at man maa være uvis om sin endelige Salighed: men vil man tage saadanne Steder i deres Sammenhæng og lade Luther forklare Luther, saa vil man snart komme vaa andre Tanker, bvis man ellers kan have noget Kiendskab til ham uden at have lært, at det netop er hans Hovedformaal ved en levende Tro paa Kristum at gjøre Mennestene visse paa deres Saliahed.

Nu er det vistnot saa, at Hr. T., naar han tager for sig de senere Opbyggelsesstrifter, vil sinde en anden Fremstillingsmaade af Udvælgelsen end den, han sinder hos Luther og i Konkordiesormelen. Forstjellen kommer ester min Mening især af den forstjellige Desinition eller Begrebsbestemmelse af, hvad Udvælgelsen er. Men han vil ikke tro, at de senere Lærere vil forkaste, endsige forkjætre Luther og Konkordiesormelen, saaledes som man nu gjør med os, der netop nøie sølger disse. Et Bidnesbyrd for Enheden i deres Tro vil han blandt Andet sinde i de senere Læreres Bidnesbyrd om, at en Troende kan og bør have Troesvished om sin endelige Salighed. Se derom de i K. T. leverede udsørlige Uddrag 1880 S. 194 slg. For Resten synes jeg, at det er paa Tide nu at minde om, at

vi ikke grunder vor Tro paa noget Menneskes Ord, ikke engang paa Luthers, men paa Guds Ord. Det hører jo dog til vor "Børnelærdom", at "vi skal antage den hellige Skrift for vor Troes og Levnets eneste visse og suldkomne Rettesnor". Det vil være godt, at man ikke glemmer dette.

3. Hr. T. siger: "Mit Onste er, at vi aldrig hverken i Lære eller Liv maatte komme i Strid med Børnelærdommen; da tør vi trøstig gaa Fremtiden imøde, selv om den bedrøvelige Dag skulde oprinde, at vore gamle Lærere vil fordømme oß som Kjættere og som nu med Pros. S. negte at have Noget med oß at bestille."

Men hvorledes har da Hr. T. fulgt denne Strid, naar ban kan skribe saaledes? Svad er det, som har gjort, at vi ikke i Stilhed og Ro har kunnet forhandle disse Sager? Er det grove Beffyldninger, som vi har gjort, vi "gamle Lærere"? Svem er det, som har ringet med Stormfloffen og bragt hele Kirken i Oprør, førend der var gjort noget alborligt og gudfrygtigt Sfridt til at faa overbevist dem, som man mente for vild? Svem var det, som her iblandt os fremtraadte med Bestyldninger mod sin Modpart for falst og sjælefordærvelig og kjætterst Lære? Det var dog iffe de "gamle Lærere" og de, som stagr med dem! Nei, medens man har overdynget vor Lære med alle Slags stygge Navne, ja endog fremstillet os som Syklere, der siger Et og mener et Andet, saa at Folk paa mange Steder i Menighederne begyndte at tro, at vi havde en offentlig Lære, som var rigtig, og en hemmelig mellem os selv, som var falst. - medens vi blev angrebne paa en Maade, der ofte har mindet mig om Apostlenes Ord om Bitterhed, Sidsighed. Brede og Bespottelse, saa tænker jeg, at Enhver, som ikke er bleven rent sten-stok-blind, maa se, at vi fra vor Side iffe har ført Striden vaa denne Maade.

Da er det ikke saa endnu den Dag idag? Biser ikke

Hr. T.'s egne Ord dette? "Selv om den bedrøvelige Dag sfulde oprinde, at vore gamle Lærere vil fordømme of som Kiættere", siger han. Den Dag er altsaa endnu ikke oprunden. Di har ikke optraadt med saadan Fordømmelse. Vore Modstandere har fremstillet of som Hilere og Bedragere og falste Lærere. Bi pag vor Side er overbeviste om, at vor Tro og Lære er ret, og naar vore Angribere forkaster denne vor Lære, saa siger vi naturliavis, at de ikke har erkiendt dens Sandhed. Bi har erklæret mange af deres Raastande og Udviklinger for at bære imod Guds Ord og derfor forkastelige: men vi har ikke stemplet dem som Forførere, falste Lærere og Kjættere. End mindre har vi sfiældt dem for Hnklere og Bedragere, skjønt det mangen Gang har seet underligt ud for vore Dine, naar de offentlig har fremstillet vor Lære anderledes, end vi syntes de maatte vide, at den er. Vi er af vor Modpart blevne eggede til at kalde dem falike Lærere; det har seet ud, som de ønskede at blive angrebne. Reg er felb fra den anden Side bleven opfordret eller udfordret dertil, men jeg har svaret: "det har gode Stunder". Bi har ment, at vi burde haabe Enighed og arbeide til Enighed. Bi har anseet Kirkesplittelse for en stor Snnd og Kilde til megen Elendighed og har ingen Del villet have deri. Bi har ikke ophidset vore Menigheder og har ikke villet drage dem ind i en Strid, som de Fleste ikke er vorne. Om den omstridte Lære har den lutherife Kirke fremsat sin offentlige Bekiendelse i Art. XI i Konkordieformelen. Til denne holder vi os, Ord til andet, som den staar der. Vi indlader os ikke paa en kunstig Fortolkning af denne Artikel, som strider mod dens egne udtrykkelige Erklæringer, og som tager et og samme Ord fnart i en, snart i en anden Betydning, eftersom man har Brug for det til Støtte for fine eane Meninger. Man vise os et Ord, hvori vi afviger fra den, eller man vise os, at denne Bekjendelse ikke stemmer med (Buds Ord, saa vil vi erkjende vor Feil. Men vi bliver ikke Kalvinister derved, at vi holder os til den lutherske Bekjendelse. Dersor har vi taget det saa roligt. Den, som tror, haster ikke. Bi har havt det Saab, at vore Modstandere ikke i Længden vilde fastholde sine Beskyldninger og Paastande, men erkjende, at de har feilet i disse. Bi har ogsaa, Gud være Tak, ersaret, at mange baade Prester og Lægsolk ved rolig Overveielse er komne til denne Overbevisning.

Horledes Hr. T., efter de authentisse Oplysninger, som er offentliggjorte, endnu kan sige, at Prof. Schmidt blev udelukket af Synodalkonserencen "for Lærens Skyld", er mig ubegribeligt. Det er dog ikke rigtigt at sige dette lige imod selve Konserencens udtrykkelige Erklæring. At baade den Ene og den Anden siger det og gjerne vil have det dertil, er dog ikke nok til at gjøre det til en Sandhed. De Spørgsmaal, der stilledes til Prof. S., lød saaledes:

- 1. "Bekjender De, at De har gjort Uret deri, at De forhastet, uden at have gjort de nødvendige Skridt har offentligt bespottet vor Lære som Kalvinismus og sor al Berden skjændet os som nye Kryptokalvinisker?"
- 2. "Bekjender De, at De har gjort Uret deri, at De har brudt ind i Synodalkonferencens Menigheder og anrettet Splittelse og Forvirring i dem?"

(Feg oversætter her efter den Afsfrift, som jeg selv paa Stedet tog af Originalen.)

Bilde Prof. Schmidt have erkjendt dette, saa vilde man have forhandlet med ham om Læren. At man ikke sorlangte af ham Noget, der maatte stride mod den Lære, som han troede var ret, det blev udtrykkelig sagt, ja det blev erklæret, at en saadan Fordring jo vilde være mod Samvittigheden.

Og mon der for en rolig Overveielse kan bære nogen

Tvil om, at Prof. S. burde have erkjendt det, som blev soreholdt ham? Begge de fremsatte Spørgsmaal er byzgede paa Principer, som han i alle de Aar, jeg har kjendt ham, sør denne Strid brød ud, selv har forsegtet. De haarde og dømmende Ord, som henvendtes til S., esterat han ikke vilde erkjende sin Uret i nogen af de foreholdte Punkter, og som under Taarer henvendtes til ham, ikke af hans Fiender, men af hans gamle Benner, og som Prof. S. selv optog med Hurtigskrift, blev af Synodalkonserncen afviste og af Bedsommende selv tagne tilbage. Men Prof. S. har sørget for, at de kunde blive bekjendte sor hele Berden.

Dersom de Fakta, hvorpaa Synoderne grundede sin Protest, var urigtigt ansørte, saa havde Pros. S. fuld Adgang til at paavise dette, og der vilde da være blevet sorhandlet med ham derom. Dette viser hans eget Reserat.

Man har forarget sig over, at der er gjort opmærksom vaa, hvorledes Prof. S. har behandlet Missourierne: ja. bette kalder man at "angribe Prof. S.'s Person"? Spori bestaar dette "Angreb"? Fra Missourispnodens og Wisconfinsunodens Side var der blevet klaget over, at Schmidt havde ærestjændt dem som Sturke, Løgnere og Hyklere, og de forlangte, at han stulde erkjende denne Uret, før de vilde sidde med ham i broderlig, kirkelig Ragdslagning. beretter Brof. S. selb i fit norffe Blad; men sag tilfsier han, at han er aldeles uvidende om, at han har gjort dette. Flere af dem, der vel vidste, at det dog var sandt dette, som S. siger, at han "er albeles uvidende om", har da oplyst, hvad S. har strevet paa Tyst. De har fremført de tørre Kakta, afstrevet hans egne Ord; men dette taales iffe, og der reiser sig strax fra dem, der holder med ham, et Raab om, at man "angriber hans Verson". Svad er denne Dom uden et Vidnesbyrd om, at man har foribret sia saaledes, at man ikke længere kan skjelne mellem Ret og Uret?

Hr. T. siger: "At vi Lægfolk stiller os paa S.'s Side, bør ikke sorundre Dem; det er skeet ved at sølge Deres egen Anvisning."

Br. T. har ikke Ret til at sige: "vi Lægfolk stiller os baa S.'s Side". Sea ved, at mange giør det; hvor mange, ved jea ikke: maaske en større Del, maaske ikke. Men det ved jeg — og mit Kiendstab til Sagen er maaste ligesaa omfattende som Br. L's —, at af de Læafolk, som, før benne Strid opkom, bestigeftigede sig mest med Buds Ord og par anseede for at pære blandt de bedit befæstede Lutheranere, er der en stor Del, som er kommen til et ganske andet Rejultat. En hel Del af dem bleve vijtnot i Beapndelien revne med i den Opftuds, som Beskuldningerne mod os frembragte. Det Samme var ogsaa Tilfældet med en større Del af Presterne. Men da de fik undersøge, hvorledes Sagen forholdt fig, git de itte længere med. De er biftnot iffe saa ophibsede som Mange vaa den anden Side og tager Sagen mere roligt, men er vel maafte netop derved faa meget bedre ffittede til at se, hvad det her egentlig gjælder om.

For Resten undrer det mig ikke, at en stor Del af Lægfolket staar paa samme Side som Hr. T. Heller ikke betviler jeg, at der blandt disse er Mange, som er baade oprigtige Kristne og forstandige Mænd. Wen det betviler jeg
imidlertid, at de klart har seet, hvad vi virkelig lærer, og
hvad det her virkelig gjælder, — hvis de ellers — hvad
der er sjeldnere, end de Fleste tror — har en klar Indsigt
i Forskjellen mellem Lov og Evangelium.

Og hvorledes gaar det i en Strid som denne? En stor Del har slet ikke fulgt, og en anden Del magter ikke at sølge med Striden og maatte, naar de blev spurgte, sige: vi har danne, som "har taget Parti"; for dem bliver det da ogsaa en "Partisag", saaledes som et Medlem af Bergens Menighed nylig med Rette klagede over i "Norden". En stor Del mener virkelig, at vi lærer al den Styggedom, som man har beskyldt os sor, og det er ikke saa meget at undres over, naar man betænker, at de nu i slere Aar, Uge efter Uge, har hørt de samme Beskyldninger og seet de samme løstrevne Citater af Missouriernes Skrifter.

En stor Del læser Intet af, hvad vi skriver, saa som en vis Mand sagde til mig under sidste Synodemøde i Wisconsin: "Jeg trænger ikke til at læse, hvad Dere skriver; jeg læser Schmidt-Bladet og har nok med det." Dertil kommer endelig, at vor Modparts Lære er saa rimelig for Fornusten, er saa "let at forstaa" og ikke medfører nogen Fristelse til at forarges. Om imidlertid dette er noget Bidnesbyrd for denne Læres Sandhed, det er et andet Spørgsmaal. Før i Tiden tænkte man ikke det.

Maatte dette mit Svar blive optaget med det samme Sindelag, med hvilket det er fkrevet!

# Prof. Schmidts Fredsforslag indeholder en Snare.

I sit norste Blad aftrykker Prof Schmidt det Fredssorsslag, som han fremlagde sor Synoden i Minneapolis, og indleder det med en liden Fortale. I denne siger han blandt Andet, at jeg efter Oplæsningen af hans Fredssorsslag havde sagt, at det indeholdt en Snare, men at jeg ikke nærmede sorklarede, hvori denne bestod. Da jeg ikke ønsker, at han eller Andre skal være nødte til at tage sin Tilsslugt til uvisse Gjetninger om, hvad jeg har ment, skal jeg her paapege det.

Snaren er med et Ord: Tvetydighed.

Prof. Schmidt vil, at Synoden stal bekjende sig til den Lære, at "Udvælgelsen er steet med Hendlik paa Troen", uden at ændse de grundsorstjellige Forklaringer, som kan lægges ind i de hidhenhørende Udtryk og er blevne lagt ind i dem.

Dette, at Udvælgelsen er steet med Senblik paa Troen, har han ligesom sat til Stilt sor sin Lære, uagtet han sorbinder en ganske anden Wening med det, end de gamle Lærere har gjort, og han vil nu af al Wagt saa dette Udtryk (i en eller anden Form) anerkjendt. Sker dette, saa

<sup>1 &</sup>quot;At Gub har udbalgt dem, som han af Evighed har seet at ville" o. s. v.; "at Udvælgelsen er seet under Henblik paa Troen"; "at Udvælgelsen har Troen til sin nødvendige Foruds sætning" og mange lignende.

vil det hede, at hans Lære er anerkjendt, thi hint Udtryk er jo Overskriften over hans Lære.

Nu kunde der jo være mangen En, som tilstemte Udtrykket i samme Bethdning, som de gamle Lærere har ment det, og dog vilde det hede, at de havde tilstemt Prof. Schmidts Lære. Dette er Snaren.

Jeg stal nu bevise, hvad der for Resten fra vor Side har været bevist slere Gange før, baade at Udtrykket er tvetydigt, og at Prof. Schmidt efter hans egne Udviklinger forbinder en ganske anden Wening med det, end de gamle Lærere har gjort.

Allerede de mange Forklaringer og Forkjætighedstillæg, som de Lærere, der har brugt hin Form, har fundet det nødvendigt at tilsøie, naar de har sagt, at Udvælgelsen er skeet under Henblik paa Troen, viser, at Udtrykket er misforstaaeligt. De har idelig fundet det nødvendigt at tilsøie, at saa og saa vilde de ikke have det forstaaet.

Pontoppidan giver ingen nærmere Forklaring over, hvorledes han vil have Ordene forstaaet. Det vil ogsaa have været lidet rimeligt i en Bog med et Formaal, som hans. Han siger: "Hvad er Udvælgelsen? At Gud har bestiftet alle dem til det evige Liv, som han af Evighed har seet at ville antage den tilbudne Naade, tro paa Kristum og i denne Tro blive bestandige indtil Enden."

Disse Ord kan opfattes paa forskjellig Maade.

1. Førft maa det forklares, hvad der menes med de Ord: "at ville antage den tilbudne Raade". Derfom de forklares saaledes, at dermed betegnes alene en fremtidig Handling, Noget, som vil ske (Futurum), da er dette rigtigt. Forklares det derimod saaledes, at Gud skulde have seet, at der var nogle Syndere, som havde Billighed eller Bilje til at antage Raaden (uden at Gud uden al deres Medvirken havde virket denne Vilje hos dem), at der altsaa var nogle

Syndere, som af Naturen var bedre end andre, da er det urigtigt. Dette tror jeg ikke heller, at Pontoppidan har ment, da det ikke stemmer med hans Lære om det naturlige Menneskes Fordærvelse og Afmagt. Jeg tror, at han har ment Ordene i den førstnævnte Betydning — blot fremtidigt —, thi hint Ord "ville" (ligesom "skulle") er en almindelig Oversættelse af den tyske og latinske Form for en fremtidig Handling (det tyske "werden", latinske "suturum").

Jeg ved desværre, at Mange har forstaaet Ordene saa, som om Gud fra Evighed stulde have sorudseet, at der var nogle Syndere, som var saa meget bedre end andre, at de var villige til at antage Naaden. Dette strider dog klarligen mod Stristens Lære om Mennestenes aandelige Død.<sup>2</sup> Saa meget bedrøveligere er det, at Prof. Schmidts Fremstillingsmaade klarligen maa styrke dem i denne Mening.

Naar han nemlig lærer, at Gub "lod fin afgjørende Salighedsbestemmelse være ashængig af, hvilke Syndere vilde ved hans Naadekalb lade sig bringe til Troen og hvilke ikke" (Naadevalgsstriden S. 37, sml. S. 8 slg. 13, 27), og naar han saa forklarer dette om, hvorledes Menneskene vilde "forholde sig" (S. 48 o. m. a. St.), og under dette idelig paaberaaber sig Pontoppidan, saa kan Læseren ikke Andet end forstaa det saa, at Gud fra Evighed sorudsaa, at nogle Syndere vilde være villige til at antage Naaden,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luther beviser af Rom. 3, 19. ("Hver Mund stal tils stoppes" o. s. b.), at alle og ethvert naturligt Menneste er ganste og aldeles uden Evne til at ville noget Godt. Han siger: "Kjære, sig mig, hvorledes stal Munden stoppes paa hele Verden og paa alle Mennester, dersom der endnu er en Kraft tilovers hos os, saa vi endnu formaar Noget? Var der Noget, saa sunde vi endnu Alle sige til Gud: Herre, der er endnu Noget her; der er Noget, som du ikte kan fordømme, da du selv har givet det sin Evne" o. s. v. (L. W. KVIII, 2423.)

andre ikke, og at altsaa hine kunde takke sin egen Billighed (at de ikke stod saa haardt imod) for, at de blev frelste, idet deres bedre Forhold, som Gud havde sorubseet, var den afgjørende Forudsætning sor hans Salighedsbeslutning.

2. Dernæft maa det forklares, hvad Pontoppidan mener med det Udtryk: "som Gud fra Evighed af har seet at ville" o. s. v. Enten kan dette forstaaes som en Beskrivelse af, hvem det er, som er Udvalgte, eller det kan være en Angivelse af den Salighedsorden, som Gud i Udvælgelsen har fastsat, eller det kan forstaaes som en Forklaring af, hvad der har bevæget Gud til at udvælge dem, som bliver udvalgte.

De to første Bethdninger anerkjender vi som ret Lære. Den sidste Bethdning maa vi sorkaste, og det maa ogsaa Prof. Schmidt, dersom han vil sastholde sit eget Fredsforslag; thi i det Citat af Gerhard, som han selv ansører, er denne Forklaring af Troens Forhold i Udvælgelsen sorkastet. Gerhard lærer jo udtrykkeligt, at Gud ikke ved den sorudseede Tro er bleven bevæget til at udvælge Nogle.

En Snare ligger der ogsaa i det, som Prof. Schmidt i sit Fredsforslag ansører af Ronkordiesormelen. De to ansørte Steder forklarer os nemlig slet ikke det, som vi strider om. De siger os kun, at vi skal søge vor Udvælgelse i Kristo, hvilket vi Alle er enige i, da vi ikke erkjender nogen Udvælgelse uden i Kristo. Tillige siges der i disse Steder, at Gud ikke vil gjøre Rogen salig uden ved Troen paa Kristus, og at sølgelig Troen ikke maa udelukkes fra Udvælgelsens Raadslutning, eller at Troen, som de gamle Lærere udtrykker det, er en Del af den i Udvælgelsen af Gud saftsatte Orden. Dette har vi altid lært, men dermed er vi lige nær, sørst sordi Prof. Schmidt lærer anderledes om Troens Forhold i Udvælgelsen end vi, og dernæst fordi det ikke ved hans Tilstemning til de to ansørte Steder er godtgjort, at han virkelig er enig med Konkordiesormelen.

Vil han vise, at han er dette, bør han med os anerkjende det klare Indhold af saadanne Hovedsteder i den 11te Artikel som f. Ex. § 6 i "Grund. Forkl.": "Men Guds evige Udvælgelse ser og ved ikke alene de Udvalgtes Salighed, men er ogsaa ifølge Guds naadige Vilse og Velbehag i Kristo Zesu en Aarsag, som skaber, virker hjælper til og befordrer vor Salighed og hvad der hører til samme" o. s. v.

Er Prof. Schmidt enig i denne Bekjendelse, saa maa han for det Første være enig med os i, at de Udvalgte, som Konkordiesormelen taler om, allesammen og hver en virkelig bliver salige; thi det er dog vel klart, at Guds Udvælgelse ikke kan se og vide sorud saadanne Menneskers Salighed, som ikke bliver salige.

Følgelig maa han ikke forklare den Udvælgelse, som Konkordiesormelen handler om, som en Udvælgelse i videre Betydning, saaledes ment, at den skulde angaa Andre end dem, som virkelig bliver salige.

Et andet Hovelsted i Bekjendelsen er § 19: "Og Gud har i dette sit Raad, Forsæt og Bestikkelse ikke alene i Almindelighed beredt Saligheden, men ogsaa i Naade ihukommet hver eneste Person af de Udvalgte, som ved Kristussskal blive salige, udvalgt ham til Salighed og besluttet, at han vil paa den Maade, som nu er nævnt" (nemlig i de 8 Punkter) ved sin Naade, Gaver og Virkning bringe, hjælpe, besordre, styrke og opholde ham dertil."

Hoad Plads der her bliver for Prof. Schmidts Lære om, at nogle Mennester forholdt sig saa, at dette deres Forhold

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dette gjør bog Prof. S. atter og atter. Saaledes f. Ex. ved Eftlige Distrikts Synode 1882 (se Beretn. S. 37 flg.) og ved vore Konferencer, hvor han bl. A. har ansørt 6 Grunde for, at Konfordiesormelen med "de Udvalgte" mener alle Troende og ikke bare dem, som bliver salige.

bestemte Gud til at udvælge dem fremsor Andre, er ikke godt at indse.4

Om muligt endnu ubegribeligere bliver dette, naar vi betænker, hvad Konkordiesormelen siger i § 34, ester at have beraabt sig paa Rom. 9, 11; 2 Tim. 1, 9: "Derved bliver ogsaa alle salske Meninger og enhver vildsarende Lære om vor naturlige Viljes Kræster kuldkastet, esterdi Gud i sin Raadslutning, sør Verden blev til, har besluttet og beskiftet, at han selv med sin Nands Krast gjennem Ordet vil skabe og virke i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse."

Dersom alt det, som hører til vor Omvendelse, alt Gud velbehageligt Forhold (altsaa ogsaa Borttagelsen af den gjenstridige Modstand) er stabt og virket af Gud selv, hvorledes kan der da læres, at Menneskenes Forhold er det,

<sup>4</sup> For at bebise sin Lære om, at det er Mennestenes Forshold, som afgjør Udvælgelsen, pleier Prof. S. at paaberaabe sig det 4de Punkt af hine 8: "At Gud vil gjøre Alle, som i sand Omvendelse formedelst den sande Tro annammer Kristum, retsærdige" o. s. v., og det 7de Punkt: "At han ogsaa vil . . . opholde dem indtil Enden, naar de holder sig til Guds Ord, slittig beder" o. s. v. Ser stal det da være thdeligt lært, at det er Mennestenes Forhold, som Gud retter sig efter.

Det kan, som sagt, synes ubegribeligt, at En kan mene saa, naar han har Konkordiesormelen sor sig, der udtrykkelig lærer (§ 34), at Gud har "besluttet og beskikket, at han selv med sin Aands Kraft gjennem Ordet vil skabe og virke i os Alk, hvad der hører til vor Omvendelse", og tillige siger (§ 6), at Udvælgelsen (hvori ester § 10 Naadens Orden og Naadens Widler er medindbesattet) er "i Kristo Jesu en Aarsag, som skaber, virker, hjælper til og besordrer vor Salighed og hva d der hører til samme". I hine to ansørte Punkter kan det altsaa kun være den af Gud bestemte Orden i Saliggjørelsen, som er betegnet. Eren sor, at vi arme Syndere bestares i denne Saliggjørelsens Orden og sorholder os som Guds Børn, tilkommer Guds Naade alene.

som bestemmer Gud og hvorester Gud indretter sit Balg? Wen Prof. Schmidt lærer jo, at Gud saa ester og rettede sig ester, hvorledes disse Personer vilde forholde sig ligeoversor Naadens Midler ("L. B." 1883 S. 251 slg.). Hans Forslag med Paaberaabelse af Konkordiesormelen indeholder bersor en Snare; thi han lærer ikke det, som den lærer.

Det andet Styffe i Prof. Schmidts Forslag begynder saaledes: "Synoden afviser det som uberettiget, naar der paastaacs, at denne Lære om Udvælgelsen til Salighed med Henblik paa den bestandige Ero paa nogen Waade krænker den Sandhed, som vi bekjender i Korklaringen til den tredie Artikel:

'Jeg tror, at jeg ikke af min Styrke eller Fornuft kan tro paa Kristum, min Herre, men det er den Hellig Nands Gjerning, som har kaldet mig ved Evangelium, som har oplyst mig ved sine Gaver' " o. s. v.

House er nu "benne Lære", som ikke strider mod den tredie Artikel? Den beskrives bare i de udhævede Ord, der skal henvise til det Foregaaende. Deri ligger Snaren.

Bi har nemlig lige fra først af været overbeviste om, at Pros. Schnidts Fremstilling strider mod det ansørte Styffe af Katekismen (stjønt vi jo har haabet, at han tilsidst vilde erkjende det). Ru afskriver han Pontoppidans Ord, der, som ovensor vist, kan forstaaes paa forstjellig Maade, og to Steder af Konkordiesormelen, som der aldrig har været Strid om, og saa siger han, at denne Lære ikke strider mod Katekismen. Dermed er vi lige nær; thi hverken vor Lære eller Pros. Schmidts Lære er klart betegnet.

Bistnok tillseier han et Citat af J. Gerhard, saalydende (efter Prof. Schmidts Oversættelse).

"Kristi Fortjeneste er Aarsagen til vor Udvælgelse. Wen da Kristi Fortjeneste ikke gavner Nogen uden Tro, dersor siger vi, at Hensyn til Troen er en Bestanddel af 150

Udvælgelsens Beslutning. Med lydelig Røft bekiender vi at vi lærer, at Gud ikke har fundet noget Godt i det Menneste, som stulde udvælges til det evige Liv, efterdi han iffe bar taget Senson hverken til gode Gierninger, ei heller til den frie Viljes Brug, ja hvad mere er, iffe engang til Troen selv paa den Maade, at han derved er bleven bebæget, eller at han for disse Tings Skuld har udvalgt Nogle. Men vi siger, at det er ene og alene Kristi Fortieneste. bvis Værdighed Gud har taget i Betragtning, og at han af idel Naade har fattet Udvælgelsesbeslutningen. Dog, efterdi Aristi Fortieneste kun ved Troen findes i et Menneske, desaarsaa lærer vi, at Udvælgelsen har fundet Sted i Betraatning af Kristi Fortjeneste greben ved Troen. Bi siger derfor, at alle de og blot de er af Gud i Evighed udvalate til Salighed, om hvem han har forudseet, at de formedelst den Sellig Aands Virksombed ved Evangeliets Tieneste vilde komme til i Sandhed at tro baa Forløseren Kristus og blive bestandige i Troen indtil Enden." (Loc. de elect. § 161.)

Da Prof. Schmidt selb har fremsat dette Citat og ogsaa ellers oftere har paaberaabt sig Gerhard, ja har erklæret det for Usandhed, hvad vi har paastaaet (og tillige bevist, se "Nødtv. Forsv." S. 33 slg.), at han fører en anden Lære end hin store Theolog, saa vil jeg her nedensor stille en Del Sætninger af dette Citat og af andre Steder af Gerhard ved Siden af Prof. Schmidts Lære, saa kan Læseren selv sammenligne det.

5 Urigtigt oversat; der skulde staa: "at han ikke".

<sup>6</sup> Gerhard siger iffe "greben bed Troen", men "som stulbe gribes bed Troen".

#### Gerhard

figer: "Wed lydelig Røft betjender vi, at Gud itte har fundet noget Godt i det Menneste, som stulde udvælges til det evige Liv."

Gerhard lærer, at Gud "iffe har taget Henspin hverken til gode Gjerninger, ei heller til den frie Viljes Brug, ja hvad mere er, iffe engang til Troen selv paa den Maade, at han derved er bleven bevæget eller at han for dens Skyld har udvalgt Nogle."

Gerhard siger: "Af den hellige Strift bliver Mennestets Udvælgelse til Livet helt og holdent tilstrevet Gud; thi af ingen anden Kilde (Princip) ashænger dette den guddommelige Naades høi-

## Prof. Schmidt

forkaster som salsk Lære sølgende Sætning: "Intet, som kunde bære Saligheden bærd, har Gud forudseet hos dem, som han besluttede at gjøre salige; og selv indrømmet, at hadde Gud forudseet noget Godt i dem, saa kunde dog dette ikke bestemt ham til at udvælge dem derfor, thi alt Godt i Mennestet kommer jo sørst fra ham." ("N. u. N." I, S. 4 o. st. St.).

Brof. Schmidt lærer, at Guds Saliahedsbeslutning rettede sig efter hans Forudviden om, hvad de Raldede gjør eller iffe gjør Naadetiden ligeoverfor Guds saliggiørende Raade; at Troen var for Gud det Beftemmende, det hvorefter han saa og indrettede sit Valg, og at Guds Forudbestemmelse retter fig efter Mennestenes Forhold. ("L. B." II, S. 252 flg., K. T. 1881, S. 772, Naadevalgsstriden S. 37 o. m. a. St.).

Prof. Schmidt lærer, at Guds evige Beslutning om Salighed er ashængig af hans Forudviden af, hvorledes Mennesset vil forholdesig; at Mennesset sforhold er det Afgjørende og det

efte Verk end af Gud og hans evige Beslutning, hvilken er grundet paa Kristus og ordnet ved en vis Bestemmelse af Midlerne. Men den samme Skrist sætter Aarsagen til Fordømmelse hos Mennessene selv" (1. c. § 188).

Gerhard erkjender, at "ikke engang den mindste Smule er tilovers i den frie Viljes Aræfter, saa at et uigjenfødt Menneske skulde kunne enten modtage den tilbudne Naade eller vende sig (bøie sig) til den" (1. c. § 139).

Gerhard lærer, at det er ikke ret at flutte fra Fordømmelsen til Udvælgelsen, at det er en falsk Slutning at fige: Dersom Aarsagen til Fordømmelsen ligger hos Menneskene, saa maa ogsaa Aarsagen til Udvælgelsen ligge hos Menneskene; thi, siger han, de Ting, som her indbyrdes sammenholdes, forholder sig ikke paa samme Maade.

Bestemmende. (Se de anførte Steder.)

Prof. Schmidt lærer, at Guds Salighedsbestemmelse er ashængig af, hvilke Syndere vilde ved hans Naadekald lade sig bringe til Troen" (Naadevalgsstriden S. 37), og i Prof. S.'s Blad sinder vi følgende Lære af Bast. Muus:

"Naar Sud ved sit Ord og sin Aand virker paa Mennesket for at omvende det, saa vil Menneskets Omvendelse afhænge af dets eget Balg, af det Forhold, hvori det sætter sig til Guds Naades Paavirkning." (L. V." 1884, S. 67.)

Prof. Schmidt har ideligt brugt netop denne Fornuftslutning som et af Hovedbeviserne sor sin Lære og sor sin Besthldning mod oß sor, at vi lærer en dobbelt Bilje hoß Gud.

Han Nutter nemlig, at naar det er Mennestenes Forhold, som Gud retter sig ester bed Forkastelsen, saa maa det ogsaa være Wennestenes Forkold, som Gud retter sig Han viser nemlig, at i Striften Udvælgelsen tilstrives ene og alene Gud og Forkastelsen ene og alene Wennestet (l. c. § 188; se R. L. 1881 S. 785).

efter ved Udvælgelsen. (Se herom "A. u. R." 1880 Side 128 o. m. a. St., især Colloqu. i Wadison.)

Naar nu Sagen staar saaledes — og endnu stere vigtige Punkter kunde ansøres —, saa kan jeg ikke anerkjende Prof. Schmidts Ret til at paaberaabe sig det citerede Stykke af Gerhard, og den fremlagte Fredserklæring indeholder derfor ogsaa i denne Sensende en Snare.

### Efterffrift.

Inledning af hint Citat af Gerhard figer Prof. S. i de Ord, hvormed han indleder sin Erklæring ("L. V." S.313): "at baade Dr. Walther og Past. Koren har oftere citeret dette Gerhards Bidnesbyrd, men desværre med Udeladelse af baade Begyndelsen og Slutningen af det."

Prof. Schmidt har itke Net til at dadle den Maade, paa hvilken jeg har citeret. Til et samvittighedsfuldt Citat hører, at En citerer det, som belhser og beviser hans Paasstand, og ikke udelader eller sordølger det, som kunde stride mod hans Paastand eller svække den. Naar jeg har citeret dette Sted af Gerhard, saa har det været sor at bevise, at Prof. Schmidt ikke fremstiller Troens Forhold og Bethdning i Udvælgelsen paa samme Maade som Gerhard. Dette bevises af det midterste Stykke. Min Paastand modsiges ikke og svækkes heller ikke hverken af Begyndelsen eller Slutningen; det har jeg dersor udeladt. I disse Stykker siges nemlig ikke, hvorledes Troen kommer i Betragtning, men kun, at den er en Bestandel af Udvælgelsens Beslutning og hvorsor den er det. For Resten har jeg altid mindet om, at Gerhard bruger den Læresremsstilling, der har

sit Udtrof i intuitu fidei. Saaledes bar jeg netop, da jeg anførte det nævnte Stuffe, ffrevet: "Først vil vi doa atter for 7de Gang for at afstiære alle Indvendinger gjentage, at vi vel ved, at Gerhard bruger den senere Læreform, at Gud har udvalat dem og Ingen uden dem, som han har forudseet at ville eller stulle (Kuturum) tro vaa Kristum oa blive bestandige i Troen." ("Nødtv. Korsv." S. 36.)

Naar Brof. Schmidt fortæller fine norffe Læsere, at Dr. Walther siger, han "afstyr den Tale", at Kristi Fortjeneste iffe gavner Nogen uden Tro, et Udtruf, som dog Gerhard bruger, saa burde han med det Samme oplnse, hvorfor Dr. W. har ptret sig imod disse Ord. Brof. S. ved meget vel, har ogsaa selv erkjendt det, at Dr 23., ligesom Gerhard, lærer Troens Nødvendighed til Salighed og at al Rrifti Fortjeneste iffe kan giøre et Menneste salig, dersom han ikke tror. Noget Andet mener heller ikke Gerhard baa bette Sted med disse Ord. Gerhard lærer vist itte, at først maa vi tro, førend Kristi Fortjeneste vaa nogen Maade kommer os til Gode og gavner os Noget. Se derom Sob. 16, 7 flg.; Ap. Gj. 2, 33; Joh. 17, 20 o. f. v., der vifer, at det netod er Kristi Fortjeneste og Forbøn, der gjør, at bi faar den Sellig Aand og kommer til Troen.

# Hor Fremgangsmaade og vor Stilling i den nærværende Lærestrid.

I.

#### Bor Fremgangsmaabe.

Den, som har iagttaget den Strid, der nu i fire Aar har været ført i den norste Synode, kan ikke have undgaaet at se (hvis han har villet se), at den ene Side, ansørt af Prof. Schmidt og Past. Muus, den hele Tid har været angribende. Den anden Side, til hvilken Forsatteren af disse Linjer hører, har væsentlig indskrænket sig til Forsvar.

Fra Prof. Schmidts Side er der fremført en Mængde Bestyldninger mod os. Man har bestyldt os for at føre en falst og sjælefordærvende Lære. Man har bestyldt os for at være falste Personer, der vistnot havde en falst og farlig Tro, men ikke rigtigt vilde ud med, hvad vi mente, saa Folket kunde mærke det. Bi lærte Et, men mente et Andet.

Bi paa vor Side har været saa sparsomme som muligt med Beschldninger mod vor Modpart. Det er indlysende, at vi hverten har kunnet eller villet undgaa at erklære vore Modstanderes Læresremstilling for urigtig; thi naar vi er uenige, og vi i vor Samvittighed er overbeviste om, at vi har Guds Ord med os, saa sølger deras, at vi og er overbeviste om, at vor Modpart, ialfald for Sieblikket, er as-

vegen fra Sandheden. Men stjønt vi under Forhandlingerne (i Konserencer) oftere har været endog ligesrem opfordrede af Modparten selv til at kalde dem for "falste Lærere", saa har vi dog ikke gjerne villet gjøre dette. Bi har ikke ønstet at sinde falst Lære hos dem, og vi har haabet, at de dog tilsidst vilde lade sig overbevise. Bi har ikke troct det ret at bruge ligesaa haarde Ord og stærke Beskyldninger mod vore Angribere, som de brugte mod os.

Hor lidet vi har brugt dette Slags Vaaben, sees maasse bedst deras, at baade Pros. Schmidt og Andre atter og atter har citeret og beklaget sig over to Ptringer, hvori der as øs er erklæret, at de selv er asvegue.

Den ene af disse Ptringer er den, at jeg (i Anledning af Past. Muus's Synodaltale i 1880, som Prof. Schmidt havde godfjendt) har sagt, at "disse Indvendinger" (mod de Kristnes Troesvished om Salighed) "er nu gjorte i vor egen Midte, og det af betroede Lærere iblandt os." (Se Ktd. 1881 S. 17.)

Den anden Ptring er i en Erklæring, som Past. Preus og jeg afgav mod en Bestyldning af Pros. Schmidt. Bi siger der: "Bistnot er det vor Overbevisning, at Pros. Schmidt har angrebet og forkastet den Lære, som den lutherske Kirke bekjender i den 11te Artikel af Konkordie-

<sup>1</sup> En anden Klage, som atter og atter gjentages paa Prent af Prof. Schmidt, er den, at han er bleven bestyldt for at lære "kav Papisme". Vi erindrer, at ved Prestefonserensen i Madison isjor kom en af Talerne paa vor Side, idet han imødegik Prof. S., i sin Bedissørelse til at sige, at dennes Idvikling vilde føre til "kav Papisme". Vi kjender ikke til nogen anden Grund for Prof. S.'s idelige Plage over denne Veskyldning end hin ene Ytring i en Konserence sor lukkede Oøre, hvorved dog dare udtaltes, hvad S.'s Læreudvikling i et enkelt Tilsælde efter en enkelt Talers Mening vilde lede til.
—Rtd. Red.

formelen, hvortil vi bekjender os; men vi har troet det Ret at give baade ham og Andre Tid. Bi har troet, at han mener, hvad han siger, og at han er sangen i sine Fornustslutninger." (Se Kktd. 1882 S. 746.)

Dersom vi stulde citere de Bestyldninger, som Prof. Schmidt allerede dengang havde gjort mod os, da vilde vi vist behøve mange Nummere af Kirketidenden til Citaterne.

Man har undret sig over vor Spagsærdighed og Langsomhed og over, at vi i saa lange Tider ganste har tiet, medens Prof. Schmidt i sit Blad uasbrudt har hamret løs paa os. Man har udlagt det paa mange forstjellige Maader, snart som Feighed, snart som Ertjendelse af, at der dog var noget Ret i Angrebene paa os, snart som Frygt sor at blive uens med Missourierne, snart som Ængstelse for at blive jagede bort, som Pastorerne Preus blev jagede bort af Majoriteten i Norway Grove.

Bi har dog ikke lagt Skiul paa, hvad der har bevæget os til saa meget som muligt at tie og at die. Dels har vi gjort det for at holde en Strid som denne borte fra saa mange Menigheder som muligt og saa Striden indskrænket til Konferencer. Dels har vi haabet, at naar Folk sik Tid og Ro til at prøve Alt og undgaa den blinde og hidsige Partiaand, saa vilde det gaa dem, som det har gaaet saa stor en Del af vore Prester og saa mange af vore alvorligere Lægmænd, at de vilde se, hvor grundløs Striden var i sin Begyndelse, og hvor uholdbart og farligt Prof. Schmidts og Past. Muus's Standpunkt har vist sig i deres Bevissørelse.

Da vi saa, at vi ikke længere kunde indskrænke os til de enkelte Artikler, vi havde skrevet i Kirketidenden, og dog ønskede at holde Striden saa meget som muligt borte fra Menighederne, saa udgav vi i et Aars Tid et eget Blad, "Nødtvungent Forsvar", som da de, der selv ønskede at læse begge Sider, kunde holde, medens vi dog ikke gjorde nogen Anstrengelse for at faa det udbredt.

Af det, som blev strevet i dette Blad, vil jeg hidsætte Hølgende, da det netop sorklarer vor Fremgangsmaade i disse to Aar og derhos ogsaa giver Nøglen til vor nuværende Stilling i Striden. Det heder i "Forord" til "Nødtv. Korsv." i Marts 1882 saaledes:

Ligesom det har gaget i de Lærestridigheder, som por Spnode tidligere har ført, saaledes er det gaaet os i denne: vi er blevne drevne ind i den, ikke ved vort Angrb vaa Andre, men i Selvforsvar. . . . I mere end en Benseende er denne Strid os et tungt Kors. Vore Kræfter, ifær vore theologiste Kræfter, er saa og smaa, og de Kræfter, vi har at raade over, fordrer en anden Anvendelse. Under den Mangel paa Prester, som vi fremdeles lider under, fordrer Omjorgen for vore Menigheder al vor Tid. Det, som disse tiltrænger, er ikke at drages ind i theologiske Stridigheder. ber kun altfor ofte løber ud i saa fine og saa vanskelige Spørgsmaal, at de minder om Bauli Tale om dem, som er "inge for Spørgsmaal og Ordfrig, af hvilke kommer Abind, Trætte, Bespottelse, ond Mistanke" (1 Tim. 6, 4), og som "fives om Ord, hvilket er til ingen Rytte, men til Forvildelse for dem, som høre derpaa" (2 Tim. 2, 14). Vore Menigheder er ikke saa vel befæstede i de væsentligste Grundsandheder i Kristendommen og fremfor Alt ikke sag langt fremstredne i sand, levende Kristendom, at de er vel stiffede til at bestjæftige sig med de Lærdomme, der hører til den allerhaardeste Tøde og derfor fordrer Kristne, "der ved Forfarenhed har øvet Sands til at stjelne mellem Godt og Ondt" (Ebr. 5, 14).

Endelig ligger der for os en hel Række af udvortes Anliggender, som Kirken ogsaa trænger til at saa bragt i Orden, og som sordrede sorenede Anstrengelser i Kjærlighed. Dog, hvad stal vi gjøre? Bi fremstilles for vore Menigheder som de, der forfører dem; — dels bestyldes vi for at lære, hvad vi aldrig har troet og derfor aldrig har lært, dels bliver Lærdomme, som vi har lært, fremstillede paa en saadan Maade, at den falste Bestyldning saa meget lettere kan blive troet. For Sandhedens Skyld bør derfor vore Menigheder høre vort Vidnesbyrd og prøve det.

For of giælder Striden iffe først og fremft Læren om Naadevalget. Dette Punkt er, i sig felv betragtet, et underordnet Stuffe af Troeslæren, saa at En kunde være en god, ja en vel oplyft Kriften, om han slet ikke havde sat sig ind i dette Stuffe af Læren. Der er ogsaa i Almindelighed Kag, endog af Presterne, som har sat sig grundigt ind deri.2 Derfor var de fleste af vore Prester saa uforberedte, da denne Strid kastedes over dem. Det Samme var Tilfældet med vore Menigheder; thi hvor mange af dem har hørt sine Prester prædike om Naadevalget? Allerede dette er et Vidnesbyrd om, hvor langt bi er fra Kalvinisme; thi for en Kalvinist er Naadevalget Hovedsagen og Udgangspunktet for deres Troeslære. For os Lutheranere, der har Kristus til Begyndelse, Midte og Ende af al vor Prædiken, og hvor Alt dreier sig om Synd og Naade og om Strid mod Synden, for 08 kommer Læren om Naadevalget tilsidst (netop som vor Bekiendelse siger med Luthers Ord) som en Trøst i Anfegtelse under Kors og Lidelse (Konkordieb. 421, 27).

Men omendstjønt dette er saa, saa har vi dog ikke Ret til at tie og lade Sandheben i Stikken, om end kun paa et underordnet Punkt; thi her gjælder det at mindes, at Guds Ord er som en Kjæde, der kun da er hel, naar hvert Led

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Selv en theologist Professor i Kristiania erklærede for Prof. Stub, at han ikke havde havt Anledning til at studere denne Sag saa nøie, at han vilde afgive nogen Mening ansgaaende den Strid, der nu søres om denne Sag her i Landet.

bevares, eller som en Ring, der ikke taaler Afbrydelse paa noget Runkt. Da i Striden om Naadevalget er det netop bens Forbindelse med noale af de vigtigste Grundsandheder i por Kristentro, som giber den dens Betydning. sig selv kunde dette Lærestnkke, som sagt, være mindre væsentligt: men bliver der Strid om det, og vifer det sig i Tidens Løb, at denne Strid ikke kan blive bilagt, da maa dette have fin Grund i. at der er Ueniahed vaa langt vigtigere Bunkter i Troeslæren. Bar der Grundenighed i Hobedpunkterne, om Guds Ord, om Synd og om Naade, og dermed om Retfærdiggiørelsen af Troen, saa vilde der ingen Uenighed, jalfald ingen blivende Uenighed være i Læren om Udvælgelsen, og selv om man brugte forstjellig Udtrnksmagde (fom f. Er. Lærerne efter Konkordieformelen har brugt en anden Læreform end den, som Luther, Chemnik og Konkordieformelen brugte), sag vilde der dog bære Troeseniahed.

De Hovedlærdomme nu, som det kommer an paa, hvis vi skal enes i Læren om Udvælgelsen, er sølgende:

1) at Guds Ord i Striften baade er den eneste Kilde til al Sandhed, den eneste Regel og Rettesnor for Lære og Levnet, og at Guds Ord derfor ikke skal mestres af den mennesselige Fornust, men at Fornusten skal bøie sig sor Guds Ord, selv om den ikke kan begribe, hvorledes det ene Stykke af Ordet kan passe med det andet; saaledes i Læren om Treenigheden, om Kristi Person, om Omvendelsen og her om Naadevalget. Her maa vi vel tage til Hjerte St. Pauli Ord i 2 Kor. 10, 5, at vi skal tage al Tanke til Fange under Kristi Lydighed. Derfor, esterdi Gud har (som Konkordiesormelen siger) "alvorlig fraraadet os at udsorske dette med vore Tanker (Kom. 11, 33), saa skulle vi med vore Tanker ikke gjøre Slutninger eller gruble derover, men holde os til hans aabenbarede Ord, hvortil han henviser os" (424, 40);

- 2) hænger Læren om Naadevalget sammen med Læren om Synden, at Mennestet er saa albeles fordærvet, at der i det syndige Mennestes Forhold ikke kan findes Nogetsomhelst, der kunde bevæge Gud til at frelse det, uden netop Mennestets suldkomne Asmagt og Jammer; og at i denne Hensende det ene Menneste ikke er bedre end det andet, idet alle er skyldige til Fordømmelse;
- 3) hænger Læren om Naadevalget sammen med Læren om Naaden, at nemlig denne efter fit Bæsen er fri og uafhængig af Alt, uden af Gud selv, som giver Naade, hvorfor ogsaa Naaden udelukter enhver Forklaringsgrund hos dem, der faar Naade, som Baulus siger: "Er det af Naade, saa er det ikke mere af Gierninger, ellers bliver Naaden ikke mere Naade" (Rom. 11, 6). Thi bersom vi i et Menneskes gode Korhold kan finde en Grund til at forklare os, hvorfor han blev frelst, d. e., hvad der bevægede Gud til at frelse ham, saa bliver han iffe fresst uforstpldt, af Naade. ganfte anden Sag er det, at Bud efter fin ebige Bisdom, Retfærdighed og Barmhjertighed har aabenbaret den Regel og Maade, bag hvilken han vil give of Naade, nemlig for Kristi Skyld ved Troen vaa ham. Thi at Gud har oprettet denne Saligaiørelsens Orden, er jo hans egen frie Naades Derfor er Troen iffe en Forklaringsgrund, der viser os, hvorfor vi bliver frelste (thi Troen er ikke Aarsaa til Frelsen, ellers bliver den en Gjerning, og da er det forbi med Naaden); men Troen vijer os, hvorledes vi bliver frelste, saa at den, som vil blive frelst, han maa ved Guds Naade omvende fig og tro, ellers bliver han ikke frelst:
- 4) hænger da derpaa Læren om Naadevalget sammen med Læren om Frelsens Orden, Forløsningen, Kaldelsen, Retsærdiggjørelsen og Saliggjørelsen — eller for at nævne det, som er Hjertet og Kjernepunktet i denne, med Læren om Retsærdiggjørelsen af Troen alene; dette finder vi da

ogsaa med tydelige Ord udtalt i vor Kirkes Bekjendelse, hvor det heder (422, 34): "Thi den (Læren om Udvælgelsen) stadsæster meget kraftig den Artikel, at vi uden nogen vor Gjerning og Fortjeneste af blot og dar Raade, alene for Kristi Skyld, bliver retsærdige og salige. Thi før Berden blev til, før vi har været, ja før Berdens Grundvold blev lagt, da vi endnu ikke kunde have gjort noget Godt, er vi efter Guds Beslutning af Raade i Kristo udvalgte til Salighed (Rom. 9, 11; 2 Tim. 1, 9) Dermed bliver ogsaa alle falske Meninger og enhver vildsarende Lære om vor naturlige Viljes Kræster kuldkastet, efterdi Gud i sin Raadslutning, før Berden blev til, har besluttet og beskikket, at han selv med sin Hellig Aands Krast gjennem Ordet vil stade og virke i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse."

Endelig

5) angiver derfor ogsaa den lutherste Kirkes Bekjendelse, som denne Læres Frugt, at "ved denne Lære og Fremstilling af Guds udvalgte Børns evige og saliggjørende Udvælgelse giver man Gud hans Ære hel og ubestaaren, at han af idel Barmhjertighed i Kristus, uden nogen vor Fortjeneste eller gode Gjerninger, gjør os salige ester sin Biljes Beslutning, som strevet staar Es. 1, 5. . . . Derfor er det salstt og urigtigt, naar der læres, at ikke alene Guds Barmhjertighed og Kristi allerhelligste Fortjeneste er Narsagen til vor Udvælgelse, men at der ogsaa i os er en Narsag dertil, sormedelst hvilken Gud har udvalgt os til det evige Liv" (428, 57).

Paa Grund altsaa af den Sammenhæng, som de foran nævnte Hovedsandheder har med Læren om Naadevalget, kan vi kun da lære rigtigt om dette, naar vi sastholder enhver af hine Lærdomme i sin Renhed og Fuldskændighed. Gjør vi ikke dette, saa vil vi paa en eller anden Maade komme til enten at negte Guds Ords Lære om Udvælgelsen, eller til at forvanste den eller til at hindre dens rette kriftelige Brug.

Dersom vi f. Ex. assowetter Læren om Synden og om det naturlige Mennestes fuldkomne Asmagt til paa nogen Maade at medvirke til sin Gjensødelse, saa bliver Guds Ords Lære om Naadevalget nødvendigvis fornegtet; thi da har ogsaa Læren om selve Naaden saaet sit Grundstød; thi Mennestet bliver da sor en Del sin egen Frelser; thi det kommer da an paa Mennestets eget Forhold (som Gudsorudsaa), altsaa paa Mennestet selv, om det bliver frelst,—men Mennestet kan da heller ikke forlade sig paa Gud alene.

Baa den anden Side, dersom vi ikke strengt sastholder Læren om Naadens Almindelighed, om at Aristus har splbestgjort for hele Berden, om at Gud alvorligt og krastigt kalder alle Wennesker til Salighed, og om at Naaden dog kan modstaaes, da gjør vi Gud til Aarsag i Wenneskenes Fortabelse og river Grunden bort under vore egne Fødder; thi hvad Grund har En af os, som anser sig selv for den største Synder, til at fortrøste sig til at blive frelst uden netop den Sandhed, at Gud vil, at Alle skal blive frelste, og at han virkelig vil hjælpe Alle dertil, saa at den, som sortabes, selv har Skylden.

Her kommer vi atter tilbage til hin førstnæbnte Lære — den om Guds Ord som eneste Regel, under hvilken vi skal tage vor Fornust sangen. Thi dersom vi ikke gjør dette, dersom vi ikke vil tro, sørend vi ester vort Hoved kan rime den ene Guds Ord Sandhed med den anden, dersom

<sup>3</sup> Men bersom Mennestet paa denne Maade, bed sit gode eller mindre onde Forhold (som Gud sorubsaa), sor en Del bliver sin egen Frelser eller, som nogle af vore Modstandere gjerne siger, "i en vis Forstand", da bliver det her en meget væsentlig Del; thi selve Afgjørelsen af Frelsen kommer da an paa Mennestet selv.

vi ikke vil følge vor Bekjendelses Raad og holde vore Fornuftslutninger borte fra Guds evige Raad, dersom vi ikke vil give os tilfreds, førend vi finder fornuftige "Forklaringsgrunde" for Guds Raades Beie, saa vil vi ganske vist komme paa Afveie og forgribe os paa Guds Ord, saaledes som netop ved Fornuftens Forførelser baade Kalvinister og Synergister har gjort.

Det andet Sovedbunkt i Striden, det, hvormed Prof. Schmidt egentlig begyndte sit Angreb, men som siden er traadt mere i Sknagen, er Sporasmaalet, om en Kriften kan have Troesvished om fin Bestandighed, eller, med andre Ord, om en Kristen kan og bør tro, at han skal opnaa den evige Salighed. Dette er, som lettelig sees, af en ganffe anden praktisk Betydning .for enhver Kristen. Læren om Naadevalget hører til den haardeste Føde og, fom før jagt, er et Spørgsmagl, som mangen en vel oplyst Kristen ikke har følt sig dreven til at sætte sig nøje ind i. saa stulde dette andet Spørasmaal vel høre til Katekismemelken og være Gienstand for et Guds Barns daglige Bøn Da dog staar ogsag benne Sag i den oa Betraatnina. inderligste Forbindelse iffe alene med hine ovenfor nævnte Hovedlærdomme, men ogigg med Læren om Nagdevalget. Derfor finder vi denne Troesvished fremstillet i vore Bekiendelsessfrifter, ikke alene i Katekismen og pag andre Steder, men ganife jærdeles netop i den Artikel, der handler om Udvælgelsen, ligesom ogsaa dette Spørgsmaal af de gamle Lærere gjerne behandles i Forbindelse med denne.

Ogsaa her kommer det an paa, om vi erkjender, at vor Salighed ashænger af Gud alene, eller om vi mener, at den tillige ashænger, om end i aldrig saa lidet Mon, as os selv. Dersom det Sidste var sandt, og vi altsaa ikke kunde forlade os paa Gud alene, da kunde vi visselig ikke have nogen Troesvished om vor evige Salighed, men da maatte

vi ogsaa stryge eller bortsorklare det sidste Led i den tredie Troesartikel. Vi for vor Part bekjender, at medens vi kun altsor let kan virke vor egen Fordømmelse og dersor idelig maa staa paa Bagt, vaage og bede og stride mod Djævelen, Verden og Kjødet, saa er vor Salighed ene og alene en Guds Gjerning fra allersørst til allersidst, en Guds Gjerning, som vi vel kan saa som en Naadegave, men som vi selv ikke kan bidrage end det Mindste til. Thi vi bliver salige alene af Naade, og dersor bliver vi salige alene ved Troen, d. e. derved, at vi sorlader os ene og alene paa det Ord og Løste, i hvilset Naaden tilsiges os. Wen sorat vi stal kunne sorlade os paa Gud og saaledes blive i Troen, maa vi stride Troens Strid, leve i daglig Omvendelse og aldrig glemme den Fare, som vort gamle Wenneste bereder os.

Efter hvad der hidtil er talt og ffrevet i denne Strid, er vi overbeviste om, at Brof. Schmidt forkafter de manae audsbespottelige kalvinistiske Lærdomme, der anggar disse Ting; dem forkaster ogsaa vi af ganske Hjerte; men idet han og paa samme Tid forkjætrer dem, der nu bruger om Naadevalget den Læreform, som vor Bekjendelse, Luther, Chemnit o. Al. doa vitterligen har brugt, kan vi ikke Andet end nære alvorlig Frugt for, at Guds Ords Lære om Raadevalget og hine ovenfor nævnte Hovedsandheder, som stagr i noie Forbindelse dermed, mere eller mindre anfeates, selb om Bedfommende iffe vil det eller erkiender det. Bi vil iffe aiengiælde Ondt med Ondt og fige, at Prof. S. lader Læren om Synd og Naade staa efter Ordlyden, eller at han figer Et og mener et Andet, eller at han har en offentlig Lære og en anden privat, saaledes som vi nu hører, at der figes om os baabe her og der. Det vil not vije fig i Længben. om han vil lade fin Lære regjere af de gamle Hovedsandheder, for hvilke vi hidtil har lidt og stridt med bverandre.

For os giælder da Striden hverken mere eller mindre end vor Herres og Guds Ære; om vi vil give ham Æren for Alt, Alt fra først til sidst i vor Frelse — eller om vi arme, elendige, fortabte Syndere stulde ville indbilde os, at der udensor Guds ubegribelige Naade og bundløse brændende Kjærlighed sindes nogen anden Grund til vor Salighed; at Gud stulde have sundet Noget hos os, som han tunde have Behag i, eller som han dog kunde bruge, Noget, som ikke var suldt saa ondt som hos Andre, og som bevægede og bestemte ham til at give os Troen, altsaa Noget hos os, hvori vi kunde sinde en "Forklaringsgrund" til, at vi har sundet Naade.

Be os, om vi taalte saadanne Tanker. Be os, om vi, hvem Gud foruden al anden Mistundhed ogsaa har betroet sit Evangelium rent, hvem han har forundt at sidde ved Kædrenes Fødder og lære Forstjel paa Lov og Evangelium, hvem han saaledes har givet Naade til at erkjende, om end kun i Skrøbelighed, Herligheden i Fesu Kristi Nashn og til i dette at forstaa den himmelske Herlighed i den Sandhed, at vi retsærdiggjøres af Naade ved Troen alene; ve os, om vi dog nu tilstut skulde ende med at saa Naaden gjort kun til en Del af vor Frelse, Troen forandret til en Gjerning og vort eget Forhold fremstillet som det, der bestemte Gud til at gjøre os salige fremsor Andre. . . .

Bore Tilhørere kjender vore Vidnesbyrd; de ved, hvad de har at vente af os. Vi er vante til at angribes, og det fra alle Sider. Bore Vidnesbyrd har dog baaret fin Frugt, ikke alene hos vore Venner, men ogsaa hos vore Fiender; thi det var ikke Noget, som vi fandt paa, men det var Guds Ord. Saaledes vil det med Guds Hjælp ogsaa gaa nu. Der er paa begge Sider i denne Strid Nogle, som er saa hidsige og vil sare frem med stor Hast. Vi siger: Far i Mag og giv dig Tid! Ti ikke stille, naar du skal tale;

aflæg dit Vidnesbyrd for Sandheden, overbevis, straf, forman med al Langmodighed og Lærdom! Men sar iffe voldsomt ivei og sorhast dig iffe! Sandheden staar nok, vær ifke bange!

Man har bestyldt os Norste for at have den stygge Lyde, at vi let er mistæntelige, snare til at tænte Ondt om Andre og let tilbøielige til at tro Bestyldninger. Wen saa har vi som Nation ogsaa den Dyd, at vi ikte gjerne forhaster os, men at vi giver os Tid til at prøve og se ester, hvorledes Tingene forholder sig. Som Kristne har vi baade at stride mod hin Lyde og at hellige og bruge denne Dyd. Den, som har Fortrøstning til sin Sag, han gaar frem med Rolighed. "Den, som tror, han haster ikte" (Es. 28, 16).

Saa langt "Nødtvungent Forsvar".

Saaledes kunde vi fige for to Aar siden. Nu staar desværre Sagen anderledes. Prof. Schmidt og Past. Muus er vedblevne med sine Stridsartikler. De haarde Bestyldninger, hvormed Striden begyndte, er ikke tagne tilbage. Bed Cirkulærer og Anstalter af Mænd, der driver Agitationen planmæssigt, gjøres der Alt for at udbrede Striden. Det er nu ogsaa baade af de skrevne Artisler og af mundtlige Forhandlinger blevet os klart, hvor vore Modstanderes. Læreudvikling, som ovensor paapeget, sører hen. Bi ser, at enten maa den norske Synode opgive, hvad der har været dens herligste Gave af Gud, det, sor hvilket Prof. Schmidt med os sør har været en af de ivrigste Forksæmpere, — eller vi maa frasige os al Delagtighed i hans nærværende Lærendvikling. Det gjælder nu en Kamp sor vor lutherske Alter og Arne.

Vor Modpart, ialfald dens Ordførere, har sat sig saaledes fast i de Konsekventser, som deres Udgangspunkt fører med sig, at vi maa erklære deres Fremstilling sor en Lære, som

- 1) krænker vor Höbedlære, Retkærdiggiørelsen af Naade for Kristi Skyld ved Troen alene, og
- 2) krænker den Sandhed, at den hellige Skrift er den eneste Kilde og Regel for vor Tro og vort Liv.

#### II.

# Bor Stilling.

Det har før været erkjendt iblandt os, at vi i den norske Synode har havt at takke Gud for en i vore Dage sjelden Enighed i Troen. Man har endog spottet over denne Enighed og ment, at vi fordrede for Meget i denne Hengende, medens dog Gud i sit Ord selv fordrer den af os. Det, der har hjulpet os til Enighed, har for det Første været Erkjendelsen af det lutherske Skriftprincip, d. e. at den hellige Skrift skal være eneste Kilde, Regel og Rettesnor for vor Tro og vort Liv.

Bi har derfor iffe villet anerkjende den menneskelige Fornust enten som Kilde eller som Regel eller Dommer i Troessager. Heller ikke har vi anerkjendt Kirken som saadan; heller ikke nogen enkelt Lærer eller Samling af Lærere. Heller ikke nogen Menighed eller Synode eller nogen Majoritet i disse. Bi har havt den Tillid til den hellige Skrift, at den i Alt, som er nødvendigt at vide til Salighed, er klar i sig selv og klar nok sor den, som omgaaes ret med den, hvad enten han er Læg eller Lærd. Til ret Omgang med den hellige Skrift har vi ogsaa regnet det, at vi ikke vil være kloge over det, som skrevet staar, og ikke sortiete det, fordi om det gaar over vor Forstand, eller sordi om vi ikke kan bespare alle Spørgsmaal eller Indvendinger, som kan reises, naar Guds Ord ikke har besparet dem.

3 den nærværende Strid har dette samme Sfrift-

princip tvunget of til at blive ved den Lære, der er fremftillet i den 11te Artikel af Konkordiesormelen. Vi har nemlig i Guds Ord seet, at Guds evige Udvælgelse har til sit Maal ikke alene den endelige Salighed, men ogsaa de Midler og den Bei, som fører til samme. Thi Skristen siger, at vi er udvalgte til, "at vi skulle være hellige og ustraskelige for hans Aasyn i Kjærlighed, idet han forud har bestemt os til sønlig Udkaarelse hos sig selv ved Jesum Kristum" (Ef. 1, 4. 5) — "i hvem vi have saaet Lod, vi, som vare sorud bestemte ester hans Beslutning, der virker Alt ester sin Biljes Kaad (Ef. 1, 11). Fremdeles: "udvalgte til Salighed i Aandens Helliggjørelse og Sandheds Tro" (2 Thess. 2, 13), "til Lydighed og Kenselse ved Jesu Kristi Blod" (1 Petr. 1, 2).

Bi har ogsaa seet, at Striften overalt tilstriver Gud alene al Ære for alt Godt, som er i os, og at der hos det naturlige Wenneste efter Striften i aandelig Hensende ikke sindes Andet end det, som er ondt og ved Synden sordærvet, saa at alt Godt i os, som Gud kunde havt Behag i, sørst maa virkes af ham selv efter hans egen Beslutning (Es. 1, 11; Ebr. 13, 21), og vi har derfor maattet sorkaste enhver Lære, som grovt eller sint støder an mod den Sandhed, som ogsaa er udtalt i hin vor Kirkes Bekjendelse, at der ikke i os er nogen Aarsag til vor Udvælgelse og Salighed.

Men dernæst har ogsaa det været vor tidligere Enigheds Grund, at vi med stor Glæde har erkjendt den velsignede Sandhed, at Zesus Kristus er Veien til Salighed sor alle troende Sjæle, for at være Hovedindholdet af alle bibelske Bøger, eller med andre Ord, at vi har erkjendt Væren om Retsærdiggjørelsen af Naade ved Troen alene sor Middelpunktet i den kristus Tro og Prøvestenen sor al kristelig Være, saa at Alt, hvad der ikke stemmer med denne Være, heller ikke kan anerkjendes som Sandhed.

I Striden om Naadevalget eller Udvælgelsen maa da ogsaa denne Prøvesten anvendes. Bi sinder ogsaa, at vor Beksendelse udtrykkelig udhæver dette, naar den nemlig siger, at den rette Lære om Udvælgelsen "stadsæfter meget kraftig den Artikel, at vi uden nogen vor Gjerning og Fortjeneste af blot og bar Naade, alene for Kristi Skyld blive retsærdige og salige" (Lisb. Udg. S. 422 § 34).

Og naar det da ffal paavises, hvorledes den Lære om Udvælgelsen, som Konkordieformelen fører, stadsæster Læren om Retsærdiggjørelsen af Raade ved Troen, saa siger den: "Thi før Berden blev til, før vi have været, ja før Berdens Grundvold blev lagt, da vi endnu ikke kunde have gjort noget Godt, ere vi efter Guds Beslutning af Raade i Kristo udvalgte til Salighed (Rom. 9, 11; 2 Tim. 1, 9). Derved blive alle falste Meninger og enhver vildsarende Lære om vor naturlige Biljes Kraft kuldkastet, efterdi Gud i sin Raadslutning, før Verden blev til, har besluttet og bestiket, at han selv med sin Lands Kraft gjennem Ordet vil stabe og virke i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse."

Men dersom Alt, hvad der hører til vor Omvendelse og, som ovensor sagt, til at blive retsærdig og salig, er Guds Gjerning alene, saa som Stristen tydelig lærer, og den lutherste Kirke her bekjender, saa er det klart, at hvorsomhelst der læres Noget, som paa nogen Maade tilskriver Mennestet nogensomhelst stor eller liden Andel i at bevirke sin Salighed, f. Er. hvor der læres, at Omvendelsen og Saligheden ashænger af vort eget Balg, af vor egen Selvbestemmelse eller af vort eget Forhold, der krænkes og

<sup>4</sup> Kaft. Muus siger i den 3die af de Satser, som han sores lagde Kand. Ottesen: "Naar Gud ved sit Ord og sin Aand virker paa et Menneske for at omvende det, saa vil Menneskets Omvendelse ashænge af dets eget Balg, af det Forhold, hvori det sætter sig til Guds Naades Kaavirkning." (Se K. R.

kuldkastes altsaa Læren om Retsærdiggjørelsen af Naade ved Troen alene, og der berøves Gud, Fader, Søn og Hellig Nand den Ere, vi er dem skyldige, og der brydes det første Bud, som fordrer, at vi skal sorlade os paa Gud alene.

Bistnok er det saa, at man ogsaa, selv om han sører en saadan sorkastelig Lære, alligevel kan tale meget om Troen og om Naaden, og at man ikke selv indser, at man sorvansker baade Troens og Naadens Bæsen. Ja, ved den idelige Tale om Troen kan det saa Udseende af, at man endog er saare nidkjær for at hævde Troens Nødvendighed. Men det forholder sig hermed, som det gjorde dengang, da der stredes om Absolutionen. Ligesom vi den ang erkjendte og paaviste, med Tilstemning af NUe, som da stod med os, at vore Modstandere, idet de talte om Troens Nødvendighed, ikke mærkede, at de omstyrtede Troens Grundvold, saaledes maa vi nu sige om dem, som ansegter Læren om den frie Naade i Udvælgessen, at de omstyrter

# Troens Bæfen og Betydning.

Til Troens Ræsen hører det nemlig, at den frelser, ikke sordi den er et Forhold i vort Hjerte, en aandelig Gjerning af os eller hos os. Paa de Steder, hvor Skristen især lærer os Retsærdiggjørelsen af Troen, der sætter den netop Troen i Modsætning til Gjerninger. (Ef. 2, 8. 9; Rom. 3, 20–27; Gal. 2, 16.) Dersom nu Troen dersor var nødvendig til Salighed, fordi den var et godt Forhold eller en Gjerning af os eller i os, som Gud altsaa som

Prot. S. 31.) Prof. Schmidts Lære, at Gub i sin Bestlutning om Salighed retter sig efter og lader sig bestemme af Mennessens Forhold, er vel besjendt. (Sml. "A. u. N." 1884 Side 126. "L. V." 1883 Side 251 flg. o. m. a. St.) De har da ogsaa i vore Konferencer oftere forsvaret den Sætning, at Saligheden "i en vis Forstand" iste afhænger af Gud alene.

saadan fordrede og havde Behag i, da blev Troen selv et Styffe af Lovens Opsyldelse, og vi blev da ikke salige ved Troen uden Lovens Gjerninger; thi Troen var da selv en Lovens Gjerning.

Et Menneste vilde og maatte da nødvendigvis forlade fig paa denne sin Gjerning; thi den var jo en Gjerning, som var nødvendig til Salighed, og det hjalp Lidet at sige, at Gud var den, som hjalp os til Troen; thi Farisæeren i Templet takkede ogsaa Gud sor sine Gjerninger, som han forlod sig paa.

Naar Striften fremstiller Troen som det, der frelser os, saa er det jo ikke, fordi vi ikke kan blive frelste usorskyldt og af Naade, men netop fordi vi bliver frelste usorskyldt og af Naade. Det er ikke, fordi Gud har gjort Sit, og nu maatte vi ogsaa gjøre Noget; da blev vi jo ikke frelste usorskyldt og af Naade. Ikke altsaa, fordi Troen er en saa god Gjerning, som Gud maa lønne; da blev jo Kristus ikke vor eneste Frelser.

- Nei naar Striften fremstiller Troen som bet, ber frelser os, saa maa Frelsen sørst være fuldt særdig for os — ellers var der jo itte nogen Sandhed, som vi tunde gribe ved Tro — thi at tro Noget, som itte er til eller itte er sandt, det kan dog itte hjælpe Noget. Nei, dersor frelser Troen os, sordi Gud har indrettet det saa sor os.
- 1) at hans Naade, det er Netfærdighed, Liv og Salighed, er fuldt ud erhvervet os af vor Frelser, saa at der Intet mangler, og Intet er at lægge til;
- 2) fordi det er Guds Orden, at et aandeligt Gode iffe kan bringes til os og gives os anderledes end ved Ord eller Noget, som er ligegjældende med Ord; og
- 3) fordi denne Naade og Salighed, som altsaa bringes i Ordet, ikke kan komme ind i vort Hjerte og modtages af os paa anden Waade end derved, at vi tror det, som Gud siger os.

Thi naar vi ikke troede Ordet om Naaden i Kristo, hvad Gavn havde vi da deraf? Der er intet andet Modtagelsesmiddel, ingen anden Bei eller Maade at saa Guds Naade og Kjærlighed ind i vort Hjerte, saa vi saar Belsignelsen af den, end Troen. Derfor lignes Troen ved en tom Haand, og derfor pleier de Gamle at sige, at den er nødvendig "efter Sagens Natur".

Dette er det ogsaa, som vor Kirke bekjender i den Augsburgste Konsessions Apologi. "Syndernes Forladelse er Noget, som er sorjættet sor Kristi Skyld. Dersor kan den ikke annammes uden ved Troen alene. Thi en Forjættelse kan ikke annammes uden ved Troen alene" (Konkordiebogen S. 60 § 29).

Fremdeles hører det altsaa til Troens Væsen, at den ikke kan have Andet at holde sig til end det blotte og bare Ord eller Forjættelse. Det, som En saar se eller ersare eller paa anden Maade end ud af det blotte Ord kan tilegne sig, det saar han heller ikke ved Troen alene. Skulde nu vort eget Forhold være i nogen Maade medvirkende eller bestemmende til Salighed, saa sik vi ikke Saligheden ved Troen alene; thi vort eget Forhold er ikke Guds Ord, ikke heller Noget, som skal troes; men det er Noget, som vi ligesrem baade ser og ersarer. Skulde nu noget vort Forhold være bestemmende sor vor Salighed, saa baade kunde og burde vi sorlade os paa det. Dersom nu Troen gjøres til et saadant Forhold eller aandelig Gjerning, som vi altsaa skulde forlade os paa, da blev den ikke længere den bibelske Tro — thi den hænger alene ved Guds Ord.

Til Troens Bæsen hører det fremdeles, at den kun har Naaden at holde sig til. Den Salighed, som vi alene ved. Tro kan saa Del i, kan ikke være Noget, som vi ved sorstandige Beregninger kan sinde ud som rimeligt eller nødvendigt; men det maa være ganske uashængigt af os og frit bestemt af en Anden; thi ellers bliver vi ikke salige af Raade alene.

Dersom vi altsaa vilde sige: Den, som forholder sig saa, som Gud vil, han stal blive salig, og saa undersøgte vort eget Forhold og sandt, at vi sorholdt os saa, som Gud vil, og saa deraf sluttede, at vi altsaa maatte blive salige, saa blev vi itte salige af Naade alene, men sordi vi forholdt os saa, som Gud vilde. Bar nu altsaa Troen et saadant Forhold eller en aandelig Gjerning, som bestemte Gud til at gjøre os salige, saa blev vi heller itte salige af Naade.

At dette vort Forhold eller denne vor aandelige Gjerning of dem, som lærer saaledes, kaldes "Tro", kan ikke forvilde os, naar vi alvorligt og grundigt overveier disse Ting efter Guds Ord; thi det er ikke den Tro, hvis Bæsen bestrives i den hellige Strift, og som der sættes i Modsætning til al Gjerning. Derfor lærer ogsag Baulus udtrykkelig saaledes: "Af Naade ere I frelste ved Troen, og det iffe af eder, Guds er Gaven, iffe af Gierninger, for at iffe Nogen ffal rose sig" (Ef. 2, 8. 9). Men er altsaa Troen helt og holdent Guds Gave og ikke i mindste Maade fremkaldt eller fremhjulpen af vor Styrke eller Fornuft, saa er det imod Guds Ord at fremstille den som et Forhold fra vor Side, som Bud lader fig bestemme af, og en saadan Lære vilde ganffe fordærbe Læren om Retfærdiggiørelsen Thi iffe derfor er det, at Gud dømmer den Troende retfærdig og den Bantroe uretfærdig at bære, fordi den Troende viser et bedre Korhold, som om Rrifti Gierning ikke bar nok i Guds Dine, og som om der udfordredes noget Mere for at behage Gud; men netop fordi Kristus har gjort Alt, og den Troende tror dette og altsaa ser bort fra alt sit eget Forhold, idet han som Paulus agter det for Tab, ja for Starn at være (Fil. 3, 8).

Den Troende maa, som Luther siger, fortvile om sig

selb. San erkjender, at han ikke kan fremstille sig for Gud med Roget, der er hans Eget, for hvis Stylb han kunde baabe Guds Belbehag, ifte heller med nogen aandelig "Gave", saa at han forlod sig paa denne i Stedet for paa Han erkjender alt sit eget Forhold, selv det bedste, for udueligt til Salighed. Hverken ved sin Opgivelse af Modstanden mod Gud eller ved sin Villighed til at omvende sig eller ved noget andet aandeligt Forhold tør han tro, at Gud vilde "lade sig bestemme" til at skjænke ham Salighed, men ene og alene bed Krifti dyre Fortjeneste. Denne strækker til. Den har Gud lovet skal gjælde. Derfor tror han vaa denne og vaa intet Andet, og denne Tro reaner Gud ham til Retfærdighed. Desuden er og selbe denne den Troendes Erkiendelse af sin egen Banmagt. Fortvilen om sig selv og Tillid til Kristus efter Skriftens Lære Guds Gjerning alene (1 Kor. 4, 7; Luk. 24, 45; 2 Tim. 2, 25 o. f. b.).

- Betragtes derimod Troen som "vort Forhold", som vor Opsørsel (conduct), som en Maade at stiske sig paa ligeoverfor Gud og Naadens Midler, og dette vort Forhold
skulde bestemme Gud, og denne vor Opsørsel skulde være Noget, som han "saa ester" og "rettede sig ester" — da var
der sat Noget soruden Kristus som Grund eller Narsag
til Frelse.

### Vor Modparts Lære.

At der nu i denne Strid af Prof. Schmidt og dem, der følger ham, er lært saaledes, at Troen bliver betragtet som en Maade at forholde sig paa, en aandelig Gjerning af Mennestene, der bevæger og bestemmer Gud til at gjøre os retsærdige og salige, det kan ikke have undgaaet dem, der opmærksomt har sulgt Stridens Gang.

Bistnok har jeg seet, at vor Modpart har sagt, at de ikke vil tillægge Troen den Betydning, at den skulde komme

i Betragtning som en Oyd eller en god Gjerninz, men kun som det Middel, hvorved Synderen griber og tilegner sig Kristi Fortjeneste. Ogsaa i det Citat af Gerhard, som Prof. Schmidt optog i sin Erklæring ved sidste Synodemøde, indeholdes dette.

Blev nu dette virkelig gjennemført som vor Modparts Lære, og erkjendte de tillige, at denne tilegnende og modtagende Tro selv er den Hellig Nands Skabelse og Birkning, saa som Skristen lærer (foruden de ansørte Steder se Ef. 2, 10; Jak. 1, 18; Ps. 51, 12), — saa vilde de snart have maattet opgive sine Angreb og sin Strid. Men de fremstiller oftest Sagen paa en ganske anden Maade, og det saaledes at vi, om vi vil fastholde Læren om Retsærdiggjørelsen af Troen i dens Renhed og gjøre Alvor af den, maa forkaste deres Lære som stridende mod denne.

De fremsætter nemlig sin Lære saaledes: "Udvælgelsen er steet isølge Guds almindelige Naadesorsæt: 'Hoo som tror, stal blive saligi." Ret sorstaaet er dette rigtigt nok. Men saa tilsøier de: "At den dersor ogsaa tillige er steet isølge Guds Forudviden ont, hvilke enkelte Syndere i Naadetiden ikke vilde halsstarrigt forkaste Kaldelsens, Retsærdiggjørelsens, Helliggjørelsens og Bestandighedens Naade, men lade sig lede ind i Saliggjørelsens Orden og saaledes i Troen annamme Fresserns ene saliggjørende Fortjeneste." (Pstlige Distrikt 1883 S. 81.)

Vil vi nu søge en nærmere Forklaring over dette, saa finder vi f. Ex. følgende: "Den (Salighedsbeslutningen) maa betragtes som sattet efter Guds Forudviden om, hvad de Kaldede i Naadens Tid kommer til at gjøre ligeoversor Guds omvendende, gjensødende og opholdende Naade." ("L. N." II, 252.)

Fremdeles: "Forsaavidt denne Salighedsbeslutning fattes om enkelte bestemte Personer, før de er til, ja før Berdens Grundvold blev lagt, maa den altsaa staa i et underordnet Forhold til Guds Forudviden om, hvad de Kaldede gjør eller ifke gjør i Naadetiden ligeoversor Guds saliggjørende Naade." ("L. B." II, 252. 253.)

Naar vor Modpart stal forklare de Ord i Kom. 8: "hvilke han forudkjendte", saa siger de: "Efter Ordenes simple Mening maa der alksaa ved denne Forordning være at forudsætte en Forskjel mellem disse og hine Syndere. Gud maa ikke have forudseet dem alle som i enhver Senseende lige, men have taget en allerede tilstedeværende Forskjel i Betragtning. Nogle maa ikslge den guddommelige alvidende Forudkjenden allerede have havt et vist Kjendemærke ved sig, som de Andre ikke havde, og hvorester han kjendte Sine." ("A. u. R." II, 70.)

Det gjør os ondt at læse Saadant; thi det er farligt og formasteligt, at et syndigt og dødeligt Mennesse udensor Skristens Ord vil indlade sig paa at bedømme, hvad den alene vise Gud, som ikke skylder noget Mennesse Regnstab (Rom. 9, 20), i Evighed maa have seet og tænkt og gjort. Vi har nu at undersøge den Lære, som kommer ud af disse Spekulationer.

Det vilde være overslødigt at anføre Citater, der viser, at vore Modstandere fremstiller Troen som det, "der bestemte Gud til Beslutningen om at gjøre enkelte Syndere salige fremsor andre", og "at det var Menneskenes Forhold, hvorester Gud i sin Beslutning rettede sig"; thi det har nu været sagt saa ofte i disse Stridens Nar, at der vel ikke er Nogen, som ikke har seet det. Men det Menneske, som mener, at han kan sorholde sig saa, at Gud dersor kan beslutte at gjøre ham salig, han har so noget Andet at forlade sig paa foruden Frelseren Fesus Aristus, og tydeligere kan vel ikke Troens Bæsen sorvanskes, og derved Læren om Retsærdiggjørelsen af Naade ved Troen tilintetgjøres, end

naar der siges, at Gud ved Salighedsbeslutningen om de Enkelte er bestemt efter, hvad disse i Naadens Tid vil gjøre eller ikke gjøre ligeoversor Guds Naade.

Efter vor Modparts Fremstilling staar Sagen saaledes: Gud giør visselig Sit. Her mangler det ikke. Men nu maa Mennesket ogsaa giøre Sit; thi Guds Raade giør i Virkeligheden ikke Alt for dem, som bliver salige. Bed hans Naadesgierning alene er Menneskets Salighed ikke afgjørt. Det vil "aldeles bero paa", hvad Gud har forudseet hos Mennesket, hvad det giør eller ikke gjør i Raadetiden ligeoversor Raadens Midler; det vil ashænge af, hvorledes Mennesket sorholder sig. Her ligger den sidste og virkelige Uspiørelse ester vor Modparts Forklaring.

Svad soritaacs ved Mennestenes Forhold? Termed forstaacs deres Opsøriel (conduct) mod Andre og i dette Tilsælde mod Gud. Den Maade, hvorpaa et Menneste opsører sig, stiffer sig og sorholder sig ligeoversor Gud, naar han kommer det imøde i Naadens Midler, dette skal da være det, som Gud retter sig ester, og bvorester han bestemmer sig i Besintningen om at gjøre de Enkelte salige.

At dette virkelig er den ligefremme Mening, bar en af denne Læres Tildængere aabent og ærligt udtalt ved den ikser akbeldte Minnesota Dikriktssonode i kelgende Ord: "Log tror ovrigtigt, at det i dette Svorgsmaal (nemlig om Udvælgelie til Saligbed) er Mennestets Forbold, som akgiver Sagen. Og seg er enig med Norden i, at det Unter vil biælve os at beide kakt paa Udrrotket intuitu fieles, dersom vi ikke tager Skridtet fuldt ud og kiger, brad vi maa mene at Mennestets Forbold er det Akaiserende ker, enten det krelies eller ikke, og alksaa kor, om det er udvælgt eller ikke. Normestet kan bornsaæ den Gronkridigesd kom Gud ikke kan vortrage, ellers kunde is Normaskæler ikke vid faligt. Det kan vel bande at mine Mennaskæler ikke vid

taffe mig synderlig for disse mine Ubtalelser, da man jo derved vil komme til at saa Tag paa os; men dette er det netop, jeg vil. Jeg har udtalt, hvad der i Ensoldighed er min Wening, og kan Wodparten bevise mig, at jeg har taget seil, skal jeg lade mig sige." (Winnesota Synodalb. 1883 S. 45.)<sup>5</sup>

Nu kunde man tænke sig den Indvending — vi har ogsaa hørt den udtalt af dem, der ikke ser Sagen saa lige i Linene som ovennævnte Taler —, at dette Wenneskets gode Forhold, som Gud tager Hensyn til, og som afgjør Sagen, dog skyldes Gud alene, og at altsaa Gud dog saar Eren dersor. Wen nei, det gaar ikke an; thi blev det sor Alvor gjennemsørt, saa var der jo ikke Roget at strides om.

<sup>5</sup> Dersom benne Taler og Andre, der er enige med ham, vil tilegne sig Læren om Retsærdiggjørelsen ved Troen alene saaledes, som Striften lærer den, og som Luther og vore Symsboler bekjender den, saa vil han ved Guds Naade komme til at erkjende, at denne Lære ikke taaler det allermindste Gran af Synergisme, og udelukker enhver Tanke paa nogen saadan Medvirken fra Menneskets Side, som han ovenfor lærer, — fordi denne Medvirken, hvordan den end var, vilde blive afsgørende (saa som Taleren selv erkjender) og dersor vilde blive fortjensklig. Om Borttagelsen af Modstanden sindes Guds Ords Lære bl. A. i Exek. 11, 19: 36, 26.

Gette vilde jo kun betyde, at Gud i sit Udvælgelsesraad har sat en Orden, udenfor hvilken han ikke vil gjøre Nogen salig: Af sin Barmhjertighed — for Kristi Skyld — gjennem Saliggjørelsens Orden — ved Trocn — til Salighed. Dette er Skriftens Lære. Indrømmes det nu, at ene og alene Gud selv skylden sky

Bi ser derfor ogsaa, at netop dette allerede fra allersørst af blev forkastet.

For en aldeles falst Lære har Prof. Schmidt erklæret følgende Sats: "Intet, slet Intet, som kunde være Saligheden værd, har Gud forudseet hos dem, som han har besluttet at gjøre salige; og selv indrømmet, at Gud havde forudseet noget Godt hos dem, saa kunde dog dette ikke bestemt ham til derfor at udvælge dem; thi alt Godt i Mennesket kommer jo først fra ham." Dette er ansørt som salsk Lære i Prof. Schmidts thske Blad "A. u. N." I, S. 4. Sml. Naadevalgsstriden S. 27.

Fremdeles har vi ofte hørt den Paastand, at der med det Forhold hos Mennessene, som der idelig tales om, ikke menes noget Fortjenstligt. Der skal imidlertid ikke stor Skarpsindighed til for at se, at dette bare er en falsk Trøst, hvormed de bedrager sig selv.

Man lærer jo baade, at Mennestets Ombendelse vil afhænge af dets eget Balg (K. R. Prot. S. 31), og at dets Udvælgelse og Salighed afhænger af dets eget Forhold. Dette Forhold, denne Forstel blandt Mennestene, som Gud stulde se ester og rette sig ester, bliver altsaa det egentlig Afgjørende. Svad hjælper det da, at man ikke vil kalde det fortjenstligt? Svad hjælper det, at man ikke (maaske ikke engang for sig selv) tør nævne Tingen ved dens rette Navn,

<sup>(</sup>Åp. (Gj. 15, 18). Har han af Naade for Kristi Stylb besssutet at bringe os til Troen og opholde os i den og saaledes gjøre os salige, saa er det en intetsigende Tale, naar man angiver Guds første Beslutning som Forklaring og Narsag til den sidste Beslutning. De kalder sammen til et Naad, saaledes som vor Bekjendelse lærer i Konkordieformelen XI, § 19.35. Men Ordenen bevares og ligesaa Mennestenes bestandige Evne til at modstaa Gud. Begge disse Styfter er Striftens Lære.

naar man dog tillægger det den allerhøieste Fortjeneste, den af afgjøre Saligheden?

Bil ikke Enhver erkiende, at de Mennesker, som fordømmes af Gud, har fortjent fin Straf? Og hvorved har de fortient den? Bed fit "Forhold", som Gud "retter sig efter"; thi dette har "bestemt" ham til at fordømme dem. Dersom nu de Andres Forhold, efter vor Modvarts Lære. oasaa er Noget, som Gud "retter sig efter", og er af saadan Bestaffenhed, at det har "bestemt" Gud til at gjøre dem salige, hvorfor vil man da ikke kalde det Fortjeneste, naar det dog efter deres Lære er det? Vi forkaster al Tanke paa Fortjeneste, fordi vi helt igjennem fastholder, at alt godt Forhold hos Mennestene er virket af Gud alene efter hans Beslutning. Men derfor forkaster vi ogsaa den Lære, at Gud i Udvælgelsen til Salighed har rettet sig efter Mennestenes Forhold, og at dette var det Bestemmende for Gud og det Afgiørende for Saliaheden. hvis vor Modpart vil holde fast ved, at der aldeles intet Fortienstligt er hos Mennestet, sag mag de ogsag forkaste denne Lære.

Thi Syndens Sold (d. e. fortjente Løn) er Døden, men Guds Naadegave er et evigt Liv i Kristo Jesu, vor Herre (Rom. 6, 23). Derfor siger ogsaa vor Kirkes Bekjendelse, esterat den af Rom. 9, 22 har bevist, at Gud ikke er Skuld i nogen Synders Død: "Wen om Varmhjertighedens Kar siger han (Paulus) tydelig, at Herren selv har beredt dem til Herlighed, hvilket han ikke siger om de Fordømte, som har beredt sig selv til Fordømmelsens Kar, — og ikke Gud" (Lisb. Udg. S. 427 § 52. 53).

Det er ikke nogen ny Ubslugt saaledes at ville undgaa Ordet "Fortjeneste", medens man beholder Sagen. Luther havde denne Ubslugt for sig og svarer saaledes: "Naar Retfærdigheden skjænkes af Naade, saa skjænkes ogsaa tillige

Himmerige og det evige Liv. Hvor bliver her vor Alid, Beredelsens Gierninger, den frie Vilje o. f. v.? Til hvilken Antte er alt dette? Du kan ikke ber sige, at Ordene er dunkle og ubisse. Sagen og Ordene er klare og enfoldige. Thi jeg vil endog sætte det Tilsælde, at det er, som de siger, at den frie Vilje formaar kun noget Lidet, saa lærer de dog, at man med dette Lidet kan opnaa Naade og Retkærdighed. Thi paa det Spørgsmaal, 'hvorfor Gud retfærdigaiør den Ene og forlader den Anden' — pleier de ikke at sbare anderledes, end at de sætter den frie Vilje og siger, at den Ene har stræbt efter det Gode, den Anden ikke, derfor saa anser Gud den Ene for hans Stræbens Skyld og foragter den Anden, forat Gud itke skal være uretfærdig, hvis han handlede anderledes. Og ihvorvel de med Sfriven, Talen og Ord foregiver, at de ikke taler om den hele Fortieneste eller meritum condignum, som Sofisterne har faldt det, og heller iffe falder det meritum condignum, saa holder de dog for, at vi fortjener Naaden, og sætter os kun en Næse paa med slige Ord. Thi hvad skulde det undstylde dem, at de ikke kalder det Fortjeneste, og de dog lærer saadanne Ting om den frie Vilie, som Altsammen gaar ud paa Fortjeneste, idet de figer, at den opnaar Naade hos Gud, som stræber, og den, som itte stræber efter det Gode, opnaar ikke Naade? Seder det ikke at lære Fortjeneste, eller hvad nu hine kalder det? Gjør de ikke her af Gud en Gud, som anser Gjerning og Person, naar de figer faaledes, at derfor opnaar denne ikke Naade, thi han har iffe beflittet sig, men hin opnaar Naade, thi han har beflittet sig og havde albrig opnaaet den, hvis han itte havde beflittet sig? Svis det ikke er Fortieneste, og hvad de kalder meritum condignum, saa vilde jeg gjerne høre, hvad da Fortjeneste stulde være." (Q. B. B. XVIII, 2441 flg.) Den hele Forffjel mellem det, som Luther stred mod,

og det, som vi nu strider mod, er, at de nu bruger andre Ord og i Stedet sor "Stræben" og "Beslittelse" taler om Mennessens Forhold ligeoversor Naademidlerne, Undladelse af den gjenstridige Wodstand, det naturlige Mennesses Balg i Omvendelsen og Lignende. Wen Afvigelsen i Læren er ganste af samme Art.

Denne Lære om Mennestets Forhold i som det Afgiørende i dets Salighedssag har tillige den Egenstad ved sig, at den er saa naturlig og saa begribelig, at der ingen Tro i bibelst Forstand behøves for at anerksende og tilstemme den; thi her klarer den menneskelige Forstand sig overmaade godt ved sin egen Hielp. Af samme Grund er det heller ikke at undres over at Folk siger, at de har saa let sor at satte og forstaa denne Udvælgelseslære; thi den er jo ogsaa den naturligste Ting af Berden og saa indlysende sor Fornusten, som Nogen kan ønske sig. Dertil kommer, at den ogsaa er smigrende sor Rjød og Blod, der gjerne vil have sit eget Forhold mere eller mindre til Grund for sit Haab om Salighed. Men netop denne Læres Fornustsmæssig-

<sup>7</sup> Det vil kanste være godt at minde om, hvorledes man før har mødt os i vor Kamp mod benne gamle Vilbsarelse. Naar vi har afvist den Lære, at Gud i Udvælgelsen har ladet sig bestemme af Wennestenes Forhold, saa har man svaret os med den urimelige Kaastand: Altsaa er det efter eders Lære ligegyldigt, hvorledes et Wenneste forholder sig. Dette Svare er af den samme Art som den Slutning, Luthers Fiender gjorde af hans Lære om, at gode Gjerninger aldeles itsehjælper til Salighed: Altsaa, sagde de, er Luther en Fiende af gode Gjerninger; han lærer, at de er ligegyldige, og at vi altsaa kan leve, som vi vil. Vi har da mindet om, at vort Forhold for os er af den størsse Bethdning; thi om det end slet itse kan bidrage til vor Salighed, saa kan det kun altsor let bringe os i Fordømmelse. (Se Jowa Distriks Shnodals beretn. 1883 S. 47.)

hed er et Vidnesbyrd om, at det ikke er den Lære, vor Kirke før har ført om dette Spørgsmaal.

Naar vor Modbart, som Enhver ved, med Alid bruger Udtryk som disse: at Udvælgelsen er "afhængig af", "staar i et underordnet Forhold til", "beror paa", "har til sin nødvendige Korbetingelse", er steet "ifølge" og "i Kraft" af Guds Forudviden om Menneffets "Forhold", hvilket Gud i Udvælgelsen "sag efter" og "rettede sig efter", og at "Mennestets Forhold er det Afgjørende" for dets Salighed, saa læres det her gabenbart, at de enkelte Menneskers Forhold er en Grund og Aarsag til, at netop disse er blevne ud-Men at ville fortælle vort Folk, at denne Lære som baade vor Bekjendelse og vor Kirkes upperste Lærere vaa det Strengeste har forkastet — er den samme Lære, som vor Kirke har ført i 300 Aar, det er et stort Bedrag, som, hvor det er ffeet i Oprigtighed, forudsætter enten en saadan Mangel vaa Kundstab eller en saadan Forblindelse. at vi ikke kan anse den anderledes end som en Straf fra Gud.

Det Eneste, som denne Lære har tilsælles med, hvad der af Kirkens senere Lærere (ester Konkordiesormelen) har været lært i dette Stykke, er det tvetydige Udtryk intuitu sidei — under Hensyn til Troen; men naar de gamle Lærere stræber at forklare dette Udtryk, saa sinder vi netop, at de 1) ikke forklarer Troen som Menneskets "Forholb", 2) at de lader Omvendelsens og Troens Frembringelse blive Guds Sag alene uden al Medvirkning af Mennesket, og 3) at de forkaster enhver Paastand om, at Menneskets Forhold skulde være det, der bestemte Gud, og det, som egentlig afgjorde Udvælgelsen, ja 4) at de ikke engang sætter Troen som Narsag til Udvælgelsen.

Det, som har forvirret saa Wange er, foruden at vor Wodparts Lære er saa vel indrettet efter den mennestelige Fornust, især den Omstændighed, at den benytter sig af den tvethdige Talemaade "under Seninn til Troen"; her forekommer det stjønne og overordentlig bethdningsfulde Ord "Troen", hvorved denne Udtryksmaade allerede ved første Tiekast bringer med sig en stærk Anbesaling. Derved ledes nemlig Folk til at mindes Børnelærdommens Ord om, at Troen er det Allervigtigste i vor Kristendom, og naar de nu hører, at Troen her idelig omtales, og at den gives en saa afgjørende Plads, saa mærker de ikke, at medens Troens Navn er beholdt, saa er Troens Væsen sorbanstet, og at Troen her betragtes som Menneskets Forhold og Opførsel, saa at Udtrykset "i Betragtning af Troen" nu kommer til at betyde: "i Betragtning af Menneskets Gjerning", eller som vi ovensor har seet, at Prof. Schmidt siger: "hvad de gjør eller ikke gjør ligeoversor den saliggjørende Naade".

Hor liben eller ubethbelig end den Fordring bliver, som her gjøres til Mennestets Forhold (f. Ex. Opgivelsen af den gjenstridige Modstand), saa bliver den dog af den allerstørste Bethdning, idet den afgjør, at En bliver salig. Og Resultatet bliver den Lære, at: "Raar et Menneste gjør, hvad der staar til ham, saa giver Gud ham visselig sin Naade."

Men dette er en af de Lærdomme, som vor Kirke i sin Bekjendelse har dømt strengere end næsten nogen anden Branglære (se Schmalk. Art. III, Art. I Lisb. Udg. S. 200) thi ved den angribes Læren om Retsærdiggjørelsen af Naade ved Troen i sin inderste Kjerne.

I Begyndelsen af denne Artikel har jeg mindet om, hvorledes vor Synode før i Tiden har gjennem grundige Forhandlinger arbeidet for at erkjende og tilegne sig

## det lutherite Striftprincip,

det er den Grundsætning, at "den hellige Skrift er vor Troes og vort Levnets eneste visse og fuldkomne Rettesnor".

Denne Sandhed var det, som gjorde Luther uovervindelig; thi det vidste han, at "Ordet skal de lade skaa og lltak dertil have". Og ligesom denne Sandhed gaar som en rød Traad gjennem Alt, hvad han talte og skreb, saaledes har den ogsaa altid været den lutherske Kirkes Merke der, hvor denne har været sit Navn og sin Bekjendelse tro. Derfor synger vi og i vore Kirker i Bønnen til vor Frelser:

Ja, Ordet af din egen Mund Det er vort Sfjold og Kirkens Grund. O lad derved, hvad saa end brast, Til Døden tro os holde fast!

Og derfor har vi ogsaa i vor Synodes Segl sat det Ord, med hvilket Herren, os til Frelse og til Exempel, overvandt Fristeren: "Gegraptai", det er: "Der staar skrevet."

Jeg har ovenfor sagt, at vi, fordi vi sastholdt Striftprincipet, ikke har villet anerkjende den menneskelige Fornuft enten som Kilde eller som Regel eller Dommer i Troessager. Heller ikke har vi anerkjendt Kirken som saadan;
heller ikke nogen enkelt Lærer eller Samling af Lærere;
heller ikke nogen Wenighed eller Synode eller nogen Wajoritet i disse. Bi har havt den Tillid til den hellige Skrift,
at den i Alt, som er nødvendigt at vide til Salighed, er
klar nok sor den, som omgaaes ret med den, hvad enten
han er Læg eller Lærd. Bi omgaaes ret med Guds Ord,
"naar vi først sukker til Gud om hans Nands Oplysning
og dernæst læser med Andagt og med et villigt Forsæt at
ville leve efter Ordet"; men til ret Omgang med Guds
Ord hører det ogsaa "ikke at være kloge over det, som skrevet
er" (1 Kor. 4, 6), og ikke forkaske det, sordi om det gaar

over vor Forstand, eller fordi om vi ikke kan besvare alle Spørgsmaal eller Indvendinger, som kan reises, naar Guds Ord ikke har besvaret dem, og tillige, at "man ikke hendrager Ordenes Forstand efter sine egne Begjærligheder, men søger upartisk deri — ikke Tilfredsstillelse af sin kjødelige Rysgjerrighed — men den Sandhed, som er til Gudstrygtighed, og prøver sit eget Hjerte derester" — men ikke prøver og bedømmer Ordet.ester sit eget Hjerte og Mening.

Jeg ffal nu med dette Princip sammenholde

vor Modparts Behandling af Skriften.

Der har da umder denne Lærestrid aabenbaret sig en saadan Ligenldighed for de Regler, som det lutherste Striftprincip giver os, at man ikke skulde tro, at man var i det samme Samfund, som engang med stor Begeistring og Tak til Gud i slere Synodemøder gjennemgik disse Regler og erksendte dem som de ene rette.

Paa mange Maader har det vijt sig, at man har ladet den mennestelige Fornuft og dens Slutninger afgjøre, hvad der stulde være ret eller ikke ret i de omstridte Spørgsmaal. Om de Ord af Skriften, som vi har ansørt, har været ganske klare og bestemte, saa har det dog ikke været nok, dersom vi ikke har kunnet paavise og forklare, hvorledes den Sandhed, som staar i dem, efter Fornusten rimer sig med andre Sandheder i Skriften.

Vi finder, at der i Striften er lært den Hovedsandhed, at Gud vil, at alle Mennester stal blive salige og komme til Sandheds Erkjendelse. Wen vi sinder ogsaa, at der i Skriften er lært et Naadevalg, en Udvælgelse i Kristo af Guds frie Naade, ashængig alene af Guds Barmhjertighed og Kristi Fortjeneste, og hvortil Troen hører som en Del af den i Guds Beslutning fastsatte Orden.

Hafladelig lyder denne Indvending: Hvorledes kan det hænge sammen? Hvorledes skan det hænge sammen? Hvorledes skal jeg forstaa? eller, jeg kan aldeles ikke forstaa o. s. v. Eller man beskylder os sor, at vi ikke tror den sørste Sandhed (Naadens Almindelighed), fordi vi forsvarer den anden (Naadevalget). Wan siger, at vi bare "lader den skaa efter Ordlyden" ("Naadevalgsstr." S. II), medens dog al vor Prædiken, som vore Tilhørere vil vide, har til Udgangspunkt og Hvordgjenstand netop den almindelige Naade.

Svad Bevis fører man da for disse Beskyldninger, der nu sag længe har gaget Landet rundt? Anfører man noget Skriftord, som bi neater eller bortforklarer? Baaviser man nogen i Striften lært Sandhed, som vi iffe erkiender? Nei - Fornuftslutninger og atter Fornuftslutninger maa hjælpe i Stedet for Striftens Ord. Som f. Ex. Følgende: 3 Bud er der jo ikte forstjellige Biljer ligeoverfor Mennestene. Dersom nu Mennestene beller ikke par forstiellige, sag kunde der jo ikke blive et forskjelligt Refultat, sag at Rogle blev salige, Andre ikke. Følgelig (siger Kornuften) mag der være en Forffjel mellem Mennestene, som Gub retter fig efter. Gud kan umuliat have udvalat ud af den lige fortabte Altsaa er det Mennestenes Forhold, som afgjør Maŝie. Sagen, og Gud maa have fattet fin evige Salighedsbeslutning saaledes, at han i Udvælgelsen har rettet sig efter Mennestenes Forhold. Vil man ikke lære dette, saa maa man, siger de, antage en dobbelt Vilje hos Gud, og det bestylder de da os for at lære. Vil vi saa have Bevis for Bestyldningen, saa faar vi atter igjen høre disse samme Fornuftslutninger, som vi har hørt hundrede Gange før.

Paa den ovenanførte Waade, ved ganste at bortforklare det egentlige Naadevalg, har man da ogsaa gjort Alt ganste ligefremt og greit for Fornusten, og derfor har man atter og atter hørt den Erklæring: Prof. Schmidts Lære, den kan vi forstaa, den er saa simpel og grei, men hvad de Andre lærer, kan vi ikke "forstaa". Ganske aadenhjertigt har derfor hin Wajoritet i Norway Grove, som assatte Presterne Preus, erklæret, at Aarsagen til, at de forkaster vor Lære, er den, at den er til Forargelse for Fornusten, sordi den "tvinger Fornusten til gudsbespottelige Tanker om et absolut Naadevalg og leder Menneskene enten til kjødelig Sikkerhed eller til Fortvilelse".

Naar altsaa Kornuften oprører sig mod det, som Guds Ord siger, saa lader de den raade og siger til sig selv: Det kan ikke være saaledes ment, som det i Guds Ord er saat. I Stedet for af Paulus at lære at "tage al Tanke til Fange under Kristi Ludiabed" (2 Kor. 10, 5) vil de, at Guds Tanker stal være indrettede efter vore Tanker, medens der dog staar strevet: "Mine Tanker ere ikke eders Tanker, og eders Beie ere ikke mine Beie, sagde Herren. Thi som Simmelen er høiere end Sorden, saa ere mine Beie høiere end eders Beie, og mine Tanker høiere end eders Tanker" (Ef. 55, 8. 9). Intet Under da, at der "ligger et Dække over deres Hierter", naar Striften læses. Thi der er atter ffrevet: "Jeg vil ødelægge de Vises Visdom og tilintetgiøre de Forstandiges Forstand. Svor er en Bis, hvor er en Sfriftklog, hvor er en Granffer i denne Verden? Sar ikke Gud gjort denne Berdens Visdom til Daarsfab? Thi efterdi Verden formedelft Bisdom iffe tjendte Gud i Guds Bisdom, behagede det Gud ved denne Prædikens Daarskab at giøre dem falige, som tro" (1 Kor. 1, 19 fla.).

Det indrømmer vi, at vor Modparts Lære kan spines meget rimelig og passer fortræffeligt med den naturlige Fornust. Men det er paa samme Tid vist, at der ikke kan gives deres Lære et sørgeligere Vidnesbyrd end netop dette, at den passer saa godt med Fornusten. Dette viser os nemlig klart, at det ikke er den Lære, som den hellige Skrift

fører om Naadevalget. Sfriften selv viser nemlig, at denne Lære er til Forargelse for Fornuften; thi denne vil altid gjøre den daarlige Slutning, som St. Paulus nævner i Rom. 9, 19. I kirken har det ogsaa altid været anerkjendt, at Læren om Naadevalget er saare vanskelig, at den hører til den haardeste Føde (se Luthers Fortale til Rom. 9), og at den er en Unstødssten for Fornusten og til Forargelse for det kjødelige Wenneske.

Svor alvorligt formaner ikke Luther til, at man ikke stal aruble over Udvælgelsens Semmeliahed, og hvor strengt dømmer han iffe dette Uvæsen, at man vil komme med sin Fornuft ind i disse hoie Sager! "3 Rød og i Angst", figer han, "er disse Sfriftord" (han taler om Faraos Forhærdelje og Udvælgeljen) "blevne forhandlede. Du vil tale om dem, medens du fidder i Driffelaget og i Dlhuset.8 End om du passede din Vin og dit El og lod Spørgsmaalet om Udvælgelsen være? Du er dog ikke den Verson, og jeg iffe heller, som stal tale berom; bet er for tidligt bertil. Sig til Saadanne: Ved du ogsag, hvad Kristus er, hvorledes han er født, hvad han har udrettet og gjort med sit Liv og sin Død? Spørg dem atter: Har du nogensinde for Evangeliets Styld været i Dødsfare? Siger han Rei, saa jvar du: Svorfor spørger du da om det, som iffe er dig nyttigt og heller iffe er dig befalet, at du ffal vide det? Og hvorfor vil du vide disse høie Ting, du, som endnu aldrig har erfaret noget Kors, Trængfel og Anfegtelse eller forstaar Kristus? Saaledes pleier jeg at afvije dem, som spørger og vil vide Weget om Udvælgelsen, at jeg siger: Begnnd ikke altfor høit, I vil ellers springe Halsen af Jer" o. j. v. (Q. W. Wald) III, S. 1222).

Foran i samme Prædiken siger Luther i samme Anled-

<sup>8</sup> Vi funde sige: Paa Storene og Saloonerne.

ning: "Serover kunde En blive gal, dersom han ikke tager fin Fornuft fangen og lader alle saadanne Tanker jages ud af fit Hoved og kun flaar fig til Ro dermed, at Ingen skal maale Gud esler foreffrive ham Love: thi Gud er aldeles exlex, som man siger (d. e. udenfor eller over Loven). Men dette kan man ikke overbevise Fornuften om; langt mindre kan man overtale den eller rive bort fra dens Dine denne usalige, fordømte Grublen og Forsten i saa høie, ubegribelige Sager, hvor den stedse siger: Svorfor? Af hvad Aarsag? Thi der er Loven. Naar Gud gjorde dette eller hint efter den, da vilde det være ret. Men med benne Maalen staffer man sig af med Legeme og Liv, ja med vor Serre Gud selv. Da heder det: Maal du i Diævelens Men ethvert Sjerte, som kan fige: Kjære Gud, giør det, som det dig behager, jeg er tilfreds, - det kan ikke forgaa; men de Andre maa gaa tilgrunde. Derfor siger St. Baulus til Rom. i 9de Kab. B. 20: O'Menneste, bvo er du, at du vil gag i Rette med Gud?" (sammesteds S. 1215).

Wen denne høie, vanstelige Lære, der foruden de Styffer, som er os aabenbarede,⁰ ogsaa angaar "Guds stjulte Forud-

<sup>9</sup> Nemlig (som vor Kirke bekjender det i Konkordiesorsmelen) at der er "en Guds evige Udvælgelse, som itke alene ser og ved forud de Udvalgtes Salighed, men er ogsaa i Kristo Jesu en Narsag, som skader, virker, hjælper til og besordrer vor Salighed, og hvad der hører til samme", en Sandhed, "hvorved alle falste Meninger og enhver vildsarende Lære om vor naturslige Viljes Kræfter bliver kuldkastet, efterdi Gud i sin Raadslutsning, sør Berden blev til, har besluttet og bestisset, at han selv med sin Hellig Nands Krast gjennem Erdet vil skadeslutning, til hvis rette og velsignede Brug "vi altid maa holde stivt og sast paa, at ligesom Omvendelsens Prædisen saaledes er ogsaa Evangeliets Forjættelse universalis, det er, gjælder

bestemmelses Onb", en "Semmelighed, hvorom Gud endnu har fortiet og stjult Meget", "som man ikke skal, gruble over", -- denne Lære, som vi efter Luthers Raad, der er optaget i por Bekiendelse (Lisb. Udg. S. 421 § 27), ikke bør indlade os i, førend vi er vel befæstede Kristne og er komne i Anfeatelse under Kors og Lidelse. — denne Lære har vor Modpart ved Fornuftens Siælv faget sag klappet og klar, at en stor Sob Mennesker (ogsaa Saadanne, som neppe er begnndt at bære Kriftne) nu kan fortælle os, at den er saa simpel og grei, at de kan forklare den vaa sine Kingre. De har fundet ud, hvad Gud har "magttet" giøre, hvilke Hensnn han har "maattet" tage, ja de kan nu forklare 08 det, hvorom vor Bekiendelse erklærer ligefrem, at det slet ikke kan forklares, nemlig hvoraf det kommer, at "En bliver forhærdet, forblindet, given hen til et forvendt Sind. en Anden, omendstjønt i samme Styld, bliver iajen omvendt" (sammesteds S. 424 § 42). Thi de bar fundet ud. at denne Lære, der før har ffræmt saa mange Siæle og fristet baabe de Letsindige til Spot og de Gudfrygtige til Anast, slet ikke er saa vanskelig, ig at den hverken er mere eller mindre end noget af det Simpleste og Letteste i vor Kristendom, en Del af Katekisınusmelken eller, for at bruge Prof. Schmidts egne Ord, at "denne evige, nagdige Udvælgelse isølge det gabenbarede Ord ikke er noget væsentlig Andet end Kaderens evige Beslutning om, at hver den, som omvender sig og tror, skal ikke fortabes, men have det evige Liv". (Se "Naadevalgstr." S. 60 10.)

alle Mennester"; frembeles, at Guds Kalb er alvorligt og kraftigt; frembeles, at de Udvalgte er de, som omvender sig, tror paa Kristus og bliver bestandige i Troen indtil Enden m.m.

<sup>10</sup> Dette vover Prof. S. at fremsætte som Konkordiefors melens Begreb af Prædestinationen og anfører som Bevis, at der i den 11te Artikel staar, at alle Mennesker indbydes til

Altsaa, den af saa Wange frygtede Lære om Prædestinationen, der altid har været anerkjendt for maaske den vanskeligste i hele Skriften, og hvorom vor Kirke sørst allersidst, i 11te Artikel af Konkordiesormelen, har aslagt sin Vekjendelse, og som den siger, at man maa "ikke holde sor unyttig og stadelig", — denne Lære skal egentlig ikke være noget væsentligt Andet end det Katekismusstykke, at "hvo som tror, skal blive salig", altsaa det, som Børnene sørst maa lære, og som de sørste Bekjendelser atter og atter har sorklaret! Der skal i Sandhed Dristighed til at byde vort Folk Saadant.

Kommer nu hertil ogsaa den Forklaring, man giver os over Grunden til, at det ene Mennesse bliver omvendt, det andet ikke, nemlig at Mennesses Omvendelse ashænger af dets eget Balg, saa er der not ikke Noget tilbage, som kan forarge det kjødelige Menneske. Man har saaet bort Alt, hvad der var hemmeligt, Alt, hvad der var forargeligt for Fornusten — thi man har saaet bortsorklaret det i Skristen lærte Naadevalg, ja endog, saaledes som Past. Muus (se Ktd. 1882 S. 278, sml. 297), spottet med, at Udvælgelsen skulde være noget egentlig Naadevalg.

Man har fortalt Folk, at denne Lære om et Balg af

at søge Faderens evige Ubwälgelse i Kristus, saa at altsaa Ubwälgelsens Naade er forhvervet for Alle og tilbhdes Alle i Naadens Midler. Prof. S. springer altsaa over Hovedpunktet i Konkordiesormelens Lære i 11te Artikel, nemlig at de Udsvalgte skylder Guds evige Naade i Kristo, og denne alene, baade sin Tro og sin Bestandighed ("Gr. Forkl." § 3. 6. 19. 34. 35. 53. 57), det Hovedpunkt, hvoras netop alle Vanskeligshederne og al Fristelse til Forargelse kommer. Paa den Maade er det let at gjøre Alt "greit og simpelt", men rigstignok kun ved at forlade Beksendelsen og de Skriftskeder, hvorpaa den er bygget.

III---13

fri Naade var et nyt Paafund af Missourierne eller Kalvinisterne. Ja det Utrolige er steet, at den lutherste Kirkes udtrykkelige Beksendelse (se Lisb. Udg. S. 334), at alene Guds Naade og Jesu Kristi Fortjeneste er Aarsagen, som har bevæget Gud til at udvælge de Udvalgte — af Past. Muus ligesrem er kaldet "den kalvinske Lære" (Ktd. 1882 S. 278).

I Stedet for den bibelste Lære om Naadevalget har man sagt, at Udvælgelsen er en Domshandling, at den nemlig er den alvidende Guds Forudsen eller Forudbestemmelse af Dommedag, da Wennestene stal dømmes efter, hvorledes de har stiftet sig i Verden.<sup>11</sup>

Intet Under er det heller, at den bibelste Lære om Naadevalget forarger og frister vort naturlige Sind, baade det jødiste Sind, der vil have Fortjeneste, og det græste Sind, der vil have Fornustvisdom. Læren om Naadevalget hænger jo saa nøie sammen med den Abstillelse mellem Lov og Evangelium, den starpe Modsætning mellem Synd og Naade, som altid har gjort Evangeliet til en Forargelse for det naturlige Sind. Derfor hænger ogsaa Læren om Udvælgelsen saa nøie sammen med Læren om Retsærdiggjørelsen af Troen alene. Og vi maatte i Sandhed være komne ind i en ganste anden Verden end den onde Verden, vi lever i, dersom vort naturlige Sind ikke længere tog Forargelse af den rette Lære om Retsærdiggjørelsen af Troen alene.

<sup>11</sup> Denne Lære, at Ubwælgelsen er en Forubseen af Dommedag, med Matth. 25, 31 flg. til Grundsted, er en, saavidt jeg ved, ganste nh og uhørt Lære i Kirken. Zeg har ikke havt nogen Anelse om den, sørend jeg hørte, at Past. Muus havde fundet den ud. Prof. S. erklærede i den Anledning (ved Konferensen i La Crosse), at han var enig med Past. Muus "i Principerne".

Thi, siger vort egenretsærdige og selvkloge Hiere: Stal da alt vort Forhold ikke kunne hjælpe os det Mindste til Metsærdighed og Salighed? Skal vor oprigtige Omvendelse, vore inderlige Bønner, vor Flid og Oposrelse ikke gjøre os bedre i Guds Sine end dem, som foragter Gud? Maa ikke Gud, naar han retsærdiggjør et Menneske, have rettet sig derester, at dette Menneske skikede sig bedre end de, som han ikke retsærdiggjør? Skal vi tro, at vi virkelig i os selv ikke var bedre end disse? Skal vi, i det Sieblik vi retsærdiggjøres, regne os selv for ligesaa syndige som de, der sortabes sor at staa paa samme Fod som "den lige sortabte Masse"?

Hoor mangen oprigtig og beknmret Siæl har ikke saat til sig selv: Af mine Synder, mine Synder! Hvor daarligt er iffe mit Forhold, hvor ondt mit Hjerte! Svorledes kan jeg tro, at Gud vil retfærdiggjøre mig, saa slet som mit Forhold baade har været og desværre endnu er! Maa iffe mit Forbold først være bedre, før jeg tør tro, at Gud vil retfærdiggiøre mig? Sa, kunde jeg bare føle en inderligere Anger, kunde jeg bare bede hjerteligere, kunde jeg bare tro fastere og elste Gud mere, ja da vilde han vist tage mig til Naade og retfærdiggjøre ogsaa mig; thi det mangler not itte paa hans Side! Spad stal jeg da gjøre? faar stræve at giøre det bedre, saa vil vel den Tid komme, at ogsaa mit Sjerte faar Fred, og at jeg kan saa tro mine Synders Forladelse. Thi det Ord, at "Gud retsærdigajør den Uaudelige", det kan dog ikke være saaledes ligefrem at forstag, at Gud skulde retfærdiggiøre en sagdan En, en saadan usel bedrøvet Synder som mig, bare han tror. Nei, der maa nok Were till

Men hvad Slags aandelig Beiledning stal nu saadanne Sjæle saa, naar de belæres om, at det er deres Forhold, som Gud ser efter og retter sig ester, at det kommer an paa, "hvad de gjør eller ikke gjør i Naadetiden ligeoverfor Guds saliggjørende Naade", idet Gud i Retsærdiggjørelsen og Saliggjørelsen retter sig efter dette. De vil blive besthrkede i sine Tanker om selv at skulle hjælpe til sin Retsærdighed og Salighed. De vil blive besthrkede i sin hemmelige Forargelse over Evangelium; ja de vil lære at regne sig denne Forargelse over Evangelium til Ros og Ære som en større Vdmyghed og et større Alvor i sin Kristendom.

Frelseren raabte saa ofte: "Salig er den, som ikke forarges over mig", og dog forargedes de Fleste, ja endog hans Disciple. Saaledes gaar det bgsaa hans Ord og Evangelium. Ogsaa om dette maa der siges: Salig den, som ikke forarges over det. Wen dog forarges de Fleste. Thi ligesom Herren ikke var Folket hellig nok (Watth. 11, 19; 12, 2; 15, 20 o. s. v.) og ikke var saaledes, som de tænkte sig Wesssas (Watth. 13, 55 o. s. v.), saaledes er heller ikke hans Evangelium helligt nok for det egenretsærdige Wenneskehjerte og ikke indrettet efter, hvad Fornusten sinder rimeligt. Og allermindst vil dette være Tilsældet med saadanne Stykker af hans Ord som dem, der handler om det evige Naadevolg. Dette kan ikke Andet end være Jøder en Forargelse og Grækere en Daarlighed.

Og hvor kommer man hen, naar man saaledes med sin Fornust vil bedømme Guds Ord, og naar man, saaledes som her, forkaster en Striftlære, fordi man ikke efter Fornusten kan rime den med en anden Skriftlære? Det bliver aldeles tilfældigt, baade hvad man antager, og hvad man forkaster.

Ralvinisterne forkaster Striftlæren om Kristi virkelige Nærværelse i Nadveren, fordi de ikke kan rime den med Skristlæren om, at Kristus som sandt Wenneske har et virkeligt menneskeligt Legeme. I den Anledning beder Joh. Gerhard dem forklare, hvorsor de da antager den sidstnævnte Lære og forkaster den sørste. Hvorsor gjør de ikke omvendt, siger han, og sorkaster Læren om Kristi Legeme og antager Læren om Nadveren? Og han tilsøier, at de ikke kan ansøre nogen gyldig og sast Grund dertil. (L. de S. Coena Cap. X § 88.)

Paa samme Maade sorholder det sig i Naadevalgslæren. Dersom man her vil bruge en saadan Fornusttheologi, saa er det ganste tilsældigt, om man bliver Kalvinist eller Synergist. Et af begge maa man efter Fornusten blive og hvad man bliver, vil ashænge af, med hvilken Sandhed man begynder. Begynder man med den Sandhed, som man har kaldt "den luse Side", nemlig at alt Godt er af Gud, og saa slutter videre ester Fornusten, saa bliver man Kalvinist. Begynder man derimod med den Sandhed, som man har kaldt "den mørke Side", at alt Ondt er Mennessenes egen Skyld, og saa slutter videre ester Fornusten, saa bliver man Synergist.

I første Tilsælde slutter man nemlig saaledes: Striften lærer, at alt Godt er fra Gud. Raar et Mennesse bliver saligt, saa har altsaa Gud givet ham Alt, Alt, hvad der var nødvendigt til Salighed. Gud har gjort det altsammen. Hølgelig (siger Fornusten) er det umuligt, at Gud kan have givet og gjort gansse og albeles det Samme for det Mennesse, som bliver sordømt. Thi dersom Gud havde gjort gansse det Samme for dette Mennesse, saa maatte jo han ogsaa være bleven salig. Altsaa, slutter de videre, kan jo Gud ikke have villet gjøre det Samme for denne. Altsaa kan Gud ikke have villet, at Alle skal blive salige. Altsaa maa han have bestemt Rogle til Salighed og Rogle til Kordømmelse. Dette er Kalvinisme.

Begynder man derimod med den Sandhed, at alt Ondt er Mennessenes egen Skyld, da slutter man, som ovenfor vist, paa sølgende Maade: Naar et Wennesse bliver sor-

dømt, saa er det ene og alene Mennestets egen Skyld. har baaret sig saaledes ad, hans Forhold har været saaledes, at han maatte aga fortabt. Kølgelig (flutter Fornuften) ex bet umuliat, at det Menneske, som ikke gaar fortabt, kan have bæret ligesag skuldigt og sundigt som den, der gagr fortabt. San mag bag en eller anden Maade have været bedre. Thi dersom han havde havt ligesag stor Styld, sag magtte han jo nødvendiavis have gaget fortabt ligesagvel som den Kørste. Ellers blev der jo to forstjellige Viljer i Gud. flutter de videre, maa det Menneske, som ikke bliver fordømt, have vist et bedre Korhold, og i Betragtning af dette Korhold er det, at Gud har besluttet at gjøre ham salig.12 Kølgelig kan Saligheden ikke bære af Guds frie Naade alene eller "af et frit Naadens Forsæt". Udbælgelsen og Saligheden kan altjaa ikke være alene af Guds Barmhjertigbed og Kristi Fortjeneste, men der maa ogsaa i 08, d. e. i vort Forhold, bære en Aarsag dertil. Kort: Gud mag giøre Sit, og vi maa gjøre Vort, saa bliver vi salige. Spneraisme.

F ethvert Tilfælde vil man altsaa her, med Fornuften til Beileder, komme til en falfk Lære.

Men netod den sidstnædnte Fornuftslutning (fra For-

<sup>12</sup> Jeg kan tænke mig, at Nogen her atter vil gjøre den Indvending: Maa da ikke en Synder omvende sig og tro, ders som han skal blive salig? Og er det ikke netop Troen, som gjør Forstjellen mellem den, som bliver salig, og den, som bliver fordømt? Svar: Jo ganske vist; men her maa vi destænke, at det jo er Gud, som skjenker en Synder baade Omsvendelse og Tro. Hvorsor kom da den Ene til Troen og den Anden ikke? Her maa man da, om man vil gaa efter Forsnusten, atter tage sin Tilssugt til den Slutning, at den ene Synder fra først af var bedre end den anden, og at det var det, som gjorde, at han blev frelst, men den Anden ikke. Men dette er mod Guds Ord (1 Kor. 4, 7; Kom. 3, 22 slg.).

fastelsens Aarsag til Udvælgelsens Aarsag) gjør Prof. Schmidt. Dersom Gud tager det og det Henspn ved Nogles Forfastelse, saa maa han tage et lignende Henspn ved Andres Udvælgelse. Nødvendigheden af denne Fornustislutning har han forsvaret allerede i No. 5 af den første Aargang af sit tyste Blad (S. 128), hvor han blandt Andet siger, at "Balg og Iste-Balg kun er to Sider af samme Handling", 13 og at "med Balget er Iste-Balget uadstilleligt forbundet som dets nødvendige Bagside". Den samme Slutning sindes atter og atter i de ved vort første Kollokvium i Madison af Prof. S. fremsatte Theser.

Dersom Prof. Schmidt iffe vil lære af os, at denne Slutning strider mod Guds Ord, og hvor falst og farlig den er, saa kunde han dog lære det baade af Konkordieformelen og af "den store Theolog" J. Gerhard, som han jo ellers beraader sig paa.

Konkordieformelen viser af Guds Ord (Rom. 9, 22; 6, 23; Ezek. 33, 11 o. fl. St.), at Udvælgelsen og Forkastelsen har forskjelligartet Udspring. Den viser, at de, som fordømmes, har beredt sig selv til Fordømmelsens Kar, men at Gud selv har beredt dem til Herlighed, som frelses, og som kaldes Barmhjertighedens Kar. (Se Art. XI, Gr. Forkl. § 52. 53, S. 426.)

Ogsaa Gerhard forkaster udtrykkelig den Slutning fra Fordømmelse til Udvælgelse, fra "Ike-Balg til Balg", som baade Kalvinisterne og Prof. Schmidt (skjønt i forskjellig

<sup>18</sup> Det er vistnot en Selvfølge, at naar kun Rogle vælges ub af en Wasse, saa vælges ikke Alle, og at de, som ikke vælges, de vælges ikke, men de lades tilbage. Men deraf følger ikke, at de Førstes Udvælgelse er det, som bevirker, at de Andre lades tilbage, naar Grunden til, at de Første vælges, er af en ganske anden Art end Grunden til, at de Andre ikke vælges. Se derom nedensor.

Interesse) erklærer for nødvendig. Gerhard siger, at det ikke er to Sider af samme Sag, hvad Aarsagerne angaar, men at de Ting, som her sammenholdes, ikke sorholder sig paa samme Maade. Han viser nemlig, at Vantroen vistnot fortjener Fordømmelse, men at Troen dog ikke sortjener Salighed, at Vantroen er af Menneskene, men at Troen er af Gud. Endelig paapeger han, at efter Skristen er Gud alene Kilden til Udvælgelsen, men Mennesket alene Kilden til Fordømmelsen (Ikke Udvælgelsen). (Se det hele Citat Kktd. 1881 S. 785 slg.)

Bor Stilling i denne Sag har ofte været fremholdt: Bi tør her, ligesaa lidt som i andre Guds Ords Lærdomme, gaa efter Fornusten, men maa tage al Tanke til Fange under Kristi Lydighed; saaledes nemlig:

Sfriften lærer, at Saligheden er ene og alene, blot og bart, en fri Naadegave<sup>14</sup> af Gud for **Aristi Stylb** (og netop berfor ved Tro, Rom. 4, 16).

Den samme Sfrift lærer, at Fordømmelsen er ene og alene, blot og bart, Mennesfenes egen Skylb. 15

Striften forkaster altsaa baade Synergisme og Kalvinisme. Dersor sorkaster vi dem ogsaa. Ester vor Fornust synes vistnok hine to Striftlærdomme at stride mod hinanden, og vi kan ikke rime dem sammen (sml. Konkordief. Art. XI § 42 S. 424). Men naar Striften taler, skal Fornusten tie, og vi bøie os under det "som skrevet skaar".

Et andet Hovedargument, som Prof. Schmidt flittigt har brugt i Stedet for Skriftbevis, er

<sup>14</sup> Mom. 6, 23; 5, 21; 1 Kor. 4, 7; Ef. 1, 5; 2, 8-10; Fil. 2, 13; Tit. 3, 5 flg.; Joh. 3, 3. 6; 1, 12. 13; Jak. 1, 18; 1 Petr. 1, 5; 2 Tim. 1, 9; Mom. 9, 16; 11, 6 m. m. fl. 15 Ef. 65, 2; 1 Tim. 2, 4; Ef. 5, 4; Hof. 13, 9; Matth. 28, 87; Pf. 81, 12. 13. 14; Sach. 7, 11. 12; Nom. 1, 18 flg.; Joh. 15, 22. 24; 9, 41; Ap. Gj. 18, 46; 18, 6 m. fl.

## Citater af Fæbrene,

den Paastand, at hans Lære er den, som har været den gjældende i vor Kirke i 300 Aar, og fremsor Alt, at den sindes i den "dyrbare Børnelærdom", i Pontoppidans "Sandhed til Gudfrygtighed".

Der er i denne Maade at stride paa en dobbelt Forsyndelse. Thi for det Første er det ikke sandt, at vore lutherste Fædre har lært saaledes, som Pros. Schmidts Parti nu lærer, og for det Andet kan man, selv om det var saa, ved alle disse Citater dog kun vise, hvad Mennesker har lært, men ikke, hvad Gud har lært os.

Dette Sibste er det Bigtigste og det, hvorpaa Alt for os kommer an. Derfor har der ogsaa fra vor Side, især af Prof. Stub og Past. Halvorsen, været fremlagt omhyggelige Skriftbevijer for vor Lære. Wen hvad har der været sværet til de grundige Undersøgelser, som Prof. Stub har fremstillet i sine "Exegetiske og dogmehistoriske Bidrag", hvori han beviser de angjældende Ords og Skriftsteders ene rette Bethdning? Hvad har der været gjort for at gjendrive de af mig førte Skriftbeviser for, at en Troende kan og bør have Troesvished for sin Bestandighed og Salighed? Med Fornustslutninger og med løsrevne Citater møder man os. Paa vore Skriftbeviser indlader man sig enten aldeles ikke eller kun ganske oversladisk.

Det ved jeg nok, at Prof. Schmidt, ligesaavel som vi, vil erklære sig enig i, at den hellige Skrift skal være den eneste Kilde sor vor Tro. Ja, vi har endog under denne Strid, som Indledning til en Række Bidnesbyrd om, hvad Kirken har lært, seet en meget god Udvikling af den forskjellige Betydning, som Skriftens Ord og Kirkens Ord skal have for os. Men hvad kan det hjælpe, at man erkjender dette og skriver vækkert derom, naar man dog ikke vil handle

berefter, men "praktist" søger at vinde Tilhængere ikke ved Hjælp af Skriften, men netop ved Hjælp af Citater af Hædrene? Det er at føre vort Folk albeles bort fra hin Hovedgrundsætning om Skriften som den eneste, paalidelige Kilde, naar man, som det her for en meget stor Del er skeet, vil søre en Læreskrid ved Hjælp af Citater. Allerede i det første Nummer af sit tyske Blad, i hvilket han, som han sagde, begyndte at ringe med Stormklokken, var det "Fædrene" og ikke Skriften, Prof. S. beraabte sig paa, og saa har det sor det Allermeske ogsaa været senere, naar det ikke har været paa de sør omtalte Fornusksskringer.

Svilken ubetydelig Statiftrolle det egentlige Skriftbevis har habt i Prof. Schmidts Læreudvikling, kan blandt Andet fees i det første "Foredrag" i hans Bog, "Naadevalgs. striden", der har til Overstrift: "Min Tro og Lære om Udvælgelsen samt mine Grunde for min Tro." Svad Prof. S. lærer, det faar bi not høre; men at Bibelen siger det Samme, eller at hans Lære virkelig findes i de anførte Striftsteder, det bevises ikke og kan heller ikke bevises. beviser først, hvad Ingen negter, at efter Guds evige Raad "stal Synderes Saliagiørelse være ashængig af deres Tro paa Kristum". Dette beviser han da ved Steder, som flet ikke bedkommer "Udvælgelsen". Dernæst vil han bevise, at Udvælgelsen grunder sig paa Guds Forudviden om, hvem der vilde komme til Troen. Men ingen af de anførte Skriftsteder siger dette. Prof. Schmidt har paa en Maade, som Skriftens Ord og Ordføining ikke tillader, lagt fin Mening ind i Skriftstederne, men ikke hentet den ud af disse. Dette har Prof. Stub og Past. Halvorsen pagvist netop ved de i hint Foredrag næbnte Hovedsteder (fe Prof. Stubs obennæbnte Sfrift og "Nødtv. Forsv." S. 43 flg. 97 flg. 115 flg.).

Wen har Prof. S. havt liden Brug for de Striftsteder der handler om Udvælgelsen, saa har han havt saa meget mere Brug for "Fædrene" og "Airken" og de "300 Aar". Har da virkelig Rirken og Fædrene i 300 Aar lært saaledes, som Prof. Schmidt nu lærer? Nei. De har brugt Udtrykket "intuitu sidei", men de har forstaaet og sorklaret det anderledes end han. Baade har de sorkastet det, som han paastaar, og paastaaet det, som han sorkaster. Det er derfor Fust, naar han sorkæller, at han lærer saaledes, som Kirken har lært i 300 Aar.

Bi har ved forstjellige Leiligheder bevift, at Fædrenes Lære ikke stemmer med Brof. Schmidts. Se. f. Er. Aktd. 1881 S. 783 flg., Brof. Stubs "Exegetifte og dogmehistorifte Bidrag" S. 87 o. fl. St. Jeg har paavist, at han med samme Ret, som han finder Kalvinisme hos os, maatte finde Kalbinisme hos Radrene. De gamle Lærere forkafter det, fom Brof. S. saa ibriat vaastaar: at Udvælgelsen er afhængig af Mennestets Forhold. De Gamle afviser som uriatia den Kornuftslutning, som Brof. S. altid vil giøre gjældende: at dersom Udvælgelsen har sin Grund alene i Gud, sag mag Forkastelsen ogsag have fin Grund i Gud. De Gamle lærer, at Kilden til Udvælgelsen ene og alene er Guds frie Naade. Prof. S. lærer, at Udvælgelsen ikke er af "et frit Naadens Forsæt" ("Naadevalgsstr." S. 28 o. a. St.). De Gamle erkjender derfor, at der i selbe Naadevalget er en uopløselig Hemmelighed, ligesom i Omvendelfen, og for denne Hemmelighed bøier de fine Boveder med hellig Ærefrygt, ligesom St. Paulus giør i Rom. 11, 33 fla. Prof. S. erkjendte ogsaa tidligere "den uigjennemtrængelige Hemmelighed i Omvendelsen og Naadevalaet". Nu mener han at have fundet Forklaringsgrunden i Menneskenes forstjellige Forhold og spotter og, naar vi taler om denne Semmelighed i selve Udvælgelsen.

204

Det er en úforsvarlig Maade at citere "Fædrene" paa, naar man forbigaar eller ikke tager Hensyn til det, som viser, at "Fædrene" har havt en anden Mening med de citerede Ord, end den har, der citerer dem. Dette gjælder i den nærværende Strid først og fremst Prof. Schmidts Citater af Luther. Der stal i Sandhed et eget Slags Mod til at beraade sig paa Luther til Fordel for saadanne Lærdomme som disse: at der i Mennestets Forhold er Noget, som skulde bevæge Gud til at omvende dem og udvælge dem til Salighed, og at en Troende ikke kan have Troesvished om sin tilkommende Salighed. Det kan kun ske eved, at man intet Hensyn tager til de snartsagt utallige Steder, hvor Luther forkaster og fordømmer disse to Lærdomme, samt ved at se bort fra Sammenhængen og Hensigten i de Steder, som man mener at kunne beraade sig paa.

Luther har som alleroftest, hvor han kommer til at tale om Naadevalget, en Hovedinteresse, den at advare de Aristne mod at gruble over denne Semmelighed, mod at være npsajerria, at ville kige ind i Suds Raad, at ville "vide forud". om de er udvalgte o. s. v. Dette straffer han. føre til Kormastelse eller Kortvilelse. Den rette Bei er ber. som overalt, Kristus alene. Kom til ham, siger han, hold dig til ham, forlad dig paa ham! Dersom du giør det, saa er du paa den Bei, paa hvilken Gud fører de Udvalgte, og da har du Ret til at regne dig imellem disse, saa vist som Gud itte har kaldet dig paa Skrømt, men fordi han vil, at ogsaa du stal blive salig. Saaledes regnede ogsaa Apostlene de Troende iblandt de Udvalate, og dersom du faaledes holder dia til og forlader dig paa den aabenbarede Gud, "saa har du ogsaa den forborgne Gud tilligemed den aabenbarede", siger Luther. Thi der er kun én Gud, og ber er ikke forskjellige, modstridende Biljer hos ham. Omvendt viser Luther af Striften de Kiendetegn, hvorpaa En

kan kjende, at han ikke er paa de Udvalgtes Bei og ikke tør regne sig iblandt disse, naar han nemlig vandrer paa den brede Bei og ikke i den sande Tro holder sig til Kristus.

Da det nu jo overalt er Luthers Hovedformaal ved Guds Ord at lokke og drage sine Tilhørere til Troen og at saa dem opholdte og bevarede i denne, saa minder han dem ogsaa troligt om Muligheden af Frasald og formaner til den "Frygt og Bæven", som netop sor at forebygge Frasaldet altid maa sindes hos Guds Børn. Saaledes ogsaa i de to Stykker, der uasladelig citeres af vor Modpart, nemlig af Prædikenerne paa Søndag Septuagesima og paa Søndag efter Jul, hvor Luther netop lærer, hvorledes Troens Bished om den tilkommende Salighed skal bevares, medens Prof. Schmidt jo lærer, at man ikke kan have nogen saadan Vished.

Dersom Nogen vil se, hvilken fast Troesvished Luther lærer at Guds Børn bør have om sin tilkommende Salighed, saa lad ham læse den "Prædisen om vort salige Haab", der staar i Luthers Folkebibliothek, Idie Bind, S. 238 slg., og lad ham saa sammenligne den af Past. Muus, med Prof. Schmidts sorud givne Samthske, fremsatte Lære, der lyder saa:

"Vil man have os til at tro, at det er usvigelig vist, at vi engang stal blive salige, da ved vi ogsaa, at vi Intet vil have med en saadan Tro at staffe; thi vi ved, at det er ligesaa vist, at vi engang kan komme i Helvede, dersom vi nemlig falder ud af vor Daabspagt og bliver liggende, som det er vist, at vi kan blive salige, dersom vi nemlig bliver befundne i Jesu Kristi Tro ved vort Livs Ende" (Winn. Spnodalber. 1880 S. 14).

Denne Sætning er en ligefrem og utilhyllet Bekjendelse af den papistiske Evilskære, som Luther saa vældigt bekjæmpede. Og saa ovenikjøbet at ville smykke den med Luthers

Navn, det er en Dristighed eller en Forblindelse, som grænsser til det Utrolige. 16

Naar nu "Fædrene" tilmed stal ansøres paa samme Maade, som man under Absolutionsstriden ansørte dem, sor at bevise, hvad vi aldrig har negtet, at Retsærdiggjørelsen ster ved Troen o. L., da bliver der atter ny Forvirring. Naar man sører Beviser baade af "Fædrenes" Strister og af, hvad vi selv har sagt, sor saadanne Ting, som vi altid har lært og fremdeles lærer, nemlig at Mennestene itse er Stof og Sten, og at der ved Omvendelsen foregaar Bevægelser og Forandringer i deres Hjerter, at Guds Naade kan modstaaes, og at Mennessene altid har Ansvar, idet deres Forhold kan forhindre Omvendelsen og Opholdelsen o. s. v., saa kan det not lystes at gjøre Mange tvilsomme og mistæntsomme mod os; men Guds Rige og Sandheden tjenes itse paa den Maade.

Da vi nu, som ovenfor sagt, vel ved, at "de Gamle" ikke har lært saaledes, som vor Wodpart nu gjør, saa har vi naturligvis maattet paapege det. Bi har eftervist det hos Luther, Chemnis, Ægid. Hunnius, Lepser, Gerhard,

<sup>16</sup> Som Exempel paa, hvorledes Prof. S. benytter Luther, kan bl. A. anføres, at han i "Naadevalgsftr." S. 44 beraaber sig paa det, som Luther siger til 2 Petr. 1, 14, at Apostlene "vidste sikkert, at de var udvalgte". Dette ansører Prof. S. saaledes, som om Luther gjør en Undtagelse med Apostlene og lærer, at disse var visse i denne Sag, men andre Aroende maa fordlive uvisse. Han fortæller itke sine Læsere, at Luther strag foran til det 10de Vers har givet en længere Udvikling netop om, at de Aroende kan blive og bør søge at blive visse paa sin Udvælgelse, og hvorledes de skal bære sig ad for at blive det. Dette kan eftersees i "Nødtv. Forsv." S. 41. Hvad han ellers ansører af Luther, er af denne sagt dels mod absolut Vished — formentlige Aabenbaringer —, dels mod shndig Siklerhed og Kormastelse.

Brochmand, Queriftedt o. A. Sar Brof. Schmidt forføat at godtgiøre, at vore Beviser ikke var rigtige? Nei, han har flogeligen ladt, som Sutet var, og holdt vaa med nye Citater. Men i Sandhedens Interesse burde han dog enten ' vaavise, at det, vi har ansørt af Kædrene, ikke var rigtigt afffrevet eller ikke rigtigt forstaget, eller ogsaa maatte han sige, at "Rædrene" saade sig selv imod. Intet deraf har han gjort. I Stedet derfor har han holdt paa med npe Citater, der, som sagt, ikke sielden angaar Ting, som vi Alle er enige om. Der er en stor Del af hans Læsere, der iffe fer det, som vi ffriver, og han vedbliver med sin Baa-Bi agter imidlertid ikke at føre stand om de 300 Aar. nogen saadan Citatfrig med ham. Det vil ikke være til nogen Nytte for Sandheden, men fun forbirre Læserne oa drage dem bort fra den Sovedgrundsætning, at den hellige Strift stal bære vor eneste rette og fuldkomne Regel og Rettesnor. Det er os not, at vi (se be foran anførte Steder i Aftd. og Prof. Stubs Bog) har paavist, at det ikke er sandt, at Prof. Schmidt lærer det Samme som de Gamle. Bi kunde vistnok holde paa med Citater, thi der mangler os ikke paa Stof; men det stemmer ikke med det lutherske Striftprincip og er derfor en ubærdig Maade at føre en Lærestrid baa.

Det kan være godt her at lægge sig paa Herte følgende Advarsel af en lutherst Lægmand paa Reformationens Tid: "Det er skammeligt at høre, at man i Sager vedkommende Guds Ord mener at kunne bevise Roget ved Præskription og Tidens Hævd eller ogsaa ved Mængden og Anseelsen af Menneskers Lærdomme (lad disse Lærere end have været noksaa hellige). Thi skulde vi ligeoversor Høderne og de Bantroe intet andet Bevis have end den lange Tid og den nedarvede Bedtægt i Kirken, og at mange Menneskers eller hellige Kædres Mening og Lære havde været saa eller saa, da

vilde jeg gjerne vide, paa hvad for Grund vi da stulde læaae vor Troes Sten (Ef. 2, 20), og hvorledes vi da ffulde kunne befæste den, bevare og bestjærme den mod de Vantroe, da dog i dette Tilfælde Menneskelærdomme, hvor gode de end kan innes, flet Intet bevifer. Thi ellers ftod det jo Enhver frit for, ligesom Wahomed og Andre, at oprette en np Tro og Sekt og stadsæste det med sine Meninger. Lærdomme og Love. Desuden, dersom den lange Tid her stulde være not. saa havde Iøderne havt det allerbedste Vidnesbyrd mod Kristus, hvis Lære var ganske anderledes, end de havde hørt i 1.000 Aar. Og ifølge bette formentlige Argument vilde da van Apostlernes Tid Hedningerne og de Vantroe med Rette foragtet Apostlenes Lære, eftersom deres Forsædre i mere end 3,000 Aar havde troet gansfe anderledes. stal en Sag derfor bære ret, fordi den har bæret nedarbet gjennem lange Tider og længe været brugt af Mængden. saa har Mord, Horeri og Typeri bæret lænast i Brug, men hvem vilde billige disse Laster paa Grund af den lange Tids Sæbd?" (Q. W. W. XIX, 752).17

Men, vil man sige, bruger da eders Modpart slet ikke Skristen? Jo, ganske vist. Der er vel Ingen, som i en Strid angaaende Læren ikke paa en eller anden Maade vilde ansøre Steder af Skristen. Men de har i denne Strid brugt den paa en Maade, som kun lidet stemmer med det lutherske Skristprincip, og en af de alvorligste Klager, som vi maa fremsøre mod dem i denne Strid, gjælder dersor "vor Modparts Brug eller hellere Misbrug af Skristen".

Dels har de kun lidet befattet sig med de Steder i Skriften, i hvilke den omstridte Lære især har sit Sæde. Dels

<sup>17</sup> Fortalen til den lille Bog, hvoraf disse Ord er tagne, siger Amsdorf, at den er forfattet af "en forstandig Lægsmand". Mange har ment, at Luther var Forsatteren.

har de, for sin forudsattede Menings Styld, sorladt Ordenes egentlige Betydning. Dels har de forklaret Ordenes Sammenhæng paa en Maade, som selve Sproget ikke tillader.

Allerede ved den første Konserence blev Prof. Studs Forsøg paa at saa gjennemgaaet Hovedstederne sor denne Lære asvist af Prof. Schmidt med den Erklæring, at han ikke var beredt paa at indlade sig i eregetiske (d. e. bibelsorklarende) Undersøgelser. Beg tænker ogsaa, at de, der har sulgt Striden, vil have seet, hvor lidet der er gjort sor as disse Hovedsteder at bevise Prof. Schmidts Lære. Hand Beviser er som oftest hentede andetstedsfra, fra Steder, hvor denne Lære endog slet ikke omhandles, og for at bevise, hvad der ikke strides om, nemlig Troens Rødvendighed eller Lignende. Hvor de har indladt sig paa Hovedstederne, har de behandlet disse paa en Maade, som ligesrem strider mod de Regler for en sund Striftsortolkning, som i sin Tid blev gjennemgaaet paa vore Synodemøder, og som dengang fremlagdes og sorfegtedes af Prof. Schmidt selv.

Bi har f. Ex. ansørt Stedet Ef. 1, 3 flg. og forlangt, at man stulde erkjende, hvad Ordene klarlig fordrer, og hvad derfor baade Konkordiesormelen og alle vore bekjendte Læresædre har crkjendt, at der paa dette Sted tales om det egentlige Naadevalg og om dem, som virkelig bliver salige (se Konkordies. S. 333 § 7 o. sl. St.), at der altsaa tales om "de Udvalgte" i dette Ords særskilke Bethdning. Men det hjælper ikke. Dersom vi ikke tilsredsstillende for Fornusten kan løse de Vanskeligheder, der reiser sig ved Tanken paa dem, som kun tror til en Tid og siden salder fra, saa sorkaster man vort Bevis. Beraader vi os paa, at Ordet

<sup>18</sup> Bil nogen se, hvor liben Brug Prof. Schmidt i sine lange Afhandlinger har for Striften, kan jeg exempelvis hensvise til "A. u. N." 1ste Aarg. No. 4 sig.

"udpolate" her staar i en saadan Forbindelse, at det tydeligt betegner dem, som bliver salige (saaledes som Kristus bruger dette Ord i Matth. 24, 24. 31 o. fl. St.), saa afviser man det med den Slutning, at da maatte alle de i Efesus, til hvem Baulus strev, blive salige. Baaviser vi, at det er Skriftens og især St. Pauli Talebrug at udsige om den hele Menighed, hvad der dog kun gjælder de sande Troende (f. Er. 1 Ror. 1, 4, 5; Rol. 3, 4 o. m. a. St.), saa vil man iffe lade Pauli Sproabrua giælde vaa dette Sted. 19 viser vi. at der ogsag staar Ordet "forudbestemte" (proorise), "der, bruat om Versoner, stedse i Sfriften beteaner deres Udvælgelse til det evige Liv" (Gerhard), saa afviser man os med de samme Fornuftgrunde. Naar vi saa til Overflod minder om, at de gamle Lærere har forklaret dette Sted saaledes som vi, nemlig at Apostelen "taler her ei alene om Udvælgelsen til Kristi Raadesrige, men ogsaa om Udvælgelsen til det evige Liv og den himmelste Salighed, hvilket Texten i sin Selhed klarligen viser",20 da har man ingen Brug for de Gamle. At mange of bore Modstanderes Striftsortolkning paa denne Maade bliber saare vaklende, er en Selvfølge. Bi har sagledes oplevet. at Prof. Schmidt først har negtet, at Ef. 1 handler om den egentlige Udvælgelse, saa atter igjen har erkjendt det, saa atter negtet det of. v.

<sup>19</sup> Sml. Scrivers Sjælestat I S. 539, aftrykt i **At**tb. 1880 S. 137.

<sup>20</sup> Scriber I S. 531, Kith. 1880 S. 120.

## Af et Breu.

Kjære Ben i Herren!

Historia der der deres Brev af 5te ds. (Jan.). Biftnot er det tunge og bitre Dage for Guds Kirkes Benner
nuomftunder og mangen sorgfuld Stund ved Tanken paa,
hvad vi har havt, og hvad der nu staar for Døren; men
ved vi, at vi har Guds Ord med os, saa ved vi ogsaa, at
ihvordan det end gaar, saa beholder vi Seier. End har jeg
aldrig hørt, at Nogen kan give Gud altsor stor Ære; dog
er det dette, som der nu i Grunden strides om, nemlig om
vor Salighed virkelig ene og alene er Guds frie og usorstyldte Naadegave, hvilket vi lærer, eller om der ikke "i en
vis Forstand" skal gjøres en liden Indskrænkning, saa Mennesket selv kan saa dog i det Mindske lidt af sit Eget indimellem.

Had nu Stridens Kjerne angaar, da har det aldrig været min Mening, at der mellem Schmidt og os har været Strid om "to ustyldige Læresormer". Det er sandt og ofte sagt, at der i Kirken i lang Tid har været to Læresormer angaaende Udvælgelsen, den ene Konkordiesormelens, den anden Dogmatikernes med Stikordet intuitu sidei, og det er sandt, at disse to Læresormer har staaet i Fred ved hinandens Side. Men da Pros. Schmidt forkastede vor Lære, som Ord til andet er den 11te Artikel i Konkordiesormelens, saa kunde han umuligt sastholde sine Angreb uden ved selv

at vige af fra Læren om Synden og altsaa om Naaden; thi det er disse Sandheder, hvorom der i denne Sag først og fremst spørges. Derfor har ogsaa Prof. Schmidt, som vi har paavist mange Gange, forladt sit tidligere Standpunkt, da han med os erkjendte og gjorde Alvor af den Sandhed, at Menneskets Vilje ved Synden er bleven ganske og aldeles og helt og holdent udnystig til det Gode og uvillig til det Gode, Kjød af Kjød, siendsk mod Gud, og at dersom vi frelses, maa det blive Guds Gjerning alene. Nu gjøres der af Prof. Schmidt og de andre Ordsørere en liden farlig Undtagelse under forskjellige Omsvøb og i "en vis Forstand".

At de ved sine Fornustslutninger sorvirrer Mange, undrer mig ikke. Det, som synes især at volde Banskelighed, er (efter Deres Breb), at "naar Missouri lærer, det er Gud, som gjør Alt i Menneskets Omvendelse, saa sølger deras, at Mennesket Intet har at gjøre selv, og hvor skal man saa hen med alle de Formaninger, som der er i Skristen: omvender eder, og lignende? eller med andre Ord, hvis der læres, at Mennesket aldrig paa nogen Maade eller til nogen Tid san vælge Andet end Fordærvelsens Bei, saa maa vel dette være kalvinsk, thi da var Mennesket uden Ansvar, og Gud Aarsag til Nogles Fortabelse".

Dette er en gammel Indvending, og den kan nok forvirre Mange. Dette er nemlig ganske den samme Fornustens Forargelse, som St. Paulus advarer os mod i Kom. 9, 19. Apostelen havde netop strax foran (B. 15. 16) lært, at det kommer an paa Gud alene, at En bliver frelst: "det staar ikke til den, som vil, ei heller til den, som løber, men til Gud, som gjør Miskundhed". Saa kommer Fornusten, i B. 19, og siger: "Hvorsor dadler han os da, hvo haver modstaaet hans Vilje?" Eller med andre Ord: Dersom det er Gud, som gjør Alt, saa er jo vi uden Ansvar, vi kan

jo ikke hindre hans Vilje, og Gud har jo ikke Noget at klage over, thi vi kan jo Intet gjøre o. s. v. Denne Indvending afviser St. Paulus ganske skarpt med de Ord: "O Menneske, hvo er du, at du vil gaa i Rette med Gud?" Kommer det dertil, vil han sige, da har Skabningen ingen Ret ligeoversor Skaberen og Ingenting at fordre. Og dog har Gud ikke dannet eller beredt noget Menneske til Fortabelse. Dersom de, som i nærværende Strid lader sig forføre af Fornusten, vilde lade sig lære af St. Paulus, saa vilde de sinde, at vor Kirkes Bekjendelse har Ret, naar den sorklarer disse Ting saaledes, som den gjør i den 11te Artikel i Konkordiesormelen § 52 til Enden, hvori da ogsaa vor Lære om denne Sag er udtalt.

Hat i et Mennestes Omvendelse", saa synes jeg, at de, som vil være Lutheranere, burde se efter, hvad der staar i 11te Artikel (sammesteds, "Grundig Forklaring") § 34 i Slutningen: "Derved bliver ogsaa alle salske Meninger og enhver vildsarende Lære om vor naturlige Viljes Aræster kuldkastet, esterdi Gud i sin Raadslutning, sør Verden blev til, har besluttet og bestikket, at han selv med sin Hellig Aands Kraft gjennem Ordet vil skabe og virke i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse." Jeg synes, dette kunde være nok sor dem, der vil vide, hvem der her er troe Lutheranere. Se ogsaa den Augsb. Konf. Art. 5.

Raar der indvendes, at Ansvaret bliver borte, naar Mennestet itse kan gjøre Roget selv, saa svarer vi: Ansvaret bliver, saalænge der er en Lov og Fordring af Gud. St. Paulus i Rom. 8, 7 siger, at "Rjødets Sands er Fiendskab mod Gud, thi den er ikke Guds Lov underdanig, thi den kan

<sup>1</sup> Her vil vi bede Læferne se efter i Konkordiebogen og læse ikke alene § 52 (Lisb. Udg. S. 426), men ogsaa de følgende Paragraser.—Kid. Ned.

iffe engang være det." Er da Ansvaret for Loven ophævet berved, at Wennesset ifse kan opsylde og lyde den? Staar der ifse alligevel strevet, at "hver Wund skal tilstoppes, og al Berden blive skyldig for Guds Dom"? (Rom. 3, 19.)

Der kan ikke være Skyld, uden at der er Ansvar, og dog siger Paulus, at Mennesket ikke kan lyde Loven. Dernæsk spørges der: Hvad skal alle disse Formaninger til om, at Mennesket skal omvende sig, naar der læres, at Mennesket aldrig paa nogen Maade eller til nogen Tid kan vælge Andet end Fordærvelsens Bei? Bi har svaret derpaa i vor Redegjørelse, 2den Afdeling, Sats 7.

Denne Indvending, som bi nu atter og atter faar høre af Brof. Schmidt, Bast. Muus og andre Modstandere, er merkelig derved, at den er en Gientagelse af de Angreb, der fra de Ratholstes Side gjordes mod Luther. Erasmus har især i sit Skrift mod Luther vidtløstig opreanet en Mængde af Skriftens Formaninger og Opfordringer til at omvende sia og til at vælge det Gode o. s. v. Erasmus anfører da ogsaa 5 Mos. 30, 15. 19, hvor der bl. A. staar: "Jeg tager idag Himmelen og Jorden til Bidne mod eder, at jeg har forelagt dig Livet og Døden, Belfignelsen og Forbandelsen, at du maa udvælge Livet, paa det du maa leve, du og din Sæd." Derom siger han: "Hvad kan tydeligere siges? Gud viser, hvad der er godt og ondt. viser begges forstjellige Løn, Liv og Død. Balget overlader han Mennestets frie Vilje. Det vilde være latterligt. om man sagde til En: Vælg, naar det iffe stod i dennes Maat at bøie sia hid eller bid, ligesom naar man til En, der stod stille paa et Beistjel, vilde sige: Her fer du to Beie, aaa hvilken du vil, naar dog kun den ene Bei stod ham Og senere: "Her hører du atter et Ord om at aaben." forelægge, bælge, afbende, hvilket forgjæves vilde være fagt, naar Mennestets Vilje ingen Frihed habde til det Gode, men alene til det Onde" o. f. v.

Hertil svarer Luther: "Du siger: 'hvad kan tydeligere Ban lader det stag frit for Mennestet at vælge.' Derbag er mit Svar: Hvad kunde dog her være tydeligere end eders Blindhed? Thi, kiære, sig, hvor overlader han det til Menneffet frit at bælge? Gjør han det ved det lille Ord 'udvælge'? Saa hører jeg da, at saasnart Woses befaler Noget eller figer: Bælg, saa ster det, saa kan vi ogsaa pælge det og giøre det. Sag er atter den Sellig Agnd iffe fornøden. Men efterdi du saa ofte kommer med det Samme og gjentager bet, saa faar jeg ogsaa ofte anføre bet Samme. Sig mig, berjom Mennestet formaar at bælge bet Gobe, hvor bliver der af din første Mening, som før er talt om, og som du ansag for ret, nemlig at den frie Vilje ikke kan have Lust til det Gode eller ville det Gode? Kan den frie Vilje nu antage og vælge det Gode, som den ikke vil og ikke har Lust til?

"Men vi vil ogsaa se paa din Lignelse, som du giver os. Du siger saa: Bilde det ikke være til Spot og Daarskab, naar jeg saa En staa ved et Beiskjel og sagde til ham: du ser for dig to Beie, gaa hvilken du vil, naar der dog kun var en Bei aaben, og den anden var lukket? Ja, denne Lignelse er et Stykke af den Klogskab, som jeg ovenfor har talt om, som er af den daarlige, menneskelige Fornust; den synes og vil ikke Andet tænke, end at Gud spotter Mennesket med disse umulige Bud. Bi siger derimod, at Gud dermed sormaner og opvækker Mennesket til at erkjende sin Usormuenhed. Dersor staar alle Mennesker soran paa Beiskelt, og der er kun en Bei aaben. Ja, der er ingen aaben,2 men ved Loven vises der os, hvorledes den ene Bei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Loven aabner ingen Bei, men den ftandser os til at se og kjende de to Beie; den ene kan vi ikke gaa, den anden tør vi ikke gaa. Hvor skal vi hen? Saa lærer vi at spørge: Hvad skal jeg gjøre sor at blive salig? Saa kommer Evangelium.

nemlig til det Gode, er umulig, naar Gud ikke giver sin Nand i vore Hierter, og atter, hvor vid og bred og let den anden er, naar Gud lader oß gaa, som vi gaar. . . . Derfor er Lovens Ord saaledes stillede, ikke for at vise oß, at vor Vilje sormaar Noget eller har nogen Kraft, men sor ligesom ved Lyset at vise den blinde Fornust, hvor blind den er, og hvor aldeles Intet vor Vilje sormaar. Bed Loven kommer Syndens Erkjendelse, siger Paulus, Rom. 3. 20. Han siger ikke, at ved Loven bliver Synden udslettet og borttagen" o. s. v. (Dette er af Luthers Bog "om den sangne Vilje".)

En af de daarlige Slutninger, som bi i denne Strid ofte faar høre, er ogsaa den, at naar vi lærer, at Mennestet Intet kan medvirke til sin Omvendelse, saa behøver det heller ikke at gjøre Noget eller tage fig Noget for, men kan vente, indtil Gud omvender det o. s. v. Dette er at skræmme Folk bed at fordreie Stridspunktet. Der er ingen Strid om, hvad der før og i Omvendelsen maa ste eller foregaa hos et Menneste i dets Forstand og Vilje o. s. v. I dette Stuffe lærer begae Parter det Samme, at et Mennesse mag erkjende fin Synd, bedrøves over den, søge Frelse, annamme Evangeliet i Indighed, bede o. f. v. Men Spørgs. maalet er: Svem virker og udretter det i os, at vi gjør alt dette, som er nødvendigt til Omvendelse, og som ster i Om-Bi siger, at det er Gud alene, som virker det. pendelien? og at det uomvendte Menneste ikke kan virke med dertil. Da saa siger Guds Ord og vor Kirkes Bekjendelse (2den Artifel i Konkordieformelen). Men dette kan vor Modvart iffe gaa ind paa; thi da vilde de have tabt fin hele Sag. Dersom de vilde opaive al Synergisme, saa maatte de give os Ret i den hele Strid. Lad os gaa til Striften. Baulus siger: "Gud er den, som virker i eder baade at ville og at ubrette efter sit Belbehag" (Kil. 2, 13). Betyder dette,

at Mennestet Intet gier, at Siælens Evner er stille og ubirksomme som Stok og Sten? Rei — Ordene viser jo netop det Modsatte, de viser, at Mennestet baade vil Roget og udretter Roget. Men de vifer tillige, at Gud er den, fom virker baade det Første og det Sidste, baade at Menneffet vil (det Gode, som det vil), og at det udretter (det Gode, som det udretter), at det Altsammen altsaa styldes Bud, fom ogsaa derfor alene ffal have Æren. Saaledes og i 2 Ror. 3. 5. Der siger St. Baulus: "Affe at vi af os selv ere dnatige til at udtænke Noget som af os selv, men vor Ongtighed er af Gud." Der læres altsaa, baade at de Kristne har en Ongtighed, og tillige, at denne Ongtighed er ikke af dem selv, men at det er Gud, som har virket den. 3 begge disse anførte Steder tales der om gjenfødte Kristne, der dog ellers i Striften kaldes Guds Medarbeidere. Spor meget mere giælder det nu ikke om de Uigienfødte, at de iffe formaar Noget, hverken at borttage sin gjenstridige Modstand eller birte Noget, hverken Stort eller Lidet, med til sin Omvendelse! De kaldes jo i Skriften døde i Synden, og naar de iffe er gjenfødte, er de endnu kun fødte af Kiød og kan ikke bære nogensomhelst god Frugt, da de ikke selv er gode, sag som Fresseren siger i Matth. 7. 18.

Der er vistnok Mangt og Weget, som et Mennesse gjør og maa gjøre og vil gjøre baade sør og i Omvendelsen, mange Sindsbevægelser, som da foregaar; men ester Stristen er det Gud, som alene, uden vor Medvirken, virker alt dette i vor Forstand og Vilje. Saaledes er det indtil Gjensødelsen; til denne kan vi ikke medvirke Noget. Dersor siges der om dem, som ved Troen annammer Kristus og bliver Guds Børn, at de er sødte ikke af Blod, ei heller af Kjøds Vilje, ei heller af Mands Vilje, men af Gud. Foh. 1, 13. Det, som er sødt af Kjød, det er Kjød. Dersor siger ogsaa vor Veksendes i 2den Artikel af Konkordiesormelen

§ 31, at Mennesset før sin Ombendelse ikke har nogen Maade at virke Roget Godt paa i aandelige Ting.

Det er en gammel Kunft, som Spnergisterne brugte i det 17de Aarhundrede, og som Past. Muus og de, som følger ham, nu bruger, at tale om en Kraft eller Ebne, som Gud (efter deres Mening) giver ethvert Menneste til at ombende sig. Denne Kraft eller Evne stal da, vel at mærke, komme ind i ethbert Menneske, til hvem Guds Kald i Ordet kommer. Sporger bi efter Skriftbevis, saa faar bi et Fornuftbevis eller nogle Steder, der vifer, at Bud vil, at Mennestene stal omvende sig. Saaledes anfører Paft. Muus blandt Andet netop det samme Sted af 5te Mosebog, som ovenfor er omtalt. (Se Kirkeraadsforhandlinger i Minneavolis S. 42.) Nei, Sfriftbevis for denne Baaftand fan iffe føres: thi det er iffe Sfriftens Lære, at der kommer en saadan Evne ind i ethvert Menneste, som hører Ordet, saa at det uigienfødte Mennesses Vilje skulde blive fri til at vælge det Gode. Dette fter først netop i selve Gjenfødelsen. Skriften figer nemlig, at "saalænge den Stærke bevæbnet bevogter sit Valads (saalænge Mennestet er uigjenfødt og altsaa i Satans Magt), bliver det, han haver, med Fred indtil den Stærkere (Jesus) kommer ober ham" o. f. b. (Luk. 11, 21), og fri bliver En først, naar Sønnen faar frigjort ham (30h. 8, 36), og at dette ikke sker med Alle. kan Enhver se, der læser hele Sammenhængen paa dette Sted, dersom han ikke vidste det af mange andre Steder. Det ster, naar nemlig Gud giver dem Omvendelse, og de "kommer til sig selv igjen af Djævelens Snare" o. s. v. 2 Xim. 2, 26.

Sfriften lærer udtryffelig, at der er Mange, hos hvem Guds Ord "ikke finder noget Rum". Hvad Slags Evner kommer der vel ind i disses Hierter? Skriften lærer ogsaa, at Guds Ord er en Krast, og hvor det kommer hen, der er

altsaa Guds Kraft tilstede, thi Evangeliet er en Guds Kraft til Saliggjørelse; men denne Kraft kan modstaaes og sorhindres, saa at denne Guds Kraft ikke overvinder alle Hierter, og de, som vedbliver i haardnakket Modstand, saar saa langtsra en Kraft eller Evne i sig, at de megetmere bliver værre, end de var før. De, som vil forklare os, hvorsor Guds Ord kan overvinde den Ene og ikke den Anden, de saar hente Forklaringen ud af sin Fornust; thi Guds Ord sorklarer os det ikke; men saa maa de ogsaa blive enten Kalvinister eller Spnergister.

Blandt de Midler, som især Past. Muus har bennttet for at styrke sig selv og Andre i denne Kornuftlære. er. at han giør det tvetydige Spørgsmaal, om da et Menneste ikke kan ombende sig, naar Gud med sit Ord kalder paa det. Se derom Kirketid, for 1884 No. 46 S. 727. Dertil kan nemlig svares baade 3a og Nei. Mennestet kan ombende sig, naar Sud omvender ham, og han kan ikke omvende sig, naar Sud ikke ajør det. Thi Sud ombender ikke Mennesket ved Tvang, men paa en saadan Maade, at det ogsaa med Sandhed kan siges, at Mennesket omvender sig og vil omvende sig, altsaa gjør det med Frihed og ikke tvungent; og bog er det Guds Gjerning alene, idet nemlig Gud i fin Langmodighed og Kjærlighed og Bisdom styrer og leder vore Hierter og Tanker og ved sit Ord virker paa os, op-Infer por Forstand og bøjer por Vilje. Det kan pære ob-Insende her at mindes nogle gamle Psalmer, af hvilke den ene ofte misforstages og misbruges til Fordel for dette npe Baafund.

Det heber, som De ved (i No. 335 i vor Psb. sidste Bers): "At kunde du, du kunde, om du vilde, dog gribe ret Guds milde Hierte sat." Der kan du høre, siger man, at vor Kirke synger, at Synderen kan omvende sig. Dertil svarer jeg: Nei, ikke saa hastig; der staar ikke det. Der

staar: Du kunde, dersom du vilde. Dette viser, at den, som ikke vil, han kan heller ikke. Det er Viljen, som maa sorvandles, og dette er den Hellig Aands og ikke Synderens egen Gjerning (Dav. Ps. 51, 12; Ez. 11, 19). Dersor synger vi i den Psalme "O Jesu for din Pine", No. 370: "Jeg kunde mig ikke omvende, sør du nu straffede mig." For Resten skulde jeg tro, at den lille Katekismes Ord i Idie Artikel og i 2den og 3die Vøn burde være nok for en Lutheraner. Da kommer Guds Rige til os, naar vor himmelske Fader giver os sin Hellig Aand, hvilken gjør det ved sin Naade, at vi baade tror Guds Ord og lever et helligt og gudeligt Levnet, og naar Gud sorhindrer alle vore onde Raad og alle vore ugudelige Fdrætter o. s.

At Pastor Muus og Prof. Schmidt med sine Theorier ogsaa maatte komme til det Resultat, at der er en Wellemtilstand mellem aandelig død og aandelig levende, mellem omvendt og ikke omvendt o. s. v., det er ikke saa forunderligt, om det end er sørgeligt at se Paastande, som er saa lige mod Guds Ord. At denne Paastand er ligesaa velkommen som farlig sor mange Navnkristne, vil den vide, der har nogen Ersaring i aandelige Sjælstilstande.

I en Tale af Paft. Muus under Kirkeraadsmødet i Minneapolis (se den trykte Protokol S. 29) heder det: "Past. Koren siger: 'Enten er En aandelig død eller levende, der er ikke Plads for nogen Mellemtilstand.' Jeg" (Muus) "siger, der er en Mellemtilstand. Kaar En er under Guds Nands Paavirkning, er han hverken absolut død som en Pedning eller absolut levende. Kaar vi skal klare den Sag, tror jeg, vi maa bruge vor menneskelige Fornust og med den gaa til Guds Ord og med vor Fornust se, hvad vi der sinder ud."

Lad os nu se, hvad Guds Ord siger om denne Sag. F. Luk. 11, 23 siger Frelseren: "Hvo som ikke er med mig, er imod mig, og hvo som ikke sanker med mig, adspreder." Vi ser, at her siger Frelseren klart, at enten er det Første eller det Sidste Tilsælde med ethvert Menneske. Past. Muus kommer nu med sin Fornust til Guds Ord sor med sin Fornust at se, hvad han der sinder ud, og han sinder da, at man ikke saa ligetil kan forstaa disse Ord, som de lyder, der maa dære en Mellemtilstand; der maa altsaa være Nogle, som ikke er absolut med og heller ikke absolut mod.

I Joh. 3, 6 figer Frelseren: "Hoad som er sødt af Kjøbet, er Kjød, og hvad som er sødt af Aanden, er Aand." Past. Muus kommer atter med sin Fornust og sinder, at der maa være en Wellemtilstand, at der maa være Nogle, som ikke er saa albeles kjødelige, uagtet de dog heller ikke egentlig er sødte af Aanden. I Watth. 7, 13. 14 taler Frelseren om to Porte, en vid og en snever, og om to Veie, en bred og en trang. Vi lærer deras, at ethvert Wenneske maa være enten paa den ene eller den anden af disse Veie. Pastor Wuus ved om endnu en Vei, som hverken er den brede eller den trange. Saaledes sorklarer han sig det kirkelige Udtryk, at være paa Omvendelsens Vei.

St. Paulus taler om Dagens og Lhsets Børn, og modsat disse sætter han Nattens og Mørkets Børn. Bi tror, at der er disse to Slags og ikke klere. Past. Muus kutter sig efter Fornusten til, at der maa være en Mellemtilstand. I den Børnelærdom, som nu sor Tiden saa Mange bruger til et Skildt — men som de ofte har liden Brug sor — har vi lært, at Menneskene her i Berden enten er i Syndestanden eller i Naadestanden, og vi tror, at det er saa. Past. Muus ved om en tredie Stand. Hvor ved han alt dette fra? Fo, netop deras, at han kommer og bedømmer de klare Skristord ester sin Fornust i Stedet for at gjøre just det Modsatte og i Tilsælde af, at Fornusten dog vil gjøre sig vigtig, lægge den fornødne Kapsun paa den.

Da om Nogen vilde giøre den Indvending, at der dog vises i Skriften, at ikke alle de Siæle, der er uigjenfødte, er lige langt borte fra Guds Rige, og Rogle er bekymrede for fin Sund, Andre ikke o. f. b., da svarer vi dertil, at det er bift not, at der er mange Grader indenfor Spndeftanden og atter igjen mange indenfor Naadestanden, men det er ikke her Spørasmaalet. Det er nemlig sag, at uagtet den indbnrdes Gradsforffjel mellem de uigjenfødte Menneffer, saa har de dog alle et fælles Slægtsmærke og er alle i den ene, ftore Sundeftand - de er "af Ried" og kiedelige, de er mod den sande Gud. Da uagtet al indbprdes Gradsforstjel, saa har dog Alle, der er gjenfødte, et fælles Slægtsmærke, de er alle i den ene og samme Naadestand - de er fødte af Nanden, og Kriftus bor i dem formedelst Troen. Sfriften lærer nemlig ikke nogen Mellemtilstand, uagtet Bast. Muus's Fornuft lærer en sagdan og mag lære den. dersom han ifal funne anaribe vor Lære.

De bed, at denne Strid begyndte dermed, at Prof. Schmidt befinidte Missourierne, der forer den samme Lære fom vi, for falft, siælefordærvende Lære, Arnptofalvinisme o. f. v. Brof. Stub holdt, fort efterat Striden brød ud, et Foredrag over de to Læreformer, som før er omtalte som bruate i Kirken, og fremsatte da tillige sin Lære. I Anledning af bette Foredrag gab Prof. Schmidt folgende mærkelige Erklæring: "Tør jeg end ikke sige, at Forskjellen mellem hans (Stubs) Fremstilling af Ubvælgelseklæren og min er ganste liden og ubetydelig, saa kan jeg dog paastaa med temmelig Bestemthed, at jeg ikke har rettet mine Angreb for falft og sjælefordærvende Lære paa en saa maadeholden og forholdsvis uffyldig Fremstilling af den fra min egen afvigende saakaldte Læreform." (Se Schmidts Bog om Naadevalasstriden, 2det Foredrag 1ste Side.) Nu vil enhver knndig Nagttager vide, at Brof. Stubs og vores Alles Lære er den samme nu som bengang, og Wissourierne selv oversatte og optog i sit theologiske Tidsskrift Stubs Foredrag, hvori der udtryffelig siges, at den der fremsatte Lære "er i alt Bæsentligt den samme, som Dr. Walther har sørt og sører".

Vi spines, at dette burde have bevæget Prof. Schmidt til at standse med fin Strid og iffe bringe al denne Ulyffe og Elendighed over Guds Menigheder; men han havde da maatte indrømme, at han uden Nødvendighed havde ringet med Stormfloffen. Missourierne stulde straffes. kedes nu rigtignok ikke. De er ligesaa enige nu som før. Den tuste Wisconsinsunode havde Prof. Schmidt dernæst Haab om. Nei, de gjorde ogsaa kort Proces og holdt med Missouri. Saa var det den toste Minnesotaspnode. den fortalte Prof. Schmidt ("Naadevalgstriden" S. XIII), at den saagodtsom enstemmig var mod Missouri. Det viste fig imidlertid, at den bar nogetnær enstemmig mod Schmidt. Da nu saagodtsom alle de tyste Lutheranere, som Schmidt før havde anerkjendt for rette Lutheranere (Ohiosynoden alene undtagen), ikke vilde have Noget med Schmidt at aiøre, saa gialdt det nu de Norske. De skulde gag med ham, om saa Alt stulde gaa tilgrunde.

Svorledes nu hans personlige Stilling fra Begyndelsen af har været til den hele Sag, det stal jeg ikke indlade mig paa. Ru tror jeg, at han har ræsonneret sig saa sast ind i sine Theorier, at det vil være saare vanskeligt for ham at komme tilbage. Han angriber nu, hvad han sør har sorsvaret, og sorsvarer nu, hvad han sør har angrebet. Saaledes som det da pleier at gaa i en Lærestrid, naar Sandbeden angribes, og den ene ester den anden af Angribernes Grunde tages fra ham, at han tilsidst kommer længere og sastere ind i sin Bildsarelse, saa at den lidt ester lidt bliver aabendar, saaledes er det gaaet med Pros. Schmidt og med

Past. Muus, der nu er bleven Anfører for Partiet. Hooledes Stillingen nu er, har jeg udførlig paapeget i en Del Artikler i Kirketidenden Ro. 31 og følgende Rummere i sidste Aargang, en Fremstilling, som jeg desværre endnu ikke har faaet Tid til at slutte. Til disse Artikler vil jeg henvise Dem. Feg har deri forklaret mit Syn paa Sagen, ester hvilket den schmidtske Bevægelse er et Affald fra de gamle Grundsætninger, som den norske Synode før har forsvaret, og som har givet den den Enhed og den Indslydelse, som den før har havt, fordi disse Grundsandheder var den lutherske Kirkes og den kristelige Læres to Hovedprinciper, sørst det lutherske Skristprincip og dernæst Retsærdiggjørelsen af Naade for Kristi Skyld ved Troen alene.

Jeg tror, at den største Del af dem, der følger Wuus og Schmidt, ikke skjønner Sagen, og altsaa heller ikke ser, hvad det her gjælder, skjønt Flere og Flere faar Sinene op. For Resten er jo Mennessene af Naturen Pelagianere eller i det mindste Synergister, saa det er intet Under, at de faar Tilhængere. De faar ogsaa al Verdens Bisald. . . .

## Katholsk og luthersk Skriftfortolkning.

Bed den sidste Prestekonference i Zumbrota blev der fra den Side, der ledes af Past. Muus, fremsat og forsvaret sølgende Erklæring i Anledning af Stedet Matth. 25, 34 flg.

"Frelseren angiber paa dette Sted Mennestenes Forhold som Grund til, at de sættes ind i det evige Liv."

Da vi tilstedeværende "Missouriere" ikke kunde gaa ind paa denne ester vor Overbedisning ganfte urigtige og farlige Bibelsorklaring, saa blev der sagt, at vi negtede et klart Guds Ord.

De Bevisgrunde, som vi ansørte, blev afviste med den Paastand, at da der staar "thi", og dette er et Ord, som angiver Narsagen, saa er dermed den Sag afgjort.

Forgiæves paapegede vi Sammenhængen i det hele Sted. Forgiæves paaviste vi den forstjellige Brug af Ordet "thi" i det nye Testament, at det nemlig ikke altid angiver Narsagen til det Foregaaende. Det hjalp ikke.

Vi vidste vel, at Katholikerne forstaar dette Sted saaledes, som vor Modpart gjør i den ansørte Sats. Wen vi vidste ogsaa, at denne Sats baade efter Indhold og Form er ganske tvært imod mange Steder i Skristen og er forkaftet af de lutherske Lærere som papistisk Kjætteri. Vi sagde ogsaa dette, men til ingen Nytte.

Nogen Abgang til at bebise, at den lutherste Kirkes Lærere altid har forklaret Stedet saaledes som vi, havde vi ikke der paa Stedet. Bi har derfor nu samlet en Del Bidnesbyrd derom, som vi her aftrykker. Det er bedrøveligt, at vi ligeoversor vor egen Synodes Wedlemmer skal maatte gjentage disse Ting, som vore gamle Lærere saa enstemmigt har fremsørt mod Katholikernes daarlige Skriftsortolkning.

Joh. Gerhard figer (imod Papisternes Argumenter for, at gode Gjerninger er nødvendige til Salighed): (Bellarmin¹ ansører) Watth. 25, 34 flg.: 'Kommer hid, I min Faders Belsignede! Arver det Rige, som eder er beredt, fra Verdens Grundvold blev lagt. Thi jeg var hungrig, og I gav mig at æde' o. s. w. — hvor (siger Bellarmin) den tilsøiede Grund klarlig viser, at gode Gjerninger paa en vis Maade er Aarsag til den evige Salighed.

"Bi svarer: 1. At bet evige Liv gives de Udvalgte ikke som de gode Gjerningers Fortjeneste, det vises paa dette Sted aabenbart. Thi for det Første kaldes de velsignede, nemlig i hin velsignede Sæd, i Kristo greben ved Troen, men ikke velsignende sig selv i sine Gjerninger og stolende paa dem. Gal. 3, 8: 'Wen da Skristen forudsaa, at Gud vilde retsærdiggjøre Hedningerne ved Troen, forjættede den Abraham forud: I dig skulle alle Folkeslag velsignes. B. 9. Saa blive da de, som holde sig til Troen, velsignede med den troende Abraham.' Dernæst gives det evige Liv dem som Arv, altsaa ikke som Fortjeneste: arver et Fædrenegode, der skal gives eder som Børn efter den sønlige Udkaarelses Ret; saasom jo Sønnekaaret tilsalder dem ved Troen, saa ogsaa Himmeriges Arvedel. Gal. 3, 26: 'I ere jo Alle Guds Børn ved Troen paa Kristus Fesus.'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jesuit, Kardinal, f. 1542, d. 1621, den berømteste Forssparer af den katholske Kirkelære, saaledes som denne i Forshærdelse mod Resormationen blev fastslaaet af det tridentinske Kirkemøde.

Rom. 8, 17: 'Men bersom vi ere Børn, ere vi ogsaa Arvinger.'

"Dernæst siges dette Rige at være beredt de Udvalgte, fra Berdens Grundvold blev lagt, nemlig 'fordi de er udvalgte i Kristo, før Berdens Grundvold blev lagt' (Ef. 1, 4), 'førend de havde gjort noget Godt eller Ondt' (Rom. 9, 11). Hvorledes kunde de da fortjene det ved sine Gjerninger? Denne Beredelse af Riget er intet Andet end Mennestenes Forudbestemmelse til det evige Liv. Men nu er hin Beredelse ikke steet formedelst Gjerninger, saa som vi paa sit Sted har paavist. Altsaa kommer heller ikke selve Besiddelsen sommedelst Gjerninger.

"Endelig forundrer de Udvalgte sig over hans umaadelige Savmildhed, som uddeler Lønnen, og giver derved tilkjende, at de af et ensoldigt Hjerte, men ikke af Hensyn til Løn har gjort vel, og at de ikke erkjender sine Gjerninger værdige et saa stort Bederlag. Gloss. ord. til dette Sted: 'de siger dette, ikke idet de tviler om Herrens Ord, men enten sorbausede over Kongens Majestæts Storhed, eller fordi enhver god Gjerning, som de har gjort, synes dem ringe.' Havde de nemlig i dette Liv troet, at deres Gjerninger var ester Bærdighed sortjente til det evige Liv, og havde de gjort dem med det Maal og Hensigt at sortjene Himmelen, da vilde de slet ikke brudt ud i denne Forundring. Naar Udsaldet svarer til Hensigten, saa kommer det jo ikke mod Forventning.

"Hiben hører, hvad Troens Analogi lærer, at 'det evige Liv er en Naadegave' (Rom. 6, 23). 'Af Naade ere vi frelste, ikke af Gjerninger, for at ikke Nogen skal rose sig' (Ef. 2, 9). Bi tilsøier det udmærkede Sted af 2 Tim. 1, 16. 17. 18, hvor Apostelen beder saaledes: 'Herren give Onesisori Hus Barmhjertighed! Thi han har ofte vederkvæget mig' (da jeg hungrede, gav han mig at æde, da jeg

tørstede, gav han mig at driffe o. s. v.) 'og ikke skammet sig ved mine Lænker' (jeg var i Fængsel, og han kom til mig) . . . 'Herren give ham at sinde Barmhjertighed hos Serren paa hin Dag! Og hvor meget han tjente mig i Esesus, ved du bedst' . . .

- "2. Disse Ting anføres altsaa af Kristus iffe jom virkende Aarsager til det evige Liv, men som Bidner og Frugter, ved hvilke de Fromme har lagt for Dagen, at de hører til de Udvalates og sande Troendes Tal. Aarsagen til det evige Liv havde Kristus allerede nævnt, nemlig Guds uforskuldte Barmhiertighed, da han udvalgte of i Kristo og antog os til Børn, og han fremsætter berfor de utvilsomme Kiendetean vaa hin Udvælgelse og hint Barnekaar, nemlig Kjærlighedens Gjerninger, ved hvilke den sande Tro er virksom (Gal 5, 6). Sin Dom holdes spiliat og offentligt i Engles og Mennesters høitidelige Nærbærelse, men Troen paa Kristus er stjult og kan ikke sees uden i Gjerninger; disse fremdrages derfor som ufeilbare Bidner, der godtgiør Troens Retfærdighed. Euthymius figer til dette Sted: 'San taler alene om Riærligheden, ikke fordi enten de Retfærdiges øvrige gode Gjerninger eller Syndernes øvrige Forismmelser stal lades uden Brøve og Undersøgelse, men idet han vil bekræfte, at han allermest fordrer Kjærlighed og søger benne fremfor alle andre (Onder) som den, der er mest fornøben for de Rriftne; thi enhver Aristens Wærke, hvorpaa han kan kjendes, er Kjærlighed; men dennes bedste Del er Kjærligheden til de Kattige og Barmhjertighed mod Næften.'
- "3. Heraf fremgaar bet, at Partifelen 'thi' paa dette Sted iffe er kaufal, men ratiocinativ,2 og at ved den be-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Disse fremmede Ubtryk kan ikke gjengives paa Norsk uden ved en Omskrivning. Weningen er, at Ordet "thi" paa dette Sted ikke betegner Narsagen til, at det sker, som er nævnt i det Foregaaende, men forklarer, hvoraf det kan sluttes.

tegnes ikke Aarjagen til det evige Liv, men deres Bestaffenhed, som skal kaldes ind til Himmerige, paa samme Maade som Partikelen bruges i mange andre Skriststeder; især er her at henvise til 1 Joh. 3, 14: 'Bi vide, at vi ere gangne over fra Døden til Livet; thi (græst: hoti) vi elske Brødrenc'; hvor Kjærligheden sættes som Kjendetegn paa det, der sølger: den salige Overførelse fra Døden til Livet, som skal aabenbares paa den nderste Dag.

"4. Bellarmin indvender: 'Man bør ikke lade Herrens udtrykkelige Ord fare og andetstedsfra hente frem andre Ord, som han selv ikke har sagt, og som er tvilsomme.<sup>3</sup> Thi at gode Gjerninger er nødvendigt forbundne med den sande Tro og er dens ufeilbarlige Mærker, det siger Herren ikke paa dette Sted, hvor han ikke engang nævner Troen, og Sagen selv er tvilsom; men at Himmerige skjænkes formedelst gode Gjerninger, det vidner Skristen paa dette Sted med klare Ord.'

"Bi svarer: Omendstjønt Troen ikke paa dette Sted omtales med klare Ord og udtrykkeligt (explicite) (af den sør angivne Narsag, at hin synlige Domshandling skal søres efter de udvortes Gjerninger som Bidnesbyrd om den indvortes og i Hjertet skjulte Tro), saa omtales den dog i Grunden (implicite), og at Salighed og evigt Liv tilskrives den alene, med Udelukkelse af Gjerningernes Fortjeneste, har vi klart paavist. At Himmerige gives formedelsk Gjerninger, vilde da først kunne bevises af dette Sted, naar det blev bevist, at Partikelen 'thi' overalt er kausal.

"5. (Bellarmin) indvender (lib. 5. de justif. c. 3.), 'at Partifelen 'thi' i det andet Led er kaufal, da de onde Gjerninger har fortjent Fordømmelsen, og at der da ikke er Andet for, end at den ogsaa i det første Led er kausal'.

<sup>3</sup> Paa Latin: in quæstione posita.

"Bi svarer: Nei — i det andet Led er den ligeledes ratiocinativ og henvisende. Thi Kristus sætter overalt Bantroen fom den egentlige umiddelbare, nærmeste og tilstræffelige Aarsaa til Fordømmelsen (Soh. 3, 16, 38; Mark. 16, 16); men da nu denne Vantro er stjult i Sjertet, fremdrages derfor de onde Gierninger, især Ubarmhjertighed mod Næsten, som hin stjulte Bantroes Frugter og Bidnesbyrd. 1 30h. 3, 17: 'Men den, som har Berdens Gods og fer fin Broder lide Mangel og lutter fit Sjerte for ham, hvorledes bliver Guds Kjærlighed i ham?' B. 14: 'Bi vide, at vi ere opergangne fra Døden til Livet, thi vi elste Brødrene. Svo som ikke elsker sin Broder, bliver i Døden.' Dertil kommer, at de gode Gjerningers Forhold til Saligheden er forstjelligt fra de onde Gjerningers Korhold til Kordømmelsen. Thi Kristus siger ikke, at hin evige Ald er af Gud beredt de fordømte Mennesker, ligesom han havde sagt, at Riget var beredt de udvalgte og velfignede, forat itte Mennestenes Fordømmelse stal tilstrives Gud saaledes som deres Frelse, men forat vi stal vide, at Gud itte har stabt Nogen til Fortabelse, men at Mennestene af sig selv og ved sine Synder giør sig belagtige i og styldige til det, som især oa fornemmelig var beredt Diæbelen og hans Engle; og han sagde ikke ovenfor, at det Rige, til hvilket de Retfærdige kaldes, er beredt de gode Engle, ligesom han her siger, at Ilden er beredt Diæbelen og de onde Engle, forgt vi iffe paa samme Maade stal tænke, at Menneskene fortjener de gode Engles Lod, ligesom de fortiener de onde Engles. de Retfærdiges Frelse skuldes den auddommelige Godhed. bet gav han tilkjende, idet han siger, at Riget er dem beredt, fra Verdens Grundvold blev lagt; at de Uretfærdiges Fordømmelse maa føres tilbage til den menneskelige Fordærbelse. det aav han tilkjende, idet han siger, at Ilden er beredt iffe dem, men Djævelen." (Gerhards Loc. XVII. de bon. oper. § 58. Berl. IV p. 31)

Brochmand, der ogsa forsvarer dette Sted mod Papisternes Udlæggelse, slutter sin Forklaring deraf med disse Ord: "Den Standse, som Modstanderne søger i Aarsagsordet 'thi' nedkastes lettelig; thi at ved disse Ord ikke altid betegnes en Aarsag, viser klarlig en Sammenligning med Stederne Matth 1, 21. 22; 27, 35; Joh. 9, 39; 12, 37. 38." (Syst. II. pag. 225 b.)

Sal. Glassius: "Om Aarsagskonjunktionerne Can. 17: Aarsaaskoniunktionen 'fordi', 'thi' er ikke altid aitiologisk, men ofte spllogistist, b. e. den betegner ikke altid Sagens Aarsag, men Grunden til, at der sluttes saaledes (rationem conclusionis)." Som Exempler af det nye Testament anfører og forklarer Glassius Matth. 16, 2: "Naar det er blevet Aften, sige 3: det bliver en stjøn Dag, thi Simlen er rød." . . . Noh. 8. 44: "San blev ikke bestagende i Sandheden, thi Sandhed er iffe i ham." Det Sidste er iffe Aarsaaen, men Virkningen af det Første. . . . Joh. 10, 26: 'Men I tro iffe, thi I ere iffe af mine Kaar.' At bære af Kristi Faar er ikke Aarsagen til Troen, men Birkningen (Noh. 1, 12, 13). . . . 1 Kor. 10, 5: 'Men Gud havde iffe Behag i de fleste af dem, thi de bleve nedslagne i Ørken.' ... 1 Joh. 3, 14: 'Bi vide; at vi ere overgangne fra Døden til Livet, thi vi elske Brødrene.' . . .

"Annærkning: Bi maa her kortelig underføge, hvad Papisterne kun slet forstaar og forklarer, Matth. 25, 34: 'Rommer hid, I min Faders Belsignede...thi jeg var hungrig, og I gave mig at æde' o. s. v. Ikke Frelsens Aarsag, men de udvalgte Troendes Bevis og Bidnesbyrd antydes ved dette Ord, saaledes som de rettroende Lærere udsørlig har bevist. De Gjerninger, som Kristus skal nævne, er ikke poietika, men semantika med Hensyn til Troen

<sup>4</sup> D. e. angiver iffe ben virkenbe Aarfag, men Tegnene.

og dens Maal, det evige Liv, hvad saa ogsaa Bellarmin paa det ansørte Sted fremsører til det Wodsatte. Han ansører ogsaa Matth. 25, 21. 23 for at vise, at Ordet 'fordi' er kausalt. Men i den græste Kilde staar det ikke." (Philol. Sacra p. 1117 sq.)

Pfeisser giver den samme Regel og den samme Forklaring af Partikelen "thi" og af dette Sted i sin Thesaurus hermeneut. S. 338.

Quenstedt: "Matth. 25, 35: 'Thi jeg var hungrig, og I gave mig' o. f. v. Der vises ikke her Aarsagen til, at Simmeriae var beredt eller stienket (thi Bartikelen 'thi' er ber ikke kaufal, men rational, og betegner ikke Sagens Narsag, men Tankesammenhængen af det Sagte Inexus argumenti]). Der bestrives glene Subjettet, hvem de er, til hvem Kriftus vil skiænke Simmeriae, som af Guds blotte Naade er beredt før al Tid. Kristus fører itte Beviset fra Salighedens Aarjag, men fra de Troendes Kjendetegn. Riaet siges at være dem beredt, ikke af dem felv ved gode Gjerninger, men af Gud Fader, fordi det er beredt fra Berdens Begnndelse, d. e. førend de havde gjort noget Godt eller Ondt. Beredt, siger han, er Riget for eder, ikke erhvervet ved eders Gjerninger. Riget kaldes der en Arv. Altsaa kommer det ikke formedelst Gierninger." (Theol. did-pol. III. p. 29 b.)

Den Samme: "Her passer ikke som Bevis det Ord af Kristus, som pleier at ansøres af Watth. 25, 34: 'Kommer, arver, thi jeg var hungrig' o. s. Thi ligesom den første Del deras bestriver dem, som skal opnaa Frelse og Besiddelse af det himmelske Rige, nemlig de, som beviser sin Troved Gjerninger og bespiser, stjænker, klæder, besøger Kristus, paa hvem de tror, i hans Lemmer og gjør andre Kjærligheds og Barmhjertigheds Gjerninger, men ingenlunde beviser, at hine Kjærlighedsgjerninger mod Kristi Lemmer

er nogensomhelst Slags Aarsag, Middel eller Maade til at opnag Besiddelsen af den evige Saliahed: - saaledes bestriver den anden Del dem, som stal fordømmes, nemlia de. fom iffe bar gjort Barmbiertigheds Gierninger mod Krifti Lemmer. Hvilken Undladelse og Forsømmelse af det Gode, jom var nødvendigt af Skuldighed og efter Guds Bud, omendsfignt det forhindrer fra at indgaa i Simmerige og fordømmer, dog ingenlunde berettiger til en Slutning til det Modsatte: at Udøvelsen af hine Gjerninger opnaar det evige Liv og fører ind i dette. Dersom Rogen vil indvende, at Bartifelen 'thi' beteaner Aarsagen og Midlet til Opnagelsen, sag sparer vi: Denne Bartikel tages ikke altid aitiologisk og betegner iffe altid Sagens Aarfag, men er iffe jelben alene inllogiftist og indfører Grunden til en Slutning eller Dom, hentet ikke af Aarsagen, men enten af Virkningen eller af en Omstændighed eller af et Mærke, saasom Matth. 16, 2: 'det bliver en stign Dag, thi Simlen er rød.' Modstanderne har altsaa at bevise, at 'thi' paa dette Sted hos Matthæus fordrer en anden Betydning end den metonymiste, Teanet i Stedet for det Betegnede." (Theol. did-pol. IV. p. 335 a. b.)

Den Samme: "Bellarmin indvender, at nogle Steder i Striften paa den Maade vidner, at det evige Liv stjænkes de gode Gjerninger, at de sætter selve Grunden (rationem) til, at det evige Liv gives, i Gjerningerne, saasom Matth. 25, 34."

Efter at have gjentaget væsentlig den samme Forklaring as Stedet, som vi ovensor har sundet hos Gerhard, siger derpaa Quenstedt: "Partiklerne 'thi', 'fordi', 'dersor' kaldes vel i Almindelighed Aarsagspartikler, men betegner ikke altid Aarsagen til Tingen, men til Udsagnet, og angiver undertiden ogsaa blot Konsekventsen eller Ordenen, ikke Virkningen, saasom Joh. 8, 44; Luk. 7, 47; 1 Joh. 3, 14."

Han anfører ogsaa som Exempel Matth. 26, 73: "Sandelig, du er ogsaa en af dem; thi ogsaa dit Maal røber dig", og siger: "Dialekten var dog ikke Aarsag til, at Petrus var en Galilæer, men alene et Kjendetegn derpaa, en Aarsag til, at han blev kjendt for det, han var, men ikke til, at han var det." (Sammesteds S. 346 a og b.)

Paa samme Maade sorklarer Hollaz Stedet. Han siger: "Partikelen 'thi' er ikke kausal paa dette Sted, men syllogistisk . . ., som om jeg vilde slutte saa: Der maa være Id i dette Hus, thi der opstiger Røg af det." (Ex. th. acr. p. 613.)

Sml. ogjaa Hafenreffer loc. theol. p. 575.

Ligeledes W.g. Hunnius i sin Kommentar til Matthæus S. 1498 flg. Han siger: "Orbet 'thi' betegner ikke Aarsagen, formedelst hvilken den frydefulde Frelsens og Salighedens Dom skal besti de Retsærdige."

Ligesaa Balt. Weisner i Philos. sobr. II. p. 468–71. Sml. endelig Winers Bemærkninger om Oprindelsen og Brugen af det græske Ord gar (thi) i hans Grammatik, Udg. af 1844, S. 524 flg.

Imod alle disse Læreres Sprogfundsfab og Indsigt i ben hellige Strift sætter man nu den gamle papistisse Paastand: thi er thi, og det er en Aarsagspartikel. Og til den Høide er Partisindet nu kommet, at en hel Del af vore ingre Prester gaar med endogsaa i denne Usorstand og Mistydning af Guds Ord.

## Mødet i Red Wing, Minn.

I.

Fra det private Wøde, som en Del af vore Præster nylig holdt i Red Wing, er der offentliggjort en Del af Forhandlingerne. Det er mange Slags Betragtninger, dette sørgelige Wøde giver Anledning til. Zeg stal her holde mig til det, som sor mig er det Vigtigste, nemlig hvad der siges om Læren. Det hedder da:

"'Redegjørelse' indeholder falst og siælesordærvende Lære, s. Er. i III, Punkt 15 og 21 (Forkastelsessatserne). Den Lære, at et Wenneskes Omwendelse og Salighed da, naar det paavirkes af Guds Raade, ikke i nogensomhelst Forstand ashænger af Wennesket, er salst og sjælesordærvende."

Stjønt nu vor Lære, nemlig med Henspn til III, 15, er udsørlig sorklaret af Prosessorerne Stub og Plvisaker i deres Svar paa den mod dem reiste Anklage (trykt i Kirketid. No. 47 d. A.), saa tror jeg dog, at Omstændighederne gjør det ønskeligt, at der gjøres opmærksom paa nogle Punkter, som er vel skikkede til at lede til en ret Bedømmelse af Parternes Stilling i denne Strid. Wan vil da saa se, paa hvad Grund den Asgjørelse er bygget, som de Præster i Rev Wing er komne til, nemlig at en Splittelse nu er nødvendig.

Bi har i "Redegjørelse" III, 15, sagt Følgende:

"Aarfag til Naadevalget er alene Guds Barmhjertighed og Kristi allerhelligste Fortjeneste, og der er ikke hos os nogen Narsag dertil, formedelst hvilken Gud har udvalgt os til det evige Liv."

Dette er ikke vore Ord, men Konkordieformelens. Dem vil ogsaa vor Modpart underskrive.

Men dersom vi nu mener det, som vi her siger, at der "cr i f k e hos os nogen Narsag til Naadevalget, saa sølger det vel af sig selv, at vi maa forkaste enhver Lære, der siger, at der hos os er en Narsag dertil. Dette er da ogsaa Indholdet af vor Forkastelsessaks i III, 15, og dog sinder vor Wodpart, at denne er salsk og sjælesordærvende!

Dog — urimeligt som det er af vor Modpart at sorkaste vor Modsats, naar de antager vor Sats, saa er det endnu urimeligere i dette Tilsælde, da de i sin egen "Bekjendelse" lære det Samme, som de her sordømmer hos os som falst og siælefordærvende. For at Læseren saa meget bedre kan sammenligne, skal jeg her aftrykke vor angredne Forkasteljessats ved Siden af Modpartens egen Bekjendelse angaaende dette Punkt. Det heder nemlig i

# "Betjenbelfe" A. c:

"Med lydelig Køst befjender vi, at vi lærer, at Gud iffe har sundet noget Godt i det Wennesse, som skulde udvælges til det evige Liv, at han iffe har taget Hensyn hversen til gode Gjerninger, ei heller til den frie Viljes Vrug, ja, hvad mere er, iffe engang til Troen selv saaledes, at han enten bevæget ved disse eller for"Redegjørelje" III, 15:

"Bi forkaster den synergistisse Lære, at Gud er bleven 'bestemt af' eller har 'taget Henshim til' eller har 'rettet sig efter' Mennestets 'Forhold'. Thi et Mennesses (gode) Forhold betegner Noget, som Mennestet 'gjør eller lader', eller en Lovens Gjerning, og naar der tales om Udvælgelse til Salighed og Opnaælse af Salighed,

medelft dem har udvalgt nogle. Men vi siger, at det er ene og alene Kristi Fortjeneste, hvis Bærdighed Gud har taget Hensyn til, og at han af idel Naade har sattet Udvælgelsens Beslutning. da bekjender vi, at 'dertil duer vore bedste Gjerninger slet Intet'. Naar derimod Talen er om Fordømmelse, da bekjender vi, at Wennestets onde Forhold er Aarsagen dertil."

Den, som opmærksomt læser begge disse Stykker, vil sinde, at baade "Beksendelse" og "Redegjørelse" her siger, at der ikke hos os er nogen Aarsag, som Gud i Udvælgelsen har taget Hensyn til eller er bleven bestemt og bevæget af.

Det ligger jo nær at tænke, at Gud vel hos nogle Wennesker maa have kundet visse Fortrin, som han da maa have taget Henshu til saaledes, at han ved Udvælgelsen rettede sig derester eller blev bevæget derved. Bor Fornust vil shnes, at dette er rimeligt. Wen baade "Bekjendelse" og "Redegjørelse" afviser og forkaster denne Tanke som urigtig.

Sfulde der være Noget, som Gud kunde være bleven bestemt eller bevæget ved, saa at han dessormedelst udvalgte et Wenneste — saa maatte det jo være noget Godt. Tersor siger "Bekjendelse" sørst i Almindelighed og "med lydelig Røst", at "Gud ikke har sundet noget Godt i det Wenneste, som skulde udvælges til det evige Liv". Dernæst opregner "Bekjendelse" enkeltvis de forstjellige Ting, som man kunde fristes til at tænke, at Gud var bleven bevæget af, men som "Bekjendelse" siger, at "Gud ikke har taget Hensyn til", "saaledes at han enten bevæget ved disse eller formedelst dem har udvalgt Nogle". Disse Ting er: gode Gjerninger, ben frie Viljes Brug og Troen selv.

Netop dette samme siger vor "Redegjørelse", kun at vi har samlet disse Ting i det ene Ord "Menneskets Forhold".

<sup>1</sup> Disse Ord er Johan Gerhards, men saabel "Bekjendelse" som "Rebegiørelse" har gjort bem til sine.

Derfor har vi ogsaa udtrykkelig tilsøiet, at et "Menneskes (gode) Forhold betegner Roget, som Mennesket gjør eller lader, eller en Lovens Gjerning". Saadant Forhold siger vi, at Gud ikke er bleven "bestemt af" eller har "taget Henshn til" eller har "rettet sig efter".

Hetjendelse". Thi et Mennestes "Forhold" er netop, hvad Mennestet gjør eller lader, den Maade, paa hvilken det opfører sig og bærer sig ad, baade aandeligt og legemligt. Der er heller ikke Noget, som kan kalbes Menneskets (gode) Forhold, uden at det hører med til de Ting, som "Bekjendelse" opregner, og altsaa er en "god Gjerning" eller en "Brug af den frie Villie" eller "Troen selv", der jo ogsaa er en aandelig Gjerning.

Hensigten med og Indholdet af vor Forkastelsessaks er, som ovensor vist, at erklære sor urigtigt Alt, hvad der strider mod Satsen selv. I dette Tilsælde erklærer vi det altsaa sor urigtigt, om Nogen lærer, at der i os skulde være en Aarsag, som havde bevæget Gud til Udvælgelsen. Dersor har vi ogsaa tilsøiet de Ord om, at der dog, naar Talen er om Fordømmelse, er en Aarsag i Mennesset, nemlig dets (onde) Forhold.

Da nu "Bekjendelse" uimodsigeligt lærer netop det Samme som vi i vor Forkastelsessats III, 15, saa kan de Præster, der var samlede i Red Wing, ikke dømme vor Lære i dette Punkt sor salft uden med det Samme at sordømme sin egen "Bekjendelse".

For dog at kunne dømme vor Lære i nævnte Saks har da Enkelte benyttet sig af en Fremgangsmaade, som jeg ikke ved, at jeg nogensinde har set Wagen til.

Bi har, som man har seet, udtrykkelig i selve Forkastelsessatsen erklæret: "Et Menneskes (gode) Forhold betegner Noget, som Mennesket 'gjør eller lader', eller en Lovens Sjerning". En af Ordførerne i Red Wing har, til Trods for dette, tilladt fig at erklære: ."Bed 'Menneskets Forhold'... forstaaes her" (nemlig i vor Sats) "ikke Menneskets Forhold ('Gjøren eller Laden') ligeoversor Loven." (Ktd. Ro. 47, Side 733.)

Medens vi altsaa siger, at vi med "Forholb" mener "Gjøren og Laden", eller en Lovens Gjerning, saa siger han: Nei, det mener J ikke.

Her spines det da, at al Forhandling maa ophøre. Det er dog vel vor Sag at sige, hvad vi mener med de Ord, vi bruger, allerhelst naar vi, om det end kunde være overslødigt, udtrykkelig forklarer, at vi mener det saa og saa og bruger Ordene i den rette og gangbare Betydning.

Feg ved meget vel, at Lederne i Red Wing Mødet her vil søge den Udvei, at sige, at om de end ved nærmere Estersyn maa indrømme vor Ret i ovenstaaende Forklaring af denne Sats, saa har vi dog ellers lært, at Gud i Udvælgelsen slet ikke har taget noget Slags Hensyn til nogetsomhelst Forhold hos Mennestet, og at det er dette, som de sinder at være salsk og sjælesordærvende Lære.

Dertil har jeg da at fige: For det Første er det ikke ret at sorkaste og sordømme en rigtig Sætning, sordi om man mener, at dens Forsattere andetsteds har sagt Noget, som var urigtigt. Man er jo dog vel skyldig til at bevise sin Anklage af saadanne Steder, hvor det som man klager over, virkelig er sagt, og ikke sra saadanne Steder, hvor det ikke er sagt?

Men for det andet vil jeg spørge: Hvad mener Deltagerne i Red Wing Wødet med "Mennestets Forhold", dersom dette Forhold ikke skal være en Gjøren og Laden eller en Gjørning efter Loven? Er der noget saadant "Forhold"? Er ikke Wenneskets Forhold ligeoversor Naadens Midler og ligeoversor Evangeliet virkelige aandelige Gjør-

ninger? Er ikke Ordets Brug, Anger, Bøn, Tro o. j. v. alt-sammen Gjerninger af vor Aand? Og er der nogen (Hjerning, som ikke hører ind under de ti Bud? Eller er det ikke sandt, hvad den lutherste Kirke i Apologien bekjender, at "de aandelige Gjerninger, nemlig at frygte Gud rettelig, i Sandhed at tro Gud, i Sandhed at være forvisset om og holde for, at Gud ser til os, bønhører, tilgiver os o. s. v., at dette er den første Tavles sande Gjerninger"? (Se Konkordiebogen Lisb. Udg., S. 144.) Fo, ganste vist. Et Wenneste kan ikke "forholde sig" enten paa den ene Maade eller paa den anden Waade, heller ikke ligeoversor Evangeliet, uden at det bliver en Gjøren eller Laden. Kort, "Wennestets Forhold er Wennestets Gjerning".

Presterne 1 Red Wing Wødet vil vel maatte indrømme dette; men saa vil de sandspuligvis sige: Skjønt Forholdet er Gjerning, saa kommer det her ikke i Betragtning som Gjerning. Zeg kjender godt denne Udslugt og skal siden betragte den nærmere. Foreløbig kun den Bemærkning, at dersom de forskjellige Ting, som Mennesket gjør eller lader ligeoversor Evangeliet ikke kommer i Betragtning sor Gud "som Gjerning", saa kommer de heller ikke i Betragtning sor Gud som "Menneskets Forhold", thi Menneskets Forhold er ganske det Samme som Menneskets Gjerning.

## II.

I den første Del af disse Bemærkninger har jeg paapeget — hvad ogsaa baade Ordene og Sammenhængen selv viser —, at det, som vi i vor "Redegjørelse" III, 15, sorkaster, er den spuergistisse Lære, at nogle Mennesses Forhold er en Narsag, sormedelst hvilken Gud har udvalgt dem.

Tillige har jeg, som jeg haaber, uimobsigelig bevist, at Deltagerne i Red Wing Mødet i sin "Bekjendelse" ogsac har

forfastet den Lære, at der i Mennestets Forhold stulde kunne sindes en Aarjag til Udvælgeljen.

Men saa maa jeg da spørge: Hoad mener Deltagerne i Red Wing Mødet med den Lære, som de under Trujel af Embeds Fortabelse, vil saa os til at antage: at Gud i Udvælgelsen har "taget Hensyn til" dette eller hint Forhold hos Mennestet? Dersom de mener, at dette Forhold er "noget Godt i Mennesset", og at det er en Aarsag, "som bebægede Gud til at udvælge Rogle", saa kommer de jo, som ovensor vist, i Strid med sin egen "Bekjendelse". Men dersom de ikke mener, at det er en Aarsag, som bevæger Gud, hvad mener de da med, at "Gud har taget Hensyn dertil"?

Fethvert Falb mener de da slet ingen Ting, som de behøver at stride med os om. Thi dersom de kun vilde sige, at dette og hint Forhold hos Wennesket efter Guds Orden er nødvendigt, saa ved alle ærlige og forstandige Wænd iblandt dem, at vi siger det Samme. Dersom de vilde opregne alle de enkelte Stykker, som menes med "Wenneskets Forhold", og sige: Wennesket maa ophøre med sin Wodstand mod Gud, Wennesket maa bruge Ordet, Wennesket maa omvende sig til Gud, maa erkjende og angre sine Synder, maa bede til Gud, maa i Troen gribe Kristus og hans Fortjenske, maa stride mod Synden, leve i daglig Vod og blive ved i Troen til Enden, — da ved de, at netop det Samme mener og lærer ogsaa vi.

Og dersom Deltagerne i Red Wing Mødet fremdeles vilde sige: Vi ved nok, at ogsaa I werer, at alle disse Ting er nødvendige; men da alt dette er den af Gud bestemte Saliggjørelses Orden, som han lader gjælde i Tiden, saa har Gud ogsaa fra Evighed af i Udvælgelsen havt denne Orden for Sie; Gud har dersor ikke udvalgt Nogen uden Hensyn til denne Saliggjørelsens Orden; han har fra Evig-

hed af seet de Udvalgte som Mennester, der indtraadte i og vedblev i denne Saliggjørelsens Orden, — saa vil vi hertil svare, at ogsaa vi er ganste og aldeles enige i alt dette. Det har vi vist i vor "Redegjørelse", i III, 13, hvor vi siger, at Udvælgelsen "indbesatter den hele Saliggjørelsens Orden", i III, 18, hvor vi siger, at "Troen er medindbesattet som en Del af den i selve Udvælgelsens Beslutning saststate Orden", og i III, 19, hvor vi siger, at de Udvalgtes Tro er sorudseet, "og de Udvalgte selv er af Gud sorudseede som Troende".

Og dersom de i Red Wing saa vilde sige: Dette er ikke nok; thi Gud har ikke sørst "hensynsløst" udvalgt en Del Mennesker og saa siden besluttet at søre disse gjennem Saliggjørelsens Orden, — da er vi ogsaa enige med dem heri og har erklæret, at vi sorkaster saadan Lære (se "Redegj." III, 18).

Bar det altsaa ikke noget Andet, som Deltagerne i Red Bing Wødet mente med det Hensyn, som Gud skal tage til Menneskenes "Forhold", da var al Strid overslødig og ganske uden Grund.

Der maa altsaa være en anden Grund til Striden, og bvilken er da denne?

30 — det er kort og godt den, at vi ikke er fuldt ud enige om, hvem det er, som virker det, at Wenneskene forholder sig ret ligeoverfor Saliggjørelsens Orden og Widler.

Visimok ved jeg og kan med Glæde bevidne, at enkelte af dem, der regnes for at staa paa "den anden Side", dog ganske aabent og bestemt lærer om denne Sag saaledes som vi. Naar de alligevel antages for at staa imod os og selv mener dette, da kan jeg kun forklare mig det som en af de Virkninger, der frembringes af Partistillingen. Dette haaber jeg, at de, med hvem det er Tilsældet, selv vil komme

til at je. Thi dersom En virkelig lærer, at det er (Hud alene, som ved Naadens Midler virker, at et Menneske sorbenbolder sig ret i Saliggjørelsens Orden, da ved jeg ikke, hvad Læresorskjel der skulde være mellem ham og os, eller hvad der skulde være at skride om med Hensyn til Omvendelsen og Udvælgelsen.

Dog — en Del ialfald af Deltagerne i Red Wing Mødet, og især de, der er Ledere i Striden mod os, lærer i denne Sag ikke som vi. Dersom de nemlig gjorde dette og erkjendte, at alt vort rette og gode Forhold er virket af den Hellig Aand sormedelst Guds Naade og Barmhjertighed for Jesu Skyld, — da vilde de ogsaa være enige med os i at forkaste som synergistisk den Lære, at Gud i Udvælgelsen er bleven "bestemt af" Menneskets Forhold. Thi naar de erkjende at dette (gode) Forhold selv er en Naadevirkning af Gud, saa vilde de let erkjende det Forvirrende og Misvisende i hine Udtryk, der da skulde betyde, at Gud i Udvælgelsen blev bestemt af eller rettede sig ester, hvad han selv havde skjænket Menneskene.

Det er Synd af dem, som angriber os, at de fremstiller vor Lære anderledes end den er. Bi har ikke talt utydeligt eller uforstaaeligt. Bi har ikke nogensinde lært, at Wennessene kan forholde sig som de vil, og alligevel blive salige. Man gjør en ganske urigtig Slutning, naar man siger, at siden vi lærer, at Gud virker Alt, hvad der hører til vor Omvendelse, og at vi selv ikke kan medvirke til den, saa maa vi vel ogsaa lære, at et Wennesse kan sidde stille med Hænderne i Stjødet og vente, til Gud gjør det. Bed saadanne Bestyldninger kan man maaske samle Stemmer i et eller andet Møde eller vinde Tilhængere her og der, men for Gud taber man ved saadan Stridsmaade. Bore Wodstandere skal ikke med Sandhed kunne sige, at vi i vor Skristverel har benyttet det Slags Baaben.

Bi har i vor "Rebegjørelse", og mange Gange ellers, vist, at vi ikke lærer nogen saadan Taabelighed som den, at siden Gud virker Alt, saa har vi Intet at gjøre. Det er jo netop det, som Gud af sin Naade virker, at vi gjøre det. som vi skal gjøre; og dersom vi ikke ved vor Modstand hindrede Gud, saa vilde hans naadige Birksomhed bære endnu langt bedre Frugter. Men for det, som er virket til det Gode i os, vil vi give Gud alene Æren.

St. Paulus lærer ogsaa, at Gud er den, som virker i os baade at ville og at udrette efter sit Velbehag; men han siger ikke, at af saadan Lære maa nødvendig sølge, at vi nu kan sidde med Hænderne i Skjødet. Nei — han drager netop den modsatte Slutning. Han ansører nemlig denne Guds Enevirksomhed som en Grund, der skal bevæge os til at forarbeide vor Saliggjørelse med Frygt og Bæven.

Naar vi ikke vil høre nogen Tale om, at det uigjenfødte Wenneske ved at forholde sig saa eller saa kan medvirke til sin Omvendelse eller bestemme Gud til at omvende det, saa lærer vi ikke dermed, at altsaa er der Ingenting, som et Wenneske skal gjøre. Vi lærer, at der er Weget som Wenneske maa gjøre — derom er der ikke Strid, se f. Ex. "Redegj." II, 15, o. sl. St. —; men vi lærer, at Gud er den, som af Naade virker, at vi gjør det.

Bi lærer, at hver eneste aandelig og Gud behagelig Gjerning, som et Menneste gjør — m. a. D. alt Mennestets gode "Forhold", som her tales om — er en Raadevirkning af Gud, som vi altsaa ene og alene har Gud at takke for, idet vi selv ikke "af vor Sthrke og Fornust" har hjulpet til eller har kunnet hjælpe til.

Bi fastholder nemlig med den lutherste Bekjendelse i Konkordiesormelen den Lære, at "Gud i sin Raadslutning sør Berden blev til, har besluttet og beskiktet, at han selv med sin Hellig Aands Kraft gjennem Ordet vil skabe og

virke i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse." (Konkordies. G. K. XI, 34; Lisb. Udg. S. 423.)

Bi tror nemlig, at om end den udvortes Hørelse af Ordet staar frit i det naturlige Mennestes Magt, saa er dog dermed endnu ingen Afgjørelse steet for dem, som hører det, (men vel for dem, som ikke vil høre det); thi om en stor Del af de Mennester, som hører Ordet udvortes, siges der dog i Striften, at "hørende høre de dog ikke". Stal vi nu virtelig "lade os indlede i Saliggjørelsens Orden", saa sormaar vi ikke selv dette, men det er ester Striften fra sørst til sidst Guds Naadevirkning:

Det er nødvendigt til Salighed, at vi hører Ordet med Hjertets Agtpaagivenhed; men at vi gjør dette, er en Naadevirkning af Gud (Ap. Gj. 16, 14).

Det er nødvendigt, at vi opgiver vor Modstand mod Gud; men at vi virkelig gjør dette, er en Naadevirkning af Gud (zer. 24, 7; Ezek. 36, 26).

Det er nødvendigt, at vi erkjender og angrer vore Synder, at vi omvender os til Gud, at vi i Troen holder os til Kristus, — men at vi nu ogsaa virkelig gjør alt dette og saaledes "forholder os ret" i Saliggjørelsens Orden, det er altsammen Naadevirkniger af Gud.

Derfor figer Striften: "Hoad har du, som du ikke har annammet?" (1 Kor. 4, 7). Derfor siger den: "Gud er den, som virker i eder baade at ville og at udrette efter sit Belbehag" (Fil. 2, 13). Derfor siger den: "Ogsaa eder gjorde han levende, da I var døde i eders Overtrædelser og Synder" (Ef. 2, 1), og: "Bi ere hans Bærk, stabte i Kristus Fesus til gode Gjerninger" (Ef. 2, 10) o. s. v.

Men, vil vel en og anden Læser, som ikke sa nøie har fulgt denne Strid, her spørge: Lærer da ikke Deltagerne i Red Wing Mødet ogsaa alt dette?

Dertil maa jeg svare: dersom de for Alvor lærer dette,

hvad mener de da med det Mennestets Forhold — hvorester de figer at Gud i Omvendelsen og Udvælgelsen retter sig? Dersom de erkjendte, at Gud er den, som alene virker det, hvorsor strider de da mod os? Feg kan ikke indse Andet, end at al Strid imellem os da maatte være forbi.

### III.

Da nu, som i det Foregaaende vist, Striften saa klarlig fører alt Godt i os tilbage til Gud som den eneste Kilde og Udspring dertil, og da vi ingen anden Aarsag kjender dertil end Guds Barmhjertighed og Kristi Fortjeneste, saa har vi ogsaa i den anden af de Satser i "Redegjørelse", som Deltagerne i Red Wing Wødet har angrebet, sagt saaledes:

"Bi forkaster den spnergistiske Lære, at Udvælgelsen i Kristo ikke er skeet efter et frit Naadens Forsæt hos Gud, og at 'Saligheden i en vis Forstand ikke ashænger af Gud alene' (Ef. 1, 11)."

Dette fidste Udtryk, at "Saligheden i en vis Forstand ikke ashænger as Gud alene", har vi først saæt høre under benne Strid as en as Lederne blandt dem, som har angrebet os. Feg ved ikke, at jeg ellers har seet eller hørt en saadan Paastand før iblandt os, men vel har jeg hos Andre, som vi altid har regnet blandt Synergister, sundet noget Lignende. Den, som iblandt os sørst brugte dette Udtryk, erklærede dengang selv, at han vel vidste, at det "klang synergistisk".

Efter min Overbevisning er baade Alangen og Meningen spnergistist og mod Guds Ord.

Der staar i Ef. 1, 11 om Gud, at han "virker Alt efter sin Biljes Raad". Der staar i Jak. 1, 18: "Efter sin Beslutning har han født os ved Sandheds Ord, forat vi skulbe være en Førsiegrøde af hans Skabninger." Der staar i Kol. 1, 12, at det er "Faderen, som har gjort os dygtige til de Helliges Arvedel i Lyset." Der staar i Tit. 3, 5, at "ike for de Retsærdighedsgjerningers Skyld, vi havde gjort, men efter sin Barmhjertighed har han srelst os ved Gjensødelsens Bad og Fornyelsen ved den Hellig Aaand". Der staar derfor i Es. 2, 10, at "vi ere hans Bært, skabe i Kristus Jesus til gode Gjerninger". Derfor spørger og St. Paulus i Rom. 11, 35. 36: "Hvo gav ham først, at det skulde betales ham igjen? Thi af ham og ved ham og til ham ere alle Ting."

Wedens jeg altsaa rundt om i Striften finder, at den eneste Kilde og Udspring til vor Salighed og Frelse er Gud selv, hans usorstyldte Barmhjertighed i Kristo, saa finder jeg intetsteds, at der siges, at der er nogen Kilde eller Narsag til vor Frelse i os selv.

Derfor jynger vi ogsaa i vore Kirker:

"Du, min Gub, som Alting kjender, Beb, jeg Intet selv sormaar, Men fra dine Almagtshænder Benter alle Naadekaar; Findes noget Godt i mig, Det alene er af big, Ja, din Naade maa mig give Ubi Naadens Stand at blive."

(Pfb. No. 172 B. 2.)

Og i en anden Psalme (226, B. 9):

"Raar jeg stal for Dommen træbe, Hvilket ingen kan undgaa, Ak, da ville du mig redde Lg min Sag dig tage paa! Herre, du kan ene gjøre, At jeg ei den Røst skal høre: Ster hos min venstre Haand Jeg ei kjende vil og kan.

Og saa fremdeles i mange andre Psalmer.

Derfor har vi og i vor "Redegjørelse" forkastet den Lære, at "Saligheden i en vis Forstand ikke ashænger af Gud alene". Thi hvad menes der med de Ord, at Saligheden afhænger af denne eller hin Person?

Dermed menes, at samme Person er den, af hvem Saligheden kommer, og af hvem den bevirkes. Saligheden "ashænger" af den Person, som frembringer og bereder Ult, hvad der er nødvendigt til Salighed, og som gjør et Wenneske stilket og dygtigt til at saa Del i den. Saligheden "ashænger" af den, der bestemmer og asgjør og giver og stjænker Ult, hvad der hører til den, baade Saligheden selv og Hjænket til at annamme den. Den, om hvem dette med Sandhed kan siges, han er den, "af hvem Saligheden ashænger"; thi han er i Et og Ult dens Kilde og Ophav.

Spørg&maalet er nu: Er det Gud alene, som gjør og bevirker alt dette, eller er der i et eller andet Stykke og altsaa "i en vis Forstand" ogsaa en anden Kilbe til Salighed, nemlig — om end i et noksaa lidet Stykke — Mennesket selv?

I vor "Redegjørelse" forkaster vi i III, 21 enhver Tanke paa, at Saligheden skulde være ashængig af nogen Anden end Gud alene. Bor Grund er i nævnte Sats angiven i den første Del, nemlig Læresatsen. Det er nemlig klart og uimodsigeligt, at dersom Saligheden ikke virkelig kommer af Gud alene og er ashængig af ham alene, saa kan vi heller ikke forlade os paa Gud alene. Og atter: Dersom Saligheden "i en vis Forstand" ashænger af os selv, saa maa vi ogsaa "i en vis Forstand" forlade os vaa os

jelv. Wen Gud blev da ikke vor eneste Frelser, og vi blev ikke frelste af Naaden alene.

Man stulde tro, at den Sandhed, at vor Salighed er ashængig af Gud alene, maatte være saa indlysende for lutherste Kristne og saa vel befæstet hos dem, at den ikke trængte til nøiere at udvikles, endsige forsvares. Men det har til alle Tider vist sig, hvor vanskeligt det er at fastholde netop Hovedsandhederne i Guds Ord, saa at der gjøres Alvor af dem — og naar det gjælder at finde en Plads for noget af sit Eget, da har det mennestelige Hjerte altid været meget opsindsomt.

Saaledes hentes der nu Indvendinger mod den her omtalte Hovedsandhed deraf, at Gud har bestemt en vis Saliggiørelsens Orden og indsat visse Naadens Midler, og at han har bundet Saligheden til denne Orden og disse Midler, saa at det med Sandhed kan siges, at Saligheden afhænger af, at et Menneske bliver i denne Saliggiørelsens Orden og bruger disse Midler til Salighed.

Thi der kan jo med Sandhed siges og skal alksaa siges til et Menneske: Din Salighed ashænger as, at du ikke modskaar og trodser Gud, at du ikke foragter, men redeligt bruger Guds Ord og Sakramenter; din Salighed ashænger as, at du ophører med denne Syndetjeneske, som du ligger i; din Salighed ashænger as, at du omvender dig til Gud, as, at du erksender og fortryder din Synd og af Hjertet tror paa Fressen, Guds og Marias Søn; din Salighed ashænger as, at du bliver ved i daglig Omvendelse, i Bod og Bøn, og as, at du bliver ved i Troen indtil Enden.

Dette altsammen og meget Were af andre, lignende i Guds Ord fremstillede Sandheder, stal altsaa siges og flittig indstjærpes Wennestene.

Og bersom nu alle disse Ting eller nogen enkelt af disse Ting kunde tilbeiebringes af Mennesket selv, — da vilde Saligheben forsaavidt ogsaa være afhængig af Wennestet selv. Da vilde Wennestet i saa Henseende ogsaa have Ret til at forlade sig paa sig selv, ja maatte forlade sig paa sig selv.

Men Guds Ord viser os, at hver eneste af disse Ting, baade Opgivelsen af vor Trods og Ordets Hørelse i Hjertet og Omvendelsen o. s. v., at alle disse Ting er Naadevirkninger af Gud, som vi vel kan hindre, men ikke fremvirke. Striften viser os, at det vistnok er Ting, som Mennesket skal gjøre, men at Gud alene er den, som giver og virker, at Mennesket ogsaa virkelig gjør det. Det kommer alksaa Alksammen fra Gud og fra Gud alene. Han vil have Eren sor det Alksammen, — og kun naar vi erksender, at det er saaledes, bliver han i Sandhed vor eneste Fresser.

Dersom det nemlig var saa, at Gud vistnok var den, som gjorde os salige, men at han "blev bestemt dertil af vort Forhold", — saa maatte jo et af to være Lilsælde: Enten var dette gode Forhold, som han fandt hos os, ene og alene Guds egen (hjerning og Naadegave, eller ogsaa havde vi selv nogen Del deri og havde virket ialsald Noget deras.

Dersom alt vort gode Forhold er Guds egen Naadevirkning, da er det ogsaa sandt, at Saligheden akhænger af Gud alene. Dersom derimod vort gode Forhold for en Del er Noget, som vi selv har saaet i Stand, da er det ikke sandt, at Saligheden akhænger af Gud alene. Wen naar man da spurgte et saadant Wenneske, hvorledes han var bleven salig, eller hvorpaa han grundede sit Haab om at blive salig, saa maatte han svare: Det kommer dels af Gud, dels af mig selv, at jeg har forholdt mig saa, som jeg skulde.

Nu kan jeg tænke mig, at En eller Anden af Deltagerne i Red Wing Wødet vil sige: Her glemmer du to Eing. For det Første siger vi ikke, at vort Forhold er sortjenstligt, og for det Andet figer vi ikke, at Mennesket af fine egne naturlige Kræfter kan forholde sig, som han skal.

Wen jeg har ikke glemt nogen af disse to Indvendinger, og dersom de kunde hjælpe Deltagerne i Red Wing Wødet og vise, at de dog fastholdt Sandheden, skulde det være mig overmaade kjært; thi jeg glæder mig ikke over, at de afviger fra Sandheden. Wen ingen af hine to Paastande kan her hjælpe dem. Det skal jeg, om Gud vil, paavise i min næste Artikel.

#### IV.

Deltagerne i Red Wing Mødet lærer altsaa, at Saligheden i en vis Forstand ikke afhænger af Gud alene, men i en vis Forstand af Menneskene selv, nemlig af deres "Forhold", idet Gud bliver bestemt af eller tager Hensyn til eller retter sig efter dette.

Det Urigtige og Farlige, som vi har paavist ligger i denne Lære, har man søgt at hjælpe paa derved, at man siger: Mennestet kan ikke af sine egne naturlige Kræfter sorholde sig, som det skal.

Dersom nu dermed blev sagt og lært, at Gud alene er den, som giver os, og som virker og udretter i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse og Salighed, da var Alt vel, og da var den hele Strid forbi; thi da maatte de jo ogsaa indrømme, at Saligheden afhænger af Gud alene, eftersom vi selv ikke kan lægge Noget til af det, som er nødvendigt til Salighed. Men dette har vi nu den hele Tid mangfoldige Gange hørt, at Lederne af Red Wing Wødet ikke gjør.

Hovedsagen for dem er nemlig at faa den Lære fastslaaet, at der er en Forstjel mellem Mennessene, saa Rogle er bedre end Andre.<sup>2</sup> Kun paa denne Maade kan de "for-

<sup>2 &</sup>quot;A. u. N." II. S. 70 o. fl. St.

klare" sig, hvorledes det gaar til med Saligheden. Bi derimod vil ingen Forklaring have udenfor Guds Ord.

En af Lederne i Red Wing Mødet har atter og atter gjentaget den Paastand: "Naar Gud ved sit Ord og sin Nand virker paa et Wenneske for at omvende det, saa vil Wenneskes Omvendelse ashænge as dets eget Balg, as det Forhold, hvori det sætter sig til Guds Naades Paavirkning."

Denne Afgjørelse, som altsaa bliver noget Andet end Guds Nands Paavirkning, tilskrives saaledes Mennestet selv.

En Anden karer, at det staar til Wennestet selv at "lade sig lede ind i Saliggjørelsens Orden", og at "Guds Beslutning om Salighed maa staa i et; underordnet Forhold til Guds Forudviden om, hvad den Kaldede gjør eller ikke gjør i Naadetiden lige overfor Guds saliggjørende Naade".

Samme Lærer siger: "Baade under Ombendelsen og Opholdelsen kommer Mennessets eget personlige Forhold lige overfor Midlerne og de modtagne Gaver saaledes med i Betragtning hos Gud, at han enten ombender og frelser et Mennesse ved sin Naade eller itte gjør det, alt eftersom ben Kaldede selv forholder sig lige overfor Saliggjørelsens almindelige Midler, Orden og Maade".<sup>5</sup>

Kraften til Omvendelse og Salighed tilstriver de Gud, men det, som bliver det "Afgjørende", Brugen og Anvendelsen af denne Kraft, tilstriver de Mennesket selv.

Denne Lære er mod Striften; thi Guds Ord er den Kraft, ved hvilken den Hellig Aand knufer Klippehjertet—
ikke en Kraft, ved hvilken det uomvendte Menneste knuser
sit eget Hjerte. Guds Ord er den Kraft, ved hvilken den

<sup>3</sup> Se Pastor Muus's Sats 3. Prototol over Kirteraadets Forhandlinger Side 31.

<sup>\*</sup> Prof. Schmidt i Oft. Diftrikts Synodeforhandlinger 1883, S. 81. "L. V." II., S. 252, fla. o. m. a. St.

<sup>5</sup> Rirfetib. 1885 G. 784.

Hellig Aand frembringer Troen — ikke en Kraft, ved hvilken det vantro Menneske giver fig selv Troen.

Jeg havde ikke troet, at det mellem os skulde blive nødvendigt at paapege, hvor langt denne Lære er fra Guds Ord og sra den lutherske Bekjendelse. Ingen har tidligere med sadan Iver og Krast vidnet imod den som en af dem, der nu forsvarer den. Se derom Prof. Plvisakers Artikel "Eil Sammenligning og Prøvelse" Kirketid. Ro. 20 og 21 for 1885. I Guds Ord er det nok at pege paa det ofte ansørte Sted: "Gud er den, som virker i eder baade at ville og at udrette efter sit Belbehag" (Fil. 2, 13). Derfor siger vi ogsaa i den lutherske Bekjendelse, at "Gud i sin Kaadslutning, sør Berden blev til, har besluttet og beskiket, at han selv med sin Hellig Aands Krast gjennem Ordet vil skade og virke i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse" (Konkordies. S. 371).

Feg maa ogsaa her med Glæde erflære, at jeg har utvethdige Vidnesbhrd for, at slere af dem, der dog regnes for at høre til "den anden Side" i Striden, iffe deler den her næbnte Vildfarelse. Wod dem strider vi iffe. Dersom de alligevel vil stride mod os, saa bliver det kun Partistrid.

Hor urigtigt og farligt det er at lære dette, at Wennestet selv er den, som ved sit Forhold afgjør sin Omvendelse og "bestemmer" Gud til at gjøre det saligt, vil maaste lettere sees, naar denne Lære fremsættes som et Wennestes egen virtelige Bekjendelse om sig selv.

Naar nemlig En virkelig troede det, som Red Wing Wødets Ledere i de ovenfor ansørte Ord lærer, — hvad maatte han da svare, naar man spurgte ham, hvad der havde gjort, at han var bleven omvendt? Han maatte sige: "At jeg blev omvendt, det har jeg selv afgjort. Da nemlig Gud ved sit Ord og sin Aand virkede paa mig sor at omvende mig, saa var jo min Omvendelse ashængig af mit

eget Lalg, af det Forhold, hvori jeg satte mig til Guds Naades Paavirkning. Zeg satte mig da i det rette Forhold til denne, og saa blev jeg omvendt."

Eller om han blev spurgt om, hvorpaa han byggede sit Haab om Omvendelse, Opholdelse og Salighed, saa maatte han jo ester denne Lære svare: "Da Gud omvender og frelser et Menneste ved sin Raade eller iske gjør det, estersom den Kaldede selv sorholder sig lige oversor Saliggjørelsens almindelige Midler, Orden og Maade,—saa bygger jeg mit Haab derpaa, at han vil sinde mit Forhold i disse Ting at være saa, som det bør være: jeg har ladet mig indlede i Saliggjørelsens Orden, og haaber ogsaa at sorholde mig tilsredsstillende herester. Feg har gjort, hvad der stod til mig, jeg har gjort Mit."

Er der nogen af vore Læsere, som ikke vilde forsærdes over en saadan Bekjendelse? Og dog maatte den være rigtig, dersom den Lære var rigtig, som Lederne i Red Wing vil saa os til at antage. Det er jo Ord til andet det Samme.

Eller — da det jo ikke er hine Læreres Mening at tilsidesætte (Buds Raade eller Kristi Fortjeneste — saa vilde Beksjendelsen i det Hele kortelig lyde saaledes: "Jeg haaber, at Gud vil gjøre mig salig af Raade sor Jesu Skyld, i Betragtning af, at jeg har forholdt mig saa, som jeg burde, ligeoversor Saliggjørelsens Orden og Midler."

I vor Salmebog har vi en anden Bekjendelse. Der shnger vi:

Hoad har bedwget dig med saadan Flid at føre Min Sjæl fra Verdens Lyst og Syndens Sifferhed, Da jeg dig idelig kun Modstand monne gjøre Og lukte Siet for dit Lyses Herlighed, Som daglig fulgte mig og straalte paa mig ind At jage Mørkets Magt og stræster af mit Sind?

Da mange Tusinde i Syndens Dvale ligge, Ei vide, at du er saa nær, saa god, saa sød, Ei kjende Syndens Last, ei om Forløsning tigge, Ei tro, dem forestaar en evig Dom og Død: Saa har du som en Brand af Ilden reddet mig. Hoad er din Naade mig dog ubegribelig!

Den anden Udvei, som Wange har ment at kunne trøste sig ved, er den, at de siger: Ja, men vi lærer ikke, at Menneskets Forhold er fortjenstligt.

Denne Udvei er gammel nok, men ligesaa lidt som den blev tagen for god i Kirkens tidligere Dage, ligesaa lidt kan vi nu tage den for god.

Wan lærer jo baade, at Wennestets Omvendelse afhænger af dets eget Balg, og at dets Udvælgelse og Salighed ashænger af dets eget Forhold. Dette Forhold lærer man, at Gud "retter sig ester". Det bliver altsaa det Afgjørende. Spørges En: hvorsor blev du salig og ikke hin? saa maatte han altsaa, om han vilde være ærlig, pege paa sit Forhold som den forklarende Aarsag. Svad hjælper det da, at man ikke vil kalde det sortjenstligt? Svad hjælper det, at man ikke (maaske ikke engang for sig selv) tør nævne Lingen ved dens rette Navn, naar man dog tillægger sit Forhold den allerhøieste Fortjeneste, den at afgjøre Saligheden?

Vil ikke Enhver erkjende, at de Mennesker, som sordømmes af Gud, har sortjent sin Stras? Og hvorved har de sortjent den? Bed sit Forhold, som Gud "retter sig efter"; thi dette har "bestemt" ham til at sordømme dem. Dersom nu de Andres "Forhold", saa som der nu læres, ogsaa er Noget, som Gud "retter sig efter", og er af saadan Beskaffenhed, at det har "bestemt Gud" til at gjøre dem salige, hvorsor vil man da ikke kalde det Fortjeneske, naar det dog efter denne Lære er det? Bi sorkaster al Tanke

paa Fortjeneste, fordi vi helt igjennem sastholder, at alt godt Forholds hos Wennessene gjennem Saliggjørelsens Orden er virket af Gud efter hans Beslutning (se Ef. 1, 11). Wen derfor forkaster vi ogsaa den Lære, at Gud i Udvælgelsen til Salighed har rettet sig ester Wennesses Forhold, og at dette var det Bestemmende sor Gud. Og dersom de i Red Wing vil holde sast ved, at der aldeles intet Fortjenstligt er hos Wennesset, saa maa de opgive hin Lære.

Thi, staar der i Rom. 6, 23, "Syndens Sold (d. e. fortjente Løn) er Døden, men Guds Naadegave er et evigt Liv i Kristo Jesu vor Herre."

Derfor siger ogsaa vor Kirkes Bekjendelse, efterat den af Rom. 9, 22, har bevist, at Gud ikke er Skyld i nogen Synders Død: "Men om Barmhjertighedens Kar siger han (Paulus) tydelig, at Herren selv har beredt dem til Herlighed, hvilket han ikke siger om de Fordømte, som har beredt sig selv til Fordømmelsens Kar, og ikke Gud". (Lisb. Udg. S. 427 §52. 53).

Man kan ikke føre denne Lære, at Gud "retter sig" efter Wenneskels Forhold, naar Talen er om Udvælgelse til Salighed, uden at dette Forhold bliver sortjenstligt.

I ben Anledning siger Luther: "Gjør de ikke her Gud til en Gud, som anser Gjerning og Person, naar de siger saaledes, at dersor opnaar denne ikke Naade, fordi han har ikke gjort sig Flid, men hin opnaar Naade, thi han har gjort sig Flid, og havde aldrig opnaaet den, hvis han ikke havde gjort sig Flid? Spis ikke dette er Fortjeneste (og

Bi lærer vistnok, at det gjenfødte Menneste baade kan og vil "virke med" ved de i Gjenfødelsen givne Kræfter; men ogsaa herom sastholder vi den lutherste Bekjendelse (se Konskordies. Gr. Forkl. II. 33 IV, 10 o. m. a. St.), og vi gjør det paa Grund af saadanne Steder som 1 Petr. 1, 5; Fil. 1, 6. o. s. v.

hvad de kalder meritum condignum), saa vilde jeg gjerne høre, hvad da Fortjeneste skulde være" (L. B. Balch XVIII. 2442). Hele Forskjellen er den, at det nu heder "forholde sig ret" i Stedet for "gjøre sig Flid".

Taler vi om et "Forhold" og om "Gjerninger", som Gud selv af Naade har virket i os, da er det falstt og sorvirrende at sige, at Gud i Udvælgelsen bliver bestemt af og retter sig ester dette Forhold, som jo er hans egen Gjerning og Gave.

Taler vi derimod om et Forhold og om Gjerninger, som Mennessene selv faar i Stand (om end kun for en Del), og saa siger, at Gud i Udvælgelsen bliver bestent af og retter sig ester dette Mennessets Forhold og Gjerninger, da bliver det fortjenstligt. Se derom Rom. 11, 9.

Wen nu er det jo, som ovenfor vist, netop det Forhold, som Mennessene selv stal saa i Stand, som Lederne i Red Wing siger, at Gud retter sig efter (nemlig hvad Mennessene vælger, hvad de gjør ligeoversor Raaden, hvorledes de bruger Krasten o. s. v.), og det er jo netop, sordi dette stal være Mennessets egen Gjerning, at de lærer, at Saligheden ikke ashænger af Gud alene. Følgelig bliver dette Mennessets Forhold sortjenstligt, om de end nossaa meget sorsikrer det Modsatte.

Just af denne Grund, fordi Naaden krænkes, og fordi de ængstede Samvittigheder røves sin Trøst, er det, at vor lutherske Kirke har været saa streng i at udelukke, hvad der er Wenneskenes egne Gjerninger, fra Artikelen om Retsærdiggjørelsen og Saliggjørelsen.

Saaledes heder det f. Ex. i Konkordief. Gr. Forkl. IV, 7, S. 374: "For det Andet, naar man lærer, at gode Gjerninger er fornødne, saa maa man ogsaa fremstille, hvorfor og af hvilke Grunde de er fornødne, saaledes som Grundene angives i den Augsburgske Konfession og sammes

Apologi. Her maa man dog helt nøie se til, at Gjerningerne ikke bliver dragne og blandede ind i Artikelen om vor Retfærdiggjørelse og Saliggjørelse."

Men, vil vel kanske en og anden Læser kænke: Du har jo selv sagt, at det er nødvendigt, at Menneskene forholder sig ret lige overfor Guds Naade, at de bliver i Saliggjørelsens Orden, at der er Meget, som det Menneske, der vil blive saligt, maa gjøre, at Saligheden er ashængig baade af dette og hint, — hvorfor er I da sattenge i at paastaa, at Gud ikke tager Henshn til og retter sig efter Menneskenes Forhold? Hvorfor er I saa ivrige i at forkaste den Lære, at Saligheden i en vis Forstand ikke ashænger af Gud alene?

Stjønt nu Svaret paa disse Indvendinger for en Del er givet i det Foregaaende, stal jeg dog, om Gud vil, sammensatte det, som allerede anthoningsvis er givet, i en sølgende Artifel.

# V.

Som i forrige Artifel anthbet, tænker jeg mig, at en og anden Læser af det Foregaaende vil gjøre den Ind-vending:

"Bi har i disse Artikler seet, at I Missouriere dog lærer, at dette og hint Forhold hos Mennestet er nødvendigt, ja der staar endog 'nødvendigt til Salighed'. I siger, at Mennestet maa ophøre med sin Modstand, bruge Ordet ret, omvende sig til Gud, erkjende og angre sine Synder, tro paa Frelseren, vaage og bede og blive ved i Troen indtil Enden. Ia, i siger, at Saligheden ashænger af, at et Menneste gjør alle disse Ting, som hører med til Saliggjørelsens Orden. Er da denne Strid Andet end en Strid om Ord? Er det Andet, som de 21 i Red Wing vil have frem, end netop dette? Hvorledes kan I da være saa strenge i at sorkaste den Lære, at Gud ved Bestemmelsen om Salighed 'retter sig efter Men-

neffets Forhold', og at 'Saligheden i en vis Forstand ogsaa ashænger as Mennessene'?"

Hertil vil jeg da svare, at dersom det ikke var Andet, som de i Red Wing vilde have frem, end at alle de Ting maa ske, som høre til Saliggjørelsens Orden, saa har de derved selv fordømt sine Angreb paa os, og den hele Strid og Elendighed rundt om i Wenighederne og Assætlese af Præster o. s. v. har været i høieste Grad uforsvarlig; thi dette ved de meget vel, at vi altid har lært.

Nei, Spørgsmaalet er ikke, om alle diske Stykker af Saliggjørelsens Orden er nødvendige, saa at Mennesket ikke bliver saligt uden gjennem dem, — men Spørgsmaalet er, om Mennesket selv kan bidrage Noget til at komme ind i Saliggjørelsens Orden og opholde sig i den, eller om dette Alt er Guds Gjerning og Naade. Spørgsmaalet er derfor ogsaa, om diske Ting (naar der spørgsmaalet er derfor ogsaa, om diske Ting (naar der spørges om Salighed) kommer i Betragtning som "Wenneskets Forhold", d. e. Gjerninger af Mennesket, saa at Gud "retter sig efter dem".

Bi har altid lært, at Mennesset maa indledes i Saliggjørelsens Orden og blive i den, om det stal blive saligt. Bi har altid lært, at derved frembringes mange Forandringer i Mennessets Hjerte, saa at det nu "forholder sig" gansse anderledes, end det vilde have gjort, om det havde været udensor Saliggjørelsens Orden. Men vi har ogsaa altid lært, at alt dette er Guds Naadevirkning alene, som Mennesset ikke selv har kunnet fremvirke eller hjælpe til med. Og da det er Guds frie Naades Gaver, saa forkafter vi den Lære, at Gud "bliver bestemt derass" og "retter sig derester"; — thi vi kan ikke sige, at Gud "bliver bestemt ass" og "retter sig efter" sine eane Gjerninger.

Som før paavist, er det netop den Lære, som Lederne af Red Wing Mødet holder fast bed, at Gud ser efter, hvor-

ledes et Mennesse selv vil forholde sig, hvorledes Wennesset selv vil vælge, hvorledes det vil anvende Raaden og bruge den Kraft, som Gud giver. Dette, som egentlig er det Afgjørende, niener de staar til Mennesset selv, og saa retter da Gud sig, ved Bestemmelsen om Salighed, ester, hvad nu Mennesset i disse Ting enten gjør eller ikke gjør.

Altsa: Naar vi taler om, at dette og hint Forhold er nødvendigt til Salighed, saa taler vi om Noget, som ikke er "vort Eget", men som er Guds Gjerning i os, nemlig om de Forandringer og aandelige Rørelser, som Gud selv ved Ordet frembringer i os, — at han kalder, omvender og fornher og helliggjør og opholder os, og vi tilskriver ikke Mennesset nogen Andel deri eller Bre derfor. Thi endskjønt Wennesset som en Aand, der har Fornust, Vilje og Samvittighed, baade føler og erfarer og vil og beslutter sig og handler i alle disse Ting, saa lærer vi dog efter Skriften, at alle disse korftjellige Forhold og aandelige Gjerninger hos Mennesset er virkede og frembragte af Guds Aand alene.

Naar derimod de i Red Wing taler om Wennestets Forhold, saa taler de om Noget, der ialfald for en Del staar til Mennestene selv, og som ashænger af dem. saa at det kommer an paa dem selv og altsaa virkelig bliver deres egen Gjerning, og de lærer da, at ved Bestemmelsen om Salighed retter Gud sig efter disse Menneskets Gjerninger.8

<sup>7</sup> Jeg finder det ikke fornødent her at gjøre nogen Tilføielse eller Forklaring i Anledning af, hvad vi alle baade tror og ved, at det gjenfødte Menneste "virker med ved de i Gjensfødelsen givne Aræfter". Om nogen skulde have Lyst til Trætte i den Anledning, saa vil jeg blot henvise til 1 Petr. 1, 5; 1 Kor. 15, 10. o. l. St.

 $<sup>^{8}</sup>$  At Lederne i Red Wing Mødet virkelig lærer faaledes, er paavist foran  $\approx$ . 14 og 15.

Dette forfaster vi, fordi det strider mod Sfristen (Fil. 2, 13; Es. 2, 8–10; Rom. 9, 16; Fil. 1, 6 o. a. St.), og fordi derved den Lære omstødes, at vi bliver frelste af Naade alene. Mennestets eget Forhold og Gjerning maatte nemlig, dersom hines Lære var ret, hjælpe med til Saligheden, om end for en not saa liden Del; men da var det forbi med Læren om Retsærdiggjørelsen ved Troen alene. Thi Troen kommer itse i Betragtning som "et Forhold" eller en aandelig Gjerning af Mennestet.

Feg har i den første Del af disse Artikler paavist, at Wenneskets "Forhold" er Noget, som Wennesket "gjør eller lader", altsaa "Gjerninger". Dersom Nogen vil se, hvor strengt den lutherske Kirke har holdt sast ved, at ikke Menneskets Gjerninger, d. v. s.: Forhold, maa blandes ind med, naar Talen er om Retsærdiggjørelse og Saliggjørelse, saa vil jeg bede ham gjennemlæse den Idie og 4de Artikel i Konkordiesormelen: "Om Troens Retsærdighed for Gud" og "Om gode Gjerninger".

Der figer den lutherste Bekjendelse bl. A.: "Derfor tror, lærer og bekjender vi, at vor Retsærdighed for Gud bestaar deri, at Gud tilgiver os Synden af idel Naade, uden nogen vor forangaaende, nærværende eller efterfølgende Gjerning, Fortjeneste eller Bærdighed, skjenker og tilegner os Kristi Lydigheds Retsærdighed, formedelst hvilken Retsærdighed vi hos Gud bliver tagne til Naade og agtede for retsærdige." (Se Konkordiebogen Lisb. Udg. S. 316 slg.)

Fremdeles siger den lutherste Bekjendelse: "Vi tror, lærer og bekjender, at man til Bevarelse af den rene Lære om Troens Retfærdighed for Gud maa med særdeles Flid holde saft ved particulæ exclusivæ, det er, ved eftersølgende Ord af den hellige Apostel Paulus, hvorved han ganske og aldeles adstiller Kristi Fortjeneste fra vore Gjerninger og giver Kristus alene Æren, saasom naar den hellige

Apostel Paulus striver: 'af Naade', 'usorstyldt', 'uden Loven', 'uden Gjerninger', 'ikke af Gjerninger' (Ef. 2, 8. . . .), hviske Ord alle tilsammen betyder saa Weget som, at vi alene ved Troen paa Kristum blive retsærdige og salige." (S. 317.)

Frembeles: "Vi tror, lærer og bekjender ogsaa, at de gode Gjerninger ganske skal udelukkes ikke alene af Artiklen om vor Retfærdiggjørelse for Gud, men ligesaavel ogsaa, naar der er Spørgsmaal om vor evige Salighed, ligesom Apostelen med klare Ord vidner, hvor han skriver saaledes: 'Ligesom og David priser det Menneske saligt, hvilket Gud tilregner Retfærdighed uden Gjerninger: Salig er den Mand, hvem Herren ikke vil tilregne Synd', Rom. 4, 6; Ps. 32, 1 stg. Og atter: 'As Naade ere Frelste, og det ikke af eder, det er en Guds Gave, ikke af Gjerninger, forat ikke Nogen skal rose sig. 2, 8." (S. 319.)

Fremdeles: "Denne Artikel om Retfærdiggiørelsen af Troen er, som Avologien siger, den fornemste i den hele fristelige Lære, uden hvilken ingen ængstet Sambittighed kan have nogen bestandig Trøft eller ret erkjende Kristi Naades Riadom, ligesom ogsag Dr. Luther har sfrevet: 'Sbor denne ene Artikel bliver bevaret ren, der bliver ogsaa den kristelige Kirke ren, endrægtig og uden alle Partier: men hvor den bliver forvansfet, der er det ikke muliat rettelia at imødegoa en eneste Vildsarelse eller sværmerisk Aand. . . . Da om denne Artikel i Bespinderlighed figer St. Baulus (1 Kor. 5, 6; Gal. 5, 9.) 'at en liden Surdeig sprer den hele Deig'. Derfor bruger han ogsag particulæ exclusivæ, det er de Ord, hvorved Menneskenes Gjerninger udeluktes (nemlig: 'uden Loven', 'uden Gjerninger', 'af Naade') med sag megen Nidkjærhed og Albor i denne Artikel, for derved at betegne, hvor høilig fornødent det er, at i denne Artikel, ved Siden af den rene Lære, antithesis, d. e. al modsat Lære, derved bliver udstilt, udeluffet, og forfastet." (S. 364.)

Fremdeles: "Og dette er ogsaa Apostelen Paulus's Mening, naar han i denne Artikel saa flittig og saa eftertryffelig bruger particulæ exclusivæ, det er de Ord, hvormed Gjerningerne udeluktes i Artikelen om Retfærdiggiørelsen: 'af Naade', 'uforsknldt', 'uden Loven', 'uden Gjerninger', 'iffe of Gjerningerne' o. j. b., hvilke exclusivæ alle sammenfattes i disse Ord: 'Alene ved Troen blive vi retfærdige for Gud og falige.' Thi derved bliver Gjerningerne udeluffede, iffe i den Forstand, at en sand Tro stulde kunne være uden Anger, eller at de gode Gjerninger ikke skulde og maatte følge den sande Tro som dens visse utvivlsomme Frugter, eller at de Troende ikke skulde eller maatte giøre noget Godt, men fra Artikelen om Retfærdiggiørelsen for Gud bliver de gode Gjerninger udeluttede, sag at de itte ffal drages, flettes eller blandes med ind, hvor der handles om den arme Sunders Retfærdigajørelse for Gud, som noget dertil nødvendigt Hørende." (S. 368.)

Fremdeles: "Det er ogsaa urigtigt, naar der læres, at Mennestet maa blive saligt paa nogen anden Maade eller ved noget Andet end det, hvorved vi sor Gud bliver retsærdiggjorte, saaledes, at vi vel bliver retsærdige ved Troen alene uden Gjerninger, men at blive salige uden Gjerninger eller at opnaa Saligheden uden Gjerninger er umuligt. Dette er af den Grund falst, at det er stit imod det Pauli Ord (Nom. 4, 6.): 'Saligt er det Menneste, hvem Gud tilregner Retsærdighed uden Gjerninger.' Og Pauli Grund er den, at vi opnaar Saligheden paa selbsamme Maade som Retsærdigheden, ja at vi just dermed, at vi bliver retsærdige ved Troen, ogsaa med det Samme modtager Barnekaaret og det evige Livs Arv og Saligheden, og dersor bruger og fremhæver Paulus ogsaa particulæ exclusivæ

(d. e. jaadanne Ord, hvormed Gjerningerne og egen Fortjeneste ganste udelukkes, nemlig 'af Naade', 'uden Gjerninger') ligesaa estertrykkeligt ved Artikelen om Saligheden som ved Artikelen om Retsærdigheden." (S. 370.)

Da om nu Nogen her vil sige: 3 har jo selv sagt, at det er nødvendigt, at Menneskene gjør bagde dette og hint, og at de ikke bliver salige uden dette, da vil jeg (foruden at minde om, hvad jeg ovenfor har fagt om, at alt dette er Guds Gierning i og) berom henvise til følgende Steder af den samme lutherste Bekiendelse: "Men saa er Meningen vaa den anden Side heller ikke den, at vi turde eller skulde uden Bod, Omvendelse og Forbedring lade Synden raade, vedblive og fremture i den. Thi sand Anger mag gag iforveien oa de, der saaledes, som saat, af lutter Raade, for den ene Midlers Krifti Skuld, alene ved Troen uden al Gjerning og Fortjeneste bliver retfærdige for Gud, det er tagne til Naade, dem bliver ogsag den Sellig Nand ffjenket, som fornger og helliggjør dem, virker i dem Kjærlighed til Gud og Næsten. Wen efterdi den begnndte Fornpelse i dette Liv er ufuldkommen, og Synden ogsag hos de Gienfødte endnu bor i Riødet, saa bestaar Troens Retsærdiabed for Gud i, at Krifti Retfærdiahed, uden at vore Gierninger har gjort Roget dertil, er af Naade bleven os tilreanet, at vore Synder er os tilgivne og ftal ikke blive os tilregnede (Rom. 4, 6 flg.)." (S. 366.)

Og et andet Sted: "Saaledes er der da ikke nogen sand, saliggjørende Tro hos dem, som er uden Anger og Bedrøvelse og har det onde Forsæt at blive og fremture i Synden; men sand Anger gaar forud, og sand Tro sindeskun i eller ved sand Bod. Saa er ogsaa Kjærligheden en Frugt, som visselig med Rødvendighed sølger den sande Tro; thi dersom Nogen ikke elster, saa er det sikkert Mærke paa, at han ikke er retsærdiggjort, men endnu er i Døden

eller atter har tabt Troens Retfærdighed, som Johannes siger 1 Joh. 3, 14.

Men naar Paulus siger: 'Bi bliver retsærdiggjorte ved Troen uden Gjerninger' (Rom. 3, 28), saa giver han dermed tilkjende, at hverken forangaaende Anger eller efterfølgende Gjerninger hører med i Artikelen om Troens Retsærdiggjørelse eller der, hvor der handles om den. Thi gode Gjerninger gaar ikke forud for Retsærdiggjørelsen, men følger paa den, og Personen maa først være retsærdig, førend den kan gjøre gode Gjerninger. Saaledes er det ogsaa med Fornhelsen og Helliggjørelsen; hvorvel ogsaa den er en Belgjerning af Midleren Aristus og et Verk af den Hellig Aand, hører den dog ikke med i Artikelen om Retsærdiggjørelsen for Gud, eller hvor der handles om samme, men følger paa samme, thi paa Grund af dette vort fordærvede Rjød er den i dette Liv ikke ganske ren og suldkommen saaledes som Luther herom hpperligt skriver

Denne Bebisførelse var vel værd at lægge sig paa Hjerte. Alle mennestelige Gjerninger er urene og usuldsomne. Selv de gode Gjerninger, som de sande og retsærdiggjorte Guds Børn gjøre, og som Gud for Kristi Styld har Behag i, — er dog i sig selv urene og usuldsomne. Derfor kan de iste komme i Betragtning der, hvor der tales om en Synders Retsærdigsgjørelse eller om, hvorledes en Synder bliver salig; thi dertil sordres en suldsommen Hollighed og Opsyldelse af Loven. Denne giver Kristus alene. Derfor saæs den af Raade alene og ved Troen alene, uden Gjerninger.

Dersom nogen vor Gjerning, det være nu den foransgaaende Anger eller de efterfølgende Troens Frugter stulde komme i Betragtning som Noget, der bestemte Gud og saasledes medvirkede til vor Salighed, da blev Loven draget ind med ved Afgjørelsen af vor Salighed (og saaledes blandet ind i Evangeliet) men da ve os! Thi Loven fordrer meget mere end hvad vi kan præstere. Dersor staar der i Gal. 3, 10. at "saamange, som holde sig til Lovens Gjerninger, er under

i fin herlige og udførlige Udlæggelse af Brevet til Galaterne, naar han siger saaledes:

Bi indrømmer, at man ogsaa stal lære om Kjærlighed og gode Gjerninger, men paa fit Sted og til fin Tid, naar der nemlig er Tale om gode Gjerninger udenfor denne Artikel om Retfærdiggiørelsen. Men her er det, som det giælder, og Hovedsagen, hvorom der handles, ikke det Spørgsmaal, om man stal giøre gode Gjerninger og øve Riærlighed, men det, hvorved vi bliver retfærdiggjorte og faar et evigt Liv. Her svarer vi med Paulus, at vi alene ved Troen vaa Kristum bliver erklærede for retsærdige, ikke ved Lovens Gierninger eller ved Kiærlighed. ledes, at vi hermed ganfte forkaste Gjerningerne eller Rjærligheden, som Modstanderne falstelig giver os Styld for, men Sagen er, at vi itte vil lade os drage bort fra det, som det gjælder, og indvikle i en anden fremmed Sag, som slet ikke vedkommer dette Spørgsmaal, hvad Satan med al Magt arbeider paa og stræber efter." (S. 366 flg.)

Altsa: Alle de forstjellige Ting, som et Wennesse gjør, naar Gud den Hellig Aand virser i det, og som er nødvendige efter Guds Frelses Orden, kommer ved Spørgsmaalet om Retsærdiggjørelse og Salighed ikke i Betragtning som Mennessets Forhold eller Gjerning. Thi dersom Wennessene skulde dømmes efter disse Gjerninger—efter som de har forholdt sig i dem—da maatte de blive fordømte. Thi der er Ingen, som i nogen af disse Ting har gjort eller kan gjøre Fyldest eller forholde sig saaledes deri, som han skulde. Dersor bliver heller ikke Troen betragtet som et "Forhold" hos Wennessene, men som det Widdel, Gud skjenker os og ved den Hellig Aand gjennem

Forbandelse, thi der er strevet: Forbandet er hver den, som iffe bliver ved i alle de Ting, som er strevne i Lovens Bog, saa han gjør dem."

Ordet virker i vore Hjerter til at gribe og fastholde vor Frelser. Derfor siger den lutherste Bekjendelse: "Troen retfærdiggjør ikke derfor og af den Grund, at den er en saa god Gjerning og herlig Dyd, men fordi den i det hellige Evangeliums Forjættelse griber og annammer Kristi Fortjeneste." (S. 364.)

Hermed har jeg da forklaret, hvorfor vi i vor "Redegjørelse" (III, 15) har saa afgjort forkastet den Lære, at Gud i Udvælgelsen er bleven "bestemt as" eller har "taget Henselsen sensyn til" eller har "rettet sig ester" Wennestets Forhold. Thi et Wennestes (gode) Forhold betegner Roget, som Wennestet "gjør eller lader", eller en Lovens Gjerning, og naar der tales om Udvælgelsen til Salighed og Opnaaelse af Salighed, da bekjender vi, at "dertil duer vore bedste Gjerninger slet Intet". Naar derimod Talen er om Fordømmelse, da bekjender vi, at Wennestets (onde) Forhold er Narsagen dertil.

Og da vi af Guds Ord har erkjendt, at vor Frelse fra først til sidst er blot og bar Naade og Barmhjertighed af Gud, saa har vi og i vor "Redegjørelse" (III, 21) strengt fastholdt, at vor Salighed "afhænger af Gud alene". Ogsaa her gjælder det, som hin Spedalsse sagde til Jesus: "Herre, om du vil, saa kan du rense mig." Og til Hver, som af Hjertet erkjender dette, siger Herren: "Jeg vil, bliv ren."

Bi har heller ikke i vor "Redegjørelse" forsømt at afværge mulig Misbrug af disse Sandheder. Derfor har vi i III, 16 sagt Følgende: "Skjønt et Menneskes gode Forhold (d. e. Lovens Gjerninger) ikke kan bidrage Nogetsomhelsk til hans Salighed, saa er det dog paa den anden Side vist, at et Menneskes onde Forhold desværre kun alkfor let kan bringe ham i Fortabelse. Da tillige den eneske Bei til Salighed, paa hvilken Gud fører de Udvalgte, er gjen-

nem Omvendelse, Tro og Helliggjørelse, og altsaa den, der vil blive salig, maa sindes paa denne Bei, saa er det bespotteligt at sige, at naar vort Forhold ikke hjælper os til Salighed, saa kan vi forholde os, som vi vil, hvilket er den gamle Forargelse over Evangeliet."

Sporledes kan nu nogen retfindig Guds Tjener mene at funne vinde Noget for Guds Rige eller til Guds Were ved at fremstille et saa usandfærdigt Brængebillede af vor Lære, fom man oftere har gjort? Seg hører, at saadanne usandfærdige Fremstillinger har faget Mange til at tro, at vi ifulde lære, at Menneifene kunde bære ubeknmrede om fin Salighed, at de kunde lægge Hænderne i Skjødet, ikke føge at blive frelste, at de ikke behøvede at stræbe at indgaa gjennem den snevre Port, ikke vaage og bede, ikke fatte et nnt Sind og omvende sig til Gud, ikke forarbeide sin Saliggiørelse med Frygt og Bæben. Om man nu fik Rogen til at tro, at vi lærte saadan Ugudelighed, vilde man derved vinde Noget for Gud og for Sandheden? Naar og hvor har vi lært anderledes, end der staar i vore ovenfor ansørte Ord, at "den eneste Bei til Saliabed er gjennem Omvendelse, Tro og Selliggjørelse", og at altsag "den, der vil blive salig, mag findes pag denne Bei"? Da er Nogen sag daarlia, at han vilde tro, at vi lærte, at Omvendelse, Tro og Selliggiørelse stulde kunne ste uden megen Nød. Befymring og aandelig Strid? At et Menneste ffulde funne jove sig til Omvendelse?

Nei. Vi har, Gud være Tak, hverken glemt eller negtet, hvad Guds Ord lærer om diske Ting. Wen det har vi lært, og det vil vi fremdeles med Guds Hjælp lære, at Gud er den, som virker alt Godt i os, ligesom han vil virke det i Alle, og at dersom det da ikke sker, saa er vore cgue haarde Hjerter Skyld deri. Netop denne Sandhed skal bringe et Wenneske til at frygte for sig selv, erkjende sin Synd og henssy til Gud om Hjælp.

Men den Sandhed, at vi ikke kan bidrage Noget af vort Eget til vor Salighed, at vi ikke selv kan gjøre Noget derak, men at Gudd Naade maa udrette det Alk, den er det, der nu, ligesom før i Tiden, ikke taales, men giver Anledning til al den Bespottelse og Bagtalelse, for hvilken vi og vor Lære har været udsatte. Om Gud vil, skal jeg i et sølgende Nummer afslutte min Vetragtning af denne Del af Beslutningerne fra Mødet i Red Wing.

### VI.

En overmaade vigtig Ting er ved Mødet i Red Wing opnaaet og vundet for Sandheden: Alle vore Menigheder kan nu faa en tydelig Forestilling om, hvad der egentlig er og altid har været Stridens Gjenstand.

Bi lærer (med den lutherste Bekjendelse), "at Narjagen til Naadevalget er alene Guds Barmhjertighed og Kristi allerhelligste Fortjeneste, og at der ikke hos os er nogen Narjag dertil, formedelst hvilken Gud har udvalgt os til det evige Liv".

Derfor lærer vi ogsaa, at Gud ved Mennestets Udvælgelse ikke er bleven bestemt af Mennestets Forhold. Denne vor Lære forkastes af de 21 i Red Wing.

Der staar i Guds Ord: "Af Naade ere I frelste ved Troen, og det ikke af eder, — Guds er Gaven, — ikke af Gjerninger, forat ikke Nogen skal rose sig. Thi vi ere hans Verk, skabte i Kristus Jesus til gode Gjerninger, hvilke Gud sorud har beredt, forat vi skulle vandre i dem" (Ef. 2, 8–10).

Derfor lærer vi, at Saligheden afhænger af Gud alene. Denne vor Lære forkastes af de 21 i Red Wing.

Striden gjælder iffe om, hvorledes et Mennesse stal forholde sig. Derom lærer begge Parter det Samme.

Striden gjælder iffe om, at der er en Saliggiørelfens

Orden og Maade, til hvilken Gud har bundet Saligheden. Derom lærer begge Parter det Samme.

Striden gjælder heller ikke om, at det er nødvendigt til Salighed, at et Menneske indkommer i Saliggjørelsens Orden og bliver ved i den indtil Enden. Derom lærer ogsaa begge Parter det Samme. Begge Parter lærer, at det er nødvendigt, at et Menneske slittigt og ret bruger Guds Ord, og at det omvender sig til Gud, erkjender og fortryder sin Synd, og i en sand og levende Tro annammer Kristus og trøster sig ved ham; fremdeles, at Mennesket maa leve i daglig Bod, søge til Gud i Bønnen og blive ved i Troen indtil Enden.

Striden gjælder heller ikke om, hvorvidt Mennesket af egne Kræfter kan virke og udrette Alt, hvad der hører til Omvendelsen. Begge Parter lærer, at Mennesket ikke kan dette.

Striden gjælder heller ikke om, at Gud i Ordet giver og fremrækker den Kraft, som er nødvendig til Ombendelse, og at denne Kraft altid følger Ordet. Derom lærer ogsaa begge Barter det Samme.<sup>10</sup>

Striden gjælder heller ikke om, at Mennesket kan modstaa Guds Naade og saaledes forhindre sin Salighed. Derom lærer ogsaa begge Parter det Samme.<sup>11</sup>

<sup>10</sup> Der er vijtnof nogle af dem, der var i Red Wing, som lærer, at et Menneste, naar det hører Guds Ord, ogsaa altid faar, d. e.: kommer i besiddelse af en ny Kraft (se Kirke-raadets Protokol S. 29 og Prestesonserenens Protokol S. 92 o. fl. St.). Men denne urigtige Lære antager jeg ikke deles af ret Wange, og jeg tager derfor heller ikke Hensyn til den. Guds Ord er dog saa klart i den Sag, at de, som vil se, kan se det. Se bl. A. Joh. 8, 37. 43; Matt. 13, 18 sig.; Ap. Gj. 7, 51 o. s. v.

<sup>11</sup> Herom gjælder, hvad der er fagt i forrige Anmærkning. Der er Nogle, som for at kunne rime sammen forskjellige Lær-

Dersom Nogen vil sige, at Striden gjælder nogen af de her nævnte Ting, saa siger han ikke sandt, og dersom Nogen har sagt det, saa har han sagt Usandhed, hvad enten han nu selv har vidst det eller ikke. Han har ialfald kunnet vide det.

Rei, det, som er Stridens Gjenftand, er dette:

Kan et Menneste, for at blive ombendt og frelst, lægge Noget til af sit Eget?

Bi siger dertil Nei.

Dersom vor Modpart ogsaa svarer Nei til dette Spørgsmaal, da ved jeg ikke, hvorsor der ikke skulde blive Fred og Forstaaelse om alle andre Punkter, der kan komme paa Tale i disse Sager. Ikke heller ved jeg, hvorsor man da har sørt nogen Strid.

Dersom vor Modpart svarer Ja — Mennesset kan for at blive omvendt og frelst lægge Roget til af sit Eget, da bliver der ikke Fred mellem oß; thi Guds Ord siger: "ikke af eder; Guds er Gaven".

Dersom man vil svare med Omsvøb og Udslugter, at der er Weget og Wangt, som et Mennesse maa gjøre, det maa sorholde sig saa og saa, — da sører man Folket bag Lyset. Derom strides ikke. Begge Parter lærer, som ovensor sagt, og har altid lært dette, at der er mange Ting, som et Mennesse maa gjøre, og at det maa sorholde sig saa og saa. Men naar nu Mennesset gjør dette og sorholder sig, som det skal, — saa spørges der: Hven har virket dette? Er det Guds Naade alene, som har virket det — eller har Mennesset kunnet lægge Noget til af sit Eget?

Har Mennestet ved Omvendelsen kunnet lægge den fornødne Kraft til? Rei—Kraften kommer i Ordet. Har

bomme i Guds Ord har ment at maatte antage, at Ordet indtil et vist Punkt ikke kan modstaaes. Hvad Skriftsted de mener at kunne støtte sig til, ved jeg ikke.

da Mennestet "af sit Eget" kunne beslutte sig til at bruge og anvende Kraften i Ordet? — eller er det Gud, som har virket baade at ville og at udrette det?

Bi siger: Det er Gud alene; thi saa siger Sfristen. Mennestet har ikke kunnet lægge Noget til af sit Eget, men har Gud at takke for Alt.

Men derfor figer vi ogsaa, at Gud ikke "bliver bestemt af Menneskets Forholb" til at gjøre dem salige, og derfor siger vi, at Saligheden afhænger af Gud alene.

Indrømmer vor Modpart dette, da har de opgivet det egentlige Stridspunkt og har da at gjøre Regnstab for den Clendighed, som de har bragt ind over Kirken.

Vil de derimod lære, som Enkelte af dem har gjort, at Mennesset virkelig kan lægge Noget til af sit Eget og saaledes hjælpe til sin Omvendelse og hjælpe til at srelse sig ved sit Forhold, d. e. Gjerning, bestemme Gud til at gjøre det saligt, saa at Saligheden ashænger dels af Gud og dels af det selv—saa ved da ialsald Menighederne, hvad der er Stridens Gjenstand.<sup>12</sup> Thi denne Lære, som St. Paulus især saa strængt advarer imod, som Luther

<sup>12</sup> Det er vel maaste muligt, at En eller Anden vil sige: Nei, af sit Eget kan Mennestet ikke lægge Noget til, det erstjender vi; men Gud retter sig dog efter Mennestets Forhold. En Saadan, om der er Nogen saa uforstandig, vil jeg da spørge: Hven har virket dette Forhold, der jo maa være noget Godt, naar Gud retter sig derester, til at gjøre Mennestet saligt? Svares der saa atter, at det er Gud, som har virket det, men at han dog retter sig derester, da sører man en meningsløs Tale og strider om Ord. Meningen af hin Kaasstand kunde kun være den, at Gud sasstand vilke kun være en daarlig Omstrivning af de Ord, at Gud, som har begyndt det Gode i os, derester ogsaa vil suldsomme det, indtil Fesu Kristi Dag. Men dette kan ikke i kristelig Sprogbrug udstrykkes saaledes, at Gud "retter sig efter Mennestets Korhold".

og alle hans rettroende Efterfølgere saa utrætteligt har befjæmpet, som den norste Synode, saalænge den har været til, altid har vidnet mod, den haaber jeg, at vi stal saa Naade fra Gud til ogsaa fremdeles at vidne mod, selv om vi derfor stulde høste samme Slags Løn i Berden som den, med hvilken bedre og større Bidner i Kirken, end vi er, har maattet lade sig nøse. Runde Mennesset lægge Roget til af sit Eget for at blive frelst, da var vor Herre Kristus ikke længere vor eneste Frelser. Fra saadan Tro bevare os Gud i Naade!

Det har oftere været jagt, at man kunde saa godt sorstaa den Lære, som førtes af den anden Side, men at det derimod ikke var let at fatte, hvad vi "Missouriere" egentlig lærer. Selv af enkelte af dem, der staar os nær og vil os vel, har det været sagt, at de ønskede, vi kunde tale "thdeligere". Wedens jeg villigt indrømmer, at ingen af os har været i Stand til at fremsætte disse Sager saa overbevisende, som ønskeligt var, saa føler jeg mig dog vis paa, at denne Anke ikke egentlig har sin (Krund i vor Waade at fremstille Sagen paa, men i Sagen jelv, i dens Ratur og Indhold.

Den modsatte Lære spines derfor grei og tydelig, sordi den passer godt med Fornusten; men dette gjør den kun, sordi den ikke er fuldtud efter Skristen. Thi om disse Lærdomme er det sandt, som Konkordiesormelen siger, at saa, som Skristen lærer os dem, "kan vi ikke saa dem til at passe sammen", efter Fornusten nemlig. Vil vi da ikke tage vor Tanke til Fange under Kristi Lydighed, saa sarer vi vild.

Lov og Evangelium synes, naar de fremstilles ret efter Sfriften, at stride mod hinanden. Derfor har det ogsaa været det Almindeligste, at man ved at lempe lidt baade

paa Loven og paa Evangeliet har søgt at saa dem til at passe bedre sammen. Fornusten vil gjøre den Slutning, at dersom vore Gjerninger (vort Forhold) ikke kan hjælpe os til Salighed, saa behøver vi ikke at tage det saa nøie med dem. Fornusten slutter, at dersom vi med al vor gode Gjerning ikke skal være bedre end andre Syndere, saa er jo vore Gjerninger overslødige, og dersom vort Forhold ikke skal afgjøre Sagen, hvorsor bliver da ikke kalle salige? og dersom det er alene Naade Altsammen, saa saar vi jo stole paa Naaden, og dermed er vi da særdige og behøver ikke at bekymre os om Gjerningerne.

En opmærksom Gjennemlæsning af St. Pauli Breve vil vise, hvor ofte han har havt med disse Banskeligheder og Indvendinger at gjøre, og hvorledes han har kaæt erfare, at hans Prædiken baade var til stor Forargelse for Iøderne, som mente, at det var ugudeligt at sætte dem, der var omskarne og holdt sig til Loven, i Klasse med Hedningerne,— og at hans Prædiken var en latterlig Daarskab i Græfernes Sine, idet han lærte, at Troen paa en korssæstet Mand skulde gjøre et Wennesse behageligt i Guds Sine.

Den, som er kjendt med Luthers Skrifter, vil vide, hvor tungt det har faldt ham at se, at da han vel havde faaet overbevist Folket om det Falske i den papistiske Gjerningslære og faaet Evangeliets Lys til at skinne for dem, saa begyndte skrax Misbrugen af Evangeliet til syndig Sikkerhed og et tøilesløst Liv. Da han, som han siger, havde saaet hjælpe dem vel op paa Hesten paa den ene Side, saa faldt de ned igjen paa den anden Side. Enten vil de have Naade—og da saa gjøre som de lyster,—eller de vil gjøre gode Gjerninger, men saa ogsaa have den Løn sor det, at de er bedre end Andre, som ikke gjør gode Gjerninger. En Forskjel mellem Syndere maa der dog være, mener de, eller ogsaa er Gud uretsærdig.

"Saaledes", siger Luther, "gjør ogsaa nu Carthäuserne og Munkene (jeg taler om de bedste af dem; thi den største Del er, som sagt, Bugtjenere), de skjælder vor Lære sor Djævleløgn og Kjætteri og siger: Vi har nu vel i tredive Aar bedet og sastet og ladet det være os saa surt i vor Orden, og nu vover de lutherste Kjættere at sige, at alt dette gjælder Intet. Belan, dersom Bøn og Faste ikke behager Gud, saa vil vi fraadse, drikke, bedrive Utugt og paa den Maade gjøre Gud tillags og komme i Himmelen. Disse forarger sig ogsaa paa Barnet Jesus og falder hen, saa de aldrig mere opstaar. Vil du nu være en Kristen, saa sind dig da i dette og vær kun vis paa, at din Herre Kristus og du og din Lære og Alt, hvad du gjør, ikke vil behage Verden." (L. W. W. XIII. 245 ssa.)

Kirkens senere Historie viser, hvor let man paa Grund af denne Missorstaaelse og Misbrug af Evangeliet vendte tilbage til de gamle Bestræbelser for at frelse sig og erhverve sig Salighed ved egne Svelser og Gjerninger. Intet Under derfor, at den gammellutherste, d. v. s. rette kristelige Lære om Synd og Naade nu vanskelig sinder Indgang og synes for Wange en underlig og urimelig Tale.

Frembeles er det ikke at undres over, at Mange er blevne forvirrede og har faaet en urigtig Opfattelse af Striden, naar vi betænker, hvorledes man ved alle Slags Bestyldninger har faaet Folk til at tro, at vi Missouriere lærte mange aabenbart urigtige Ting, ja grove Vildsarelser, som vi aldrig har lært, som f. Eks. at Menneskene ikke behøvede at bekymre sig om Omvendelsen, men kunde forholde sig, som de vilde, at siden Gud jo "gjorde Alt", saa havde vi ingen Ting at varetage o. s. v. Da de nu vidste, at dette var galt, og de troede disse Bestyldninger, saa mente de da, at de maatte tage Parti mod os. De indsaa desuden i lang Tid ikke, hvorhen den Lære, som sattes

imod os, egentlig førte. Paa denne Maade er det gaaet til, at ikke Faa (deriblandt ogsaa Prester, Stolelærere og Nandidater) i længere Tid har ment, at de hørte hjennne iblandt vore Modstandere, indtil de endelig sit se, baade at vi ikke lærte det, som vi blev beskyldte sor, og at der varet Hovedpunkt i vor Modparts Lære, som de ikke var enige i.

Imidlertid er der, som ovensor bemærket, ved Mødet i Red Wing gjort et betydningsfuldt Stridt fremad til endeligt Opgjør af Striden. Enhver, som ikke med Flid vil lukke sine, kan nu se, hvad Stridsspørgsmaalet er. Terester faar de da selv afgjøre, i hvilken Leir de hører hjemme. Ut Mange fremdeles vil gaa ester ganise andre Heniyn end dette Lærespørgsmaal, er vel at frygte. Wen det vil alle retsindige Medlemmer af vore Menigheder vel betænke, om det er ret for Ind at række hine 21 Mænd i Red Wing Mødet sin Haand — ikke alene til Synodens Splittelse og til Splittelse af en stor Del af dens enkelte Menigheder — men ogsaa, hvad der er Hovedsagen, til at saskete og antage den Lære, at "i en vis Forstand" har det syndige Menneske sig selv at takke for sin Salighed.

## Efterffrift.

Baa Grund af den stærke Esterspørgssel er et nyt Oplag af dette lille Skrift blevet nødvendigt. Wange har bevidnet, at det har været dem til Belsignelse, og at det har hjulpet dem til at saa sask Fodsæste i denne Strid, og at se det Urigtige i deres Lære, som har angrebet os.

Det Spørgsmaal har da paatrængt sig: Hvorledes er det gaaet til, at saa Mange i saa lang Tid har fulgt Prof. Schmidt og Past. Muns? Dertil har der været forstjellige Grunde hos de forstjellige Personer. Plandt de mere tæntsonme og alvorlige Menighedslemmer har, efter hvad jeg

har erfaret, følgende Grunde været mere eller mindre virkfomme:

- 1) Prof. Schmidts Anseelse. Han har i mange Aar været en Leder iblandt os, af hvem vi havde lært meget. Han var anseet som en ivrig Lutheraner, og Wange mente derfor, at det ikke var rimeligt andet, end at han havde Met ogsaa i denne Strid.
- 2) Læren om Naadevalget var ukjendt for de allerfleste. Nu blev Missouriernes og vor Lære lige fra Begyndelsen af urigtigt fremstillet af Prof. Schmidt. Der blev tillagt os en Lære, som vi aldrig havde havt.

Det var iffe vanskeligt at faa Folf til at tro, at vi lærte Meget, som vi aldrig har lært. Der er nemlig adskillige Strift-Lærdomme, som er saaledes bestafne, at naar man vil drage Fornuft-Slutninger af dem, saa kan man let komme til Resultater, som ikke er rigtige, og som andre Sfriftsteder vifer os, iffe er rigtige. For Erempel den Sfrift-Lærdom, at der kun er en (Bud. Deraf spines Fornuften at maatte kunne drage den Slutning, som Unitarierne drager, at naar Faderen er Gud, saa kan ikke Sønnen være Gud og heller ikke Aanden. Men andre Skriftsteder viser os, at denne Fornuftslutning mag være falst. Saadanne utilladelige Slutninger drog man nu af de Sfrift-Lærdomme, som vi fremsatte i den nærværende Strid. Naar vi da afviste dem, saa saade man, at vi vistnot itte vilde komme ud med vor Eare, men vi havde den hos os alliaevel.

3) De falste Besthldninger. Der blev paastaact: At vi negtede den almindelige Naade. At vi lærte en dobbelt Naadevillie hos Gud. At vi lærte en anden Slags Naade eller en virksommere Naade for de Udvalgte, end for andre Mennesker. At vi lærte en Tvangs-Omvendelse. At vi lærte, at en Christen kan og bør have en absolut Vished

, om sin Salighed. At vi lærte et ubetinget eller hensynsløst Naadevalg. Der blev paastaaet, at vi fordømte dem, som lærte, at Udvælgelsen er steet under Henblik paa Troen. Alle disse og mange slere Usandheder blev uasladeligt gjentagne.

Men ingen af alle disse Ting har vi enten lært eller sagt. Bi har mangfoldige Gange sagt, at vi forkaster dem som salske, og at vi forkaster dem ligesaa oprigtigt, som vore Modstandere sorkaster dem. Det hjalp ikke. De paastod alligevel, at vi lærte dem.

Ja, paa nogle Steder fortalte man uden Sky, at vi lærte, at En, som var udvalgt, han vilde og maatte blive salig, hvorledes han end levede i Berden, og at En, som iffe var udvalgt, han kunde ikke blive salig, hvormeget han end bad og stred og stræbte at blive det. Mange lod sig desværre sorlede til at tro disse Bestyldninger.

Som Beviser ansørte man dels Fornust-Slutninger, som man mente at maatte drage as vor Lære, men hvis Rigtighed vi ester Striften altid har negtet og dersor altid sorkastet. Dels ansørte man løsrevne Styffer as missourisse Synodal-Beretninger, tildels fra Tiden søre Striden. Men man lod ikke Folket saa høre, at der i de samme Strifter var mange Styffer, som klart viser, at Missourierne ikke lærte det, som man beskyldte dem sor og som hine løsrevne Ord kunde synes at tyde paa. Heller ikke lod man Folk saa vide, at endel as hine Udtryk af Missourierne selv var sorkastet som tvetydige eller endog urigtige.

4) Det tilspneladende Fornuftmæssige i vor Modparts Lære. Det var i lang Tid ikke saa let sor Folk at se, at der i Prof. Schmidts og Past. Muus's Lære var et Punkt, som stred mod vor Tro, og som stred mod, hvad især Prof. Schmidt sør i Tiden selv paa det Fvrigske havde indskiærpet os. Det var længe stjult for mange, at naar de vilde stride mod vor Lære, saa kunde de ikke undgaa den Bildsarelse, at "Mennesket paa en eller anden Maade maatte kunne lægge Noget til af sit Eget" for at blive salig og at derfor tilsidst Mennesket, ialsald sor en Del, maatte have sig selv at takke for sin Omvendelse og sin Salighed.

Denne Lære, som ganste tilintetgjør Naadens Begreb og strider ligesrem mod Læren om Retsærdiggjørelsen af Troen og som berøber baade Gud Hans Ære og den ansegtede Synder hans Trøst, — denne Lære kom i Begynbelsen ikke tydeligt frem.

Det synes jo at stemme godt med Fornusten, at da det er Mennesset selv, som bestemmer og asgjør og er Narsag i, at det ikke bliver omvendt og saligt, saa maa det vel ogsaa være Mennesset selv, som, sor en Del ialsald, maa være Aarsag i, at det bliver omvendt og saligt, naar dette sker. Dette, som Mennessene selv har bevirket, og som asgjør, at de bliver omvendt og salig, det er det da, som de maa "lægge til as sit Eget".

Men stjønt denne Lære synes at stemme godt med Fornusten, saa stemmer den ikke med Bibelen, som lærer, at vi har Gud alene at takke for denne Afgjørelse (Se Phil. 2, 13).

Det, som længe hindrede Folk i at se Faren, var de mange Omsvøb, hvori denne Lære kom frem. De lærte jo. ligesom vi, at "Krasten" kom fra Gud. De vilde heller ifke kalde det "fortjenstligt" hos Menneskene. Men det maatte dog tilsidst blive aabenbart, hvad der virkelig laa i hin Lære. Gud maatte nemlig ester denne stille en Fordring og Betingelse til Menneskene, naar de skulde frelses, og denne Fordring og Betingelse maatte det da staa i Menneskes egen Magt at opsylde, thi ellers vilde Omvendelsen ske vang, mente de.

(Vi har ofte paavist, at dersom Mennessene af sig selv stulde opsylde nogen saadan Fordring, saa blev Frelsen ikke af Naade alene. Wen det hjalp ikke.)

Hin Fordring fra Gud til Mennesset har man da enten sorklaret at være "Undladelsen af den gjenstridige Modstand", eller "at gjøre det rette Balg" eller Lignende. "Araften" til alt dette, den kommer fra Gud, siger de, men den rette Brug af Krasten, den maa komme fra Mennessene selv. Ellers blev det Tvang, siger de. Dette er det altsaa, som Mennessene maa lægge til af sit Eget. Arasten er Guds, men Anvendelsen af Arasten, Balget, "Assørelsen", den staar i det nombendte Mennesses egen Wagt. Saaledes lærer de, og lærte de ikke bette, saa havde de ikke Noget at stride med os om.

(Vi lærer jo ogsaa, at Mennestet maa vælge det Gode d. e. villigt og uden Tvang bestemme sig for Gud (sml. Redegj. 11, 15, o. fl. Stt.) men vi lærer ogsaa ester Sfriften, at det er Gud alene, som af sin Naade virker, at Wennestet gjør dette.)

Wen dersom nu, som hine lærer, Wennesset af sig selv, er istand til retteligt at bruge den Kraft, som kommer til det i Ordet, og saaledes opsylder Guds Fordring og af sig selv undlader den gjenstridige Wodstand, og af sig selv vælger det Gode, da har jo Wennesset ogsaa for en Del sig selv at takke for sin Omvendelse og Salighed.

Erhvervelsen af Salighed (det som hører til den 2den Troes-Artikel) virkes da vistnok alene af Gud. Wen Tilegnelsen (det som hører til den 3die Artikel) det virkes efter denne Lære, dels af Gud, dels (om end kun sor en liden Del) af Wennesket selv.

Dette spines vistnok altsammen godt nok indrettet efter Fornusten, men det er ikke efter Guds Ord, thi det bliver ikke Alt af Naade. Det stemmer dersor heller ikke med vore Beksjendelses-Skrifter.

Men denne Læres tilspneladende Fornuftmæssighed har forført Mange.

5) De tvetydige Udtryk. Naar vor Wodpart under Striden skulde fremsætte sin Lære, saa benyttede de sig ofte af saadanne Ord, som kan tages i to Betydninger.

Naar nu vi iffe vilde antage en Sætning, hvori et af disse Ord forekom, fordi det kunde tages i en saadan Wening, at Sætningen blev falst, saa sagde man uden videre, at vi havde negtet Sætningen. For Exempel den Sætning: "Naar Gud ved sit Ord kalder paa Wennesket for at omvende det, saa kan Wennesket omvende sig." Om denne Sætning er rigtig eller den er falst, det kan vi ikke vide, førend der siges hvad Wening der lægges i Ordet "kan".

Dersom der med "kan" menes, at det uonvendte Menneske har Evne til at omvende sig, da er Sætningen falst, thi dette strider mod. Guds Ord. (1 Cor. 2, 14; Eph. 2, 1.) Dersom der menes, at der i Guds kaldende Ord er baade fornøden Kraft til Omvendelse og tillige Vidnesbyrd om, at Gud vil virke, at Mennesket omvender sig, saa at Mennesket er uden Undskyldning, hvis dette ikke sker, da er Sætningen rigtig.

Wen naar vi nu paa Grund af Tvethdigheden ikke vilde tilstemme hin Sætning, saa sagde man: Altsaa lærer Wissourierne, at naar Gud kalder paa Wenneskene for at omvende dem, saa kan Wennesket dog ikke omvende sig.

6) Endelig er ogsaa det en Grund til, at mange i saa lang Tid har fulgt med den anden Side, at de Uge efter Uge har hørt hine stærke Anklager og Beskyldninger mod os, uden at høre eller læse, hvad vi havde at sige. Anklagen kom som et ideligt Dryp, saa at man tilsidst omtrent kunde det udenad, men hvad vi havde at sige sik man kun vide gjennem Wodpartens Veretninger. "Kirketidende" blev i den første Tid af Striden opsagt af mangfoldige og desuden baade spottet og advaret mod.

Det har dog nu i de fidste Aar vist sig, at en stor Del af dem, som af disse og lignede Grunde i lang Tid sulgte med og regnedes sor Schmidtianere, siden har saaet Sinene op og har seet, at de blev førte bag Lyset og har troet, at vor Lære var anderledes end den er. Og der er nu slere og slere, som saar se det Dag ester Dag rundt om i vore Menigheder.

Derfor er der nu saadan Hast med at saa Menigheder ud af Shnoden, og at saa Shnoden splittet, ellers kunde maaske endnu mange slere komme tilbage til os. Wen vort Haab er, at dette fremdeles vil ske og at mange vil komme tilbage til de gamle Stier. Gud har straffet den Norske Shnode, den havde kun altsor vel fortjent det. Wen Han har ikke forladt den. Thi Hans Wissundhed varer evindelig.

# Endnu et Forsøg.

## Forbemerkning.

Biftnof tænker jeg mig at en og anden af vore Venner vil sige: "Kan der gjøres klere Forsøg paa at overbevise dem, som siger imod? Har vi ikke atter og atter paavist, at de med sine Angred paa os kommer i Strid med de Hovedsteder i Skristen, som giver Gud al Veren sor Frelse, og med de Skristseder, som viser os det uigjensødte Mennesses suldkomme Fordærvelse? Har vi ikke desuden vist, at mange af deres Paastande er saa stik imod de lutherske Vekjendelsers udtrykkelige Ord, at de ialsald burde tilstaa, at de ikke er enige med disse?" Det er sandt, dette har været paavist mange Gange. "Ja, hvad kan der saa endnu sorsøges med?" Feg tænker derom saaledes:

De Splittelser, som allerede er stete i Synoden, er syndige. Det samme er Tilsældet med de Splittelser, som truer med at ville komme. Hem der har Skylden, skal jeg ikke tale om nu. Men endnu turde noget gjøres sor at hindre denne Elendighed fra at gribe end mere om sig. Da denne Strid begyndte, var der ikke nogen Grund til Splittelse, det er jeg overbevist om. Der er under Striden fremkommen en virkelig Forstjel i Læren, som jeg ikke tror var der fra sørst af. Denne Læresorstjel gjælder det Spørgsmaal, om det uigjensødte Menneske sør sin Ombendelse saar ved Ordet en Kraft, ved hvilken det saar en

frigjort Vilje, saa at det nu (før sin (Genfødelse) frit kan wælge og afgjøre enten at sølge Raaden eller at modstaa den, m. a. O., om det uigjenfødte Menneste af Gud ved Ordet sættes paa et saakaldet "Valgets Standpunkt".

Feg har i mine Artikler om "Wødet i Red Wing" paavift, at efter denne Lære maatte Wennestet for at blive frelst kunne "lægge noget til af sit eget". Det uigjenfødte Wenneske maatte nemlig af sig selv kunne bruge og anvende denne Kraft paa en Gud behagelig Maade.

Denne Lære har vor Wodpart selv tidligere paa det ivrigste forkastet. Prof. Schmidt erklærede den dengang for en Satans List. Han sagde, at ved denne Lære om det uigjenfødte Wenneskes Selvbestemmelse "bliver Omvendelsens Underverk taget ud af Guds Haand og sagt i Wenneskes Haand". Nu er denne Lære bleven ham og andre saa rigtig og vigtig, at de for dens Skyld vil splitte Synoden.

Dersom denne Læresorssiel erkjendtes for det, som den virkelig er, da var Faren ikke saa stor. Det blev da nok ikke saa ret mange, som fulgte Past. Muns og Prof. Schmidt; thi jeg tror ikke, at denne moderne Lære endnu har sat sig rigtig sast uden hos enkelte. Det slutter jeg af Spnodalsorhandlingerne. Wen sor manges vedkommende tror jeg, at det ikke egentlig er Forssel i Tro, som skiller dem fra os, men derimod visse feilagtige Tanker, som de har om vor Lære. Der er en Del Slutninger, som man saa længe har paastaaet maatte sølge af vor Lære, at mange redelige Folk for Alvor tror det. Dette er det, som har bragt mig til at tænke, at en af os endmi burde gjøre et Forsøg, og da jeg ikke ser, at nogen anden gjør det, saa

<sup>1</sup> Se Prof. Mvisafers Pamflet: "Til Sammenligning og Prøvelse."

vil jeg forjøge, om det ved (Juds Hjælp kunde lykkes mig. Han kan gjøre langt over, hvad vi beder eller forskaar.

Der er blandt vor Modpart nogle, som blindt lader sig lede i Parti-Interesse. For dem skriver jeg ikke. Wen saa er der ogsaa mange, hvis Samvittighed er forvirret, og som tror, at de "gjør Gud en Dyrkelse", naar de tager Parti mod os. For disse skriver jeg, om de vil læse og prøve, hvad jeg siger.

Jeg forstaar, at de trøster sig med den Forsikring, som saa høit og dyrt gjentages, at deres Ordsørere ikke vil tillægge Mennesket nogen Fortjeneske. At de under denne Forsikring sluger en Lære, ved hvilken Mennesket selv saar en stor og vigtig Andel i sin Fresse, og at altsaa Gud ikke faar al Æren uden i Talemaader, det ser de ikke. Blandt de Ting, som hindrer dem, er netop de Slutninger, som man har paastaaet sølger as vor Lære, nemlig 1) at Omvendelsen ester vor Lære vilde blive en Tvangsomvendelse, og 2) at Mennesket paa denne Maade ikke vilde have noget Ansvar. Disse Paastande er det da, jeg i det sølgende vil imødegaa.

I.

### Bi lærer iffe en Tbangsombenbelfe.2

Den Naadegjerning af Gud, ved hvilken et Wenneste "omvender sig fra Mørket til Lyset, fra Satans Wagt til Gud", kaldes i Skriften snart Omvendelse, snart (Hjenspedelse. Omvendelse kaldes den, naar særligt Hensyn tages

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En Del af den følgende Fremirilling anerfjender jeg med Glæde at ikulde en Afhandling af Prof. R. Lange. Da jeg paa de Steder, hvor jeg efter mine Ekcerpter mere eller mindre har bennttet ogsaa hans Erdform, ikke uden betydeligt Beswer har kunnet eitere nøiagtigt, lader jeg det bero med denne Besmerkning.

til den Forandring, som foregaar i Wennestets Hiertesorhold til Synden og til Gud. Begge Udtryk betegner dog den samme Sag. Derfor siger Pontoppidan: "Hoad er Gjenfødelsen eller den nye Fødsel? Det samme som en levende Tros Weddelelse eller Opvækkelse af den aandelige Død, Ombendelse og Oversættelse fra Wørket til Lyset, fra Satans Wagt til Gud." (Sandh. til Gudfr. Sp. 487. Se ogsaa Sp. 677 og 692.)

Dersom vi vil fatte det, som vi her paa Jorden kan satte af Læren om Omvendelsen og Gjensødelsen, da maa vi agte nøie paa, hvorledes den hellige Skrift skildrer os det uomvendte og uigjensødte Wenneske, hos hvem der kun er et kjødeligt Sind, og hvorledes Skriften beskriver os det gjensødte Wenneskes Tilstand, hos hvem der er baade Aand og Rjød. Vi maa ogsaa agte paa de Udtryk, der bruges om Omvendelsen og Gjensødelsen som en Gjerning af Gud. Se saaledes Jer. 31, 18. 19; Begr. 5, 21; Ap. Gj. 5, 31; 11, 18; 2 Tim. 2, 25. 26; 2 Kor. 4, 6; Es. 2, 1. 4. 5. 8. 9. 10; Ezek. 36, 26; Ap. Gj. 16, 14; Ezek. 11, 19; Fil. 1, 6; 2, 13; Ap. Gj. 15, 9; Salme 51, 12; Hak. 1, 18; 1 Petr. 1, 23; Joh. 1, 13. 0. s. v.

I disse Steder siger den Helligaand, at det er Gud, som ombender os, som giver Ombendelse, som lader Lyset stinne i vore Hierter, som giør os levende, som stader os i Kristo Jesu til gode Gjerninger, som giver et nyt Hierte, som borttager Stenhjertet, som oplader Hiertet, som giver en ny Nand indeni os, som begynder en god Gjerning i os, som virker i os baade at ville og at udrette efter sit Belbehag, som renser Hierterne ved Troen, som stader i os et rent Hierte, som efter sin Beslutning sødte os formedelst Sandheds Ord, — saa at vi er gjensødte ikke af forkrænkelig, men af uforkrænkelig Sæd, — hverken af Kjøds Vilje eller af Mands Vilje, men af Gud. Sml. ogsaa Konkordies. Uds. Forks. II §12 Lisb. Udg. S. 354.

Da Forandringen ikke ster udenfor Mennesket, men i Mennesket og bestaar i, at Menneskehjertet nu tænker, dømmer og vil anderledes, end det før gjorde, saa bruges ogsaa ofte i Skristen det Udtryk, at Mennesket omvender sig. At det dog er Gud og ikke det naturlige Menneske selv, som virker denne Forandring, sees klart af de ansørte Steder. Det er Mennesket, som angrer sin Synd, men det er Gud, som ved Loven virker, at Mennesket gjør dette. Det er Mennesket, som tror, men det er Gud, som ved Evangeliet virker, at Mennesket gjør dette.

Omvendelsen er Sindsforandring. De to Styffer, som hører til den, er Anger og Tro. Sindssorandringen soregaar baade i Mennessets Forstand og i dets Vilje. Forstanden stades der et nyt Lys og i Viljen en ny Lyst, Kraft og Længsel. Denne Forandring virkes, som ovensor vaapeget, af Gud alene. Ester de sør ansørte og mange andre Striftsteder siger den lutherste Vekjendelse, at Mennesset selv ikke kan medvirke til denne Forandring. Ligesom Mennesset ikke er medvirksom ved den Guds Raadegjerning, som vi bekjender i den anden Trosartikel, saaledes heller ikke ved den, som vi bekjender i den tredie Artikel. Dersom vi selv kunde frembringe noget af det, som vi denne Artikel bekjender, saa var den ikke suldtud en Trosartikel.

Forandringen i Mennessets Vilje (som vi her nærmest vil betragte) frembringer da den Helligaand ved Lov og Evangelium. Loven bruger han til at knuse og berede Hjertet. Den kan ikke frembringe noget nyt Liv (Gal. 3, 21). Det nye Liv virkes af Gud ved Evangeliet.

Dette nye Liv, som ved Evangeliet fremkaldes i Mennestets Hjerte, bestaar ikke deri, at Mennestet saar en ny og anden Sjæl. Mennestets Sjæl med Forstand, Bilje og Samvittighed bliver den samme Sjæl, som Mennestet havde

før Omvendelsen eller Gjensødelsen; men der kommer noget nyt ind i den, som ikke var der før: i Forstanden et nyt Lys og i Biljen en ny Lyst, Kraft og Længsel. Kaar vi efter Guds Ord med den lutherske Bekjendelse lærer, at Mennesket ikke selv kan medvirke til denne Forandring, men at det "forholder sig passivt", saa er ikke Meningen den, at Menneskesjælen under denne Behandling og Kaavirkning af Gud hensættes i en Uvirksomhedstilstand, under hvilken Sjæleevnerne ligesom hviler og er stille, medens Gud paavirker dem, "ligesom et Billede tryskes ind i Boks". Men det lærer vi, at det naturlige Menneske ikke har nogen Del i at frembringe den nye Lyst og Kraft og Længsel. Dette ske die sælligaand ved Evangeliet.

Det naturlige Mennesse kan ikke tænke andet, end at den hellige Gud mag være ham fiendik. Derfor finr han Bub. San kiender ham ikke. Naar nu Budikabet Inder til ham, at Gud elster ham, naar der forkyndes ham fra Gud om den bitre Lidelse og Belvedkval, som Frelseren af fin ufattelige Kjærlighed har paataget sig for at frelse ham, da tændes et nyt Lys i hans Forstand. Der falder ligesom Stickl fra hans Line. Ru lærer han at kjende Da viser ogsag dette magtige Riærlighedens Ord sin guddommelige, dragende og stabende Kraft derved, at det føder en ny Lyst i Biljen baade til at overgive sig med Tillid til denne naadige Gud og til at tæffes ham. Det naturlige Mennesse vedbliver vistnof med hele sit Bossen: men der stabes et ganfte nyt Liv i den, som ellers var "aandelig død", som Pontoppidan siger. Det naturlige Menneste afffaffes ikte. Siælen, som gjenfødes og omvendes, er, naar de nye Rørelser ved Ordet fremkommer i den, den samme Siæl med alle sine Aræfter og med hele sin fordærbede Natur, med sin Visdom, som i guddommelige Ting er Daarstab, med sit Fornuftlys, som i aandelige Ting er Wørke, med sit kjødelige Sind, som er Fiendskab mod Gud. Widt i dette Sjælens gamle Liv (som er aandelig Død) tændes der af den Helligaand ved Evangeliet en Gnist til et nyt Liv, en Gnist, som i sin første Begyndelse endnu er ganske svag. Dette nye Liv er det førnævnte begyndende Lys i Forstanden og den nye Tilbøielighed i Viljen. Dette er Troens Liv, som jo "begynder i Hunger og Tørst, d. e. Længsel efter Aristi Retsærdighed".

Bi betragter altsaa iffe Mennestet som en livlos og viljeløs Waterie, som nogle har paastaact. Seller iffe lærer vi, at der ved Omvendelsen paasøres Mennestet nogen Tvana.

Bi lærer vistnof efter (Auds Ord med den lutherste Betjendelse, at det naturlige, nomvendte Menneste ikke kan andet end modstaa (Aud, indtil det bliver omvendt og gjensødt. Men deraf at flutte, at vi lærer en Tvangsomvendelse, er en daarlig og tankeløs Slutning.

Inwendelsen bliver nemlig ikke Lautroen tvungen til at tro. Ikke Modstanden til at give op. Ikke Ulydigheden til at adlyde. Ikke Sadet til at elike. Ikke Usorstandigheden til at forstaa. Ikke Blindheden til at se. Ikke Døden til at leve. Ikke Fiendskabet til at overgive sig til Naaden. Ikke Ondskaben til at blive god.

Nei. Omvendelsen bestaar deri, at der ved Evangeliet frembringes noget nyt, nye Bevægelser og Rørelser i Hjertet midt iblandt de gamle, som var der sør. Disse nye Bevægelser og Rørelser, som opkommer i Sjælen (det nye Lys i Forstanden, den nye Lyst og Arast i Liljen), var indtil da ganske ukjendte og fremmede. De fremkaldes af Gud ved Ordet, uden at det gamle Læsen hos Mennesket hjælper eller medvirker dertil. Men da disse nye Rørelser i Mennesket er ved Ordet fødte af Gud, saa saar de Overhaand over det gamle syndige Læsen, som dog endnu ved-

bliver i Mennessehjertet. Synden har tabt sit Herredømme. Og da det nye er mægtigere og regjerer i Hjertet og bestemmer dette, saa kan der med Sandhed siges om det gjensødte og omvendte Menneske, at det sør var vantro, men er nu blevet troende. Før stod det Gud imod, nu har det overgivet sig. Før var det ulydigt, nu er det blevet lydigt. Det var Gud siendsk, nu elsker det ham. Før kunde det ikke satte Ordet, nu har det saaet Forstand. Før var det blindt, nu seende. Det var i Døden, nu lever det o. s. v. Dersor heder det hos St. Paulus (2 Kor. 5, 17): "Dersom nogen er i Kristo, da er han en ny Skabning; det gamle er sorbiganget, se, alt er blevet nyt", — uagtet han paa andre Steder lærer os, at det gamle syndige Bæsen endnu er tilstede i Hjertet, skjønt det ikke længere herster derinde.

Bi ved nemlig baade af Sfriften og af Erfaringen, at der i Sjælen er Rum for begge Slags Retninger og Kørelser, baade for Forstand og Usorstand, Kjærlighed og Hørelser, baade for Forstand og Usorstand, Kjærlighed og Hørelsed, Lro og Bantro, Tilbøielighed og Utilbøielighed, Billen og Modstræben. Dette lærer Sfriften os ved sin Fremstilling af det gamle og det nye Mennesse, som begge paa en Gang er tilstede i Sjælen, og ved Striden mellem Aand og Kjød i en og samme Sjæl. De gamle Kørelser i Biljen er nemlig virksomme efter sin Art og aabenbarer sig som Kjød. De nye Kørelser, som er sremkaldte af den Helligaand ved Ordet, er virksomme efter sin Art og aabenbarer sig som Aand.

Risbet bliver ikke tvunget til at omvende fig og blive Aand. Saalænge Mennesket ikke er omvendt, er det kisdeligt, og Kisdet hersker. Anderledes, naar der ved Omvendelsen er kommet et nyt Liv ind i Siælen. Da bliver der Strid. Men da det nye Liv, om end i Begyndelsen ganske svagt, dog er et Liv af Gud, saa er det straks mægtigere end det naturlige Bæsen, som endnu fremdeles er tilstede i Mennesset. Det nye Liv har dersor Herredømmet i det gjensødte Mennessehjerte og vedbliver altid at herste, saalænge det er der (1 Joh. 5, 4). Det gamle derimod maa daglig overvindes og "korskæstes". Dersom dette ikke sker, men Mennesset lader sig forsøre til at "synde paa Naaden" og hensalde til Sikkerhed, da bliver det nye Liv udslukket. Mennesset er da affaldet og har tabt Gjensødelsens Naadegave.

Den naturlige, onde Vilje vil altid stræbe at gjøre sig gjældende. Uagtet Troen, som af den Helligaand virses i Omvendelsen, er en fast Overbevisning i Hjertet, saa vedbliver dog Vantroen fremdeles og viser sig paa mange Maader virssom i det samme Hjerte. I Omvendelsen sternemlig kun en Begyndelse. Troen er da endnu svag, Vantroen sterk. Det gjælder dersor, at Troen ved den daglige Fornyelse vosser og lidt ester lidt tilintetgjør Vantroen. Først ved en salig Oød bliver Synden ganske udryddet.

Det er altsaa ikke saaledes, at Menneskets Vilje i Omvendelsen tvinges, saa at den maa noget mod sin Vilje, fordi den maa. Ikke den gamle, mod Gud siendske Ketning i Viljen (som er uduelig til alt godt) bliver tvungen til at gribe Naaden; men det er den ved Ordet frembragte nye Ketning i Viljen, d. e. den nye Lyst, Krast og Længsel, som griber Naaden. Denne nye Lyst og Krast er ved Ordet skabt i Menneskets Hjerte og Vilje, saa at den nu er Menneskets egen Vilje (uagtet det gamle Hiendskab og Uduelighed ogsaa er der). Mennesket griber altsaa Guds Naade med et villigt Hjerte, "med sin egen glade Villen og Gjøren"—og dette er netop Gjensødelsen, at denne nye Villighed og Villen ved Ordet frembringes i Hjertet.

Bi lærer altsaa iffe nogen Tvangsomvendelse, og det er enten bare Usorstand eller ogsaa noget værre at besthske os for at lære en saadan. Det at gribe Kristi Fortjeneste er nemlig noget, som Viljen gjør, noget, som altsaa ster med og ikke mod Menneskets Vilje. Men vel at merke: til at ville dette kan det nomvendte Wenneske, d. e. det gamle i Viljen, som er der sør Gjensødelsen, ikke selve bidrage, virke eller medvirke det allermindste; men "saasnart den Selligaand har virket og ndrettet dette (den nye Fødsel og Omvendelse) og ved sin guddommelige Krast og Virkning alene har forandret og fornyet Wenneskets Vilje, da er Wenneskets nye Vilje et Redskad og Verksøl sog Verksøl sen Selligaand, saa den ikke alene annammer Naaden, men ogsaa virker med i den Helligaands efterfølgende Gjerninger." (Se Konkordies. Kort. Begr. II, 13; Lisb. 11dg. S. 316.)

Naar dor Modpart stjælder vor Lære nd for en Tvangslære, en Mastin-Omvendelse, en Tyrketro og lignende, saa tror jeg, at det kommer af en oversladisk Betragtning af Omvendelsens Læsen. Og naar de istedensor den gammellutherske Lære om Menneskets Forhold i Omvendelsen fremfører den Lære, at det nigjensødte Menneske sætes paa Valgets Standpunkt, saa er det min Overbevisning, at de støder an baade mod Skristens Lære om Menneskets naturlige Fordærvelse og tillige mod dens Lære om det gamle og det nye Menneske.

Past. Muns lærer, at "naar (Bud ved sit Ord og sin Nand virker paa Mennesset for at onwende det, saa vil

<sup>3</sup> Den Lære, at det nigjensødte Mennesse skulde kunne vælge og ville det gode, er ligefrem mod Guds Ord (1 Kor. 2, 14; Rom. 8, 7 o. s. v.). Dernæit er den ogsaa Uforstand. Mensessets nigjensødte Vilje er nemlig ond, d. c., den vil fun det onde. Skulde den nu kunne vælge det gode, saa maatte den altsaa ville dette mod sin egen Natur. Den maatte altsaa mod sin Vilje (thi denne er ond) ville det gode. Dette vilde være Ivang, om det ellers blev noget. Men det er kun Daarsskab. Ihi en wungen Vilje er en Selvmodsigelse.

Mennestets Omvendelse ashænge as dets" (det nomvendte Mennestes) "eget Valg, as det Forhold, hvori det sætter sig til Gud Naades Paavirkning" (Synodalberetn. 1884 S. 106). Pros. Schmidt fører en lignende Lære (se Pstl. Distr. Synodalsorh. 1883 S. 81, "Luth. Vidn." II S. 252 sig. o. m. a. St.).

At mange kan finde Behag i denne Lære, det kan jeg godt forstaa. Men at mange ogsaa kan lade sig indbilde, at dette stemmer med Bibelen og alksaa med den gammel-lutherste Lære, det kan jeg kun forklare mig ved den Forvirring og Forblindelse, som Striden sører med sig. Her maatte dog "Varnelærdommen" Sp. 488 være nof til at vise Vildfarelsen.

#### $\mathbf{II}$

# Det er en urigtig Clutning, at Mennestet efter vore Lære bliber nben Anfvar.

Bor Modpart gjør følgende Slutninger:

Dersom et Menneste stal have noget Ansvar for Gud, saa maa det bestaa deri, at det ikke har villet omvende sig. Men nu siger jo Missourierne, at et Menneste sør sin Omvendelse ikke har kunnet have en saadan Vilse. Men dersom en altsaa ikke har kunnet have en saadan Vilse, saa er der jo ingen (Krund til at klage over ham. Det vilde jo være at sordre en Umulighed: Han kunde jo ikke ville. Den retsærdige Gud kan dog ikke klage over, at et Menneske ikke gjør noget, som det er umuligt sor samme Menneske at gjøre.

De mener derjor, at det er nødvendigt, at Gud først sætter det uomvendte Mennesse i en saadan Tilstand, at det kan vælge et af to, enten at omvende sig eller ikke at omvende sig, enten at følge Guds Tragelse eller at moditaa den. Dette, mener de, sker ved den forberedende Naade.

Gud maa altsaa ved denne "sætte Mennestet paa Balgets Standpunkt".

Saa meget mere mener vor Modpart, at dette er nødvendigt, fordi Omvendelsen ellers (efter deres Mening) maatte ste ved Tvang. Dersom det nemlig er saa, at Mennestet ikke selv afgjør denne Sag og ikke sør sin Omvendelse selv frit kan afgjøre, om det vil omvende sig eller ikke, saa maa det jo være en Magtgjerning udensra, som omvender Mennestet. Det bliver da Tvang, og paa denne Maade bliver ogsaa Ansvaret borttaget.

Dette er da altsaa vor Modparts Slutningsræffe. Zeg har hørt og læst den saa mange Gange, at jeg ved, jeg iffe har missorstaaet den. Den ser ogsaa saa rimelig og sornustig ud, at jeg iffe undres over, at den har sorsørt mange.

Guds Ord lærer os dog noget ganste andet, og vi Gammellutheranere fordrer, at man stal tro Guds Ord, selv om man iffe kan begribe det og iffe kan saa det til "at rime fig" efter Fornuften. Bi har mange Gange vist vore Modstandere, at de med denne sin "Theori" kommer i Strid med Guds flare Ord, f. Ets. 1 Ror. 2, 18; Ef. 2, 1. 8. 9: 30h. 3, 3 flg. o. s. v. Vi har ogsaa paavist, at de lutherste Bekjendelser har en anden Lære. Men da vor Modvart dog endnu mener at ville holde fast ved de Lærdomme i Striften, som viser, at det uigjenfødte Mennesses Vilje er ved Synden aldeles fordærvet, uduelia til bet gode og tilbøielig til alt ondt, saa vil jeg forsøge, om det er muligt at faa vor Modpart til at indse, at ligesom beres Lære er imod Guds Ord, saaledes røber den ogsaa "Mangel pag Eftertanke".

Altsa: Naar vi forkaster denne Lære om, at det uigjenfødte Wenneske "sættes paa Balgets Standpunkt", saa mener Wodparten, at vi ophæver Ansvaret: Wennesket saar iffe noget Ansvar for at han iffe blev omvendt: thi han kunde jo iffe omvende sig.

Denne Slutning siger jeg da er urigtig, idet jeg gaar ud fra, at Modparten indrømmer Striftens Lære om det faldne Mennestes fuldkomme Fordærvelse.

Svoraf kommer det, at et Menneske har Ansvar for sin Gjerning? Det kommer beraf, at Menneskets Gjerning ubgaar fra dets Vilje. Gjerningen aabenbarer Sjertelaget. Af Hiertet indvortesfra udkommer de onde Tina (Mark. Naar nemlig et Menneste endnu er uigjenfødt 7. 21). og altsaa endnu kun et naturligt og kjødeligt Menneske, sag figer Striften, at det er fiendtlig sindet mod Gud: "Risdets Sands er Kiendstab mod Gud: thi den er iffe Gubs Lov underdanig; thi den kan ikke engang være det" (Rom. 8, 7). Men naar nu det kjødelige, uombendte Menneffe ikke kan være Guds Lov underdanig, har det da derfor iffe Ansvar for Loven? Er det iffe styldigt? 30, gansfe vift. Baade Diceblene og Menneffene har Ansbar for Gud; thi de synder ikke af Tvang. Der er ingen, som tvinger bem til at synde; men naar de gjør det, saa gjør de det, fordi de vil det onde og har Lyst til det. Vilde de det itte, saa gjorde det det ikke.

Dette er den elendige, sørgelige Frugt af det første Syndesald, at Viljen har saaet en ond Art og ikke vil andet end det, som ondt er (i de Ting, "som hører Guds Aand til"), med andre Ord: "Viljen er bleven uduelig til det gode", d. e., den vil det ikke, og den duer ikke til at ville det. "Den er bleven tilbøielig til alt ondt", d. e., den vil det onde.

Ansvar har altsaa Wennesset altid, ogsaa førend Guds Kald kommer til det, ligesaa vist som Djævlene har Ansvar. Ellers var der ikke nogen retsærdig Dom. Dersom Mennesset ikke havde Ansvar, saa var Loven given forgjeves og havde iffe Net til at anklage Mennesfet, førend der var ikeet en ny Prøve med den enkelte.

Ansvaret kommer altsaa for det første deraf, at Wenneskene synder med fri Vilje.

Men har Wennesset fri Vilje? Der staar jo i Skriften, at det nomvendte Wennesse er sanget af Djævelen "til at gjøre hans Vilje" (2 Tim. 2, 26), og at "den som gjør Synd, er Syndens Træl".

For at besvare dette Spørgsmaal rigtig, vil det være nødvendigt, at vi gjør os Rede for, for det første hvad "Vilje" er, hvad der menes med Vilje, og dernæst hvad vi af Guds Ord ved om den menneskelige Vilje før og efter Spudesaldet.

"Vilje" er jo den Evne eller Kraft i Siælen, ved hvilken Mennestet vælger og beslutter sig til noget, udvælger (vil) et og forkafter (iffe vil) et andet. Enhver Sicel eller Nand er udruftet med Vilie. Vilien fan være fterf eller svaa. god eller ond, stadia eller foranderlig, men der er dog altid en Vilie i Siwlen, d. e., der er altid noget, som Siwlen vil, og det, som den vil, det vil den, det er dens egen Bilje. Sicelen kan lokkes til at ville noaet, den kan frijtes oa forføres til at ville noget, den kan bevæges og overtales til at ville noget; men enten den er loffet eller forført eller overtalt til at ville noaet, saa er det doa saa, at først naar den selv vil det, saa vil den det. Biljen kan ikke tvinges; thi da maatte den jo ville noaet, som den iffe vil, hvilfet er umuligt. Et Menneste kan maaste tvinges til at gjøre noget, som han iffe vil, men iffe til at ville noget, som han iffe vil. Selv om der angagende en Sag merkedes forifiellige Tilbsieligweder i Siælen, sag at det en Stund var uafgjort, hvilken Retning Viljen tog, og hvad Mennesket altjag virkelig vilde, saa maatte dog tilsidst den ene Tilbeielighed faa Overhaand. Dermed blev det da afgjort,

hvad Wennestet vilde. Thi selv om det var en anden, som ved sin Paavirkning havde bragt Wennestet til at ville noget, saa var det jo dog tilsidst Wennestet selv, som paa (Grund af denne Paavirkning vilde det.

Viljen kan altjaa aldrig tvinges. Det er imod dens Natur og Bæjen. I denne Henjeeude er Viljen altid fri. Frihed er altjaa en væjentlig og nødvendig Egenskab ved Viljen, saa at der er ikke nogen Vilje, uden at den ogsaa er en "fri Vilje". Men deraf sølger, at Mennesket ogsaa altid selv har Ansvar. Det kan ikke skyde Skylden paa andre; thi det er ikke sor det, som andre har villet, at vistal gjøre Regnskab, men for det, som visselv har villet.

Raar der nu staar i Sfriften, at det nomvendte Menneste er fanget af Digevelen til at giøre hans Vilje, og at den, som giør Synd, er Syndens Træl, saa strider dette ikke mod den Sandhed, at det nomvendte Mennejfe synder med fri Thi vistnok er Mennesket sanget af Djævelen til at gjøre hans Vilje, men paa jamme Lid, jom det faaledes giør Dicevelens Bilje, giør det ogjaa fin egen Bilje. innder villig. Det sinder, fordi det vil det onde og har Unft dertil. Dicevelen kan ikke tvinge Mennesket til at synde mod dets Bilje; men jelve Biljen har han jorført, jaa at Mennestet nu selv vil det, jom er ondt, og derfor gjør det. Dg ibet Satan fremdeles - iffe ved Ivang, men ved fin List og ved "Foriøreliens Runftgreb" — holder den forførte Bilje fast i det onde, saa at den fremdeles vil det, saa siges Diævelen at holde Viljen fangen. Dette er altsaa iffe jaa at forstaa, som om det nomvendte Menneste mod fin Vilje var i Satans Fangenffab, erkjendte bette oa længtes efter det gode, ligesom en legemlig Fange, der er i Volt og Jern mod fin Vilje, længes efter Befrielfe. Rei. Djævelens Lift og Magt aabenbarer sig deri, at han har jaget Mennessene til selv virkelig at ville det, som han vil.

Det er deres egne Tanker og Bilje, han har jaaet forvendt, og paa den Maade er han "virksom i Bantroens Børn".

Naar St. Paulus i Ef. 2, 3 stilbrer sin egen og andre Mennesters Tilstand sør Gjensødelsen, saa siger han: "Bi gjorde Kjødets og Tankernes Vilje". Hvis Vilje gjorde de? Var det en anden Persons Vilje, der tvang dem? Nei, sin egen Vilje gjorde de, sit eget Kjøds og sine egne Tankers Vilje. Thi af Hjertet, indvortessfra udkommer de onde Ting, siger Herren.

Denne Frihed, Frihed for Tvang, som vi hidtil har talt om, den er altsaa en nødvendig Egenstab ved Viljen. Denne Frihed sindes derfor hos alle Mennester, baade onde og gode, omvendte og uomvendte, og hos alle Engle, baade de hellige Engle og Djævlene. Og i den ligger Ansværet.

Men paa samme Tid, som Vilsen saaledes er fri sor Tvang, kan den dog være usri og trælbunden i en anden Hensende. Vilsen kan nemlig være saa sordærvet, at den ikke er istand til at ville det sande gode, men bare vil det onde. Denne Trældom er det, vor kjære Frelser taler om, naar han siger, at den, som gjør Synd, er Syndens Træl, og "dersom Sønnen saar frigjort eder, skulle F være virkelig frie". Det er nemlig den sande og fuldkomne Frihed at have en hellig og ren Vilse, frit at ville det gode og intet andet end det gode, og saaledes at være fri fra alt ondt.

Før Syndefaldet var Mennestets Bilje fri ogsaa i den Henscende, at den vilde det gode. Denne Frihed tabtes ved Syndesaldet, og det vil være nyttigt for os, at vi her kortelig minder os om, hvad Guds Ord lærer om den mennestelige Biljes Tilstand sør og efter Syndesaldet.

Før Syndefaldet var Mennestets Vilje for det første fri for Tvang. For Forpligtelse og Ansvar var den iffe fri. Den var hellig og retfærdig (havde Guds Villede), d. e., den vilde fun det gode. Den var dog iffe endnu uforanderlig bekræftet i det gode. Den kunde vælge enten at adlyde Guds Ord eller ikke at adlyde det.

Efter Falbet er Mennestets Bilje fremdeles fri sor Tvang. Den er ikke fri sor Forpligtelse og Ansvar. Den kan i naturlige og udvortes Ting vælge mellem Modsætninger, d. e., naar der er Tale om at søre et stiffeligt udvortes Levnet, udvortes at bruge Guds Ord, gaa i Kirke, vise Næsten udvortes Tjenester, give Almisser o. s. v., saa kan den vælge enten at gjøre saadant eller ikke at gjøre det.

Faanbelige Ting er det anderledes. Viljen har nemlig mistet Guds Villede, d. e., den er bleven uduelig til det (aandelig) gode og tilbøielig til alt ondt. Den har mistet Evnen til at ville det gode i disse Ting. Striften siger, at "den kan ikke være Guds Lov underdanig", og at "Ajødets Sans er Fiendskad mod Gud". Dersor siger den lutherske Vekjendelse: "Ligeledes tror, lærer og bekjender vi, at Menneskets uigjensødte Vilse ikke alene er bortvendt fra Gud, men ogsaa er bleven Guds Fiende, saa at den kun har Lyst og Vilse til det onde, og hvad der er Gud imod, som skrevet staar 1 Mos. 8, 21: 'Menneskets Hjertes Tanke er ond fra dets Ungdom as'." (Se Konkordies. Kort Begreb II, 3; Lisb. Udg. S. 314.)

I aandelige Ting, som angaar Guds Rige og Sjælens Salighed, har altsaa det uigjenfødte Wenneste ikke længere Evne til at vælge mellem ondt og godt, men vil kun det onde. Dog er, som før sagt, Wennesket alligevel frit for Tvang, og dets Vilje er efter sit Væsen "en fri Vilje".

Det vilbe være for vidløftigt her nærmere at indgaa paa, hvorfor det faldne Menneste ikke kan vælge det aandelig gode, at det paa Grund af sin formørkede Forstand ikke kan kjende det sande gode og ikke ved, hvad der tjener til dets Fred, og at Mennesket altid vælger, hvad det i sin Forblindelse anser for godt, uagtet det er ondt. Sml. Ef. 4, 17. 18; Joh. 17, 3.

Wen her vil vel en og anden indvende: "Er det da ifte en nødvendig og væsentlig Egensfad ved den frie Vilje; at den fan vælge mellem to modsatte Ting, f. Efs. ondt eller godt? Kan der være nogen fri Vilje, uden at den fan gjøre et saadant Valg?"

Dette Spørgsmaal er i den unværende Strid af itor Bigtighed; thi Uklarhed i benne Sag bar forført mange. De tror nemlig, at der iffe er en fri Vilje, uden at Viljen er istand til at vælge et af to, enten godt eller ondt, enten at følge Bud eller at moditaa ham. Derjom der ikke er et jaadant Balg, jaa mener de, at der maa være Tvang. Dette er dog ganife urigtigt, og nogen Eftertanke vil fnart vije of det. Dersom det nemlig nødvendig og væsentlig ifulde høre med til den frie Vilje, at den var istand til frit at vælge enten godt eller ondt, saa at der uden dette iffe var fri Vilje, saa vilde deraf følge, at (Ind selv ifte havde fri Vilje; thi han tan jo efter fit Væjen ikke ville det onde. · Fremdeles vilde deraf følge, at beller iffe de hellige Engle eller de salige Menneskeijæle havde fri Vilje; thi deres Vilje er jo bekræftet i det gode, sag at de ikke kan ville det onde, medens Djæplenes Vilje er saadan, at de ikke kan ville det avbe.

Den Lanke, at et jaadant "Balg-Standpunkt" nødvendig hører med til Biljens Frihed, er altjaa en Bildfarelse.

Denne Vildfarelse er under denne Strid atter og atter bleven fremsat af vor Modpart som en selvsagt Sandhed. Den har i den senere Tid været et af Prof. Schmidts vigtigste Vaaben. I "Luth. Vidnesbyrd" gjentages det idelig. Som et Etsempel blandt mangfoldige stal jeg ansøre iølgende Ord af ham:

"Striften er fuld af mange Slags Henvendelser, Løster, Truster, Anvisninger, Advarster, Formaninger, Lokkelser rettede til os, som alle forudsætter vor Viljes væsentlige Frihed og Balgevne til enten at følge (Inds Tragelier eller gaa imod. Kun paa dette (Irundlag lader de fig forstaa som fuldtud alvorlig mente" ("Luth. Vidn." 1886 S. 109).

San figer (sammesteds S. 148): "F vor Tid har nu Misjourierne gjort det til sin Opgave at udrydde igjen denne Guds Sandhed om Mennesfenes virkelige Frihed til enten at følge eller gaa imod." Dette kalder Prof. Schmidt sammesteds "en bibelff-lutherst Lare". Bibelft kalder han den, uaatet Bibelen siger det modsatte, nemlig: "Det naturlige Menneste fatter ikke de Ting, som høre Buds Nand til; thi de ere ham en Daarlighed, og han kan ikke kjende dem: thi de bedømmes gandelia" (1 Ror. 2, 14). Lutherff kalder ban den, naatet selve den lutherife Kirkes Bekiendelie vaa Grund af dette Bibelsted figer om det naturlige og uigjeniødte Plennesse: "Allermindst vil han da kunne isandhed tro Evangeliet eller give det sit Bifald og holde det for Sandhed" (S. 352). Lutherff kalder han den, nagtet den lutherife Rirke udtrukkelig bekiender som Guds Ords Lære, at det naturlige, uigjenfødte Menneste "i aandelige, vor Omvendelse og Siælens Salighed vedkommende Ling er af Naturen blindt, at det, naar Buds Ord prædifes, ifte forstaar det eller kan forstaa det, men holder det for en Daarstab, beller itte af sia selv nærmer sia til Bud, men er

<sup>5</sup> Denne gamle Vilbfarelse er baade af Natholiterne og af Synergisterne fremsørt mod de lutherste Nirtelærere. Disse starede, at denne Følgeslutning af Guds Trusler og Korsmaninger, at det skulde staa i det uigjensødte Mennestes Magt at følge dem og saaledes ville det gode, er falst og mod Skriften. Vore Kædre troede ogsaa, at Guds Trusler og Kormaninger var alvorlig mente; men de forfastede den Missbrug af dem, som deres Moditandere gjorde i sin Lære, og som nu Prof. Schmidt gjør i sin Strid mod os. Nogse Efsempler paa, hvorledes de lutherste Kædre asvise disse Paastande, kan efterses i Veretningen om Nollosviet i La Crosse S. 70 flg.

va bliver en Guds Kiende, in dtil det ved den Selliggands Kraft bliver ved det prædikede og hørte Ord af lutter Naade uden nogen dets Medvirken omvendt, troende, gjenfødt og fornyet" (S. 350). Den Frihed og Balgebne til at at følge Guds Dragelse, som Prof. Schmidt tilskriver Menneskets Bilje, den fraskriver den lutherste Kirke den, idet den siger: "Bi tror, lærer og bekjender, at Mennestets uigjenfødte Vilje ikke alene er bortvendt fra Gud, men ogsag er bleven en Guds Riende, saa at den kun har Lyst og Bilje til det onde, og hvad der er Gud imod" (S. 314). Da dog figer den samme Bekiendelse: "Bi berøver ikke den menneskelige Villie Friheden" (S. 355); thi, som ovenfor paavist, det er ikke rigtigt, hvad Brof. Schmidt lærer, at en saadan Balgevne mellem ondt og godt hører med til "vor Viljes væsentlige" Frihed. Denne Balgebne er tabt ved Syndefaldet, da Vilien blev uduelig til alt godt; men "den frie Vilie" har Mennestet "som et versonligt, selvbevidst Bæsen" fremdeles beholdt.

Dersom der stal blive en grundig Omvendelse, da er det af stor Vigtighed, at der læres ret om disse Ting. Thi en grundig Selverkjendelse og Ydmygelse bliver der aldrig, sørend et Menneske lærer af Guds Ord at se sit eget naturlige Hjeres Asmagt og Udygtighed netop til at ville det gode.

Efter Striften er altsaa de uigjenfødte Wennesters Vilje saadan, at den ikke kan ville det (aandelig) gode. Men da de uden Tvang, frivillig vil det onde, saa har de derfor Ansvar og er skyldige for Guds Dom, som ogsaa Samvittigheden vidner (Kom. 2, 15).

Dersom de ikke habde Ansvar og ikke var skyldige, saa maatte jo Gud efter sin Retsærdighed være pligtig til at lade dem saa Abgang til at frelses. Da var Gjenløsningen og hele Guds Frelsesraad en Nødvendighed, noget, som Gud skyldte dem. Wen da var det ikke længere Raade, hvilket vi jo alle bekjender at det er.

Imidlertid, stjønt den faldne Mennestesjæl i sin naturlige Tilstand er udnytig til det gode, saa er den dog endnu saaledes bestaffen, at den kan blive omvendt og gjensødt. Er den end ikke stiftet og bekvem til selv at virke eller medvirke til sin Omvendelse, saa er den dog skikket til at blive paavirket. Den har en capacitas, non activa, sed passiva (Konkordies. Gr. Forks. II, 9. S. 353).

Mennestets Siæl er nemlig ogsag efter Kaldet sagdan. at der ved den Selligaands Paavirkning gjennem Ordet kan fremkaldes nye Kørelser og Bevægelser i den, saa at den kan komme tilbage til Gud. Den er ikke ligesom Djæbelens uigjenkaldelig befæstet i det onde. Naar Evangeliet kommer, saa synes det vistnok først at være en Daarskab for den formørkede Forstand, og den fordærvede Bilje er fiendsk imod det, og Mennestet kan ikke af sin Styrke eller Fornuft tro paa Kriftus eller give Evangeliet Bifald. Men Guds Ord. ved hvilket den Selligaand virker, er mægtigt til at kaste fine Straaler ind i det mørke Sjerte og fremkalbe et nut Ops i Forstanden og til at bøje og drage Viljen til Gud. saa at den med en ny, forhen ukiendt Lyst, Kraft og Lænasel bliver istand til at give Gud Ret og sige: Mig ske efter dit Ord! Denne Fremkaldelse eller Skabelse af et nnt Liv er Gienfsbelsen. Den bestaar altsaa, som vor Bekjendelse siger, deri, at Gud i Omvendelsen ved den Selliaaands Dragelse af gjenstridige, uvillige Mennester gjør villige, og at efter sagdan Omvendelse Mennestets gjenfødte Vilje virker med ben Helligaand.

Da nu Gud af sin Barmhjertighed har besluttet ved Ordet at kalde Menneskene til Frelse ved Troen paa Kristus og saaledes gjensøde dem til sine Børn og "oversætte dem af Shndestanden til Naadestanden",<sup>8</sup> saa fremkommer derved et nyt Ansvar.

Ge Bontoppidan "Sandh. til Gudfr." Sp. 394 og 395. Han tillægger iffe Mennestet nogen Medvirksomheb.

Dette Kald er nemlig tilstræffeligt til at overvinde Mennessehjertets Wodstand og at fremvirke i det den Forandring, som sker bed Gjensødelsen, baade det nye Lys og den nye Lyst og Krast. Det er ogsaa Guds naadige Sensigt, at dette skal ske; thi han kalder ikke Mennessene paa Skrømt. Men skjønt Mennesset ikke kan enten virke eller medvirke til denne Forandring, saa er det dog istand til at modstaa Guds Bilje og forhindre hans naadige Sensigt. I denne Wodstandsevne ligger Ansvaret. Ligesom Mennesset nemlig allerede fra Begyndelsen af er istand til at negte endog at høre Ordet, saaledes er det ogsaa istand til, selv om det hører det, at trodse det og slaa det hen i Bind og Beir eller kun hyskelsse at dissabe det. Dersom nu Wennesset gjør dette, da har det alksaa sig selv at takke for, at det ikke blev omvendt, og har alksaa susper derfor.

<sup>7</sup> Saaledes har de aamellutherife Theologer lyrt om denne Eml. f. Cfo. folgende Ord af Safultetet i Strafburg i en lignende Strid fom den, vi nu fører: "Det er not til at godigiøre, at Raaden iffe er uundgagelig bestemmende, naar det staar i Mennestets Magt saaledes at hengive jig til jin Onde stab, at det, trods den guddommelige Raades Comunicing til at giøre det, som er nødvedigt til Omvendelsen, iste vil. er iffe nødvendigt dertil, at ogsaa det at ville itaar i Men= neffets Magt. Thi om det at iffe ville staar i Mennesfets Magt og Arbitrium, saa følger iffe beraf, at ogsaa det at ville itaar i dets Magt." (Cit. af Calov Syst. X, 49 flg.) Lige= ledes følgende Ord af Quenftedt: "Arminianerne gjør den Indvending: Dersom det iffe itaar i Mennestets Maat at kunne og ville omvende fig, men Omvendelien ene og alene er af Bud, saa følger deraf, at Menneiket omvendes af Nødvendig= hed (Tvang, necessario). Svar: Til at udeluffe den falvinis itiste Nødvendighed og nimoditagelige Bestemmelse er det albeles tilftræffeligt, at vi lærer, at Mennestet, naar den gud= dommelige Raade vil omvende det, er istand til saaledes ved onditabefuld Trode at modiette jig, at den Belligaande Virt-

Men, siger her vor Wodpart, dersom det ikke staar i Wenneskets Wagt at bidrage noget til sin Omvendelse eller af sig selv at vælge det gode og at ville det, saa har det jo en Undskyldning; det maa jo kunne sige til Gud: Zeg kunde ikke omvende mig.

Svar: Denne Undschldning vilde gjælde, dersom der i disse Guds Ord til Mennesset: "Omvender eder!" laa et Bidnesbyrd om, at Mennesset enten selv kunde omvende sig, eller at det dog i det mindste kunde hjælpe ham med Omvendelsen. Men at forklare Guds Befalinger eller Opsordringer paa denne Maade er grundsalsk. Thi deras vilde

somhed forhindres. Thi da er det flart not, at Naaden isse bestemmer uimodstaaelig, naar det fremdeles staar i Mensnestes Magt saaledes at lade sin onde Natur raade, at det, opvakt as den guddommelige Naade, selv ikke vil, men modssætter sig. Og det er ikke nødvendigt til at udelukke hin Tvangstro, at ogsaa det at ville staar i Menneskeis Magt. Heller ikke er det en ret Slutning, at dersom det ikke at ville staar i Menneskeis Magt. Haar i Menneskeis Magt. Haar i Menneskeis Magt. saas saad det at ville i dets Magt, eftersom disse Ting kommer fra sorskjellige kilder, det sørste af Ondskaben, dels den medsødte, dels den desuden tilstagne, men det sidste ene og alene af Guds naadige Virksomsbed." (Th. d.-p. II, 198 b.)

<sup>8</sup> Denne urigtige Slutning af (Buds Formaninger og Cpsfordringer har Katholikerne og andre Partier idelig fremført mod den lutherske Kirkelære. De spurgte, hvad Rytte der skulde bære i alle disse Bud og Formaninger, naar Mennesket itke havde Evne til at følge dem. "Bilde det ikke bære taabeligt at fordre Tro og Kjærlighed, dersom disse Dyder var unnlige for Mennesket?" Saaledes taler nu ogsaa vor Modpart mod os.

De gamle lutherste Lærere sparede, at Guds Bud om Kjærlighed og om Embendelse og Tro ikke beviser, at Mensneskene kan opsylde dem; thi Skriften negter dette. Wen de har dog mange vigtige Hensigter og Anvendelser. Dels ydsmyger de os, idet ved dem vor Naturs Vanart og Afmagt

følge, at naar Gud siger: "Bærer hellige", saa kunde Mennessene være hellige, eller naar han siger: "Tro paa Kristus", eller naar Kristus siger: "Kommer til mig", saa stod dette mere eller mindre i Mennessets egen Magt. Men den hellige Strift negter begge Dele. Den siger, at ingen kommer til Kristus, uden Faderen saar draget ham. Den siger, at det er Gud, som giver Omvendelse, at det er Gud, som oplader Hierte, at det er Gud, som giver et nyt Hierte, at det er Gud, som giper dem levende, der var døde i Overtrædelser, og den siger: "det er ikke af eder, Guds er Gaven".

En sadan formastelig Tale og Undstyldning vil vi bersor møde med de Ord: Gud vidste vel, at du ikke kunde, bersor har han gjort alt, som var nødvendigt til din Omvendelse, men—du vilde ikke. Dette er Grunden: Du soragter hans Godheds og Taalmodigheds og Langmodigheds Rigdom og ved ikke, at Guds Godhed leder dig til Omvendelse. Men efter din Haardhed og dit ubodsærdige Hjerte samler du dig selv Brede paa Bredens og Gud retsærdige Doms Aabenbarelses Dag (Rom. 2, 4. 5). Her har den Helligaand vist os, hvor Ansvaret ligger.

Og vil da nogen alligevel i den selvkloge Fornufts Interesse atter fremkomme med det Spørgsmaal, som i denne Sag har forsørt saa mange: "Hvorledes kan vi da forklare os det forskjellige Udsald?" saa vil han dog ikke efter Guds Ord kunne saa andet Svar end det, som den lutherske Bekjendelse giver os, naar den siger: "Saaledes

bliver os indlusende. Dels lærer de os i vor Hielpshed at søge Hiælpen der, hvor den er at sinde. Dels er disse Formaninger netop de Midler, ved hvilse Gud selv virser paa vore Hierer og fremkalder den Forandring hos os, som han fordrer. Dels forhindrer de Halsstarrighed og Troks mod den Helligaand. (Sml. Kollosviet i La Crosse S. 70 fig.)

adstiller Apostelen med særdeles Flid Guds Gjerning, som alene gjør Ærens Kar, og Djævelens og Mennestets Gjerning, der (ester Djævelens og ifte ester Guds Indslydelse) har gjort sig selv til Vanærens Kar." (Konkordies. Gr. Forkl. XI, 52. S. 426.)

#### III.

# Det ffriftstribige og besuden felvmobfigende i vor Mobvarts Lære.

I ben første Del af benne Opsats har jeg henvist-til en Del af de mange Striftsteder, som lærer os, at det er Gud, som i Omvendelsen ved Ordet fremkalder de nye Bevægelser i Mennestets Hiere, og at det uigjenfødte Menneste ikke selv kan medvirke dertil. Zeg har ogsaa mindet om, at den lutherske Bekjendelse derfor udtrykkelig lærer, at Mennestet "er og bliver en Guds Fiende, indtil det ved den Helligaands Kraft bliver ved det prædikede og hørte Ord af lutter Naade uden nogen dets Medvirken omvendt, troende, gjenfødt og fornyet". (Lisb. Udg. S. 350.)

I Modsætning hertil lærer nu vor Modpart, f. Eks. Past. Muus, at Mennesset kan medvirke til sin Omvendelse. Bast. Muus's Ord er sølgende:

"'At man tror, at det naturlige Wennesse saar nogle Kræfter af Gud, ved hvilke det kan virke med til sin Omvendelse', det tror Past... Koren er galt.. Jeg tror, at Past.. Korens Wening her strider mod Kristendommens ABC." (Protokol over Kirkeraadets Forhandlinger for 1884 S. 29.)

Her har vi klare og tydelige Ord, og Ord, som er saa lige tvertimod den lutherste Bekjendelse, som det vel er muligt. Denne Lære er desuden ogsaa (dersom man ellers fastholder Læren om det naturlige Menneske Fordærvelse) baade tankeløs og selvmodsigende. Hvad er nemlig dette for "Kræfter", som det naturlige Mennesse stulde faa før Gjenfødelsen? Det kan jo ikke være et "nyt Lys i Forskanden"; thi dette bekjender vi jo alle hører til "den Forsandring, som sker i Mennessets Hjerte ved Gjenfødelsen". Det kan alksaa ikke være der før Gjenfødelsen. Heller ikke kan det være "en ny Krast, Lyst og Længsel i Viljen". Thi denne bekjender vi ogsaa med Pontoppidan kommer ved Gjenfødelsen. Den kan alksaa ikke have været der før Gjenfødelsen.

Eller er der to Slags nyt Lys i Forstanden og to Slags ny Kraft i Viljen, et Slags, som kommer før Gjenfødelsen, og et Slags, som kommer ved Gjenfødelsen? Skriften ved intet derom og Vekjendelsen heller ikke, og Vørnelærdommen negter det — thi den siger, at disse nye Kræfter ved Gjenfødelsen skake i Mennesket, "som ellers var aandelig dødt".

Men naar nu disje "Aræfter" ikke er et nyt Lys og ikke en ny Kraft, Lyst og Længsel, hvad er de da? Modpart siger jo, at det er det naturlige Menneske, som stal "virke med" til Omvendelsen. Svad er da dette for Kræfter, som det naturlige, uigjenfødte Mennesse skulde have at virke med? Det maatte jo være Kræfter i Korstanden og Viljen. Det kan dog ikke være den gamle, formørkede Forstand, som skal hiælve med til Omvendelsen. Beller iffe kan det være den gamle, onde Bilje, den er jo uduelig til alt godt. Og naar nu det nye Lys og den nye Kraft ikke kommer, førend Gjenfødelsen sker, hvad er det da for "nogle Kræfter", som det naturlige Menneske faar til at virke med? Intet er det uden elendigt Menneske-Baafund, ved hvilket man fører Folket vild, og som, seet ved Guds Ords Lys, aabenbarer sig som et Styffe af den menneskelige Visdom, som er Daarskab for Gud.

Dernæst: Det naturlige Menneske, som skal bruge disse "Kræster", er jo et kjødeligt Menneske; da det ikke er gjenfødt, saa er det endnu iffe aandeligt. Heller iffe har det Troen. Denne gives jo først ved Gjensødelsen. Wen nu siger jo Striften, at Kjødet er Gud siendst og bare vil det, som er Gud imod. Nu stulde det naturlige Wennesse, som endnu kun har den naturlige Vilje, som er udygtig til det gode, dog bruge disse "Kræster" til det gode, nemlig til at virke med til Omvendelsen. Det naturlige Wennesses Vilje skulde altsaa ville det, som den ikke duer til at ville. Dette er en Selvmodsigelse. Dersom de her atter vil vende tilbage til den gamle Udslugt, at Wennesset "gjør det ikke af sine egne Kræster", saa bliver det jo fremdeles den gamle skræster ind i Wennesset sør Gjensødelsen.

Jo, ganste vist; men disse sidste Ord missorstages sørgelig, naar man lærer, at det uomvendte Mennesse saar denne Krast ind i sig paa en saadan Maade, at det imidsertid endnu er uafgjort, om Mennesset enten vil bruge den eller itse.

<sup>9</sup> Men er det da itse saa, at Gud ved Kaldet giver Mennestet en Kraft? Der staar jo hos Pontoppidan, at Guds Kald er, "at han ved sit Ord rører Mennestenes Hjerter, ved Evangelium isærdeleshed aabenbarer dem sin Raade, tilbuder den alvorlig og giver med det samme Kraft til at antage den".

<sup>&</sup>quot;Ralbet er et Tilbud af Gud, hvormed det iffe forholder sig saa som ved et Tilbud af Mennester, at hvor jeg tilbuder en, at han stal komme til mig, mit Tilbud i sig selv iffe har Kraft til at bevæge ham dertil, dersom han iffe hos sig selv har Lyst dertil. Men det guddommelige Tilbud eller Kald har saad an Kraft i sig, at det bevæger Mennestenes Sind til ogsaa at modtage saadan Naade, til hvilken de af Raturen ingen Lyst havde. Faderen maa iffe alene kalde os, men ogsaa drage os (Joh. 6, 44.)... Dog kan det modstaaes. At altsaa Kaldet hos nogle er kraftigt, saa at de lader sig bevæge til at antage den guddommelige Naade, dette er Kaldets egen Kraft, og saaledes stulde Kaldet være hos alle, og heller iffe er det ved nogen Mangel paa Guds Side, at det

Ogsax mod denne Daarstab har vore gamle Læresædre havt at stride, og de asviste denne Tale om, at det naturlige Menneste ved visse nye Kræfter medvirkede til sin Omvendelse, idet de paaviste, at disse Kræfter gives itke først, forat Mennestet sidenester ved dem kan omvende sig, men Stjænkelsen af de nye aandelige Kræfter er ester Sagens Natur selve Omvendelsen.

Dog, en Del af vore Modstandere har her endnu en anden Udvei. De lærer en Mellemtilstand, i hvilken Mennestet ikke er omvendt og heller ikke uomvendt. Past. Muus siger f. Eks. saaledes:

"Past. Koren siger: 'Enten er en aandelig død eller levende. Der er ikke Plads for nogen Mellemtilstand.' Zeg (Muuß) siger, der er en Mellemtilstand. Raar en er under Guds Aands Paavirkning, er han hverken absolut død som en Hedning eller absolut levende." (Kirkeraadets Forh. S. 29.)

Denne Lære, der er saa aabenbart imod Guds klare Ord, at jeg synes, enhver enfoldig kristen maatte se det, er et nødvendigt Led i vor Modparts Lære-Udvikling, hvilket Past. Muus har havt Mod til at bekjende, medens de fleste af vore Modstandere har en vis Sky for at gjøre det med bestemte Ord, idet de vel haaber, at de kan undgaa den. De kan imidlertid med sin Lære om Valgets Standpunkt

itte er kraftigt hos alle; thi han vil, at alle stal blive falige og komme til Sandheds Erkjendelse." (Spener, Katech. 266 flg.)

De rettroende lutherste Theologer har altid bæret enige i, at "Gud forsener fra sin Side ikke alene, at vi kan ville, men ogsaa at vi virkelig (actu) vil" (Calob Syst. X, S. 49 flg.).

iffe undgaa den; thi dette Balgets Standpunkt er netop Mellemtilstanden.

Dette er en meget farlig og fordærvelig Lære, for hvilken vi ikke noksom kan advare vore Tilhørere. Thi dersom der er nogen Lære, som er skikket til at forhindre en grundig Omvendelse, saa er det netop den.

I et af den norste Lutherstiftelses Smaastrifter heder det: "Rom ihu, at der kun gives to Slags Wennesker i Berden: Hvede og Avner.

"Zeg ved nok, at Verden ei finder Behag i denne Maade at dele dem paa, som kaldes kristne. Verden søger paa enhver Maade at overtale sig til at tro, at der er tre Slags Mennester, ikke blot to. Verden har ei Behag i at være meget gudstrygtig. Den kan og vil ikke være hellig. At være aldeles uden Religion, det vil den ikke heller. Det vilde være upassende. 'Gud ske Lov', siger Verdens Børn, 'saa slette er vi ikke'. Wen at have netop saa megen Religion, at man engang til Nød kan blive salig, og dog ikke drive det for vidt heri, — at besidde en stille, let, maadeholden Kristendom og tilsidst i al Wag sare til Himmelen, det er Verdens Pnglingstanke. Der er en tredie Klasse, en Middelklasse, mener Verden, og til denne Middelklasse haaber den største Del af Menneskene engang at blive regnet.

"Læser! Der gives ingen saadan Middelklasse. Den er et sjæledræbende Selvbedrag. Lad dig ei besnære deraf. Det er et ligesaadaarligt Paasund som Pavens Skjærsild. Det er en Løgn, et Lustslot, et Foster af Indbildningskraften, en tom Drøm. Guds Ord kjender den slet ikke.

"F Noahs Tid var der kun to Slags Mennesker: de, som var i Arken, og de, som var udensor den. Kun to Slags nævnes i Lignelsen om Evangeliets Vod: gode Fiske og raadne. Kun to Slags i Lignelsen om de ti Jomfruer: kloge og daarlige. Kun to Slags i Beretningen om den

yderste Dom: Faarene og Bukkene. Kun to Sider ved Thronen: den høire Side og den venstre. Kun to Steder i Evigheden: Himmelen og Helvede.

"Og paa samme Maade er der kun to Slags Mennester i den synlige Kirke paa Jorden: Lysets eller Guds Børn og Berdens eller Djævelens Børn, omvendte og uomvendte, troende og vantroe, saadanne, som vandrer paa den trange Vei, og saadanne, som vandrer paa den brede, saadanne, som er med Kristus, og saadanne, som er imod ham. Saadanne, som samler med ham, og saadanne, som adspreder, det er Hvede og Nvner. I disse tvende Klasser har man at dele hele den kristne Kirke. Rogen tredie gives der ikke."

Denne haltende og uafgjorte Tilftand, mod hvilken der i disse Ord er advaret, vil lettelig blive befordret ved denne Lære om "Mellemtilstanden", om hvilken de ældre Theologer ganste fort har erklæret: "Hin Middelstand er rentud opdigtet. Thi enten er et Menneske under Synden eller under Naaden, enten er han gjensødt eller ikke. Om et Menneske i en Status medius (Mellemtilstand) ved Skriften intet."

En af de Ting, som især har været benyttede af vor Modpart til at sorsvare denne ubibelste Lære om en Mellemtilstand, er den Omstændighed, at Pontoppidan i det befjendte Spørgsmaal 552, hvor han spørger: "Wen kan alle Mennesser bede paa en Gud behagelig Maade?" svarer: "Nei, ikke de ubodsærdige, hvis Bøn er Gud en Bederstyggelighed, men de, som enten er omvendte eller paa Omvendelsens Vei."

Hellemtilstand. Zeg anser mig for overbevist om, at han itte fører en saadan falst Lære.

Dersom man vil finde ud, om Pontoppidan med dette Svar har villet lære en Mellemtilstand, saa er det nødvendigt at se ester, hvad han ellers lærer om denne Sag.

At han iffe har villet lære en saadan Nellemtilstand, det beviser jeg af følgende Grunde:

- 1) De, som stulde være i denne Mellemtilstand, maatte jo være Mennester, som endnu ikke var gjenfødte. Ru ser vi i Sp. 323, at Pontoppidan spørger: "Er da Hedningernes og de nigjenfødte kristnes Bønner, Almisser og saadanne Svelser egsaa gode Gjerninger?" og at han svarer: "Nei, ikke sande gode for Gud; thi hvad som ikke gaar af Troen, er endogsaa Synd." Heraf ser vi, at Pontoppidan ikke kan anse dem, som han beskriver at være "paa Omvendelsens Bei", for at være uigjenfødte; thi dersom de var nigjenfødte, kunde han efter sin egen Lære ikke sige, at deres Uøn er Gud behagelig.
- 2) F. 550 spørger han: "Hoad er det at bede?" Og han svarer: "Det er at tale enfoldig med Gud i sit Hjerte, udøse sin Begjæring for ham, klage ham sin aandelige og legemlige Trang og af Sjælens inderste Grund med alvorlig Længsel søge noget." Hvorledes kan nu nogen mene, at Pontoppidan skulde ville lære os, at et uigjensødt Menneske, som efter hans egen Lære er aandelig dødt og hverken har et nyt Lys i Forstanden eller en ny Kraft, Lyst og Længsel i Visjen, alligevel skulde kunne "tale enfoldig med Gud i sit Hjerte og udøse sin Begjæring" for den Gud, som han jo endnu ikke sjender og ikke tror paa? Derafslutter jeg, at Pontoppidan med dem, som er paa Omvendelsens Vei, ikke kan mene uigjensødte Mennesser; thi ellers vilde han grovelig modsige sig selv.
- 3) Min tredie Grund er den, at jeg hos Spener, hvem Pontoppidan med saa stor Kjærlighed og Trossab har sulgt, i hans Katekismusprædikener angaaende denne Sag læser sølgende: "Hvem skal bede? Alle Mennesker: thi Vønnen er besalet i det andet Vud. . . . Wen naar vi spørger: hvem kan bede, saa at hans Vøn ogsaa er Gud kjær og behagelig

og bliver bønhørt? da er dette alene det bodfærdige og troende Mennesse. Altsaa vantroe Mennessers Bøn behager ikke Gud Herren, men er ham en Bedersthggelighed, fordi den kommer af et Hjerte, som er urent og ikke Gud hengivent." Spener lærer altsaa, at kun de, som er troende, kan bede paa en Gud behagelig Maade, og jeg tror ikke, at Bontoppidan har villet lære os noget andet. Hølgelig kan han med dem, som er paa Omvendelsens Bei, ikke have ment saadanne, som endnu er vantroe, men maa have ment troende. Da han nu selv lærer, at et Mennesse ikke har Eroen, sørend han er gjensødt, saa maa han ogsaa med dem, som er paa Omvendelsens Bei, mene gjensødte Mennesser.

Wen hvorledes ffal vi da forklare os, at Pontoppidan dog aabendart her gjør en Forskjel mellem dem, som er omvendte, og dem, som er paa Omvendelsens Bei? Derom kan jeg kun sige, at jeg har sorklaret mig det dels af den Frygt, som Pontoppidan havde for, at de kristne skulde tage Naaden sorkængelig og altsor snart slaa sig til No med den Fortrøstning, at de nu var særdige og vel omvendte, og at det derfor ikke havde nogen Nød med dem, — dels sor at bange og bekymrede svage kristne ikke skulde tvile om Bønhørelse, naar de saa, hvor langt de stod tilbage, og syntes, at de ikke havde Frimodished til at sige om sig selv, at de var omvendte.

Han har derfor efter min Mening med dem, som er paa Omvendelsens Bei, villet stildre de endnu ubesæstede og strøbelige kristne, hos hvem det nye Liv endnu var i sin sørste svage Begyndelse, og hos hvem Troen mere aabenbarede sig i den bekymrede Hunger og Tørst og Længsel ester Kristus end i den saste Forsikring om Naaden.

I benne Opfattelse er jeg ogsaa mange Gange bleven bestyrket ved den Erfaring, jeg har gjort som Sjælesørger.

Meget almindelig er det at høre Mennester sige om sig selv: Feg tør not itte sige, at jeg er ombendt—nei, der stal meget til det; men jeg haaber not, at jeg er paa Ombendelsens Bei. Undersøger man saa videre, saa stal man not sinde, at de samme Personer dog siger, at de baade af Hjertet angrer sine Synder og tror og haaber Syndernes Forladelse af Guds Barmhjertighed for Fesu Styld, og at de har et oprigtigt Forsæt under Bøn til Gud at stribe mod sine Synder. Dette er Merterne paa et ombendt Menneste, og naar de siger, at de er paa Ombendelsens Bei, saa mener de altsaa, at der endnu mangler dem meget i at bære saa besæstede, som de burde, og at de bakser mellem Frygt og Haad.

Wedens nu dette kan være ganste oprigtigt og ærligt hos nogle, saa er der igjen ikke saa, som paa denne Maade trøster sig ved at være "paa Omvendelsens Bei", uagtet Sandheden er den, at de ikke er alvorlig bekymrede sor sin Salighed og ikke gjør Alvor af sin Kristendom. For disse er da dette Ord om Omvendelsens Bei blevet en Snare og en salst Trøst netop paa den Maade, som er skildret i det ovensor optagne Stykke fra Lutherstiftelsen.

Denne Opfattelse af Pontoppidans Udtryk "være paa Omvendelsens Bei" er ikke bleven til under denne Strid. Allerede i 1872 har jeg uden Wodsigelse fra nogen Side i et Reserat, der er forelagt Synodemøderne i 1872 ag 73, givet den samme Forklaring af disse Ord, saaledes som Sprogbrugen benytter dem.

En af de Ting, som har forført mange til at opfatte Udtryffet "Ombendelsens Bei" som om derved mentes en Mellemtilstand mellem ambendt og uombendt, er den almindelige Missorstaaelse af Læren om "den forberedende Naade". De har ment, at det stulde være dens Gjerning at sætte det endnu ikke ombendte Menneske istand til at

medvirke til sin Omvendelse ved at ville det gode, bede vaa en Bud behaaelig Maade, længes efter Krifti Retfærdig-Dette stemmer bverfen med Sfriften eller hed og deslige. med vor Rirfes Befiendelie. Til at vise, at heller iffe Vontoppidan bar lært dette i fin "Sandhed til Gudfrngtighed", bør det være not at giøre opmerksom vag, at Vontoppidan jo (Sp. 480) sætter "den Helligaands forekommende og tilberedende Raade" i Modjætning til "den iboende Naade". San lærer altsaa, at de, som endnu er Gjenstand for den forekommende Naade, endnu ikke har den Selliaaand. Efjønt den Helligaand ved Ordet virker paa deres Hierte for at berede sig en Bolig der, saa er han endnu iffe dragen ind der og bor endnn iffe i deres Sierte. hører altjaa endnu ifte Kristus til, som strevet staar Rom. 8, 9. De kjender endnu ifte Gud som sin Jader eller Kristus fom fin Herre (Rom. 8, 15; 1 Ror. 12, 3; 2, 12). er altjaa endnu ikke frigjorte (2 Kor. 3, 17; Rom. 8, 2), omendifiønt de, dersom de ifte har forhindret den Belligaands Overbevisning, er blevne urolige, bange og komne i Nød og Sorg over Synden og vel ogsag har en historisk Rundstab om Frelsen. Men de undflpr dog i sit Sierte den dømmende Gud, indtil det alade Budffab om Guds Riærlighed i Ariftus ved sin guddommelige Araft faar stanjet og draget dem til Gud, og sagledes den Helliggand i og med Evangelium tager Volig i deres Sjerte. saalænge indtil dette ffer, saalænge den Selliggand endnu ikke er dragen ind i deres Hjerte, saalænge de derfor endnu flnr Gud, -- saa længe er de endnu i Sondestanden. er endnu udenfor Buds Rige, om der end, fom Skriften vijer os, er en Gradsforstjel mellem dem og saadanne Siæle, som har modstaget den Helligaands første Overbevisning, idet de kan være mellem dem, om hvem Frelseren siger, at de "er ikke langt fra Guds Rige".

Naar vi har fremholdt det uigjenfødte Mennestes Udygtighed til at medvirke til sin Omvendelse, saa har vi, foruden de før nævnte Indvendinger, atter og atter ogsaa maattet høre den, at Mennesket jo dog maa lade sig omvende og lade sig frelse. Med dette Udtryk drives der et besynderligt Spil, som forhaabentlig for de sleskes vedkommende kommer af Ukyndighed. Othi at drage de Slutninger, som vor Vlodpart gjør, af disse Ord er ganske mod Skristen.

Henneste forstaare de nemlig dette at "lade sig omvende"? De sorstaar det saa, at det nomvendte Menneste, som jo endnu er Guds Fiende, skal holde stille, undertrykke sin Modstand og lade Gud virke paa sig. Men kan det naturlige Menneske dette? Er det en ringe Fordring, som de her gjør til det nigjensødte Menneske? Nei, en saare sterk Fordring stiller de her til det Menneske Vilje, som ester Guds Ord dog endnu er udygtigt til det gode. Da Menneske endnu ikke er gjensødt, saa er der hverken et nyt Lys i hans Forstand eller en ny Lyst og Kraft i hans Vilje. Medens han (hvis han ikke har trodset Loven) ved Loven er bragt i Kød og Angst, saa er han dog endnu siendsk sindet mod Gud; thi han tror jo endnu ikke. Der er endnu kun det gamle Mørke og den aandelige Udygtighed, og dog

<sup>10</sup> De beraaber sig paa 2 Kor. 5, 20: "Lader eder forlige med Gud", og Np. Gj. 2, 40: "Lader eder frelse fra denne vanartige Slegt", og disse Ord: "lader eder", truffes med rigtig store Bogstaver, forat Læserne stal lægge sig vel paa Hjerte, at saa har St. Kaulus og St. Ketrus sagt. De fortæller imidlertid ikke Læserne, at netop disse Ord: "lader eder", egentlig ikke er sagte hverken af Kaulus eller Ketrus. Disse to Ord staar nemlig ikke i Grundtessten. Nøigagtig oversat staar der: "Bliver forligte med Gud", "bliver frelste fra denne vanartige Slegt". Dette har Oversætteren syntes ikke var godt Sprog og har dersor brugt lidtrykset: lader eder forslige og frelse.

ffal han undertrykke sin egen Natur, overvinde sig selv ved at opgive sin Modstand, overgive sig til Gud og saaledes "tillade" den Helligaand at udsøre sin Gjerning, og dette altsammen sørend han endnu er omvendt til Gud. En saadan Vilje-Anstrengelse sordrer de af den, hvis Vilje endnu er død til det gode. Der maatte da ogsaa være Strid mellem Nanden og Rjødet hos det Menneske, i hvis Hjerte der dog endnu ingen Nand er, men bare Kjød.

Dette er en fuldstændig Misforstagelse af den Lære, at Menneskets Vilje forholder sig bassiv (lidende) i Omvendelsen. Dette betyder nemlig ikke, at Viljen er stille og lydig. Beller ikke betyder det, at den hensætter sig i en hvilende og ubirksom Tilstand. Nei, dette at vor Vilje i Omvendelfen er passiv og lidende, betyder, at den uigjenfødte Vilje iffe selv virker noget af det, som hører til Omvendelsen, men at den bliver paavirket af Gud ved Ordet. den gamle Vilje, der er, som den var; men Gud virker paa den, sag der kommer en ny Lyst ind i den. Gud tvinger iffe Mennestet til-noget, heller iffe til at være uvirksom. Men ved de evangelisse Forjættelser, deriblandt ogsaa ved de lokkende og indbydende Ord: "lader eder frelse, lader eder forlige", fremkalder han hos den beknmrede og bange Spnder i den endnu moditræbende Vilie en np og forben ukiendt Lust og Længsel efter at Inde Gud og tro pag Kristus og faa Del i det forjættede gode. Den, som fremkalder og alene virker denne nye Lyst, det er Gud, og Midlet er

<sup>11</sup> Der har været gjort opmerksom paa, at en, som underskafter sig en legemlig Operation, vistnok er passiv og stille under Lægens Hand, men dog i en anden Hensende virkssom, idet det koster ham den største Vilse-Anstrengelse netop at være stille. Saaledes synes det, at vor Modpart tænker sig det at være passiv i Omvendelsen. Men dette vilke alksaa være at tilskrive Mennesset en meget stor og vigtig Medvirkssomhed i Omvendelsens Istandbringelse.

Evangeliet, og benne Guds Gjerning et det, som ogsaa kaldes Dragelsen, der virker ved hine guddommelige, kjærlige og lokkende Indbydelser. Dragelsens Virkning er alksaa Gjensødelsen, d. e. Stabelsen af den nye Lyst og Kraft i Viljen. Denne nye Lyst overvinder da i Wenneskehjertet den gamle Wodstand mod Gud, som hidtil har havt Wagten.

Aftedenfor denne bibelife og derfor lutherste Lære, at Mennestet selv er ude af Stand til at medvirke til fin Omvendelse, og at den virkes af Gud alene, sætter nu vor Modpart den, at det uigjenfødte Menneste ved den forberedende Naade sættes vaa Valgets Standvunkt. Uden at fastholde Guds Ord om det naturlige Mennestes fuldkomne Udnatiahed til at ville det gode tilstriver de Mennestet selv Afgjørelsen og lægger saaledes netop Hovedsagen i Mennestets egen Haand. De lærer, at Gud ved den forberedende Naade giver visse Kræfter. Dermed er endnu ingen Ombendelse steet. oa Sagen staar uafgjort. Ru stal det uomvendte Mennestes Vilje selv afgjøre og vælge, om det vil bruge disse Kræfter paa den rette Maade. Dette Bala, som er Sovedsagen. denne rette Brug af Kræfterne, den maa Mennestet altsaa "Icage til af sit eget". Det ser ub. som om de tænkte sig Mennesket hensat med det samme Valg for sig, som var forelagt Adam og Eva før Syndefaldet, enten at adlyde eller ikke. Et sørgeligt Ubekjendtskab til den syndige Mennestenatur aabenbarer sig i denne Lære-Fremstilling. Prøve, som Mennestet i Uffyldighedsstanden ikke bestod, den ffal det faldne Menneste nu bestaa! Den Brøve, som Mennestet itte bestod, da det endnu havde en klar Forstand i guddommelige Ting og en hellig og ren Vilje, den stal nu den faldne Mennestesjæl med fin formørtede Forstand og sin vanhellige Bilje bestaa! Bel maa vi tænke vaa hine Ord i den augsburaste Konfessions Apologi (tyste Tekst), at "fromme Hierter og kriftelige Samvittigheder vilde ikke for tusinde Verdener, at deres Frelse stulde komme an paa dem selv".

Der er en gammel Lærer, som mere end de fleste andre har gjort sig Umga for at indskjærve Menneskene, hvor høist nødvendigt det er, at de omvender sig, og vist dem af Guds Ord, hvori en sand Omvendelse bestaar, hvorledes den gaar for sig, hvorledes Mennestene forholder sig deri, hvad der foregaar i et Mennessehierte ved Omvendelsen, hvorledes det ydmyges og igjen ophøies, og hvilken afgjort Grundforifiel der er pag en sand troende fristen og et Verdens Ingen vil sige om ham, som de siger om os, at han vil gjøre Mennestene iløve eller dysje dem i Søvn og faa dem til at lægge Hænderne i Skjødet og flaa sig til Ro med ren Lære. Jeg mener Johann Arnd i hans Bøger om den sande Kristendom. Hoad siger da han om de her omhandlede Sager? Hvad lærer han, at det uomvendte Menneste kan giøre for at medvirke til sin Ombendelse ved at ville eller vælge det gode o. s. v.? Johann Arnd ffriver faaledes:

"Se nu, kjære Wenneske, hvad du er, og hvad du formaar. Hvad har du kunnet gjøre til din Opreisning og til din fordærvede Naturs Fornyelse? Aldeles intet. Ligesom du ikke kunde gjøre noget til din legemlige Fødsel og ikke skabe dig selv, saaledes kan du heller ikke gjøre noget til din nye Kødsel. Fordærve, miste og dræbe dig selv kan du vel, men sornye, opreise, helbrede, retsærdiggjøre og levendegjøre dig selv kan du ikke. Hvad kunde du gjøre dertil, at Gud blev Menneske? Aldeles intet. Alksaa har du overalt intet at tilskrive dig selv eller dine egne Kræster. Ja, jo mere et Menneske tilskriver sin egen Bilje, Krast og Fornue, desto mere hindrer det sig selv i at annamme Guds Naade og sin fordærvede Naturs Fornyelse. Derfor maa du ganske afdø fra dine egne Kræster og din egen Formue,

din egen Visdom, din egen Vilje, din egen Kjærlighed, og du maa lade Gud alene virke alt i dig; ja, der maa ikke bære noget i dig, som kan hindre eller modstaa Guds Vilje og Verk.

"Og saalænge du ikke vil gjøre det, og saalænge du ikke sorholder dig ganske lidende, saaledes at Gud alene gjør og virker alt i dig, men du lider ham og hans Verk i dig: saa længe hindrer du Gud i at forene sig med din Sjæl, sornhe sit Billede i dig og sorbedre din sordærvede Natur; din egen Vilje, egen Kjærlighed, egen Ære, egen Visdom og alt, hvad du tilskriver dig selv, det hindrer Gud, saa at han ikke kan virke alting alene i dig uden Hindring; thi Menneskes Vilje sordærver Menneskes silje sordærver Menneskes selse mere og mere, men Guds Vilje sorbedrer det stedse mere og mere.

"Caenvilien er intet andet end Affald fra Gud: dette Fald er vel let og lystigt, men Opreisningen sur, bitter og vanstelig, ja umulig for alle Stabninger; thi Mennestet kan ikke af fig selv. staa op igjen og formaar ikke at hjælpe fia felv hverken med Vilje eller Gjerning. Viljen er fangen. Gjerningerne er døde. Kriftus alene maa hjælpe baade til Begyndelsen, Fremgangen og Enden. San viser dig, ja han giver dig to Midler, Lov og Evangelium, Omvendelse og Syndernes Forladelse. Bed Loven maa du først dø med Rriftus, ved sand Anger og Sorg opofre din Vilje, blive til intet i dig selv og alene overlade dig til Kristus. Saa kommer da Guds Naade og Syndernes Forladelse ved Evangeliet og gjør denne døde levende ved Troen. kan ingen blive omvendt eller stag op ved sin egen Kraft og Formue; thi man maa jo hade, forneate og miste sia selv, blive til intet og dø i sig selv, haabe og bie paa Gud alene og leve af hans Naade.

"Men dette Had, denne Selvfornegtelse og aandelige Død beror heller ikke paa vor Vilje og Formue; ellers stod det til den, som vil, og til den, som løber, men iffe til Guds Misfundhed (Rom. 9, 16). Derfor maa Gud selv virke alt dette i 08 ved sin auddommeliae Naade oa sin Aands Araft, og altsag er og bliver vor Retsærdiggiørelse alene i Guds Saand som en Guds Gierning og Gave og ikke i Skabningens Magt. Thi af os felv er vi vore egne værste og største Fiender og mag vel bede om, at Gud vil fri os fra os selv og gansfe og aldeles borttage, bvad vort er, og give of, hvad hans er. Thi af vore eane Aræfter kan vi intet godt gjøre, hvis iffe Gud selv ved fin Raade endogsaa efter vor Onwendelse virker det i of. San er Riærlighed og mag virke den i os: han er Barmhiertighed og mag virfe den i os, og sagledes om alt godt, som vi stal giøre. Saa hiælper nu Kristus ber alene; Mennestehjælp er ber til ingen Nytte." (Johan Arnds "Sande Kriftendom." Bergen 1868. Tredie Oplag. B. 2 Rap. 6 S. 180 fla.)

Ganste i Modsætning hertil lærer nu vor Modpart, at det er Mennestet selv, det kommer an paa, idet Gud retter sig efter Mennestets Forhold. Wennestets frie Vilje afgjør Sagen. De lærer, at "naar Gud ved sig Ord og sin Aand virker paa Mennestet for at omvende det, saa vil Mennestets Omvendelse ashænge af dets eget Valg, af det Forhold, hvori det sætter sig til Guds Raades Paavirkning" (Synodalberetn. 1884 S. 106). Prof. Schmidt siger, at "naar der spørges, om det ikke i nogen Hensende kommer an paa Mennestet og dets eget personlige frie Forhold og Valg, hvorvidt det kan blive frelst ved Guds Raade, da sparer jeg, at det visselig kommer meget an derpaa, saa meget, at Ansvaret for Udsaldet, enten Frelse eller Ikke Frelse, hviler paa det ved Guds Raade kaldede Menneste" (Kollokviet i La Crosse S. 130; sml. S. 68).

At Ansvaret for Ike-Frelse, d. e. Fordømmelse, hviler paa Wennestet, det er rigtigt. Zeg har ovenfor paavist hvorfor. Men at Ansvaret for Frelse hviler paa Mennesset selv, det er en Branglære, som jeg ikke havde tænkt at skulle høre i den norske Synode. Skristen siger: "Det staar ikke til den, som vil". Hele den gamle lutherske Kirke lærer derfor, som Johann Arnd ovensor, at det beror ikke paa vor Bilje. Bor Modpart derimod siger: Jo, det er netop vor Bilje, det beror paa, det er vor Bilje og vort Balg, som afgjør Sagen.

Naar vi tilsidst efter alt dette har paavist, at Forstjellen mellem dem og os er den, at efter deres Lære maa Mennestet for at blive frelst lægge noget til af sit eget, sa siger de, at dette kun er en Beskyldning, og at vi ikke har bevist det.<sup>12</sup>

<sup>12</sup> Som et Efsempel paa, hvorledes Prof. Schmidt møder vore Beviser, stal jeg anføre følgende:

Prof. Schmidt havde i "Lutherste Lidnesbyrd" i 1883 S. 252 bl. a. strevet: "Den" (Salighedsbeflutningen) "maa bestragtes som fattet efter Guds Forudviden om, hvad de kalbede i Naadens Tid kommer til at giøre ligeoversor Guds omvensbende, gjenfødende og opholdende Naade."

Ligeledes S. 252 og 253: "Forsaavidt denne Saligheds bestutning sattes om enkelte bestemte Versoner, før de er til, ja før Berdens Grundvold blev lagt, maa den altsaa staa i et underordnet Forhold til Guds Forudviden om, hvad de kalbede gjør eller iste gjør i Naadetiden ligeoversor Guds saligsgiørende Naade."

Ligeledes S. 251, at Gud i Ubwalgelsen "san efter eller rettede sig efter, hvorledes disse Personer vilde forholde sig ligeoversor Naadens Midler".

J Anledning af alt dette spurgte jeg ved Konferensen i Decorah 1884 (som Protokollen viser): "Er Prof. Schmidt rede til at sorkaste den Lære, at Saligheden ashænger af Guds Forudviden om Mennestets Forhold, og at det, som Mennestene i Naadetiden gjør eller itke gjør ligeoversor Guds kalbende Naade, har været bestemmende sor Guds evige Saligshedsbessutning?"

Dertil fvarede Brof. Schmidt: "Roren bar ingen Ret til

Nu er det vistnot itse muligt at saa den til at se, som vil lusse Sinene til, og der er mange, som gjør dette. Wen der er ogsaa mange, som har indseet, at vi har bevist, hvad vi har sagt, og vi haaber, at der endnu vil blive mange slere. Zeg stal dersor her endnu en Gang bevise, at vor Wodpart virtelig lærer, at Wennesset maa lægge noget til af sit eget sor at blive frelst og saaledes sor en Del bliver sin egen Frelser.

De lærer, som ovenfor vaavist af deres eane Ord, at Gud giver Mennestet nogle Kræfter, ibet han kalder dem. Dette at Gud giver disse Kræfter, er efter deres Lære endnu ikke Omvendelsen; thi mange af dem, som Gud giver disse Kræfter til, bliver dog aldrig omvendte. Det kommer nemlia an vaa, om disse Kræfter bliver ret brugte. Svorledes er det da med denne rette Brug, hvor kommer den fra. sag at der kan ste Ombendelse? Derom lærer Bast. Muus os, at "Omvendelsen afhænger af vort eget Balg", og Prof. Schmidt, at "det kommer an baa Mennesket og dets eget personlig frie Forhold og Balg, hvorvidt det kan blive frelst ved Guds Naade". Aræfterne er fra Gud. Men hvem stal sætte disse Kræfter i Bebægelse? Hvem er det, som giør og virker, at de bliver ret benyttede? Spem udretter altsaa det, som her bliver Hovedsagen? Det bliver Mennestet selv. Dette maa Mennestet lægge til af sit eget. Alt det andet var fra Gud, men dette (som dog er det afgjørende), det er altsaa efter deres Lære af Mennestet.

Saa spørger man os da: Wen J Missouriere, lærer J da iffe ogsaa, at Wennestet maa annamme Naaden, og at Gud i Kalbet giver Kraft til at annamme den? Jo,

at spørge mig berom; han har først det at bebise, at jeg har lært det. Jeg har albrig lært eller sagt noget sadant." (Se Prot. over Prestesons. Forh. for 1884 S. 108.)

ganste vist; men vi lærer mere end dette. Bi lærer, at Gud oasaa er den, som af sin Naade virker i os, at vi bruger denne Kraft ret, saa at vi virkelig annammer Raaden. Bi tror efter Skriften, at der ingen Forstjel er imellem de Udtruk, at Gud omvender os, og at vi omvender os; thi han er den, som virker, at vi omvender os. Vi tror, at naar et Menneste ombender sig, saa bestemmer det sig dertil frivillia. Ombendelsen ster altsaa ikke Mennesket uafvidende, heller iffe mod dets Vilje, heller iffe ligesom ved et plubseligt Ank. Men vi lærer tillige, at Gud er den. som ved fit mægtige Ord virker i Mennesket, at det baade vælger og vil dette. Bi lærer, at Gud ved fit Ord leder og bøier og bevæger vor Vilje, saa at vi fatter hin salige Denne Afgiørelse giver vi altsaa Gud alene Beslutnina. Weren for. Bi tilstriver ham alene Afgiørelsen, og bet giør vi, fordi Sfriften giør bet. Det læres ogsaa i den augsburgste Konfession og i den 2den og 11te Artikel af Ronfordieformelen.

Vi lærer altsaa, at Gud afgiør benne Sag, og at vor Frelse staar alene i Guds Haand. Vor Modpart lærer, at Mennesset selv afgiør benne Sag, hvilset er det samme som, at Frelsen staar i deres egen Haand. Om de tusinde Sange gjentager de Ord, at "Arasten er af Gud", saa kan det her ikse hjælpe dem noget; thi de giver Mennesset Eren sor den rette Brug af Arasten og saaledes for Afgiørelsen. Altsaa Afgiørelsen, Brugen af Aræsterne, Valget — dette maa Mennesset lægge til af sit eget. Æren sor Udsalbet deler altsaa Mennesset med Gud.

Men Striften lærer, at Gud er den, som virker i os baade at ville og at udrette efter fit Belbehag.

Svorhen alt bette fører, har Past. Wuus selv vist os, idet han i "Luth. Vidn." for 1886 Side 117 figer, at det er en rigtig Bekjendelse "om en sagde, at han byggede fit Saab om Salighed berbag, at han havde ladet fig indlede i Saliggiørelsens Orden, og at hans Forhold i denne Senseende havde været, som det burde". Om dette Slags Bekiendelse har han den Fripostighed at paastaa, at det er en Bekjendelse, "som baade Forfatterne af den belliae Strift og Masser af kristne har aflagt". Altsaa derpaa, at deres Korhold i Senseende til Saliggiørelsens Orden har været, som det burde, lærer vor Modpart Folket at byage sit Saligheds Saab; derpaa altsaa, at de har brugt Naademidlerne saaledes, som de burde bruge dem, at de bar angret fine Synder saaledes, som de burde angre dem, at de har troet pag Kristus saaledes, som de burde tro pag ham, bedet saaledes, som de burde bede o. s. v. Baa dette vil de, at vi sfal byage vort Saligheds Saab! Mon det iffe her stal stadsæstes, hvad St. Baulus siger i 2 Tim. 3, 9: "Deres Galenstab stal blive aabenbar for alle, ligefom hines blev"?

Dersom en tror, at denne i Guds Kirke saa oste forkastede spnergistiske Lære om Valgets Standpunkt er ret, saa er det vistnok en sørgelig og farlig Vildsarelse; men det er dog forsaavidt ærligt, at man bekjender, hvad man tror, om det er aldrig saa galt. Men at give denne Lære ud for luthersk, det er enten grov Uvidenhed eller ligesrem Svindel.

Den lutherste Kirkes Hovedlære, at vi retsærdiggjøres af Naade ved Troen uden Lovens Gjerninger, bliver ved benne Lære angreben i sin inderste Rod.

Maatte dog vor Modpart se og erkjende, at de har saret vild, og at de har syndet i sine Angreb paa os! Det er mennesteligt at seile, men det er Gud behageligt at erkjende det. Guds Ord vil dog beholde Ret.

## Kan og hør en Christen være vis paa stu Salighed?

Det kunde sones underligt at fremsætte dette Spørgsmaal, og det kunde synes overflødigt at bruge manae Ord til at besvare det. Det kunde synes nok at henvise til vor Troesbekiendelse, hvor vi i den tredie Artikel sige, at vi tro det evige Liv, og til Forklaringen af denne Artikel i vor lille Katechismus, hvor vi fige: Jeg tror . . ., at den Sellig Aand fal fætte mig med alle dem, som tro, til det ebige Liv, eller til et af de mange Steder i den Hellige Strift, hvor Gud har lovet at giøre dem salige, som tro paa Jesum Christum. Naar jeg alligevel her vil forsøge at behandle Spørgsmaalet udførligere, saa har jeg dertil flere Grunde, baade almindelige og særegne. Dels er der Mange, som mene, at de ere visse bag sin Salighed, men som bedrage sig selv og derfor trænge til Advarsel, dels er der Mange, som gierne vilde bære visse pag sin Salighed. men som ikke tør være det og derfor trænge til Opmuntring, dels endelig er Spørgsmaglet i den seneste Tid blevet Gienstand for Strid iblandt os, en Strid der staar i ngieste Forbindelse med eller rettere er en Del af den Strid, der er udbrudt angagende Læren om Naadevalget.

Dersom man under Behandlingen af denne Sag vil undgaa Missorstaaelse og bevares fra Vildsarelser baade til Høire og Venstre, da er der visse Sandheder, som maa forudstiffes, og som man strengt maa fastholde og altid have for Sie.

1. For det Første maa vi fastholde, at naar der svørges om vor endelige Saliahed, sag kan der ikke være Tale om nogen sagfaldet absolut Vished, dersom Ordet "absolut" bruges i fin rette Betydning. Men ber er despærre Sprogbrugen forvirrende, idet "absolut" ofte (men iffe rigtiat) bruges i Betydning af "ganste og aldeles", "fuldkommen" eller deslige. I denne Betydning tage vi ber ikke Ordet: thi, som vi siden stal se, kan og bør en Troende være ganske og albeles og fuldkommen vis pag fin Salighed. er nemlig i sig selv et suberlativt Begreb: er Bisheden iffe en fuldkommen Bished, saa er den ikke Bished, men kun en mere eller mindre grundet Kormodning. Men absolut betyder her uafhængig, ubunden, som ikke er bestemt ved noget Andet. Saaledes kan et Menneske være absolut vis vaa, at han er til, og vaa det, som han fornemmer med fine Sandser, fer med fine Dine o. f. b., frembeles baa bet, ber kan "bemonstreres", de saakaldte mathematiske Sandheder, at 1 og 1 er 2 ofb.

En absolut Bished er altsaa en Bished, som vi have i og sor sig, og som ikke er afhængig af eller bunden til noget Andet. Om den bruges almindelig Udtrykket "jeg ved". En saadan ubunden Bished, absolut Bished i denne Forstand, kan en Troende ikke have om sin Salighed. Det kan Gud alene. Den Bished, som her er Tale om, er sor det Første en Troesvished, der altsaa kun kan være, hvor Troen er. Bi komme altsaa til en saadan Bished ved Hjælp af et andet Organ, en anden Evne end den, hvormed vi komme til Bished om det, som vi pleie at sige, at vi vide. Dernæste er Troens Bished ikke absolut af den Grund, at den er bunden til Guds Ord og til den Orden og Bei, som Gud har sorordnet til Saligheden. Men, som sør sagt, af alt

- bette følger ikke, at Troesvisheben er svagere end den absolute Bished. Tro er Bished, og den Hellige Skrift bruger oftere Udtrykket "vi vide" om det, som vi tro eller vi haabe, f. Ex. 1 Joh. 3, 3; 5, 13; 2 Cor. 4, 14; 5, 1 osv.
- 2. Dernæft maa vi fastholde, at da Bisheden om Saligbed er en Troens Vished, sag kan kun den have den, der virkelig er Troende. Ingen Uomvendt altsaa, ingen Sukler. ingen Navnchriften, Ingen, der blot har den historiste Tro, kan have den. Vistnok vil mange Saadanne indbilde sig at pære visse vaa Saliaheden (Matth. 7, 21, 22); det synes ofte, som om de mene, at der ikke skal Andet til for at blive salig end at høre til en Menighed. leve nogenlunde stiffelig og sag de. Men deres Bished er, ligesom deres Tro, fun en Andbildning; thi deres Tro har ikke de Mærker, som i det nne Testament gives vaa Troen. De, som ikke søge Saliabeden, have intet Loste om at finde den, heller ikke be, der søge den paa andre Beie end paa den, som Gud har anvist os; men hvor ingen Forjættelse er, der kan heller ingen sand Tro bære, og hvor Troen er død, der kan Troens Bished kun være syndig Sikkerhed. Af samme Grund kan beller ikke de have nogen Troens Bished om Salighed, der have en anden Grund for sin Tro end Christus og Guds Løfter formedelst Bam. Da deres Tro ingen Grund har, saa vil deres Vished heller iffe have nogen uden i deres egen Indbildning.
- 3. For det Tredie maa vi fastholde, at her tales ifte om en Bished, som alle Troende nødvendigt maa have i samme. Grad, eller som alle Troende nødvendigt maa føle hos sig, saa at de, naar de ifte gjorde dette, maatte slutte, at de ifte hadde den rette Tro. Naar der spørges, om vi kan og bør have Troesvished om en Ting, saa spørge vi egentlig ifte om Graden eller Styrken i Troen. Troens Styrke, vide vi, kan være sorskjellig, uden at derved Troens

Bæsen forandres. Spørasmaalet er altsaa egentlig, om vi kan og bør have Tro i dette Stuffe. Erkjende vi dette, sag følger det af sig selv, at vi kan og bør have Bished, thi Troen er efter sin Natur og sit Bæsen en fast Overbevisning. Dette kan den være, om den end er svag, sag at den iffe føles som Bished, naar den kun er sand og oprigtig. Dersom Troen ikke er en fast Operbebisning, sag er den iffe nogen Tro, men kun en Iss Tanke. Sagledes bruges ofte i daglig Tale Ordet "at tro" om Ting, som man kun har en Formening om, hvorfor man jo stundom hører En sige: Seg tror det, men kan hænde jeg tager feil. er ikke Tro i Ordets bibelske Betydning. "Reg vilde ønske". siger Luther, "at Ordet Tro enten ikke var saa almindeligt, eller at det fik beholde fin rette Betydning og Brug, saa at man kaldte Troen det, at En er ganske vis og uden nogen Tvivl om Lingen. . . . Derfor kalder ogsaa Skriften Troen baa Hebraiff Emuna, og Baulus falder den Bleroforia, d. e., at et Hjerte er ganste vis og ingen Tvivl har vaa Ordet. Men dertil hører da den Bellig Aand, der bereder Hierterne, saa som Psalmisten bekiender (Ps. 51, 12): 'Gud, skab i mig et rent Hierte, og forny en stadig Aand inden i mig'. Af, siger han, jeg vilde gjerne have en Nand, som ikke tvivlede eller vaklede, men frit ud kunde sige: Reg ved ingen Ting, som jeg er vis vag uden dit Ord alene. Der bekjender han ligefrem, at Troen iffe er en Indbildning, som af sig selb vorer i vort Sierte, thi han siger: 'Skab ben i mig' osv. . . . Riære, det er ikke en saadan Sag, som man paa en Gang faar udlært. Jeg er nu en gammel Doctor, har prædifet, sfrevet og lært meget derom og kan det dog endnu Sea kan ingen Bei komme med det. Sar jeg idag lært et godt lidet Styffe, saa vil det vel hænde, at jeg imoraen har glemt det igjen. Det giør vort Kiød og Blod, som ikke kan krybe saa dybt ind i Ordet og skjule sig, at

det vilde dø paa det, saaledes som det jo dog skulde være og maa være." (Balch XII, 2082.) Hører altsaa Bisheden til Troens Bæsen, saa er det saa langtska en Formastelse at have den eller at tragte ester den, at det meget mere er Synd, at vi ikke have den, thi det er Synd, at vi ere skrøbelige og svage i Troen.

4. Fremdeles maa vi erindre, at Tro og Saab i den bibelste Betydning itte ere saaledes forstjellige, at Troen er stærkere og Saabet svagere. Man bruger ofte Ordet "Saab" saaledes, at man derved vil udtryffe Noget, som er ringere eller svagere end Tro. Mangen En vilde saaledes f. Er., naar han blev svurgt: Tror du, at du skal blive falia? iffe gierne vove at fige: Sa, jeg tror det, men vilde maaffe ikke tage i Betænkning at sige: Zeg haaber det, som om dermed var saat noget Mindre. Denne Sprogbrug har ingen Grund i den Hellige Strift. Den dristelige Tro og det driftelige Saab ere der ganste sideordnede. ffiellen er dels den, at Saabet fornemmelig har fremtidige Goder til sin Gjenstand, medens Troens Gjenstand er forbigangne Ting ligesagbelsom nærbærende og tilkommende. Dernæst er Forstiellen den, at medens Troen er Hiertets Tilstemning til Ordet og Tilegnelse af den Forjættelse, som det indeholder, saa er Haabet Hjertets faste Forventning af de Goder, som i Ordet ere lovede. Tro og Saab ere berfor uabstillelige. Medens Troen tror Ordet, forventer Haabet det Gode, som Ordet lover. De gaa ved Siden af hinanden, og hvor inderligt de ere forbundne, sees blandt Andet of den Forklaring, som i Ebr. 11, 1 gives of Troen, at den "er en Bestandighed i det, som haabes, en fast Overbevisning om det, som ikke sees". Ligesom de Christne ere faldte til én Tro, saaledes ere de og faldte til ét Haab (Eph. 4, 4, 5), og ligesom vi bekjende, at vi tro det evige Liv, saa bekjende vi og, at vi "haabe det evige Liv, hvilket

Gud, som ikke lyber, haber lobet fra evige Tider" (Tit. 1, 2). Den bersor, som ved Jesum Christum har Adgang sormedelst Troen til Guds Naade, han roser sig og af Haab om Herslighed hos Gud, og Haabet bestjæmmer ikke. Se Rom. 5, 1–5.

- 5. Dernæft maa vi fastholde, at der ingen Forstell er paa at være vis paa sin Salighed og at være vis paa sin Udvælgelse. Det kunde maasse hænde, at en Troende itse havde hørt Noget om Udvælgelsen eller itse sorstod Noget af denne Lære, men det vilde dog itse sorandre Sagen; thi disse to Begreber, at blive salig og at være udvalgt, komme dog med Hensin til Virkningen ud paa det Samme. Hver eneste Sjæl af de Udvalgte bliver salig, og Ingen uden de Udvalgte (Matth. 24, 24; Rom. 8, 30. 33). At være udvalgt og at blive salig er altsaa det Samme, og tror En, at han stal blive salig, saa er det det Samme som, at han tror, han er udvalgt.
- 6. Endelig mag vi være overbevist om, at Visheden om Salighed kan vi ikke komme til ved at gruble over eller "ville udforste den auddommelige Forudbestemmelses hemmelige, forborgne Dub". Den, som vil begunde med dette, vil komme enten til Kormastelse eller til Kortvivlelse, men ikke til nogen Troens Vished om sin Salighed. Den derimod, som efter Luthers Raad og efter Concordieformelens Beiledning vil følge St. Paulus i hans Udvikling af Guds evige Raadslutning, saaledes som denne er fremstillet sor os gjennem Romerbrevet, han vil ved Guds Naade gjennem Evangeliet lære at gjøre den samme Slutning, som Paulus gjør, naar han i Rom. 8, 31 udraaber: "Hvad stulle vi da hertil sige? Er Gud for 08, hvo kan da være imod 08?" Og naar han staar ligeoverfor den uudgrundelige Hemmeligbed i Guds Raadslutning, vil han ogsag gjentage Apostelens Ord: "O Rigdoms Dyb baade paa Guds Visdom og Kund-

stab! hvor uransagelige ere Hans Beie og Hans Domme usporlige! Thi hvo haver kjendt Herrens Sind? Eller hvo var Hans Raadgiver? Eller hvo gav Ham Noget tilforn, at det igjen skulde betales ham?" Rom. 11.

"Thi vi maa her meget nøie stjelne mellem det, som er aabenbaret herom i Guds Ord, og det, som ikke er aabenbaret." Gud har i Christus aabenbaret os Alt, hvad vi tiltrænge til vor Forvisning om Salighed, men Meget af sit hemmelige Raad har han fortiet og stjult. Dette skal vi ikke gruble over, og "benne Paamindelse er i høieste Grad sornøden. Thi med Sligt har vor Nysgjerrighed altid mere Lyst til at besatte sig end med det, som Gud derom har aabenbaret i sit Ord, sordi vi ikke kunne saa det til at passe sammen, hvilket heller ikke er os besalet at gjøre". (Concsem. S. 423.)

## I.

Efter disse indledende Bemærkninger ville vi nu gjøre os Rede for, om en troende Christen kan og bør være vis paa sin Salighed. Derom sinde vi da, som sør sagt, sor det Første en udtrykkelig Bekjendelse i vor tredie Troesartikel, hvor vi sige: Zeg tror det evige Liv.

Bed ethvert Led i alle Troens Artikler giælder det, at kun da er vor Tro en sand christelig Tro, naar vi i Sandhed kan tilsøie de Ord "for mig" og saaledes levende tilegne os det, som vi bekjende Troen paa. Saaledes er det da ogsaa ved dette Led; ja ved dette Led, der angiver det sidske Maal for vor Tro, er det ogsaa af saa meget mere iøinefaldende Betydning, at vi tilegne os det, som ligger deri, som alle de andre Led ere til ingen Nytte, dersom ikke dette kommer til; thi alle de andre sigte jo hen til dette og ere givne netop for dette Leds Skyld. "Derfor skal de, som

tro paa Christum, være visse paa den evige Herlighed og tilligemed alle Stabninger sutse og bede, at Gud vil ile med at komme med den salige Dag, da vort Haab skal opsyldes, og just derfor har Gud i Fadervor besalet os at bede: Tilkomme dit Rige; thi vi ere ikke døbte til dette nærværende Liv, høre heller ikke derfor Evangeliet, men Alt sigter til det evige Liv."

"Haabe vi alene paa Christum i dette Liv, da ere vi de elendigste blandt alle Mennester." (1 Cor. 15.) Men hvorledes kan en Christen have Vished for sin Salighed, eller, med andre Ord, for at han skal blive opholdt i den sande og levende Tro indtil Enden? Han skal tro det. "Hele det Liv, som en rettroende Christen sører ester Daaben, er intet Andet end en Venten paa Aabendarelsen af den Salighed, som han allerede har. Han den visselig hel, men dog skjult i Troen." (1 Joh. 3, 2.)<sup>2</sup>

Han ffal tro bet, d. e. han ffal hdmygt og barnligt forlade sig paa de Løster, som Gud netop derom har givet ham. Disse Løster ere fastere end Himmel og Jord og ere givne netop dersor, at vi stal tro dem, have en sast Overbevisning om, at Han vil opsylde dem til Trods sor Djævelen, Verden og vort eget Kjød.

I os selv ere vi afmægtige. Bi kan hverken tro Gud eller gjøre noget Andet, Ham behageligt. "Gud er den, som virker i os baade at ville og at udrette efter sit Belbehag" (Phil. 2, 13), og som gjør os skilkede til al god Gjerning, saa at vi gjøre Hans Ville, og Han virker i os det, som ere velbehageligt sor Ham selv ved Jesum Christum" (Ebr. 13, 21).

Hoad har da vor himmelste Fader lovet at gjøre for os og virke i os? Han har lovet os, som sorvente den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luther, Walch XII, 969. <sup>2</sup> Luther XII, 183.

Herres Jesu Christi Aabenbarelse, at "Han vil besæste os indtil Enden, saa at vi stal være ustrasselige paa vor Herres Jesu Christi Dag", og til hderligere Forsikring har han mindet os om, at "Han er trosast, ved hvem vi ere kaldede til Hans Søns, Jesu Christi, vor Herres Samfund" (1 Cor. 1, 8. 9).

San har forsikret os om, at San, "fordi San er trosast, ikke skal lade os fristes over vor Formue, men skal gjøre baade Fristelsen og dens Udgang saa, at vi det kunne taale" (1 Cor. 10, 13). San har sagt, at fordi "San er trosast, vil San styrke og bevare os fra det Onde" (2 Thess. 3, 3). San vil, at vi skal være "fuldelig forsikret om dette, at San, som begyndte en god Gjerning i os, vil suldsøre den indtil Fesu Christi Dag" (Phil. 1, 6). "Thi Naadegaverne og sit Kald fortryder Gud ikke" (Rom. 11, 29), og "San har kaldet os, der en kort Tid lide, til sin evige Gerlighed i Christo Fesu" (1 Pet. 5, 10).

Vor Herre Refus vil iffe, at vore Hierter stal forfærdes. men at vi stal tro paa Gud og tro paa Ham. Derfor har San sagt: "I min Kaders Sus ere mange Bærelser. . . . Jeg gaar bort at berede Eder Sted; og naar jeg er gaaen bort og faar beredt Eder Sted, kommer jeg igjen og vil tage Eder til mig, at, hvor jeg er, stal og 3 være" (30h. 14, 1-3). Han har lovet of en anden Talsmand, den Hellig Aand, at "Han stal blive hos os evindelig" (Joh. 14, 16), og Han har sagt: "Jeg lever, og I skal leve" (B. 19). I fin appersteprestelige Bon beder San, at Gud vil "bevare of fra det Onde", og siger: "Kader, jeg vil, at de, som du haver givet mig, sfal og være hos mig, hvor jeg er, at de maa se min Serlighed, som du haver givet mig" (Soh. 17, 24). San har lovet at bære med os alle Dage indtil Verdens Ende og med det Samme mindet os om, at Sant er given al Magt i Simmelen og pag Sorden (Matth. 28, 18. 20). Derfor kan Han og love og har lovet os, at Hans Faar, det er de, som høre Hans Røst, "ikke skal fortabes evindelig, og at Ingen skal rive dem af Hans Hand" (Joh. 10, 28).

Derfor vil Gud, at vi stal "holde fast ved Haabets uroktelige Bekjendelse, thi San er trofast, som gab Forjættelsen" (Ebr. 10, 23). Forfærdes vi ved Tanken paa, hvor let vi kan falde fra, og hvor vanskeligt det er, at "vor ganste Aand og Sjæl og Legeme kan bevares ustraffelige i vor Herres Jesu Tilkommelse", saa skal vi bede og med Paulus tro og fige: "San er trofast, som os kaldte, San stal og gjøre det" (1 Thess. 5, 23. 24). Han maa gjøre det, ellers blev det heller iffe gjort; thi alene "ved Guds Magt bevares vi formedelst Troen til den Frelse, som er rede til at aabenbares i den fidste Tid" (1 Bet. 1, 5). Men denne Guds Magt sfal vi ogsaa fast forlade os vaa, thi Han har lovet og fagt: "Jeg vil ingenlunde flippe big og ingenlunde forlade dig" (Ebr. 13, 5), og han vil derfor, at vi ffal "kaste al vor Sorg paa Ham" (1 Bet. 5, 7). Det gjøre vi da, naar vi tænke og tro saaledes: "Spor der stal blive af min Siæl? — ja, det maa San se til og have Agt paa, som har sørget sag trolig for den, at San har givet sit eget Liv for at forlese min Siæl. Lovet i Evighed være San, den eneste rette og trofaste Sprde og Biskop for alle Siæle, som tro paa Ham! Og visselig - Han vil iffe først i Anledning af mig begynde at lære, hvorledes han mod Djæbelens Bælde og Berdens Ondskab og Tyranni stal bevare og bestytte de Salige, som høre og bevare Hans Ord. Han figer: 'De stal slet ikte fortabes evindelig, og Ingen stal rive dem af min Haand'. Derved lader jeg det Jeg ønster derfor itte mere selv at sørge for min blive. Siæl eller at have den i min egen Magt og Vold, hvor den sandelig vilde være ilde forsørget. Thi Diæbelen kunde

jo fnart, ja hvert Sieblik rive den fra mig og opsluge den. Mange tufinde Gange kjærere er det mig, at Han har den i fin Haand; der skal den nok, efter Hans Ord, være og blive fikkert og vel forvaret."

Thi hvad er det, som vi trænge til for at opholdes i Troen indtil Enden? Er der Noget af alt det, som vi trænge til, hvilket Gud ikke skulde ville give os? fom iffe sparede fin egen Søn, men gab Sam ben for os Alle, hvorledes stulde San ikke oasaa skienke os alle Lina med Sam?" (Rom. 8, 32.) Derfor er det ogsaa, at St. Baulus saa ligefrem kan love de Troende: "Naar Christus. port Liv, gabenbares, da skulle ogsaa 3 gabenbares med Sam i Serlighed" (Col. 3, 4). Derfor er det, at han kan lære os i Guds Frnat og i Selliggiørelse at forvente det salige Haab og den store Guds og vor Fressers Jesu Christi Gerligheds Aabenbarelse (Tit. 2. 11-14: sml. Bbil. 3, 20. Derfor kan han trøste sig selv og 08 og sige: "Bi vide, at dersom vor Hyttes jordiste Hus nedbrydes, saa have vi en Bygning af Gud, et Sus, som ikke er gjort med Hender, evigt i Himlene" (2 Cor. 5, 1), og "vi rose os af Haab om Herlighed hos Gud" (Rom. 5, 2), et Haab, som ikke beskjæmmer (B. 5), fordi vi ikke selv have givet os det eller opfundet det, men det er "det os foresatte Haab", som vi derfor stulle "holde fast ved" og "have som Siælens trygge og faste Anker" (Ebr. 6, 17-19). Derfor er bet, at St. Johannes saa ligefrem og tryggeligt kan vidne: "Bi vide, at naar Han aabenbares, vi da ffulle blive Sam lige" (1 Joh. 3, 2). Ja, derfor kan Paulus i sin herlige Seiersfang i Rom. 8 udfordre alle Aprstendømmer og Magter, alle Kiender og Karer, baade dem, som ere, og dem, som herefter kan komme, og bære vis bag, at Intet skal

<sup>8</sup> Luther IX, 1429.

III--22

kunne stille os fra Guds Kjærlighed i Christo Fesu, vor Herre.

Ja visselig vil Gud have os til at tro, at det er usvigelig vist, at vi engang stal blive salige, thi det er jo dersor, Han har givet os alle disse herlige Ord og Løster, for at vi stal tro dem. Han dog itse givet os dem, for at vi stal tvivle paa dem; "Guds Søn, Jesus Christus, var itse Ja og Nei, men i Ham var Ja. Thi saa mange som Guds Forsættelser ere, ere de i Ham Ja og i Ham Amen, Gud til Were sormedelst os" (2 Cor. 1, 19. 20). Den dersor, som tror disse Løster, han tror, at det er usvigeligt vist, at han engang stal blive salig, sordi Gud har lovet ham det. Han bliver ogsaa salig. Den, som itse tror Gud, han har gjort Ham til en Løgner (1 Joh. 5, 10).

Nu stal vi ikke glemme, og ere vi Troende, sag vil vi heller ikke glemme, at vi, overladte til os selv, baade lettelia kunde falde fra Troen og visselig ganske strar vilde falde Men til Hielb derimod har den Berre Lesus selvs lært os at bede vor himmelste Fader: "Led os ikke udi Da naar vi da i denne Bon bede, "at Gud vil bevare og forsvare og mod Djævelens. Verdens og vort Rieds Bedrageri, og at, bersom vi fristes, vi da, som de, der blive Overmænd, maatte Seier beholde". — stal vi da iffe tro og holde det for aldeles vist, at Gud vil gjøre det? Og naar vi i den tredie Bøn bede, at Gud vil forhindre alle vore onde Raad og ugudelige Strætter, ved hvilke vi forhindres fra at hellige Guds Navn, saa at Hans Rige iffe kommer til 08, hvilket jo er Diæbelens. Verdens og port Riøds Villie, og naar vi fremdeles bede, at Gud i Stedet for vor vil lade sin gode og barmhiertige Villie ske, nemlig at styrke og opholde os i Ordet og i Troen, indtil vi dø, sfal vi da ikke tro og holde det for aldeles vist, at Han vil giøre det? Eller naar vi i den syvende Bøn bede, at Gud

vil fri os fra det Onde, saa vi i vor sidste Livstime maa lyksaligen henvandre fra dette elendige til det evige Liv, — stal vi da holde det for uvist, om vi saa det, vi bede om? Stal vi ikke meget mere, som Luther siger, gjøre det "Amen", som vor Herre Jesus har lært os, rigtigt stærkt, og altsaa holde det for usvigeligt vist, at vi skal saa det: Amen, Amen, visselig skulle alle de Ting gives dig!

Altsaa, sordi Gud har sovet det, stal vi tro det og holde det sor usvigeligt sandt, at vi stal blive salige. Thi "as saadant Guds Løste og Forjættelse, som as lutter Naade og Barmhjertighed, uden al vor Fortjeneste, er os tilsagt, udspringer Haabet, at jeg vist forventer det, som er mig sovet, . . . og ikke lader Noget afskrække mig derfra, det være Synd, Død, Djævel eller Helvede, Verden eller vort eget Kjød. Ligesom nu Troen alene ser paa Guds Forjættelse, saaledes ser Haabet alene paa Guds blotte og usortjente Barmhjertighed, d. e. paa det, som i Hans Ord og Forjættelse af Naade er tilsagt, som Psalmisten siger: Din Miskundhed er sor mine Sine, og jeg vandrer i din Sandhed (Ps. 26, 3).

"Troens Verk og Frugt er en god Samvittighed, et roligt Hjerte og en frimodig Tillid til Gud. Wen Haabet er stille og sorventer det, som er lovet af Gud, lad saa salde, hvad salde vil, og det bliver især befæstet i Trængssen. Dette har St. Paulus skjønt sammensattet i Rom. 5, 1–5, hvor han siger: Altsaa retsærdiggjorte ved Troen have vi Fred med Gud ved vor Herre Jesum Christum, . . . og vi rose os af Haab om Herlighed hos Gud, . . . men Haabet bestiæmmer ikke.

Bi ere døbte til Del i Christi Død og Opstandelse og have Løfte efter Løfte af Guds Mund, og skulde ikke ville

<sup>4</sup> Luther XI, 2589.

tro bet! Er bet ikke nok med den jammerlige og skjændige Bantro, som vi maa trækkes med og stride med sor vort gamle Mennestes Skyld, uden at vi ovenikjøbet skulde mene, at vi gjorde Net i, ja at det var gudsrygtigt at tvivle paa det, som Gud har lovet os?

## II.

Er der nogen Lære i Guds Ord, som Mennestene itke har gjort Indvendinger mod? Feg ved ingen. Saa er der da ogsaa gjort Indvendinger mod den Lære, at en Troende kan og dør være vis paa sin Salighed. Og desdærre, disse Indvendinger ere nu gjorte i vor egen Midte, og det af betroede Lærere iblandt os. Feg kan dog ikke andet end have det Haab, at de ved Guds Ord ville lade sig søre tilrette, saa der atter kan blive Enighed iblandt os, som der ved Guds store Naade i saa mange Aar har været.

De Indvendinger, der gjøres, fremkommer i en dobbelt Form. Dels bliver der paastaaet, at vi ikke kan have en saadan Vished, dels at vi ikke skal have den. Dette er dog egentlig kun én Indvending. Thi det er sandt, at dersom vi ikke kunde have denne Vished, saa skulde vi heller ikke have den; og atter, var det Guds Vilje, at vi skulde have den, saa vilde vi ogsaa ved Guds Naade kunne det.

I de ovenfor anførte Skriftsteder har jeg af Guds Ord vist, at vi baade kan og skal, og jeg vil nu se nærmere paa de Indvendinger, som gjøres.

For det Første siges der saaledes: F de ansørte Striststeder se vi, at Gud kan gjøre Alt, hvad der behøves til vor Salighed; vi se ogsaa, at Gud vil gjøre alt Sit til vor Salighed, — men jeg kan jo ikke vide, om jeg i Fremtiden vil modtage Hans Naade, om jeg vil lade Ham opholde mig i Troen. Feg ved jo ikke, om ikke jeg, som saa mange

Andre, vil komme til at falbe fra; og hvorledes kan jeg da være vis paa, at jeg engang fkal blive falig? Hvor ftaar det fkrevet, at jeg ikke vil komme til at falde fra og gaa fortabt?

For det Første vil jeg hertil svare: Dersom denne Indvending var gyldig, saa maatte en Christen altsaa gaa her i Berden i Uvished angaaende sin evige Salighed. Det maatte da være dristeligt og ret at sige: "Nu er jeg en Christen, men om jeg vedbliver at være det, det er mere, end jeg kan vide; det kan jeg ikke have nogen sast Tro om. Zeg skal vaage og bede og bruge Naademidlerne, og jeg skal forarbeide min Saliggjørelse med Frygt og Bæven, det ved jeg; men hvåd Ende det vil tage, det ved jeg ikse: om jeg kommer til Zesus eller til Djævelen, om i Himmelen eller i Helvede, det kan jeg ikse have nogen vis og paalidelig Tro om."

Er bette chriftelig Tro? Bar bet benne Tro Apoftlene havde? Paulus, som vidner: Føvrigt er Retsærdigheds Krone henlagt til mig, hvilken Herren, den retsærdige Dommer, skal give mig paa hin Dag (2 Tim. 4, 8)?—og Fohannes, som siger, at han ved, at, naar Christus kommer, saa skal han blive Ham lig (1 Joh. 3, 2)? Bar det denne Tro, der hos Apostlestes Disciple fremkaldte den uudsigelige og forherligede Glæde, som Petrus taler om, idet de lovede og prisede Gud, sordi de vare gjenfødte til et levende Havd, til en uforkrænkelig og ubesmittelig og uforvisnelig Arv i Himlene? Mon de midt i sin uudsigelige Glæde og under sin herlige Loveprisning tænkte hos sig selv og burde tænke: "Men om vi nogensinde komme i Himlen og saa nogen Arv, det er mere, end vi kan vide; det tør vi iske have nogen sast Tro paa"?

Er dette Meningen af den Tro, som vi i Daaben have bekjendt om det evige Liv? Stemmer dette med, hvad vi tro det! Er det ikke not med den jammerlige og skjændige Bantro, som vi maa træktes med og stride med sor vort gamle Mennestes Skyld, uden at vi ovenikjøbet skulde mene, at vi gjorde Ret i, ja at det var gudsrygtigt at tvivle paa det, som Gud har lovet os?

## II.

Er der nogen Lære i Guds Ord, som Mennestene ikke har gjort Indvendinger mod? Zeg ved ingen. Saa er der da ogsaa gjort Indvendinger mod den Lære, at en Troende kan og bør være vis paa sin Salighed. Og desværre, disse Indvendinger ere nu gjorte i vor egen Midte, og det af betroede Lærere iblandt os. Zeg kan dog ikke andet end have det Haab, at de ved Guds Ord ville lade sig søre tilrette, saa der atter kan blive Enighed iblandt os, som der ved Guds store Naade i saa mange Aar har været.

De Indvendinger, der gjøres, fremkommer i en dobbelt Form. Dels bliver der paastaaet, at vi ikke kan have en saadan Visbed, dels at vi ikke skal have den. Dette er dog egentlig kun én Indvending. Thi det er sandt, at dersom vi ikke kunde have denne Vished, saa skulde vi heller ikke have den; og atter, var det Guds Vilje, at vi skulde have den, saa vilde vi ogsaa ved Guds Naade kunne det.

I be ovenfor anførte Striftsteder har jeg af Guds Ord vist, at vi baade kan og skal, og jeg vil nu se nærmere paa de Indvendinger, som gjøres.

For det Første siges der saaledes: I de ansørte Striststeder se vi, at Gud kan gjøre Alt, hvad der behøves til vor Salighed; vi se ogsaa, at Gud vil gjøre alt Sit til vor Salighed, — men jeg kan jo ikke vide, om jeg i Fremtiden vil modtage Hans Naade, om jeg vil lade Ham opholde mig i Troen. Ieg ved jo ikke, om ikke jeg, som saa mange

Andre, vil komme til at falbe fra; og hvorledes kan jeg da være vis paa, at jeg engang skal blive salig? Hvorstaar det skrevet, at jeg ikke vil komme til at salbe fra og gaa sortabt?

For det Første vil jeg hertil svare: Dersom denne Indvending var gyldig, saa maatte en Christen altsaa gaa her i Berden i Uvished angaaende sin evige Salighed. Det maatte da være christeligt og ret at sige: "Nu er jeg en Christen, men om jeg vedbliver at være det, det er mere, end jeg kan vide; det kan jeg ikke have nogen sast Tro om. Zeg skal vaage og bede og bruge Naademidlerne, og jeg skal forarbeide min Saliggjørelse med Frygt og Bæven, det ved jeg; men hvåd Ende det vil tage, det ved jeg ikse: om jeg kommer til Zesus eller til Djævelen, om i Himmelen eller i Helvede, det kan jeg ikse have nogen vis og paalidelig Tro om."

Er bette christelig Tro? Bar bet denne Tro Apostlene havde? Paulus, som vidner: Jøvrigt er Retsærdigheds Arone henlagt til mig, hvilken Herren, den retsærdige Dommer, skal give mig paa hin Dag (2 Tim. 4, 8)? — og Johannes, som siger, at han ved, at, naar Christus kommer, saa skal han blive Han blive Han lig (1 Joh. 3, 2)? Bar det denne Tro, der hos Apostlenes Disciple fremkaldte den uudsigelige og sorherligede Glæde, som Petrus taler om, idet de lovede og prisede Gud, sordi de vare gjensødte til et levende Hand, til en usorkænkelig og ubesmittelig og uforvisnelig Arv i Himlene? Mon de midt i sin uudsigelige Glæde og under sin herlige Lovprisning tænkte hos sig selv og burde tænke: "Men om vi nogensinde komme i Himlen og saa nogen Arv, det er mere, end vi kan vide; det tør vi ikke have nogen sast Tro paa"?

Er dette Meningen af den Tro, som vi i Daaben have bekjendt om det evige Liv? Stemmer dette med, hvad vi sige i vor Katekismus: Zeg tror, at den Hellig Aand skal sætte mig med alle dem, som tro, til det evige Liv?

Dersom hin Indvending var ret, saa maatte det være en Formastelse at tro Guds Løster. Det maatte da være Formastelse, naar vi ved Graven synge:

> Da stal jeg se dit Ansigt klar, O Christe, min Saligheds Throne! Naar du kommer med din Engleskar' Og med din store Basune (Pfb. 60, 6),

## eller naar vi med Brorson synge:

O jeg er en syndig Krop, Det er al min Titels Ære, Bedre kan den ikke bære, Naar jeg kaster Loven op; Men for du er Jesus bleven Og min Jammer paa dig tog, Derfor staar mit Navn indskreven Deilig udi Livsens Bog.

Jeg stal op i Dommen staa, Ind med Fryd i Himlen stige, Herste udi Jesu Rige Wed en deilig Krone paa, Houde Rlæder, Palmegrene, Engledrik af Livets Flod, Dette nyder jeg alene For min Jesu Navn og Blod (109, 6. 7);

# eller naar vi med samme Sanger bekjende:

Jeg gaar til Himlen, hvor jeg gaar, Frimodig da, mit Hjerte! Kun did, hvor du en Ende faar Baa al din Shnd og Smerte! (178, 6.)

## Bi turde da iffe synge med Kingo:

Hovad Msie, Trængfel mig har msbt Fra fsrste Stund, da jeg blev fsbt, Den stal jeg not forglemme, Naar jeg i Seierstirken stal Blandt Englenes og Helgens Tal Guds evig' Ere fremme Ned Englemaal og Stemme.

Da stal jeg faa i Hænde fat Den Seierspalme, som er sat Til stor Triums og Ære For Seieren, som Jesus lod Mig vinde ved sin Død og Blod; Den stal min Glæde være Som Seierstean at bære. (880, 6. 8.)

# Heller iffe burde vi Aften efter Aften synge med Paul Gerhard:

Se, Dagen er forsvunden, Og Stjerners Hær oprunden Paa Hinlens Firmament: Saa stal jeg ogsaa smpstes, Naar jeg herfra bortrhites, Og Liv og Sorg sig haver endt o. s. b. (480.)

Bi havde da ingen Ret til at bede med Palladius og Landstad:

> Giv os tilmed en stadig Tro, At vi ret aldrig tvile Led dig at saa den evige Ro Og Himmeriges Hvile! (862, 6),

### eller til at bekjende:

Hand Aand er mig et Pant berpaa, At endelig min Tro stal faa En sød og salig Ende. (231, 11.)5

Wen nei, Gub være lovet! Lad Pavekirken beholde fin gamle Løgn om, at en Christen skal være uvis om sin Salighed. Bi vil fremdeles i vore Kirker og i vore Huse homhgeligt og med Glæde bede og love og takke,

> Inbtil vi sjunge med Guds Hær: Hellig, hellig vor Herre er, Og flue saa Guds Ansigt blid I Himlens Lhs og evig Frhd.

Thi lad os nu nærmere undersøge, hvad der ligger i hin Indvending: 'Gud kan og vil vel gjøre Sit, men jeg ved jo ikke, om jeg vil lade Ham gjøre det—derfor kan jeg ikke være vis paa min Salighed'. Deri ligger den Kaaftand, at Guds Løfter ikke kan være nok for et bekymret Hjerte. Thi, siger man: Bor Frelser har vistnok lovet: "Feg vil tage Eder til mig, at, hvor jeg er, skal ogsaa Fvære", men jeg kan jo ikke vid, om jeg altid vil lade Ham tage mig til sig, om jeg ikke vil komme til at forlade Ham, og altsaa kan jeg ikke med fuldkommen Risked forlade mig paa, at jeg engang skal komme derhen, hvor han er. Guds Løfter kan altsaa ikke være nok til at bygge en usvigelig Risked om Salighed paa.

Nu vel, dersom Guds Løster ikke er nok, hvad Mere vil vi da have? Noget Mere fra Gud? Nei, Gud har jo allerede lovet os Alt. Det maa alksaa være Noget af os selv. Gode Gjerninger? Nei, det vide vi jo, at de ikke due; vi blive jo retsærdiggjorte ved Troen uden Lovens Gjerninger. Er det Troen alksaa, der menes? "Ja", svares der, "dersom jeg vidste, at jeg vilde blive ved i Troen indtil Enden, saa kunde jeg være vis paa min Salighed." Dersom vi nu møde denne Indvending med at minde om, at vi jo har Guds usvigelige Løste for, at Han vil opholde os i Troen indtil Enden, og at det efter Skristen er ved Guds Wagt, vi bevares formedelst Troen til den evige Frelse, saa spares der atter igjen med den samme Indvending: Ja, men jeg ved jo ikke, om jeg vil modtage denne Guds Hjælp indtil Enden; jeg kan jo salbe fra.

Guds Ord og Forjættelse stal altsaa itte være not. Gud har lovet at giøre Alt: men det er dog ikke nok. Roget af fig felb vil man ogsaa have, ellers kan man ikke bære vis vaa sin Salighed. Sin egen Annammelse af Ordet vil man bygge paa ved Siden af Guds Ord. Sin egen Tro eller Billighed til at tro, eller sin egen Affe-Modstand vil man giøre til Grundbold for fin Fortrøstning, og kan man iffe det, saa vil man ingen Fortrøstning have. Men dermed har ogsaa Troen faaet fit Banesaar; thi den, som vil bygge paa Noget af sit Eget ved Siden af Guds Korjættelse. han har ikke den rette christelige Tro, som den Sellig Aand virker. Thi "det er Troens Egenstab og Natur, at den iffe kan taale Noget ved Siden af sig, som Mennesket kunde støtte fig til, uden det blotte Guds Ord eller det guddommelige Løfte. Den, som strider med Troen, Sam vil strar be Ting faide ind, som ere imod Ordet. Men Troen lader fare alle Stabninger og synlige Ling i Berden, ogsag sig selb, og hænger ved Guds Ord. Troen søger itte Fodfæste

nogensteds, griber heller ikke efter Noget for at saa Bished, saa bliver den bevaret. Det mener ogsaa Christus, naar Han (Joh. 8, 51) siger 'Sandelig, sandelig siger jeg Eder, dersom Nogen holder mit Ord, skal han ikke se Døden evindeligen', . . . Hænger du ved Guds Ord og lukker Sinene til, saa bliver du bevaret. Hvoraf kommer det? Jo deraf: Guds Ord er levende, det kan Døden ikke sluge. Bliver nu Ordet, saa bliver ogsaa du.\*\*6

He vil nu Indvendingen søge en anden Udvei og sige: Alt dette, om at man ikke skal tro paa sin Tro, og at Troen ikke vil have Andet end Guds Ord alene at forlade sig paa, det underskrive vi af ganske Hiere, og det kunde Du gjerne spare dig at sige os, thi det vidste vi sør. Naar vi sige, at vi ikke vil have noget med den Tro at gjøre, at det er usvigelig vist, at vi engang skal blive salige,— saa er det netop, fordi vi hverken kan eller skal have en saadan Tro; "det er os ikke af Gud befalet med guddommelig Troes-vished at vide det forud, at vi sikket vil komme til at blive bestandige, men heller med daglig Frygt og Bæven at se til at blive det ved Naademidlernes troe og slittige Brug".

Dertil svarer jeg: Frygt og Bæven danne ingen Modsætning til Troen og hindre den ikke, men befordre den; det skal jeg nedensor paavise. Men den Udvei at sige, at vi ikke skal have Troens Vished for vor Salighed, og at Gud ikke har befalet os det, det er i Grunden intet Andet end en ny Form for den sorrige Indvending, at stjønt Gud vil gjøre Sit, saa kan jeg ikke være vis paa, at jeg vil gjøre Mit, og dersor kan jeg heller ikke være vis paa Saligheden. Man kan vel sige, at man underskriver hine Ord, om at man ikke skal tro paa sin Tro eller paa sin Annammelse af Naaden, men alene paa Guds Ord og Løste; men med disse

<sup>6</sup> Luther XI, 2922.

Talemagder flipper man ikke fra denne Sag: Ber er jo den bedfte Anledning til strax at vife, om man i Sandhed mener det og erkjender Betydningen deraf. Jeg har anført en lang Ræffe af Guds Cofter om, at San vil gjøre os salige. Sporfor vil da vor Modpart ikke tro dem, det er, bære vis vag deres Opfyldelse? Christus siger til os: "Hvor jeg er, stal og 3 bære." Tilstemmer nu En virkelig den Sandhed, at Guds Ord er not for Troen, og at denne iffe vil have noget Andet at forlade fig vaa, saa maa han ogsaa indrømme, at vi skal tro dette Christi Løfte, d. e. være usvigelig vis vaa, at det stal ovspldes. Eller er det ikke derfor Løftet er givet, forat det skal troes? det ikke altsaa Guds Villie (d. v. s. befalet os), at vi med gudi ommelig Troesvished stal vide det forud, at det, som Sud har icvet, det ffal ffe?

Ja, svares der saa, Gud vil nok, men vi kan jo ikke vid: om vi ville. Der har vi alksaa atter den forrige Indvending, der viser, hvor Skaden sidder.

Feilen er, at man ikke for fuldt Alvor og rent ud opgiver al Tanke paa i nogetsomhelst Stykke eller paa nogensomhelst Maade at bidrage nogetsomhelst til sin Frelse. Gjør vi ikke dette, saa lære vi ikke at tro Guds Løste, sør vi have Bished for, at vi selv vil gjøre Bort, det være Lidet eller Stort.

Man vil indvende: Du glemmer jo, at vi kan modstaa Guds Naade; bette staar jo dog vitterligt i vor Wagt, og hvem borger os for, at vi ikke gjør det?

Dertil svarer jeg: Det maa Gud borge of for, og, Hans bundløse Kjærlighed være lovet, det vil Han borge of for. Det er jo netop dette, vi stal tro, og dersom vi ikke tro det, saa give vi ikke Gud al Wren for vor Frelse. Thi, hvem kan overvinde vor Modstand? Kan vi det selv? Nei, ingen Magt i Verden kan hindre vort onde og daarlige Hjertes

Modstand, uden Gub selv. Men har Gub ikke lovet at gjøre det? Har Han ikke lovet, at Han ikke vil slippe ok? Har Han ikke vil slippe ok? Har Han ikke lovet ok evig Glæde? Mon Han da ikke tog i Bekænkning, at dertil udsordredek ogsaa at fri ok fra vor farligste Fiende, vort eget Kiød og Blod? Har Han glemt dette? Er Han ikke efter Skriften "Troenk Fuldender", ligesom Han er denk "Begynder"? — Nei, Sagen er den: man vil ikke opgive sig selv ganske og aldelek og hænge ved Ordet alene.

"Et Menneste maa fortvible om sig selv, slippe baade med Hænder og Rødder og klage sig for et udpatigt Menneste for Guds Sine og saa paakalde Sans auddommelige Naade, vaa hvilken han fast kan forlade sig. Den, som lærer eller søger en anden Maade at begynde vag end denne. han farer vild og forfører baade sig selv og Andre. Som da de giøre, der fige: Se, Du har en fri Billie: giør Du, bbad der staar i din Maat, Gud vil giøre Sit; og som mene, at man stal itte lære Folf at fortvivle. Det er sandt nok, man skal ikke lære dem at fortvivle, men denne Fortvivlelse maa man først forklare ret. Om Guds Naade stal Ingen fortvible, men tiltrods for hele Berden og for al Synd fast forlade sia vaa Guds Sicelv: men om sia felb stal man aldeles fortvible og bag ingen Bis forlade sia paa sin frie Villie til at giøre endog den allermindste lille Gjerning. . . . Det er ikke muligt, at Gud kan negte et Menneste sin Naade, som saaledes af ganfte Sierte erkiender fin Uformuenhed og rent ud forfager paa fig felv. . . . Denne Fortviblen og Søgen efter Naade stal iffe vare bare en Time eller Tidlang og saa ophøre, men alle vore Gjerninger, Ord, Tanker, saalænge vi ber leve, skal være

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Denne Indvending (som og alle andre, der gjøres mod denne Lare), strider ligesrem mod det første Bud, der fordrer, at di stal forlade os paa Gud alene.

rettet paa, at man altid fortvivler om fig selv og bliver i Guds Naade, i Begjærlighed og Længsel efter Ham."8

Tiltrods for alle hine herlige Forjættelser gjør man altsaa den sørgelige Paastand, at Gud iffe vil, at vi stal have Troens Vished om vor Bestandighed indtil Enden. Hvortil støtter man da denne Paastand? Iblandt Andet til en Fornustslutning, som Vantroen gjør, af sølgende Indhold: Da det er muligt, at jeg kan falde fra, og da jeg efter Guds Villie altid skal erkjende og ihukomme, at det er muligt, jeg kan falde fra,— saa sølger deras, at jeg hverken kan eller skal være vis paa, at jeg ikke vil komme til at falde fra.

Denne Fornuftslutning holder imidlertid ikke Stik; thi der er ingen Modsigelse deri, at jeg erkjender to modsatte Ting (Salighed og Fordømmelse) for mulige, og at jeg paa samme Tid, ifølge et guddommeligt Løste, er i Troen vis paa, at den første af disse to Muligheder (Saligheden) skal blive til Birkelighed. Og om Rogen ikke kunde skjønne dette, saa maa han dog kunne lære det af St. Baulus, som

<sup>8</sup> Luther XI, 3077.

Det er, som obenfor sagt, min Overbevisning, at hin Slutning ikke engang er rigtig efter Fornusten: først fordi Troens Vished ikke er absolut; bernæst fordi den Christne bestragtes under to forstsellige Henshn, som nht Menneske og som gammelt Menneske; og endelig fordi Virkeliggjørelsen af det, som Troen fordenter, først indtræder i Fremtiden og dersfor ikke ophæver en Mulighed i Nutiden. Dog, det er af mindre Vigtighed, om En indser eller ikke indser dette. Hoad der er af Vigtighed er, at vi ikke gjør vor Fornust til Hersterinde over Guds Ord, og ikke forsaste en Lære, som er klart lært i Guds Ord, fordi vi ikke san faa det til at rime sig. Vi vide, at Guds Ord ikke siger sig selv imod, fordi om vi ikke san bringe Alt i Overensstemmelse. Her kan det være godt at mindes Luthers Ord:

<sup>&</sup>quot;Sborfor bifer Chriftus os paa alle Bis til Sfriften?

figer, at han i Troen er urokkelig overbevist om, at han stal blive salig, og at dog Muligheden af, at han kunde blive fordømt, ikke dermed er ophævet. Han er i Troen vis paa, at denne Mulighed ved Guds Naade aldrig skal blive til Virkelighed, og dog har han Brug for Muligheden, sa som nedensor skal paavises. (Rom. 8, 38; 2 Tim. 4, 8; 1 Cor. 9, 27.)

Eller man siger: Jeg kan ikke være vis paa Saligheden, thi jeg ved, at jeg kan salde fra, og det skaar ikke skrevet nogetsteds i Bibelen, at jeg vil komme til at blive bestandig. Meningen er alksaa: dersom det stod skrevet i Bibelen med mit Navns Nævnelse, at jeg skulde blive salig, eller dersom jeg kunde se ind i Livsens Bog og sinde mit Navn der, da vilde jeg være vis paa min Salighed. Men dette er med andre Ord: at man vil ikke tro, men man vil se, alksaa netop det Sindelag, som Jesus saa ofte og saa strengt har straffet; thi "salige ere de, som ikke have seet og dog troet."

"Medens vi ere paa Jorden, maa vi leve i Haabet; thi ftjønt vi ere visse paa, at vi ved Troen have alle Guds

Korat du kan bevare den christelige Tro. Thi alle vore Troes-Artikler ere saare vanskelige og høie, saa intet Menneste kan fatte bem, uben ben Bellig Aands Raabe og Bave. vidner og taler berom, som En, der har erfaret itte lidet beraf; og vil bu og faa libt Erfaring berom, faa tag for big en Artifel af Troen, hvilken du vil, om Christi Riedspaatagelse, om Opstandelsen o. f. v., saa vil du itte beholde een af dem, naar du griber ben med Fornuften. Det er gaget mig saaledes, naar jeg har labet Ordet fare, at jeg har miftet Bud, Chriftus og Alt tilhobe. . . . Saaledes har Bedningerne gjort benne fraftige Slutning: Sbad mene 3? Bub, fom er udebelig af Natur, - ftulbe San blibe Menneste og be? Det rimer fig iffe! - Reivist rimer bet fig iffe. Derfor mister man bet ogsaa, naar man tænter paa bet uben Ordet: thi det er for høit. Det lader sig iffe rumme i mit hobed, og end meget mindre i dit." 2. B. B. XII. 2070 flg.

Goder, (thi Troen bringer i Sandhed den nhe Fødsel og Barnekaaret og Arven med sig), saa se vi det dog ikke. Derfor er det endnu i Haabet; det er sat lidt tilside, saa vi ikke kan se det med Sinene. Dette kalder St. Petrus "Livets Haabe og kan være visse paa det evige Liv. Men det er skjult, og endnu er et Klæde hængt foran, saa man ikke ser det. Det lader sig nu kun satte med Hjertet og ved Troen, som St. Johannes skriver 1 Joh. 3, 2. 3."10

En anden Indvending, ved hvilken man vil rede sig ud as Banskeligheden, er den, at man siger: Alle Guds Forjættelser om Frelse og Salighed ere betingede (som mange af vor Kirkes Lærere have udtrykt sig); thi Gud har ikke ubetinget lovet os Salighed, men, som Paulus siger Rom. 11, 22: "om vi blive ved i Godheden", Christus har heller ikke ubetinget lovet, at vi skal saa være der, hvor Han er; thi vi maa af andre Steder undersorstaa en Betingelse: "dersom vi blive i Han (Joh. 15, 7), dersom vi holde Hans Ord" (Joh. 8, 51).

Dertil svare jeg: Ja, dersom det var sandt, at Guds Forjættelser vare betingede af Noget hos os, som altsaa vi først maatte saa istand sor at kunne tro Forjættelsen,—ja, da havde vor Modpart Ret, og vi kunde aldrig blive visse paa vor Frelse;—men, Gud være lovet, det er ikk saa. Denne Indvending er nemlig intet Andet end den gamle Forvirring og Usorstand, som vi kjende fra Striden om Absolutionen, og som enhver lidt ersaren Prest vil have havt Exempler nok paa i sin Sjælesorg. Den kommer af en Forvexling af de guddommelige Forjættelsers Væsen og deres Virkning. Guds Forjættelser ere i sig selv ubetingede af Alt uden af Guds Barmhjertighed og af den Grund,

<sup>10</sup> Luther IX, 639.

hvorpaa de ere byggede, nemlig Christus. De ere og maa være ubetingede, ellers vare de iffe Naadelsster, og dette er io Koriættellernes Bæsen. En anden Sag er det med deres Birkning. Denne er betinget af bor Tro: thi dersom vi iffe tro, da gabne Forjættelserne os intet. Derfor er det jo ogsaa, at jea ffriver disse Linjer, for at obmuntre til. at vi dog stal tro Guds herlige Forjættelser. Altsaa Foriættelsernes Virkning er betinget af, at bi tro dem. berved er at mærke, at denne Betingelse har Gud selv lovet at opfulde, ellers blev den iffe opfuldt; thi vi kan iffe af vor Styrke eller Kornuft tro vaa Christus. Da det Widdel, hvorved Gud selv frembringer denne Betingelse, er netob den guddommelige, frie og ubetingede Forjættelse selv. Sporsomhelst det i Spangeliet ser ud, som om Gud fordrer Noget af 08, saa at dette gjøres til Betingelse for vor Saligbed, der vifer Skriften, at Gud felv vil opfulde Betingelsen for os; thi ellers blev ben iffe opfyldt, og ellers blev vor Frelse ikke af Sud alene, og Evangelium blev ikke noget Evangelium. Serhen hører det Augustinffe Udsagn: Da, quod jubes, et jube, quod vis, d. e. Gib mig, hvad du befaler mig, og befal mig saa, hvad du vil. Guds Løfter ere altsaa efter sit Bæsen ubetingede og stabe netop berfor hos os den Betingelse, der udfordres til deres velfignede Brug, nemlig Tro. Det eneste, iom vi af vor egen Magt kan giøre, er at foragte Guds Løfter eller at tvivle vaa dem. Det falder os desværre ganffe let.

En anden gammel Indvending er den, at en saadan usvigelig Vished om Saligheden ikke stemmer med de mange Formaninger, som Gud giver os om at vaage og bede, at den, som staar, skal se til, at han ikke salder, at vi skal forarbeide vor Saliggjørelse med Frygt og Bæven o. dest.

Dette har altid været den papistiske Kirkes Paastand og senere en Del af den reformerte Kirkes.

Denne Indvending hænger ogsaa sammen med hin Distillid til Guds Ord og Forjættelse, som om disse ikke skulde bære nok til vor Salighed, og grunder sig baa en Miskiendelse af Troens Bæsen. Det er nemlig saa langt fra, at den Frngt og Bæben, som Gud formaner os til, strider mod Troens Vished, at den meget mere befordrer den. Ja, bersom vi ikke forarbeide vor Saliggiørelse med Frygt og Bæben, dersom vi itte komme ihu, at vi kunne falde, derfom vi ikke vaage og bede, dersom vi ikke stræbe alvorlig at indgaa gjennem den snevre Vort, med ét Ord: dersom vi ikke leve i daglig Omvendelse, saa kunne vi ikke bevare Derfor siger Baulus: "Du staar ved Troen; vær ikte hovmodig, men frygt!" (Rom. 11, 20.) Der finder her en Berelvirkning Sted: den eneste Bei til at bevare Troen er at stride den gode Strid, og det, som stal give 08 Kraft til at stride den gode Strid, det er igjen Troen, det evige Livs visse Haab.

Gud har nemlig ikke lovet, at San vil gjøre sine Udvalgte salige saaledes uden videre, uden at de vide af det. San tvinger os ikke, men San overbeviser, straffer, lærer, leder og trøfter os; Han bærer os; Han lotter os og giver os tillige Kraft til at følge Sans ledende Saand. har vist os den Bei, paa hvilken San vil giøre os salige. Det er iffe den syndige Sifferheds Bei, men det er den trange Bei. Jesus er Beien for os, og der er ingen anden. Forjættelsen er knyttet til denne Bei. Bille bi gaa en anden Bei, saa har vi ingen Forjættelse, og dersom vi ingen Forjættelse har, saa kan vi heller ikke have nogen guddommelig Troesvished, men kun en tom Indbildning. Derfor kan og stal Troens Vished altid kontrolleres og prøves. den end efter sit Væsen en usvigelig, urokkelig, guddommelig og ufeilbar Vished, saa er den jo paa samme Tid ingen absolut Bished, men en Troesvished, og netop fordi den er

ŗ.

۵

Y

Troesvished, er den bunden til det Guds Ord, hvorpaa den hviler. Derfor har flere af vore gamle Lærere kaldt den en certitudo ordinata, d. e. en ved en vis Orden (Saliggjørelsens Orden) bestemt og til denne bunden Bished, saa at naar Saliggjørelsens Orden forlades, saa er det ude med Troesvisheden.

Da Gud har lovet, at San vil giøre os salige, saa stal vi af ganffe Hjerte tro dette; men, ere vi Guds Børn, saa tro vi ikke alene dette ene Ord, at det er vist, vi skal blive salige, men bi tro ogsaa alle de Ord, hvori Gud viser os, hvorledes San vil giøre os salige. Svert eneste Ord af Guds Mund er os dyrebart, og vi have hver Dag Brug for Guds Formaninger og Advarser ligesaavel som for Sans Troft. Thi vi ere ikke bare Aand; vor Tro er alleroftest saare svag og skrøbelig, medens Rjød og Blod i os er stærkt og vil have sin Villie frem; men dersom vi "leve efter Riødet, stal vi dø". Senfalde vi til syndig Sitterhed, saa miste vi Troen; og hvor er da vor Vished henne? Derfor trænge pi ogsga til det Guds Ord, der minder os om, at der er Mulighed for, at vi kan falde fra og blive fordømte, forat denne Sandhed kan drive of til Troen bag Guds Forjættelse, i hvilken vor Salighed ligger, og da Troen paa Guds Forjættelse ikke kan bevares, uden at vi vogte os for al Synd og leve i daglig Bod, saa maa vi ogsaa, netop for at kunne holde fast ved Troen, oasga holde fast bed en god Samvittighed; thi den, som kaster den gode Samvittighed fra sig, han vil lide Stibbrud vaa Troen (1 Tim. 1, 19). "Thi Tro og Bøn til Gud ere ømme Sager, og der kan lettelia være et lidet Saar i Samvittigbeden, som jager Troen og Bønnen bort, saa som enhver øvet Christen meget ofte maa erfare. Derfor sætter St. Paulus disse Ting sammen 1 Tim. 1, 5. 9; 3, 9."11

<sup>11</sup> Luther X, 1997.

Dette viser Vaulus i sit eget Exempel. Han havde Troens usvigelige Bished om fin Udvælgelse og Salighed, men han vidste ogsaa, at Gud vilde giøre ham salig gjennem Ramp mod Riedet, og at han altsaa kun under saadan Kamp kunde bevares i Troen og saaledes nag den uforkrænkelige Arone. Derfor figer han: "Jeg undertvinger mit Legeme og holder det i Trældom, at ikke jeg, som prædiker for Andre, stal selv blive forstudt" (1 Cor. 9, 27). Det rette Baaben til denne Kamp havde han i Troen, som han kalder det Stiold, med hvilket vi ftal kunne flukke alle den Ondes gloende Pile (Eph. 6, 16). Derfor formaner Petrus os til al Alid i gode Gierninger, forat vi ved disses Vidnesburd om, at vi ere vaa Troens rette Bei, kunne befæste vort Kald og vor Udvælgelse, d. e. blive fast overbeviste i Troen om, at vi ere kaldede og udvalate til Salighed, og forat vi ved denne faste Tro igjen kan saa Kraft, saa vi ikke blive ørtesløse eller ufrugtbare i vor Berres Seju Christi Ertiendelse, men at Troens Opder maa findes hos os i Overflødighed (2 Bet. 1, 8-10). Derfor figer Sohannes i samme Aandedræt, som han har sagt, at han er vis paa, at han sfal blive salig: "hver den, som haver dette Saab til Sam, renser sig selb, ligesom San er ren" (1 30h. 3, 3).

Dersom vi betænke, hvad vi ere, og hvad vi have sortjent, at vi aldrig have været og aldrig kunne blive værdige til den allermindste Gave fra Gud; dersom vi betænke, hvad vi maa være i Guds Sine, Han, som tilbunds kjender vore elendige Hjerter, og dersom vi saa af Guds Ord ere blevne overbeviste om, at han elster os og vil have os blandt Sine, at Faderen elster os, som hin Fader i Evangeliet den forlørne Søn, at vor kjære Herus, at den Hellig Aand ikke er bleven træt af os, men fremdeles vil være vor Lærer, Leder og Trøster, — er det da muligt Andet, end at vi elste Hand

iven as in med beilig Armat vil leve i daglig Omremedie og roome og for at givre Gud imod? Bil det iffe were ver denline Stam og Sorg, at vi iffe gjøre det bedre? Strue er im rine Leige den Synd til alle andre, at vi refe mile me der form sand bar lovet of? Rei, bi vil tro der, ar ri rit were vie war det, iffe i inndig Sifferhed, men i fenlig Arman. Bi vil "tjene Herren med Armat og inne of med Bereife" (Bi. 2, 11). Bi vil med Stam extreme per Speaked i From: pi pil iffe indbilde of at have archet det, eller at vi allerede ere fuldfomne, vi vil bede Bud, at San iffe vil Tippe of og iffe forlade of. men at Ban ril finite on i Troen, at Ban vil give of Hjælp til Namaabed, til Narvaagenbed mod vore Skisdesunder: vi ril firæbe at orgive alt Toab om at hiælve of felv, og til Alt vil vi isge vort Saab og vor Kraft og vor Opmuntring i Buds berlige Forjættelfer. Dem ville vi tro, om vi end maatte raabe: Reg tror, Berre, bicelo min Bantro! Saaledes fal Troen bevare os i den ionlige Frygt, og den sønlige Frnat drive of til Troen.

Li have desværre ogiaa en anden Frygt i os, nemlig det gamle Menneites Trældomsfrygt. Det er Tvivlens, Trældommens og den onde Samvittigheds Frygt. Denne giver iffe Gud Kre. Den er fordømmelig, og den ffal vi stride mod; thi den er iffe af Gud, men af det onde, naturlige, vantroe Hiere, der iffe vil tro Gud og heller iffe fan det (Nom. 8, 7), men vil tro paa sig selv, eller ogsaa iffe vil tro, men vil se. Denne Tvivlens og Vantroens Frygt er det, St. Johannes taler om, naar han siger, at Frygt er iffe i Kjærligheden, men den suldfomme Kjærlighed driver Frygten ud. Wen den sønlige Frygt taler St. Paulus om, naar han sormaner os til at sorarbeide vor Saliggiørelse med Frygt og Bæven.<sup>12</sup>

<sup>12</sup> Det er af Bigtigbed at bemærte, at den modsatte Lære

Denne trænge vi til at mindes om for at bevares fra syndig Sikkerhed. Derfor synge vi:

Jeg gaar i Fare, hvor jeg gaar, Min Sjæl stal altib tænke, At Satan allevegne staar J Beien med sin Lænke. Hans stjulte Helvedbrand Wig let forvilde kan, Naar jeg ei paa min Skandse staar, Jeg gaar i Fare, hvor jeg gaar.

Og vi synge: Jeg gaar i Trængsel, hvor jeg gaar, og: Zeg gaar til Døden, hvor jeg gaar.

Men hvorfor minde vi os om dette? Mon forat vi stal blive bange og begynde at tvivle og sige: Zeg ved, jeg gaar i Fare, men hvad Enden vil blive, og hvor jeg kommer hen, bet ved jeg ikke? Nei, men for at Mindet om Faren kan drive os til Gud, forat vi kan styrke os ved Forjættelsen og i Troen saa Kraft til at staa paa vor Skandse og overvinde Fienderne; forat vi altsaa kan sortsætte saaledes:

Jeg gaar blandt Engle, hvor jeg gaar, De stal mig vel bevare,

og:

Jeg gaar med Jesu, hvor jeg gaar, Han har mig ved sin Side, Han stjuler mig med sine Saar Og hjælper mig at stride,

nødvendigt maa virke en større eller mindre Grad af Trælsdomskrygt. Men Trældomskrygt er en Aabenbarelse af Synsden i os. Den tilhører det gamle Menneske og virkes af Loven hos dette. Den Frygt, som Loven fordrer, er den sønslige Frygt, der gaar Side om Side med Kjærlighed og Tillid og virkes af Evangeliet. Dette viser, at den modsatte Lære sammenblander Lov og Evangelium.

og berfor:

Jeg gaar til Himlen, hvor jeg gaar, Frimodig da, mit Hjerte! Kun did, hvor du en Ende faar Baa al din Synd og Smerte!<sup>18</sup>

"Thi", figer Luther, "efterdi vi ere kjøbte med Christi dyrebare Blod, formedelst Hans herlige Opstandelse gjenfødte i den hellige Daab og ved Evangeliet kaldte til et levende Hand, til en usorkrænkelig og ubesmittelig og usorvisnelig Arv, (som St. Petrus siger), som bedares i Himlene til os, saa skal vi ogsaa glade og trøstige 'forvente dette salige Hand.

"Denne driftelige Runft og rette Mesterstyffe lærer St. Baulus os i Tit. 2, 13 og formaner os Christne, at vi stulle lære at gjøre Forstjel paa dette nærværende, forgjængelige og hint tilkommende, uforgjængelige Liv, og vende dette nærværende Liv Anggen som det, der forgaar, og som vi tilsidst maa forlade, og stedse have hint tilkommende Liv for Sie og fast og vist haabe vaa det som det, der bliver evigt, og i hvilket vi hører hjemme. Bi skulle i gode Gjerninger, i Tugtighed, Retfærdighed og Gudsfrygt forvente, figer han, det falige Saab; d. e.: vi Chriftne ftulle berede of til et bedre Liv, end dette Liv vaa Forden er. Baa hint stulle vi meget fastere bygge, og det stulle vi med større Vished haabe paa, stjønt vi endnu ikke se og føle det, end vi bygge og haabe vaa dette nærværende Liv, som vi se og føle. Dette er en ret Lære, men ikke snart lært, en ret Brædiken, men ikke snart troet, en skjøn Formaning, men ikke lettelig fulgt, godt sagt, men ilde gjort. Thi sagre faa Menneffer paa Forden er der, som forvente det salige

<sup>18</sup> En lignende Tankegang finde bi i Kingos herlige Seiersfang No. 380 i bor Pfalmebog, se ifær B. 4-6.

Saab, den tilkommende, uforgjængelige Arb og Rige, og forvente det saa vist, som det vel burde være, at de itte saa vist besidde det nærværende Liv. . . . Vi blive heller iffe døbte til at blive her vaa Forden og gjøre os et Baradis og Simmerige her, . . . men forat Simlen kan gabnes for os, og vi kan frelses til det evige Liv. . . . Til dette evige Liv ere vi døbte, til det har Chriftus gjenløft os ved fin Død og Blod, og til det have vi faget Evangelium. . . . Ber mag det troes, haabes og forventes, men hisset stal det aabenbares. Den, som ikke forventer det salige Haab, han vil ikke komme til Aabenbarelsen; men den, som fast og uden Tvivl forventer det, han behøver ikke at sørge for Aabenbarelsen. Saadan Forstjel (mellem Haab og Aabenbarelse) giør St. Paulus ogsaa Kol. 3, 3, 4.: Eders Liv er ffjult med Christo i Gud. Raar Christus, vort Liv, aabenbares, da stulle ogsaa 3 aabenbares med ham i Herlighed. St. Johannes giør ogsaa saadan Forstjel 1 Joh. 3, 2: Nu ere vi Guds Børn, og det er endnu iffe aabenbaret, hvad vi stulle vorde; men vi vide, at naar Han aabenbares, vi da stulle vorde Ham lige. . . .

"En Christen siger saa: Gud har ved sin Søn stjenket mig det evige Liv; til det er jeg døbt, og til det er jeg kaldet ved Evangelium. Derfor vil jeg ogsaa trøstig vente derpaa. Men derhos har Han stabt mig og sat mig i Embede, at jeg skal være Herre, Husmoder, Tjenestevige, Skolelærer, Præst osv. og tjene Ham i mit Kald; derfor vil jeg ogsaa være slittig i gode Gjerninger, vil være en from Tjener, en lydig, tugtig Pige, en slittig Skolelærer, en tro Præst, og gjøre, hvad der behager Gud.

"Den, som ved dette og retter sig derester, ham vil ikke Livet salde tungt eller surt, han knurrer ikke mod Gud, om det end stundom gaar ham ilde. Thi sordi han er vis paa det evige Liv og sorventer det salige Haab og vor Herres Jesu Christi Aabenbarelse, saa gjør og lider han gjerne, hvad han stal gjøre og lide. . . . Men den, som ikke ved dette og ikke retter sig derester, ham maa Livet salde surt og tungt. Thi da han ikke er vis paa det evige Liv og ikke forventer det salige Haab, saa kan han heller ikke være tilsreds eller have Taalmodighed."<sup>14</sup>

Der er hos Evangelisten Watthæus (14, 24 flg.) en Beretning, som i saa Træk belhser og stadsæster de Beviser, som jeg foran har givet sor det Ugrundede i de Indvendinger, der gjøres mod denne Lære.

Disciplene vare en Nat vaa Genesaret Sø. Det led mod Morgenen; Beiret var haardt, Binden var dem imod, og de lede Nød af Bølgerne. Da saa de En komme, bandrende paa Søen. Det var Jesus, men de kjendte Ham iffe. Det var jo endnu iffe lust, selv tumledes de op oa ned af Bølgerne og — hvorledes stulde et Menneste kunne aaa vaa Søen? De bleve forstræffede og saade: Det er et Spøgelse; og de raabte af Frygt. Men Zesus talede strax til dem og sagde: Bærer frimodige! det er mig: frygter Men Beder svarede Ham og sagde: Herre, bersom bet er dig, da byd mig komme til dig paa Bandet. Han sagde: Rom! Da Beder traadte ud af Stibet og vandrede vaa Vandet for at komme til Jesum. Wen der han saa det haarde Beir, frygtede han; og da han begyndte at synke, raabte han og sagde: Herre, frels mig! Da · Zesus udrakte strax Haanden og tog fat paa ham og sagde til ham: Du lidet Troende, hvi tvivlede du?

Her har vi et Menneste med et Maal for sig, som han umuligt kan naa ved egne Kræfter. Petrus kan jo ikke ved naturlig Kraft gjøre et eneste Skridt henad Bandet, endsige naa helt frem til Jesus, ligesaa lidt som et syndigt

<sup>14</sup> Luther IX, 589 flg.

Menneste ved egen Kraft og Anstrengelse kan gjøre et eneste Skridt henimod Gud og Saligheden, endsige opholde sig selv paa Salighedens Bei indtil Enden.

Men Frelseren saade til Betrus: Kom! Deri ligger Dette Ord viser nemlig, at Jesus baade kan Koriættelsen. og vil hiælve Betrus frem til fig; thi det vidste Jesus vel, at Betrus iffe selv kunde, og at dersom han skulde kunne komme, saa maatte det ske ved Resu Maat og Villie. Savde Refus altiga iffe baade kunnet og villet hjælbe ham frem, saa havde San iffe saat: Kom! Dette Ord stulde altsaa Petrus have holdt sig til. San stulde i Troen vaa dette Ord have været vis paa, at han baade funde og sfulde naa frem til Sefus. San stulde ikke have indladt sig med sin Fornuft og bereanet, at da et Menneste er tungere end Band, saa var der Sandspnliabed for, at han kunde spnke: thi det var vistnok ikke ubekiendt for Resus. Beller ikke ffulde han have ladet fia forfærde af det haarde Beir oa Refus, som havde sagt, at han stulde de høie Bølger. komme, vidste jo ogsaa, hvad Slaas Beir det var. iffe stulde han have indladt sig med sine eane kiøbelige Tanker, der vilde forlede ham til at stole vaa sin Tro i Stedet for vaa Jesu Ord: han stulde ikke tænke: Mon jea nu ogsaa har en saa stærk Tro, at jeg ved min Troes Kraft kan gaa vaa dette stormende Sav? thi da vilde han enten bave tviblet strax, eller han vilde have sat sin Lid til sia felv — saaledes som han engang senere gjorde —, og i begge Tilfælde vilde han have funket. Det var jo alene hint Refu Ord: Kom, der gab ham Ret til at haabe, at han stulde naa frem over Bølgerne. Baa Jesu Ords Kraft itoler Troen og iffe paa sin egen Kraft til at holde fast: stoler den paa fig jelv, da har den allerede forladt fin rette Klippe, iom er Guds Foriættelse.

Heller ikke skulde han have tænkt saaledes: Vistnok har

Jesus sagt: Kom! men om jeg nogensinde vil kunne komme derhen, det kan jeg ikke vide: thi det er jo muligt, at jeg kan synke; denne Mulighed er jo ikke ophævet; jeg ved jo, at et Menneske er tungere end Bandet; jeg ved jo, at jeg kun ved Troen kan blive ovenpaa, men jeg kan jo ikke vide, om jeg kan bevare Troen, og om jeg ikke maaske om en liden Stund bliver bange for det haarde Beir.

Dette vilde atter igjen været den samme hemmelige Mistillid til Forjættelsen, som om det ikke var nok, at Fesus havde sagt: Kom. Wed dette Ord i sit Sre og i sit Hjerte skulde Petrus have sagt, som han ved en anden Leilighed sagde: Paa dit Ord, Herre—ja, paa dit Ord vil jeg komme, til Trods for mig selv og for alle Bølger og Storme i Berden!

Men habde da Petrus Intet at iagttage for at kunne have benne Troens Vished om at naa frem til Jesus? Er ber i dette Exempel intet Sidestykke til, hvad vi ovenfor have sagt om den Frygt og Bæven, som skal ledsage Troen? Jo, der er ogsaa dette. Thi idet Jesus siger: Kom! er baade Beien og Maalet angivet. Havde Petrus villet spahsere omkring og gaa andetsteds hen, da havde han ingen Forjættelse havt. Hans Bøn havde været: Byd mig komme til dig paa Bandet! og Fesus havde sagt: Kom! Hande ikke sagt. Gaa, hvorhen du vil, ligesom Gud heller ikke har lovet os Saligheden uden tillige at bestemme den Bei, som vi have at gaa, nemlig "den trange Bei, som sører hen til Livet".

Men Petrus slap Forjættelsen; han indlod sig med Fornustens Beregninger; han regnede efter det haarde Beir, derfor begyndte han at synke. Jesus sagde til ham: Du lidet Troende, hvi tvivlede du? Deri har vi af Jesus selv et Vidnesbyrd om, hvad Petrus skulde have gjort, og hvad vi skal gjøre, naar vi har et Løste af Herrens Mund.

Men hvad vilde vi vel dømme om Petrus, dersom han, ester denne Tilrettevisning af Herren, ovenikjøbet ved alle Slags Indvendinger og tilspneladende fornustige og rimelige Grunde, maasse endog i den Tanke, at dette just var pdmygt og aandeligt, havde villet besmykke sin Bantro og Tvivl om at skulle kunne over de stormende Bølger naa frem til Zesus!

#### III.

Jeg har ovenfor paavift, hvorledes det hører til vor Daabspagt at have Troens Vished om vor endelige Salighed, og hvorledes vor Katechisme vijer, at den Vøn, som Herren har lært os, styrker os i denne Vished. Zeg har ogsaa mindet om, hvorledes vor Kirke bekjender den i sine Psalmer. Zeg skal nu vise, i hvilken Sammenhæng denne Lære skaar med den rette lutherske Lære om Naadevalget.

Som før paapeget, kan vi ikke komme til Vished om vor Salighed "ved at gruble over eller ved at ville udforske den guddommelige Forudbestemmelses hemmelige, sorborgne Dyb". De, som ville begynde med dette, ville komme enten til Formastelse eller til Fortvivlelse, men ikke til nogen Troens Vished om sin Salighed. Det, som er skiplet, og om hvilset vi ikke have hørt, det kan vi ikke tro paa (Kom. 10, 14). Skal vi tro, saa maa det være Noget, som er os aabenbaret. Dersom nu Naadevalget ene og alene var et forborgent Guds Kaad, om hvilset vi Intet vidste, uden at der var et saadant, saa er det klart, at vor Tro og Haab om Salighed ikke kunde have Noget med det at giøre; men dette er ikke Tilsældet.

Derfor bekjender den lutherste Kirke, at Naadevalget ikke maa betragtes blot efter Guds hemmelige Raadslutning, som om det ikke indholdt Were i sig, end at Gud havde sorubseet, hvilke og hvor Wange der skulde blive salige, hvilke og hvor Wange sorbømte, eller at Han alene har

holdt en saadan Mønstring: Denne stal blive salig, hin stal fordømmes (Concordiesorm, 418, 7).

Birkningen af en saadan Betragtning vilde være farlige og sordærvelige Tanker, idet man vilde sige: Er jeg sorudbestemt til Salighed, saa kan jez ikke lide nogen Skade, hvad jeg saa end gjør; og er jeg ikke sorudbestemt, saa hjælper det ikke, hvad jeg end gjør, thi Guds Forudbestemmelse kan ikke jeg hindre eller forandre (sammest. 8).

"Mod denne falfte Indbildning og disse Tanker skal man", figer bor Bekiendelfe, "fætte følgende klare Grund, som er siffer og ifte kan feile: Efterdi den ganffe Strift er indblæst af Gud og ikke skal tiene til Sikkerhed og Ubodfærdighed, men til Overbevisning, til Rettelse, til Optugtelse (2 Tim. 3, 16) — fremdeles, efterdi Alt i Guds Ord er os tilforn strevet, ikke forat vi derved skulle drives til Fortvivlelse, men at vi stulle have Saab formedelst Taalmodiaheden og Sfrifternes Trøst (Rom. 15, 4), saa er udenfor al Tvivl ingenlunde det den sande Forstaaelse eller den rette Brug af Læren om Guds evige Forudbestemmelse, at derved enten Ubodfærdighed eller Fortvivlelse stulde blive fremkaldt eller styrket. Saa fører heller ikke Skriften denne Lære anderledes, end at den ved den henviser os til Ordet (Eph. 1, 13: 1 Cor. 1, 7), formaner til Omvendelse (2 Tim. 3, 16), tilffunder til Gudsfrugt (Eph. 1, 4; 30h. 15, 3), styrker Troen og forvisser os om vor Salighed (Eph. 1, 14; Soh. 10, 27 fla.; 2 Thesf. 2, 13)." (419, 9.)

Derfor viser Concordiesormelen, at der angaaende Naadevalget er nogle Ting, som Gud har aabenbaret, og nogle Ting, som han har stjult sor os, og sormaner os til itte at gruble over disse sidste, men derimod at blive ved det, som er aabenbaret, og tilsøier de sør citerede Ord, at "denne Paamindelse er i høieste Grad sornøden. Thi med Sligt har vor Nysgjerrighed altid meget mere Lyst til at besatte

sig, end med det, som Gud derom har aabenbaret os i sit Ord, sordi vi ikke kunne saa det til at passe sammen, hvilket heller ikke er besalet os at giøre" (423, 39).

Det, som er os aabenbaret om Naadevalget, er først hvad der har bevæget Gud til det, nemlig hans Barmhjertighed og Christi allerhelligste Fortjeneste, og dernæst er det aabenbaret, paa hvilken Bei og ved hvilke Midler Gud vil søre de Udvalgte til Salighed, nemlig gjennem Omvendelse og Tro, som Han vil virke i dem ved Naademidlerne.

Disse aabenbarede Sandheder, denne Guds Naade i Christo og denne Frelsens Bei, som San vil føre os paa, er det, i "hvilke Han har kundgjort of sin Villies Semmelighed og har bragt den for Lyset ved Jesus Christus". Disse aabenbarede Sandheder er det alene, som kan give os Troens Korvisning om vor Salighed, eller med andre Ord: om vor Udvælgelse, og det af den Grund, at disse Ting gjælde ifte blot nogle Kaa, men de gjælde alle Menneffer; thi: "Udvælgelsen maa alene læres af det hellige Evangelium om Christus, i hvilket det bliver klart bevidnet, at 'Sud har indsluttet Alle under Ulpdighed, forat San kunde forbarme sig over Alle', og at 'San ikke vil, at Nogen sfal fortabes, men at Alle stulle komme til Omvendelse og tro paa den Serre Chriftus' (Rom. 11, 32; Ezech. 18, 23. 33; 2 Betr. 3, 9; 1 Joh. 2, 2; Concf. 333, 10)." Frembeles lærer jo Sfriften os, at Christus har baaret al Berdens Synd (Joh. 1, 29), at Sans Blod er en Forsoning for den ganffe Berbens Synder (1 30h. 2, 2). siger: Kommer hid til mig, Alle 3, som ere besværede, Jeg vil give Eder Hvile (Matth. 11, 28), og det er Faderens Villie, at hver den, som tror paa Christus, stal have det evige Liv (Joh. 6, 40).

Denne Sandhed, at Evangeliets Forjættelser gjælde alle Mennester, "maa vi derfor altid holde stivt og sast paa". Frembeles maa vi strengt fastholde den Sandhed, at Guds Rald ikke er noget Spilsegteri, som om Han kaldte Rogle med et kraftigt Rald, medens de Andre bare kaldtes tilspneladende. Nei, Guds Rald er efter Skriften et alvorligt og helligt Rald, og Han vil i dem, som Han saaledes kalder, ved Ordet virke, at de kunne blive oplyste, omvendte og salige. Thi Ordet, ved hvilket vi kaldes, er en Aandens Tjeneste, som giver Nanden, eller hvorved Nanden gives (2 Cor. 3, 8), og en Guds Kraft til Salighed (Rom. 1, 16). Og esterdi den Hellig Nand vil gjennem Ordet være virksom, styrke, give Krast og Evne, saa er det Guds Villie, at vi skulle annamme Ordet, tro og sølge det" (421, 25).

Dersom Forjættelserne ikke vare almindelige; dersom vi ikke af Guds Mund vidste, at Han vil, at alle Mennesker skulle blive salige og komme til Sandheds Erkjendelse; dersom vi ikke vidste, at Guds Kald alksaa er et alvorligt, virksomt og trosask Kald — da havde vi ingensomhelst sask Grund under vore Fødder, og der kunde ikke være Tale om nogen Troens Bished om vor Salighed. Tanken paa, at der er et Naadevalg, og at Mange ere kaldede, men Faa udvalgte, vilde da være en sorfærdelig Lære, som maatke søre enten til Formaskelse eller til Fortvivlelse; thi hvad Sikkerdhavde jeg da for, at alle hine Forjættelser gjaldt mig? Albeles ingen.

Nu derimod, efterdi vi i Guds Ord se det saa klart og uimodsigeligt lært, at Gud vil ingen Synders Død, men at Han indbyder Alle til sig, at Christus vil samle os Alle under sine Binger, ja at Gud vredes, naar vi ikke ville komme (Luc. 14, 21), medens der er Glæde i Himlen over hver Synder, som omvender sig, — nu have vi en Grund, som ikke kan rokkes.

Bi kunne allermindst af alle Mennesker taale, at Nogen negter Naadens Almindelighed, vi, som have erkjendt, at vi selv albeles Intet, albeles Intet kan gjøre til vor Salighed, saa at vi kun berfor kan haabe at blive frelste, fordi Frelsen fra allerførst til allersidst er en ganske fri og usorskyldt Gave af blot og bar Naade. Den, som mener, at han selv kan hjælpe til, om end kun aldrig saa lidt, ved sin Wodtagelse af Naaden eller ved sin Ike-Wodstand osv., alksaa ved paa en eller anden Waade at være ikke fuldt saa stor en Synder som Andre, han kan vel endda mene at have et Haab, — thi han har jo endda lidt hos sig selv at haabe paa; men den, der med Paulus har erksendt (ikke blot sagt), at han er den skørste af alle Syndere, han maatte fortvivle, om ikke den straalende Herlighed i Evangeliet, at det er sor alle, alle Syndere, jog Mørket bort og drog og lokkede ham frem paa Beien til Gud.

Der er derfor ingen større Uret end at paastaa, at vikrænke Naadens Almindelighed. Det vilde være at lukke Oøren for os selv, thi for os gives der ingen anden Adgang end denne, til at turde tælle os imellem Guds Børn. Men, Gud være lovet og priset! Nu have vi en Grund, og en Grund, som ikke kan rokkes. Hvad Bevis har vi for, at den ikke kan rokkes? Det, at vi er aldeles hjælpeløse, og at vi derfor alene se til Gud ester Frelse, og at vi have Hans usvigelige Ord og Løste om vor Frelse. Denne Grund kan ikke rokkes; den heder Christus, for os og i os og med os og over os, vort A og O, vor Begyndelse og Ende.

Atter igjen: Dersom vi selv kunde hjælpe lidt til, vælge det Gode, imødekomme Gud osv., og dersom vi alksaa forsaavidt sik se til at gjøre Bort og alksaa haabe paa, at vi gjorde Bort (medens Gud gjorde Sit), ja da blev vort Haab ogsaa, estersom den Grund var, som det var bygget paa, ustadigt, usikkert, vaklende. Intet Under dersor, at den, som ikkerent ud har opgivet sig selv ganske og albeles, vakler mellem Haab og Frygt angaaende sin Salighed, ja sølgerigtig paaskaar, at det er ret at vakle saaledes.

Den derimod, som ser, at han ingensomhelst Udsigt har til at hjælpe end det Allermindste til (ak, hvor sent og tungt gaar det sor os at lære dette!) — den, som sinder alle Sunde lukte og ingen Udvei sor sig — han spørger: hvad vil Gud gjøre med mig? Og saa svarer Gud i Evangeliet.

Men naar saa Evangeliets stabende og gjenfødende Arast har overvundet vort naturlige Hjertes Modstand, og naar Stjællet er saldet fra vore Sine, saa vi ved Evangeliets Lys erkjende Guds Herlighed i Jesu Christi Aasun, og naar vi saa sukke under Trængslerne i Berden og ængstes over os selv, naar vi med Bekymring tænke paa, hvor mange af de Kaldede der enten soragte Kaldet eller kun tro til en Tid og siden salde fra, og naar vi erkjende vor egen Udygtighed til at opholde os i Troen indtil Enden og den Fare, vi derfor er udsatte sor, da er det, at Naadevalgets trøstefulde Betydning træder til og kan erkjendes af os.

Som Luther figer: "Beknmre dig først om Christus og Sans Evangelium, at du kan erkiende din Spnd og Sans Naade og derefter stride mod Synden, som Paulus lærer fra 1ste til 8de Cavitel i Romerbrevet: derester, naar du i det 8de Capitel kommer i Anfegtelse under Kors og Lidelse, jaa vil dette i det 9de. 10de og 11te Cavitel lære dig, hvor trøstelig Guds Forudbestemmelse er." Naadevalget lærer os nemlig, at naar En bliver falig, saa er det iffe fordi han selv var saa from, at han vilde komme til Gud, men fordi Gud af Naade for Christi Skuld har besluttet at aiere ham falig, fordi altsaa Gud fra Evighed af har for Christi Styld besluttet at føre ham gjennem alle Farer til den evige Glæde. Alt det nemlig, som Gud i Tiden udsører, det har San fra Evighed af besluttet at udføre; thi hos Gud er iffe Forandring eller Stygge af Omstiftelse, og for Bud er der ikke Fortid og Fremtid, men Alt er evigt nærværende for Ham.

Derfor bekjender vor Kirke, at "Guds evige Ubwælgelse ser og ved ikke alene sorud de Udvalgtes Salighed, men er ogsaa ifølge Guds naadige Villie og Velbehag i Christo en Aarsag, som skaber, virker, hjælper til og befordrer vor Salighed, og hvad der hører til samme; derpaa er ogsaa vor Salighed saaledes grundet, at Helvedes Porte ikke skulle saa Overhaand over den" (418, 6).

Thi naar vi. i Stedet for at ville gruble over de Stuffer i Naadevalget, som ere skjulte, ville saaledes, som ovenfor er vist, holde of til det, som er of aabenbaret, nemlig om Grunden til Udbælgelsen og Ragden, vag hvilken Sud udfører den her i Tiden, "da er det sandelig en nyttig, vedertbægende, trøftig Lære: thi ben stadfæster meget fraftig den Artikel, at vi uden nogen vor Gjerning og Fortjeneste, af blot og bar Naade, alene for Christi Styld blive retfærdige og falige. Thi før Berden blev til, før vi havde været, ja før Verdens Grundvold blev lagt, da vi endnu iffe kunde have gjort noget Godt, ere vi efter Guds Beslutning af Naade i Christo udvalate til Saliabed (Rom. 9, 11: 2 Tim. 1, 9). Derved blive ogsaa alle falste Meninger og enhver vildfarende Lære om vor naturlige Villies Kræfter kuldkastet, efterdi Gud i sin Raadslutning, før Berden blev til, har besluttet og bestiffet, at San selv med sin Bellia Aands Kraft gjennem Ordet vil stabe og virke i os Alt, hvad der hører til vor Omvendelse.

"Saaledes giver ogsaa denne Lære den stjønne, herlige Erøst, at Gud har ladet enhver Christens Omvendelse, Retsærdighed og Salighed være sig saa høit magtpaaliggende og har ment det saa trosast dermed, at Han, sør Berdens Grundvold blev lagt, har holdt Raad derom og i sin Beslutning bestistet, hvorledes Han vil bringe mig dertil og opholde mig deri. Fremdeles har Han, fordi vor Salighed ved vort Riøds Strøbelighed og Ondstab let kunde slippe

os af Hænderne eller ved Djævelens og Verdens List og Magt rives og tages ud af dem, villet forvare den saa vel og siffert, at Han har bestiffet den i sin evige Beslutning, som iffe kan seile eller omstødes, og har lagt den, at den skal bevares, i vor Frelsers Fesu Christi almægtige Hand, hvoraf Ingen kan rive os ud (Joh. 10, 28), hvorsor ogsaa Paulus siger (Rom. 8, 28. 39): 'Esterdi vi ved Guds Beslutning ere kaldte, hvo skal kunne skille os skal Guds Rjærlighed i Christo?' " (422, 34. 35).

Her vil nu Indvendingen komme igjen og sige: Det kan jeg nok forstaa, at denne Lære var trøstelig, dersom der bare var føiet én Ting til, nemlig den, at jeg virkelig er en af disse, der er forudbestemte. Wen hvor staar det skrevet? Hvoraf kan jeg vide, at jeg er iblandt de Udvalgte?

Svar: Du stal itse vide det eller ville vide det i dette Ords almindelige Betydning; men du stal tro det, og tro det paa Grund af de Forjættelser, som Gud har sendt dig (det vilde være gavnligt at se lidt nærmere paa disse Forjættelser, hvoraf jeg har samlet en Del i den sørste Del af denne Artisel). Bil En iste tro disse Løster, saa kan Intet hjælpe ham. Er det iste nok, at Gud har lovet ham Alt, hvad han trænger til? Bil han have Were, saar han selv se til, hvor han sinder det.

Thi efter Guds Ord, og saa som vore Bekjendelsesssfrister vidne, forholder det sig saaledes: Bi selv kan Intet gjøre til vor Salighed. Guds Ord viser, at Han vil gjøre Alt sor de Udvalgte. Guds Ord viser tillige, at Han vil gjøre Alt sor Alle. Deraf sølger, at Alle skulle tro, at de ere Udvalgte. Men de Fleste ville ikke; dersor blive de

<sup>15</sup> For dem, som maatte finde disse Ord for korte, og som trænge til en vidtløftigere Fremstilling, skal jeg endnu tilsøie Følgende:

Gud har ved Jesus Christus i Evangeliet aabnet Adgang

forstudte. Sud har ikke dannet dem til Bredens Kar. De selv have gjort det, idet de forstyde Suds Ord. Bil vi ikke tro, at Sud vil gjøre Alt for os, saa kan vi ikke hjælpes.

for os til det evige Liv og Salighed. De, som nu benutte benne Abaana og følge Guds Kald og ombende fig og tro pag Chriftus og saaledes blive Guds Børn, de ved baade af Guds Ord og af fin Samvittigheds Vidnesburd, at de ere iffe bedre end Andre, og at de iffe have fortjent end det allermindste Gobe fremfor nogen Sinder i Berben; be bed, at alle be Fortrin, som de have, ene og alene ifuldes Guds ubegribelige og uforstyldte Naade; de give derfor Gud alene Eren for bele fin Frelse og for hvert entelt Stuffe af ben; be give Gub Eren for Begyndelfen og Enden af fin Ombendelfe og af fin Tro, ja for hver enefte god Tante, som er i beres Sierte. Raar be nu fe, at Gud saaledes, fordi San bar dem naadig, har begyndt det Gobe i dem, og de tillige hører Gud i fit. ubrødelige Ord love dem, at Han vil fuldføre dette Gode indtil Jesu Christi Dag, saa tro de berfor i Nomnahed bette Guds Ord og tro berfor, at be ffulle blive falige. Og naar be saa spørge, hvoraf bette tommer, og hvorfra benne Serlig= bed bar fit Ubspring, saa finde de ingensomhelst Forklarings= grund hos fig felv eller i fit eget Forhold af nogensomhelft Art, og de maa ogsaa her, som Guds Ord viser, slutte og fige: Det tommer alene af Gude Barmhjertighed og Chrifti allerhelligste Fortjeneste; bet tommer af Guds gobe og fuldtomne Billie, fra Sam, ber virter Alt efter fin Billies Raab. Saa naadig er han, at han "har bestemt mig formebelst Jesum Christum til sønlig Udkaarelse hos sig selv efter sin Villies Belbehagelighed". Saaledes tror da den Christne, at ban er En af de Udvalate, thi ban fer i Orbet, at Gub bar gjort og fremdeles vil gjøre Alt for ham.

Men nu tilbyder jo Gub alle Mennester netop benne samme Naade, som her er stilbret, og det ikke paa Skrømt men i Alvor og Sandhed; thi idet Gub vil, at Christus stal forstyndes for Alle, saa lover Hand dem dermed Alt, hvad de tilstrænge; som strevet staar, har Gud givet of sin Søn, "hvorsledes stulde Han ikke ogsaa stjenke of alle Ting med Han"

Men give vi Gud Ære og tro, at Han vi gjøre Alt for os, sa tro vi og, at Han fra Evighed har besluttet dette og saaledes udvalgt os til det evige Liv. 18

Wed stor Klarhed udleder dersor Concordiesormelen Bisheden om Udvælgelsen af Kaldelsen. Deras, at vi ere kaldede, vil den, at vi i Troen skaldelsen. at vi ere udvalgte.

Gud har kaldet os med et helligt Kald og til fin evige Herligbed i Chrifto Jesu. Han er sanddru og lyder ikke. Han ved, hvad der udsordres, for at vi kan sølge dette Kald, og Han ved, at vi ikke af os selv kan sølge det. Da han nu dog vil, at vi skal sølge det, saa er det klart, at Han ogsaa vil give os Evne til at sølge det og til at blive deri til Enden; thi Han har kaldet os med et helligt Kald, ikke efter vore Gjerninger, men efter sit eget Forsæt og Raaden, som er os given i Christo Jesu kra evige Tider af.

<sup>(</sup>Rom. 8). Gub vil altsaa gjøre Alt for Alle. Ligesom hine, ber ovenfor ere stilbrede, saa stulbe bersor Alle tro, at de ere udvalgte.

Nu er det saa, at Gud fra Evighed veb, at mange Mennester dog ikke vil modtage Hans Gaver, eller modtage dem en Stund og siden kaste dem bort. Disse ere ikke Udvalgte, men det er deres egen Shild; thi da Gud kaldte dem med et alvorligt og kraftigt Kald, viste Han, at Han virkelig vilde gjøre Alt for dem, saa at de havde Adgang til at blive Guds Børn og vedblive at være det, og altsaa til at tro sin Salighed og sin Udvælgelse; men de vilde ikke, og "saaledes er der Mange kaldede, men Faa udvalgte".

<sup>16</sup> Luther siger: "En Christen ved og erkjender af Guds Ord sin egen Uværdighed og har en sand Gudskriggt, men han trøster sig ogsaa ved Guds Naade og tror, at han i Christus, Guds Søn, har Syndernes Forladelse og Forløsning, at han for Hans Skyld behager Gud og er udvalgt til det evige Liv, at han i al Nød, hvor han sinder Svaghed og Fristelser, kan tage sin Tilssugt til Gud, paakalde Han, vente Hans Hielp og være vis paa, at han bliver vønhørt." L. B. B. XI, 2483.

Fremdeles: Gud har ved Daaben beseglet sit Kald til os og indviet os til Delagtighed i Christus og til derved efter Haabet at vorde Arvinger til det evige Liv. Synes vi, at det er længe, siden vi bleve døbte — for Gud er det, som var det steet idag, og vi stal hver Dag trøste os med dette usvigelige Bidnesbyrd om Guds Villie mod os.

Fremdeles: Vor Herre Jesus Christus er selv kommen personligt til os og har meddelt sig til os i den høihellige Nadder. Er det muligt, at vi kan faa nogen større og herligere Forsikring om, at Han vil, vi skal tro, at vi ere Hans Eiendom, Lemmer paa Hans Legeme og udvalgte til Salighed?

Og endelig Bønnens Forjættelse;—er ikke bed den Himmelen aabnet for os, som Baulus siger, idet han ansører Profeten Zoels Ord: Hver den, som paakalder Herrens Navn, skal blive salig (Nom. 10, 13; Joel. 3, 5). Til dette Sted hos Joel siger Luther (esterat han har vist, hvorledes vi erholde vor Salighed ved Guds frivillige Barmhjertighed, som elskede os, der vi endnu vare Hans Fiender) blandt andet Følgende: "Thi vi have vor Nigdom alene i Guds Ord, som vi høre. Were have vi ikke af Gud, indtil vi dø; da skal vi se Herren Ansigt til Ansigt. Særdeles maa vi give Agt paa det uindskrænkede Ord: 'Hver den, som paakalder'; thi Han udelukker Ingen fra Saligbeden, hvilken Han som som Intet og gjerne lover dem, som paakalde Han.

Det har sin Gavn at vide dette paa Grund af de farlige Kanker om Naadevalget, saadanne som Hjerterne optænke sig uden Guds Ord, ja imod selve Ordet; thi sor det Første bliver i dette og lignende Skriftsteder Guds Ord og Barmhjertighed overhovedet tilbudt Alle. Dernæst saa har ogsaa Guds Ords Tjenere Besaling til at sorlade den Enkelte Synden. Med denne guddommelige Forordning skulde vi

være tilfredse og tro, at efterdi Gub sender os sit Ord, saa ere vi de, som ere udvalgte. Dernæst stulde vi ogsaa alt ester denne Forjættelse paakalde Gud og være vis paa vor Salighed, som Han saa tydeligt sorjætter.<sup>17</sup>

Fordi det er Gud, som har kaldet os, sordi vi ere kaldede til ét Haab i vort Kald, nemlig til Haab om det evige Liv, hvilket Gud, som ikke lyver, havde lovet fra evige Tider, men nu aabenbaret i sit Ord (Eph. 4, 4; Tit. 1, 2), derfor kan og bør vi have Troens Bished om vor Salighed og Udvælgelse. Wen det er ogsaa sandt, som Dr. Rudelbach siger, at kun de, som have erkjendt, at de er kaldede ved en evig, hellig Kaldelse, kun de kunne tro Aabenbaringens Ord, at de ere udvalgte fra Evighed, sør Berdens Grundvold blev lagt (Eph. 1, 4).18

Gud har lovet, at Han vil ingenlunde flippe os og ingenlunde forlade os, — Chriftus har lovet, at Ingen ffal rive os af Hans Hand, og vi ffulde iffe ville tro! Chriftus vil, at vi ffal trøfte os ved, at alle vore Hovedhaar ere talte; hvor meget mere vil Han, at vi ffal trøfte os i Troens Vished om, at Han har befluttet at bevare vor Siæl. Hans hellige Navn være lovet!

<sup>17</sup> VI, 2125. 18 Rirfepoftille 1, 150.

# Hvad den norske Synode har villet og fremdeles vil.

I.

Sekretæren for Luther-College's Bygningskomite henvendte for nogen Tid siden et venligt Ord "til vort Samfunds Fædre". Efter at have nævnt Collegets Brand siger han: "Den store Sag derimod, som I vilde have frem, den Sandhed, I ved eders Berk vilde have forkyndt og befæstet hos eders Samtid og Esterslegt, har trængt igjennem og seiret. . . . Dog, eders Opmuntring og Undervisning trænges. Lær da den yngre Slegt, som snart skal indtage eders Plads, hvad I har gjort, hvorsor I har gjort det, og hvad der er dens hellige Pligt at gjøre."

Disse usortjent anerkjendende Ord har hidtil intet Svar saaet. Wen den, som har skrevet hine hdmhge Ord, er ingen Ingling længere. Han og hans jevnaldrende er Wænd, som har vist, at de har forstaaet vor Synodes Opgave, og de saa af os, som er igjen af dem, der arbeidede i Synodens Tjeneste, da den sørst grundede Luther-College, kan med Guds Hjælp trygt overlade det fortsatte Arbeide i hngre og kraftigere Hænder.

Dog, mens vi endnu er med, har vi heller ikke Lov til at slaa os til Ro; thi "den store Sag, som vi vilde have frem", "den Sandhed, vi vilde have forkyndt og besæstet hos vor Samtid og Esterslegt" — den har vistnok for sa

vidt "trænat igjennem og seiret", at den atter er bleven det Banner, om hvilket den norste Spnodes Prester og Meniabeder i Enighed bar floffet sig: - men netop berfor giælder det nu saa meget ivrigere at staa fast. Thi i Kristi Rige er der aldria Fred i den Forstand, at dets Borgere kan slag sig til Ro og trøste sig med, at de har Sandheden. For det første viser Skriften og, at Gud ikke vil lade og beholde den, uden vi bærer dens Frugt og "lader det" (Guds Ord) "udtruffelig tilspne i vort Levnet". andet vil vi iffe kunne bevare Sandheden for of selv uden Ramb med alt det i os, som strider mod den. Da for det tredie vil vi heller ikke faa beholde den i Fred for andre, dersom vi giør Alvor af at holde den i Ære. Dette sidste er vi kraftig blevne mindede om i den allersidste Tid med følgende Ord fra den norsk-danske Konferenses Leir i dets Organ "Lutheraneren":

"Det er nu Meningen med fuld Kraft at tage fat paa Gjenophygning af den nedbrændte Bygning (Luther-College). I den Anledning søger man atter at fanatisere Folket i den norste Synode, og nu skrives der igjen paa den for 20 Aar siden brugelige Maade: 'Den norste Synode har jo været prøvet meget i den senere Tid. Den har været prøvet, om den vilde blive fast ved Herrens Ord, navnlig Ordet om Synderes Retsærdiggjørelse alene af Naade; og, til Guds Pris være det sagt: den har bestaaet Prøven. De, som ikke var af den, er udgangne fra den; men Samfundet er blevet staaende paa den gamle Grund, som til evig Tid skal holde Stand: Guds Ord og Luthers Lære sand.'— Kan man saa Folket opblæst og fanatiseret ved saadan Tale, saa skal man saa Penge nok til Sjenopsørelsen af det nedbrændte Hus."

Bi tror iffe, at vi har stræbt at saa vort Folk "opblæst og sanatiseret" ved Tale om, at vor Synode har bevaret Sandheden. Bi har ikke stræbt at saa Folket "opblæsti". Bi har atter og atter soreholdt os selv, vore Prester og vore Menigheder, at den Guds Straf, som vi længe har været under, kun da sorstaaes ret, naar vi erkjender den som en vel sortjent Tugtelse, sordi vi ikke har brugt Sandheden bedre og ikke baaret bedre Frugter af den, og at vi heller ikke tør haabe at beholde Sandheden, dersom vi ikke stræber alvorlig at være troere i dens Brug. Bi har heller ikke tilskrevet os selv Æren sor, at Sandheden, tiltrods sor alle Angred, dog er bleven bevaret sor vor Synode. Man har jo ikke bebreidet os nogen Ting saa sterkt som netop dette, at vi altid indskjærper hverandre at erkjende vor egen Usormuenhed til alt godt, altsaa ogsaa til at "bevare Sandheden".

Hanatisme er en sværmerst, blind Iver for en eller anden enten falst eller dog missorstaaet Pndlingsmening. Falst Lære kan fanatisere Folk, Partihad ligesaa, Ophidselse ved Hielp af falste Beskyldninger ligesaa. Saaledes blev Isberne fanatiserede mod Frelseren og mod Apostlerne. Rlingende Fraser, store Ord og glimrende Løster og Fremtidsudsigter kan sanatisere Folk, og det er oste blevet gjort baade i og udensor Kirken.

Sandheden fanatiserer ikke. Dens Stal eller løsrevne Stykker af den kan i Demagogers Hænder bruges dertil, men ikke Sandheden selv. Den tiltaler ikke det naturlige Menneske; den er dem en Daarlighed eller en Forargelse, thi den levner dem hverken Ære eller Magt. Begeistre kan den, og det vilde vi gjerne, at den skulde. Med andre Ord: vi vilde gjerne, at vort Folk skulde. Med andre Ord: vi vilde gjerne, at vort Folk skulde være suldt af hellig, brændende Fver sor den gammel-lutherske, d. e. bibelske, Sandhed, at de skulde erkjende den sor Guds ppperste Gave, at de skulde være villige til at osre endog Liv og Blod,

endsige Gods og Guld for den. Bi ved, at det er den Helligaands og ikke vor Gjerning at frembringe en saadan Kjærlighed og Iver for Sandheden; men vi ved ogsaa, at det er gjennem sine kristnes Tjeneste og Vidnesbhrd, at den Helligaand fremkalder den, idet vi lærer "at kjende, hvad der er os skjærtet af Gud", og, "efterdi vi kjender Herrens Frygt, søger vi at vinde Mennesker".

Men vi ved ogsaa, at vi ikke kan vente almindeligt Bisald paa denne Maade. Bi ved. at ligesom Iøderne sagde til Paulus (Ap. Gj. 28, 22): "det er vitterligt om denne Sekt" (den apostoliske Kirke), "at den allevegne sinder Modsigelse" — saaledes er det fremdeles med dem, som strengt holder sig til det gamle Evangelium.

Men fordi vi gjerne vil gjøre, hvad vi kan, forat ved Guds Ord hin brændende Iver for Sandheden kan fremkaldes, netop derfor vil vi ogsaa saa gjerne gjøre, hvad vi kan, for at minde vort Folk om, hvad Gud har skjænket os. Dette er ikke noget nyt. Det er det samme, som ogsaa de, der idelig har angrebet os, idelig har ført i Munden, men hvad vi ikke har sundet at de har gjort Alvor af, nemlig vor Barnelærdom, og af denne netop de to grundlæggende Principer, hvorpaa den er bygget. Det sørste er den Sandhed, at "den hellige Skrift er vor Troes og vort Levnets eneste visse og fuldkomme Rettesnor". Det andet er "den store Sandhed, at Jesus Kristus er Beien til Salighed for alle troende Sjæle", med andre Ord, at et Menneske bliver retsærdigt og saligt for Kristi Skyld alene ved Troen uden Lovens Gjerninger.

Det er vor Overbevisning, at disse to Grundpiller for den lutherste, d. e. bibelste, Sandhed er de eneste kraftige Baaben mod Guds Riges Fiender baade udenom os og indeni os. Alle andre Baaben "ler han ad, den gamle Drage". Wen stal vi have nogen Nytte af dem, saa maa vi erkjende dem og bruge dem mod vort eget Kjød og Blod saavelsom mod andre. Det nytter ikke at lade dem staa paa Papiret i en Overskrift og dog handle, skrive og bekjende tvertimod. Det nytter ikke at lade, som om disse to Grundprinciper er saa vel bekjendte Ting og saa selvøslegelige, at vi ikke behøver at opholde os videre ved dem. Den, som det gjør, han viser derved, at han ikke engang har begyndt at forstaa og tilegne sig dem.

Disse Sandheder var det, som grundlagde den lutherste Reformation, og hvor den lutherste Kirke er bleven sit Kald tro, der har det været ved disse Principers trosaste Gjen-Thi disse er det, som gjør, at vi ikke bliver nemførelie. vaklende Rør, som lader sig drive af de mange omskistende Lærdomsveir. Disse alene lægger den rette dybe Grundvold for en retstaffen Omvendelse og Hjertets Forandring. Disse alene bevarer fra al Tanke paa ved nye Baafund. selvvalgte Gudsdyrkelser og kirkepolitiske Planer at arbeide for Guds Rige. Disse Sandheder alene giør Hjertet fast og Sambittigheberne klare og lærer paa en Gang at forarbeide sin Saligajørelse med Frygt og Bæben og at have Troens Forvisning om evig Salighed. Disse Sandheder var det, som Inste for os i de Tider, da der var mest Iver og Liv i den norste Synode, og disse var det, vi stred for i den Tid, som Konferensens Blad haanlig henviser til med be Ord: "Nu strives der igjen paa den for 20 Aar siden brugelige Maade." Det er fandt, vi har iffe fundet noget Svad vi har stridt for, det strider vi fremdeles for, nemlig hine to Hovedgrundsætninger. Forfatteren af disse Linjer kan eftervise, at han i alle de Kællesmøder, hvori han har deltaget, saavelsom i vore eane Synodemøder, efter Evne har arbeidet for at faa disse to Brinciper erkjendte oa gjennemførte, og han har efter Forhandling navnlig af den førstnævnte af de to, Striftprincipet, hørt den Erklæring fra en af Konferensens bedst kjendte Mænd: "Nu sørst indser jeg, hvad det er, den norste Synode har villet", mens en anden, som ogsaa har været i det samme Samfunds Tjeneste, erklærede, at han vel vidste, at det, som af os blev fremstillet, var det egte, gamle lutherste Skristprincip, men tillige ydmygt tilsøiede, at han selv endnu ikke havde rigtig tilegnet sig det.

Naar vi, de ælbste Tjenere i Synoden, da opfordres (saa som steet er) til med vor Opmuntring at styrke vort Folk til den Gjerning og til de Oposrelser, som tiltrænges, — saa ved jeg sor min Del ikke noget bedre at minde dem om end den store Naade sra Gud, at vi tiltrods sor alle de Angreb, vi har været udsatte sor, og de Frasald, vi har maattet sørge over, dog har kunnet holde sast ved hine to Hovedgrundsætninger; dernæst at minde dem om det Ansvar, som denne Guds Naade medsører, og at bede vore Prester og vort Folk med Alvor og Bøn atter og atter at sætte sig ind i dem og besæste sig i dem.

## II.

En af dem, som med os stred for hine Sandheder, var den nu forlængst afdøde Past. A. C. Preus, som efter sin Hjemreise til Norge var Sogneprest i Holt. Han strev i sin Tid i Pros. Johnsons Kirketioende om Nytten af Lærediskussioner i Prestekonserenser for at opnaa Enighed i Læren bl. a. følgende:

"Men, siger Hr. S., det er saa vanskeligt at 'præstere den nødvendige Pdmyghed og Selvsornegtelse' (nemlig til at lade sig overbevise) . . . Det kommer her sornemmelig an paa en Ting. . ., nemlig at man har en sast Overbevisning om, at Skristen er al Læres eneste Kilde og Regel, at den kun kan have én Mening, alksaa ogsaa kun én ret Lære, fremdeles, at Presten er et Sendebud i Kristi

Sted, derfor paa det helligste forpligtet til at frembære fin Herres og Mesters Budskab rent og uforfalsket. ret opgaget for en Ordets Lærer, da faar han en sm Samvittighed med Senson til, hvad han lærer andre, da drives han til alvorlig at søge Sandheden og tager med Glæde imod al Beiledning til at finde den. Og jeg har ikke sag liden 'Livserfaring' netop i dette Styffe ogsaa for min egen Verson: jeg ved, at da indfinder Admygheden og Selvforneatelsen formebelft Riærligheden til Sandheden sig ligesom af sig selv: man ved slet ikke af, at man 'præsterer' noget sagdant. Sar man derimod den Forestilling, at den fristelige Troslære intet andet er, end en Bundt af 'Meninger', 'Anftuelser', 'Opfattelser', 'Retninger', og hvad det mere heder, hvoraf den ene er ligesaa berettiget som den anden, med andre Ord, mener man, at Sandheden fun er relativ, og at der ingen absolut Sandhed gives, ja da bliver det en anden Sag. Da flaar man sig let til Ro; thi da kan det jo saa omtrent være det samme, hvad man prædiker, naar man kun prædiker i en eller anden 'Retning', er det endog kun som 'lydende Malm eller klingende Bjelde'. Da er det rimeligt not, at man ikke vil svilde sin Tid eller bryde sit Soved med at drøfte og stifte Anstuelse for Anstuelse, hvoraf den ene kan være saa god som den anden. . . . . Fr. S. har meget imod 'rabies theologorum' (Theologernes Raseri), og jeg stal indrømme ham, at den ikke er tækkelig, naar den virkelig er en 'rabies'. Seg skal indrømme, at der især i den første Tid, efterat vi var komne tilrette i Læren, i den norste Spnode kan have været noget, som, løselig betragtet, kan have seet ud som saadan 'rabies'. Men dog tror jeg trøstig at kunne forsikre, at det i Grunden har været en uffyldig og velmenende Ting. Enhver ved, hvordan det har sig, naar man har fundet en stor og vigtig Sandhed, hvorledes man gløder for at overbevise andre derom; det er, som naar St. Paulus udraader: 'Jeg ønster, at J alle var, som jeg er, disse Lænker undtagne!' Jeg har ingen Evil om, at man ofte har kaldt det 'radies', som i Grunden intet andet var end en troende Teologs varme og retskape Jver sor Guds Ords rene Lære, men som maaske traadte lidt ubetimelig og generende frem. Og tilsidst saa foretrækker jeg dog, især hos Kirkens Lærere, selv benne glødende 'radies' sor den iskolde 'indiskerentia (Ligegyldighed) theologorum', der lader sem være lige og spørger med Kain: 'Won jeg være min Broders Bogter?' "

Saaledes betragtede denne Mand, i mange Aar den norste Synodes Formand, Betydningen af det lutherste Striftprincip.

En anden af vore daværende Medarbeidere, men som nu er bleven en af den norffe Spnodes ipriafte Modstandere,\* strev omtrent paa samme Lid bl. a. saaledes: "Prof. Weenaas figer, at istedenfor den norste Spnodes tidligere Grundtvigianisme nu er traadt 'den bekjendte missourianste Rigorisme' (overdrebne Strenghed), som fræber fuldkommen Enighed felv i de mest i Beriferien (Mderkanten) liggende Spørgsmaal og saaledes udarter til et fuldkomment Aandstyranni. . . . Bi vil gierne hiælves. Ogsaa af Prof. Weenaas. Men Professoren vil jo ifte hiælve of. San vil ingen Konferens holde med of. Dertil er vor Spnode altfor meget en Tolderspnode. . . . Missourismoden førte en manaegaria Ramp med den høikirkelige Buffalospnode for den lutherste Kirkes i Guds Ord bevidnede Lære om Kirke og Embede. . . . Den har ført en mangeaarig Ramp med den af Brof. Weenaas saa høit priste Fowaspnode. . . . Nedsfriveren heraf har i en Rætte af 20 Aar med Opmerksomhed fulgt denne Spnodes (Wissouri-

<sup>\*</sup> Paft. P. A. Rasmussen.

innodens) Kampe og læst de af dem udgipne kirkelige Tidssfrifter, men endnu ikke opdaget, at den har krævet anden Enighed end ben, som Guds Ord fræber, Enighed i alle i Striften klart bevidnede Troslærdomme. Da Fordring paa saadan Enjahed er intet Aandstoranni for dem som er af Sandheden, som af Siertet anerkiender Striften som 'den eneste visse og fuldkomne Regel og Rettesnor for Tro og Lebnet', men vistnok et Aandstyranni for alle dem, som vil sætte 'fin egen Aand' over Striften og giøre den til en fri Tumlevlads for fine aandelige apmnastiske Øvelser. . . . Hr. Weenaas mener, vor Synode gaar farlige Krifer (farefuld Afgiørelse) imøde. Bi tror ogsaa selv bette. Og skulde vi ikke bet, naar vi er overbeviste om, at vi har Sandheden, og at den Herre Kristus er indenborde? Da Disciplene med den Serre Jesus ombord ffulde over Genesareths So. aik de ogsaa en farlig Krise imøde: dog gik de ikke tilgrunde. Da Kristus gjorde fin sidste Reise til Jerusalem, gik han oasaa en farlig Krise imsbe. San vidste det oa forud: doa Da han udsendte sine Disciple som Faar midt iblandt Ulve, forudsagde han dem, at de gik farlige Kriser imsde: de stulde græde og byle, mens Verden glædede sig: be ffulde have Trængsel og Angest i Verden; de skulde hades af alle for hans Navns Stuld: de stulde hudstryges og blive udelukkede af Synagogerne, ja blive ihjelslagne, fordi de bekjendte hans Navn. Og dog lod de sig ikke afskrække. Luther vidste og, at han git en farlig Krise imøde, da han begab sig bag Beien til Worms: dog gif han. Ogsag bor Synode har stjønnet det, at den med sin frimodige Bekiendelse af Sandheden, saaledes som den er gabenbaret i Guds Ord og bekjendt i vor lutherste Kirkes Bekjendelsesfkrifter, vilde komme til at gaa farlige Kriser imøde; men det har dog ikke afholdt den fra 'at bekjende og ikke negte'."

Saa langt hin fordums Medarbeiber.

Dette er det, den norste Synode har villet, og dette er det, den fremdeles vil: ubrødelig Lydighed mod det, "som strevet staar", og aaben Bekjendelse i Overensstemmelse dermed. Derfor har vi i vor Synodes Segl sat det Ord: "Gegraptai", d. e. "Der staar strevet", og derfor har vi til Motto sor vor "Kirketidende" sat de Ord af vor Frelser i Joh. 8, 31. 32: "Dersom J bliver i mit Ord, er J sandelig mine Disciple, og J stal erkjende Sandheden, og Sandheden stal friajøre eder."

Den, som virkelig tror, d. e. har den faste Overbevisning, at Bibelen er Guds Ord, at altsaa Gud har givet de hellige Mænd ifinde alt hvad og med hvilke Ord de skulde sfrive, han tror ogsag, at Gud har benvist of til dette Ord og ikke til noget andet i alle de Ting, som anggar bore Siæles Frelse, vort aandelige Liv og Guds Rige vaa Norden. San tror ogsag, at Gud i dette Ord har givet os den evige, uforanderlige Sandhed; thi "hos Gud er iffe Forandring eller Stugge of Omstiftelse". Sans Vilje omstiftes ikke med Tiderne. Sans Vilje er ikke en anden nu. end den var vaa Luthers Tid, og iffe en anden vaa Luthers Tid, end da Paulus og Petrus og Johannes levede. Mennestene forandres. "Tidsganden" veksler, men Suds Bilie er evia den samme. Den, som virkelig tror, at Bibelen er Guds Ord, han tror ogsaa, at det er dette Ord, efter hvilket vi stal dømmes vaa den vderste Dag. Derfor tror han ogsaa, at dette Ord er tydeligt og klart og tilstræffeligt. Thi hvorledes stulde den barmhjertige og retfærdige Gud ville dømme os efter dette Ord, dersom det ikke var tydeligt og tilstræffeligt for os syndige og i aandelige Ting utyndige Jefus figer: "Dersom jeg itte bar kommen Mennester? og havde talt til dem, havde de ikke Synd, men nu have de ingen Undstyldning for fin Synd" (Joh. 15, 22). havde han itte kunnet sige, dersom hans Ord havde været

uthbelige og utilstræffelige, saa de ikke havde kunnet satte, hvad Ordenes Mening var. Dette gjælder og Evangelisternes og Apostlernes Ord; thi da Jesus udsendte de 70 Disciple, sagde han til dem: "Hvo, som hører eder, hører mig" (Luk. 10, 16).

Den, som virtelig tror, d. e. er overbevist om, at Bibelen er Guds Ord, ester hvilket vi stal dømmes, han kan ikke ville gaa i Rette med Gud og tiltage sig at dømme over hans Ord, beholde noget og forkaste noget. Han vil ikke sætte sin egen Tanke eller Fornust eller "gode Mening" eller "Samvittighed" eller andre Menneskers Tanker eller Lærdom eller Bidenskab til Dommer over Guds Ord og beholde noget deraf og forkaste noget. Han vil indse, at det er nødvendigt for os at "tage al Tanke til Hange under Kristi Lydighed" (2 Kor. 10, 5) og at "lære ikke at være kloge over det, som skrevet er" (1 Kor. 4, 6).

Den, som virkelig tror, at Bibelen er Guds Ord, bet, som Gud "har sagt", han kan ikke ville negte noget Stykke af dette Ord. Han vil indse, at dersom han sætter sig til Dommer over en Del af Guds Ord, saa har han forkastet det alt; thi da har han gjort sig til Herre over Ordet. Han han Ret til at bedømme og forkaste det ene Stykke af det, "som Gud har sagt", hvorfor skulde han da ikke have Ret til at forkaste et andet Stykke?

"Den, som tror", siger Luther, "han bømmer ikke, men lader sig dømme og giver sig sangen i en andens Dom og siger saktisk: Jeg er heri en Daare og sorstaar det ikke; thi jeg har ikke seet eller hørt eller ersaret noget deras. Men sordi Gud siger det, saa vil jeg tro det, at det er saaledes, og sølge Ordet og lade mine Lanker og Forstand være intet. . . . Den, som ikke gjør dette, han har intet af Troen eller af Gud, og hvad Guds er, men sarer som en blind, der vil dømme om Farven eller om Solens Lys,

hvoraf han aldrig har seet eller merket noget." (B. B. X. 1314). Og ligesom den, som tror Guds Ord, ikke selv tør fornegte nogen Guds Ords Sandhed eller Lære, saaledes kan han heller ikke gjøre sælles Sag med dem, som fornegter eller sorkaster nogen Guds Ords Lære eller Sandhed. Heller ikke han sige: Det kan være det samme; vistnok tror jeg, d. e. vistnok er jeg overbevist om, at Gud har sagt dette, men det kan være det samme, det er ikke saa spie an paa dette, naar vi bare er aandelige og fromme.

Den, som tror, at Bibelen er Guds Ord, han har deri en sikker Prøvesten til at bedømme de Tidsgandens forskiellige Opdagelser, som nu falbydes i Tale og Strift, f. Ets., at det er en gandløs, forældet og forkgitelig Forestilling. som man før i Tiden havde, at Guds Aand havde givet de hellige Mænd ifinde, ikke alene "hvad", men ogsaa "med hvilke Ord" de skulde skrive. Det ved vi vel, at dersom vi vilde vaastaa, at den Selligaand brugte sine Tienere, Evangelisterne og Apostlerne, som viljeløse Redskaber, der skrev uden selv at kjende og føle noget Ansvar eller uden at være sig sin Sensigt vel bevidste o. s. v., da vilde vi komme i Strid med Striften selv. Thi den viser os, at "de hellige Guds Mænd" ikke var saadanne ubevidste Redskaber. derfor nogen vifer og, at en eller anden Lærer har fremstillet Inspirationen baa en saadan "mekanisk" Maade og altsaa har tilsidesat, hvad der medrette kan kaldes Skriftens "mennestelige Side", da forkaster vi en saadan Fremstilling som urigtig, fordi den ikte er ftriftmæssig. Det fer bi nemlig af Striften selv, at de hellige Mænd strev det, som de selv vilde strive, at de strev baade naar og til hvem og om de Tina og med de Ord, som de selv vidste at de burde og vilde strive. Men vag samme Tid fastholder vi som en uroffelig Sandhed, at Guds Aand har givet dem ifinde

ogsaa, "med hvilse Ord" de skulde skrive, saa at vi ikke anser blot Tankerne, men ogsaa Udtrykkene og Ordene sor at være "Guds Ord", d. e. netop de Udtryk og Ord, som Gud vilde skulde siges til os, og hvis guddommelige Sandhed vi derfor kan sorlade os paa, sordi vi kan sige: "Gud har sagt det." Vilde vi rive Tankerne løs fra Udtrykkene, da havde vi ikke længere nogen "hellig Skrift" og var al Vilkaarlighed prisgivne. Om Maaden, paa hvilken Inspirationen er skeet, er der ikke aabenbaret os noget. Heller ikke ved andre noget derom, saa det er ørkesløst og unyttigt at disputere derom.

Den, som tror, at Bibelen er Guds Ord, han ved ogsaa, hvorledes han har at stiffe sig lige overfor Tidsaandens Baastand, at det gaar ikke an lige overfor "Bidenssahen" at tro, at alt det, som staar i Bibelen, er sandt. Tror han nemlig, at Bibelen er Guds Ord, saa tror han ogsaa, at dersom "Videnssahen" kommer til noget Resultat, som viser sig at være i virkelig Strid mod Skristens Ord, saa er dermed hint Videnssahens Resultat dømt som salkt, hvilket da heller ikke vil være meget overraskende for den, som kjender noget til Videnssahens Historie.

Den, som tror, at Bibelen er Guds Ord, han tror ogsaa, at den hellige Strift og den alene stal være Dommer over al Lære og i alle Stridigheder om Læren. Han lader sig itte ansegte af den Indvending, som saa oste gjøres derimod, idet der nemlig siges: Hvoraf kan I vide, at eders Fortolkning af Skristen netop er den rette? Bil I være useilbare, og skal eders Fortolkning være useilbar?

Denne Indvending kommer af, at man ikke erkjender Skriftens Thdelighed og Tilstrækkelighed, og at man derfor har tabt Tilliden til den, som om den trængte til menneskelig Fortolkningskunst som at blive forstaaet. De, som gjør denne Indvending, merker ikke, at de selv røber, at de

iffe bar nogen fast Tro og Overbevisning om, bvad Sfriften Thi dersom de havde dette, saa maatte de jo selv aisre netod den samme Baastand, som de Klager over at vi giør. De røber, at de istedenfor Tro. d. e. fast Overbevisnina, bar tun en "Mening", en "Anstuelse", og da kan det jo vistnok ikke være saa magtpaaliggende, om de har Ret eller tager feil. Det er den gamle Tvilens og Ligeapldighedens Baastand, at "Guds Ord kan forklares paa mange Maader". Vi tror ikke dette. Bi tror, hvad Skriften selv paa mange Maader fordrer erkjendt, nemlig at den i alle Trosartikler i sig selv er klar og tydelig, og at den derfor ikke kan "forklares paa mange Maader", men at den vistnok bliver fordunklet og mistydet paa mange Maader af dem, som ikke omgages ret dermed. Bi tror, at den rette Omgang med Guds Ord er den, som bi lærer bore Børn, nemlig "at suffe til Gud om hans Aands Oplysning, læfe med Andagt og med et villigt Forsæt at ville leve efter Ordet". som det giør, han bruger Ordet til at rette sig efter, til at "stille sin Siæls Bunger og ei sin kiøbelige Ansgierrighed", og han vil iffe "hendrage Ordenes Forstand efter fine eane Begjærligheder, men søge upartist deri den Sandhed, som er til Gudfrygtighed, og prøbe sit eget Sierte derefter".

Iffe heller lader den, som virkelig tror, at den hellige Strift er Guds Ord, sig forvirre deras, at han bestyldes for Hovmod, naar han ved sig forvisset om, at han har Sandheden og Guds Ords Lære ret i alle Styffer. Det var ikke Hovmod af Luther og af vore lutherske Hæder, at de bekjendte dette om sig, og det er det heller ikke, naar vi siger det, idet vi sører ganske den samme Lære, som de sørte, og som er fremstillet i de lutherske Bekjendelsessfrister i Konkordiebogen. Ligesom hine saa siger ogsaa vi, at dersom det af Guds klare Ord vises os, at vi i noget Stykke farer vild, saa vil vi gjerne lade os overbevise, og vi haaber, at

Gud ogsaa vil forhjælpe os til at erkjende vor Feil. Men der skal rigtignok en anden Fremgangsmaade dertil end den, at man først paadigter os en Lære, som vi aldrig har havt, og saa siden af Guds Ord viser, at denne Lære er falsk, en Fremgangsmaade, som den norske Synode har været udsat for i hver eneste af de hidtil sørte Lærestridigheder.

Ogsaa i denne Erfaring har vi Luther til Forgjænger. Han siger mod Dr. Carlstadt: "Du elendige Aand, hvorsor angriber du itse den rette Sag? Hvorsor angriber du itse vor Lære? Du angriber oß for en fremmed Lære, som du paabyrder og paalyver oß, men som itse er vor. Hvad er lettere at gjøre end at opdigte en Løgn og paasøre en den og saa stride derover og blive til Ridder!" (W. W. XX, 362).

"Opblæste", fordi vi har den rene Lære, vil vi iffe være. Bar vi det, da havde vi ikke den rene Lære; thi vi ved af Guds Ord, at dersom det var gaaet os efter Fortieneste, da havde vi faret vild i alle Stuffer. Opblæste vil vi heller iffe gjøre vore Tilhørere. Men glade vil vi gjerne de sfal være over den store og herlige Guds Ragde, at de kan være visse i sin Tro, efterdi de ved, at det, som de tror, er det, som Gud selv har sagt. Kan bi faa dem til i Oprigtighed of Hiertet at holde fast ved det, "som skrevet staar", saa at de dømmer sig selv derefter i Lære og i Levnet, da har vort Vidnesbyrd baaret sin Frugt. Derfor vil vi gjerne foreholde vore Tilhørere og os selv baade den store Glæde og det store Ansbar, som ligger deri, at vi har den urokkelige og usvigelige Sandhed klart og tydelig aabenbaret for os i den hellige Strift, saa at vi, idet vi holder os dertil, kan være visse paa ikke at fare vild. Gud har ikke spottet os, da han gab os fit Ord og fagde: "Dersom 3 bliver i mit Ord, er 3 sandelig mine Disciple."

Bi ved vel, at ogsaa en troende kan fare vild i Læren,

baade i et og andet Styfke, men dersom han gjør det, da er bet netop, fordi han istedensor Guds klare Ord har sulgt "sin Fornust, sin gode Wening, sit Hjerte, sin Fordom eller andre Mennesters Anseelse". I de Ting, i hvilke han staar sast paa Guds klare Ord, farer han ikke vild.

Sfulde vi ikke kunne være fast overbeviste om, at vi havde Sandheden, naar vi uden Omsvøb holder os til det, "som skrevet staar", da var der ingen Vished i aandelige Ting at sinde paa Jorden. Der blev da intet igjen uden Vislatus's Spørgsmaal: "Hvad er Sandhed?" Tvil om, hvad Gud havde sagt, var Kilden til den første Synd og til Wenneskeslegtens Fald. Det er denne Tvil, som i vore Dage sterkere end nogensinde udsaaes og opelskes og sorsværenndt om i Verden. Skristordet — uden Affortning og uden Afford — er vort eneste, men ogsaa vort uovervindelige Vaaben mod disse Ansald paa Sandheden. Dersor holder vi strengt paa det gammel-lutherske Skristprincip.

Bliver først Tilliden til Bibelens Tydelighed og den Tros Bished, som er bygget paa Guds klare Ord, rokket, og lærer man paa Grund deraf at anse det for en i Grunden ligegyldig Ting, om man ikke er enig i Troen, og at det ene kan omtrent være ligesaa godt som det andet (naar det bare ikke kommer fra den norske Synode), —da vil det vissselig ikke vare længe, sør den ene kristelige Grundsandhed efter den anden soragtes og sornegtes, og vort Folk vil en Stund sylde Unitarieres og Universalisters Kirker, indtil de ender med at istemme det ingersollske Ravneskrig.

## III.

I bet foregaaende har jeg talt om vor Synodes Stilling til det lutherste Skriftprincip, d. e. "at den hellige Skrift skal være eneste Kilde, Regel og Rettesnor for vor Tro og vort Liv", hvoraf følger, at vi ikke anerkjender

"Fornuften" for Kilbe, Regel eller Dommer i Trossager, heller ikke "Kirken", eller nogen enkelt Lærer i Kirken, eller nogen Prestekonferens, eller nogen Wenighed, eller nogen Synode, eller nogen Majoritet, men alene "det, som skrevet staar". Vi har nemlig den tillidskulde Overbevisning, at den hellige Skrift i alt, som er nødvendigt at vide til Salighed, er klar nok for den, som ret omgaaes dermed, hvad enten han er læg eller lærd. Thi "vor Tro skal ikke være grundet i Wennessers Visdom, men i Guds Krast".

Feg stal nu minde om bor Synodes Stilling med Hensyn til den anden lutherste Hovedgrundsætning, Retfærdiggjørelsen af Troen alene.

Bi har nemlig af Skriften indseet, hvad den lutherste Kirke altid har bekjendt, at denne Sandhed er Hovedpunktet i al sand kristelig Forkyndelse. Saavist som al ret Brædiken, al kristelia Tro og alt, hvad der hører til Kristendom, har den dobbelte Senfigt, at Gud kan æres, og at vi kan blive frelste og salige, saavist er Striftens Lære om, hvorledes vi bliver retfærdige for Gud, det Sovedstuffe, hvorom alt andet dreier fig; thi kun benne Lære giver Gud hans Ære helt og ubeskaaret, og kun den, som er retsærdig for Gud, han er falig. Betydningsfuldt som alt Guds Ord er, saa er der intet i Striften, der saaledes bærer, bestemmer og forklarer alt andet, som denne Sandhed. i egentligste Forstand Evangeliet, det Ord, i hvilket Guds ubegribelige Bisdom og Kjærlighed straaler, det "glade Budskab" om Selus Kristus, det eneste, som kan bringe os sand Trost, naar vi ængstes og anfeates af vore Sunder. og give os Seir og Fred i Døben.

Det er da og en Selvfølge, at ethvert Samfund, som gjør Fordring paa det lutherste Navn, maa bekjende om sig, at det vil sastholde Læren om Retsærdiggjørelsen af Troen. Ogsa de sorskjellige protestantiske Partier udensor den lutherste Kirke paastaar dette om sig selv.

Blandt de mangfoldige Steder i Striften, i hvilke denne Sandhed direkte eller indirekte er lært os, vil jeg her nævne følgende, som jeg venligst vil bede den kjære Læser ikke her at forbigaa, sordi om han kjender dem vel, men at læse og læse langsomt, selv om han, som rimeligt er, kan dem udenad:

"Se det Guds Lam, som bærer Verdens Synd. 1, 29). San bar vore Spinder vaa sit Legeme vaa Træet. paa det vi, afdøde fra Synden, stal leve i Retfærdighed, han, ved hvis Saar vi er lægte. (1 Bet. 2, 24.) San er saaret for vore Overtrædelser, er knust for vore Misgjerninger: Straffen lag bag ham, at vi ffulde nude Fred, og vi har faget Lægedom ved hans Sagr. (El. 53, 5.) Kriftus døde for vore Sunder efter Skrifterne. (1 Kor. 15, 3.) Han, som blev given hen for vore Synder, og opreist til vor Retfærdiggiørelse. (Rom. 4, 25.) Thi Kristus led en Gang for Syndere, en retfærdig for uretfærdige, forat han kunde føre os frem til Gud. (1 Pet. 3, 18.) Han stulde efter Guds naadige Vilje smage Døden for alle. (Hebr. 2, 9.) Denne giber alle Profeterne det Vidnesbord, at hver den. som tror paa ham, stal saa Syndernes Forladelse ved hans Nabn. (Ap. Gj. 10, 43.) Og der er slet itte Frelse i nogen anden. Thi der er heller ikke noget andet Ravn under Himmelen, som er givet blandt Mennester, ved hvilket det bør os at vorde frelste. (Ap. Gj. 4, 12.) Men dette er ffrevet. forat I stal tro, at Jesus er Kristus, Guds Søn, og at I, som tro, stal have Livet i hans Navn. (Joh. 20, 31.) Tro paa den Serre Jesus Kristus, saa skal du vorde salig, du og dit Hus. (Ap. Gj. 16, 31.) Thi saa har Gud elstet Berden, at han har givet sin Søn, den enbaarne, paa det at hver den, som tror paa ham, ikke skal fortabes, men have det evige Liv. (Soh. 3, 16.) Svo, som tror paa ham, dømmes iffe, men hvo, som iffe tror, er allerede dømt,

fordi han ikke har troet vaa Guds enbaarne Søns Navn. (Soh. 3, 18.) Alle have syndet, og dem fattes Guds Ære, og de bliver retfærdiggjorte uforffyldt af hans Raade ved den Forløsning, som er i Kristus Jesus, hvem Gud har fremstillet til en Naadestol ved Troen vaa hans Blod. (Rom. 3, 23, 24.) Thi Syndens Sold er Døden, men Guds Naadeaave er et evigt Liv i Kriftus Jesus, vor Herre. (Rom. 6, 23.) I hvem vi formedelst hans Blod have Forløsning, Syndernes Forladelse, efter hans Naades Rigdom. (Efef. 1, 7.) Men er det af Naade, da er det ikke mere af Gjerninger, ellers bliver Naaden ikke mere Naade. (Rom. 11, 6.) Thi ved Lovens Gierninger kan intet Risd blive retfærdiggjort for ham, thi bed Loven kommer Syndens Men nu er Guds Retfærdiahed, om hvilken Erkiendelse. der er vidnet ved Loven og Profeterne, aabenbaret uden Loven, nemlig Guds Retfærdighed ved Jesu Kristi Tro til alle og over alle, som tror. (Rom. 3, 20-22.) Svor er nu vor Ros? Den er udelukket. Bed hvilken Lov? ningernes? Rei, men bed Troens Lov. Sag holde bi da for, at et Menneste bliver retfærdiggjort ved Troen uden Lovens Gierninger. (Rom. 3, 27, 28.) Affkaffe vi da Loven ved Troen? Det være lanatfra. Men vi stadfæste Loven. (Rom. 3, 31.) Men den, som holder sig til Gjerninger, tilregnes Lønnen ikke af Raade, men som Skyldighed; den berimod, som iffe holder sig til Gjerninger, men tror paa ham, som retsærdiggiør den ugudelige, ham tilregnes hans Tro til Retfærdighed, ligesom og David priser det Mennesse saligt, hvem Gud tilregner Retfærdighed uden Gjerninger: Salige er de, hvis Overtrædelfer er forladte, og hvis Synder er stjulte; salig er den Mand, hvem Herren ikke vil tilregne Synd. (Rom. 4, 4-8.) Thi den, som ikke vidste af Spnd, har han gjort til Spnd for 08, forat vi stal i ham vorde retfærdige for Gud. (2 Kor. 5, 21.) Men efterdi vi

ved, at et Mennesse ikke bliver retsærdiggjort af Lovens Gierninger, men bed Troen bag Jesus Pristus, sag bar bi oasaa troet vaa Lesus Kristus, forat vi stal blive retsærdiagiorte af Troen vaa Kristus og iffe af Lovens Gierninger: thi intet Risd stal blive retfærdiggjort af Lovens Gjer-(Gal. 2, 16.) Sea forgater iffe Guds Naade: thi er Retfærdiahed at faa ved Loven, da er jo Kristus død (Gal. 2, 21.) Saa bliver da de, som holder sig til Troen, velsignede med den troende Abraham. saa mange, som holder sig til Lovens Gjerninger, er under Forbandelse; thi der er strevet: Forbandet er hver den, som iffe bliver ved i alle de Ting, som er ffrevne i Lovens Bog, saa han giør dem. (Gal. 3, 9. 10.) Thi var der given en Lob. som kunde giøre levende, da var Retsærdigheden virkelig af Loven; men Skriften har indesluttet alt under Spnd, forat Forjættelsen formedelst Troen baa Sesus Kristus skulde blive aiven dem, som tror." (Gal. 3, 21. 22.)

Baa disse og andre lignende Steder i Sfriften bar da den lutherste Kirke grundet sin Bekjendelse om Retfærdigaiørelsen. En opmerksom Læser af de lutherste Bekjendelsesffrifter vil snart se, at Læren om Retsærdiggiørelsen af Troen uden Lovens Gierninger gaar som en rød Traad giennem dem alle. Thi, figer Luther, og den lutherste Kirke med ham, i de schmaskaldiste Artikler: "Dette er den første og vigtigste Artikel. . . Fra denne Artikel kan man ikke vige eller mod den give noget efter, lad saa himmel og Ford falde og alt, hvad der ikke vil blive stagende. . . . Og paa denne Artikel hviler alt, hvad vi lærer og lever mod Baven, Diævelen og Verden." Da da der til en ærlig Bekjendelse fordres, at man forkaster alt bet, som strider mod Bekiendelsen, saa finder vi oasaa, at der i vore Bekiendelsessfrifter, hvor der var Opfordring dertil, er tilfsiet udtrnffelige Erflæringer om forffiellige Lærdomme og Deninger, som man efter Guds Ord maa forkaste, dersom man vil beholde Læren om Retsærdiggjørelsen ren.

Dersom nemlig denne Lære stal bevares, og dersom de bange Syndere stal kunne beholde den salige Trøst, som vor himmelste Fader har beredt dem, da er det ikke nok, at man beholder de tre Ord "Retsærdiggjørelsen af Troen" og i oversladisk Almindelighed bekjender sig dertil. Wan kan nemlig ikke beholde denne Guds Ords dyreste Skat og skørste Trøst, uden at man ogsaa i oprigtig Lydighed holder sig til de Hovedsandheder i Skristen, som staar i uopløselig Korbindelse med hin Lære.

Man fan saaledes iffe bevare Retfærdiggiørelseslæren ren, dersom man ikke fastholder Guds Ords Lære om Striften fremstiller itte Spnden som bare en Snuden. Spaahed, Mangel, Strøbelighed. Den lærer og, at Synden er en Fordærvelse i Bund og Grund, et fuldkomment Affald fra Gud. At derfor i aandelige Ting baade vor Forstand er formørket og vor Vilje uduelig til det gode og tilbøielia til alt ondt, at vi af Hiertet er fiendske mod Gud og berfor Guds retfærdige Dom hjemfaldne. Derfor kan bi iffe komme ind i Guds Rige uden en gjennemgribende Forgndring. Dette er det, Frelseren forklarer Nikodemus, idet han vifer ham, at det, som er født af Riødet, er Riød, og at uben nogen bliver født paany, kan han ikke se Guds Rige. Men denne nye Kødsel ster, naar vi ved Guds Ord kommer til Troen paa Frelseren og i ham faar se Guds Riærligbeds Agbenbarelse. Wen til denne Tro kan pi ikke komme, dersom vi ikke først lærer at kjende vor egen syndige Jammer. Og dette kan atter igjen ikke ske, uden at vi lærer at indse, hvad Guds retfærdige Lov fordrer af os.

Guds retfærdige Lov fordrer nemlig noget ganste andet af os, end bare, at vi stal "stræbe efter det gode" og "gjøre vort bedste" og lignende. Den fordrer hverken mere eller

mindre, end at vi ffal være ganste uden Synd, fuldkommen rene og hellige, og bersom bi iffe er sagbanne, sag fordømmer den 08, uden Appel. Den tagler ingen Indvendinger. Da vi nu alle er vanhellige, og der i vort naturlige Bæsen er intet godt, saa vil derfor Lovens rette Birkning bære, at hver Mund tilstoppes, og hvert Menneske bliver ffpldig for Guds Dom. Spor derimod Sfriftens Lære om Mennestets syndige Fordærvelse afsvættes, og hvor fagledes Lovens Brædiken forvirres eller forandres. der vedbliver Mennesset med at undskulde sig eller med at putte paa sin Oprigtighed og gode Vilje, eller med at søge falste Støtter hos sig selv, f. Eks. i sin udvortes Brug af Ordet og Sakramenterne, eller i sine gode Forsætter og Forbedringer og Øbelfer, eller i andre Stuffer af fit Forhold, og det arme Mennesse lærer saaledes heller ikke ret tilgavns at kjende fin egen Syndenød og fordømmelige Tilstand og lærer da derfor heller ikke ret at kjende Frelseren eller, hvad der er det samme, at have hele fin Tillid og al fin Trøst i ham alene.

Heller ikke kan Retkærdiggjørelseskæren bevares ren, dersom man afsvækker eller sorandrer Læren om Guds Naade. Til Naadens Bæsen hører, at den er fri, at den har sit Udspring og sin Grund ene og alene i Guds Rjærlighed og Barmhjertighed, at den altsaa ikke er grundet i eller betinget af noget, som vi først har præsteret eller sørst skal præstere. "For mit Navns Skyld vil jeg længe sorhale min Brede", siger Gud ved Esaias. "For min Skyld, ja sor min Skyld vil jeg gjøre det; thi hvor vanhelligt skulde mit Navn ellers blivel og jeg vil ikke give en anden min Ære." St. Paulus minder (Rom. 9) om Guds Ord til Moses: "Feg vil være den miskundelig, som jeg er miskundelig, og forbarme mig over den, som jeg forbarmer mig over." Af disse Ord slutter han saa: "Derfor staar

det ikke til den, som vil, ei heller til den, som løber, men til Gud, som gjør-Miskundhed."

Naadens Beareb udeluffer nemlig enhver Tanke paa, at Gud stulde were beweget ved noget godt, som han fandt hos os, og fom var vort eget.\* Dette lærer St. Baulus 08. naar han siger: "Er det af Naade, sag er det ikke mere af Gjerninger, ellers bliver Naaden ikke mere Naade", og i Efes. 2: "Af Naade er I frelste ved Troen, og det ikke af eber. Guds er Gaven. Affe af Gierninger, forat ikke nogen sfal rose sig. Thi vi er hans Verk, skabte i Kristus Jesus til gode Gjerninger." Af os selv har vi ikke noget godt: "Svad har du, som du ikke har annammet?" "Enhver hellig Tanke, ethvert godt Korsæt, enhver Rørelse af god Vilje i os er af Gud." Men selv disse Guds Naades gode Virkninger i os er paa Grund af vor iboende Spnd saaledes ufuldkomne og mere eller mindre besmittede, at vi iffe med dem kan bestaa for Gud, men uafladelig mag bede om Forbarmelse. "Be et Mennesses Liv, det bære saa rosværdigt, som det være vil, dersom Guds Forbarmelse ikke er tilstede, naar det granffes" (Augustins Konf.) "Svorfor forfølger de da allesammen denne Lære om Guds Naade

<sup>\*</sup>Bi finder ofte i Striften, at der vises os, hvorledes Gud froner og lønner det hos os, som vi dog kun har hans Raade at takke for. Saaledes siges der: "Den som har, ham skal gives", og "du har været tro over lidet, du skal sættes over meget" o. s. v. Her er det at merle, at de, som paa denne Waade lønnes og prises af Gud, allerede maa være troende og retfærdiggjorte, førend de kan gjøre noget, som behager Gud—thi uden Tro er det umuligt at behage ham—, og dernæft, at de altid, ligesom St. Paulus, vil og maa give Gud alene Æren for det, som de har udrettet. Vilde de tilskrive sig selv noget og mene, at Gud jo havde rettet sig efter deres Forhold—saa vilde de mødes af hint Ord: "Hvad har du, som du ikke har annammet?" og af Herrens Ord til de missundelige og selvaode Arbeidere i Vingaarden.

og falder den Kjætteri?" spørger Luther. "Det er, fordi de ikke vil have sin Lære og Gjerning soragtet eller sorkastet. Thi at Guds Naade giver os saa meget, det kunde de maaske nok taale. Men at deres Ting skulde bære saa aldeles intet, og at alene den blotte bare Naade skulde gjælde sor Gud, det maa være Kjætteri. Thi de vil ogsaa have sin Haand med i Suppen og ved den frie Vilje gjøre saa meget, at de kan affortjene og afkjøbe Gud hans Naade og alle ovenomtalte Goder. Saa at alksaa ikke Guds Naade, men vor Fortjeneste sørst skulde erholde Naaden, og vi saaledes være de Karle, som lægger den sørste Grundsten, hvorpaa Gud siden kan bygge sin Naade og Niskundhed." (W. W. 1879.)

Dersom nu Guds Naade giøres ashængig af noget, som vi selv skulde tilbeiebringe, da blev derved Retsærdiggiørelsen af Troen tilintetgjort, og al sand Trøst var borte. Thi vi kunde da ikke forlade os paa Guds Naade, førend vi habde Sifferhed for, at vi habde tilbeiebragt det, som var nødvendigt. Dersom vi nu fandt, at vi havde gjort bette, og saa beraf sluttede, at nu vilde Gud være os naadig, saa blev det jo vaa os'selv og vor egen Gjerning, vi byggede, og ikke paa Guds Naade. Thi det, som vi da kaldte Naade, hande vi jo selv bevirket. Det blev os jo tildel vaa Grund af port eaet Forhold, som Gud rettede sig efter. Men sagdant er ikke Naade. Det er Fortjeneste, selv om man ikke vil kalbe bet saa. Skriften kalber bet "Skyldighed" (Rom. 4, 4), hvilket er det samme som Fortjeneste. Men dermed bliver Guds Were krænket og Kristi Fortjeneste tilsidesat. Ite heller bliver vi da retfærdiggjorte af Troen. Troen holder fig til og bygger paa det, som Gud har sagt, og ikke paa det, som vi selv har gjort. Troen er en sast Operbevisning om det, som ikke sees. Bor egen Gierning og port eget Forhold kan bi baade se og kjende. At tro og forlade sig paa dette er dersor ikke den kristelige Tro. Dette gjælder ligesaavel de Guds Gjerninger, som vi bekjender i den tredje Artikel, som dem, vi bekjender i den anden og i den sørste; thi ellers var den ikke en Trosartikel.

Fremdeles kan Retfærdighedslæren ikke bevares ren. bersom Guds Ord og Naadens Almindelighed frænkes og indsfrænkes. Skal vi nemlig blive retfærdige for Gud ved at tro bag Priftus, sag mag bi jo of Guds Ord vide for det første, at Kristus er død og opstanden for alle og ikke blot for nogle faa. Dernæst maa vi af Guds Ord vide, at Gud i Sandhed har tiltænkt alle Mennesker Del i den Frelse, som Kristus saa dort bar erhbervet. Da da vi af Guds Ord ser, at vi kun ved Troen kan saa Del i denne Frelse, men at ingen kan af egen Kraft komme til Troen, maa vi oasaa af Guds Ord saa vide, at han vil hjælve alle til denne Tro, og at altsaa de Naadegjerninger, der hører til den tredje Trosartifel, ligesaavist stal være for alle Menneffer, som de, der hører til de to første. Dersom iffe dette var saat of indelig og klart i Guds. Ord, saa havde vi ingen fast Grund under vore Fødder. Fo pompgere et Menneste bar, jo alvorligere Spndserkjendelse han habde, desto vanskeligere vilde det bære for ham at komme til Troen og saaledes blive retfærdiggjort. Sa, det vilde være umuligt for Han vilde tænke og maatte tænke, at der for ham ingen Naade var at vente, naar han ikke havde Guds udtruffelige Ord for, at Naaden ogsga gjaldt netob ham. Derfor har Guds Ord saa frastia og saa flart lært os, at Naaden og Saligheden er forhvervet for alle Mennester, at Epangeliets Koriættelse giælder alle Mennesser uden Undtagelse, og at Kristus derfor kalder alle Syndere til fig og lover dem alle Hvile for deres Siæle. Der kan enhver bange Sicel finde Ersft; thi det ved han, at han er et Menneste, og at han er en Synder.

Læren om Guds Naades Almindelighed har i den norste Synode altid været strengt sastholdt og i de sidste Stridigheder ligesra Begyndelsen af omhyggelig udviklet. Som et Eksempel derpaa skal jeg tillade mig her at astrykke, hvad jeg allerede i det sørste Indlæg i disse Stridigheder i 1881 skreb i min lille Ashandling: "Kan og bør en kristen være vis paa sin Salighed?" Det heder der:

Denne Sandhed, at Evangeliets Forjættelser gjælder alle Mennester, "maa vi dersor altid holde stivt og sast paa". Fremdeles maa vi strengt sastholde den Sandhed, at Guds Kald iffe er noget Spilsegteri, som om han fun kaldte nogle med et krastigt Kald, mens de andre bare kaldtes tilsyneladende. Nei, Guds Kald er ester Skristen et alvorligt og helligt Kald, og "han vil i dem, som han saaledes kalder, ved Ordet virke, at de kan blive oplyste, omvendte og salige. Thi Ordet, ved hvilset vi kaldes, er en Aandens Tjeneste, som giver Aanden, eller hvorved Aanden gives (2 Kor. 3, 8), og en Guds Krast til Salighed (Rom. 1, 16). Og esterdi den Helligaand vil gjennem Ordet være virksom, styrke, give Krast og Evne, saa er det Guds Vilse, at vi skal aanamme Ordet, tro og sølge det" (Konkordieb. 421, 25).

Dersom Forjættelserne ikke var almindelige; dersom vi ikke af Guds Mund vidste, at han vil, at alle Mennesker skal blive salige og komme til Sandheds Erkjendelse; dersom vi ikke vidste, at Guds Kald altsaa er et alvorligt, virksomt og trosast Kald — da havde vi ingensomhelst sast Grund under vore Fødder, og der kunde ikke være Tale om nogen Troens Vished om vor Salighed. Tanken paa, at der er et Naadevalg, og at mange er kaldede, men saa udvalgte, vilde da være en sorsærdelig Lære, som maatte søre enten til Formastelse eller til Fortvilelse; thi hvad Sikked havde jeg da sor, at alle hine Forjættelser gjaldt mig? Albeles ingen.

Nu derimod, efterdi vi af Guds Ord ser det saa klart og uimodsigelig lært, at Gud vil ingen Synders Død, men at han indbyder alle til sig, at Kristus vil samle os alle under singer, ja at Gud vredes, naar vi ikke vil komme (Luk. 14, 21), mens der er Glæde i Himmelen over hver Synder, som omvender sig, — nu har vi en Grund, som ikke kan rokkes.

Vi kan allermindst af alle Mennesker taale, at nogen neater Naadens Almindeliahed, vi, som har erkjendt, at vi felb aldeles intet, aldeles intet kan giøre til vor Salighed. sag at vi kun derfor kan haabe at blive frelste, fordi Frelsen fra allerførst til allersidst er en ganske fri og uforskyldt Gave af blot og bar Naade. Den, som mener, at han selv kan hiælpe til, om end kun aldrig saa lidet, ved sin Modtagelse af Naaden eller ved sin Ike-Modstand o. s. v., altsaa ved vaa en eller anden Maade at være ikke fuldt saa stor en Spinder som andre, han kan bel endda mene at have et Saab, - thi han har jo endda lidt hos fia felb at haabe vaa: men den, som med Baulus har erkiendt (ikke blot saat). at han er den største af alle Syndere, han maatte fortvile. om ikke den straalende Herlighed i Evangeliet, at det er for alle, alle Spndere, jog Worket bort og drog og lokkede ham i frem paa Beien til Gud.

Der er derfor ingen større Uret end at paastaa, at vi krænker Naadens Almindelighed. Det vilde være at lukke Oøren for os selv, thi for os gives der ingen anden Adgang end denne, til at turde tælle os imellem Guds Børn. Men, Gud dære lovet og priset! Nu har vi en Grund, og en Grund, som ikke kan rokkes. Hvad Bevis har vi for, at den ikke kan rokkes? Det, at vi er aldeles hjælpeløse, og at vi derfor alene ser til Gud efter Frelse, og at vi har hans usvigelige Ord og Løste om vor Frelse. Denne Grund kan ikke rokkes; den heder Kristus sor os og i os og med os og over os, vort N og O, vor Begyndelse og Ende.

Atter igjen: Dersom vi selv kunde hjælpe lidt til, vælge det gode, imødekomme Gud o. s. v., og dersom vi altsaa sorsaavidt sik se til at gjøre vort og altsaa haabe paa, at vi gjorde vort (mens Gud gjorde sit), ja da blev vort Haab ogsaa ester som den Grund var, som det var bygget paa, ustadigt, usikkert, vaklende. Intet Under dersor, at den, som ikke rent ud har opgivet sig selv ganske og aldeles, vakler mellem Haab og Frygt angaaende sin Salighed, ja sølgerigtig paastaar, at det er ret at vakle saaledes.

Den berimod, som ser, at han ingensomhelst Udsigt har til at hjælpe end bet allermindste til (ak, hvor sent og tungt gaar det sor os at lære dette!) — den, som sinder alle Sunde lukte og ingen Udvei sor sig — han spørger: hvad vil Gud gjøre med mig? Og saa svarer Gud i Evangeliet."

Fremdeles kan Retsærdiggjørelseskæren ikke bevares ren, dersom ikke Læren om Omvendelsen bevares ren. Dette gjælder baade Omvendelsens Nødvendighed og dens Kilde og dens Midler.

Şenfigten med Guds Ords Lære om Retfærdiggisrelsen af Troen er jo ikke ben, at vi skal kunne gjøre Rede
for denne Lære, men at vi skal bruge den, saa at vi virkelig
kommer til Troen og saaledes bliver retfærdige for Gud.
Men dette kan ikke ske uden Omvendelse. Dersom vi derfor enten tilsidesatte Læren om Omvendelsen eller forvanskede den, saa vilde vi visselig heller ikke bevare Retfærdiggiørelseslæren ret, og der blev hverken Tro eller Retfærdiggiørelseslæren ret, og der blev hverken blive
særdiggiørelseslæren. Forladelse (Retfærdighed), men
ikke om Omvendelsen, saa vilde hin Lære hverken blive forstaaet eller bære Frugt. Thi uden Omvendelse er der jo
ikke nogen Tro og altsaa heller ikke nogen Retsærdiggiørelse af Troen. Tilsidesækter man eller afsvækter man Om-

vendelsens Nødvendighed og paa samme Tid uafladelig fremhæber Retfærdiggiørelsen af Troen, sag fristes mange til at indbilde sig, at de har Spudsforladelse og Retfærdighed, idet de indbilder sig, at de tror pag Kristus, fordi de udvortes samtnkfer i Evangeliet. Derbed bliver de kun bestprkede i sin spudige Sikkerhed. En af de Sovedsandheder, som ligger til Grund for Omvendelsen, har Berren selb udtalt i de Ord: "De karske har ikke Læge behov, men de, som har ondt." Raa Grund af dette Sted lærer vi vore Børn, at "den Tro, som stal fatte Kristus, maa opvæffes i vor syndige Jammers Følelse". Erkjendelsen og Følelsen af Syndens Kammer er altsaa nødvendia, thi ellers bliver der ingen Tro. Til at forfærde de fikre og bøie de stolte og knuse de haarde Hjerter og bringe dem til at erkjende fin Jammer og Siælefare, dertil har Gud aivet os Loven. Dersom nu denne iffe bruges eller iffe bruges ret eller afsbæffes eller opblandes med Evangelium, da vil den ikke kunne udrette den Gjerning, hvortil Gud har givet Den vil itte fremkalde den sande Bedrøvelse efter Gud og ikke blive en Tugtemester til Kristus. Der vil da heller ikke i de saaledes behandlede Sjerter fremkaldes nogen ret Erkjendelse af Frelseren eller nogen ret Trang til ham eller nogen ret Tro og Tillid til ham, og "Retfærdiggiørelsen af Troen" vil for saadanne Siæle blive en tom Talemaade eller en tryg Sovepude, oftest begge Dele.

Fremdeles vil Retfærdiggjørelseslæren ikke kunne bevares ren, dersom Læren om Naademidlerne, Ordet og Sakramenterne, forvanskes.

Som Lutheranere bekjender vi i den 5te Artikel af den augsburgste Konsession følgende:

"Forat vi stulle (kunne) komme til denne Tro, er det Embede at lære Evangeliet og meddele Sakramenterne indstiftet. Thi ved Ordet og Sakramenterne som Widler gives den Helligaand, hvilken, hvor og naar det behager Gud, virker Troen i dem, som hører Evangeliet: at Gud ikke sormedelst vore Fortjenester, men sor Kristi Skyld retsærdiggjør dem, som tror, at de sor Kristi Skyld tages til Naade. De sordømmer Gjendøberne og andre, som mener, at den Helligaand bliver Wennestene til Del uden det udvortes Ord, ved deres egen Beredelse og Gjerning."

I denne Artifel handles der ikke om "den kirkelige Embedsmand", hvorom der tales ienere i Bekiendelsen (Art. 14), men om de Midler eller Redffaber, ved hvilke Gud virker den retfærdiggiørende Tro i vore Hjerter, og som vi derfor kalder Naademidlerne. Svad hjalp det os nemlig, at bor Herre Lesus Kristus habde udført sin store Forløs. ningsgjerning, at han havde lidt saa tungt for os, at han var død for os, opstanden for os, havde erhvervet Syndsforladelje, Liv og Salighed for os --, hvad hjalv det os altsammen, dersom ikke disse Frelsens Goder blev bragte til 08, saa vi kunde tilegne 08 dem? Vi var jo da alligevel uden Trøst og Haab; thi "hvorledes ikal de tro vaa den, om hvem de ikke har hørt?" svørger Paulus. Derfor har Gud forordnet disje Midler, i hvilke han forkunder og sender os disse aandelige og evige Goder, som Fresseren har erhvervet 08, og ved hvilke han tillige frembringer Troen, d. e. Modtagelsen og Tilegnelsen af dem i vore Sierter.

Da det nemlig er Guds Tanke, som er indeholdt i Ordet, saa kan dette ikke være ørkesløsk og uden Virkning, saaledes som et Wenneskes Tanke og Ord ofte kan være. Som det Sandheds Ord, i hvilket Guds Tanke og Vilse bor, er det kraftigt og virksomt og skikket til at udføre det, hvortil Gud sender det, baade til at oplhse vor Forstand og til at forandre og fornye vort Sind og Hjerte. Den Helligaand, som udgaar fra Faderen og Sønnen, taler og

virker derigiennem. Derfor kalder vi det et Naademiddel og et Aandens Redifab. Men et sagdant Middel bliver iffe Ordet eller Sakramentet først derved, at vi bruger det bg bruger det rigtig. "Er mit Ord ikke sag som 3ld, siger Herren, og som en Sammer, der kan sønderslaa en Klippe?" "Thi det Guds Ord er levende og fraftigt og starvere end noget tveegget Sverd og trænger igjennem, indtil det adffiller baade Siæl og Aand, baade Ledemod og Marb og dømmer over Hiertets Tanker og Ragd." "Svad enten vi hører eller lader være", hvad enten vi tror eller spotter, saa bar Ordet i sig selv denne guddommelige Kraft og Evne til at virke paa vort Hjerte, fordi Guds Tanke og Vilje bor deri. Det ligger jo i ethvert Redstabs Art og Natur. at det itte faar sin Evne først da, naar det bruges, eller derved at det bruges. Sammeren har sin knusende Kraft og Balsomen sin lægende Evne, selv om den ikke bruges, ikiønt Kraften og Evnen viftnok først da aabenbares, naar den bliver brugt. Da hos Gud Ordet og Viljen er et, saa er ogsaa det gode, som Gud i Ordet lover os, tilstede i Ordet og af Gud tilbudt og fremrakt og givet i og med Ordet. "Saamange som Guds Forjættelser er, er de i ham ja og i ham Amen." Ordet har Gaven og det himmelste gode i sig og frembringer netop derved den Tro, som siger: Mig ife efter dit Ord! og som derved tilegner sig og har Gaven. Saaledes, Gud være lovet og priset, er al hans rige Naade og Gabe i Ordet og Sakramenterne. 3 Ordet (baade i Evangeliet for alle og i Absolutionen for den enkelte) og i Daaben og i Nadveren er disse Goder indlagte og indeholdte og frembaarne til os. Ordet og Sakramenterne er de Guds Sænder (har de gamle fagt) i hvilke han bringer og ræfter os Spndernes Korladelse. Liv og Salighed. 3 disse aabenbarer han sit Hjertelag mod os, dette Rigdoms Dyb paa Visdom og forbarmende Kjærlighed. I bisse taler han til os sin guddommelige Tanke og Vilje, sin undersulde Frelses-Raadslutning, som ellers var stult for os. Guds Tanker og Vilje er den evige Sandhed, evig, mægtig og usoranderlig som Gud selv. Hans Tanker er ikke vore Tanker, ligesom vore Beie ikke er hans Veie. Thi som Himmelen er høiere end Forden, er hans Veie høiere end vore Beie og hans Tanker høiere end vore Tanker. Hans Ord er Aand og Liv og bringer Aand og Liv med sig; thi Guds Ord er et skabende Ord, og "det skal ikke vende tomt tilbage".

Ligeoverfor os Syndere er det fuldt af ufattelig, forbarmende Naade og Rjærlighed. Modstaaes og foragtes kan det — men da er ogsaa Dommen affagt. Intet er saa forfærdeligt som at støde Guds Rjærlighed fra sig. Da er ingen Frelse mulig. "Hoorledes skal vi undsky, dersom vi ikke agter saa stor en Salighed?" "Den, som ikke tror, skal sordømmes", men "salige er de, som hører Guds Ord og bevarer det", siger Kristus. Og et andet Sted siger han: "Hoo, som hører mit Ord og tror den, som har udsendt mig, han har et evigt Liv." Naaden og Sandheden er nemlig kommen ind i en saadans Hjerte, og han er "gjensødt, ikke af sorkrænkelig, men usorkrænkelig Sæd, ved Guds Ord, som lever og bliver evindelig".

I Orbet og Sakramenterne og paa ingen anden Maade meddeler Gud sig til os. Til disse Naademidler har han bundet Frelsen. Ikke at den almægtige Gud er bunden, saa han ikke ogsaa uden Midler kunde udrette, hvad han vilde; men disse Midler har han selv indstiftet, og til dem har han i sin Visdom og Kjærlighed bundet os. En uudsigelig Velsignelse har han derved givet os, idet vi nu vist og sikker kan vide, hvor han er at sinde, og ikke behøver at gaa seil, naar vi søger ham. Denne Velsignelse er det, Moses og Paulus glæder sig over og priser og henviser os

til, naar de taler om, at vi nu ikke behøver at lede og spørge, eller fare over Havet, eller spørge, hvorledes vi skal finde Bei til Himmelen for at hente Kristus ned, eller ned i Afgrunden for at hente ham op fra de døde. "Ordet er dig nær", siger de, der sinder du ham.

Til Ordet og Sakramenterne henviser han os ogsaa ved Apostelen Johannes, idet han siger: "De er tre, som vidner: Aanden og Bandet og Blodet, og disse tre udgjør ét." De vidner alle tre det samme. Derfor vedbliver han: "Dersom vi antager Mennestenes Vidnesburd, da er Guds Vidnesburd større: thi dette er Guds Vidnesburd, som han har vidnet om sin Søn. Svo, som tror vaa Guds Søn, har dette Vidnesburd i sig selv. Svo. som ikke tror Gud. har gjort ham til en Løgner, fordi han ikke har troet bag det Vidnesbyrd, fom Gud har vidnet om sin Søn. dette er Vidnesbyrdet: at Gud har givet os det evige Liv. og dette Liv er i hans Søn" (1 30h. 5, 8-11). Disse tre Bidner bekiender da oasaa vor lutherske Kirke sia til. Saaledes i Avologien (Konkordieb. S. 133), hvor der siges om Daaben og Nadberen og Afløsningen, at de "har Guds Befalina oa Korjættelse om Naade, hvilken hører det nye Testament til. Sierterne bør \* nemlig, nagr pi bliver døbte. naar vi æder Herrens Legeme, naar vi bliver afløste, være fast forsitrede om, at Gud i Sandhed tilaiver os for Kristi Skyld. Og Gud bevæger Hjerterne paa engang med Ord og Handling, at de ffal tro og annamme Troen, som Baulus figer: Troen kommer af Hørelsen. Men ligesom Ordet trænger ind i Øret for at træffe Hjertet, saaledes falder Handlingen selv i Diet for at bebæge Hiertet. Orbets og Handlingens Virkning er den samme, ligesom Augustin

<sup>\*</sup> I vor Ubgave ftaar der "maa". Dette er missforstaaes ligt og er urigtigt oversat. I den latinste Tekst staar "debent", bør.

træffende har sagt, at Sakramentet er det synlige Ord, fordi Handlingen opfattes gjennem Siet og er ligesom et Billede af Ordet, idet den betegner det samme som Ordet. Derfor er begges Virkning den samme."

Ligesag i de schmalkaldiske Artikler, hvor det heder: "? alle disse Styffer, som angaar det mundtlige, udvortes Ord, maa man blive fast ved, at Gud ikke giver nogen fin Aand eller Naade uden ved eller med det foran samme gaaende udvortes Ord, vaadet vi mag bevare of fra Sværmerne, det er hine Nander, som roser sig af at have Nanden uden og før Ordet, og derefter dømmer Sfriften eller det mundtlige Ord, inder og tøier det efter eget Behag. . . . Dette er altsammen intet andet end den gamle Diævel og den gamle Slange, som ogsaa gjorde Adam og Eva til Sværmere, førte dem fra Guds udvortes Ord til falft Aandelighed og egne Indbildninger. . . . Derfor stal og maa vi staa fast paa, at Bud ikke vil handle med of Mennesker uden gjennem sit udvortes Ord oa Sakrament. Men alt, hvad der med Tilsidesættelse af dette Ord og Sakrament bliver rost som Nand, det er Dicvelen" (III. Art. 8 Side 207).

Guds Ord er ikke som en af de Beistøtter eller Fingerbord, som vi ofte ser paa Veisksene til Underretning sor Vandrere. Det indskrænker sig ikke til at vise Menneskene en Vei, som de saa faar se til selv at sølge, saa godt de kan. Det har heller ikke bare en saadan Overbevisningskraft, som ethvert krastigt Menneskeord ogsaa har til at bevæge os; men der er i det en overnaturlig Krast, som er uadskillelig sra det, idet den Selligaand taler igjennem det, saa at Nandens og Ordets Krast og Virksomhed er den samme, og bringer Lys og Krast med sig ind i det Gjerte, hvori Ordet saar Rum. Det gaar os som hine to Disciple, da de sagde til hverandre: "Bar ikke vort Herne brændende i os, der han talte til os paa Veien, og der han oplod os Skrifterne?"

Ordet bringer of nemlig iffe blot en Anvisning eller Underretning om et gandeligt Gode, en Frelse, som vi mag se til at finde andensteds, men det har dette Gode, denne Frelse i sig. Det bringer os den. Evangeliet i Ord og Sakrament er Brev og Segl fra Gud, et "Dokument" fra hans egen Mund og Haand. Dets Indhold er Kriftus og med ham Syndsforladelse, Frelse og Salighed, som for Krifti Skyld gives os for intet, som en ren, uforschildt Gave. Det er et Testament, stadfæstet og beseglet, gyldigt efter hans Død, som har gjort Testamentet, og i hvilket vi er indsatte til Arvinger, saa vist som vi er fattige og hjælpeløse Syndere og "kaldte til at faa den evige Arvs Forjættelse" (Sebr. 9, 15). Saavist som det staar i Ordet, saavist har den bet, som tror. Tviler nogen, saa vil den troende fige: Se selv! der staar det. Gud Inver ikke. Sans Navn være lovet! Sporledes stal jeg kunne takte og ære og prise ham ret?

Den, som ikke tror, har intet og gaar glip af Arven. men dette angaar ikke Evangeliets eller Naademidlernes Bæsen og Andhold. Menneskenes Tilstand, deres Brug eller Affebrug eller Misbrug af Naademidlerne forandrer iffe disjes Bæsen eller Indhold eller Kraft. Det at vi er bodfærdige og troende, bevirker ikke, at der er Syndsforladelse i Ordet og Sakramenterne. Seller ikke bebirker nogens Ubodiærdighed og Vantro, at der ikke er Syndsforladelse i Ordet og Sakramenterne. Dersom Snndsforladelsen ikke var der, saa var jo Vantroen netop det rette. Vor Bodfærdiahed og Tro gjør ikke Naademidlerne mere kraftige. end de i sig selv er, men gjør, at vi faar Del i det gode, som Ordet og Sakramenterne bringer. Guds forbarmende Raade og alle vore Synders Forladelse er altsaa i Ordet og i Daaben og i Nadveren. "Troen bringer ikke Syndernes Forladelse ind i disse Ting, men henter den ud af dem."

Bantroen derimod tviler paa eller negter, at Syndsforladelse er i Naademidlerne og stjænkes os i dem, og gjør saaledes Gud til en Løgner.

Her fer vi, hvor nøie Læren om Naademidlerne hænger sammen med Retsærdiggjørelsen af Troen alene. Troen kommer af Hørelsen. Det, som jeg skal tro, maa altsaa sørst være sagt mig. Eller: det, som jeg skal gribe med Tro, maa sørst være rakt mig i Ord. Vil jeg altsaa have nogetsomhelst andet til Grund sor min Retsærdighed sor Gud end det blotte og bare Guds Ord, saa kan jeg ikke blive retsærdiggjort af Troen alene.

Altsaa: Syndsforladelse og dermed Frelse og Salighed frembæres til os i det hørlige Ord (Evangeliet) og i det synlige Ord (Sakramenterne). Dette Evangelium er den eneste af Gud givne Lægedom for Syndere. Disse skal derfor modtage det i Hjertet og forlade sig derpaa. Af sig selv kan nu vistnok ingen Synder tro Evangeliet, men dettes egen Krast er saa stor, at det virker og frembringer Troen hos den bedrøvede og ydmyge Synder, som ikke haardnaktet og vedblivende trodser Ordet.

Dersom nu en ikke tror Guds Fredsbudskab, og dog gjerne vil frelses, saa søger han andensteds hen til alleslags andre Midler for at sinde Fred, til sine egne Øvelser, sine Forsætter, sine Anstrengelser og sit Forhold. Bed disse Ting tænker da han, den arme, asmægtige, Lovens Dom hjemsaldne Synder, at skulle reddes af sin Sjælesare og vinde Guds Naade. Der, hvor nu Frelsen søges paa denne Maade, der bruges oftest ogsaa Kristi Navn, men Kristus søges ikse i Ordet alene. Det heder da snart: Se, her er Kristus, og snart atter igjen: Se, der er han. Det vaklende Hjerte forlader sig da snart paa der ene, snart paa det andet. Det gaar som med den blodsottige Kvinde, som havde forsøgt alle Slags Ting og "havde lidt meget af mange Læger og

havde tilsat alt det, hun havde, og hun var itte bleven hjulpen, men det var snarere bleven værre med hende." Til Fesus kom hun sørst, da hun havde opgivet alt andet.

Saalænge som en mener, at der ved Siden af det, som Gud giver i og ved Ordet, udfordres noget andet, noget af ham selv, som han stal bringe Sud for at blive frelst, saglænge bliver Frelsen iffe af Troen alene, og saglænge kommer han ikke i Sandhed til Kristus. San kan nok tale om Kristus og maasse vide meget om ham, men han kjender ham ikke. Det er ikke den rette Kriftus, han holder sig til; thi denne vil være Fresser alene. Saalænae som vi selv vil bringe noget med, bliver Frelsen ikke en blot og bar Gave, erhvervet af Kristus, bragt til os i Evangeliet og modtagen ved Troen. Foruden det, som gives i Evangeliet (Kristi Fortjeneste), er der jo da ogsaa noget andet, som Synderen mener maa til, før han tør tro sig frelst. er da uundaageligt, at han enten mener, han har tilveiebragt dette, som stal give ham Ret til at tro, og han bygger da paa dette — bygger altsaa paa noget, som ikke er Kristus, altsaa vaa en falst Grundvold —, eller han mener, at han endnu ikke har tilveiebragt det, og har derfor hverken fand Trøst eller blivende Fred. I begge Tilfælde er Retfærdiggiørelsen af Troen forkastet.

Det er maaste nødvendigt her at gjøre opmerksom paa den Forskjel, som der er paa at turde tro og at kunne tro. Da Kristus har gjenløst alle Mennester, og da Gud vil, at Svangeliet stal prædikes sor alle Mennester, og altsaa ogsaa vil, at de alle stal tro, saa er der ikke i hele Berden et Menneste, som har Grund eller Ret til at sige eller mene, at han ikke tør tro. Der er visselig mange redelige Sjæle, som, fordi de ikke har hørt eller sattet Svangeliet ret, gaar med Bekymring over sig selv og mener, at de, saa usle som de er, ikke tør tilegne sig Guds herlige Løster i Svangeliet.

Til dem maa der atter og atter siges, at der ikke er noget, hvorved de kan ære og behage Gud saameget, som netop derved, at de tror og tilegner sig Guds Fredshilsen, at de er frelste, at Gud er forsonet med dem, og at alle deres Synder er udslettede.

. En ganste anden Sag er det, at der kun er altsor mange, som, i den Tilstand, i hvilken de er, ikke kan tro, skjønt de maaske daade paastaar om sig selv, at de tror, og virkelig indbilder sig, at de gjør det. Det er nemlig vist, at en ubodsærdig og i Synden sikker Sjæl ikke kan tro paa Kristus. En, som ikke spørger ester Frelse, har ingen Brug sor Frelsern og kan dersor heller ikke tro paa ham, saalænge han er i denne Tilstand.

Fremdeles kan Retfærdiggiørelseslæren ikke bevares ren dersom Læren om Troen forvanskes. Det er intet Under. at den bibelst-lutherste Lære om Troens Bæsen og dens Betydning i Retfærdiggiørelsen altid har været angreben. Thi den Forargelse, som altid følger Frelseren og Evangeliet, ligger ingensteds saa nær, som naar det forkyndes, at vi bliver retfærdige og salige ved Troen alene, uden Lovens Gjerninger. Derfor blev da ogsaa vore Kædres Bekiendelse om Troen i den augsburgste Konfession straks angreben i det katolike Modikrift, som blev forfattet imod Det vifte fig imidlertid her, at Papisterne iffe forstod eller vilde forstag, hvad Striften mener med den Tro. jom retfærdiggjør. Dels forstaar de ved "Tro" kun den historiste Tro, en Kundstab om Gud og hans Vilje og om Kristus. Dels hjælper de sig med at paastaa, at naar Striften siger, at Troen retfærdiggiør, sag er det, fordi den bærer i sig Kjærligheden (Lovens Opfpldelse). denne aldrig bliver fuldkommen og derfor aldrig kan berolige en vaagen Samvittighed, saa bliver der heller aldrig nogen sand Trøst for en bange Synder, hvilket den pavistife Lære heller itte vil at der stal være, idet de lærer, at en Synder maa tvile om Naaden

Den lutherste Kirke har derfor i sine Bekjendelsesssfrister grundig paavist, hvad Guds Ord lærer os om Troens Bæsen og Bethdning, og det vilde være godt, om Lutheranerne, især naar de drages ind med i Lærestridigheder, vilde stræbe at sætte sig ind i, hvad der er virkelig lutherskære om dette Hovedpunkt. De vil sinde det, foruden i den augsburste Konsesssion, ombyggelig behandlet især i Apologien Art. 2 (Konkordiebogen S. 51 flg.), i de schmalkaldiske Artikler 2den Del Art. 1, 3dje Del Art. 3 og i Konkordieformelen 3dje Art., og forresten gaar det, som sør sagt, gjennem alle vore Bekjendelsesskrifter.

I den hellige Strift er der i Hebr. 11, 1 givet os den rette Forklaring af Troens Bæsen i de Ord: "Tro er en sikker Forvisning om det, som haabes, en sast Overbevisning om det, som ikke sees." Hvorledes denne Tro virker, og hvilken guddommelig Magt der er i den, det paavises ved de mange Eksempler, som i samme Kapitel fremsættes.

Nogen bedre Bestrivelse af Troens Bæsen, forsattet af Mennester, kunde der vel vanskelig sindes, end Luthers berømte Ord om Troen i hans Fortale til Komerbrevet. "Tro er ikke den menneskelige Indbildning og Orøm, som nogle anser for Tro. . . . Naar de hører Evangeliet, saa farer de frem og gjør sig af egne Kræster en Tanke i Hjertet, som siger: Feg tror: det anser de da for en ret Tro. Wen ligesom det er en menneskelig Indbildning og Tanke, som aldrig gaar til Hjertets Grund, saaledes virker den heller intet, og der følger ingen Forbedring derpaa. Wen Tro er en guddommelig Gjerning i os, som forvandler os og søder os paanh af Gud (Joh. 1, 13) og døder den gamle Ndam, gjør os til ganske andre Mennesker af Hjerte, Hu, Sind og alle Kræfter og sører den Helligaand med sig. . . .

Tro er en levende, frimodig Fortrøstning til Guds Naade, saa vis, at man tusende Gange stulde dø derpaa. Og denne Fortrøstning til og Erksendelse af den guddommelige Naade gjør en glad, frimodig og veltilmode sor Gud og alle Stabninger, hvilket den Helligaand virker i Troen" o. s. v.

Troen er altsaa iffe noget, som blot har sit Sæde i port Soved og i vor Forstand, og som vi kan lære vaa samme Maade, som vi lærer andre Ting, ved mennesfelig Klid, af mennestelige Lærere. Troen er ifte en blot Kundffab om og Andfigt i visse Læresætninger, selv om disse Læresætninger var aldrig saa rigtige og sande. Det var muliat, at en kunde have en ppperlig Indfigt i den hele "Lærebygning", at han endog kunde prædike fortræffelig berom, strive derom, overbevise andre derom, at han tunde i fin Fremstilling bære nøiagtig og til Bunkt og Prikke "rettroende", ja at han efter sin Forstand mente det, han sagde, og ikke hyklede, naar han stred for det, - og at han dog iffe havde det, som Striften kalder Tro. San kunde med al fin Indfigt være vantro og ikke retfærdig for Gud. Thi Hovedstyffet i Troen er den "levende Tilegnelse, at Synberen nemlig er overbevift om, at Guds Løfter i Evangeliet giælder ham, er bestemte for ham og er gplbige, idet han nemlig af Guds Ord hører og fer og er overbevist om, at han er medindbefattet i det Testament, som nu ved Kristi Død er blevet apldiat, og at han af Gud selv er indsat til Arving efter Forjættelsen". Denne Tro kan en ubodfærdig og siffer Synder iffe have. San er "lige glad" baade med Koriættelse og Krelse, som han jo hverten søger eller ipørger efter. Ligesom Cfau, da han greb efter den lottende Ret Mad, talte haanlig om Førstefødselsretten, og ligesom hin Konge, der sagde: "Lad Gud beholde fit Simmeriae, naar jeg bare faar beholde mit Sanssouci". saaledes siger den fikre Sicel: Giv mig det, som jeg har

Lyst til, Benge, Ere, gode Dage, det ved jeg, hvad er. Det andet har jeg ingen Brug for, jalfald ikke fortiden. Anderledes den beknmrede Synder, hvis Sambittighed er vaagnet, og som gjennem Døbens Mindelse ser fremad til Dommen (sml. Hebr. 2, 15). For ham bliver Evangeliet isandhed en Livsens Lugt til Liv. Og naar han da ved Evangelium er bleven overbevist om, at han selv er frelst, at alle hans Synder er ganste tilgivne, at Gud elster ham, at han, i hvis Mund itte er Svig, har lovet ham en Blads i Berlighedens Rige og har lovet itte at forlade ham eller flippe ham i Berdens Trænasser og Karer, og naar han saa kan tale til Gud som til sin kjære, forsonede Fader, hvis Siertelag og Arme er aabnede for ham, - og naar alt dette og meget mer er samlet i den ene, Jesus Kristus, hans kiære Frelser — da viser det sia, at Troens Bæsen er ikke bare Anudsfab, men Modtagelse, Tilegnelse, Overbevisning, Fortrøstning, Tillid, og da Troen paa Grund af det gamle Mennestes Modstand endnu ikke er fuldkommen, saa viser den sig som stræbende, søgende, higende, jagende, gribende efter det, som Gud sender os i Ordet. Troen stræffer sig derefter. Troen er Hjertets Haand, der griber det, som Gud i fine Hander, Naadens Midler, kjærlig rækter os, og berved befidder det og har det. Dette Gode, Kristus og al hans Fortjeneste, er det, som retsærdiggiør den, der har Og da vi kun ved Troen kan have det, saa bliver vi retfærdiggjorte ved Troen. Derfor-figer den lutherffe Rirke i fin Bekjendelse-er bet ganfte et og det samme, naar Baulus siger, at vi retsærdiggjøres ved Troen, og naar han siger, at vi bliver retfærdiggjorte ved den enes (Aristi) Lydiahed. "Thi Troen retfærdiggiør iffe berfor eller af den Grund, at den er en saa god Gierning og herlig Dyd, men fordi den i det hellige Evangeliums Forjættelse griber og annammer Kristi Fortieneste" (Konfordieb. S. 364 og 57).

Horfor er altsag Troen nødvendig til Salighed? det fordi, at Kristus ikke har gjort alt, som er fornødent til vor Frelse, men vi maa i det mindste ogsaa giøre noget - nemlia tro? Nei, den troende forlader sia netop vaa, at Kriftus har gjort alt, og at han faar Krifti Retfærdigaiørelse uforskuldt til Gave i Ordet. Det er altiga iffe fordi, at Guds Naade ikke er nok; thi Gud figer udtrykkelig: Min Naade er dia not. Ikke altsag vaa Grund af, at vi bringer Gud noget, som han innes godt om, en god Gjerning, som vinder hans Bunft, iffe derfor bliver bi retfærdig. gjorte ved Troen, men fordi Troen er det eneste Middel, ved hvilket vi kan modtage den Guds Naade, jom Krijtus allerede har erhvervet of. Det er altjaa ikke, fordi Gud opstiller en ny Betingelse, en ny Gjerning, som bi nu skal opfplde, men fordi Troen er den eneste Maade, det eneste Middel til at komme i Besiddelse af det forjættede Gode. I denne Betydning er Troen en Betingelse for vor Frelse. Retfærdiggiørelsen er forhvervet af Kriftus helt og holdent: den bringes, tilbydes, ræffes os i Guds Ord og Saframent. Troen niodtager kun. Troen gwer ikke noget, men den Stulde Troen komme i Betragtning som en god faar. Gierning af os, sag kunde St. Paulus ikke overalt sætte den netop i Modicetning til Gjerningerne. Som en Gjerning hører Troen ind under det første Bud og er altid ufuldtommen. Derfor minder den lutherfte Rirte i fin Betjendelse om St. Bauli Ord i Rom. 4, 16: "Derfor er Arven ved Tro, forat den maa være af Naade", det vil sige: netop det, at vi kan blive retfærdiggjorte alene ved at tro og uden at giøre noget, netop det vijer, at Arven er af Naade, ufortjent, en ganfte uforstyldt Gabe.

Det ligger nemlig i Sagens Natur, at ligesom et aandeligt Gode iffe ordentligvis fan bringes os uden gjennem det Weddelelsesmiddel, som gaar fra den ene Aand til

den anden, nemlig Ord (eller Tean, Ækvivalent for Ord). saaledes kan det gandelige Gode, som kommer i Ord, ikke modtages uden ved Tro. Fordi altsaa Naaden, Kristi Retfærdighed, bydes og rækkes os i Ordet, derfor kan den ikke modtages uden ved Tro. Dette bekjender den lutherske Kirke i Apologien, naar den paa flere Steder minder om, at "en Forjættelse kan ikke annammes uden ved Troen alene", og den beraaber sig da netop paa det ansørte Sted af Romerbrevet. (Se Konkordieb. 61, 64). **Smidlertid** staar ikke engang Modtagelsen af Guds Forjættelse i vor egen Magt. Saa udelukkende giver Skriften Gud Æren for vor Retfærdiggiørelse, at den Lærer os, "at vi itte af vor Styrke eller Fornuft kan tro paa Kristum eller komme til Kristum, bor Berre, men det er den Selligaands Gjerning". Denne i Guds Ord saa klart lærte Sandhed har da ogsag den lutherste Kirke erkiendt og i fine Bekjendelsesftrifter gjort fuldt Alvor af. Det er ogsaa ganste nødvendigt at fastholde denne Sandhed, dersom Retfærdiggjørelsen af Troen stal blive bevaret, og en sand Trøst gives os i Nød og Anfegtelse. Dersom vi nemlig selv kunde staffe of Troen eller bevirke den eller endog kun medvirke til den.\* da blev der to, som havde Æren for vor Ret-

<sup>\*</sup>Den Indvending, som stundom gjøres herimod, at Mennestene derved fristes til Sisterhed og til at sige: Dersom det er saaledes fat, saa kan vi lægge Hænderne i Stjødet og die, til Gud vil give os Troen, — denne Indvending har ingen Grund. St. Paulus ansører selv denne og lignende Indvendinger, men lærer itse desto mindre, at Troen isse er af os, men er en Guds Gave. Uden Grund er denne Indvending, sordi Gud isse begynder sin Gjerning hos Mennestene med Evangelium, men med Loven, hvis Røst vi ogsaa hører i vor Sambittighed. Ved Loven stal vi isse trøstes, men ængstes og forfærdes. Naar vi da væstes op af Syndesøvnen, ingen Raad ved os, og vi med Sorg spørger efter Fresse. — da vil

færdiggjørelse, Gud og vi selv. Bi blev da trods al Tale om Naade, alligevel ikke frelste af Naade alene. Bi havde da atter faaet en anden Grund til Frelse end Aristus alene og maatte for en Del bygge paa os selv, den allerusleste Grund, paa hvilken en Synder kan bygge sit Haab.

Naar Troen er bleven til i et Menneske, saa er han derved bleven et nyt Menneske, og dette vil da aabenbare fig i et nyt helligt Levnet. Dette har da oasaa bevæaet mange til at mene og at lære, at det er derfor, vi bliver retfærdiggjorte for Gud ved Troen, fordi denne er Moder til gode Gjerninger. Dersom nu dette var Tilsældet, da var heller ikke Syndernes Forladelse og Retfærdighed for Gud en blot og bar Nagdegave, men et Bederlag for de Gierninger, som vistnot endnu ikte var gjorte, men som Gud forudiaa, og pag Grund af hvilke Gud havde Behag i os og antog os. Denne Vildfarelse har imidlertid Skriften forebygget ved de idelig gjentagne Ord, at vi retfærdiggjøres af Naade, uforstyldt, uden Gjerninger, ikke af Gjerninger o. f. v. Sa saa sterkt udtrykker Paulus sig herom, at han siger til Galaterne (5, 4): "I har intet med Kristus at gjøre, I, som vil retfærdiggjøres ved Loven. faldne fra Naaden." Derfor har ogsaa den lutherste Kirke med saa stor Omhnagelighed i sin Bekiendelse vernet om de herhen hørende Sandheder for at bevare dette Hovedpunkt i Evangeliet, denne himmelste Trøst for sønderknuste Spndere, at Retfærdiggiørelsen ster ved den blotte og bare Tro, "Troen" i egentlig Forstand, som Avologien siger (S. 68) som den Haand, der ariber Forjættelsen.

vi nok ikke sidde med Handerne i Stjødet og vente og spotte med, at hvis Gud vil hjælpe os, saa kan han. Nei, da vil vi høre Evangeliet og give Agt paa det, og det vil da vise sig som det Ord, der er mægtigt til at skade Troen i os og saaledes gjøre vore Sjæle salige. For hine Spottere er Lovens Prædisen det, som tilltrænges.

Endelig kan Retsærdiggjørelseskæren ikke bevares ren, dersom Læren om Selliggjørelsen ikke kommer til sin Ret. Bi tager her "Helliggjørelsen" i den snevrere Bethdning, nemlig som den daglige Fornhelse.

Der er her især to Hovedseil at undgaa. Den ene er at tilsidesætte den og afsvække dens Betydning og Bigtigbed. Den anden Feil er at give Helliggjørelsen en urigtig Plads, foran Retsærdiggjørelsen eller blandet ind i denne.

Dersom Selliggierelsens Nødvendighed tilsidesættes, forifplder man, at Troens Bæsen og Betydning bliver miskiendt. Man tager, om jeg sag mag sige, "Livet" af Retfærdiggiørelsen, og der bliver intet igjen af den uden Thi hvorfor er det, at vor Serre Kristus har lidt for os og er død for os? Sporfor sender og ræffer Gud os i Naadens Midler Kristi Kortieneste? virker han ved de samme Midler Troen i vore Sjerter? Og hvorfor vidner han i fit Ord, at han for Kristi Skyld anser og dømmer den troende retfærdig at bære, uden netop for at fri os fra Synden og ffille os fra den? Derfor stjænker han os Kristi Retfærdighed, forat vi skal blive Rriftus lige. Derfor har Priftus gjenløst os, forat vi skal være hans egne, som en ham tilhørende Eiendom, og tjene ham. Er derfor en i sit Hjerte overbevist om, at han er bleven et Guds Barn, saa er med det samme Syndens Serredømme ude. Er dette fidste ikke Tilfældet, da vil det i sin Tid vise sia, at det, han kaldte Tro, kun var en løs og ugrundet Tanke og Indbildning. Fra Troen bag Guds Naade kan ikke Forsagelsen af Diæbelen og alt, hvad hans er, adstilles. En Tro, som itte forandrer et Mennestes Bæsen, Sind, Tanker og Formaal, er ikke nogen virkelig Tro: "Dersom nogen er i Aristo, da er han en ny Stabning: det gamle er forbiganget, se, alt er blevet nyt." (2 Kor. 5, 17.) Bi spørger vore Børn: "Svad faar et Menneste ved Gienfødelsen, som han ikke før havde?" Da vi lærer dem at spare: "San faar den sande, levende Tro, som Troen faar han altsaa ved at "fødes fatter Kristus." vaann". Men allerede dette Striftens Udtryk "at fødes paany" viser jo, at her er Tale om et nut Liv. Spor der er Liv, der vil dette røre fig og aabenbare fig. et Liv af Gud, da strider det mod Spnden og overvinder ben. St. Johannes figer (1 Joh. 5, 4) at "alt bet, som er født af Gud, overvinder Verden, og vor Tro er den Seier, som har operbundet Berden". Efter dette kunde det nu innes overflødigt at anvende mange Ord vag at opmuntre og formane en troende til Selliggiørelse; thi det er sandt, som Luther siger i hint ovennævnte Sted om Troen, at "ben er en levende, virksom, driftig, mægtig Ting, saa det er umuliat, at den iffe uden Afladelse stulde virke det gode. Itte heller spørger den efter, om man fal giøre gode Gjerninger, men førend man spørger, har den gjort dem, og er altid i Virksomhed", og "det er umuligt at stille Gjerningerne fra Troen, ja lige saa umuligt som at Forbrænding og Lys kan skilles fra Ilden".

Og dog finder vi, at den større Del af Apostlernes Breve til de kristne Menigheder optages af Lærdomme og Beiledning angaaende Troens Frugter, af Formaninger og Opmuntringer til Helliggjørelse, tildels endog af Frettesættelser for Mangler eller Esterladenhed i denne. Dette kommer deraf, at der jo hos den troende ikse er dand. Ogsaa Kjødet, det gamle Menneske, er endnu tilstede. Troen er i Begyndelsen endnu altid svag; det nye Liv kan let tades og den troende falde tilbage i Syndestanden, og dette vil netop ske ded Synd mod Samvittigheden. Ligesom det legemlige Liv hos et spædt, nysødt Barn ikke taaler megen Forsømmelse, om det skal bevares, saaledes heller ikke Troens nye Liv hos den gjensødte. Dersom der da

iffe idelig med Flid foreholdes den svage troende Guds hellige Vilje, hans Had til Synden, hvor stor den Elendighed er, som han har friet os fra, hvor stor Guds Kjærlighed er, hvor dyrt Kristus har kjøbt os, og hvorledes vi derfor efter Guds Ord bør bedømme og behandle vore Synder og endnu vedhængende Feil, — dersom man istedensor dette bare holder paa med Tale om Naade og Kristi Fortjeneste, uden at vise disses Hensigt, — da bliver Retsærdiggjørelseslæren lettelig kun et aandeligt Sovemiddel, under hvilset den maasse begyndte Tro henslumrer, og istedensor den sande Tro fremkaldes der let en forsalsset, eftergjort Tro, hvis Forstjel fra den egte det ofte er saare vansteligt at saa vedkommende til at indse, men i hvilsen mangsoldige Sjæle tilsidst sover sig ind i den evige Oød.

Thi, siger Luther paa samme Sted, "den, som ikke gjør saddanne Gjerninger, er et Menneske uden Tro, som samler og ser sig om ester Troen og gode Gjerninger, og ved hverken hvad Tro eller gode Gjerninger er, men dog med mange Ord vaaser og sladrer om Tro og gode Gjerninger".

Er bet saa, at du tror paa Kristus, og at Kristus bor i dig ved Troen, saa vis os ham, siger en gammel Lærer. Det var Guds Billede, som tabtes ved Syndesaldet i Adam, og det er dette, som gjensødes i os ved Opreisningen i Kristo. Tror vi, at Kristus er død sor os, altsaa død i vort Sted, saa tror vi jo, at Gud anser det og regner det, som om vi selv var døde og ved Døden havde betalt for Synden. Derfor har han givet os Syndernes Forladelse. Er det Alvor, at vi gjerne vil have denne og derved have Fred med Gud, saa kan vi ikke ville trodse Gud i Ulydighed. Dersom vi vilde blive ved i Synden, mens vi trøstede os med Syndsforladelse, saa gjorde vi Kristus til Syndens Tjener, d. e.: istedensor at glæde os i, at han friede og frelste os fra Synden, benyttede vi hans store Offer og bitre Libelse til

at synde saameget tryggere. Den derfor, som bliver ved i Synden, er affalden fra Troen, om han ellers nogensinde har havt den. Kort: den Tro, som ikke gjør os til andre Wennester, er ikke den sande Tro. Det er Helliggiørelsens Naade vi beder om, naar vi synger:

"Søde Jesu, giv mig Naade Bed din gode Helligaand, Ut jeg saa min Gang kan raade Lg veiledes ved din Haand: Ut jeg ei skal falde hen Udi Dødens Svælg igjen, Hovas du mig engang ryste, Der du Døden undertryste."

Her altjaa, som Troens Frugt, er det, at Wennessets "gode Forhold" har sin Plads, men ikke før Troen og Retfærdiggjørelsen, eller endog som Aarsag til denne.

Da den norste Synode saa ofte har været bestyldt sor at lære salst om Mennestets Forhold og at anse dette sor en ligegyldig Sag, ja endog sor at lære, at Mennestene kan sorholde sig, som de vil, og at de udvalgte bliver salige, hvordan de end sorholder sig, saa er det maaste itke overslødigt at paapege lidt udsørligere, hvad Synoden virkelig lærer; jeg er nemlig vis paa, at mine Medbrødre heller ikke i dette Stykke har en anden Lære, end den her fremstillede.

Efterat St. Paulus omhyggelig har udviklet, at "Gud, som er rig paa Barmhjertighed, gjorde os levende, da vi var døde i Overtrædelser og Synder", og at vi saaledes blev frelste af Naade, ved Troen, ikke af Gjerninger, saa viser han Guds Hensigt med denne Naade, idet han siger: "Bi er hans Berk, skabte i Kristo Fesu til gode Gjerninger, hvilke Gud forud har beredt, at vi skulde vandre i dem." Dersor bekjender den lutherske Kirke, at "det er Guds Bilje, Orden og Befaling, at de troende skal vandre i gode Gjerninger, og de Gjerning

ninger", og den tilføier, at "iffe det er de rette gode Sjerninger, som enhver i god Mening selv udtænker, eller som ster efter Menneskers Bud, men de, som Gud selv har soreskredet og befalet i sit Ord" (Konkordieb. Side 372).

"Nødvendige" er disse Troens gode Frugter.\* Sver Gren paa mig, siger Jesus, som ikke bærer god Frugt, den borttager han (Faderen), Joh. 15, 2. Dersom Grenen nemlig er ufrugtbar, saa viser dette, at den ikke har Livsssamfund med Vintræet, som er Fresseren. Thi Jesus siger: "Hoo, som bliver i mig og jeg i ham, han bærer megen Frugt", og "den, som bærer Frugt, den renser han (Faderen), at den skal bære mere Frugt". Dersor beder St. Paulus sor sine kjære Disciple i Philippi, hvilke han kalder sin "Glæde og Krone", at de "maa bære rene og uden Anstød indtil Kristi Dag, splote med Ketsærdigheds Frugter som virkes ved Jesus Kristus, Gud til Ære og Lov" (Fil. 1, 10. 11).

De gode Gjerninger, som vi altsaa stal og maa beslitte os paa, har vi at lære af Guds Lov. De angaar vort hele Liv, itse bare vore udvortes Gjerninger, men ogsaa vor Tale og vort Tankeliv. Det Hjul, som stal sætte i Bevægelse alle disse Birksomheder, er Rjærligheden, den taknemmelige, barnlige Kjærlighed til Gud, som har frelst os, idet vi elster ham, fordi han elstede os sørst. Kjærligheden til Gud, som derfor er "det sørste og store Bud", vil nærmest vise sig i Glæde og Trang til ham, i Lyst til at behage ham, i hellig Frygt og i hjertelig Tillid og Fortrøstning. Dernæst i Frygt for at vanhellige Guds Navn og i Lyst og

<sup>\*</sup>Den, som ønster at se den lutherste Kirkes Lære om, hvorledes det stal forstaaes, at gode Gjerninger er nødvendige, stjønt vi bliver retsærdige og salige ved Troen alene, uden Lovens Gjerninger, vil sinde denne Sag nøiagtig fremstillet i Konsordieformelen Art. 4, Side 318 flg. og Side 372 flg.

Stræben efter at ære og hellige det, pagkalde Guds Navn. bede, love og taffe. Fremdeles i at holde hans Ord høit i Ære, ikke forfømme det. lade det ligge ubrugt, eller forgate bet, men gjerne med Glæde høre, læse og lære det. Men den, som elsker Gud, han kan ikke andet end elske sin Næste. thi Gud vil, at han stal giøre det, og Zefus har sagt: "Dervaa ifal alle kiende, at I er mine Disciple, at I har indbyrdes Kjærlighed" (Joh. 13, 35). St. Johannes minder os om disse Sesu Ord, naar han siger: "Bi ved, at vi er overgangne fra Døden til Livet, thi vi elsker Brødrene" (1 Joh. 4, 14). Men hvorledes vifer denne Riærlighed fig? Apostelen figer: "Mine Børn, lader of iffe elffe med Ord, ei heller med Tunge, men i Gierning og Sandhed" (1 Rob. Sporledes nu dette ster, det har den Selligaand især forklaret os gjennem St. Paulus i det 13de Kavitel af 1ste Korintierbrev. Sovedvunktet er, at Riærligheden "iffe søger sit eget". Thi den syndige Egenkiærlighed er Modsætningen af Kjærlighed til Næsten og hindrer benne. Caennutte, Egenære, Egenvilje, Egenfind, Selvklogffab, Selvaodhed o. s. v. er alt imod Riærligheden. Naar Gud vil, at vi ffal elste vor Næste som os selv, saa har han deri givet os baade Maalet og Bestrivelsen af, hvad vi stylder por Næste. Sporledes elsker vi os selv? Ihvor usorstandia og syndig end vor Kjærlighed til os selv kan være, saa er bet dog vist, at vi elster os selv oprigtig, uhytlet, omhyggelig, utvungent, opofrende, uafladelig, overbærende, utrættelig og som en Selvfølge. Sagledes vil altsag Gud. at vi stal elste vor Næste: saa oprigtig, saa uhyklet, saa omhnagelig saa utvungent, saa opofrende, saa uafladelig, saa overbærende, saa utrættelig og som en Selvfølge. Bi. regner os det iffe til Fortjeneste, at vi elster os selv. Bi. stal da heller ikke regne os det til Fortjeneste, om vi elsker Næsten. Det stal, ligesom alle Ting, fte til Guds Were.

Naar der paa en Gang sættes en saa stor og almindelig Fordring til 08, sag vil netop dette store og almindelige let hindre Erkjendelsen af, hvad Gud fordrer i det enkelte. Ligesom Loven vanstelig vilde fremkalde Syndserkjendelse bos os. dersom den blot sagde: "Du ftal itte giøre noget ondt, men alt, hvad du gjør, stal være godt", saa vilde vi vist heller itte forfremmes langt i Selliggiørelsen, dersom Kormaningen indskrænkedes til i Almindelighed at fordre Troens Frugt, Riærlighed til Gud, Riærlighed til Næsten. Denne Overfladiffhed har Gud forhindret berved, at han har givet os de ti Bud, og end pderligere derved, at han i Striften saa ombnagelig har forklaret dem og belyst dem ved Eksempler. Tillige har han forebnaget Misforstagelse af hvad vi ffylder ham derved, at han har advaret os mod at tænke, at vi kan tiene eller ære Gud ved saadanne Gierninger, som vi selv eller andre Mennester, om end i god Mening, finder paa, eller særstilt udvælger os istedensor de Ting, som ban bar besalet. Saadanne selbvalate Gierninger kan maafte glimre for Mennester og skaffe dem, som giør dem, Navn og Ære, men dersom de ffer uden Guds Befaling og, hvad oftest er Tilfældet, med Tilsidesættelse af det, som Gud har befalet, saa har de ingen Blads i Belliggjørelsen.

Heliggjørelsen eller den daglige Fornyelse omfatter vort hele Liv. For den er alt af Betydning, og det viser sig ofte lettest i smaa Ting, om den er egte, thi "hvo, som er tro i det mindste", siger Herren, "er og tro i det store, og hvo, som er uretsærdig i det mindste, er og uretsærdig i det store" (Lut. 16, 10). I Huslivet vil det vise sig; i den daglige Omgang, i Tale, i Strift, i Domme over andre, i de utallige smaa og for Mennessene ringe Ting, men som dog bestemmes og styres enten af Kjærligheden eller af Egenviljen, Egennytten, Egenkjærligheden

og Ærefrygten. Mellem Forældre og Børn vil det vise fig i Bestræbelsen for at søge hverandres sande Bel, glæde hverandre og gjøre Hjemmet kjært og velkignelsesriat. Mellem Mand og Kvinde i Tugtighed og Ærbarhed, mellem gamle og unge, over- og underordnede i gjensidig Benspusfuldhed, mellem Nabo og Nabo i Tjenstvillighed og Overbærenhed; mod fattige, singe, og andre nødlidende, som fremfor andre har Kjærlighedens Tjeneste behov. I det kirkelige Liv, i Menigheden, i Kiærlighedens Offere for Sedninger og for forkomne kriftne, i Borgerlivet, i Sandel og Bandel. i Brug of Benge, i Redelighed, Troffab, Benlighed, Forsonlighed. Sicelpsomhed — hvem kan opreane det alt! "Alt. hvad 3 gjør", siger Paulus, "i Ord eller Gjerning, det ajør alt i den Gerres Seju Navn, takkende Gud og Kaderen formedelst ham" (Rol. 3, 17). Overalt vil det vise sig, at den, hvem megen Spnd er forladt, elster meget. (Sml. Luf. 7, 47.)

Men ikke alene med Formaning vender Guds Ord sig til os for at forfremme os til Selliggiørelse. Det vender fig ogsaa til os med Opmuntring ved at foreholde os Guds Belbehag i Kjærlighedens Gjerninger og Naadens Løn for Stjønt selv vore bedste Gjerninger er ufuldkomne og ikke kan bestaa for Guds Lovs Dom, saa vil Gud dog lønne hver den Kjærlighedens Gjerning, som den troende giør Gud til Ære og Tak. Thi den troende, som giør Gierningen, er Gud behagelig for Prifti Stold, som bor i ham bed Troen, og hvis hellige Kraft aabenbares ogsaa i den ufuldlomne Gjerning. Afte den ringeste gode Gjerning vil han lade ubelønnet — iffe et Bæger koldt Band givet den vansmegtende i Jesu Navn, ikke et kjærligt Ord vil han alemme. Derfor er det ogsaa saa ofte saat os i Skriften, at vi fkal dømmes efter vore Ord og Gjerninger; thi for Gud, som kiender deres sande Bærd og Bæsen, er

de Troens eller Bantroens ubedragelige Merker og Kjendetegn.

De troendes Stræben er nemlig at ære Gud og tæffes ham. San er altid med. De giør derfor fin Gjerning som for Gud og itte som for Mennestene. Ligesom der i Aabenbaringens Bog figes om de fire Opr foran Guds Trone, at de har ingen Svile Dag eller Nat, idet de uafladelig priser Gud, saaledes vil oasaa de troende gierne ære Gud i alle Ting og prise ham, som af sin Barmhjertighed har gjort dem til sine Børn, da han gjenfødte dem til et levende Saab formedelst Jesu Krifti Opstandelse fra de døde. kristnes Liv stal være som en Lovsang til Gerrens LEre." Med Ord alene kan Gud ikke æres. "Svi kalber 3 mig Herre, Herre", spørger Kriftus, "og gjør ikke, hvad jeg figer?" (Luk. 6, 46). Den altsaa, som ikke alvorlig stræber efter Selliggiørelse, har ikke Ret til at kalde Kristus Serre, thi han tror iffe paa ham.

At nu en saadan Stræben i Belliggiørelse ikke kan fte uden Ramp, er en Selviølge, naar det betænkes, at ogsaa hos den troende endnu det gamle Menneske leber og rører fig. Derfor foreholder Frelseren of saa ofte Selvfornegtelsens og Forsagelsens Nødvendighed og siger, at uden denne kan vi hverken blive eller være hans Disciple. Derfor foreholdes det os, at vi iffe kan tjene to Herrer, og at Tro vaa Frelseren uundgagelig medfører et Brud med Verden. At dermed alt, som vil lotte og drage os bort fra Gud, maa opgives, at mangen Trængfel og Møie og Uro derved beredes os, er ogsaa en Virkning af Dobbeltheden i vort Derfor trænges der daglig Ombendelse, daglig Spudsforladelse, daglig Pompgelse, daglig Opreisning ved Troen og uafladelig Søgen hen til Gud i Bøn. benne Kamp vil den troende stadig vokse i Erkjendelsen af fin egen Afmagt og Uværdighed, "vokse nedad" altsaa i

Ndmpahed, og Kriftus vil alt klarere og klarere lyfe for ham som den eneste og umistelige Frelser, og han vil lære at længes efter den herlige Dag, da han stal være fuldkommen fri for Synden og fra Sorgerne, da han ikke skal være en Synder længere, men staa for Gud og Frelseren og alle hellige som et ganske helligt, saligt Menneske, et evigt vidunderligt Vidnesburd om, at "Gud er Kiærlighed". Sin egen Gjerning vil han se som intet, ikke bærd at næbne engang. Det, som Gub i Nagde kalber gobe Gierninger. det ved den troende at han ikke selv ved sine Kræfter har kunnet frembirke, men at ogsga bette er Gubs Gierning i Han vil ved Enden af et helligt Liv maatte give fig den samme Titel, som han allerede som Barn lærte at beteane sia med, naar der sburates: Svem har Kristus gien-Isst? og han svarede: Mig arme fortabte og fordsmte Men-Men han kjender sin Frelser, og forlader sig paa ham alene. Bag samme Tid som han ærer ham i Ludighed og i Stræben efter Bellighed, beder det derfor i hans Hjerte:

> "Kristi Blod og Retsærdighed Er alt, hvad jeg vil smyffes med, Dermed jeg kan for Gud bestaa, Naar jeg i Himlen skal indgaa.

Thi kun at Jesus for mig led, Mig hjælpe kan til Salighed, Og hverken lidet eller stort Det hjælpe kan, hvad jeg har gjort."

Dersom nu denne Guds Ords Fordring til vor Helliggisrelse tilsidesættes eller afsvæffes, mens der ikke tales om andet end Naade og Tro, da vil lettelig baade Naadens og Troens Bæsen blive missorstaaet. Troen vil blive en blot Forstandssag eller bare Mundsveir, og der bliver dersor ingen Retsærdiggjørelse; ingen Forbedring vil følge, og

Guds Naade tages forfængelig. Evangeliet vil da blive bespottet af Berden, ja mange ærlige Sjæle vil forarges over bet og forvildes bort fra Sandheden, og tilsidst er Dommen denne: "Guds Rige stal tages fra eder og gives et Folk, som bærer dets Frugter" (Luk. 21, 43).

Wen ligesom Retsærdiggjørelselæren tilintetgjøres, bersom Læren om Helliggjørelsen ikke erkjendes, saaledes vil den ogsaa krænkes, dersom der gives Helliggjørelsen en urigtig Plads, foran Retsærdiggjørelsen eller blandet ind i denne.

Den ovenfor vaavegede Nødvendighed af Selliggiørelsen kommer nemlig ikke derak, at Gud ikke kkulde ville være os naadia, uden vi først var blevne bedre og frommere og havde forholdt os, som vi burde. Dersom Guds Raade først da blev os til Del, da blev vi aldrig retfærdiggjorte og iffe helliggjorte heller. Det er nemlig umuligt at giøre en eneste Gierning, som er god i Guds Dine, uden den kommer af Kiærlighed. Men Kiærlighed til Gud kan bi ikke have. dersom vi ikke først af Evangeliet har lært, at Gud er forfonet med of og elifer of og har forladt of alle bore Snnder. og vi saaledes er blevne forligte med Gud. Bi maa altiaa tro, at Gud har antaget os af ren og pur Barmhjertighed for Prifti Styld, førend vi kan giøre en eneste god Gierning eller endog kun begynde paa Selliggiørelsen. maning og Obmuntring til den uombendte og bantro, at ban stal giøre gode Gjerninger, er derfor forgjæbes. Træet bliver iffe godt derved, at man forsøger at fag gode Frugter paa det. Lad først Træet blive godt, saa bliver not Frugten god, men gode i Guds Dine bliver vi kun ved Troen. den der, saa vil Frugten komme.

At fætte Helliggjørelsen foran Retfærdiggjørelsen, d. e. ikke at ville trøste sig ved Kristus, førend vi har baaret Omvendelsens og altsaa Troens Frugter, er en bagvendt

Fremgangsmaade, til hvilken vi alle af Naturen er tilbøielige. Intet Under derfor, at de Lærere, som prædiker saaledes, har let sor at vinde Tilhængere; thi de prædiker saaledes, som det naturlige Menneske finder det rimeligt og derfor søler sig tiltalt af. Men de Frugter, som fremkommer ved en saadan Lærdom, er intet værd, hvor kjønne og aandelige de end kan se ud i Menneskers Sine.

Ifte bedre er den Forvirring, som er endnu almindeligere, at man blander Helliggjørelsen ind i Retsærdiggjørelsen, saa at de arme Wennester sorsøres til at tro, at Gud itte blot og bart for Kristi Styld er os naadig, men ogsaa paa Grund af vort Forhold, som han tager Hensyn til og retter sig efter. Retsærdiggjort ved Troen kan itte den blive, som ved Siden af Kristi Fortjeneste mener at kunne beraade sig paa sit eget Forhold. Den, som blander sin egen Gjerning ind i Retsærdiggjørelsen, kjender hverken Guds Naade, Kristus eller sig selv.

## IV.

Naar vi nu vil sammensatte det soran omhandlede andet Hovedprincip i den lutherste Lære, saa at dets Hovedmomenter medtages, saa vil det vel ikke kunne gjøres klarere og bedre end i sølgende Ord af Konkordiesormelen, hvori den lutherske Kirke bekjender, at "en sattig Synder bliver sor Gud retsærdiggjort, det er afløst, frikjendt sor alle sine Synder og for den velsortjente Fordømmelsesdom, ja antagen som Barn og Arving til det evige Liv uden nogen vor Fortjeneste eller Bærdighed, ja uden alle sorangaænde, nærværende eller ogsaæ eftersølgende Gjerninger, af idel Naade, ene og alene sor Herres Kristi Fortjenestes, suldsomne Lydigheds, bitre Lidelses, Døds og Opstandelses Skyld, hvis Lydighed bliver regnet os til Ketsærdighed. Disse Goder bliver os ved den Helligaand tilbudne i det

hellige Evangeliums Forjættelse, og det Middel, hvorved vi griber, annammer og tilegner os den, er alene Troen, hvilken er en Guds Gave, hvorved vi i Evangeliets Ord ret erkjender Kristus for vor Forløser og sætter vor Lid til ham, at vi alene for hans Lydigheds Skyld og Naade har Syndernes Forladelse, bliver af Gud Fader anseede for fromme og retsærdige og bliver evig salige." (Konfordieb. S. 364.)

Dette er den store Sandhed, som er "Hovedindholdet af alle bibelfte Bøger". Dette er da og det Evangelium, om hvilket jarunden al Strid i Kirken har dreiet sig og fremdeles dreier sia, hvor det ikke er kommet saa vidt, at der ogsag strides om hint første Brincip, at Bibelen er Guds inspirerede Ord og derfor er vor eneste visse og fuldkomne Rettesnor. Dette er det da, den norste Spnode har stridt og fremdeles strider for. Thi Fred faar man ikke, naar benne Lære for Alvor fastholdes. At Retfærdiggiørelseslæren bespottes og angribes, er intet Under. Den er jo det egentlige Evangelium, og dette har til alle Tider været og er den Dag idag Iøderne en Forargelse og Grækerne en Daarlighed. Af Iøderne angribes det, fordi det ikke spnes dem helliat nok. Af Grækerne angribes det, fordi det ikke spnes dem fornuftigt nok. Da vi nu alle har baade det jødiste og det græfte Sind i vor Natur, saa finder Evangeliet først og fremst Modstand hos os selv. Saalænge vi ikke spørger alvorlig efter Frelse, saa kan vi vel lade det gaa, dersom vi da ikke af Vartispae eller andre Grunde reiser os mod Men naar vi faar Die vaa vore Spnder og bliver bet. bekymrede for vor Salighed, saa vil vi have andre Støtter for vor Retfærdiggiørelse end Naaden alene, og intet i Berden er da saa vansfeligt som at tro, at vi er frelste uden al, hvilkensomhelst Fortjeneste, ja lige tvertimod vor Fortjeneste. "Dersom Naturen eller Fornuften stulde giøre en Salighedsorden, saa vilde den have det indrettet saaledes, at man ved Gjerninger stulde kjøbe Saligbeden. Priftus vil slet intet have, men Siælen vil absolut nøde ham noget vaa af fit eget." Der staar i Striften, at Kristus er "bleven os Visdom fra Gud og Retsærdighed og Selliggiørelse og Forløsning". Men dermed vil vort naturlige Sind itte lade fig noie. Vi vil endelig have med noget of vor egen Visdom og fornuftige Beregning, og noget af por egen Retfærdighed og Sellighed, at vi kan have noget, som vi mener, fastere at holde os til og bygge vor Forløsning vag, end hvad en anden har gjort. da bliver ikke hine Ord om, hvad Kristus er for os, fuld Sandhed længere. "Intet i Verden er sværere end at antage Kristus alene for sin Retfærdighed, det er, at kjende ham som Kristus og sin Frelser. Sæt ham det ringeste af dit eget ved Siden, saa bliver han dig ikke mere Kristus." Dersom vi nu bliver stansede i disse Forsøg paa Egenretsærdighed og erkjender, at Lovens Gjerning ikke kan hjælpe os, saa søger vi lettelig den Udvei at gjøre Evangeliet til en ny Lov og vil til at bygge paa vor Anger og vor Omvendelse og vor Tro-og gjøre disse Ting til Grund for vor Retfærdiggiørelse og Guds Belbehag, mens de jo kun er dels Forudsætningen for at modtage, dels Midlet til at modtage den Retfærdighed, som allerede er særdig, og som ræffes os i Evangeliet. Saa grundig er denne Trang til at ville have en hemmelig Fortjeneste med at bygge paa, at man endog har forklaret Tolberens Retfærdiggjørelse iffe fom en blot og bar fri Naade over den-bange og bedrøvede Synder, men som en Betaling, fordi han havde en god Gjerning at paaberaabe, sig, nemlig at han fornedrede fia selv. Tolderen stulde da altsaa have havt Ret til at sige: Zeg takker dig Gud, at jeg ikke er som andre Mennesser, som f. eks. denne Farisæer; jeg pompger mig for

big og er berfor bedre end han. Men hvorfor kunde ikke Tolderen have Net til at fige bette? det var jo sandt, at han var hdmyg. Fordi, dersom han havde villet, at Gud skulde se hen til og rette sig efter dette hans Forhold, saa havde han ikke været hdmyg, men selv været en Farisæer. For en saadan Betragtning bliver det da ikke sandt, at Kristus har gjort alt, og at vi retsærdiggjøres af Troen alene.

"Kristus siger i Luk. 13, 24: 'Stræber alborlig at indgaa gjennem den snevre Port! Thi mange, siger jeg eder, ffal søge at komme ind og fkal ikke kunne.' Sporfor da ikke? So, fordi de ikke ved, hvad der er den snevre Bort. Denne er nemlig Troen, som giør Mennestet lidet. ja gansfe til intet, sag at han mag obgibe Sagbet om alle sine Gjerninger og nøgen holde sig fast ved Guds Naade alene, og lade alle Ting fare for denne. De selvaiorte hellige derimod mener, at den snebre Port er de gode Gjerninaer: derfor bliver de itte smaa, opgiver itte Haabet paa Gierningerne, ia famler dem i ftore Sæffe, hænger dem om sig og vil saaledes komme igjennem. Sa vist kommer de igiennem — pag samme Vis som en Ramel med sine store Pukler kommer igjennem Naalesiet." (Luthers Verker 12, 283.)

Kort, Mennestet vil have sit eget at bygge paa.\* Derfor

<sup>\*</sup>Enten "Abam" optræder som Pietist eller som Rationalist, som Kvæfer eller som Pantheist, som Farisæer eller som Saducæer, i alle Stikkelser, i Baldragt som i Bodsdragt, saa er og bliver han Mr. Ego (Hr. Jeg), og hans Tro Egoisme (Egenkjærlighed): "Skal da min Fromhed, min Videnskad, min Dhd, mine Missionsarbeider og Bedetimer, min Faste og Almisse ikke gjælde noget? Skal alt dette, ja alle Verdens Riger og deres Herlighed være slet ingenting, og Kristus alene alt i alle? Det gaar aldrig an." Dette er Begyndelsen og

bliver Evangeliet foragtet og angrebet. Saa har det været, fra den Lid Paulus faa fit Arbeide blandt Galaterne truet med Sdelæggelse af Lovlærerne, og indtil Naadevalgsstriden i Amerika. Det jødiske Sind er fremdeles tilstede. Derfor vil man have en "Forskjel", et "Fortrin" hos nogle, paa Grund af hvilket disse kan staa Prøven for Gud. Wan vil se og ikke tro, og man forarges over, at det skulde være blot og bar fri Naade. Det græske Sind er der ogsaa frembeles, man vil ikke have nogen Naadens "Hemmelighed", men vil have en Forklaringsgrund, saa man kan sige: det er da rimeligt, at disse behagede Gud, de har jo forholdt sig, som de burde. Det kan vi sorskaa.

Til denne naturlige Korargelse over Evangeliet kommer nu desværre ogsaa en anden, den nemlia, som fremkaldes ved Evangeliets Misbrug. Denne Misbrug og den deraf følgende Forgrælse ser vi allerede i det nye Testament mange Vidnesbyrd om, og hvorsomhelst Evangeliet har lydt rent og frit, har den gjentaget sig. Svorledes Luther klagede derover, kan sees paa mange Steder i hans Præbikener, især i Huspostillen. "Det er sandt", siger han, "at Troens Brædiken er en saare elskelig, sød Prædiken; men den er en subtil, høi og farlig Prædiken, især for kjødelige Hierter: thi naar man prædiker Troen, saa er det at prædike om idel Naade. Naar man nu prædiker denne Guds Mistundhed og Naade, saa farer raa og kjødelige Hjerter til og misbruger vor Guds Naade til Uterlighed (Sud. Brædiker man derimod ikke Troen og Naaden, sag griber Folk til sine egne Gjerninger og maa tilsidst fortvile. Derfor, hvorledes man end giør det, saa er det ikke ret i den onde og forkjerte Berden. Saaledes gik det St.

Enden paa hand Filosofi, og den, som ikke er enig med ham, kan du kalde — en Lutheraner. (Lic. Strøbel i Rud. og Guer. Zeitschr. 1855 1 Kv.)

Augustin: Da han prædiked Artikelen om Syndernes Forladelse og priste Guds Naade høit og lærte, at Mennesket bliver retsærdigt og saligt af Guds blotte Naade og Barmhjertighed, erhvervet og forjættet ved Aristus, uden al egen Fortjeneste og Bærdighed, da maatte han høre af Pelagianerne, at de bestyldte ham for at være en skadelig Lærer og Prædikant, som ikke kunde mere end at gjøre Folk lade og dovne og hindre dem fra at gjøre gode Gjerninger og komme til Fuldkommenhed. Han maatte da med Skrister værge sig mod disse Bespottere og vise, at han ikke hindrede Fuldkommenheden, om han end prædikede Syndernes Forladelse, ja at Prædiken om Syndssorladelse og Naade hjalp Folket netop til, at de kunde komme til den rette Fuldkommenhede.

"Rutildags gaar det ogsaa saaledes til. Fordi vi prædiker Troen vaa Kristus, saa farer Pavisterne til, bespotter os og figer, vi forbyder gode Gjerninger, vi prædiker altfor venlig, Folk bliver ved saadan Brædiken dobne og lade. Og det er sandt: Mange er der iblandt os, som . forstaar Evangeliets Brædiken saaledes, at de mener, de behøver nu iffe at gjøre noget godt, iffe lide noget, iffe aive noget, men de figer frit, offentlig: Hoad behøver vi at gjøre gode Gjerninger for? Naaden og Syndernes Forladelse vil vel hjælpe os. Ligesom jeg da selv har kjendt en, som nu er død, der sagde: Om jeg ogsaa laa i Synder til over Ørene, saa er dog Naaden saa stor, at mine Synder ikte stader mig. Saadanne Kolt er der saare mange af. som mener, at de kan nu giøre, hvad de vil. Det bliver der frækte og formastelige Folk af. Da det har et Udseende. som om det var Evangeliets Skuld, at dette nemlig var en saadan Prædiken, som tillod, at Folk kunde gjøre, hvad de Instede. Saaledes gaar det ikke ret vaa nogen af Siderne. hverken til høire eller til venstre. . . . Brædiker man Troen,

saa bliver Mennessene estenladne, vil ikke gjøre noget godt, ikke tjene eller hjælpe nogen; men prædiker man ikke Troen, saa bliver Hjælpe nogen; men prædiker man ikke Troen, saa bliver Hjælpe og forsagte og opretter det ene Afguderi ester det andet. Man gjøre det, som man vil, saa vil det ikke hjælpe.

"Dog fal og mag man brædike Troen bag Kriftus. bet gaa da, som det vil. Seg vil hellere høre, at man siger om mig, at jeg prædiker for sødt, og at mine Brædikener hindrer Folket i gode Gierninger (endskignt mine Prædikener ikke giør bette), end at jeg ikke ftulde prædike Kristus, og der var da ingen Siælv eller Raad for de bange. ængstede Sambittigheder. Thi det ser og erfarer jeg, at naar et Menneste er efterladen oa doben, falstelia roser sia af Troen og figer, at han forlader fig paa Guds Raade og Barmhiertighed, den stal vel hiælve ham, om han end bliver ved med Synderne -- naar Døden kommer over ham, saa viser det sig, at han endnu aldrig ret har sattet eller troet Guds Naade og Barmhjertighed, saa at man stal saa not at giøre med ham for at opreise og trøste ham, om han end itte har ligget i noget synderligt Afguderi. Men naar Troens Brædiken er ubslukket, og et Sierte er ganske og aldeles overfyldt af Sora, da er der hverken Hiæld eller Taler du da end noget om Naaden, saa svarer et saadant Hierte: Du prædiker mig meget om Naaden og Barmhiertigheden; men stulde du føle, hvad jeg føler, sag vilde du tale anderledes. Saa gaar da det forfærdede, trøstesløse Hjerte hen — ligesom jeg selv har hørt nogle tale saa, naar man trøstede dem. . . . Derfor vilde jeg gjerne, at Prædiken om Troen paa Kristus kunde gaa i Svang og ikke blive glemt. Det er en sød Prædiken, i hvilken der er lutter Glæde, Trøst, Barmhjertighed og Naade; men jeg maa bekjende om mig selv, at jeg endnu ikke noksom har fattet eller grebet den. Det maa vi lade ffe, at nogle af vore gjør idel Sifferhed og Formastelse deras; men de andre, de gjerningshellige, bespotter os derover og siger, vi gjør Wennestene dovne, saa de iffe kommer til Fuldsommenhed. Kristus har selv maattet høre det, at han var Tolderes og Synderes Ben, at han brød Sabbaten o. s. v. Bi stal iffe have det bedre." (W. 13, 1324 sig.)

Saaledes prædikede Luther Aristi Himmelsartsdag 1534 i sin Nirke i Wittenberg, og de samme Ord gjælder i 1890 her i den lutherske Kirke i Amerika.

For de ovenfor gjennemgagede grundlæggende Sandheder er det, den norste Synode den hele Tid har stridt. Bed dem fremkaldtes i hine ovenomtalte Tider den Iver og Nidkjærhed iblandt os, som gabenbarede sig i en glad Offervillighed i Guds Kirkes Tieneste. Vi braate **bett**e uforfalsfede Evangelium med of fra vor Moderkirke, men rigtig klart Syn for dets Herlighed i Modsætning til alle Afvigelser har vi først faaet her, hvor baade Frikirkens Raar og de Kampe, vi har maattet føre, under Guds Ledelse har befræftet os i den gamle Sandhed. At ogsaa de Vidnesbyrd, som har lydt fra vore tyste Trosbrødre, særdeles hin trosaste Discipel af Luther, vor kjære, afdøde Dr. Walther, mægtig har styrket os, vilde det være utaknemmeligt om vi fortiede. Ingen vil dog medrette kunne bestylde of for at have været hans ellers andres Efterinaffere.

Det har været den norste Synodes Skjædne fra dens første Begyndelse at være Gjenstand for bitre Angreb. Den har været betragtet og behandlet som "den store Hobe", en Samling af uomvendte og ligegyldige Sjæle, og dens Prester som aandelig døde Mennester. Hovefør? Zeg mener, hovedjagelig fordi vi strengt vilde holde sast ved de to ovenansørte Hovedgrundsætninger og derfor ikke vilde vide af noget nyt eller nogen selvvalgt Aandelighed. Bi vilde

gjerne tjene Gud og vilde gjerne lade os straffe for, at vi ikke var fromme nok, saa vi kunde blive bedre; men vi vilde ikke lade os vise nogen anden Bei end den, vi som Lutheranere har erkjendt for den rette. Ikke heller saa vi Tegn til en større sand Gudsfrygt hos dem, som altid dadlede os. De forskjellige Lærestridigheder, i hvilke Synoden har været indviklet, har næsten alle været den paaførte ved Angred af andre, og de har alle gjældt dels det sørste, dels det andet Hovedprincip, stundom begge.

Da Spnoden først blev organiseret, erkjendte de Mænd, som i den Anledning var samlede, Nødvendigheden af at sitre hint første Princip, at Sfriften er den eneste rette Kilde og Regel for Tro og Levnet. De fandt det derfor nødvendigt at opløfe den Aaret forud paabegyndte Organisation, estersom denne havde optaget i sin Konstitution en grundtvigianiserende Sætning, der satte Daabsbekjendelsen ved Siden af Striften. Synoden satte fig altsaa ved selve fin Organisation i afgjort Modsætning til den grundtvigste Vildsarelse. Akke desto mindre har det været et stadigt brugt Baaben mod Synoden, at man har bestyldt dens Prester for grundtvigianste Tendenser. Ja, endog i den seneste Tid har man holdt vaa dermed. Det er offentlig fagt af en Brest, at han endog har fundet Grundtvigianisme i vor "Redegiørelse". Det ser ud til, at man benytter dette Ord fom et blot og bart Skiældsord, med hvilket man ikke forbinder nogensomhelft Tanke eller noget bestemt Begreb.

Siden hin første Tid har vi altid været angredne snart for den ene, snart for den anden Lære, men altid har det gjældt den ene eller den anden af hine Hovedgrundsætninger eller dem begge. Saaledes i Striden om Søndagen, hvor vi som Lutheranere holdt os til vor Kirkes Bekjendelse derom i den augsburgste Konsession. Zeg stal ikke her opholde mig ved at gjenkalde i Erindringen alle de Bestyldninger, vi maatte dsie for at have ophævet det 3dje Bud, afstasset Søndagen o. s. v. Vi paaviste, at vi med saadanne Guds Ord for os som Rom. 14, 5 flg.; Gal. 4, 10 flg. og Kol. 2, 16 flg. var bundne i vor Samvittighed, aldenstund vi erkjendte den hellige Strift for vor eneste Regel og Rettesnor. Dertil kom de Ersaringer, vi havde gjort, om den Lovtrældom og den Forvirring i Samvittighederne, som fremkaldtes ved den jødisse og uevangelisse Forstaaelse af Budet hos dem, som optraadte imod os. Vi erkjendte som Lutheranere Rigtigheden af vor Kirkes Bekjendelse i den augsburgsse Konsession og i Luthers Katekismus og blev ved disse.

Viatigere og langvarigere par den Strid som pagførtes os angagende Evangeliet og Absolutionen. Her kom vi lige midt ind i de Hovedsbørgsmaal, med hvilke Retfærdiggiørelseslæren staar eller falder. Det viste sia her, at vore Modstandere iffe vilbe indrømme, at Evangeliets Andhold og Absolutionens Væsen altid er det samme og uashængigt af det Menneskes Tilstand, til hvilket det kommer. Vi lærte. at Syndsforladelsen i Absolutionen ikke først blev til derved, at en troede, men at Absolutionen altid er Syndsforladelse fra Gud, stjønt den, som ikke tror, skyder Guds Gave fra fia og altsag iffe bliver belagtig i den. Bi vagviste, at Evangeliet og Absolutionen jo bringer til os det, som Kristus har fortjent, altsaa Syndsforladelse og Salighed, og paaviste dette klart af Guds Ord, men forgjæbes. Vistnok var der nogle enkelte af den norsk-danske Konferens, som gab Sandheden Ret; men de allerfleste modsatte sig sterkt. vedblev at paastaa, at "naar Absolutionen udtales over en iffe-troende, saa har den ingen syndsforladende Sandling i Forbindelse med sig: der absolverer vistnok Presten, men iffe Gud", at altsaa Absolutionen er ét, naar den kommer til den troende, et andet, naar den kommer til den vantro.

At Birkningen af Absolutionen er forstjellig for den troende og den vantro, det har vi altid lært; men her var Spørgsmaalet om Absolutionens Bæsen.

En af Spnodens daværende Prester, som nu er ibria for Forening med Konferensen, strev i den Anledning i et Brev i vor Kirketidende: "Du forfærdes over denne Lære. Stulde den være sand, da kunde jeg ikke en Rea oafaa. Time længere være Preft, men maatte siebliffelig nedlægge mit Embede. Tænk bare! Du som Brest handler io, naar du absolverer dine Skriftebørn, i Guds Ravn, altsaa i Guds Kuldmaat og i Guds Sted. . . . Spor du altsag, selv med den største Forsigtighed fra din Side, skulde komme til at absolvere en Hykler, da vilde du dermed lyve i den hellige Treenigheds Nabn. Gud i Simmelen vilde da sige til dig: Du Inver i mit Navn. Du absolverer vistnok denne Synder og fordrifter dig til at gjøre det i mit Rabn; men jeg figer nei dertil. Da det jo er umuliat for of Mennesfer at kunne se ind i andres Hierter og bære visse paa, hvem som er troende, hvorledes stulde vi da kunne fordriste os til at absolvere et eneste Menneste? Vi kunde jo da heller aldrig til noget Menneste sige med Vished: Gud har absolveret dig. . . . At tale i den høilovede Treenigheds Navn som paa det uvisse, med den Tanke: kanske jeg lyver og kanske jeg taler sandt, maa jo altid være en Synd. Ru kan du vel tænke, at denne falske og i sine Følgeslutninger rent forfærdelige Lære fra vor Side vaa det alvorligste blev modsagt og gjendreven; thi hvem kunde høre paa sligt uden at oploste sin Rost derimod? Men det higly saare lidet. Vore Modstandere vilde nu have Ret og vilde derfor heller iffe høre vaa nogen Overbevisning fra vor Side." ("R. T.". 1873, S. 3.)

Fremdeles lærte de, at Absolutionen ikke bare er en Tilsigelse af, hvad Gud for Kristi Skyld giver os, men at den er en Domserklæring om, at den skriftede virkelig er et bodsærdigt og troende Menneske, at han er et Guds Barn. (Konserensens 5te Aarsberetning S. 33. 36. 39, 6te Aarsberetning S. 36.)

Noget grundigt Obgier angagende denne Sag er der, mig bekjendt, aldrig steet. Vistnok tror jeg, at ikke fag af Konferensens Prester nu er komne os nærmere: men jeg har iffe hørt en eneste af dem, som dengang ivrigt optraadte imod os, gabent tilftag, at han for vild. Megetmere er bette Stridsspørgsmaal blandt dem, som man har villet begrave 20 Favne under Forden, som om det endog var en Daarlighed og bare Stridssinge at fordre Guds Ord i benne for vor Siælefred saa høivigtige Sag anerkjendt. De, som saa let er blevne tilspneladende enige, er blevne det paa Grundlag af en Erklæring om Absolutionen i to Satser, som blev behandlede paa Fællesmødet i Gol 1886. benne Sag ffreb Augustanasynodens daværende Formand fort efter Mødet i Augustanasynodens Blad følgende: "Om Absolutionen havde vist ingen nogen anden Lære end den, de før har ført, og Past. Torgerson oplæste straks før Mødets Slutning den norffe Spnodes Læresatser derom. De blev heller iffe modsagde af nogen.\* De, som før havde udtalt sig paa den anden Side, havde heller ikke skiftet Standvunkt, og saaledes sees det, at hver tilstemte Satserne med fin egen Mening, og i saadan Tilstemning ligger altid et npt Fre til Splittelse." Efter vor Mening er det vistnok sørgeligt, at der i en saa vigtig Sag ikke føres en Lære, iom itemmer med Striften og bor Betjendelfe; men end langt sørgeligere er det, at man figer, at det er en lige-

<sup>\*</sup> Past. Torgersons og Prof. Larsens Fremstilling blev dog efter den sidstes Beretning i Kirketidende sterkt angreben af Professorerne Sverdrup og Oftedak. ("Kr. T." 1886, Side 362).

gyldig Sag, og at hver kan lære, hvad han vil, og at fige, at man er enig i den lutherste Bekjendelse, naar man ved, at man ikke er det. Denne kolde Ligeapldighed for sand og grundig Enighed i Læren undrer os ikke hos Mænd. der staar saaledes som Brofessorne ved Augsburg Semi-Dersom man nemlig saa aabent har forladt det nar. lutherste Sfriftprincip, som disse har gjort, saa er bin Ligegyldighed en Selvfølge. Den lutherfte Kirke bekjender om sia selv, at den har Sandheden hel, og at den lærer ret i alle Styffer. (Se Konfordieb. S. 23. 26. 42.) Dette giør den med Frimodighed, fordi den tror, at Guds Ord i den hellige Strift er klart. Hine Lærere derimod har dømt det som en "Overburderen af sin Opgabe, en Ensidighed og en Skjæbhed, naar et Kirkesamfund tror sig at have erkjendt den hele Sandhed." De mener, at hvert af de forffjellige Kirkesamfund har sin Obgabe, en ser den ene Side, en anden den anden Side, og sgaledes sfal den rette og fulde Sandhed lidt efter lidt komme frem gjennem Brydning og Ramp. (Se Brof. Sverdrups Afhandling om Kirken i Kvartalskrift og min Gjennemgaaelse deraf i "R. T." Nr. 21, 1875.) Saadant kan ikke den mene, der tror, d. e. er overbevist om. at den lutherste Kirke lærer ret i alle Stykker: men gjør man ikke dette, saa er det Pligt at sige det. Frelseren har lovet sine Disciple: "Den Belligaand skal veilede eder til al Sandhed." Derfor tror vi, at det var sandt, hvad St. Baulus saade til Bresterne i Efesus, at han ikke havde undladt at forknide dem alt Guds Raad, og hvad han fagde om Menigheden i Korinth, at den var rig i al Lære og i al Kundstab. Men mens det er en Selvfølge, at de, som nærer saadanne Anstuelser, anser det for en Oversisdighed at faa et alvorligt Opgjør angaaende Læren, saa er det saa meget sørgeligere at se Mænd, der engang har indseet Vigtigheden af ren Lære, nu at gaa frem vaa samme Maade.

Refultatet kan ikke blive andet end først Ligegylbighed for Guds Ords Lære, dernæst Evil om den og saa — Frasald baade fra Guds Ord og sra vore Fædres Bekjendelse.

En anden af de Stridigheder, som Synoden har maattet føre, var angagende Slaveriet. Os har det været et tungt Rors at blive saa uretsærdig og samvittighedsløst behandlede, som vi blev det i denne Sag. Bi var, saavidt jeg ved, alle Antislaverimænd, og dog kaldte man os Benner af Slaveri, ja Forsbarere af Slaveriet, saaledes som det var her i Dersom jeg stal dømme fra mig selv, saa kan Amerika. jeg trygt fige, at ingen af vore Modstandere var alvorligere Riender af Slaveri og gladere ved dets Afffaffelse end vi. To Ting var der dog, som i denne Sag wang of til at bekiende, som vi gjorde. Det første var det nue Testaments flare Ord, som vi iffe tør fornegte, hvad sag Kølgerne bliver. Bi ser nemlig der, at der var kristne, som havde Trælle, og at Abostlerne ikke fordrede disses Frigivelse, men at de stulde behandle dem som Brødre. Det andet var, at man vilde giøre den udvortes Frihed til et absolut nødvendigt Gode. hvilket er en Nedværdigelse af den Frihed, med hvilken Kristus har frigjort os. Bi takker Gud for, at vort Land er befriet fra Slaveriets Forbandelse og fra de himmelraabende Synder, som fulgte med det, og anser det for et værdigt Formaal for kristne af al Kraft at stræbe at udrydde det, hvor det endnu findes vaa Sorden. Som kristne har vi den Opgave at lette Byrderne for de fortrykte, at indffjærpe vores alles væsentlige Lighed for Gud, at hindre Undertrykkelse af de svagere og af de fattige, hvor vi kan, kort at stræbe at gjennemføre Kjærlighedens Lov. stræbe til disse Formaal vil vi gjerne kappes med andre. hvor der gives os Anledning bertil, men anser ikke en for at have gjort store Fremsfridt deri, fordi om han kan føre store Ord vaa Tungen; dette er os hellere et mistænkeligt Tean.

Sørgeligere end alle de Rampe, som vi har maattet føre med andre Samfund, har dog den været, som vi i saa lang Tid har maattet føre med dem, som nu har forladt den norste Spnode. Den begyndte med Bestyldning for, at vi, som nu hører til Synoden, førte en ny Lære. Efter nogle Nar blev det klart og ogsåg tildels erkjendt.\* at det netov var vore Angribere, som havde forandret sin Lære; men da habde hin første falste Anklage allerede baaret sin Frugt. Dermed var nemlig Folk blevne ffræmte, og Striden blussede op, og det varede ikke længe, før Partilidenskaberne var optændte. Disse blev nærede med de uforsvarligste Bestyldninger om, at vi lærte, at ligefom nogle Mennester var udvalate til Salighed, saaledes noale til Kordømmelse, at naar en var udvalat, saa kunde han leve og forholde sig, som han vilde, saa blev han salig alligevel, at vi lærte en Tvanasombendelse, og at, da Gud alene virker alt for os, sag kan Mennestet sidde med Boenderne i Stigdet og bie, til Gud omvender ham o. s. b. Da nu Folk hverken havde hørt eller lært saadant af os, saa sagdes der, at vi vistnok ikke Lærte dette aabenbart, men vi mente det, og det var en nødvendig Følge af vor Lære. I den første Tid var det den troendes Vished om Salighed, Striden gjaldt, og ved Siden deraf om Udvælgelsen. Der blev iffe taget Hensun til den Advarsel, som Luther i sin Fortale til det 9de Kapitel af Romerbrevet (se Altenburger-Testamentet) giver mod at befatte sig med dette vanskelige Spørgsmaal, førend man er bleven en vel prøvet og erfaren fristen. Det blev diskuteret paa Gader

<sup>\*</sup>Der er bog, saa vidt mig bekjendt, kun en af de antismissouriske Prester, som aabent og offentlig har erklæret, "at han ikke troede, at Shnoden var slaaet ind paa noget nht, men at han selv var kommen ind i nhe Spor". Bed forsstjellige Wøder har det og været erkjendt af andre; thi Besviserne er uimodsigelige.

og Stræder, i Butikker og i Salooner, og uakladelig udkendtes der ophidsende Artikker. Det viste kig dog knart, at man ikke kunde komme nogen Bei med dette Spørgsmaal, kør man havde undersøgt den Grund, paa hvilken det er bygget. Det maatte nemlig kørst afgjøres, om Aarkagen til Menneskets Frelse og Salighed maa køges hos Gud alene, eller om der ogsaa hos Mennesket selv er en Aarkag dertil. Dette førte igjen til Spørgsmaalet om, hvem der er Narsag til Menneskets Omvendelse, om den er en Naadevirkning af Gud alene, eller om Mennesket selv er medvirkende dertil.

Under denne lange Strid er det nu noksom bevist og dokumenteret, at det ikke er os, den norske Synode, de saakaldte Missouriere, som har forandret vor Lære, men at det netod er vore Angribere, som, for at kunne bekjæmbe os, Stridt for Stridt har forladt det, som de før med os har betjendt. Under denne Stridens Gang er der ffeet et sadant gabenbart Frafald fra de ovenfor udviklede lutherske Grundsætninger, nabnlig fra Retfærdiggjørelseslæren, at vi aldrig under vore tidligere Stridigheder med andre Partier blandt vore Landsmænd har fundet noget Sidestykke dertil. Spnergisme, d. e. Læren om Menneffets egen Medvirken og Meddelagtighed i fin Frelse, har bæret anseet for en fin Bildfarelse, som ved Omsvøb og Udslugter let kunde skjules, og som af den Grund var vanskelig at kjende, om den end var farlig i sine Birkninger. Men i den Form, i hvilken den er fremtraadt hos vore antimissouriste Modstandere, er det saa langt fra, at den fremtræder i en fin Stiffelse, at den ene synes at overbyde den anden i den mest aabenlyse Modfigelse af, hvad der angagende disse Ting efter Guds Ord er lært baade i vore Bekjendelsesskrifter og af vore lutherske Lærefædre og af vore Antimissouriere selv, før de forlod de gamle Stier. Dette har saa ofte og gjentagende været paavist, at jeg ikke nu er Beviset skuldig. Men jeg skal dog

for deres Styld, som ikke har fulgt Striden, og som kan træffe til at læse dette, levere Beviset ogsaa her.\*

Den første, som vovede aabent at vise, hvad der laa i disse Angreb paa den gammel-lutherste Lære, var en Prest, som under et Synodemøde erklærede: "Det vil intet hjælpe os at holde fast paa Udtrykket intuitu sidei, dersom vi ikke tager Skridtet suldt ud og siger, hvad vi maa mene, at Mennestets Forhold er det afgjørende for, enten vi frelses eller ikke, og altsaa sor, om det er udvalgt eller ikke. Mennestet kan borttage den Gjenstridighed, som Gud ikke kan borttage, ellers kunde jo Mennestet ikke blive saligt. Det kan vel hænde, at mine Meningssæller ikke vil takke mig synderlig sor disse mine Udtalelser, da man jo dermed vil komme til at saa Tag paa os, men dette er det netop, jeg vil. Seg har udtalt, hvad der i Enfoldighed er min Mening, og kan Modparten bevise mig, at jeg tager seil, skal jeg lade mig sige" (Synodalber. Minn. Dist. 1883 S. 45).

Dette er vel saa bestemt imod den lutherste Bekjendelse, som det kan være; thi i Bekjendelsen sorkastes det som Bildsarelse, at ikke Guds Barmhjertighed og Kristi allerhelligste Fortjeneste alene er Aarsagen til vor Udvælgelse, men at der ogsaa hos os er en Aarsag bertil, sormedelst hvilken Gud har udvalgt os til det evige Liv. Intet Under dersor, at Taleren skjønte, at han derved gav et Bevis sor, at hans

<sup>\*</sup>Den egentlige Aarsag til disse Afvigelser er efter min Overbevisning Fornuftens Forargelse over, at den ikke kan saa Skriftens Lære til at rime sig efter vore Tanker. Man vil undgaa Scylla — Kalvinismens absolute Naadevalg —, og saa falder man i Charyddis — Synergismens Forklaring om, hvorfor en frelses, en anden ikke. Dette har den lutherste Bekjendelse erklæret sor en Hemmelighed, thi Gud har ikke aabendaret os mere, end at vor Frelse er af ham, og vor Forsbærvelse af os selv. Men dette stal ogsaa være os nok.

Lære iffe var lutherst, og at hans Meningsfæller berfor iffe vilde taffe ham synderlig for hans Ord.

Siden den Tid har de dog iffe taget i Betænkning at tage Skridtet fuldt ud. Den ene efter den anden har udtalt sig paa samme Maade, ja tildels endnu mere afgjort imod de lutherste Bekjendelser. Hverken i Augustanashnoden eller i Konserensen eller i Hauges Synode har der, mig bekjendt, været hørt en saa grov synergistisk Lære.

Som Eksempler paa, hvad der uimodfagt læres iblandt dem, stal ansøres sølgende: At Undladelsen af den gjenstridige Modstand, hvad Omvendelsens Akt angaar, ikke er Naade (A. u. N. 1882, 184. 189 ssg.; 1884, 343). At hver den, som hører Ordet, bliver oplyst og det med den guddommelige Oplysning, er Biljens Bevægelse (Prot. over Konf. i Decorah, 1884 S. 92). At der er kommet noget nyt ind i en Hednings Hjerte, naar han har hørt Ordet, noget, som ikke er kjødeligt (K. R. Prot. S. 29). At det naturlige Menneske saar nogle Kræster af Gud, med hvilke det kan virke med til sin Ombendelse. (K. R. Prot. S. 29.) At der er en Mellemtilstand mellem aandelig død og aandelig levende (sammesteds).

At det gaar an, at en aandelig død gjør en Livets Gjerning (Biørn til Menigheden i Manitowoc S. 19). At et uigjenfødt Menneste kan under Guds Aands Paavirkning bede paa en Gud behagelig Maade (paa mange Steder og i ofsentlige Møder). At naar Gud ved sit Ord og sin Aand virker paa et Menneste for at omvende det, saa vil Mennestets Omvendelse ashænge af dets eget Balg, af det Forhold, hvori det sætter sig til Guds Naades Paavirkning (K. Rrot. S. 31). At Saligheden i en vis Forstand ikke ashænger af Gud alene (Mødet i Red Wing). At Mennestenes tilkommende Fresse, naar Gud arbeider paa dem, ikke ashænger af Gud, men af dem selv. ("L. V." 1884

S. 82, 453). At et Menneffes Omvendelse ashænger af, at den uigjenfødte bruger den Kraft til Ombendelse, som ban i Evangeliet faar. ("Norden" 22de April 1885). At Gud i Udvælgelsen sag og rettede sig efter, hvorledes disse Personer vilde forholde sig ligeoverfor Naadens Midler ("L. V." 1883 S. 251). At det vilde være ret for en troende at bygge fit Saab om Salighed derpaa, at han habde ladet fig indlede i Saligajørelsens Orden, og at hans Forhold i denne Senseende havde været, som det burde være. ("L. V." 1886. 117). At vil man have of til at tro, at det er usvigelig vist, at vi engang stal blive salige, da ved vi pasag, at vi intet vil have med en saadan Tro at ffaffe. Spnodalber, 1880 S. 14). At Striften udtroffer sig paa flere Steder saaledes, at Mennestenes Sindelag, Tale og Gierninger eller Forhold er Aarsag til deres Ombendelse og Salighed. Deraf følger, at Mennestenes Forhold maa ialfald i en eller anden Benseende være Aarsag til deres Omvendelse oa Salighed. (Konf. i Zumbrota).

Naar man fører en saadan Lære som den her eksempelvis ansørte, og saa paa samme Tid paastaar, at man tilstemmer de lutherste Bekjendelsessfrister, saa siger man Usandhed. Paa den Maade kan ikke Kristi Kirke bygges, men vel Partier stiftes. Thi et grovere og farligere Usfald fra den lutherske Kirkes Hovedlære er der ikke skeet blandt dem af vore Landsmænd, som gjør Fordring paa det lutherske Navn, og vi sortjente ikke at dære dette Navn, om vi ikke baade med hjertelig Sorg og med urokkelig Bestemthed vendte os bort fra en saadan Vranglære.

Wens St. Paulus siger: Af Naade er I frelste ved Eroen, og det ikke af eder, saa svarer disse: Jo, det kommer an paa os selv. Kraften er vel af Gud, men Brugen af Kraften (Valget) er vort eget. Wens St. Paulus siger: Gud er den, som virker i eder baade at ville og at udrette

efter sit Belbehag, saa siger disse: Naar Gud kalber os, saa staar Biljen og Balget i vor egen Haand. Mens St. Paulus siger, at det staar ikke til den, som vil, ei heller til den, som løber, saa siger disse: Jo, det staar til Mennesket selv. Mens Frelseren siger: Hvo, som ikke er med mig, er imod mig, saa siger disse: Der er dog en Mellemtilstand.

Indedigen (thiffe Tekker, Müll. S. 102) bekjender den lutherste Kirke i Anledning af Rom. 4, 13, at dersom vor Frelse og Retsærdiggjørelse ashang af vor Fortjeneste, saa var alt uvist, og tilkøier: "Dette forstaar fromme Hjerter og kristelige Samvittigheder saare vel og vilde ikke for tusende Berdener, at vor Frelse skulde ashænge af oß (auf uns stünde)." Disse Lærere vil netop, at Frelsen skal afhænge af oß.

Mens den lutherste Bekjendelse med tørre Ord siger: "Derfor er der ingen Medvirken af vor Vilje i Menneskets Omvendelse", saa siger disse med ligesaa tørre Ord: 30, der er en Medvirken.

Mens den lutherste Bekjendelse siger, at (fordi vor Salighed kan ved Kisdet, Berden og Diævelen rives af vore Hænder) saa har Gud "lagt den, at den skal bevares, i vor Frelsers Jesu Kristi almægtige Haand", saa vil disse netop have den i sine egne Hænder, idet de forbeholder sig selv "Afgjørelsen".

At vor Tros Fundament, Netfærdiggjørelsen af Troen alene, ved denne Lære bliver undergravet, er ikke vanskeligt at se. "Enten man nemlig stiller Menneskets Medvirken til sin Omvendelse og Frelse høit eller lavt, enten man tilsskriver Mennesket selv meget eller lidet, det er i Grunden ganske det samme. Frelsens Vished, Syndsforladelsens urokkelige Tillid er redningsløs tabt, naar man ikke længere kan forlade sig paa Gud alene. Men at forlade sig paa Gud alene er umuligt, dersom ikke Saligheden ashænger af Gud

alene. Det er sandt, hvad Prosessor F. W. Bugge siger, 'at i samme Sieblik, hvori en Del af Betingelsen for Forholdets Realisation' (Saliggjørelsen) 'Lægges over paa Mennestets Side, i samme Sieblik bliver denne Realisation tvilsom eller umulig; kun der, hvor Gud handler som den ene virksomme, kan det komme til en for Mennestet frelsende Virkelighed'." (Avostelen Paulus Breve 1. S. 488.)\*

Overmaade stjønt siger Luther: "Hoor der stal blive af min Sjæl, det maa han se til og have Agt paa, som har førget saa trolig for den, at han har givet sit eaet Liv for at forlsse min Siæl. Lovet i Evighed være han, den eneste rette og trofaste Sprde og Biffop for alle Siæle, som tror vaa ham! Da visselig — han vil ikke først ianledning af mig begynde at lære, hvorledes han mod Diævelens Bælde og Berdens Ondskab og Tyranni skal bevare og beskhitte de salige, som hører og bebarer hans Ord. Han siger: De stal itte fortabes evindelig, og ingen stal rive dem af min Haand. Dermed lader jeg det blive. Jeg ønffer derfor iffe mere selv at sørge for min Siæl eller at have den i min egen Magt og Bold, hvor den sandelig vilde være ilde forsørget. Thi Dicebelen kunde jo snart, ja hvert Sieblik rive den fra mig og opsluge den. Mange tusende Gange fjærere er det mig, at han har den i sin Haand; der stal den not, efter hans Ord, være og blive fiffert og vel forvaret" (IX, 1429). Derfor figer han et andet Sted: "Et Menneste maa fortvile om sig selv, slippe baade med Hænder og Kødder og klage sig for et udnatigt Menneske for Guds Dine og saa paakalde hans guddommelige Naade, paa hvilken han fast kan forlade sig. Den, som lærer eller søger en anden Maade at begynde paa end denne, han farer

<sup>\*</sup>Citeret af Prof. Nivisaker i hans "Til Sammenligning og Prøvelse", Side 12.

vild og forfører baade sig selv og andre. Som da de gjør, der figer: Se, du har en fri Vilje: giør du, hvad der staar i din Maat, Gud vil giøre sit; og som mener, at man stal iffe lære Folf at fortvile. Det er fandt not, at man stal iffe lære Folk at fortvile, men denne Fortvilelse mag man først forklare ret. Om Guds Naade skal ingen fortvile, men tiltrods for hele Berden og for al Synd fast forlade sig paa Guds Siælp; men om sig selv stal man albeles fortvile og paa ingen. Vis forlade sia paa sin frie Vilje til at gjøre endog den allermindste lille Gierning. . . . Det er ikke muligt, at Gud kan neate et Menneske sin Naade, som saaledes af ganske Sierte erkiender sin Uformuenhed og rent forsager bag sig felb. . . . Denne Fortvilen og Søgen efter Raade skal ikke vare bare en Time eller en Tidlang og saa ophøre, men alle vore Gjerninger, Ord, Tanker, saalænge vi her lever, ffal være rettede paa, at man altid fortviler om sig selv og bliver i Guds Naade i Begiærlighed og Længfel efter ham." (Quther XI, 3077.)

En ganste særdeles oplhsende Ntring af en Lægmand, som har meget at sige blandt Antimissourierne, hørte jeg engang ved et offentligt Møde. Han beklagede sig nemlig over, at jeg havde kaldt deres Lære en hedensk Lære. Den Lære, som jeg havde kaldt hedensk, var den, at "naar et Menneske gjør, hvad der staar til ham, saa giver Gud ham visselig sin Naade". Dette vedkjendte han sig altsaa som sin Lære. Saaledes havde altsaa han (og tusende andre) medrette sorstaaet den antimissouriske Lære, og dette havde jeg dømt. Han troede nemlig, at de Ord, som han klagede over, var mine. Han vidste ikke, at det er den lutherske Kirke selv, som i de sømalkaldiske Artikler har dømt netop benne Lære med dette strenge Ord. (Se Konkordieb. S. 200.)

Den, som erkjender Betydningen af Frelserens Gjerning og af Troens Bæsen, og som holder fast ved Guds

Ord derom, han vil let se, at den nye Lære tilintetgjør vor Kirkes Grundlære, Retsærdiggjørelsen af Naade ved Troen alene. Netop derfor har vi i den norske Synode saa alvorlig modsat os dem, som har forsvaret disse i den lutherske Kirke hidtil uhørte Lærdomme om, at Saligheden ikke ligger alene i Guds Haand; at ikke alene Guds Barmhjertighed og Kristi Fortjeneste er Narsag til vor Salighed, men at der ogsaa hos os (i vort Forhold) er en Narsag dertil; at der er en Mellemtilstand mellem aandelig død og aandelig levende, at Mennestet er medvirksomt til sin Omvendelse, at ogsaa den uigjensødte kan bede paa en Gud velbehagelig Maade o. s. v.

At paastaa, at man holder sast ved Barnelærdommen og ved Beksendelsen og ved vore gamle Læresædre, naar man fører saadanne Lærdomme, er enten grov Uvidenhed \*—eller det er Fusk. Der har i Narenes Løb været ansørt en Overslod af Beviser, mange af dem indsendte af Lægmænd, der godtgjør, at Luther, Arndt, Scriver og vore andre Opbhyggelsesforsattere fører en ganske anden Lære.

Os ligger det paa Hjerte at bevare den gamle Lære, i hvilken vore Fædre fandt sin Fred, thi vi har indseet, at den og den alene er grundet i Guds Ord. Derfor vil vi ogsaa gjerne vække vort Folk til Nidkjærhed for sin herlige Arv. Fanatiske vil vi ikke gjøre dem, men "grundsæktede og stadige" vilde vi gjerne hjælpe dem til at blive, saa de "ikke lader sig rokke fra Evangeliets Had" (Kol. 1, 2, 3), men "blive saste, urokkelige, altid rige i Herrens Gjerning" (Kor. 15, 5, 8). Fra alle Kanter, ogsaa fra vort kjære

<sup>\*</sup> Jeg føler mig overbebist om, at en stor Del af dem, som følger dem, tun gjør det af Uthndighed og ikke vilde gjort det, om de ikke umerkeligt, lidt efter lidt, var førte bort fra den gamle Sandhed. At Parti-Lidenskaberne har gjort meget dertil, er en Selvfølge.

Fædreland, hører vi om Frafald fra den gamle Tro og bitre Angreb paa de bibelste Sandheder. Sfal vi kunne beholde dem, da maa det for det første blive os en hellig Alvor at bevare Guds Ord purt og rent, som det eneste klare Lys i Verdens Mørke, og vi maa være villige til, at man bespotter og haaner os for denne vor Fastholden ved Ordet. Dernæst maa det blive os en ligesaa hellig Alvor, at "lade Guds Ord udtrykkelig tilspne i vort Levnet". Gjør vi ikke dette, da har Herren selv sagt: Guds Rigessal tages fra eder og gives et Folk, som værer dets Frugter. Dette vil vi stræbe at mindes, hver Gang vi beder vort Fadervor.

# Hvorfor er der ingen kirkelig Enighed mellem norske Tutheranere i Amerika?

Svar til Gr. D. Miveftab og til mange anbre.

Sr. M. Ulvestad har i flere Blade i Sanuar d. a. skrevet et Stuffe med Oberstrift "Kirkelig Forening", og spørger: "Svad er det. som stiller de norste Lutheranere i Amerika?" San bifalder, hvad der ofte har været sagt, at "de fleste ikke ved, hvad Striden dreier sig om". Han siger, at "der er noale (blandt de uindviede) som tror, at det kun er en Strid mellem Lederne, mens Størstedelen iffe ved, hvad de stal tro". Han siger, at "det er en grei Forklaring og Sammenstilling af de paaberaabte Differencer i Læren, som trænges". Han figer, at han med Flid har forsøgt at finde Forstjellen mellem os, særlig ved at læse vore respektive Blade, men har ingen væsentlig Forstjel fundet. San "er kommen til det Resultat, at det er vor Kristendom og ikke vore Lærebegreber, det staar værst til med". San siger, at "hvis det var Hovedsagen — Beien til Livet i Gud og Beien til Saliahed — man bar uenig om, kunde der iffe Med Guds Ord kan man blive tale om at gaa sammen. iffe gaa paa Afford. Beien, som Gud har forestrevet, synes for Resten at være noksaa klar, bare vi vilde følge den."

Hr. Ulvestads Styffe synes mig sfrevet i en sømmelig og alvorlig Tone, og han har Net i, at Folk, som i den senere Tid er kommen her til Landet fra Norge, har Grund til at se Sagen som han.

Naar Fr. Ulvestad figer, at "man bør komme frem for Offentligheden og sige: Saaledes lærer den Forenede Kirke, saaledes Synoden, saaledes Hauges Synode, saaledes Frikirken o. s. d., da mener jeg, at jeg som Medlem af Synoden tør fige, at denne har givet en saa grei Fremstilling, som den er istand til, navnlig hvad den sidste, længste Lærestrid augaar. Denne Fremstilling sindes i "En Redegjørelse", som kan saaes gratis ved Hendendelse til Luth. Publ. House, Decorah, Jowa. Se ogsaa det lille Skrift: "Hvad den Norske Synode har villet."

Der er to Grunde, som gjør, at de fleste ikke bed, hvad Striden dreier sig om. Den ene er, at saamange ikke har fulgt Stridighederne fra først af, og at det bliver let uoverkommeligt sor de fleste at læse de mange Indlæg fra de forskjellige Sider. Den anden Grund er, at der er adskillige Forsattere, som har den Egenhed at blæse op en Sky af Ord, udaf hvilken det eneste, som Læseren saar sat i, er nogle Beskyldninger, som de da tror og tilegner sig, dels sordi mange har Tilbøielighed til at tro Beskyldninger, dels sordi de, som udsender dem, har Navn og Anseelse.

#### I.

Dersom den bedrøvelige Tilstand mellem norste Lutheranere i Amerika skal forstaaes grundig af Personer, som i de senere Aar er kommen hid til Landet, saa er det min Overbevisning, at dette kun kan opnaaes ad historisk Bei, og da Forsatteren af disse Linjer har været længere i vor Kirkes Tjeneste end nogen anden, saa turde deri være en Opsordring til at forsøge paa at gjengive, hvad min Ersaring har været med Hensyn til Stridighederne.

Jeg holdt for 28 Aar siden et Foredrag for den Norske

Spnodes Prefter om "De firfelige Vartier blandt port Folf i Amerika". Dette Foredrag blev trnkt efter Brestekonferensens Forlangende (det kan saaes for ti Cents i Luth. Publ. House i Decorah eller i Husets Filial i Minneapolis). Det begynder med de Ord: "Da de kirkelige Partier blandt vort Kolk er jevnaldrende med Emigrationen, mag deres Rod søges i Kirkeforholdene i Norge, af hvilke vore kun er en Fortsættelse under andre pore Betingelser." har jeg i næbnte lille Sfrift ført Bevifet for. Partistillingen her i Landet begnndte derved, at mens den største Del af Emigranterne fluttede sig til de norste Prester, som var ordinerede i Norge og kom til Amerika for at tjene fine Landsmænd og faa oprettet kirkelig Orden iblandt dem, saa var der en mindre Del, som ikke vilde have noget med "norste Prester" at giøre.

Denne mindre Del lod fig i Begyndelfen lede af Elling Eielsen, en allerede i Norge bekjendt Lægbrædikant, som var kommen hid noale Aar før den første norske Brest. W. Dietrichson. Denne sidste var kommen hid med Understøttelse af en kirkelig interesseret Lægmand i Kristiania. Garver Sørensen, som habbe givet \$1000 for at hiælpe. sine udvandrede Landsmænd til kirkelig Orden. med Dietrichson arbeidede en ung kirkelig interesseret dansk Mand, C. Q. Clausen, som ogsag var kjendt af mange i Clausen blev ordineret her i Landet af en tyst-Norge. lutherst Prest. I 1848 kom en tredje ung Mand til, Past. S. A. Stub, som bosatte fig i Muskego. Disse tre Prefter, Dietrichson, Clausen og Stub, søgte nu at saa et Samfund dannet og fik et Udkast til en Konstitution istand. Men da baade Dietrichson og Clausen hyldede Grundtvigs Anstuelser om Daabsvakten som Guds levende Ord, saa kom den Konstitution, som Dietrichson gjorde Udkast til, men som iffe blev forelagt noget Møde, til at antyde dette. Dietrichson blev snart træt af Arbeidet, og i hans Sted kom Past. A. Preus i 1850 til Koshkonong. Han soresandt blandt Dietrichsons efterladte Papirer hans Udkast til Konstitution. Uagtet nu hverken Preus eller Stub var Gruntvigianere, opdagede de dog ikke hin Feil i Udkastets § 2, og Konstitutionen blev foreløbig antaget og et Samsund dannet.

I 1851 fom tre nue Prester fra Norge, H. A. Preus. Brandt og G. Dietrichson. Da disse Prester kom sammen med dem, som allerede var her, og Konstitutionen blev fremlagt, blev de opmerksom vaa den grundtvigignike Vargaraf i Konstitutionen. Denne vilde de ikke antage, og forgt de nu kunde gaa forfigtig frem, ophæbede de den Forening (Samfund kunde man neppe kalde den), som allerede bar indgaget, og forfattede i 1852 ved et Møde i Muskego en nn, ret lutherff Varagraf om Bibelen som eneste Regel og Rettesnor, saa at det lutherste Skriftprincip blev hæbdet. 3 1852 kom Bast. 3. A. Ottesen til, og i Februar 1853 blev der holdt et Møde af disse Prester og en hel Del Lægmænd til Affattelse af en ordentlig Samfundsordning, som stulde forelægges de allerede ordnede Menigheder til Betænkning. Dette skede, og i Oktober 1853 stiftedes saa den Norste Spnode paa Rock Prairie i Wisconsin.1

Imidlertid habde Elling Eielsen i alle disse Aar reist flittig rundt om i Settlementerne, prædiket og advaret mod de "norske Prester i de lange Kjoler". En trang til en Ordning var vistnok følt ogsaa blandt mange af Eielsens Benner, men en virkelig Kirkeorden var ikke i Eielsens egen Interesse. Han vilde helst regjere selv (Hatlestads "Hist. Medd.", Side 59 og 60). Blandt de Mænd, som sluttede sig til Eielsen for en Tid, var O. J. Hatlestad (som kom

<sup>1</sup> Jeg var bengang paa Beien til det Kalb i Jowa, til hvilset jeg i Juli samme Aar var ordineret, og kom til Wissconsin en Maaneds Tid efter Synodens Stiftelse.

til Amerika Høften 1846). Han blev senere Prest og var i 10 Nar den norske Augustanaspnodes Formand. Han udgav i 1887 et Skrift, "Historiske Meddelelser", hvori han giver merkelige Oplykninger fra den kirkelige Pionertid her i Landet.

Past. Hatlestad beretter (Sibe 37 sig.), at der allerede i April 1846 paa Jefferson Prairie afholdtes et Møde sor at saa sorsattet en Kirketonstitution, og han paaberaader sig Pastorerne Brohaughs og Eistensens Bidnesdyrd i deres Bog "E. Eielsens Liv og Virksomhed" sor, at ved hint Møde "Eielsen dikterede og D. Andrewson skrew". Det Dokument, som paa den Maade kom istand, blev Grundlaget sor den saakaldte "gamle Konstitution". Denne blev i Oktober 1850 paa Koshkonong "paany antagen og underskreven af 37 Trosdrøde". Den soreligger trykt fra Juni 1851. Den var gjældende sor det eielsenske Samsund til 1875, da Navnet Hauges Synode blev antaget, og nogle Forandringer i Konstitutionen soretoges, som blev godkjendt i Møde i Chicago 1876.

At der i 1846 var "organiserede Menigheder" i Settlementerne blandt de Folk, som Gielsen betjente som Prest, er nok kun en løs Paastand, som savner al Grund. Forgjæves vil man nok lede efter Dokumenter i de ældste Settlementer, som kan bevise, at Menigheder endog "paa en Maade" var organiserede den Gang. De Folk, som lod sig betjene af Gielsen, kaldte han "sine" eller "de er med os, de". ("Hist. Medd." Side 59.)2

Den næbnte "gamle Konstitution" indeholder merkelige Ting. I § 1 siges, at Samfundet er og skal stedse forblive at være "bygget paa Guds Ord i den hellige Skrift i

<sup>2</sup> Se Pastor Rasmussens Brev til Norge, "Mbstb." 1870, Sibe 250 nederst paa Siden.

Korening med de aboltoliste og augsburgste Trosartifler, der tilligemed Ordet er Regel for vor Kirkeorden og for vor Tro og Bekjendelse". ("Hist. Medd." Side 38.) bekjendte Art. 2 heder det: "Efter den Orden og Maade. fom den hellige Strift lærer og overbevifer, at intet almindeligt eller urent kan indkomme i det nve Jerusalem (Nab. 21, 27 m. m. fl.), saa kan og ingen optages som Medlem i bort Samfund, uden han har gjennemgaget en sand Omvendelse eller er vaa Omvendelsens Bei" (sammesteds). 3 § 6 heder det: "Den pavelige Myndighed som og den alminbelige Prestedraat vil vi intet mere have med at staffe, da der ikke i det Nye Testamente findes Bevis for, at Jesus eller hans Apostler har brugt, ei heller befalet det (samme-Med Senson til Presternes oplærelse til sin Kaldsgjerning bestemmer § 9 først, at Lærere og Prester bælges af Menighederne, og tilføier, at "de, som er begavede med Læreevner, maa erhverve sig de nødvendige Kundsfaber, saavidt som Omstændighederne tillader det" (sammest. Side 41 fla.). Past. Hatlestad bemerker, at "ikke med et Ord eller Stavelse er næbnt noget om Samfunds-En bedsmænd, saasom Formand, Sekretær o. s. v. Ingen Bestemmelse om Narsmøder. eller andre Sammenkomster" (sammesteds Side 42).

Der holdtes et Møde i La Salle Co., Ju., i September 1848 for det i 1846 organiserede "Samsund". Past. Hatlestad bemerker, at "det maatte vel være efter privat Overenskomst, at Andrewson berammede dette Møde; thi i Konstitutionen sindes ikke et Ord, hverken om Aarsmøde eller Menigheds-Repræsentanter" (sammesteds Side 43). Dette Møde, ved hvilket Past. Paul Anderson ledede Forhandlingerne, blev stjædnesvangert, siger Past. Hatlestad, som selv var tilstede. Fet Foredrag holdt ved Augustanashnodens Aarsmøde i Rushford, Winn., i 1879 siger Past.

Baul Anderson bl. a., at bed bette Wøde "forhandledes der ogsaa anaaaende mange Klagemaal mod Elling Eielsen; og Udfaldet heraf blev, at Mødet erklærede, at vi ingen Tillid funde have til Eielsen, førend han fralagde sig de gjorte Bestyldninger ved fristeligt Opgjør med rette Bedkommende. Men istedenfor at rette sig berefter og paa Sandhedens Grund søge at bevare Aandens Enighed i Fredens Baand. brog han bort og begyndte fra den Tid at arbeide for fia Her sees atter en Feil af vore Anklagere, idet de felb. bestylder os for, at vi stilte os fra Elling Gielsen. Kaktum er, at han skilte sia fra 08, og det alene fordi han itte taalte ben mindste Tilrettevisning for fine Feil" (sammest. S. 47. Rasmussen i Kirketidende 1870, S. 243). Møde blev der enstemmig besluttet "at antage Kirkeregimentet og Disciplinen 'of the Frankean Ev. Luth. Spnod of New Nork' og at forene os med samme, dog med det Forbehold, at vor Barnelærdom ikke skal fratages os, samt at vi ikke vil forbinde os med noget Samfund videre eller længere, end de vandrer efter Guds Ord og lærer Guds Bei rettelia" (sammesteds). Fra den Tid ffriver sig Navnet "Frankeanere" om dem, som blev skilt fra Eielsens Benner, et Nabn, som de dog med Rette har protesteret imod. Thi uagtet den enstemmige Beslutning, som netop er ansørt, var der efter Bastor Satlestads Oplysning kun en Brest. Paul Anderson, som tilligemed sin Menighed lod sig optage i Franckeansynoden, og selv disse forlod den igjen i 1851 (sammesteds). 3 dette Aar blev Nordre Ilinoisspnoden stiftet, og til denne sluttede sig da Past. Paul Anderson, O. Andrewson og deres Menigheder, som før ingen Samfunds. forbindelse habde habt (sammest. S. 61), og desuden de ivenife Prefter, Esbjørn, Carlson m. fl. Bast. B. A. Rasmußsen siger i et Brev til Lutherst Kirketidende i Kristiania: "Fra nu af" (ved hint Møde i La Salle Co.) "vendte E.

Eielsen sig med langt større Bitterhed mod disse sine forhenwærende Brødre, end mod de saa norste Prester, som da var her, og ved at vise deres Afvigelser, navnlig i Daab og Nadver, og ved at strive til Olaus Nielsen i Fredrikshald og i hans 'Tidende' saa dem betegnede som 'Djævle i Menneskesstelse', som frasaldne, for hvem man ikke burde bede o. s. v., lykkedes det ham at vinde slere og slere tilbage igjen og at skræmme Nykommerne fra at slutte sig til dem." Dette var sør Clausen, Stub og A. Preus gjorde Begyndelsen til en norsk Synodes Stiftelse. (Kirketidende for 1870, S. 243.)

Saaledes var da allerede fra den tidligste Tid de norsfe Lutheranere stilte i tre siendtlige Leire: "de norste Prester, Ellingianerne, og de fra disse stilte norste Medlemmer af Nordre Illinoissynoden (de saakaldte Frankeanere), senere den norske Augustanasynode.3

En af de Grunde, som i lang Tid har maattet gjøre Tjeneste til at forklare, hvorfra den oprindelige Splittelse af den norste Kirke her i Landet skrev sig, er den Omstændighed, at de to første Prester, B. Dietrichson og C. L. Clausen, var Grundtvigianere. At dette var Grunden, er

<sup>3</sup> Efter abstillig Brhdning, især grundet paa den unionisstisse Lærestilling af Nordre Illinoissunodens amerikanske Medslemmer, traadte de svenske og norske Prester ud af denne Shnode og stiftede i et Møde paa Jefferson Prairie i Wissconsin i 1860 "den skandinavisk evang. sluth. Augustanashnode. Da denne Shnode voksede hurtig, blev det, efter fleraarig broderlig Forhandling, ved Mødet i Andover, Ju., i 1870 besluttet, at den deles i to selvskændige Synoder, hver med sine Embedsmænd, den svenske Augustanashnode og den norske danske Augustanashnode, der skulde betragte hverandre som Søstershnoder, sende hverandre Delegater o. s. v. ("Hist. Medd." S. 62 flg.).

iffe fandt. Det er et senere Vaafund. Spor lanat det par fra, at Frygten for Grundtvigianismen bar Grunden, viser Elling Eielsens Konstitution § 1, som sætter Kirkens Bekienbelse ved Siden af Guds Ord som Regel. Ike desto mindre har denne Baastand maattet giøre Tieneste — bagester, og det uagtet den Norste Spnode ved selve sin Stiftelse var grundet i udtruffelig Modsætning til Grundtvigianismen. Bast. Rasmussen, som dengang og længe efter holdt sig til Eielsen, siger i sit Brev til "Luth. Kirketidende" i Norge: "Den grundtvigianste Surdeig i § 2" (af hin foreløbige Ronstitution fra 1850) "blev ikke engang bemerket af Sprodens Modstandere (ialfald hørte jeg aldrig noget derom) og derfor heller ikke Gjenstand for nogetsomhelst Angreb" (Kirketidende 1870, S. 245). Rasmussen fortæller, at Eielsen havde betroet ham, at den egentlige Grund til Splittelsen var den, at de (de norffe Prester) var uomvendte Kolf. Som noget formasteligt og skræffeligt anførte Eielsen, at Bast. Clausen spurgte Radvergjesterne: "Tror du, at min Korladelse er Guds Korladelse?" "En Ren af Eielsen" (figer Rasmussen) "kan man godt bære, hvad enten man er Grundtvigigner eller Metodist eller Baptist. naar man blot er enig med ham i den store Hovedsag, at fordømme 'de norste Prestane'" (sammest. S. 250).

"Bezel-Læren" blev der vistnok stundom talt om, og den var man bange for, thi de gamle Haugianere i Norge havde (med Rette) optraadt mod "den omarbeidede Forklaring"; men jeg og, saavidt jeg ved, de andre Prester brugte kun "Saxtorphs Udtog" af "Sandhed til Gudfrygtighed" ved Konsirmandundervisningen, og i den var ingen "Vexel-Lære".

Hoor vanskeligt man har habt for at finde Grunde til Splittelsen kan bl. m. a. sees deraf, at som en af Aarsagerne til Splittelsen i 40- og 50-Aarene blev der i 70-Aarene

anført "Slaveristriden, hvilken blev ført i 60-Aarene, kænge efterat Splittelsen var indtraadt". ("Hist. Medd." S. 45.)

Feg mindes vel fra mine første Aar her i Landet (fra 1853), hvorsedes jeg blev mødt med Mistanke og Uvilje af mange, just fordi jeg var norsk Prest. Grundtvigianer var jeg ikke og havde jeg aldrig været, men med Mistanke blev jeg mødt af dem, som fulgte Eielsen og de da saakaldte Frankeanere, som allerede da havde etableret sig. Hvor forvirrede en Del af dem var, sik jeg se, da jeg ersarede, at en af deres kjæreste Bøger var et yderst uluthersk og sværmerisk Skrift om Kirken" af den i sin Lid bekjendte Olaus Nielsen i Fredrikshald i Rorge.

#### TT.

Dog — bet stulbe ikke være nok med den sørste oprindelige Splittelse i tre Partier. I 1861 var der inden den Norske Synode udbrudt en Strid i Anledning af den enstemmige Erklæring, som Synodens Prester ved Synodemødet paa Rock Prairie i 1861 efter Forlangende afgav med Hensyn til sin Lære om Slaveri. Denne Erklæring lød saaledes: "Skjønt det efter Guds Ord i og sor sig ikke er Synd at holde Slaver, saa er Slaveriet dog et Onde og en Straf fra Gud, og vi fordømmer alle de Misbrug og Synder, som er forbundne dermed, ligesom vi, naar vor Kaldspligt kræper det, og kristelig Rjærlighed og Visdom byder det, vil arbeide for dets Ophævelse."

Striden begyndte med, at Past. C. Q. Clausen, dengang paany Prest i St. Ansgar, Jowa, tog sin Tilstemning til Erklæringen tilbage og angreb den i Aviserne. Presterne, som alle var Antislaverinænd, som Erklæringen viser, og desuden var Unionsmænd og, maasse paa en Undtagelse nær, ogsaa var Republikanere, kunde ikke vige fra, hvad der var let at se var Guds Ords Lære, og de veg heller ikke, saa

inderlig de end beklagede denne Strid, især under saadanne Tidsomstændigheder.

Svad Brefterne bengang iffe vidste og hvad mange af dem nevve heller har vidst, førend de har erfaret det gjennem Bast. A. Bredesens Undersøgelser, er dette, at en lignende Kirkestrid i lange Tider havde været ført iblandt saggodtsom alle de protestantisse Kirkesamfund her i Nordstaterne, blandt Presbyterianerne, Metodisterne, Baptisterne oa Evistopalerne, og at alle disse Samfund gjennem sine Repræsentanter og Konventioner havde erklæret sig pag samme Magde, som den Norste Spnodes Prester. Uagtet hine Kirkesamfunds Prester par Unionsmænd og Antislaverimænd, sag stod de dog ligesaa fast paa Guds Ords Lære, som vi gjorde det. Kun de fanatiste og forholdsvis faatallige Abolitionifter fordrede absolut, at Slaveriet stulde erkjendes for Snnd i og for sig selv, og derfor straks ophæves. Sporledes Abraham Lincoln atter og atter fralagde fig denne Beskuldning, at han var Abolitionist, er historist noksom bekjendt. San fordrede Lovene adlydt ogsaa med Sensyn til Slaveri. kun at daarlige Love paa lovlig Bis kunde erstattes af gode Love.4

Havde vort Folk vidst, at vi havde saagodtsom allesprotestantisse Samsund i Nordstaterne med os, kunde Striden magse været asvendt.

Det teologiste Fakultet i Aristiania blev anmodet om en Erklæring angaaende det omstridte Spørgsmaal. Det gav en Erklæring, men saa tvetydig affattet, at den gjorde galt værre. Begge Parter kunde paaberaade sig forstjellige Dele af den. Det, som egentlig var Hovedsagen, nemlig om det i det Nye Testamente omtalte Slaveri var et virkeligt

<sup>4</sup> Da Lincoln i 1868 ubgab Emancipationserklæringen, bar bet som en militær Foranstaltning.

Slaveri, har Fakultetet senere givet en Erklæring om. Der heder det, at de som ikke vilde erksende dette, ingen Ret har til at paaberaabe sig Fakultetets Erklæring. Denne Erklæring har sor længe siden været offentliggjort. Heller ikke var det under hin Strid beksendt blandt vort Folk, at det norske Missionsselskad mællem sine Menighedslemmer blandt de madagassiske Kristne har havt Slaveeiere uden at sordre, at disse skulde frigive sine Slaver eller blive udelukkede af Menighederne, hvis de ikke gjorde det, naar de kun behandlede dem kristelig ester Guds Ord. Dette har Tilspnsmanden over Missionen paa Madagaskar, Borchgrevink, personlig udtalt til mig under vort Samvær ved Synodemødet i vort østlige Distrikt i 1900.

Striden endte med, at Past. C. Q. Clausen og hans Menigheder udtraadte af Synoden, og at nogle saa andre Menigheder blev splittede.

Imidlertid blev denne Splittelse i Synoden, saa ubetydelig den end var i numerist Henseende, af en overmaade stor Bigtighed, idet den nemlig gav Anledning til Oprettelsen af et sjerde Samsund blandt de norste Lutheranere: Den norst-danste Konferens. Bed dette Samsunds Stistelse gif det underligt til. Det var en kirkepolitisk Manøvre, som vi ikke har havt Wage til, uden i hvad der i Naadevalgsstridens Dage soregik i enkelte af vore Menigheder.

Mødet i St. Ansgar var sammenkaldt efter en Overenskomst, sattet i Andover, da den norske Augustanasynode blev kirkeregimentlig skilt fra Svenskerne. Planen var, som man kan se, væsentlig arrangeret mellem C. L. Clausen og Pros. Weenaas, Past. Müller-Eggen samt nogle af disses Venner i Augustanasynoden ("Hist. Medd." S. 77 og 276). Pros. Weenaas var nemlig kaldet af de norske Augustanasynode, og kom til Amerika i 1868 og blev da Lærer ved den

standinavist-lutherste Augustanasynodes Læreanstalt, dengang i Parton, II., senere i Marshall, Wis.5

Mødet i St. Ansgar var væsentlig et Møde mellem Presterne Clausen og Gjeldaker paa den ene Side og en Del Prester af Augustanasynoden paa den anden Side. Menighederne var ikke repræsenterede. Man haabede gjennem de ved Past. Clausen vakte Uroligheder at saa istand en Forbindelse med det formentlig store missfornøiede Parti i den Norske Synode, og saaledes sikre sig den forønskede Fremtid. Uagtet Augustanasynodens Menigheder ikke var repræsenterede ved Mødet og ikke var raadspurgte, besluttede Majoriteten af dens tilstedeværende Prester, at nu skulde

<sup>5</sup> Brof. Beenaas habde bæret Breft i Loppen i Tromsø Stift i Norge, ba der blev indledet Forhandlinger med ham fra Brefter af Augustanasmoden. Baft. Batlestad beretter ("Sift. Medd." S. 76), at "Weenaas forlangte og vi git ind vaa at betale ham Stipenbium til en Reise til Thikland, Reiseudgifter for bam og Kamilie fra Loppen til Kriftiania og berfra til New York og Barton, og \$1000 garlig Løn og fri Bolig. Beengas tom til Amerika om Sommeren 1868, reifte omkring i de norste Meniaheder og blev overalt modtagen med gabne Arme, og der vistes ham megen Belvilje. Store Forhaab= ninger knyttedes til benne Mands Virksombed iblandt os." Sporledes disse Forhaabninger opfnidtes, vifer Augustana= snnobens Sistorie. Bait. Laul Anderson sigter til bam, naar ban i 1879 ved Augustanaspnodens Møde i Rusbford under en Obersigt ober Augustanernes tidligere Sistorie siger: "Men snart kom Ulven i Faareklæberne og abspredte Faarene. Herom behøver jeg dog iffe nu at tale, da den Uret, bort Samfund led, er i altfor fristt Minde" ("Sift. Medb." C. "Den paafolgende Binter lod han os forstag, at ban iffe bar tilfreds i Barton, men at bi Norste maatte se til at faa oprettet en egen Læreanstalt. Svis ikke, vilde ban enten reise tilbage til Norge eller antage et Brestekald i Amerika" ("Hilt. Medd." S. 77). Saa stiltes be da fra Spensterne og kjøbte en Skolebygning i Marshall, Bis.

Augustanasynoden være opløst. Der paastodes, at Mødet i Andover (ved hvilket den var organiseret som selvstændig Synode) kun var soreløbigt, hvilket imidlertid dens tilstedeværende Formand vist med Rette benegtede.

Saaledes blev da den norft-danfte Ronferens dannet. Den bestod af de Prester, som antog den paa Wødet gjennemaggede Konstitution. Menighederne blev udenfor, men kunde sende Delegater til Møderne. Past. Clausen valates til Formand, og Past. Müller-Eggen til Sefretær. følgende Møde. Agret efter, indsag man, at det ikke gik an, at Samfundet ikulde bestag af Bresterne glene, og det besluttedes da, at Meniahederne stulde faa være med. Augustanaspnoden vedblev dog alligevel at bestag. Prefter og Menigheder, som ikke vilde finde sig i den egenmæatige Maade, som Møbet i St. Ansgar habde brugt, fortsatte sin Gjerning. I et Møde paa Jefferson Prairie i Oftober samme Nar erklærede de tilstedeværende Medlemmer af Augustanaspnoden, "at St. Ansgar-Beslutningen skulde ansees for magtesløs og intet at agte" ("Hist. Medd." "Bi ftod igjen", figer Paft. Satlestad, "med ben tomme Stolebygning og en Gjæld paa \$4,000, som var ftiftet i Kællessfab af de udtraadte og os" (sammest. S. 78). Augustanaspnoden blev altsaa dog ilive og gjorde Fremstridt. Den fik sig en ny Læreanstalt i Beloit, Jowa, lige overfor Canton, S. D., og den havde (efter Paft. Hatlestads Unaivelie) i 1887 91 Menigheder- (ikke Prestekald). næbner ikke Presternes Antal, men da han beretter, af hvilken Breft hver Menighed betientes, kan det sees, at Augustanaspnoden paa den Tid havde 33 Prester.

For det nye Samfund, den norst-danste Konserens, gjaldt det nu først og fremst at styrke sig ved at saa Prestelærere fra Norge. De havde saaet en Bygning — Augsburg Seminarium — opført allerede i 1872, men havde kun Prof.

Weenaas til Lærer (foruben nogle midlertidige Siælve-Efter forstjellige forgiæbes Forsøg sendtes Brof. Weenaas og Past. Falch Gjertsen til Norge i 1873 for at fag en teologist Lærer, og de fandt en saadan i cand, theol, Spen Oftebal, som antog Kalbet og tiltraadte sit nye Professorerne Oftedal og Weengas Embede samme Aar. forsøgte nu med et voldsomt Slag at knuse den Norske Sprode, hvilket dog ikke lokkedes. De udgab nemlig den bekiendte og berngtede "Aaben Erklæring" (se Kirketidende for 1874, S. 102 fla.). I benne heber det bl. a.: "Bed Norst Spnode eller Wisconsinisme forstaar vi en antikristelig Retning og farlig Organisation, der, baaret af et papistist Brincip, arbeider hen til at opløse Kristendommen i Universalisme og Hierarti. Udsprungen af Grundtvigianismens mest katoliserende Retning" o. s. v.

Prof. Gisle Johnson i Kriftiania udtalte i fin "Luth. Kirketidende" "fin dybe Beklagelse over, at en saadan Erklæring har kunnet se Dagens Lus", og siger, at den gjør sig ikke blot skyldig i paatagelige Overdrivelser, men i ligefrem Usandbed (Kirket, 1874, S. 392 fla.). En anden Korfatter i Norge striver: "Méd Forfærdelse læste jeg . . . d'Srr. Prof. Oftedals og Weenaas's aabne Erklæring. Jeg kunde næften fristes til at lykønske den Norske Synode til saadanne Modstandere" (sammest. S. 393 fla.). Læamænds Dom om den kan findes i samme Aargang S. 499 fla., indsendt af Bast. B. A. Rasmussen. 3 Brof. Gisle Johnsons "Luth. Kirketidende" for 12te September 1874 heder det: "Dette beklagelige Aktitykke har paann mæatia bidraget til at væfte Opmerksomheden indenfor den norste Moderkirke for, hvad der foregaar blandt vore Brødre hinsides Atlanterhavet. Oa det slaar ikke feil, at det kanske mere end noget andet af, hvad man paa længere Tid har seet eller hørt deroverfra, har vist sia i Besiddelse af Evne

til at oplive Interessen og Sympatien for det kirkelige Samfund, som deri behandles paa en ligefrem oprørende Maade, den Norste Spnode. . . . Mens den gabne Erklæring saaledes svaar alt andet end godt for Fremtiden, tjener den heller (iffe?) til at kaste noget glædeligt Lys over Nutiden, over det Samfunds kirkelige Karakter, fra hvis ledende Mænd den er udgagen. Mange havde vistnof ventet, at Konferensen eller ialfald Dele af dette Samfund, Prefter, Menigheder eller Menighedslemmer indenfor samme, vilde have været i Besiddelse af saa megen Retsærdighedssølelse. af saa megen kristelig Samvittighedsfuldhed, at de vilde have protesteret mod fine teologiste Professorers Banbulle, høitidelig fralagt fig al Andel i de deri udtalte Baaftande og udtrykkelig desavoueret (underkjendt) de to Serrer paa dette Bunkt. Spor der indenfor Konferensen fandtes saadanne Prefter eller Menighedslemmer, læge eller lærde, der var saa meget kristelig og kirkelig oplyste, at de kunde se og forstag, og sag meget af Sandheden, at de maatte misbillige dette Sfriftstykkes uendelige Overdrivelser, dets Uretfærdigheder og Usandheder, der stulde man dog have ventet at fag høre Indfigelser eller dog jalfald Reservationer imod, at Tausheden her stulde opfattes som Tean vaa Samtukte. Men nei! Ingen saadan Rost har været hørt. Onb Stilhed fra alle Konferensens Menigheder og Prester har ledsaget de to Professorers Optræden. Man maa være fuldt berettiget til heraf at uddrage de alborkigste Slutninger til den hele Konferenses kristelige og kirkelige Karakter. . . . Det er med Smerte, vi maa udtale os saaledes. fifferlig mange med of-troede en Tid, at ogsaa Konferensen funde have sin berettigede Blads indenfor Amerikas norske Menigheder, ja at den bed Siden af Synoden kunde have sin Mission, sin betydningsfulde Andel i det kirkelige Spor ftor Sympati man end maatte fole for Arbeide.

Spnoden og dens med sag megen Ongtighed og sag urokkelig Bekjendelsestrostab førte kirkelige Kampe, blandede der sig dog i Sympatien adstillig Bekymring for, at Iberen for ben rene Lære stulde udarte til en Stridssinge, som af ethvert teologist Problem fastisog en Opfattelse, der gjaldt som en Trosartikel, og Begeistringen for Reformationstiden og den lutherste Kirkes klassiske Periode til en exklusiv, forstenet, al videre Udvikling og Fremadstriden negtende Ortodori. Bi vil gjerne indrømme, at saadanne Betænkeligheder for en meget bæsentlig Del habde sin Grund i, at vi herhjemme i det fjerne Moderland ikke havde tilstrækkeligt Kjendskab til de amerikanske kirkelige Forhold, der vel kunde giøre en høi Grad af Rlarhed og Fasthed i Lærebegrebet og utrættelig Agtpaagiven paa Lærens Renhed selv i mere veriferiske (underordnede) Bunkter til en Nødvendighed. Bi vil ogsaa gjerne indrømme, at forsaavidt der manglede os vaa den fulde Forstagelse af Spnodens Nidkjærhed for den rene Lære, da kom dette visselig for en stor Del deraf, at vi herhjemme i vor norste Statsfirke er altfor vel vante til at tage det løit og flapt i dette Stuffe; vi kunde kanike not trænge til, at en Del af den Nidkjærhedens 31d, som brænder indenfor Spnoden, kunde meddele sig til os. Kaktum er imidlertid, at vi ikke sjelden var tilbøielige til at ryste vaa Sovedet, naar vi fra det sierne var Vidner til den Iver, hvormed Spnoden—neppe altid uden Lidenskab førte Lærekambene. Naturligt derfor, at vi vaa Korhaand funde fatte de Tanker om det andet Samfund, Konferensen. at det her kunde have Betydning og bære til Gavn som en Modveat, der kunde tiene til at begrænse og holde indenfor de rette Stranker den Ensidighed, som vi mente at finde Spor af hos Snnoden. . . . Disse stiønne Orømme — anderledes tør vi vel neppe benævne dem — har den aabne Erklæring ubarmhjertig forstyrret for os. Den har vist os, at det

ene af de to Samfund, Konferensen, aldeles har løssagt sig fra Grundforudsætningen for, at der stal kunne blive Tale om kirkeligt Samarbeide. . . . Men idet saaledes denne ulnkkelige aabne Erklæring visselig har vist sig kraftig til at aabne Sinene paa os herhiemme for en høist betænkelia Side af Konferensens Væsen, vil det heller iffe kunne seile. at den mægtig vil virke til, at vi med forøget Sympati og belivet Interesse vender os til den Bart, som her har lidt en saa vaatagelig Uret, nemlig Spnoden. Erklæringen har med ét kastet et Lus over Korholdet mellem disse Samfund, som mere end alt, hvad der forben har været talt og ifrevet derom, har klaret Sagen for of. Forfaavidt den kirkelige Almenhed i Norge hidindtil kanske har været i nogen Tvil om, hvilket af de to Samfund den skulde slutte sig til med den varmeste Deltagelse, vil sikkerlig denne Tvil nu hos de allerfleste være hæbet. . . . Der mag have været 'en anden Aand' i det ene Samfund end i det andet. aabne Erklæring siger jo ogsaa ligefrem, at med 'Wisconfinismen' kan Konferensen ikke mere forliges 'end Kristus og Belial, end Ild og Band'. Hvorledes stulde Modsætningen kunne udtales skarpere og haardere? Forsavidt det nu iffe er, bør eller kan være Spnoden ligegyldigt, hvorledes den opfattes og bedømmes herhjemme i Moderfirfen, forsaavidt tror vi ikke, at den vil komme til at lide-ved den gabne Erklæring . . . den har herhjemme i det gamle Land, blandt Norges lutherste Kristne, en talrig Stare af varme Benner, som besiælede af sand, broderlig Kjærlighed, i Aanden ræffer den Broderhaand."

Jeg har opholdt mig saa længe ved denne Sag, fordi et saadant Uddrag af et Blad som Prof. Gisle Johnsons "Luth. Kirketidende" kaster et Lys over de af Konferensen med saa megen Utrættelighed benyttede Talemaader om "Moderkirken", "Barnelærdommen", "Kamp for aandeligt Liv" o. s. v. Prof. Weenaas tog senere (1876) sin Undersfrist til hin Erklæring tilbage, men den Maade, paa hvilken dette skede, gjorde heller galt værre. (Se derom Kirket. 1876, S. 298 sig. og 381 sig.). Fonsserensens sørste Lid var, som sagt, Prof. Weenaas den eneste teologisk uddannede Lærer. Da var det gode Lider for unge Mennesker, som gjerne vilde blive Prester i Haft. (Se derom Past. P. A. Nasmussens merkelige Oplysninger i "Mdstd." for 1873, S. 24 sig.) Ved Konserensens Aarsmøde i 1874 oplystes det, at de teologiske Kandidater Georg Sverdrup og S. R. Gunnersen ogsaa havde erklæret sig villige til at blive Professorer ved Augsburg Seminarium (Aarsberetn. 1874, S. 62).

Den væsentligste Lærestrid, som Synoden førte med Konserensen (en Arv fra Striden med den norste Augustanasynode), var Striden om Absolutionen. Den som vil se et Efsempel paa, hvorledes denne Strid blev ført, vil jeg henvise til "Kirkel. Waanedst." sor 1873, S. 290 slg. Et af de almindeligste Baaben, som Konserensens Wedlemmer brugte, var meget udsørlig at bevise, hvad vi aldrig havde negtet, og med stort Alvor at negte, hvad vi aldrig havde paastaaet, saa Læserne maatte drage den Slutning, at vi negtede hint og paastod dette.

#### III.

Der var altsaa nu (1870) 4 Partier iblandt de norste Lutheranere her i Landet. Et lidet 5te Parti opkom, da Elling Eielsen og nogle saa af hans Tilhængere ikke vilde sølge de andre Prester og Menigheder, som i 1875 antog Navnet Hauges Synode og rettede en Del af de Feil, som Eielsens gamle Komstitution led under. De saa missornøiede oprettede da et eget lidet Samsund under Navnet den evang.-lutherske Kirke. Dette lille Samsund eksisterer endnu.

Hauges Synode synose ikke at have været synderlig ivrig for at indlade sig i de forstjellige Forsøg paa at saa en Enighed istand, som de andre Samsund har strævet med. Den har syslet for sig selv, maaske lidt mindre bitter mod den Norske Synode, end de andre. Dog arbeidede de mod Synoden, og heller ikke Hauges Synodes Prester har paa de Steder, hvor jeg er kjendt, undladt at gjøre Proselhter inden Synodens Menigheder, og har uden Undersøgelse optaget Medlemmer af disse, naar de var blevne misfornøiede med et eller andet i Synodemenigheden og ikke der sit det, som de vilde. Mens Eielsen, som før sagt, heller var bange sor, at Presterne skulde saa sor mange Kundskaber, saa har Hauges Synode gjort alvorlige Anstrengelser for at saa sine vordende Prester ordentlig oplærte. Deres Prestessole er i Red Wing, Minnesota.

Ogsaa i den tiloversblevne Del af den norste Augustanasynode var det fra 1870 mere stille. Den havde not at gjøre med at overvinde Virkningerne af det Slag, som var den tilsøiet ved Mødet i St. Ansgar.

I Konferensen gik det desta Livligere til. I 1877 skreb jeg derom i det før nævnte Foredrag, "De kirkelige Partier blandt vort Folk i Amerika", bl. a. som følger: "Hvad der skal blive Konferensens Grundkarakter, er det endnu ikke godt at sige. For Tiden har den neppe nogen, dersom man ikke vil regne Fiendskab mod den Norske Synode for en saadan. De kirkepolitiske Forhaabninger, som den skylder sin Tilværelse, og paa hvilke den fra først af er bygget, er ikke blevne opfyldte. Dens to Stiftere synes at have forladt den 'in disgust', og den, der i Begyndelsen slittigst skrev dens Avertissementer, har nedlagt sin Pen.

"Samfundet er sammensat af mange forstjellige Elementer, og det er derfor intet Under, at det afgiver et ønsteligt Felt til at etsperimentere paa sor saa emanciperede Mænd som be, der fra Minneapolis af har overtaget dets Ledelse, og af hvem Samsundet synes at taale hvadsomhelst, selv om det noksaa meget strider mod, hvad mange af dets Prester og Menigheder før har bekjendt og maasse endnu bekjender. Konserensen tæller blandt sine Menigheder de mest sorskjelligartede Bestanddele: dels gamle haugiansksindede Augustanamenigheder, dels Stykker af gamle Synodemenigheder, samt enkelte hele saadanne. Det største Antal er, saavidt jeg har kunnet ersare, smaa, nydannede Menigheder med en liberal Tendens baade med Hensyn til Lære og Levnet. Denne Liberalitet strækker sig dog ikke til den Norske Synode; thi Foreningsbaandet i Konserensen er Fiendskabet mod den Norske Synode.

"Det nue Samfunds Ledere havde Stion not til at se. at deres Fremtid for en stor Del vilde være ashængig af. at det kom i et andet og bedre Korhold til Kirken i Rørge. og det gjaldt derfor, om muligt, at tileane sig det Kortrin. som den Norste Synode i saa Henseende habde habt. De, som havde fulat Udviklingen her i Landet, fik vag denne Maade se et underligt Syn. Et Samfund, hvis væsentligste Bestanddel var Menigheder, der var blevne til i Kiendskab mod Kirken i Rorge, og som før havde levet af dette Fiendstab, strev nu med stor Frimodighed paa sin Kane: 'Woderfirkens egte Datter'. Det gjaldt at vinde Terræn i Norge. . . . Et aldeles nyt Element, der sandsynligvis er af den Art, at det enten maa dominere eller forsvinde, er indkommet i Konferensen ved de tre nye Professorer ved Læreanstalten i Minneapolis. Deres Optræden er bekjendt; ligesaa hint Forsøg paa med et Slag at knuse den Norske Synode."

<sup>6</sup> Henved Halvbelen af de Menigheder, som før 1870 habbe forenet sig med Augustanashnoben, fulgte sine Prester ind i Konferensen, og et Par Menigheder blev splittede ("Hift. Medb." S. 220).

De tre fra Norge ankomne Professorer tog Tømmerne i sine Hænder og spurgte lidet efter, hvad de andre, som havde været længe i Amerika, havde at sige. Selv Prof. Weenaas blev tilsidesat og forlod om ikke længe baade Konferensen og Amerika for at blive Preft i Norge. Indrec Fred blev der ikke længe i Konferensen. Lidt efter lidt dannede der sig to Retninger inden dens Presteskad, "den gamle" og "den nye Ketninger inden dens Presteskad, "den gamle" og "den nye Ketning". Udvortes kom det maaske ikke saa meget frem, men Kløsten voksede sig skørre og skørre, indtil det tilsidsk viste sig, at de ikke kunde holde ud med hverandre, saa de nu (hvad senere skal paapeges) staar i sorskjellige Samfund. Et var der, som Hauges Synode, Augustanasynoden og Konsernsen havde tilsælles, og det var Hadet til den Norske Synode og Bekjæmpelsen af denne.

Imidlertid habde den Norste Spnode vokset sia stor. Der herstede en sterk Enighed imellem dens Brefter og Menigheder, en Enighed, som blev Gjenstand for Spot af "aandelia Moditanderne. fom fallite ben Uniform". Spnoden habde faget en hel Del Prester fra Norge, og den havde faaet en end større Del oplærte her i Landet. habde fra første Beanndelse indseet, at saa gierne den end ønstede Prester fra Norge, saa vilde det dog være urimeligt at haabe, at vi fra Universitetet i Kristiania kunde faa Prester not for det store Behov. Spnoden habde dengang iffe selv de fornødne Kræfter eller Midler til en ordentlig Allerede i 1857 var den derfor, efter omhyg-Brestestole. gelige Undersøgelser, traadt i Forbindelse med Missouriinnoden, som var stiftet 10 Nar tidligere, og som havde Breftestoler i St. Louis og Fort Banne. Vilkaarene var, at vor Spnode stulde, mod at ansætte og underholde en

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Siben kom han atter tilbage til Amerika og var i to Aar Lærer ved Hauges Shnodes Presteskole i Red Wing, men reiste saa paanh til Norge og blev atter Prest der.

Professor ved Missouriernes Stole i St. Louis, have Adgang til at saa sine Studenter optagne ved denne.

Dette var Begyndelsen til den Norsse Synodes Forbindelse med Missourierne, hvorigjennem saa megen Belsignelse har tilssudt os, men og tillige saa mange Angred og saa megen Forhaanelse. De to mænd, som i 1857 sendtes til Fort Bahne (hvor Missourishonden da var samlet), var Past. J. A. Ottesen og Forsatteren af disse Linjer. Man har talt meget om den Birkning, som vor Forbindelse med Missourierne har havt paa den Norsse Synode. Det er ogsaa sandt, at denne Birkning har været af uberegnelig Bigtighed—kun ikke paa den Maade, som en stor Del Mennester, som hverken kjender Missourierne eller os, har tænkt sig. Bi har ikke af dem lært noget nyt, d. e. nogen ny Lærdom eller nogen anden Lærdom, end den, som vi havde med os fra Universitetet i Kristiania.

Det, som vi fandt hos dem, og som i hine uforglemmelige Dage i Ft. Wayne greb dybt ind i mit Sind, var at vi her fandt en stor Forsamling af Prester og Lægmænd, en Mængde som "med ét Hjerte og én Sjæl" (Ap. Gj. 4, 32), suld af brændende Begeistring sor den guddommelige Sandhed i den hellige Strift, suld af den inderligste Rjærlighed til Guds Rige og til hverandre, villige til de største Oposrelser sor Guds Riges Sag, uegennyttige og tilfreds med de sattigste Kaar, villige til det utrætteligste Arbeide, usigelig glade i sin Aristentro, thi de var vis paa sine Synders Forladelse for Jesu Skyld—og sor alt dette ogsaa villige til at lide Forsmædelse og Spot, som da og blev dem rundelig til Del. De stod ogsaa dengang endnu i den "første Rjærligheds" Glød.

Bi lærte intet nut af dem, sagde jeg, og det strev jeg ogsaa efter min Hjemfomst til Prof. Crämer, hvis Gjest jeg havde været. "Bi lærte intet nut af eder", strev jeg, "men det, som vi allerede i Norge havde lært efter Ordene — de to store lutherste Hovedgrundsætninger —, det saa vi her sor første Gang, aabenbart og seierrigt, samfundsmæssigt træde frem i Livet." Bi saa det træde frem paa en Gang med dybt Alvor og med barnlig Glæde, simpelt, uden alt paataget Væsen, men som en Magt, der netop ved de frisirkelige Kaar gjorde sig gjældende paa en Maade, som ikke vilde kunne sindes i en Statskirke uden en hel Omveltning af det bestaaende. Vi saa den efter Ordene vestjendte Herlighed i den lutherske Vekjendelse saa, som vi aldrig havde seet den sør.

### IV.

Jeg har ovenfor sagt, at den Norsse Synode har meget at takke Missourierne sor. I den sørste Nække af disse Ting vil jeg sætte det alvorlige, grundkristelige og grundlutherske Sindelag, som under Studiet i St. Louis blev indprentet Synodens vordende Prester i de mange Aar, i hvilke den derfra sor en saa stor Del sik sik Prestessad rekruteret. Denne Paavirkning er med Trossad og Dygtighed sortsat af Synodens nuværende teologiske Prosessorer, som alle har studeret i St. Louis, og som, Gud være Lov, endrægtig arbeider i den samme Aand.

Man har bebreidet Synoden, at den af Missourierne lærte at lægge al Begt paa Læren og at forsømme Livet. Med andre Ord: man har bestyldt Missourierne og den norste Synode sor Ortodogisme. Selv har de asvist denne Bestyldning. At Faren ligger nær, har disse to Samsund altid selv erkjendt og bekjendt. Ortodogi betyder "ren Lære". Ortodogisme kan oversættes med "Renlæreri". Denne sidste bestaar i at gjøre ren Lære til Maalet, uagtet den kun skal være Midlet til det rette Maal. Maalet skal være den sande, virkelige, levende Tro. Thi denne er Livet i Gud. Saaledes som en tror, saa lever han.

Dersom man nu med hin Klage mener at bebreibe Spnoden, at den sætter som det øverste og viatigste at have Guds Ords Lære ren, saa tænker jeg, at den vedkjender sig dette. Den vil ikke lade sig nøie med Fraser og Talemaader om "Barnelærdommen". Den guddommelige Sandhed er Kilden til et ret Kristenliv, og Kilden maa jo først og fremit holdes ren, om det, som stal udslyde af den, stal være som det bør. Menes der derimod, at Spnodens Menigheder har havt store Strøbeligheder og bæret meget ufuldkomne i kristeligt Liv, da er dette sandt. Der vil nemlig fra andre Kilder end Guds Ord, flyde (og har flydt) mangt og meget ind i Livets Strøm, som gjør benne uren, og der er derfor altid Fare. Naar da saadanne Mennesker, som ikke stræber at leve efter Guds Ord, dog roser sig af at have "den rene Lære", da er Karen og Forargelsen saa meget større. Sprodens Beiledere har habt Die for dette og alvorlig arbeidet for, at de, som "har Guds Ord purt og rent", ogsaa "ffal lade det udtrykkelig tilspne i sit Levnet". De har stadia, atter og atter mindet om, at den, som lever ugudelig, og som lever for Berden alene, har ingen ret Tro, om han end mener sig aldrig saa rettroende.

Angaaende disse Ting kan jeg henvise til de aarlige Indberetninger fra Synodens Formænd, og offentliggjorte Forhandlinger i vore Synodemøder og Prestekonserenser. Saaledes f. Eks. i 1878, i 1888 og m. a. St. Jeg tør ogsaa henvise til mine egne Foredrag ved disse. Dersom Synoden forbigik eller ikke lagde alborlig Begt paa Guds Ords Fordring til Omvendelse og til et helligt Levnet, saa havde den ikke "den rene Lære", ialsald kun en Del af den, som da blev til ingen Nytte.

At vi i Synoden burde have gjort det bedre, og vilde have gjort det bedre, om vi selv havde været bedre, det er kun altsor sandt. Wine Zagttagelser i de mange Aar har imidlerlid ikke bragt mig til at tro, at det i dette Stykke stod bedre til i andre af de norske Samfund, saa dette kan ikke ansøres som Grund til, at der ingen kirkelig Enighed er imellem de norske Lutheranere i Amerika. Enkelte Synder kan være mere fremherskende i et Samsund, andre i et andet.

Nei, Grunden til Mangel paa Enighed er, som ovensor paavist, historist at søge i de sorstjellige Aandsretninger, der medbragtes som en Arv fra Norge, og som her viste sig i Dannelse af Partier. Disse gav igjen Anledning til forstjellige Lærestridigheder, som sørtes imellem de sorstjellige Partier for at retsærdiggjøre disse. Partidannelsen viste, at en stor Del af vort Folk ikke havde erkjendt, at Partier er en af Kjødets Frugter (Gal. 5, 20). Havde vort Folk samvittighedsfuldt erkjendt dette, saa havde de ikke stifte saa det ene, saa det andet Parti, men holdt sig til Fortsættelsen af den norske Kirke her i Landet.

Dels før Konferensens Stiftelse i 1870, dels efter denne førtes der mellem de forffjellige Samfund paa den ene Side og Synoden paa den anden adstillige Lærestridigheder, navnlig om Søndagen, om Lægmandsprædiken, om Evangeliet, Netsærdiggjørelsen og Absolutionen (disse tre var egentlig kun én Strid under forskjellige Navne). I disse Stridigheder var Synoden altid den angrebne Part. De Forsøg, som gjordes, for ved Forhandlinger i Frikonferenser at komme til Enighed, lykkedes ikke. Det er min Overbevisning, at Synoden i disse Stridigheder strengt har holdt sig til, hvad den lutherske Kirke har lært i sine Bekjendelsesskrifter (Konkordiebogen). En Gjennemgaaelse af Synodens Publikationer vil godtgjøre dette.

Synodens Modstandere undsaa sig dog ikke for at paastaa, at Synodepresterne havde afskaffet eller vilde afskaffe det Idje Bud, at de lærte, at alle, som hører Evangeliet, bliver salige, at et Wenneste kan blive retsærdiggjort uden Tro, at den, som har faaet Absolutionen, har sine Synders Forladelse, og saadant mere. Saadant var man i de Tider vant til; thi naar det gjaldt at skræmme Folk bort fra Synden saa blev saadanne Baaben uden videre brugt. At man tillagde Synodens Prester en Lære om Slaveri, som de aldrig havde havt, og gjorde dem til Benner af Slaveri og saadant mere, er ovensor paapeget.

Horledes en af Konferensens Ordsørere, Prof. S. Oftebal, stilbrede den Norste Synodes Prester, kan sees i "Skandinaven" for 30te Mars 1875, hvor han siger: "Jeg vidste, at de norste Prester i Amerika, ormstukne af Latinisme, udvastede af Monarkisme og stivskrosne af Ortodorisme, drevne af Embedsnød og sygelige af Hjemtanke, var blevne slugte af Missouri og holdt paa at lægge Slavebaand og Pavemørke over et Folk, hvem Herren havde udseet til Kristendommens og Frihedens Forkjæmpere" (Kirket, 1875, Side 270).

Jeg har ovenfor sagt, at der i Konserensen lidt efter lidt dannede sig to Partier, som git under Navn af den "gamle Retning" og den "nye Retning", og at Aløsten mellem disse to Partier stadig udvidede sig. En af Konserensens egne Prester, Past. J. A. Bergh, har givet en Fremstilling af "Striden i Konserensen" i en Pamslet, trykt i 1884, med Titel: "Den gamle og den nye Retning." Til den "gamle Retning" hørte de, som fra først af havde stiftet Samfundet, og en Del af de senere tilkomne Prester, maaste helst saabanne, som var opvotsede her i Landet. Til den "nye

<sup>8</sup> Se f. Ets. Kirfetid. 1874, Sbe 69 o. a. St.

<sup>9</sup> Afdøde Formand Hohme hørte til den "gamle Retning" i Konferensen. I et Wøde af denne hadde han engang bestjendt, at han var "opdraget i Fanatisme". Bi var i Red Wing sammen i et Wøde af Delegater fra de forstjellige Sams

Retning" hørte de fra Norge senere ankomne Prosessorer og deres Disciple, som snart var blevne en talrig Skare. Past. Bergh hørte selv til den "gamle Retning" og giver i Slutningen af sit Skrift en ret merkelig Oversigt over den "nye Retnings" Eiendommeligheder. Striden imellem dem var bitter.

I Spnoden havde der i al denne Tid været en alædelia Enighed. Dermed er hverken saat eller ment, at der ikke baade her og der kunde være adskillige, som af en eller anden helst personlig Grund kunde være missornøiet. 3 et saavidt stort Samfund maatte dette ventes. Etsteds kunde der være en, som syntes, at han itte havde faget den Wre, han burde have, et andetsteds nogle, som ikke havde været valgte til Medlemmer af Komiteer under Synodemøderne; atter en anden kunde være bleven farpt afvist under en Debat; andetsteds nogle, som vilde have de financielle Sager ordnede anderledes, end dette stede; saa kunde der være Klager over altfor kostbare Byggeforetagender o. desl. Navnlia dette sidste var vel stundom Anledning til alvorlig Misstemning. Alt saadant hørtes da not ogsaa i Synoden af og til, men Bartier dannedes der ikke, og der var Enighed og god Forstagelse ligefra Spnodens Stiftelse i 1853 til Slutningen af 70-Aarene. (De forholdsvis faa, som forlod Synoden bag Grund af Slaveristriden, er ovenfor omtalte.)

Den første alvorlige Ulyd hørtes ved det Missorhold imellem de to teologiste Professorer, D. Asperheim og F. A. Schmidt, hvilket kom til Udbrud under et Prestemøde i Milwaukee i Februar 1878. Prof. Asperheim sandt nemlig

fund for at forberede en Frikonferens. Jeg habbe givet en Fremstilling af Skriftprincipet saaledes, som den Norske Shnode fastholder det. Formand Hohme sagde efter Mødet: "Jeg er opdraget i Had til den Norske Shnode. Nu først forskaar jeg, hvad den Norske Shnode har villet."

adstilligt at klage over hos Missourispnoden, og Prof. Schmidt taalte ikke dette. Han frygtede for, sagde han, "at der vilde blive en falsk Ketning med norsk Dogmatik, norsk Pastorale o. s. v., dette evige Gnag paa Norsk var ham væmmeligt." Wellem den tyske Professor Schmidt og den norske Professor Asperheim blev Forholdet snart uholdbart, og Prof. A. resignerede.

Et Aar efter var Prof. Schmidt selv en bitter Fiende af Missourierne og traadte voldsomt op sørft mod Missourishnoden og siden mod den Norste Synode. Dermed var Naadevalgsstriden kastet ind i Synoden. Den endte med, at et nyt Parti blev dannet, nemlig den Forenede Kirke (ved Forening af to af de tidligere Partier med Prof. Schmidts Tilhængere, som sorlod Synoden). For en Tid blev der saaledes kun 3 Partier blandt de norste Lutheranere, men efter nogle Aars Forløb var der atter 4, da den nu saakaldte Frikirke skilke sig fra den Forenede Kirke. Derom sorhaabentlig mere i det følgende.

## V.

Da Prof. Schmidt uden Barsel kastede Naadevalgsstriden ind først over Missourisynoden og dernæst over den Norste Synode, var de fleste af Synodens Prester ikke forberedte dervaa.

I Missourispnoden blev Sagen snart afgjort, idet den mod nogle faa Stemmer vedtog den gammellutherste Lære. Anderledes gik det i den Norske Spnode, hvor Striden blev ført i spv eller otte Aar, fra 1880 til 1887.

In "Redegjørelse" for Menighederne har Synodens Prester med Rette sagt, at Læren om Naadevalget ikke er en Hovedartikel i den kristne Tro, og at en kan være en sand Pristen, selv om han ikke ved noget om denne Lære eller har erksendt den. Dette har ogsaa Luther sagt i sin Fortale til Romerbrevet. Der blev kastet ud den Paastand, at der i Missouri var opkommen en ny Lære. Dette skræmte mange. Hvor usandsærdigt dette var, er paavist af Professorerne Frich og Stub, af Formand Halvorsen, Past. J. A. Thorsen og andre Prester og desuden af skrev Lægmænd. De norste Prester havde denne Lære med sig fra Norge. Den blev soredraget ved Universitetet og i Hovedpunkterne netop saaledes som i Missourishnoden. Som Bevis hersor vil jeg bemerke sølaende:

Bed Universitetet i Kristiania brugtes bengang, da vi ældre Prester studerede der, Dr. Guericks Kirkehistorie, oversat af U. Sverdrup 1842. I denne læres der i Korthed med Hensph til den 2den og 11te Artisel i Konkordiesormelen (om Omvendelsen og Udvælgelsen) væsentlig det samme som den Korske Synode har lært (se f. Efs. 2den Del, Side 291).—At Missouriernes og Synodens Lære var gjængs i Strifter, som almindelig brugtes i Korge, har Pastorerne Halvorsen og J. A. Thorsen paavist i "Kødtvungent Forsvar", Side 79 og 125. Henvisninger i samme Ketning til Johan Arndt, Chr. Scriver og slere af de gamle Lutheranere er oftere indsendt til "Kirketidende" af forssjellige Lægmænd. Pros. Stub har i "Kødtvungent Forsvar" (Side 79) paavist, at der i Sverige af Pros. (Vissop) v. Scheele læres gansse det samme.

Længe før denne Strid brød ud, havde afdøde Formand H. A. Preus, i en Anmeldelse af Dr. Masius's Bog om Forstjellen mellem den lutherste og reformerte Kirke (med Hensyn til 2det Kapitel, 7de Spørgsmaal, om Udvælgelsen), anbefalet at holde sig til den gammellutherste Læreform (se Kirketidende 1875, Side 237).10

<sup>10</sup> Da jeg i 1879, før Striben brøb ud hos os, i Colums bus, Ohio, var tilftede og tog Del i et Kollokvium angaaende Trosvished om Salighed, fagde Dr. Walther til mig, da vi

Striden begyndte med Prof. Schmidts og Paft. Muus's Angreb paa Læren om de Kristnes Trosvished om Salighed og om Naadevalget. Disse Spørgsmaal traadte siden tilbage for Læren om Ombendelsen og dethen hørende Lærdomme, som ligger til Grund sor den Lære, om hvilken Striden begyndte.

Det er ikke her Stedet til nærmere at gaa ind paa Striben eller Læren. Der udviklede sig lidt ekter lidt en Uenighed om flere af de vigtigste Troßspørgsmaal, saadanne, hvorom der i Synoden tidligere havde været en fuldkommen Enighed, og Striden endte ekter Synodemødet i Stoughton, Wis., i 1887, med at en hel Del Prester tilligemed sine Menigheder 11 ekterhaanden traadte ud af Synoden.

De af Synoden udtraadte antimissouriste Prester satte sig i Forbindelse med de andre norste Partier, og efter sorssjellige forberedende Wøder stiftedes i 1890 den Forencde Kirke. Den bestod af Konserensen, det antimissouriste Broderstad og den norste Augustanasynode.

gik fra Møbet: "De er da klar i benne Sag." "Horaf ved De bet?" spurgte jeg. "Det ved jeg beraf", svarede han, "at De bruger Deres egne Beviser." Vi ældre norste Prester habbe nemlig ikke kært benne Lære hos Missourierne. Wine haandskrevne Bøger efter Prof. G. Johnsons Diktat fra min Studietid viser bet. At den Norske Synodes Prester under Striden sik mange værdifulde Oplhsninger og Udviklinger af Missourierne, er ofte med Glæde bleven erkjendt.

<sup>11</sup> Som et enkelt Eksempel paa, ved hvilke Midler Menigshederne var paavirkede, kan jeg hidsætte en Erklæring af en Del Menighedslemmer i en Menighed i Minnesota: "Bi undertegnede bevidner herved, at Kastor——" (her nævnes Prestens Navn) "har sagt, at Missourierne lærer, at de, som er ubvalgte til Salighed, maa og skal blive salige, haas dem lever." (Se Kirket. 1888, Side 248.) Om den Maade, paa hvilken store Menigheder blev udvoterede af Synoden, kunde der gives merkelige Oplysninger.

Enigheden i dette Samfund varede iffe længe. Foreningsbaandet var Opposition mod den Norste Synode. Denne Opposition var sterk nok til at bringe i Glemsel de indbyrdes Stridigheder om Læren, som sør havde adskilk Partierne. Den Forenede Kirke blev saaledes selv Beviset sor, at de Angreb, som Synoden havde været udsat sor under Striden om "Søndagen", om "Slaveri", om "Absolutionen" o. s. v., ikke havde været den egentlige Grund til Oppositionen imod den. Thi ingen af de forhenværende Synodeprester, som nu er i den Forenede Kirke, har, saavidt mig bekjendt, erklæret, at de i disse Stykker nu lærer anderledes, end de gjorde, da de var i Synoden.

Der kom imiblertid i det nye Samfund snart en anden llenighed isteden, og efter en meget bitter Strid i slere Aar blev Samfundet atter splittet i to, nemlig den Forenede Kirke og Frikirken. Den væsentlige Del af Frikirken var den saakaldte "nye Retnings" Mænd i Konserensen, med Prosessorerne Oftedal og Sverdrup og Past. Gjertsen som Ledere. Den blev stiftet i 1897.12

Der var da altsaa atter sire Partier mellem de norste Lutheranere i Amerika (foruden den lille Haandfuld af Elling Eielsens Tilhængere).

Der har været gjort forffjellige Tilløb til det Maal, at faa iftand en bedre Forftaaelse imellem Samfundene og Forlig imellem dem, men glædelige Resultater har disse Tilløb iffe bragt. Det betydningsfuldeste Forsøg var et Rollokvium mellem den Forenede Kirkes og Synodens teoligiske Fakulteter og begge Samfunds Formænd. Det var bestemt, at dette Kollokvium skulde blive fortsat. Men dette

<sup>12</sup> Som et Eksempel paa, hvorledes Frifirfeprester allerede fra Begyndelsen af "frit og ugenert" stræbte at trænge sig ind i andre, helst Synodemenigheder, kan efterses en Beretning i Kirketibende for 1897, Side 462.

strandede paa, at Dr. Schmidt offentliggjorde en sorvængt Fremstilling af Forhandlingerne. Tillige offentliggjorde han nogle Satser, som Formand Hohme havde sorsattet, men med Begjæring om, at de ikke stude offentliggjøres. Dr. Schmidt erklærede disse Satser for at indeholde et Kompromis "til at dølge over en stor Aløst imellem Sandheden og Bildsarelsen", og at de "helder tydelig nok til den saataldte missourisse Lære".

Synodens Kirkeraad erklærede i den Anledning, at da der under den 8-aarige Lærestrid havde været saa mange Beviser paa Dr. Schmidts Uredelighed, og da han ved sin egen Rapport om Kollokviet viser sig uforandret, saa "anser vi ham for en væsentlig Hindring ikke alene sor Enighed, men ogsaa sor Forstaaelse imellem Samfundene".

Fællessynoben i Minneapolis i 1902 vedtog berfor "at henstille til den Forenede Kirke at udnævne en Mand i Dr. Schmidts Sted for et fortsat Kollokvium". Da der fra Dr. Schmidts Side forlangtes Beviser for den ansørte Klage over ham, saa fremlagde Synodens Kirkeraad, ester en omhyggelig Gjennemgaaelse sammen med det teologiske Fakultet ved Luther-Seminar, en Fremstilling: "Træk af Kros. Dr. Schmidts Færd." Denne indeholdt en omhyggelig Paapegelse af Ting, hvorpaa Kirkeraadet havde grundet sin Erklæring. Alle Beviser kunde ikke tages med, om ikke Fremstillingen skulde blive for lang.

Den Forenede Kirke valgte en Komite til at underføge de leverede Beviser. Denne Komite kom til det Resultat, at de af Synodens Kirkeraad fremlagde Beviser ikke var gyldige, og udgav et Modskrift under Kavn af "Kirkeraadet har talt ilde".

Resultatet af det hele er, at en saadan Handlemaade, som Synodens Mænd sinder uredelig og ganste usorsvarlig, den sinder ledende Mænd i den Forenede Kirke at være god nok og sorsvarlig.

Wen naar de to Samfunds betroede Wænd har en saa grundsorstjellig Waade at betragte saadanne Spørgsmaal paa, som det om hvad det er at tale sandt og hvad det er at tale usandt, eller hvad der er en redelig Fremstilling og hvad der er en uredelig Fremstilling, saa er det rimeligt, at al videre Forhandling om Guds Ords Lære ikke kan nytte noget.

For nu at give Hr. Ulvestad og mange andre Anledning til at se, hvilke Lærdomme de forstjellige Samsund er uenige om, agter jeg i en Slutningsartikel kortelig at paapege de vigtigste, forat Læserne kan bedømme, om det er ligegyldige Ling, som man ikke bør strides om, og om det er Sager, som i Guds Ord er klart og tydelig lærte eller ikke.

## VI.

Naar jeg nu tilsidst efter denne historiste Fremstilling stal svare paa det soreliggende Spørgsmaal sorsawidt det gjælder Nutiden, saa er Svaret let og indlysende med Hensyn til den Norste Synodes Forhold til Hauges Synode og til den saafaldte "Frikirke".

Med Hauges Synode har den Norste Synode egentlig iffe ligget i offentlig Stristveksel af nogen større Betydning. Hauges Synode er, som ovenfor vist, en Arvtager efter det Parti, som Elling Eielsen dannede i Modsætning til de "norste Prester i de lange Kjoler" og i Modsætning til den Fortsættelse af Norges Kirke, som ordnedes her i Landet ved den Norske Synodes Oprettelse. Hauges Synode har i Tidens Løb rettet paa mangt og meget af de Feil, som fra først af herskede i Eielsens Parti. Den Norske Synodes Menigheder betragtedes dengang af dem som "den store Hod", stra hvilken de, som vilde være Guds Børn, maatte skille sig, om de vilde være sande, ved jeg

ikke, men jeg tror det neppe. Den har, som sør bemerket, spslet mest for sig selv og ikke ladet sig bevæge til at være med i de Foreningsbestræbelser, som i Tidens Løb gav Anledning til de forstjellige Frikonserenser, som nu og da har været afholdte. Weget har den ikke tabt derved. Hvor der bestaar en Hauges Wenighed ved Siden af en Synodemenighed, kan Partistriden mellem begge være sterk nok, og ved Optagelse af sorhenværende Wedlemmer af Synodemenigheden har den ester min Ersaring været mindre nøieregnende end Synoden, som fordrer gyldige Grunde angivet sor et saadant Skridt. Det vilde ikke skade hverken den Norske Synode eller Hauges Synode, om de, uden alle kirkepolitiske Planer, kunde lære bedre at kjende hverandre.

Hvad Frikirken angaar, da gjør det mig ondt at maatte siae, at iea iffe siner noaen Udsiat til en bedre Forstagelse. Frikirken er Arvtager efter "den nye Retning" i Konferensen. Denne havde, som før vaavist, det bestemte Kormaal at bekjæmpe den Norske Synode og at tilintetgjøre den. Siden git den ind i den Forenede Kirke. Da den nue Retnings Mænd ikke fik beholde Magten i denne, saa gik de efter en meget forargelig Ramp ud af den Forenede Kirke og stiftede Frikirken. Intet af de norske lutherske Samfund kan, saavidt jeg forstaar, ville forene sig med Frikirken eller optage den i Samfund med sig. Selv ønster den det vist heller iffe. Dens Hovedlærers Begreber om "Kirken", om Prefteembedet, om Gjenfødelse og deslige (se Kirket. 1875 og Bast. Berahs anførte Strift) minder kun lidet om "Barnelærdommen" — og 'de, som vil gjøre det til Alvor at følge denne, bliver vel heller forhaanet; som Eksempel vil jeg her kun anføre, hvorledes Synoden har været svottet. fordi

<sup>18</sup> Om alle Shnobens Prester har handlet efter de Regler, som har bæret opstillede i benne Hensende, kan jeg ikke sige med Bestemthed.

den efter Luthers Forklaring af den første Bøn i Fadervor har anseet det for nødvendigt først og fremst at stræbe efter, at Guds Ord kan læres purt og rent. Efter det Slags frikirkelige Principer, som tidligere har været forfegtet blandt Frikirkens Ledere, har en Prest at prædike det, som hans Menighed vil høre. Med andre Ord: han mag prædike "eftersom Drene klør". Bil han ikke bet, saa kan han gaa San ffal ikke have nogen Mondighed som Guds Sendebud eller Guds Ords Tiener gjennem Menighedens Wald. (Sml. Vast. 3. A. Berghs ansørte Skrift, Side 63 Forresten: "Naar Menighederne gjør, hvad Aarsfla.) mødet beslutter, saa er det den sande Frihed", siger "Folkebladet" efter Bast. Berahs Beretning i anførte Sfrift, Side 58.

Naar der da til Slutning spørges: Hvorsor er der ikke Enighed imellem Synoden og den Forenede Kirke, da kunde der være dem, som mente, at det var tvilsomt, om jeg, som selv har taget en ikke liden Del i Striden, kunde fremstille dette saa upartisk og paalideligt, som det burde ske. Zeg er dersor glad over, at jeg er saa heldig i dette Tilsælde at kunne lade Wodvarten tale.

Der er nemlig af den Forenede Kirkes Ordførere fremsat nogle bestemte og forstaaelige Grunde, som giver Svar paa Spørgsmaalet. Disse er vistnok 20 Aar gamle, men Sagen staar idag aldeles som den stod dengang.

Der holdtes nemlig i 1885 et møde i Red Wing i Minnesota, ved hvilset de Mænd, som nu er den Forenede Kirkes Ordsørere, sattede følgende Beslutning angaaende den Lære, som Synodens Prester havde fremstillet i sin saafaldte Redegjørelse: "Redegjørelse indeholder salft og sjælesordærvende Lære, s. Eks. i III, Punkt 15 og 21 (Forkastelsessakserne). Den Lære, at et Mennesses Omvendelse og Salighed da, naar det paavirkes af Guds Naade, ikke i nogensomhelst

Forstand ashænger af Mennesket, er falst og sjælefordærvende."

For at gjøre det klart, hvad der altsaa ester dette skiller de to Samsund, skal jeg afskrive de to nævnte Punkter i Redegjørelsen.<sup>14</sup> Det heder da i III, 15 (Synodens Presters Lære):

- a. (Sats.) "Aarfagen til Naadevalget er alene Guds Barmhjertighed og Kristi allerhelligste Fortjeneste, og der er ikke hos os nogen Aarsag dertil, formedelst hvilken Gud har udvalgt os til det evige Liv."
- b. (Modsats eller Forkastelsessats.) "Vi forkaster den spnergistisse Lære, at Gud ved Mennessets Udvælgelse er bleven 'bestemt af' eller har 'taget Henspn til' eller har 'rettet sig ester' Mennesses 'Forhold'. Thi et Mennesses (gode) Forhold betegner noget, som Mennesset 'gjør eller lader', eller en Lovens Gjerning, og naar der tales om Udvælgelse til Salighed eller Opnaaelse af Salighed, da bekjender vi, at 'dertil duer vore bedste Gjerninger slet intet'. Naar derimod Talen er om Fordømmelse, da bekjender vi, at Mennessets (onde) Forhold er Aarsagen dertil."

Da Hensigten med disse Artikler kun er at paapege, hvorsor der ingen kirkelig Enighed er mellem Partierne, anser jeg det ikke for her at være Stedet til at gaa nærmere ind paa selve Læren. Den er desuden kort og klart

<sup>14</sup> Der staar rigtignof et "f. Ets." i hin Erklæring fra Red Wing, en Anthoning til, at der kunde være flere Kunkter. Men dels kan man paa Forhaand være vis paa, at vedkomsmende har anført, hvad der var dem det vigtigste, dels er det vist, at var der Enighed i disse Kunkter, saa fulgte Enighed i Resten af sig selv. Den Dom, som fældtes af dem, som var samlet i Red Wing, var, at de, som havde understrevet Redegiørelsen, burde afsættes fra sine Embeder.

fremsat i Satsen og Modsatsen. Bun vil jeg gjøre Læseren opmerksom paa, at ogsaa den Forenede Kirke antager Satsen (a.). De kunde ikke godt undlade dette, thi det er den lutherske Kirkes offentlige Beksendelse i Konkordiesormelen, Kork Begreb, XI, 20, Side 334 i Lisbon-Udgaven.

Horledes nogen kan antage denne Sats i Oprigtighed uden ogsaa at antage Modsatsen, har Synodens Lærere ikke kunnet forstaa. Specielt vil jeg henvise til Professorerne Studs og Nvisakers Erklæring derom i Kirketidende for 1885, hvor ogsaa de erklærer, at "Wodsatsen kan man kun da forkaste, naar man forkaster selve Satsen og alksaa benegter, at Aarsagen til Naadevalget er alene Guds Barmhjertighed og Kristi allerhelligste Fortjeneste." (Se ans. Sted, Side 741.)

Til Forstagelse af Stillingen bør bemerkes, at de samme Bersoner, som har erklæret Spnodens ovenstagende Forkastelsessats for "falft og sjælefordærvende Lære", for hvilken Synodens Prester burde affættes, de har selv antaget og uden Indvending tilstemt og i fin "Bekjendelse" undersfrevet følgende Lære af den berømte lutherste Teolog, 3. Gerhard (se "Bekjendelse A, c.): "Med lydelig Røst bekjender vi, at vi lærer, at Gud iffe har fundet noget godt i det Mennesse, som skulde udvælges til det evige Liv, at han ikke har taget Senson hverken til gode Gjerninger, ei heller til den frie Viljes Brug, ja hvad mere er, ikke engang til Troen felb saaledes, at han enten bevæget ved disse eller formedelst dem har udvalat noale. Men vi siger, at det er ene og alene Kristi Fortieneste, hvis Værdighed Gud har taget Henspn til, og at han af idel Naade har fattet Udvælgelsens Beflutning."

<sup>15</sup> Dersom nogen ønster at se en nærmere Behandling af disse Spørgsmaal, vil jeg henvise til mit lille Strift: "Mødet i Red Wing, Minn.", 2det Oplag, 1887.

Hod virkelig Læreforstjel der skulde være imellem denne Gerhards Sats, som den Forenede Kirkes Ordsørere har anerkjendt, og Redegjørelsens III, 15, som de har erklæret sor salsk og sjælesordærvende, har den Korske Synodes Mænd ikke kunnet indse. Min vel overveiede Overbevisning er, at der ikke er nogen Forskjel.

Det andet Punkt i Redegjørelsen, som den Forenede Rirkes Ordsørere har forkastet, er III, 21 (Forkastelsessatsen). Dette Punkt Inder saa:

- a. (Sats.) "Det hører efter Striften til Naadens Ræfen at være fri; thi dersom Naaden ifte er fri, d. e. usorstyldt af enhver, hvilkensomhelst Fortjeneste hos den, der benaades, 'da bliver Naaden ikke længere Naade' (Rom. 11, 6), og Wennesket kan da ikke forlade sig paa Guds Naade alene."
- b. (Modsats eller Forkastelsessats.) "Vi forkaster den spnergistisse Lære, at Udvælgelsen i Kristus ikke er skeet efter et frit Naadens Forsæt hos Gud, og at 'Saligheden i en vis Forstand ikke ashænger af Gud alene'."

Denne sibste Forkastelsessats har altsaa den Forenede Kirke gjennem sine Ordsørere erklæret sor salft og sjælesordærvende Lære. Synodens Prester, som har antaget den, erklærer, at den er en ligesrem Katekismussandhed 16 og at den har baade Guds Ord, 17 den lutherske Bekjendelse 18 og vore Læresærde sor sig. 19

<sup>16</sup> J vor Katekismus forklares det første Bud saa, at vi stal over alle Ting frhyte og elske Gud og forlade os paa ham alene.

<sup>17</sup> F. Els. i Efes. 2, 8. 9: "Thi af Naade er I frelste ved Troen, og det ikke af eder, Guds er Gaven, ikke af Gjerninger, forat ikke nogen skal rose sig." Fil. 1, 6: "Han, som har begyndt en god Gjerning i eder, vil sulbsøre den indtil Jesu Kristi Dag."

<sup>18</sup> g. Els. i Konkordieformelen, Grundig Forkl. XI. 34, hvor ben lutherste Bekjenbelse figer, at "Gub i sin Raabslut-

Den Norste Synode bekjender, at vi skal forlade os paa Gud alene, sordi vor Salighed skaar i Guds Haand og ashænger af ham alene. Synoden lærer, at dersom vor Salighed "i en vis Forstand ikke ashænger af Gud alene", saa kan vi i en vis Forstand heller ikke "forlade os paa Gud alene". Dersom vor Salighed for en Del ashænger af os selv, saa maa vi ogsaa for en tilsvarende Del sorlade os paa os selv (vaa vort Forhold).

Jeg stal hidsætte en Formulering af Stridens Gjenstand (mellem Synoden og den Forenede Kirke) efter mit nævnte lille Strift om "Wødet i Red Wing":

Striden gjælder iffe om, hvorledes et Mennester bør sorholde sig. Derom lærer begge Parter det samme. Striden gjælder heller iffe om, at der er en Saliggjørelsens Orden og Maade, til hvilken Gud har bundet Saligheden. Derom lærer begge Parter det samme. Striden gjælder heller iffe om, at det er nødvendigt til Salighed, at et Menneske indkommer i Saliggjørelsens Orden og bliver ved i den indtil Enden. Derom lærer ogsaa begge Parter det samme. Striden gjælder heller iffe om, hvorvidt Mennesket af egne Kræfter kan virke og udrette alt, hvad der hører til Omvendelsen. Begge Parter lærer, at Mennesket iffe

ning, før Berden blev til, har besluttet og bestisset, at han selv med sin Helligaands Kraft gjennem Ordet vil slade og virke i os alt, hvad der hører til vor Omvendelse" (Lisb. Uda., Side 423).

<sup>19</sup> F. Ets. J. Gerhard, der siger: "Derfor henfører Striften Mennestets Udwælgelse helt og holdent til Gud; thi af intet andet Princip ashænger dette, den guddommelige Naades største Verk, end af Gud og hans evige Beslutning, som er grundet i Kristus og bestemt ved en vis Ordning af Midlerne; — men den samme Strift sætter Aarsagen til Fordømmelse hos Mennestene selv." (J. Gerhard, L. VII, c. X, 188.)

kan dette. Striden gjælder heller ikke om, at Gud i Ordet giver og fremrækker den Kraft, som er nødvendig til Omvendelse, og at denne Kraft altid følger Ordet. Derom lærer ogsaa begge Parter det samme. Striden gjælder heller ikke om, at Mennesket kan modstaa Guds Naade og saaledes forhindre sin Salighed. Derom lærer ogsaa begge Parter det samme.

Dersom nogen vil sige, at Striden gjælder nogen af de her nævnte Ting, saa siger han ikke sandt, og dersom han har sagt det, saa har han sagt Usandhed, hvad enten han selv har vidst det eller ikke. Han har ialfald kunnet vide det. Seg har sagt dette saa udsørligt sor, om muligt, at sorhindre, at man skal benytte den Fremgangsmaade, udsørlig at bevise, hvad vi aldrig har negtet, eller udsørlig at benegte, hvad vi aldrig har paastaaet, sor saaledes at saa Folk til at tro, at vi negtede hint og paastod dette. Synoden har kun altsor meget været Gjenstand sor den Slags uredelige Volemik.

Det, som har været og endnu er Striden Gjenstand, kan sormuleres saaledes: "Har Menneskets Forhold været medvirkende og medbestemmende sor Gud ved Udvælgelsen og Omvendelsen?" (At Menneskets Forhold kan være hindrende, er alle enige om.)

Synodens Lærere siger nei til dette Spørgsmaal, thi den luthrste Bekjendelse siger: "Gud har i sin Raadslutning, sør Verden blev til, besluttet og beskiktet, at han selv med sin Helligaands Kraft gjennem Ordet vil skabe og virke

<sup>20</sup> Jeg ubelader de Ord, som Modparten gjerne vil have med, nemlig: "naar det er under Guds Aands Paavirsen", dels fordi de er selvsagte og derfor overflødige, men især fordi de kan dære et "trid", hvorved Tanken hos den mindre kynsdige ledes bort fra det, som man vil have frem, om Mensnesses Medvirksomhed.

i os alt, hvad der hører til vor Omvendelse" (Konkordies. Grundig Forkl. XI, 34).

I bette ene Punkt hænger alle de andre enkelte Stykker, hvorom der til forskjellige Lider og paa forskjellig Maade har været stridt imellem Mænd af den Forenede Kirke og den Norske Synode.

Dersom nemlig Evangeliet ikke er frit og af Naade alene. - bersom der stilles Betingelser, som Mennestet selv fal opfnide, - dersom saaledes Saliaheden mere eller mindre ftal afgjøres af Mennestets Forhold, da maa Mennestet mere eller mindre forlade sia vaa sia selv, men da er alt vaklende. og da er det forbi med lutherst Lære. Det er nemlig da forbi med Hovedlæren i den lutherste Kirke, at et Menneste retsærdiggjøres af Naade, ved Troen alene, uden Lovens Gjerninger. Da er det forbi ogsaa med de Kriftnes Trosvished om Salighed, som det Nye Testamente lærer os og fom vi bekjender i faa mange af vore Kirkefalmer. gjøres vi atter til Trælle under Berdens Barnelærdom, som St. Vaulus advarer Galaterne imod. Intet Under derfor, at den lutherste Bekiendelse siger: "Dette forstaar fromme Hierter og friftelige Sambittigheder saare vel og vilde iffe for tujende Berdener, at vor Frelse stulde ashænge af os" - "auf uns stünde" (Apologien, tyste Tekst, Side 102).

Striden har gjældt de Ting, som vi i den tredje Artikel bekjender som den Helligaands Gjerning. Her vil Synodens Lærere ikke blande Menneskenes Gjerning (Forhold) ind, men tror, at alt fra først til sidst er Gud den Helligaands Gjerning, ligesom Gud Faders Gjerning er alt i den første Artikel og Gud Søns er alt, som hører til anden Artikel.

Men—vil der vistnok figes af mange—er der virkelig saa stor Forskjel i Troen hos Folk i den Forenede Kirke og i Synoden? Dertil maa jeg for mit Bedkommende svare nei, jeg tror det iffe. Bistnof par Aandsretningen bleven ikke lidet forskiellig mellem de mere pietistisksarbede Bartier og Spnoden, men de havde dog væsentlig de samme Lærebøger og de samme Salmer, og Habet mod Synoden, som Formand Hohme talte om, var mere Partihad end grundet i Læreforstjel. Ogsaa ved det nye Partis Stiftelse var det for en stor Del fanatiste Partiledere, som var virksomme. Seg har personlig Erfaring for, hvorledes det lykkedes nogle faa Ledere at faa Splittelser eller Udmeldelser istand, hvor det under rolige Overveielser aldrig vilde være ikeet. er i Spnoden vel vidende om, at vi har en stor Del varme Benner i flere af de store Menigheder, som paa en Maade, jeg her ikke vil omtale, blev udmeldt af Synoden. iffe stræbt efter at saa saadanne Menigheder splittede, saa faart det end har været at vide, at de mod fine Onsfer var i et mod os fiendligt Varti. Desuden kunde de ogsag der virke som et Salt. Thi det er efter mange Vidnesburd min Overbevisning, at en meget stor Del ogsaa af dem, som villia forlod os, dog ikke fulate sine Ledere ind i disses Bildfarelser, som de ikke gjennemskuede, og vist neppe forstaar den Dag idag.21 At ialfald en meget stor Del af den Forenede Kirkes Medlemmer og maafte en Del af dens Prester tror som Synoden i de ovenomtalte Katekismusspørgsmaal, det har jeg ingen Tvil om.

Men bitter Sorg har al denne Strid og disse Splittelser beredt os. Familier adstilte. Benner blevne fremmede for hverandre. De som havde lagt Grundvold for Menigheden og bygget dens Kirke, bortviste fra den. Trosaste Lærere sorladte. Fanatiske Modstandere blinde sor det Guds Ord, at Partier er en af Kjødets Frugter. Opbe Saar slaaet

<sup>21</sup> De burde dog vide, at de har Ansbar for, hvorledes de Mænd, der er Lærere i deres Samfund, har bragt Striben ind i Kirken og holdt den vedlige.

Kristi Legeme, og stor Forvirring anrettet blandt dem, som før havde glædet sig i Guds Hus med hverandre.

Det er ikke den Norske Synode, som har begyndt denne syndige og usorsvarlige Strid. Den, som begyndte den, vilde straffe Missourierne. Det lykkedes ikke. De er ligesaa enige nu, som sør. Saa var der Hadd om den tyske Wissconsinsynode. De gjorde ogsaa kort Proces og holdt med Missouri. Saa var det den tyske Minnesotasynode. Det hed, at den var saagodtsom enstemming mod Missouri. Den var noget nær enstemmig med Missouri. Saagodtsom alle altsaa af de vestlige tyske Lutheranere (Ohio og Jowa undtagne) holdt med Missouri. Saa gjaldt det da de norske. De skulde gaa imod Missouri, om saa alt skulde gaa tilarunde.

Jeg har i det foregaaende paavift, at Kirkestriden fra først af var Opposition mod de norske Prester, som var komne over fra Norge for at fortsætte den norske Kirkes Gjerning blandt de udslyttede Nordmænd. Zeg har paavist, hvorledes denne Opposition forplantede sig gjennem nye Partier lige til det sidste: Den Forenede Kirke og Frikirken. Et ufrivilligt Vidnesbyrd har der fra først af været givet Synoden sor, at den har været og er den legitime Fortsættelse af Moderkirken under frikirkelige Forhold.

Mens Partierne blandt vort Folk har gjort os i Synoden store Sorger ved sine Domme, saa har de ogsaa tjent os som en Spore til Selvprøvelse. Bar vi selv, som vi burde være? Manglede der os ikke meget paa den rette Nidkjærhed for at fremme sand Gudsfrygt, levende Tro, Rjærlighed til Guds Ord og Iver i Helliggjørelse? Zeg haaber, at der stadig har været Bidnesbyrd inden Synoden sor, at dens Presteskad ikke har været blindt sor sine egne og sine Menigheders Wangler.

Men denne Frugt af Partierne retfærdiggjør ikke diske. Baade de, som har bragt Splid istand, og de, som har lidt under den, er pligtige til at stræbe at læge Saarene. Men hvorledes? Den af Hr. Ulvestad foreslaaede Fremgangsmaade er til ingen Nytte. Komiteer af den Slags har været prøvet og vist sig frugtesløse. Zeg har intet Forslag at gjøre. Dersom jeg kjender Synoden, saa ved jeg, at den i denne Sag er bunden i Guds Ords enfoldige Sandhed, og jeg ved ingen Lærer i den, som vilde vige et Haarsbred fra den erkjendte gamle Sandhed.

## Bore kirkelige Modstanderes Baaben.

En Exempelfamling, ubbragen af Brof. Beenaa8's Bog "Bisconfinismen".

"Der gives ikte i hele Kerden en saa inderlig Overensstemmelse som den mellem det Sande og det Gode."—Baco.

I min Ungdom hørte jeg i en Ræfte af Aar ofte en Bræft, der ansaces for en af de dygtigste Lærere i Kristen-Iblandt hans Egenheder var en idelig Tale om hom. "Erlighed": ærlige Kriftne, ærlig Tro, ærlig Gudsfrygt, ærlig Kiærlighed osb. Dette "ærlig" havde han altid med. Sea undredes derover oa fandt, at der blev for meaet af det; thi jeg indbildte mig, at han oftest brugte Ordet blot fom et stadseligt Tillægsord. Seg er nu forlængst kommen baa andre Tanker. Seg har forstaaet, hvad han mente, og har indieet, at han talte faaledes, fordi han havde kriftelig Erfaring. Sea har ogsag selv forlængst i min egen Virksomhed som Præst, under Omgang med Benner og Fiender, under Siælesørgervirksomhed og under Deltagelse i kirkelig Strid indseet, at "VErlighed" er den allerførste Fordring til en Kristen. Er der itte Ærlighed, saa hjælper alt Andet iffe. Er der Ærlighed, saa er der Grund til Saab.

Er der iffe Erlighed, er der iffe oprigtig, afgjort Sandhedskjærlighed, saa lad der for Resten være saa stor en Hele Forsamlingen græder, og strive, saa alle forundre sig og prise det, og tale om kristeligt Liv og alle kristelige Dyder og om Sandheds Wagt og Lysets Seier og om Kjærlighed og om Himmel og Helvede — saa en Sten maatte røres, og saa Taleren selv er inderlig rørt og bevæget — er der ved Siden af al denne Herlighed ikke Ærlighed, er der ikke en oprigtig Frygt sor og en alvorlig Afsty for Usandhed og Uredelighed — saa er det Altsammen værre end Intet; thi det er ikke "for Gud". Al menneskelig Ros, alle kristelige Forsikringer, alle selvgivne Attester ere Intet, naar man — sarer med Usandhed.

Disse Tanker har paatrængt sig mig under en opmærksom Gjennemgaaelse af Prof. Weenaas's Bog "Wisconsinismen", der angives at skulle indeholde Beviserne for de i den "aabne Erklæring" fremsatte Beskyldninger.

Hrof. Beenaas fremstiller etsteds i denne Bog, som Exempel paa Intolerance og Extlusivisme, en Præsteattest, udstedt af Pastor I. Frich, i hvilken en Person, der var udtraadt af F.'s Menighed, soruden at erklæres skyldig i salske Lærdomme og Fornegtelse af vor Kirkes Bekjendelsesskrifter, ligesrem anklages for at være en Løgner, hvorsor Past. Frich opfordrer "enhver samvittighedsfuld lutherst Lærer og Menighed, hos hvem han søger Optagelse, og som ei vil gjøre sig delagtig i hans salske Lærdomme og Synder, alvorlig at tage ham i Tugt". Iste at ville taale en Løgner stal altsaa være Intolerance og Exklusivisme.

Feg slutter af bette Exempel, sammenholdt med tidligere Ersaringer, at Prof. W.'s Samvittighed i dette Styffe itse har saaet den sornødne Tugt; og dersom jeg endnu var i Tvivl, saa maatte hans nævnte Bog—"Kjendsgjerningernes talende Sprog"—som Hr. W. udtryffer det, overbevise mig.

Hensigten med disse Linier er imidlertid ikke at fortælle

Læseren, at jeg er overbevist om, at Prof. W. er en uredelig Modstander, men at overbevise Hr. Pros. W. selv, dersom han vil lade sig overbevise, og de Læsere, som ellers ere modtagelige sor Overbevisning, om at Pros. W. i sin Bog "farer med Usandhed". Jeg stal itte opholde mig ved almindelige Fordreielser, men kun medtage nogle af de groveste. At Pros. W., sangen i Rjærlighed til det Samfund, han selv har stistet, og overbevist om sin egen Læres Rigtighed, kunde opfatte os seilagtigt, at han kunde være partist, at han maaste mod sin Billie kunde give en fordreiet Fremstilling af vor Lære og vort hele Stel, det kunde vi sorstaa, og det kunde vi vel ogsaa tilgive; hans hele Bog indeholder intet andet — men dette er der her itse Lale om, her er Sagen en anden: den nemlig, at Fr. Pros. W. farer med Usandhed.

Det maa her vel mærkes, at det altsammen giælder Ting, hvis sande Sammenhæng han har havt den bedste Anledning til at erfare; thi jeg kan af hans Citater se, at han har havt de fornødne Dokumenter i sine Hænder og for sine, da han skrev. For en Del bestaa ogsaa Usandhederne deri, at Ting ere opdigtede, som set ikke har existeret.

- Det er ikke første Gang, det er sjerde Gang, at jeg har sundet mig opsordret til offentligt at paapege denne Hang til Usandsærdighed dels hos Prof. Weenaas selv, dels hos enkelte af hans Medarbeidere. Ogsaa Andre have gjort det. Specielt vil jeg henvise til en meget oplysende Artikel af Pastor Rasmussen allerede fra 1870, der staar i Prof. Johnsons Kirketidende for nævnte Aar Pag. 385–400.

Naar jeg her lader aftrykke nedenstaaende Udvalg, saa maa det, som allerede ovensor antydet, vel sorstaaes, at jeg derved ikke har endog kun tænkt paa at udtømme det sørgelige Forraad. Dels kan jeg ikke paatage mig at paavise alle Hr. W.'s Fordreielser, da det vilde blive et vidtløstigere Arbeide, end jeg har Lid til, dels vilde jeg for en stor Del maatte gjentage, hvad Andre have strevet.

Hoad Bogens Animus angaar, det Sind, som den lægger for Dagen, stal jeg for Resten ikke sige et Ord. Den kriskelige Læser kan selv dømme.

1. "Grundtvigianismen var paa den Tid (1851) eneraadende i det Kirkesamfund, som senere omdøbtes til Spnoden sor den norst-lutherste Kirke i Amerika." Pag. 8.

Prof. Weenaas bygger denne Paaftand paa "tre hiftoriffe Kiendsgierninger":

- "1) Pastor J. W. C. Dietrichsons eget Bidnesbyrd i Sagen.
- "2) Den første Synodalordning inden den senere saakaldte norske Synode.
- "3) Pastor P. A. Rasmussens langvarige og i flere Hensender mærkelige Strid med de første Præster inden den norske Synode." Pag. 7.

Der er maaste i den hele Bog ingen Usandhed, der saa ofte har været bevist at være en Usandhed, som denne. Dog voder Prof. B. at fremsætte den som en historist Kjendsgierning. Hans første Bevis er, at "den første norste Amerikapræst" Past. J. B. C. Dietrichson efter sit eget Bidnesbyrd, allerede medens han virkede i Amerika, dar en Grundtvigianer. Dette har Ingen negtet, men dels bled ikke Koshkonong Menighed grundtvigianst ded hans sem Aars Tjeneste i den, ligesaalidt og vist endnu mindre end Nærstrand og Sstre Moland senere ere bledne det, dels sorlod Pastor D. Amerika, sørend der endnu var dannet noget Kirkesamfund.

Hans andet Beviß er, at der i den første Kirkeordning

(af 1851) er en Paragraf, der er grundtvigianst, idet den stiller Guds Ord i Daabspagten ved Siden af Guds Ord i Bibelen.

Netop denne Bargarafs Sistorie viser, at Brof. W. farer med Usandhed. Den stod i et Udkast til en Kirkeordning, efterladt af Past. Dietrichson, da han i 1850 vendte tilbage til Rorge. Dens grundtvigianske Karakter blev overseet, ja iffe engang Spnodens Modstandere bemærkede den (se Bast. Rasmussens Vidnesbyrd i Brof. Johnsons R. T. 1870 Bag. 289), og den blev enstemmig antaget i 1851. Men allerede Aaret efter, da tre nye Bræster vare komne fra Norge, blev det vaaveget, at Varagrafen var urigtig og indeholdt den saataldte "kirkelige Anskuelse". Da nu denne Paragraf efter Bestemmelsen stulde være "uforanderlig", saa opløste man det i 1851 konstituerte Samfund og ordnede sig som et nyt Samfund, der antog en rigtig Bestemmelse i Stedet for hin forkastelige. Dette stede efter den officielle Bereining uden videre Debat mod 1 Stemme, og i et Samfund, der handlede saaledes, kan Brof. W. sige, at Grundtvigianismen var eneraadende, og det "med den mest katholiserende Retning"! End ydermere vil det og være oplysende, at der endog i Kirkeordningen af 1851 foruden hin grundtvigianske Paraaraf oasaa var en antigrundtvigiansk angaaende Omvendelse efter Døden.

Sit tredie Bevis henter Prof. W. fra Synodens Strid med Pastor Rasmussen. Dette er en Frækhed, efterat netop Past. Rasmussen selv grundigt og vidtløftigt har vist Prof. W., at han i disse Sager farer med Usandhed. Se Prof. Johnsons R. T. 1870, 335 flg.

2. "Den norste Synobe holdt sin 25-Aars Fest Høsten 1869." Pag. 8.

"Den det foregaaende Aar (1869) paa Koshkonong af Spnoden foranstaltede 25-Aars Mindefest, der ogsaa be-

vidner, at den norste Synode egentlig daterer sin Tilblivesse som et Samsund bestaaende af norst-lutherste Menigheber fra den Tid (Aaret 1844), da Hr. Dietrichson sørste Gang som berover fra Rorge." Bag. 7.

Dette er ikke fandt. Den norske Synode har ikke foranitaltet eller holdt nogen 25-Nars Jest og daterer ikke sin Lilblivelse som et Samfund fra 1844, men fra 1853. Wødet i 1852 var kun forberedende. Baa saadanne "Ajendsgjerninger" bygger Prof. Beenaas sine Slutninger.

3. "Hr. Paitor Nasmusiens nuværende Standpunkt kommer ikke i Betragtning, saameget mere som Ofsentligheden kun har havt liden eller ingen Anledning til at gjøre sig bekjendt med samme, da Hr. Nasmussen siden sin Indtrædelse i Synoden er bleven i det Hele en taus Tilstuer til den Strid, som fra den Tid er bleven sørt i den norskamerikanske luth. Pirke." Pag. 11.

Sandheden er, at Offentligheden har havt god Anledning til at gjøre fig bekjendt med Paftor R.'s nuværende Standpunkt, da han i mange Aar har taget aktiv Del i Striden og gjort nøie Rede for fit Standpunkt i de forskjellige omstridte Punkter. Specielt har Prof. Beenaas havt den allerbedste Anledning dertil, da Pastor R. slere Gange havde skrevet tildels lange og udtømmende Artikler mod ham. hvilke har været trykte baade i Norge og her.

Se Wotd. 1867. Pag. 122. 209. Prof. Johnsons A. T. 1870. 385 flg. (aftrytt i Wotd.), ibid. 1873. 241–328 og flere Artitler i vor A. T. i 1873 og 74.

At Past. R.'s Oplysninger om disse Ting ere Prof. 28. ubeleilige, er let at forstaa.

4. "Den oprindelige Sats, at gudelige Forsamlinger, som 'sorud ere berammede, og hvor Alle kunne være tilstede, er Synd'." Pag. 25.

En saadan Sats existerer ikke. Ingen af os har fremsat nogen saalhdende eller ligegjældende Sats.

5. "Paastanden er ingen anden end den, at udenfor Synodalkonserencen med Prof. Walther i Spidsen gives der ingen luthersk Kirke!" Pag. 29.

Paastanden er opfunden af Prof. Weenaas. I det Citat af "Monatshefte", hvortil han støtter sig, har han desuden oversat salst, og det paa et vigtigt Sted. Der staar, at Spnodalkonserencen kjender intet større Kirkssamfund "mit ganz reiner Lehre"; Prof. W. oversætter: "med den rene Lære".

6. "At Missourispnoden med vanlig Klogskab har sorstaaet dette, viser dens Praxis under dens Arbeide sor at optage de lutherste Elementer i dette Land i sig, idet en væsentlig Betingelse for gjensidig Anerkjendelse og Forening altid har været Fællesskab i Præsteuddannelsen, saaledes at St. Louis Colleget blev Anstalten sor denne. "Pag. 39. 40.

En saadan Betingelse har aldrig existeret. Den største af de Spnoder, der i Spnodalkonserencen ere sorenede med Missourispnoden, har sin egen theol. Læreanstalt i Columbus, Ohio. De Spnoder, som benytte Seminariet i St. Louis, gjøre det efter Ansøgning og Overenskomst med Missourispnoden.

- Inledning af en paatænkt anden Ordning i vor Synode skrev Prof. Walther til Forf. af disse Linier: "Jeg vilde være en Daare, dersom jeg fortænkte Eder i at oprette en Anstalt i Eders eget Sprog og Nationalitet."
- 7. "Bed Sammenligning mellem de tvende Reserater" (Prof. Larsens og Wissourispnodens) "ser man, at det hele 'Forsatterstad' fra Professorens Side reducerer sig til en simpel Oversættelse." Pag. 50.

Hod vil Læseren tænke, naar han ersarer, at Prof. Larsen indleder angjældende Reserat, som Hr. Weenaas har "sammenlignet", med sølgende Ord: "Idet der er overdraget mig at levere et Reserat om Absolutionen, har jeg ikke været i Stand til at gjøre bedre end at fremlægge Wissourishnodens Reserat om denne Sag, hvilket lyder saa:" (Synodalsorh. 1861. Pag. 12.)

8. "Bed den 'rene Lære' forstaaes der" (i Formandens Synodaltaler) "tydelig not itte netop den saliggjørende Sandhed som saadan, men en vis Form for denne, visse Styffer af den kristelige Lære, som man har revet ud af sin levende Forbindelse med det Hele og søgt at fremstille og gjøre gjældende paa en eiendommelig Waade, i eiendommelige Udtryk og Bendinger osv." Pag. 68.

I den Synodaltale, hvori hine "visse Styffer" fornemmelig omhandles (Forhandl. 1869), læse vi Pag. 11: "Det fan være tjenligt nærmere at omtale hine enkelte Lærestridigheder, og navnlig at paapege, hvorledes det netop for at hævde hine to lutherste Hoved-Grundsætninger" (der ovenfor er omtalt: Guds Ord i Skriften som eneste Regel og Retsærdiggjørelse af Troen) "har været nødvendigt for os at søre Kampen selv om saadanne Lærepunkter, der i sig selv ikke ere af nogen synderlig Bigtighed for os."

Denne "levende Forbindelse med det Hele" udvikles og paavises derester for de enkelke Stykkers Bedkommende.

9. "Formanden . . . mønstrer alle Synodens Fiender, Ellingianere, Augustana og Clausen og hans Benner, som da fremstilles i det mørkeste Lys, som Kirkens farligste Fiender, fordi de vove at tro og frit bekjende, at Slaveri er Synd i sig selv, at Mennesset retsærdiggjøres ved Troen alene, at Søndagen er de Kristnes Hviledag, og at Budet om en ugentlig Hviledag ogsa gjælder i den nye Pagt. Fordi disse Ellingianere, Augustanere, Clausenianere osv.

vove at tro og bekjende dette imod Synodens høie Autoritet, gjælder det at bekjæmpe dem som Saadanne, der ville 'nedbryde Zions Mure' og 'opløse' Kirken." Pag. 70. 71.

Disse Usandheder (at Synoden og Formanden forkaster Læren om Retfærdiggiørelsen af Troen alene og af Søndagen som de Kristnes Spiledag) røbe sig selb for alle nogenlunde kundige Læsere. De kunde derfor ikke være farlige, bersom det ikke var saa (som Prof. W. godt ved, at det er), at der er Hundreder af vore Landsmænd, som ere saa vetffræmte eller sag sangtiserede, at de virkelig tro Brof. B. paa Ordet, naar han figer, at vi forkaste Læren om Retfærdiggiørelsen af Troen og forkaste Søndagen som de Kristnes Hviledag. Det vil her være vassende at minde om. at Prof. 28. i Indledningen til fin Bog figer: "Jeg vil stille mig som Obgabe, . . . at fremstille ene og alene historiske Kiendsgjerninger, altsaa ikke at lægge Roget til af mit Eget". Og i Slutningen siger han (Pag. 134), at han ved at "udstede Aaben Erklæring" og ved at "samle disse Kjendsgjerninger" "ingen anden personlig Interesse" har havt end den at bidrage til, at Striden "itte stulde udarte til smaalig Spidsfindighed eller personlig Sadsthed, men Isftes til mere og mere at vorde en stor og følgerig Kamp om Principer" ofb.

10. Inledning af vore Forhandlinger om "Striftprincipet" eller "om de rette Regler for Striftens Udlæggelse" siger Prof. W.:

"Det hele 'Reglement' for 'Sfriftudlæggelsen' giver i det Hele Indtrykket af at ville være en Samling af Regler, hvis Anvendelse altid skal sikre en ret Skriftsfortolkning, en 'ren Lære', ligegyldigt af hvem de anvendes. Der handles intet om den menneskelige Forudsætning for den sande og rette Brug, som alene er den levende Tro eller den af Guds Aand oplyste Erkjendelse; thi 'det naturlige Menneske fatter

iffe de Ting, som høre Guds Aand til; de ere ham en Daarlighed'." Pag. 77.

I Synodalforhandl. for 1869, fom Prof. W. havde for fig, da han strev dette, staar der blandt meget Andet Følgende:

"Saaledes var der ogsaa i vor Børnelærdom lært om Nødvendigheden af Striftsortolkning og af Regler sor samme. Thi naar der staar, at den hellige Strift er klar not, saa er der tilsøiet: 'for den, som ret omgaæs dermed', og hvori denne rette Omgang bestaar, er endvidere sorklaret i de Ord, at vi skulle sørst sukke til Gud om hans Aands Oplysning, dernæst læse med Andagt og med et villigt Forsæt at leve ester Ordet. Her ere tre Regler givne sor den rette Omgang med Guds Ord, og den, som ikke sølse, maa ikse vente at komme til en klar Erkjendelse af Guds Ords Sandheder" (Synodalsorh. 1869. S. 27).

"Bi ffulle bruge vor naturlige Fornuft paa en aandelig Maade, d. e. saaledes, at vi lade os styre af den Hellig Aand; thi de guddommelige Sandheder gaa over den mennestelige Forstand og ere for den af Synden fordærvede Forstand en Daarlighed og Forargelse, som Paulus siger 1 Kor. 1, 21: Det behagede Gud sormedelst denne Prædisens Daarlighed at gjøre dem salige, som tro" (ibid. S. 52).

"Mennestets Fornuft eller naturlige Forstand, hvorvel ben endnu har en liden dunkel Gnist af den Erkjendelse, at der er en Gud til, ligesom ogsaa af Lovens Lære (Rom. 1, 19 slg.), er dog saa uvidende, blind og sorvendt, at endog de allersornustigste og lærdeste Folk paa Forden, som læse eller høre Evangeliet om Guds Søn og Forjættelsen om den evige Salighed, dog ikke af egne Kræster kunne fornemme, satte, forstaa eller tro og holde det sor Sandhed; tvertimod, jo større Flid de anvende, og jo mere de ville med sin Fornust begribe disse aandelige Ting, desmindre

forstaa og tro de, og de holde alt Saadant for idel Daarstab eller Fabler, førend de blive oplhste og lærte af den Hellig Aand" (ibid. S. 55. Cit. est. Konkordiesorm.).

Dog, det vilde blive for vidtløftigt at afstrive alle de Styffer i hine Forhandlinger, som vise, at Prof. W. her "farer med Usandhed".

11. Prof. Beenaas anfører fremdeles af hine Synodal-forhandlinger § 13 og figer:

"Reglementets § 13 Inder saaledes:

'Som en Udlæggelse af Strift med Strift maa vi anertjende en saadan, hvorved der ansøres Bibelsteder, af hvilke det, som stal bevises, kan og maa sluttes.' "

Vore Forhandlinger over benne Paragraf affærdiger Prof. W. derefter paa følgende Maade:

"Hertil bemærkes: 'Gud har givet os visse naturlige Love for Tænkningen, og disse vil han, at vi skulle bruge ogsaa ved Forstaaelsen af hans Ord. Naar vi sølge disse Love, kunne vi ikke tage seil. De 'vigtigste kristelige Læresækninger' ere efter Synodens Mening saadanne 'Slutninger' efter de 'naturlige Love for Tænkningen'. " Mere siger han ikke. Pag. 77.

Paa denne Waade vil Prof. W. bevise Bestyldningen for "forstandsmæssig Rettroenhed". og imidlertid havde han vore Synodalforhandlinger for sig!

I disse staar nu for det Første (S. 59) i Anledning af § 13:

"Denne Sats er meget vigtig, da der er saare mange af de vigtigste Læresætninger, som ikke staa i Skriften netop med de Ord, hvormed vi sædvanligt ansøre dem. Men Gud har givet os visse naturlige Love for Lænkningen, og disse vil han, at vi skulle bruge ogsaa ved Forstaaelsen af hans Ord. Naar vi sølge disse Love, kunne vi ikke tage seil. Naar jeg f. Ex. ved, at en Bæg er hvid, og at Svidt ikke

er fort, saa kan jeg af disse to Sandheder med ubedragelig Vished slutte, at samme Bæg ikke er sort."

Derefter udvikles, hvor vigtigt det er til Striftens rette Forstaaelse, at Fornuften bruges til at gjøre "rigtige Slutninger". "Uden dette vilde al Prædiken og Formaning være umulig, og vi maatte da indskrænke os til blot at ansøre Skriftens egne Ord uden den mindske Forandring." Dernæst ansøres Exempler paa vigtige Lærdomme, der ikke udtrykkelig staa i Skriften, og som vi kun have ved "rigtige Slutninger", s. Ex. om Treenigheden, Barnedaaben osv.

Men især er her at mærke, at Prof. W. i disse vore Forhandlinger under de foregaaende Paragrafer har seet, hvorledes vi betragte Fornusten.

§ 10 Inder saaledes: "Derfor kan heller ikke Fornuften gjælde som Regel."

Forhandlingerne derom, der fylde 7 Sider i Beretningen, heder det blandt Andet:

"Bore Modstandere spotte of ofte, fordi vi ikke ville aga efter Fornuften, og fige, at vi derved handle, som om Menneffene vare ufornuftige Dyr. Men deri have de Uret; vi ville ikke forkaste Fornuftens Brug ogsaa ved Skriftens Udlæggelse; men vi ville kun holde den indenfor de rette Grændser. Fornuften er en god Guds Gabe . . . Derimod maa Fornuften ikke indlade sig vaa at være Dommer over de guddommelige Ting, som Skriften meddeler os . . . vi mag ikke agg til Skriften med forubfattede Forestillinger om, hvad der er fornuftigt, og saa derefter ville bedømme, om det, Skriften figer, er fandt eller ikte; men bi maa bruge vor Fornuft til at se, hvad der staar sfrevet, eller hvad der er den simple, naturlige Mening af Ordene, og hvad deraf med Actte kan fluttes, og derpaa tage Fornuften fangen under Troens Lydighed, d. e. tro det, som Striftens Ord ligefrem ubfige" ofv. (ibid. S. 51).

"Det er jo ogsaa klart, at naar Kjødets Sands, som Skristen vidner, i det Hele er Fiendskad mod Gud, saa maa dette tillige være Tilsældet med Fornusten, som derfor ogsaa kaldes sormørket; og deraf kommer det da, at Kristus er et 'Tegn, som modsiges'. Wed den af Guds Aand oplyste Fornust er dette vistnok ikke Tilsælde; thi da denne har sit Lyss fra Aanden gjennem Ordet, saa kan dette Ord ikke mere være den en Forargelse. Dog maa Guds Ord ogsaa for den ligge for høit, saa at den ikke kan udgrunde det" osv. (ibid. S. 52).

"Fornuften maa have sit Rige og Troen sit." (ibid. S. 53).

"Som Exempel af Striften paa, hvor let og snart vi ved at sølge vore egne Lanker kunne komme bort fra Sandheden, ansørtes Matth. 16, 23; Luk. 24, 25; cfr. Joh. 17, 6; Gal. 3, 1. 2" (diskse Steder udvikles derpaa). "Hvori bestod deres Uforstand? deri, at de vilde sølge sin egen Forstand og ikke holde sig til Ordet; thi det er uforstandigt, at vi ville gjøre vor Forstand til Wester i de guddommelige Ting." (ibid. S. 54).

"Fornuften er en slet Hersterinde, men en saare god Ljenestepige". (ibid. S. 56).

12. Fremdeles striver Prof. Weenaas om samme Sag: "'Kirkens rene Lære' har man nok saaet i Stand ved Reglementer og skolastiske Lovparagraser, som 'Kirken' har 'tilstemt', men om disse have været 'den Hellig Aands Wening', er et Spørgsmaal, som Historien baade har besvaret og fremdeles vil besvare. Skolastisken har altid med sin Fornustmæssighed opfattet Skrisken som en død Waskine, som en Lirekasse, der, naar de rette Skruer vare andragte, maatte give sit bestemte Stykke, og glemt—deri bestaar Skolastiskens Hovedsynd—, at den hellige Skrisk er en levende Organisme, der skjænker og kræber Liv.

"Intetsteds gjenfinde vi derfor denne Stolastikens Eiendommelighed saaledes udpræget iblandt os som i den norste Spnodes 'Paragrafer' og Forhandlinger om 'Striftens Udlæggelse'." Pag. 77.

Saaledes striver Prof. W., og dog har han i disse samme Spnodalforhandlinger blandt Andet læst Følgende:

"Dersom (saaledes, som før paavist) den Hellig Aand er den eneste berettigede Udlægger af Skriften, sag er det klart. at naar Mennessene optræde som Udlæggere, da maa de, hvis de derved fulle være i fin Ret, kun være den Sellig Aands Bærktsier eller Redskaber. De maa ikke opkaste sig til Diktatorer, det er, som vi allerede have hørt, de maa ikke formaste sia til ifølge egen Mening eller Embedsmondighed at ville afgjøre eller befale, hvorledes Striften stal forstages. Bi betragte berfor ogsag kun af den Grund vore symbolife Bøger som bindende, fordi de ere fast grundede i Striften selv, og fordi deres Udlæggelse er den hellige Strifts egen. Symbolerne ere ikte Herrer over Striften, men kun Bidnesbord om, hvad vi finde lært i Skriften. End mindre kunne vi tillægge en enkelt Verson, f. Er. Luther og andre Lærere, saadan Myndiahed, og naar man beskulder os derfor, saa er det kun skiændig Baavaskelse. Intet kan være en sand Lutheraner mere imod end at ville sætte nogensombelst menneskelia Mundighed over eller ved Siden af Guds Ord." (Synodfh. 1869. S. 37. 38.)

"Den hellige Strift er en stor Bog og indeholder mange Lærdomme; en suldkommen Erkjendelse af hver enkelt af disse og tillige af deres indbyrdes Sammenhæng bliver os visselig ikke til Del i dette Liv; vi maa ogsaa altid bekjende, at vi 'ikke vide Noget saaledes, som det bør sig at vide det'. Men saare mange af disse Lærdomme, og deriblandt alle, som ere os nødvendige til Salighed, kunne vi dog klart erkjende; vi kunne klart se og forstaa, hvad den Hellig Nand med fine klare Ord har ment og sagt, om vi end ogsaa maa tilstaa, at naar Talen bliver om den rette Hiertets Erksenbelse, saa bliver denne langtfra saa dyb og inderlig, saa mægtig til at forandre hele vort indre Bæsen, som den burde være. At der ere Steder i Skristen, som ere dunkle idetmindste sor os, nægte vi ikke; og om disse kunne vi naturligvis ikke lære noget Bestemt. Ligesaa tage vi ofte af Skrøbelighed seil, og derfor maa vi haabe paa Syndernes Forladelse; men derved blive dog ikke Stederne selv uklare, og havde vi brugt alle de Midler, Guds Ord selv gav os til at forstaa dem, saa vilde de maaske ogsaa for os være blevne klare." (ibid. S. 41.)

N.B. Feg er overalt gaaet ud fra den Forudsætning, at Prof. W. har læst de Skrister, som han omtaler og citerer, og hvoraf han henter sine "Kjendsgjerninger". Har han ikke læst dem, saa bliver hans Usandsærdigbed den samme, skjønt den er at anbringe paa et andet Sted.

13. Prof. W. omhandler i et eget Affnit, hvad han kalder den "wisconsinske" Lære om Absolutionen.

Han kalber vor Lære om Absolutionen en "eiendommelig Lære", en "Fremtoning af Wisconsinismens Aandsretning", og sorhaaner den som "et løst Evangelium", "saafremt den ellers er alborlig ment og ikke er et blot orthodozistisk Lanke-Experiment"; han spotter den derfor som en "wisconsinsk Lære", i Modsætning til hvilken han fremstiller sin Lære som det, "vi almindelige Lutheranere" lære. Pag. 107 slg.

Denne Fremstilling er usandsærdig. At Brof. W. itke forstaar vor simple Tro i dette Stykke, kan jeg sinde rimeligt; at han ikke disalber den, det kan jeg derfor heller ikke undres saameget over; men han farer med Usandhed, naar han kalder den en Lære, der er eiendommelig sor os og en "Fremtoning af Wisconsinismen" i Wodsætning til, hvad

"vi almindelige Lutheranere" lære; og Prof. W. fan ikke være uvidende derom, da han citerer saa mange af vore Strifter og Forhandlinger, hvori dette har været paavist. Ikke alene har Luther og andre Kirkens Fædre lært som vi; men i Rorge læres saaledes af mange af dem, som Hr. W. vil være tilvens med, f. Ex. blandt Resormvennerne, i Lydstland er denne Lære kraftigt udviklet i vor Tid af medlendurgske Præster i Forhandlinger udgivne af Pistorius, og hvoras liddrag ere meddelte i vor K. T.; ja, hvad der her er det mest graverende sor Hr. W., han har seet, at ogsaa Hr. Prof. Frissels, som han ellers i sin Bog paaberaader sig som en herlig Forksæmper mod Missourianismen, i dette Stykke netop lærer som vi, hvorsor en Ashandling af ham derom har været optrukt i vor Wdtd.

14. Prof. B. har for fig den Beschlöning i "Aaben Erklæring", at "den wisconsinste Lære om Absolutionen sigter til Oprettelse af Papismens Hovedhjørnesten: Embedsærframentet".

3 den Anledning siger han Pag. 107, at medens vi i vor Lære "løse Guds syndsforladende Handling fra dens organiste Forbindelse med Troen og Evangeliet", saa "knytte vi den a lene\* til Embedets Tjeneste og Løsenøglens Forvaltning, altsaa virkelig, stjønt endnu paa en sin og hemmelig Maade, gjør Embedets Tjenere til Bærere og Formidlere af Syndsforladelsens Stat i Menigheden".

Side 116 og 117 er der flere Citater af vore Forhandlinger, hvori findes Udtryk som: at vi Præster kunne trøstigen absolvere, en ret luthersk Præst er vis paa, at hans Absolution er Guds Absolution o. L., hvorester Prof. B. slutter: "Hvad er dette andet end den krasseste Udgave af en Lære om Absolutionen, som sigter (bevidst eller ubevidst

<sup>\*</sup> Udhæbet af Prof. 28.

— vi tro helft det sidste) til Oprettelse af Papismens Sovedhjørnesten: Embedssakramentet (se 'Aaben Erklæring'), hvis Eiendommelighed jo netop er den Paastand, at Gud har overdraget til Kirkens indviede Lærerstand den Wagt at forlade og beholde Synderne paa Jorden, og hvad de løse paa Jorden, er løst i Simmelen, og hvad de binde paa Jorden, er ogsaa bundet i Simmelen."

Dette er en forvoven Usandhed. Før den aabne Erklæring kom, havde der aldrig været hmtet om noget Saadant. Hr. W. har aldrig i, hvad der har været skrevet af Nogen i den norske Synode, kunnet se endog kun en Anthoning til, at vi tillægge en kirkelig Handling, udsørt af en Præst, en skørre Kraft eller Virkning, end den samme Handling vilde have, om den blev udsørt af en Lægmand. Vi have altid udtrykkelig lært det Modsatte.

Prof. W. kan ikke være uvidende om, hvad vi saa ofte have fremhævet, at naar den semte Artikel i den Augsb. Kons. knytter Troens Meddelelse og dermed Retsærdiggjørelsen til Ordets Embede— saa menes der ved Ordets "Embede" ikke den kirkelige Embedsstand eller Præsterne, men blot i Almindelighed Ordets og Sakramenternes Tjeneste, hvem saa end denne udsøres af. At disse Handlinger i Regelen skal udsøres af de dertil kaldede Personer, lærer Pros. W. ligesaavel som vi, men derved stiftes intet "Embedsssakrament". Det katolise Embedssakrament (Sacr. Ordinis) gjør den firkelige Embedsstand til et Naademiddel, en nødvendig Midlertjeneste mellem Gud og Mennessen, hvorfor ogsaa Nøgleembedet ester romersk Lære saar sin Krast ved at udsøres af en ordineret Kirketjener, medens det udsørt af andre Kristne er ugyldigt og uden Birkning.

15. "Hemmelige Lærekonferencer fik Synodens Sanktion ved Synodemødet i Waupacca 1872." Pag. 123.

Hond Prof. W. kalder "hemmelige Lærekonferencer", har aldrig fundet Sted i den norske Synode, og Prof. W. har i Forhandlingerne fra Synoden i Waupacca havt den bedste Anledning til at overbevise sig derom.

16. "Man har ved vidtløftige Referater og Afhandlinger søgt at paavise den store Belsignelse, som vil tilslyde Kirken, naar Præsteskabet saar Abgang til saaledes usorstyrret og i al Hemmelighed at sixere Dogmerne og blive indbyrdes i al Hemmelighed fuldt enige om, hvad de ville, at de 'rettroende' Menigheder skulle tro og lære." Pag. 123.

Denne Usandhed røber sig selv; thi dersom vi havde talt eller strevet Noget, som endog blot kunde ligne det, som Prof. W. her sigter os sor, saa havde vi gjort vore Konferencer umulige. I Pastor Ottesens Research og i Prof. Schmidts Ashandling om Præstekonferencer staar der intet Saadant, og Ingen af os har ment eller sagt noget Saadant eller handlet paa denne Waade.

17. "Bi tro nemlig, at den fristelige Lære ikke er Præstesfadets Privilegium, ei heller Lægfolkets, men ene og alene den kristne Menigheds Odel og Sie, og at derfor ingen Magt i Verden har Net til at tage denne Menighedens Fælleseiendom for sig og forvalte den som første Indehaver for derpaa at overgive til Menighederne saa Meget og Lidt eller saa sammenblandet med egne Tilsætninger, som den 'rene Læres' egenmægtige Producenter sinde det tilraadeligt eller hensigtsmæssigt." S. 124.

Den Beschldning, der ligger i disse Ord, er en Usandhed af Prof. W. Den norste Synodes Præster har ikke troet det, som Pros. W. her insinuerer; heller ikke har de sagt det; heller ikke har de handlet derester. Weget mere har vi i saa mange Aar vidnet saa mange Gange direkte og indirekte om Wenighedens Pligt til at vaage over Læren og Ret til at dømme derom, at det vilde falde vansteligt at vælge Citater. Zeg stal dog her minde om, hvad Past. Preuß som Synodens Formand har udtalt om den kristne Wenigheds Frihed baade i dette og alle andre Styffer i sin Synodaltale i 1865 (se Synodsh. 1865. Pag. 9), om hvad jeg selv har strevet om denne Sag i en Artisel om General Council (Wdtd. 1868. Pag. 38 slg.) men fremfor Alt om, at vi har oversat og udbredt i vore Wenigheder Prof. Balthers Bog "Frikirken", hvor den Sandhed, at "Wenigheden har Omsorgen og dermed Dommen over Læren", er udviklet og godtgjort i de kraftigste Ordelag. (Pag. 20 slg.).

Prof. Beenaas har neppe glemt, hvorledes vi i mange Aar vidnede mod Augustanasynoden, fordi den i sin Konstitution vindicerede Bræstessfabet Dommen over Læren.

18. "Naar vi derfor ere af den Mening, at ikke engang en kristelig Synode ved sine ofsentlige Læresorhandlinger har nogen Ret eller Myndighed til at sixere Dogmer eller sorestrive Wenigheden, hvad den skal tro og lære, men kun kan veilede Menigheden til en bedre Forstaaelse og rigtigere Anvendelse af Guds Ords Sandhed ved at overlevere den sine Forhandlingers Resultat til Prøvelse og Antagelse, saa mene vi saameget mere, at ikke noget 'Udvalg' af Menighederne har Ret til hemmeligen at forhandle og bestemme om det, som er Menighedernes Eneeiendom." Pag. 124. Sml. hermed sølgende Ptringer:

"Mærkeligt nok slutter da ogsaa ethvert Stykke af Referatet med den Bemærkning: 'Esterat denne Paragraf dar tilskemt, gik man over til at behandle §§ 2, 3 osv.' Det dar en lovgivende Forsamling, vi her har for os, som affatter nye 'Læreparagrafer' bindende for den lutherske Kirke." S. 73.

"'Rirkens rene Lære' har man nok faget i Stand ved

Reglementer og stolastiste Lovparagrafer, som 'Kirken' har 'tilstemt'." S. 77.

"Naar altsaa ben 'rene' Kirke Aar efter Aar 'tilstemmer' sine rene Læresatser og Læreparagraser om Slaveriet, om Absolutionen, om Søndagen, om Distriktskolen, om hemmelige Læresonserencer, om Lærens Renhed og Enhed osv., saar man i Stand den 'rene Lære', som er 'Guds rene Drd'." Pag. 79.

Hrof. W. gjentager altsaa slere Steder i sin Bog den Usandhed, at baade den norste Synode og den norste Synodes Præsteskab tiltage sig Myndighed til at "forestrive" Menigheden, hvad den skal tro og lære. Og dette beviser han ogsaa derved, at det blandt os er brugeligt, at der 'stemmes' i Læresager.

Jeg ffal for det Første i denne Anledning henvise til vor Syndekonstitution Kap. III. § 12, hvor det heder: "Læreog Samvittighedsspørgsmaal kunne ikke afgjøres ved Stemmegivning, men alene efter Guds Ord og vor Kirkes symbolske Bøger".

Dernæst stal jeg bemærke, at Prof. Weenaas kjender denne vor Konstitutionsbestemmelse; thi Prof. Weenaas har været med at kopiere den, da den norste Augustanasynode i Anledning af Adstillelse fra Svenskerne gav sig nye Konstitutionsbestemmelser. Det heder deri: "Som usravigelig Betingelse i dette Kirkesamfund ansees det fornødent, at man enes om det Princip, at Lære- og Samvittighedsspørgsmaal kun afgjøres ester Guds Ord og vor Kirkes Beksendelse". Weenaas's "Lutheraner" 1870. Pag. 103.

Fremdeles stal jeg bemærke, at vi ikke have denne Paragraf blot staaende i vor Konstitution, men at vi ogsaa under vore Forhandlinger minde om den. Saaledes i en af de af vore Synodalforhandlinger, som Hr. Prof. W. selv i sin Bog mest behandler, hvor det heder:

"Efter disse Forhandlinger blev Sats 1 enstemmig tilstemt. Det blev herved bemærket, at naar vi afgive vor Stemme i Læresager, saa kunne vi naturligvis ikke derved afgjøre, hvad der er Sandhed eller ikke; thi det er en Gang for alle afgjort i den hellige Skrift selv. Wen vi ville ved vor Tilstemning til en Læresats kun se, om vi alle ere enige i at erksende det, som deri er udtalt, for guddommelig Sandhed og skriftmæssig Lære." Synodesorh. 1868. Pag. 27 kg.

19. "Ogsaa ved disse Forhandlinger har man da det gansse særegane og lidet opbyggelige Syn, at se en lutherst Forsamling ved Stemmegivning antage Læresatser og ved Majoritetsbeslutning afgjøre, at 'Synoden fandt Noget falst' i Clausens Lære om Slaveriet, det hører vel med til fornuftmæssig Rettroenhed." Pag. 74.

Det er ikke sandt, at det er "et ganske særeget Syn", at se en luthersk Forsamling ved Stemmegivning antage Læresatser. Prof. Weenaas selv har Gang efter Gang deltaget i "Stemmegivning over Læresatser".

I hans eget Blad, "Lutheraneren", læse vi (1870. Pag. 131) om "Konserencens" sørste Wøde, hvor det i Protofollen heder: "De Læresatser om Evangeliet og det kirkelige Embede, som bleve antagne, lyde saa osv. 1ste Punkt enstemmig antaget. 2det Punkt enst. ant. 3dje Punkt enst. ant." osv. Med Hensyn til det Sidste glemmer Pros. B. at tilsøie, hvad der staar i vore Synodalsorhandlinger, at hin Stemmegivning over en Erklæring af Past. Clausen stede efter Past. Clausens "gjentagne Forlangende". Se Synodesorh. 1868. S. 32.

20. "At disse hemmelige Læreconferentser dirkelig ogsaa har gjort god Tjeneste i saa Hensende, vil fremgaa af det Factum, at ethvert Lærespørgsmaal, som har været behand-

let og ved Majoritet er bleven besvaret af den Norste Synode, som derved har saaet sine eiendommelige Dogmer og Troesbeksendelser, først er bleven vidtløstigen og grundigen drøstet i Præstessabets hemmelige Læremøder, hvorved man har sikret sig paa Forhaand og i al Hemmelighed den fornødne Enighed i det 'rene' Læredogme fra Præstessabets Side, inden Synodens Lægsolf sik Adgang til at deltage i Forhandlingerne derom." Pag. 125 sig.

Faktum er, at Prof. Weenaas farer med Usandhed, og benne Usandhed er ligesaa uforfigtig, som den er kammelig, og ligesaa kammelig, som den er omstændelig.

Det er iffe alene iffe sandt, at ethvert Lærespørgsmaal, som har været behandlet i Synoden, først har været behandlet i vore Præstesonserencer, men Fastum er, at baade de sleste og de vigtigste Lærespørgsmaal, som Synoden har behandlet, ere ifse først behandlede i vore Konserencer, men tværtimod behandlede først i Synodemøder. Dette er Tilsælde med Læren om Slaveri, om Kirtetugt, om Søndagen, om Stristprincipet, om Absolutionen og om Retsærdiggjørelsen.

21. "Man har missorstaaet vor Opposition mod de hemmelige Lærekonserentser, som rettet mod disse, sordi de dreves udelukkende af Præsteskabet." Pag. 123.

"For at undgaa enhver Anledning til Missorstaaelse eller Mistydning stal vi da herved atter erklære, at vi ingensomhelst Indvending hverken har reist eller vil reise mod det, at Præster komme sammen i egne Møder sor at sorhandle pastorale Anliggender, som ialsald direkte kun vedkomme dem selv. Bi have altid været af den Formening, at saadanne pastorale Møder ikke alene ere tilladelige, men ogsaa kunne være til megen Belsignelse og neppe bør undværes i Kirken, helst som mindre Møder af Præster inden samme Distrikt eller Kreds til gjensidig Formaning, Beiledning og

Opmuntring, som vil befordre Embedets rette Betjening." Bag. 123 fig.

Hrof. Weenaas siger Usandhed, hvorsomhelst han taler om vore Præstekonserencer, og vi have ikke missorstaaet hans Opposition. Han opponerer ikke alene mod, at vi behandle Lærespørgsmaal i vore Konserencer, men ogsaa imod, at disse holdes for lukkede Døre og alksaa "drives udelukkende af Præsteskadet". Hans Ord for Resten om "Forhandling af pastorale Anliggender, som ialfald direkte kun vedkomme Præsterne", og om gjensidig Formaning og Beiledning forvirre os ikke.

For at støtte sin Opposition siger Prof. W. den ene Usandhed efter den anden baade om vore Konserencer og om Andres. Nogle ere ovenfor paaviste; nogle stal jeg her paavise. Jeg har her liggende for mig en længere Artikel af Prof. W., trykt i "Lutheraneren" 1872, No. 9. Den er streven med en Hadsthed og Bitterhed, som gjør det ondt at læse den, og røber en overrassende Uvidenhed baade om, hvorledes den luthersse Kirke i Fortiden og i Nutiden har bedømt saadanne Konserencer som vore, og tillige om andre Ting.

Han siger der: "Paa Forhaand stal jeg for at undgaa Missorstaaelse bemærke, at jeg kun har sor Die saadanne Præstekonserencer, der er af officiel Karakter, asholdes til bestemte Tider og tilsigte den kirkelige Læres Behandling." Hvad han mener med "officiel Karakter", oplyser han ikke. Tilsældige og private Wøder af Embedsbrødre, "hvorunder Læren saa naturligen kan blive behandlet", har han Intet imod.

Om Præstemøder i Norge giver han iblandt Andet følgende overrastende Oplysning: "Endelig have de" (Præstemøder og theologiste Foreninger i Norge) "et udeluktende videnskaligt Formaal og beskjæstige sig med vanstelige theologiste Spørgsmaal (Theologumena) (!!) \* og udøve ingen Indslydelse paa den kirkelige Læreudvikling."

Frembeles figer ban: "De hemmelige Bræftekonferencer ere forkastelige efter sit Bæsen, sagnart de behandle den fristelige Lære, som iffe er noget Brivilegium for en vis Stand eller bestemt til at forhandles og diskuteres i hemmelige Selffaber og for luffede Døre, men gabent og ærligt til Menighedens jande Opbnggelfe." Fremdeles: "De" (den norfte Spnodes Præftekonferencer) "have fremstillet sig for Kirken som Møder til gjenfidig Belærelse ved Behandling af den kristelige Lære, og det er saadanne Møder, vi her have for Die, og hvis Afholdelse inden luffede Døre af en vis Embedsstand vi ber dømme som forkastelia." Senere: "Deraj, at Bræftekonferencer ere gavnlige, ja relativt nødvendige til indbyrdes Belærelse og Undervisning og i en vis Forstand kunne kaldes en fortsat Bræfteskole, følger dog ingenlunde, at de stulle asholdes for luttede Døre, være hemmelige Møder." Derefter deducerer Prof. B., at netov den Betragtning, at de ere "Bræfteffoler" (som Baftor Ottefen i sit Referat havde kaldt dem), fordrer, at de holdes offentligt: "thi", figer han, "intet lutherst Kirkesamfund tør tillade sig at oprette Præftestoler, hvor Undervisning meddeles, eller Forelæsninger afholdes for luffede Døre. Dette ped ogsaa Fr. Ottesen og Spnodens øvrige Ledere meget vel, og dog vil de kaste Folk Blage i Dinene ved at sammenligne fine hemmelige Døder med en fortsat Bræfteffole."

Dereiter taler Prof. W. om vor Opposition mod "hemmelige Selstaber", som han mener, man ifte stulde have

<sup>\*</sup>Den godsligste Udlæggelse er at antoge, at den theologiste Professor ikke bar nogen rigtig tydelig Forestilling om, hvad et Theologumenon er. Ellers vilde denne Beretning om de norske Præstemøder være altsor fræk. Usand er den i alle Tilsælde.

ventet, naar vi selv "have etableret i Synoden en hemmelig Institution, som de angive at være en Stoleinstitution for Synodens Præster. Hine Selstaber angive sit Formaal at være gjensidig moralst og materiel Understøttelse, Synobens hemmelige Konferencer angive at tilsigte Kirkens Opbyggelse. Paa begges angivne Formaal er i sig Intet at udsætte, men da begges Wedlemmer ere forpligtede til Laushed ligeoversor Udensorstaaende, kan det virkelige Formaal være et ganske andet end det foregivne." Senere paavises Faren sor Ensidished, Retningstrældom osv., naar man, som Pros. W. udtrykker sig, "unddrager sig Offentligheden sor at gaa ind i et Præsteconclavium" (sic!) osv.

Reg har afffrevet alt dette for at vise, at vi ikke have misforstaget Prof. B.'s Opposition mod, hvad han kalder "hemmelige Lærekonferencer". Den er dels rettet mod. at vore Konferencer behandle den kriftelige Lære, dels mod, at de holdes for luffede Døre, dels mod disse to Tina i Forening: men da Brof. B. selv spies at stiønne, at der er liden Mening i disse Indvendinger, og da dette er gjort ham tydeligt ved en udførlig Fremstilling af denne Sags Siftorie i den lutherste Kirke samt ved en venlig Bemærkning af Prof. Gisle Johnson i hans Kirketidende, saa benytter han atter den sørgelige Udbei at fare med Usandhed og sige, at Wedlemmerne af vore Konferencer ere forbligtede til Taushed ligeoverfor Udenforstagende: og det uggtet han i vore Forhandlinger over Pastor Ottesens Referat vil have læft blandt Andet Følgende: "Bore Præftekonferencer kunne iffe med Rette kaldes noget hemmeligt Selskab, fordi vi aldrig have bundet os til eller iagttaget nogen principiel Hemmelighedsfuldhed. Bi holde vel vore Møder for luffede Døre, men hvad der i disse foretages, stal ikke derfor forties, fordi vi holde dem for os felv. . . . Vi have aldrig i vore Møder været anmodede og blevne enige om midlertidia Taushed i nogen Sag, undtagen en Gang, nemlig i Janesville med Hensyn til Pastor Simonsen, da det blev aabenbart, at han var Frimurer, og vi haabede, at han ved nærmere Overveielse vilde erkjende dette som Synd og træde ud af Frimurerselskabet." (Se Synodesorhdl. 1872. Pag. 54.) Og allerede i 1870 har vor Præstekonserence i Anledning af Past. Clausens "Gjennæle" ladet trykke en Artikel, hvori det blandt Andet heder: "Vi erkjende vore Konserencer for Embedshandlinger, som vi maa staa til Regnskab for, naar det kræves af os, hvilket Past. Clausen sag ved, at vi altid har indskærpet hverandre." (Wdtd. 1870, Pag. 34.)

22. "Naar man senere under Stridens Gang har villet saa det dertil, at der ligesra Begyndelsen af kun har været Lale om et bibelst Slaveri, saa er dette kun en slet skjult Smutvei, hvorved man har tænkt at snige sig bort fra den Forlegenhed, hvori man ved den krastige Opposition var kommen." Pag. 129.

Bi have aldrig villet faa det dertil, at der fra Begyndelsen var Tale om "bibelst Slaveri". Derimod have vi fra Begyndelsen alene indladt os paa Diskussion om, "hvad Skriften lærer om Slaveri". Saaledes lyder Overskriften over den sørste Behandling af denne Sag paa Synoden i 1861. (Se Synodalsorhdl. 1861, Pag. 34.) Fremdeles skaar der i samme Protokol over disse sørste Forhandlinger: "Flere ønskede at behandle Slaveriet saaledes, som det sindes her i det virkelige Liv, men dette afvistes som et historisk eller politisk Spørgsmaal" (idid. Pag. 36). At vi have "tænkt at snige os dort fra nogen Forlegenhed" i denne Sag, vil Prof. W. vanskelig saa Nogen til at tro, der har fulgt Striden.

23. "Man begyndte at lære at forstaa, at denne Lære om Slaveriet stod i nær Forbindelse med den fremmede

Lære om Herrens Hviledag, om Verdens Absolution og Evangeliets Meddelelse af Syndernes Forladelse til de Rantroende, med den Stridslyst og Forfjetringssyge, den Kjephøihed og Overmodighed, hvormed Synodens Ledere havde behandlet Enhver, som itse i Et og Alt delte deres Meninger. Derfor var netop ogsaa alt dette optaget i de Udtrædelses-Erklæringer og Protester, som stadigt indløb til Synoden fra Menighedsmajoriteter." Pag. 130.

Det er ikke sandt, at man har været saa usorstandig at sorstaa, at vor Lære om Slaveri stod i nær Forbindelse med vor Lære om Søndagen og om Absolutionen. Heller ikke indeholder Udtrædelseserklæringerne nogen saadan Usands. Det er Prof. B.'s ikke meget kløgtige Opsindelse. Past. Clausen, vor Hovedmodstander i Læren om Slaveri, har efter længere Lids Strid selv tilstemt vor Lære om Søndagen, og Flere af den N. D. Konserents har oftere tilstemt vor Lære om Absolution og Evangelium.

At man har forklaret fig vor Strid som Stridslyst, Forkjetringssyge osv., er sandt. Hvor "stadigt" Udtrædelses-Erklæringerne ere indløbne, kan sees deraf, at saadanne i det Hele ere komne sra 10–12 af Synodens slere hundrede Wenigheder.

24. "Vistnot nævner 'Aaben Erklæring' endnu nogle andre, mindre Punkter, saasom Forholdet til den engelste Distriktsstole, Menighedens Forbindtlighed ligeoversor sin Præst og en ukristelig Indskrænkning af den lutherske Frimenigheds Kaldsret, som Kjendsgjerninger til Wisconsinismens Belysning; men dels ligge disse Kjendsgjerninger, om hvis Faktiskhed vi intet Sieblik nære nogen Tvivl, ikke saaledes i Dagen som de ovensor omhandlede, dels maa det erkjendes, at de staa i en løsere og mere tilsældig Forbindelse med Aandsretningen, om de end bære samme

Grundpræg og angribe Menighedens i Guds Ord hjemlede Frihed og Ret, dels have de ogsaa, især hvad det førstnævnte Punkt, den engelste Distriktsstole, angaar, sundet en kraftig Wodsigelse inden selve den norste Synode, saaledes at de wisconsinske Ledere indtil videre have maattet stikke sin Pibe i Sæk." Pag. 133.

Baa denne Maade altiaa stiller Brof. Beenaas sia fra Ansvaret for de Usandheder, som han i disse Styffer har fagt om of i "Aaben Erklæring". San kunde dog ganske nemt have bevist disse Bestyldninger ved at bruge den samme Fremgangsmade, som han har brugt til at bevise de andre "Kjendsgjerninger" i "Aaben Erklæring". Det er en usand. færdig Udflugt af Prof. 28. at sige, at disse "Riendsgjerninger" maa erkjendes at staa i en løsere og mere tilfældig Forbindelse med Aandsretningen; thi var vor Aandsretning høifirfelig, som Brof. B. vil have den til, sag vilde visselia en ufristelia Indsfrænkning i Menighedernes Kaldsret, om den kunde paavijes, vist sig for ham som et af de kraftiaste Bidnesbyrd om Aandsretningen, i inderligste Forbindelie med denne. Forresten stal jeg her kun sige: 1) at Menigheden efter vor Lære har den "Forbindtlighed" ligeoverfor sin Bræst, at den ikke har Ret til at give ham Afsked uden gyldige Grunde, d. e. falst Lære eller ugudeligt Liv eller bevislig Udnelighed; 2) at vi aldrig, hverken theoretisk eller praftist, have gjort nogen Indsfrænkning i den lutherste Frimenigheds Kaldsret; Kaldsretten indstrænkes ikke derved, at vort Kirkeraad ofte efter Anmodning af vedkommende Menigheder har kaldet Præft for dem; en stor Del af vore Menigheder har taldet Bræft uden Kirkeraadets Mellemkomst: og 3) at vort Forhold til Landets Distriktsskoler er det samme nu som før: vi erkjende det for vor Bligt som Statsborgere at underftøtte dem; erkjende Nødvendigheden af, at de ere religionsløfe; men just berfor anse vi dem ikke

for de rette Stoler for vore Børn; thi vi tro, at der bør være fristelige Stoler for kristne Børn.

25. Som Bidrag til at bevise vor "forstandsmæssige Rettroenhed" omhandler Prof. Weenaas Pag. 72 og 73 Synodens Forhandlinger i 1867 om "Retsærdiggjørelsen". Han gjengiver rigtigt Overstristerne over Reseratets tre Afdelinger, af hvilke den fidste lyder saaledes: "Hvilke Forholdsregler bør man gribe til for igjen at vække hin svundne Bevidsthed?" Svaret deles i Reseratet i to Dele: 1) Forholdsregler for Præster, 2) for Tilhørere. Prof. W. gjengiver nu 1ste Del af Reseratets Svar paa følgende Maade:

"Det tredie Hovedmoment i denne rene Lære besvares" (i Referatet nemlig) "allerkortest ved at angive som Forholdsregel sor Kirkens Tjenere at studere med største Fver vore Læresædre." Were siger han ikke om dette Punkt.

Det Stykke af Referatet, som Prof. 28. gjengiver med de næbnte Ord, Inder i Referatet saaledes: "Skal hin Bevidsthed iaien blive levende i vor Kirke, saa er det nødvendigt 1) fra Kirkens Tieneres Side, at de fremfor Alt. ved Siden af Guds Ord og navnlig St. Pauli Breve, med pompa og hiertelig Længsel efter den rene evangeliste Sandheds Erkjendelje, med største Iver studere vor Kirkes dyrebare Bekiendelser og blandt alle pore Lærefædre fornemmelia vælge netop Luther til under inderlig Bøn om den Sellig Aands Ovlysning af ham at lære den rette Brædiken om den Retfærdighed, som gjælder for Gud, og hvad der hænger vaa det Inderligste sammen dermed, den rette Deling af Loven og Evangeliet, og dernæft, at de, Bræfterne, bevise al Trojfab i denne bedre Erkjendelse, som de saaledes ved Guds Naade have opnaaet, utrættelig drive den rene Lære om Retfærdiggjørelsen som Grund- og Hovedlæren og indprente fine Tilhørere den som saadan og indrette alle sine Brædikener, Katechefer, Privatbelærelse, Formaninger, Beftraffelser, Trøft og Raad, kort fin hele Sjælepleie og Menighedsstyrelse overensstemmende med den rene Lære om Retfærdiggiørelsen som al Læres Rod, Middelpunkt og Krone." Dertil er fremdeles i Referatet foiet folgende Anmærkning: "Hermed er ingenlunde ment, at iffe ogsaa Loven stal og mga prædikes i sin hele Skarphed; wertimod forudsætter den rene Lære om Retfærdiggiørelsen Lovens Brædiken og kan uden denne aldeles ikke være ren. At prædike Retfærdiggjørelsen i dens Fylde af Erøst er ingenlunde hin saltløse, sødagtige herrnhutiste Legen med trøsterige Gjenstande i Evangeliet. Ja ikke engang det, at det Trøstelige altid er det Korherstende, hører nødvendigt med til den rene, uforkortede Brædiken af Retfærdighedslæren. Da Menighedernes Bestaffenhed er forstjellig, kan ikke enhver Brædikant give Trøst i samme Grad, som Luther har gjort i sine første Skrifter." Derefter følger et herligt Citat af (Se Spnobeforh. 1867, Pag. 70, 71.) Luther.

26. "Aanden er mærkar ogsaa i disse Forhandlinger om Kirketugt som ægte missouriansk, naar det i Reseratet blandt Andet heder, 'hvilke Synder der skulde strasses': desuden nævntes de i vore Dage saa almindelige og dog saa lidet erkjendte Synder mod det 4de Bud og blandt disse specielt hemmelige Forlovelser og Ægteskaber, Deltagelse i Lotteri, Livssorsikring, Deltagelse i hemmelige Selskaber osv." Pag. 57.

Prof. W. giver en usandsærdig Stildring af disse Forhandlinger; thi han forbigaar de Synder, hvis Bestraffelse der hovedsagelig lagdes Bægt paa, og som derfor omhandledes omstændeligere, nemlig Druffenstad, Bedrag i Handel og Bandel, Bagtalelser, Mangel paa Hustugt, ubillig Nager, letsindig Edsaslæggelse, forstjellige Letsærdighedssynder, Bellystjynder, Misbrug af Høitiderne, især Julen,

til Drif og alle Slags støiende Forlystelser m. m. Disse omhandledes dersor udsørligere, fordi der var Spørgsmaal om Kirketugt blandt os og ikke i Wissouri. De Synder, som Prof. W. taler om, bleve blot nævnte.

27. "Det er nemlig ingenlunde tilsældigt, at en saa dyb Kløst aabner sig mellem Synoden og den norste Kirke, og det netop i den Lid, da denne var særligt besøgt af Aandens Vintsevind, og en Skare unge Mænd git ud sra Korges theologiske Læreanstalt, som senere til megen Velsignelse har arbeidet i den norske Kirkes Tjeneste. Dette Fænomen ligger begrundet i Missourianismens Eiendommelighed, smeltet sammen som den blev det med Grundtvigianisme i den norske Visconsinisme." Pag. 61 sig.

"Kænomenet" er istandbragt af Brof. Beenaas og er, Gud være Tak derfor, ikke overensstemmende med Sandheden. Baa fem nær have alle de Theologer, som ere komne fra Norge til Amerika, fluttet sig til den norske Synode, fremdeles sagodtsom alle de af Norges mere fremragende Lægprædikanter, som ere hidslyttede, og endelig den langt overveiende Majoritet af Emigranter. Vi have den hele Tid fundet Forekommenhed og Hiælp hos den norfte Kirkes mest formaaende Mænd, naar Talen var om at faa Bræfter fra Norge for vore ledige Rald. En dyb Kløft etableres iffe derved, at Bast. S. A. Breus, Spnodens Formand, finder Reil i Kirken i Norge, selb om han skulde have seet Tilstanden der mørkere, end den virkelig er. Seller iffe er Faren for en sagdan Aløft stor, naar den blandt Andet stal komme til at grunde sig paa vor forhenværende eller nær-Grundtviaianisme. pærende Spad Missourianismen angaar, saa har den norste Kirke med Glæde modtaget nogle Bidrag, som i Form af Oversættelse af missouriste Strifter ere udbredte i Norge, og har nu den bedste Anledning til m same befrends med Amden i Missouri gjennem Bros. Ballibers Briedicisen, der mit ere overlatte i Rorge.

In Der er havedingelig Profesior Walther, som de nurd-luniverte Mengieder kun kjender as Radm, naar maaste undunges diens urrye Tjenese med at saa Pastor Nasmussen mider Unge as de Luniver som ajennem hans norste Elever im In Luniverse die Konnier, som ajennem hans norste Elever im In Luniverse die sie Neughederne, det er denne for der nurd-luniverse Kristerst udeles fremmede Personlighed, mi diens min saaledes dur andetroet denne vigtige Gjerning in uddimme Lunere for Kirken. Jeg vil herved ingenlunde dare denegten, in Bros. Walther i stere Hensender kan være en nurverse Kinnd men det burde maaste være en Negel i den lunderse Hind, men det burde maaste være en Negel i den lunderse Hind. Mensighederne havde kjendt den Kinnd som underrees et daa vigtigt Embede, og tillige sit dans in Kaldders i en saa vigtigt Embede, og tillige sit dans in Kaldders i en saa vigtigt Embede, og tillige sit dans in Kaldders i en saa vigtigt Embede, og tillige sit dans in Kaldders i en saa vigtigt Embede.

Der er iffe innig, ut de morif-luth, Menigheder fum kjende Bruf Balider af Ravn. Der bar allerede for bor Forbundelse med Missourispneden gjort Reget for, at Prof. Belier finde bime ffendt af vort Folk. De kjende ham irrigenaft arennem en bei Del af bans Brædifener, som netov for at grere bam bekjendt for vort Folk fra Lid til anden bare vere everiane iber af Baft. Rasmusien; de kiende ham trembeles aiennem rigtige Referater om vigtige Lærepunfter & giennem bans Bog "Frifirfen". For Reften ved Bref. Beenaas, at da han felv blev faldet berover til at borre theologist Profesior, bar ban ukjendt for Augustanaipnedens Menigheder; og beller iffe bare Dorr. Oftebal. Gunnerien og Sperdrup tjendte af Konferencens Menigbeder, da der riatige Kald blev dem betroet. De Ord om. at Wenighederne burde have fin Raldsret ubeffaaret, flinge vel: men Er. Prof. 28. vil not felv kunne forstaa, at det i dette Tilfælde er bare Klingklang.

29. "De vigtigste Lærespørgsmaal, som i den senere Tid har sat Synodens Præstessad i Bevægelse, og som ester behørigen at være forberedt i de hemmelige Læresonserencer er bleven i den Form af Satser, som disse have fremlagt, godksendt som den 'rene Lære' og 'rettroende' Lutheraneres Schibboleth, er Læren om Slaveri-institutionens Retmæssighed, om Absolutionen, om Lægmandsvirksombeden, om Søndagen, om den engelske Distriktsstole, om Skriftprincipet, om Omvendelsen og endelig om Rente og om hemmelige Selssader.

"De fibstnævnte Spørgsmaals Behandling, ligesom det om den engelste Distriktsstole, ere endnu ikke særdige fra de hemmelige Læremøder, hvorsor deres Behandling ved Synodemøderne er bleven udsat, formodentlig i Haab om med Tiden at kunne saa istandbragt den sornødne Enighed ogsaa i disse Partier af den 'rene Lære'." Pag. 48 slg.

Her er flere Usandheder samlede i en Sætning:

Af de ni opreanede "Lærespørgsmaal" (af hvilke ialfald det ene iffe er noget Læresbørgsmagl) ere de spb iffe "forberedte" i vore Konferencer og altsag heller ikke "bleven i den Form af Satser, som disse have fremlagt, godkjendt fom den 'rene Lære'". Et har faget en usandfærdig Titel (Slaveri-institutionens Retmæssighed), og et er saagodtsom iffe behandlet iblandt os (om Rente) og har altsaa iffe "sat Synodens Præfteffab i Bebægelse", om end mange enkelte af Præsterne sandsynligt have sat sig ind i det, da det iffe er os ligegyldigt, om en Ting er Synd eller iffe. rettroende Lutheraneres Schibboleth ere disse Bunkter ikke af 03 fremstillede, stjønt vi tro at lære ret i dem, og stjønt under Behandlingen af dem En og Anden er bleven aabenbar som den, der ikke vilde lade fig fige af Guds Ord, hvilket tunde ste, selb om Spørgsmaalet havde været uvigtigere end flere af de obreanede.

at blive bekjendt med Aanden i Missouri gjennem Prof. Walthers Prædikener, der nys ere oversatte i Rorge.

28. "Det er hovedsagelig Professor Walther, som de norst-lutherste Wenigheder kun kjender af Navn, naar maaste undtages hans ivrige Tjeneste med at saa Pastor Rasnussen under Aaget og de Lovtaler, som gjennem hans norste Elever fra St. Louis spredtes ud i Wenighederne, det er denne sor det norst-lutherste Kirkesolf aldeles fremmede Personlighed, til hvem man saaledes har andetroet denne vigtige Gjerning at uddanne Lærere sor Kirken. Zeg vil herved ingenlunde have benegtet, at Prof. Walther i slere Henseender kan være en udmærket Wand, men det burde maaske være en Regel i den lutherste Frikirke, at Wenighederne havde kjendt den Wand, som andetroes et saa vigtigt Embede, og tillige sik have sin Kaldsret i en saa vigtig Sag ubestaaret." Pag. 39.

Det er iffe fandt, at de norst-luth. Menigheder kun kjende Prof. Walther af Navn. Der var allerede før vor Forbindelse med Missourispnoden gjort Meget for, at Prof. Walther kunde blive kiendt af vort Folk. De kiende ham forlængst gjennem en hel Del af hans Prædikener, som netop for at giøre ham bekjendt for bort Folk fra Lid til anden have været oversatte især af Bast. Rasmussen; de kjende ham fremdeles giennem vigtige Referater om vigtige Lærepunkter og gjennem hans Bog "Frikirken". For Resten ved Prof. Weenaas, at da han selv blev kaldet herover til at være theologist Professor, var han ukjendt for Augustanaspnodens Menigheder; og heller ifte bare Dorr. Oftedal, Gunnersen og Sverdrup tjendte af Konferencens Menigbeder, da det vigtige Kald blev dem betroet. De Ord om, at Menighederne burde have sin Raldsret ubestaaret, klinge vel; men Hr. Prof. W. vil nok selv kunne forstaa, at det i dette Tilfælde er bare Klingklang.

29. "De vigtigste Lærespørgsmaal, som i den senere Tid har sat Synodens Præstessad i Bedægelse, og som ester behørigen at dære sorderedt i de hemmelige Læresonserencer er bleden i den Form af Satser, som disse have fremlagt, godksendt som den 'rene Lære' og 'rettroende' Lutheraneres Schibboleth, er Læren om Slaveri-institutionens Retmæssighed, om Absolutionen, om Lægmandsvirksomheden, om Søndagen, om den engelste Districtsstole, om Skriftprincipet, om Omdendelsen og endelig om Rente og om hemmelige Selssader.

"De sibstnævnte Spørgsmaals Behandling, ligesom det om den engelste Distriktsstole, ere endnu ikke særdige fra de hemmelige Læremøder, hvorsor deres Behandling ved Synodemøderne er bleven ubsat, formodentlig i Haad om med Tiden at kunne saa istandbragt den sornødne Enighed ogsaa i disse Partier af den 'rene Lære'." Pag. 48 sig.

Ber er flere Usandheder samlede i en Sætning:

Af de ni opregnede "Lærespørgsmaal" (af hvilke ialfald det ene iffe er noget Lærespørgsmaal) ere de spo iffe "forberedte" i vore Konferencer og altsaa heller ikke "bleven i den Form af Satser, som disse have fremlagt, godtjendt fom den 'rene Lære' ". Et har faaet en usandsærdig Titel (Slaveri-institutionens Retmæssighed), og et er saagodtsom iffe behandlet iblandt os (om Rente) og har altsaa iffe "sat Sprodens Bræfteffab i Bebægelse", om end mange enkelte af Præsterne sandsynligt have sat sig ind i det, da det iffe er os ligegyldigt, om en Ting er Synd eller iffe. rettroende Lutheraneres Schibboleth ere disse Punkter ikke af os fremstillede, stignt vi tro at lære ret i dem, og stignt under Behandlingen af dem En og Anden er bleven aabenbar som den, der ikke vilde lade sig sige af Guds Ord, hvilket funde ste, selv om Spørgsmaalet havde været uvigtigere end flere of de opregnede.

30. "Synoden har fremdeles bestjæstiget sig med hemmelige Selstaber, med hemmelige Lærekonserencer, med Spørgsmaalet, om det at tage Renter er Synd o. L., og vi behøve ikke, efter hvad vi ovenfor have havt Anledning til at iagtage, at tvivle et Sieblik paa, at det Alksammen er tydske Rariteter, hentede fra Missouri." Pag. 58.

Synoden har ikke beskjæftiget sig med det, som Prof. W. kalder "hemmelige Lærekonserencer". Det er et Thema, som Prof. Weenaas selv har opsundet og behandlet. Vore Præstekonserencer ere, som vore Forhandlinger vise, noget ganske Andet end det, som Prof. W. forstaar ved "hemmelige Lærekonserencer". Synoden har heller ikke beskjæftiget sig med Spørgsmaalet, om det at tage Nenter er Synd.

For Resten have alle de Spørgsmaal, der have været behandlede iblandt os, været saadanne, om hviske vi gjerne ønstede at vide vor Guds Bilje og fatte, hvad han derom har sagt i sit hellige Ord. Bi have ikke betragtet dem som "tydste Rariteter".

31. "Det hele Referat" (af Synodens Forhandlinger om Kirketugt) "indeholder intet Andet end en Samling Næsonnementer frem og tilbage, hulter til bulter, over 'Opsatsen'" (d. e. Præses Schwans Ashandling om Kirketugt), "som synes ingensomhelst Wodsigelse at have fundet. Noget 'tvingende Skristdevis', som Hr. H. Kreus ved andre Leiligheder taler om, søger man forgjæves efter, ligesaa efter nogetsomhelst Forsøg endog paa at fremstille klart og ensoldigt den hellige Skrists Lære om Kirketugt. Den 'rene Lære' om Søndagen, 'Bagtalelse mod Lærere' o. L. blandes øiensynligt med et vist Formaal for Sie ind i Forhandlingerne. Noget Resultat eller nogen dybere Indsigt i den kristelige Kirketugts Bæsen og Maade kan man ved disse Forhandlinger umuligt saa." Pag. 72.

Bar Sagen ikke af en saa sørgelig Alvor, saa vilde denne Fremstilling være ganske løierlig i sin Usandsærdighed.

Prof. B. "søger forgiæves efter noget 'tvingende Striftbevis'". Sagen er, at Præses Schwans Ashandling om Kirketugt er et Striftbevis, nemlig en nøiagtig exegetist og tillige populær, praktist Udvikling af Hovedstedet i Matth. 18. Prof. B. kan heller ikke sinde "nogetsomhelst Forsøg endog paa at fremstille klart og enfoldigt den hellige Strifts Lære om Kirketugt". Jeg kan forsikæ Prof. Beenaas, at Hr. Schwan virkelig har forsøgt det og efter Kjenderes Skjøn (saadanne, som med Flid og evangelist Trostad have deltaget i Kirketugtens Svelse i en Menneskealder) har skilt sig ganske udmærket ved sin Opgave.

32. "Noget 'tvingende Striftbevis' eller noget Forsøg paa at fremstille enfoldigen, hvad Gud, i sit Ord maatte ville lære tristne Mennesser om den Sag at holde, eie eller være Slaver, søge vi" (i Synodalforhandlingerne for 1868) "forgjæbes ester. Det er den samme polemiserende Ræsonneren op og ned, frem og tilbage over en Del Satser, som allerede paa Forhaand ere saftslaaede af de 'Lærde' paa de hemmelige Læremøder, og som nu gjennem Ræsonnementer stal gjøres indlysende og klare sor de 'Læge'." Pag. 74.

Sml. hermed følgende Erklæring af Prof. W. et andet Sted i hans Bog: "Al Tale om et 'bibelfk'(!) Slaveri eller Bibelens Lære om Slaveri er derfor et fuldkomment Nonsens, forsavidt som Bibelen slet ikke lærer mere om Slaveriets sædelige Karakter end om enhver anden enkelt Frugt af Slægtens syndige Udvikling, som dømmes af Guds store, Livet i alle dets Kelationer omfattende Lov om Kjærligheden." S. 129.

Prof. W. farer med Usandhed, og den, som tror det, han siger, maa blive ført bag Lyset. Ingen ærlig og forstandig Mand, som læser bore Spnodalforhandlinger for 1868, vil der søge eller vente at sinde nogen udsørlig Fremstilling af Guds Ords Lære om Slaveri. Og hvorsor ikke? Fordi, som Forhandlingerne udtrykkelig vise, og som Prof. W. maa have seet, begge de stridende Parter ester mange Aars Forhandlinger endelig vare blevne enige i Forstaaelsen af alle de Steder i Skristen, der bandle om Slaveri.

Prof. B. har fest disse Forhandlinger. San har feet, at "Striftens Lære om Claveri" er fremstillet i 9 Satser, "vedtagne under Forhandlinger mellem Kirkeraadet og en af det nedsat Rommitte vaa den ene Side og Bastor C. L. Clausen vaa den anden Side". San har seet, at disse Satser arunde sig vaa ubtroffeligt anførte Steder i R. T.: at alle undtagen den 9de vare vedtagne af Bastor Clausen; at Sats 2-8 antoges uben Debat. San har seet, at den 9de Sats. om bvilken Uenigheden endnu vedvarede, var et lexikalt og historist Spørgsmaal - den luder nemlig saa: "det ovenfor beifrevne tvungne Tienesteforhold pleier ved Sprogbrugen i og udenfor den hellige Strift at betegnes ved Ordene Herre og Træl (eller Slave)." Det, som Skriften lærer om bet "tvungne Tjenesteforhold", vare Alle enige i - og dog "føger" Prof. B. efter "tvingende" Striftbebis og efter "Forsøg paa at fremstille enfoldigen, hvad Gud i fit Ord maatte ville lære os om benne Sag".

33. For at stildre Missourianismen omtaler Prof. Beenaas Striden mellem Missouri- og Jowa-Synoden og siger:

"Dybest indtrængende i Grunddifferentsen mellem de tvende Kirkesamsund er Striden om de saakaldte 'aabne Spørgsmaal', hvilken Strid ogsaa ganske har trængt tidligere Lærestridigheder tilbage." Pag. 28. "I den Forstand har der aldrig, saavidt jeg ved, været Tale om 'aabne Spørgsmaal' herover, at der stulde gives nogen Lære af Guds Ord, som den enkelte Kristen eller Kirken i sin Helhed kunde anse sor en ligegyldig Sag, hvorom jeg kunde tro, hvad jeg selv sandt sor godt." Pag. 80 slg.

At Prof. Weenaas kunde komme til at opfatte denne Strid feilagtigt og derfor angive Status controversiæ urigtigt, kunde være undskyldeligt. Professorerne Fritschel have selv skiftet Standpunkt og forklare nu "aabne Spørgsmaal" anderledes end før. De negte vistnok, at de have gjort dette, men deres Belyndere i Tydskland (f. Ex. Insp. Bauer i Neuendettelsau), som fra den første Begyndelse af have understøttet dem med Folk og Penge, have offentligt bevidnet det, og nogle og tyve af Jowasynodens egne Præster have offentligt erkjendt det.

Naar derimod Prof. Weenaas siger: "I den Forstand har der aldirg, saavidt jeg ved, været Tale om 'aabne Spørgsmaal'" osv., saa vil jeg erindre ham om, at der i Augustanasynodens eget Blad "Lutheraneren" har i 1868 staaet indrykt en Betænkning om denne Sag af Dr. Guerick i Tydskland, skreven til Jowasynodens Ledere, og hvori det heder: ("Luth." 1868 Pag. 68 sig.)

"De betegnebe Spørgsmaal om Læren om Kirken, om det geiftlige Embede og om de fidste Ting (i Bespnderlighed om Antikrist, om Israels Ombendelse og om det 1000-

<sup>\*</sup>Jeg tror bet rigtigt her at tilføie følgende Erklæring af Brof. Balther: "Jeg forkaster vistnok Manges Mening om en endnu forestaaende almindelig Jødeombendelse, men jeg forkjætrer ikke derfor Nogen, som venter den, fordi den jo vistnok er mulig, thi for Gud er ingen Ting umulig. Ogsaa selv en fra min ganske afvigende Forklaring af Joh. Aab. 20 vil jeg ikke forkjætre, naar den kun bliver indensor Troens Analogi." (Wilm. Kollok, Bag. 80.)

aarige Rige) ere vistnot for os Lutheranere forsaavidt aabne Spørgsmaal, som ikke ganste bestemte, i tørre Ord affattede Erklæringer af vore Bekjendelsesskrikter derover foreligge, og forsaavidt som der ikke er Samdrægtighed desangaaende i den nhere lutherske Theologi. De ere dog ikke, som jeg tror, aabne Spørgsmaal i den af Dem (G. Großmann og G. Fritschel) betegnede Forstand og med de af Dem antydede Konsekventser.

"En sund Striftublægning sører ikke vanskeligt til Klarhed i hine Spørgsmaal, og den virkelig bekjendelsesmæssige, rene evangeliske Troes Analogi opklarer Uvisheden derover. Troesgrunden og Beien til Salighed bliver deraf ikke uberøt; de ere derfor paa ingen Maade blotte Theologumena, heller ikke er den gamle, rettroende evangeliske Theologis Konsens derover synderlig tvivlsom; og af alle disse Grunde vilde det ingenlunde være overensstemmende med vor Kirkes Mening og Aand at tie om dem" (Spørgsmaalene) "eller De tilbagevise dem. . .

"Med den lutherste Kirkes Wening og Aand er det endelig umuligt overensstemmende under Lærestridigheder at tage ikke alene den hellige Skrift og Troesanalogien, men i nogen Grad Henspnet til Kirkesorbindelsen til Maalestok, saktisk at sorvandle Troesartikler til Adiasora, at fremstille to Slags Lære over vigtige Lærepunkter, om ogsaa blot midlertidigt, ligesom noget Normalt og paa nogen Maade at ville opholde Kirkesreden paa den guddommelige Sandheds Bekostning. Det vilde være en anden Aand end den lutherske, og den vilde, engang ladet aaben og authoriseret, lettelig æde om sig som Kræst, indtil den havde sorstyrret ogsaa Troens Fundament."

Siden omtaler Dr. Gueride den praktiske Fremgangsmaade ved Strid om saadanne Ting og siger: "Paa det Spørgsmaal alksaa, om man nu i Betragkning af den nuværende Kirkestrid skal holde Kirkesorbindelse med svage Lutheranere af den betegnede Kategori, svarer jeg uden Betænkelighed og tilsorladeligt mit Ja."

34. "Dens" (Missourisnnodens) "Satsvæsen i Tide oa i Utide, dens evindelige Citation af lutherste Dogmatikere, ofte af anden og tredie Rang, for hvilke den hellige Skrift felb sættes i Styggen, er notsom bekjendt. Ligeoverfor vor Tids største, lærdeste og fornemste Theologer har den vaa Grund af theologiste Differentser som den ufeilbare Sandheds priviligerede Indehaver stillet sig i et hovmestererende og forkastende Forhold. Det er saaledes væmmeligt at høre en Prof. Walther bedømme en Mand som Rudelbach, vor lutherste Kirkes ppperste Vidne i Nutiden, og hvis Discipel han selv bekjender sig at være, saa henspusisst paa Grund af en forstjellig Opfatning af hin ovenantydede Differents i Søndagslæren som firfeadstillende og benæbner ham bed den Anledning og for den Sags Skyld som en utro Lutheraner (se Milwaukee Kollokviet S. 93 [ikke 33]). Mænd som Sarlek, Delitzsch, Philippi, Thomasius, Kurk o. fl. ere vante til at behandles med Saan og Spot fra Missouris, d. e. Walthers, ophøiede Domstol."

Feg stulde ikke have medtaget denne Tirade, dersom ikke Prof. Weenaas's Citat fra Kollokviet i Milwaukee var saa betegnende. Hvad han ellers bestylder Missourisynoden for, skal jeg ikke indlade mig paa; kun skal jeg bede bemærket, hvad jeg ved en anden Leilighed har advaret imod, nemlig den letvindte, men ikke sandhedskjærlige Maade at slippe for at bevise en løs eller usand Beskyldning, idet man siger: "det er noksom bekjendt"; "som bekjendt lærer den norske Synode"; "det er en Kjendsgjerning, at Missourisynoden" ose.

Hoor "bæmmeligt" det er at høre "en Prof. Walther

bedømme" Dr. Rubelbach, og hvor sandhedskjærligt Prof. Weenaas fremstiller denne Sag, tør fremgaa af et lidt vidtløftigere Citat af Prof. Walthers Ytringer ved hin Samtale i Wilwaukee (jeg citerer efter samme stenografiske Protokol som Prof. W.):

Prof. S. Fritschel: "Læren om Søndagen er efter min Overbevisning klart og tydeligt indeholdt i den hellige Skrift og den Augsd. Konfession, og jeg er bunden dertil. Men nu ser jeg, at mange af de største og bekjendelsestroeste Theologer indensor den lutherste Krike afvige fra denne Lære. Er jeg nu her i det Tilsælde at maatte anklage dem for en Fornegtelse? Feg har Wod til at sige: de sare vild (irren), men ikke: de ere ingen Lutheranere. Feg siger, at de afvige fra Normen, men jeg kan ikke forkaste dem som ulutherske. Feg erklærer, at de vige af fra den hellige Skrift, men ikke i en sundamental Artikel"...

Prof. Walther: "Der er en stor Forstjel paa, om jeg siger, at En er ingen Lutheraner, eller at han er en vildfarende (irrender) Lutheraner. En Lutheraner er den, som uden Falsthed bekjender sig til det hele Gudsord og til de Lærdomme, ved hvilke den lutherste Kirke skiller sig fra Naar han farer vild i mindre principale andre Kirker. Punkter, saa betager dette ham ikke hans Karakter som Lutheraner. Jeg er fuldkommen villig til at anse Saadanne, som fare vild i Læren om Søndagen, for Lutheranere, men som vildsarende (irrende). Zeg ved, at høit oplnste Mænd i vor Kirke ere komne i denne Vildfarelse og ere blevne i den, fordi Ingen gjorde dem opmærkfomme derpaa. f. Ex. Augustinus havde havt en tro og begavet Ven, saa turde han vel før være bleven befriet fra det, som endnu hang ved ham af Falft fra Manichæismen. Og jeg mener, at den kjære Gerhard, ligeoverfor hvem jeg ikke er værdig til, at jeg ffulde løfe ham hans Skobaand, om han havde havt en saadan Ven, vilde have ladet sig overbevise. Dog, bette vedkommer os ikke. Han staar nu for Guds Throne, og vi ere endnu i den stridende Kirke. Vi ville ikke røve Rogen hans lutherste Navn, om han seiler deri, men vi ville, da vi have erkjendt denne Lære for rigtig, sørge sor, at den atter kommer til Gyldighed. . . . Symbolsk Gyldighed har den i ethvert Fald; soruden i den Augsb. Rons, sinde vi den udsørligt i den store Katechismus." . . .

Senere: "Naar Nogen siger, at han ikke antager Læren om Søndagen, endskjønt han ved, at den staar i Symbolerne, saa kalder jeg ham ikke sor en tro Lutheraner. Et ganske andet Spørgsmaal er, hvorledes jeg betragter ham med Hensyn til hans Kristendom. Han bære en bedre Kristen, end jeg er."

Prof. S. Fritschel: "Vi billige Læren om Søndagen, som den staar i Symbolerne, af ganske Hierte, og De har af den Maade, paa hvilken vi tidligere have talt om den, allerede seet, at vi holde den sor skristmæssig. Wen er det ikke betænkeligt at sige, som De nu netop: Naar Nogen ved, at den staar i Symbolerne, og ikke antager den, saa er han ingen Lutheraner? Nudelbach lærer saa, og det er mig dog imod ikke at holde ham for en Lutheraner."...

Prof. Walther: "Zeg har heller ikke sagt: En Saadan er ingen Lutheraner, men ingen tro Lutheraner." Inspektør Großmann: "Men er det ikke endnu værre?" Prof. Walther: "En kan jo af Svagbed komme til i et Punkt ikke tro at bevare Bekjendelsen; da er han vistnok endnu en Lutheraner, men ingen tro. Zeg vil evigt takke Rudelbach for, hvad han har arbeidet for Bekjendelsen, og at han ogsaa hos mig har bidraget saa meget til, at jeg er kommen til en ret Anskuelse af den; men dette tør ikke bestemme mig til at tie, naar han farer vild."

Senere: "Saa lidt som engang Luther lod fig gjøre

be gamle Kirkefædres Pletter (nævi) til Troesartikler og Regler, saa lidt kunne vi nu imod Skrift og Bekjendelse lade os gjøre vore Kirkesædres Pletter til vor Korm. Wed Hensyn til Betydningen af Søndagsspørgsmaalet siger vor Bekjendelse selv: 'De fare meget vild (irren sehr), som mene, at Helligholdelsen af Søndagen i Stedet for Sabbathen, er i Kraft af Kirkens Myndighed paabuden som nødvendig'." (Derester paavises denne Læres Sammenhæng med den kristelige Frihed.)

Senere Prof. S. Fritschel: . . . "Der har altsaa været Lærere i den lutherste Kirke (f. Er. Gerhard), som bare af en anden Overbevisning end jeg. Derfor siger jeg, naar De svørger mig, om Læren om Søndagen er en Troesartikel i hele den lutherste Kirke, Nei. Men naar De spørger mig, om jeg holder den for en Troesartikel, Ja. Roget kan altsaa være Troeslære, som dog ikke alle lutherske Lærere anse derfor, og nagr der derfor handles om, hvad Korvligtende der indeholdes i de lutherste Symboler, saa maa man se paa, om alle lutherste Theologer antage det!" Walther: "Derpaa kommer det slet ikke an. Savde jea levet sammen med den kjære Gerhard og havde spurgt ham. om han holdt Læren om Søndagen for en Troeslære, og han havde sagt: Nei, den er ikke, saa vilde jeg have svaret: Ærbærdige, kjære Fader Gerhard, dette er en Vildfarelse, og jeg vilde i al Nymyghed og Bestedenhed have vist ham tilrette; og jeg tror, at den homnge Gerhard vilde have hørt vaa mig og til Slut indrømmet: 30, det er dog en Troeslære. Ogsaa Disciplen kan vel engang lære Mesteren."

35. "Grundtvigianismen med sin høikirkelige Opsattelse af Kirke og Embede var ikke lidet udbredt i den norsk-lutherske Kirke, men dels havde den ogsaa i Tiden før Foreningen med Missouri inden Synoden selv fundet en kraftig Mod-

stand, hvad dens Opfattelse af Troesbeksendelsen og sammes Forhold til den hellige Strift angaar, dels var den vistnof ogsaa gjennem denne Reaktion inden Synoden selv gaaet over til mere og mere at indstrænke sig til en høiktikelig Anstruelse, der endelig søgte og sandt en Tilslugtshavn for Enhed og Magt under Missouris Vinger. Det er derfor Missourisynoden, som har Fortjenesten af at have forplantet en eiendommelig Retning inden den norske Kirke herover. Det er det norske Embedsaristokrati, den norske Høiktelshed, som har sluttet Forbund med det tydske Lærearistokrati, den tydske Orthodogisme og afsødt et aandeligt Fænomen, som er noksom bekjendt blandt de norske Lutheranere under Ravn af 'Wisconsinisme'." Vag. 36.

"Iftedetsor at glæde sig ved Guds Ords Virkning i Menigheden, som beviste og beviser sig ved Kristnes Trang til at opbhygges om Guds Ord ved private Sammenkomster, saa ængstedes man, med Høikirkelighedens vante Ængstelse sor Menighedsbevidsthed og Menighedsliv, sor disse Kristenlivets Ytringer, og søgte at hemme og hindre dem." Pag. 122. Se ogsa Pag. 118 og 120.

"Og om Historien, som paastaaet er, stulde bevidne, at saadanne hemmelige Lærekonserentser som kirkeligt sastsatte Institutioner til Lærens officielle Behandling havde været til i tidligere Dage i Kirken, saa vilde dette sor mig ikke bevise disse Lærekonserentsers Berettigelse, men vel være et Vidnesbyrd om, at et fremmd Aag hvilede paa Menighederne, hvad enten det nu var den superkloge 'Rettroenhed', som var ude og gik, eller det var den fornemme Høskirkelighed, der vilde lægge Menighederne i et indviet Præsteskabs Lænker, eller det var, som maaske oftest er Tilsældet, begge Parter i Forening. For Nærværende er det i Kirken herover begges Sammensmeltning i 'Wisconsinismen's Aandsretning, som har saa ganske naturligen afsødt de hemmelige Lærekonserencer af Præstesskat." Pag. 125.

Jeg anser mig berettiget til at forudsætte, at Prof. Weenaas ved, hvad Høikirkelighed er, og i saa Fald farer han med Usandhed, naar han skildrer den norste Synode som høikirkelig.

Brof. Weenaas har gjennemlæst "vore Skrifter". Baade de Brinciper, som der ere forfeatede, og vore kirkelige Sandlinger, som der ere berettede, ere udbræget labkirkelige. Derfom han ikke er idiotisk uvidende om amerikansk-kirkelige Forhold, saa maa han vide, at Wissourispnoden er strengt lavfirkelig, at en meget væsentlig Del af dens Bolemik altid har været rettet mod al Søikirkelighed, og at dens Stand. punkt i denne Henseende har paadraget den det bitreste Fiendstab; fremdeles at i vore Dage nevve nogen Forfatter har hæbdet Menighedens Frihed sag kraftigt som Brof. Walther. der endog har valat 1 Betr. 2, 9 til sit Motto. Weenaas kan fremdeles ikke være uvidende om vore Vidnesburd imod General Council's hoifirfelige Tendentser og tidligere mod Augustanasynoden. San citerer selv i fin Bog, Bag, 37, Missourispnodens Fordring til vor Brosessor i St. Louis, at han "ordlydende stal antage de tvende Anhana til de schmalkaldiske Artikler", og Brof. W. ved dog vel, hvad der staar. Han ved, at vore Bræster have oversat og udbredt i vore Menigheder Brof. Walthers Bog om Frifirfen; han kjender vor Konstitution, og dog, tiltrods for alle "Kjendsgjerninger" kalder han os høikirkelige og tillader sig at byde sine Læsere en saa uvittig Frase, som den om en "høikirkelig Anstuelse, der endelig søgte og fandt en Tilflugtshavn for Enhed og Magt under Missouris Binger"! Der kunde ligesaa gjerne siges: Legitimisterne fandt en Tilflugtshavn for Enhed og Magt under Republikanernes Vinger — Protestanterne fandt en Tilflugtshavn for Enhed og Magt under Natholikernes Vinger. Denne Slags kirkehistoriske Oplusning kan kun være beregnet paa Læfernes totale Ukundighed om det, hvorom der tales.

Dog, Prof. Weenaas fremfører ogsaa Bebiser for fin Bagftand. Beviserne ere førft, hvad han kalder vore "hemmelige Lærekonferencer". Om disse se ovenfor. Svor han taler om vore historiste Oplhsninger angagende disse, alemmer han, at det er bevift, at saadanne Konferencer netop habe fundet Sted i Kirkens mest velsignede Berioder og blandt dens frommeste Tienere (se Mdtd. 1873, Bag. 161 Dernæst ansører han vor Soldning i "Lægmands-Denne udleder han af "Søikirkelighedens vante Wnastelser for Menigbedsbevidsthed og Menighedsliv". Om Prof. W. end aldrig selv havde tænkt saa langt, at han havde stionnet, at netop Ombu for Menigheds-Bevidsthed vil lede til vort Standbunkt i denne Sag, saa vil han dog i vore Forhandlinger om denne Sag (hvilke han felv citerer) have seet, at dette er vor Overbevisning, og at altsaa vort Standvunkt mindst af Alt kunde udledes af Søikirkelighed. Forhandl, om denne Sag ved Spnoden i 1862, hvor det blandt Andet heder (Mdtd. 1862 Bag. 226): "Spor derfor en Del af en Menighed vilde til enkelte Tider samles og lade En eller Anden aptræde som Lærer sor Alle, uden hele Menighedens Samtykke (eller udenfor Rød), der maatte jo Menigheden sige: dette er et Indgreb i den Orden, som vi i Indighed under vor Brudgoms Ord have oprettet."

36. "Spørger man nu, med hvilken Grund disse Mænd af den norske Shnode gjør en saadan 'Exklusivisme' gjælbende, bliver Svaret: alene den Ret, som deres formentlige 'rene Lære' skal hjemle dem. Zeg har vistnok ogsaa hørt, at man har ansørt Samfundets Ælde, fornemmelig da ligeoversor 'Konserencen', som baade ved sin Mangel paa Aar og ved Maaden, hvorpaa dette Samsund er bleven til, skal gjøre sig kvalisiceret til at benævnes en 'Sekt' og et 'Parti'. Men dette kan dog neppe være alvorligt ment, da jo ogsaa

den norste Synode, ialfald i Theorien, sastholder, at Synodeeller Konserence-Forbindelser kun er Sammenslutninger af Menigheder, hvem dels lokale Interesser, dels Fællesskab i Tro og Lære har knyttet nærmere sammen. At Konserencen tæller Wenigheder ligesaa gamle som maaske nogen inden Synoden, er en Kjendsgjerning, som blandt andre Vidnesbyrd nedenstaaende vil godtgjøre." (Derester en Erklæring fra Past. Scheldahl m. Fl. om, at hans Wenighed blev stiftet i 1846.) Pag. 98.

Prof. Weenaas kan ikke være uvidende om, at vi i den norske Synode virkelig for kuldt Albor mene, hvad vi sige, naar vi erklære den N. D. Konference for et Parti; og naar han lader forstaa, at dette ikke vilde passe med vor Theori, at "Synode- eller Konferents-Forbindelse kun er Sammenslutninger af Menigheder, hvem dels lokale Interesser, dels Fællesskad i Tro og Lære har knyttet nærmere sammen", saa er dette kun en Udslugt ved Sjælp af, hvad man kalder en petitio principii.

Brof. Weenaas ved nemlig for det Første, at det itte er lokale Interesser, der have frembragt de Menigheders Sammenslutninger, der udgiøre Konferencen. San ved oasaa, at det iffe er Kællessfab i Tro oa Lære; thi 1) er der iffe Kællesstab i Tro og Lære blandt Konferencens Bræster og Professorer; det er aabenbart af deres egne Aarsberetninger og af deres egne Tilstaaelser, og det har ofte bæret paapeget, at denne indbyrdes Uenighed netop giælder de vigtigste af de Spørgsmaal, hvorom Konferencens Ordførere have stridt med den norste Spnode, med hvilken flere af Konferencens Bræfter ifølge egne ffriftlige og mundtlige Tilstaaelser ere enige; 2) er det offentlig erkjendt ved et Møde i Vast. Lysnæs's Meniahed (Mai 1872) mellem Bræster af Ronferencen og af den nuværende Augustanaspnode, at det iffe var Uenighed, hverken i lokale Interesser eller i Tro

oa Lære, der frembraate den Splittelse af Augustanaspnoden, som Konferencens Oprettelse forgarsagede. Det gialdt at faa Baftor Clausens Menigheder ind i Samfundet. Clausen vidste vel not, at hans Menigheder iffe vilde aga ind i Augustanaspnoden, om der end var noksaa megen tilspneladende Enighed mellem Bræsterne. Deraf den kirkepolitiste Nødvendighed at stifte et nut Samfund. Hvorledes bette coup d'etat var forberedt, er senere kommet for Dagen, da Bast. Aroancess offentliagiorde en Del af de Breve, ber vise, hvad Slaas Planer der vare laate, og hvem der vare indviede i Planen. (Se Skand. 17de Jan., 14de og 21de Febr. 1872, se og Brof. Johnsons R. T. 1873, 243.) Fraser om Menighedernes Ret og om Menighedernes Frihed kan være vel not for dem, der lade sig nøie med Fraser; men den nøane Sandhed er den, at Augustanaspnoden blev opløst, uden at Meniabederne bleve svurate, om de vilde have den oplost, og Konferencen blev stiftet, uden at Menigbederne bleve iburate, om de vilde have den stiftet. De ffulde sverges bagefter. (Se Prof. Weengas's "Luthergner" 1870, Pag. 162 flg. og Paft. Prognæfs's do. 1870, Pag. 169 flg.) Sporledes en Del af Augustanaspnodens Bræster og Meniabeder iffe vilde finde fig i denne egenmægtige Fremfærd, men vedbleve i "Augustanasynoden", er bekjendt nok. Weenaas ved vel nok, hvorfor vi "for fuldt Alvor" anse Konferencen for et "Barti".

37. "Saadanne reagerende Faktorer" (mod den wisconfinske Aandsretning) "tro vi at maatte søge inden 'den norske Shnode' i Menighedens seige Bedhængen ved sin Børnelærdom fra Norge og dybt rodsæstede Agtelse og taknemmelige Anerksendelse af dyrebare Goder, som den emigrerede Del af det norske Folk har bragt med sig til dette Land, forbunden med en vis sor Nordmændene eiendommelig Skybed og Miskænksomhed ligeoversor alt Importeret og Uden-

landft. Fremdeles i den glædelige Omstændighed, at der dog ogsaa fornemlig iblandt 'den norste Synodes' Lægsclf gives Mænd med fristeligt Liv og fristeligt Alvor, der mere og mere gjennemstue Aandsretningens Hulhed og Antifristelighed og derfor sinde sig kaldede til at modarbeide den inden Synoden selv." Pag. 62.

Det kan gjerne være, at Prof. Weenaas tror, at der er et saadant Oppositionsparti indensor Synoden selv — sordi han ønsker det; men Sandheden er, at han i dette Styffe beretter, hvad han ikke kjender til, og de Grunde, hvorpaa han bygger sit Haab, ville ikke bære det.

Menighebernes seige Bedhængen ved sin Børnelærdom vil lede dem til os og ikke kra os; thi intetsteds har der her i Landet været gjort saa Weget sor at bevare Børnelærdommen som i den norste Synode, hvorsor ogsaa rundt om i mangsoldige Menigheder Medlemmer as de andre norste Samsund have søgt og saaet Anledning til at sende sine Børn i vore Stoler.

Dersom vort Folk nu taknemmelig anerkjender de dyrebare Goder, de have bragt med sig hjemmenfra, da tør maaske den norske Synode med Tak til Gud vidne om sig, at den har været et Redskab til at fremkalde denne Anersjendelse. Det er ikke saa ret mange Aar siden, at vi vare alene om den; de andre Samfund syntes at ønske at kaske alt Norsk overbord og klagede over, at vi holdt for sask paa det. Amerikanske Kirkssikke indsørtes i Augustanasynoden, og væsentlige Stykker af Lærdommen ændredes efter amerikansk Mønster. Bort Samfund spottedes som Statskirken og vore Præster distingueredes ved Navnet "de norske Præsterne".

At der blandt vort Lægfolk gives Mænd med kristeligt Liv og kristeligt Alvor, er visselig sandt; men vi have alkid ment i dem at have vor bedste Støtte og vort skjønneste Haab for vor Kirkes Fremtid. Den Uenighed og Reaktion, som Pros. W. taler om, kjender jeg ikke til. Jeg vil her tilsøie, at der i mine Sine ikke er noget mærkeligere Vidnesbyrd om vort Lægsolks Alvor og Uashængighed end dette, at det ikke er lykkedes Mænd som Pros. Beenaas, Pros. Ostedal og Fl. at fremkalde en saadan Opposition.

Sporledes har itte den Norste Spnodes Kirkefolk været stjældet ("Rustet og Rastet" i den N. S.; Prof. 28.)! Svor har det ikke været haanet som en død Masse, blandt hvilken der dog ogiga gives Mænd med kristeligt Liv. hvilke da ere i Opposition mod det Bele (se ovenfor og m. a. St.)! Svorledes har det ikke været spottet som umpndige Børn, der Antet stiønne og Antet tør, uden hvad Bræsterne sige! Svorledes har det iffe været ifræmt med Bræstevælde og Aristokrati og hemmelige Lærekonferencer! Svor har det ikke bæret eaget mod of Bræfter, der stildres som Epranner og Fiender af krifteligt Liv, ja hvem en af Konferencens Ordførere afmaler som "ormstukne af Latinismen, udvaskede af Monarkisme og stivfrosne af Orthodoxisme, drevne af Embedsnød og fygelige af Hjemtanke, flugte af Wisfouri, holdende vaa at lægge Slavebaand og Bavemørke over Folket" (Prof. Oftedal i "Stand." for 30te Marts 1875)!

Det vidner i Sandhed om Frihed og Selvstændighed, at et Folk, der Uge efter Uge og Aar efter Aar fristes paa denne Maade, dog endnu vover at leve i Fred og Endrægtighed med sine Præster og ikke lade sig indbilde, at til den rette Friheds Nabendarelse hører Uenighed med sine Lærere, at sige Nei, naar Præsten siger Ja, og at tro al løs Snak og Bagtalelse om ham. Paa den anden Side anser jeg mig for overbevist om, at til Trods for den Enighed og Kjærlighed, som ved Guds Naade herster mellem min Menighed og mig, saa vilde jeg øieblikkelig blive interpelleret af Menigheden, dersom jeg vilde begynde at søre saadan Tale

og Lære, som f. Ex. den, der føres i Kvartalstriftet fra Minneapolis, og jeg vilde have at gjøre Menigheden Regnstab, om jeg kunde.

Naar jeg ikke tilksier flere Exempler af Prof. B.'s Bog, saa er det, som sør sagt, ikke fordi Forraadet er udtømt, men fordi jeg saa tilstrækkeligt har bevist min Paastand om Hr. B.'s Usandsærdighed, at de Læsere, der give sig Tid til at læse og prøve, ville have seet nok til selv at dømme. Feg har nemlig, som det vil sees, ikke citeret halvt, ikke taget et Ord her, et Ord der, men givet hele Sammenhængen; heller ikke har jeg sat min Opsattelse i Stedet sor Prof. Weenaas's Ord og saa kalbt det en "Kjendsgjerning".

Feg har kaldt disse Blade "Bore kirkelige Modskanderes Baaben".\* skjønt jeg har hentet Exemplerne alene fra Prof. W.'s Bog; jeg har gjort det, sordi jeg i alle de Aar, jeg har været her, har gjort lignende Ersaringer om Uredelighed hos saagodtsom alle de af vore kirkelige Modskandere, der have taget offentlig Del i Striden. Snart har man kaldt os Grundtvigianere, snart Benner af Slaveri, snart Hiender af kristeligt Liv, snart Medlemmer af hemmelige Selskaber, snart har man bestyldt os for at lære, at Alle, som høre Ordet, blive salige, og at ingen Ombendelse behøves, snart for at have sorsalset Luthers Skrifter, og jeg ved ikke Alt.

llbehageligt som dette Arbeide har været, har det dog ogsaa ført en Trøst med sig, den nemlig, som hentes af Watth. 5, 11. Det er nemlig iffe saaledes, som Pros. W.

<sup>\*</sup>For dem, som ønste en positiv Fremstilling af den norste Synodes Lære i de forstjellige omstridte Kunkter, henvises soruden til vore Synodalforhandlinger ogsaa til Kast. Rassmussens "Nødtvungne Bemærkninger" og til Kast. Kreus's Bog mod "Wisconsinismen".

vist tror og gjør Alt for at saa Andre til at tro, at vi (især vi ældre) Præfter i den Norste Spnode i stolt Selvtillid "kjephøie" se alle Andre over Hovedet, anse of selv for useilbare, i Besiddelse af den fuldkomne Andsigt i den rene Lære osb. Jeg har ved flere Leiligheder ffrebet om vor Stilling. i denne Benseende (se blandt Andet "Forord" til por R. T. 1875) og tror det iffe Sagen ubedkommende, om jeg her tilfsier, hvorledes det ofte er aaget mig under disse kirkelige Stridigheder. Naar jeg nemlig, som itte sjelden har været Tilfælde, baade ligeoperfor Versoner af de forstjellige lutherste Samfund, der have angrebet os, og ligeoverfor Methodister, Baptister o. A. har hos disse seet Meget, der tyftes mig at vidne om fristeligt Liv og fristeligt Alvor, da maa jeg tilstaa, at jeg ofte ikke har staaet fastere, end at jeg har fagt til mig felv: Er du ogsaa vis vaa, at du har Ret, og disse Uret? Se dig vel for! Tænk, om disse have Ordet og Sandheden med sig, og du strider derimod og hindrer Kristi Rige. Men naar jeg saa, overbevist af Guds Ord, fandt min Tro fast grundet og bed selve Striden var kommen til klarere Erkjendelse, da var det mig kun altsor ofte en end pherligere Bestyrkelse, naar jeg saa, at de Modstandere, der ved sit stjønne Skin vel endog en Stund havde kunnet bringe mig i Uvished om, hvor Sandheden var, siden aabenbarede sig som usandsærdige, idet de forvanstede mine Ord, ja vel endog for det Bidnesbyrds Styld, som jeg havde aflagt, "talte allehaande Ondt om mig og løi det". Dette var mig ved Mindet om det nævnte Sted i Matth. en mægtig Trøft, og en Benvisning til dette Sted var ogsag al den Trøst, jeg fik, da jeg for over tyve Aar siden, nedbøjet under den bitre firfelige Strid, klagede min Nød for en gammel faderlig Ven i Fædrelandet.

Jeg vilde gjerne tro om Prof. W., at han iffe rigtig har vidst, hvad han gjorde, da han strev og lod tryffe den Ræke Usandheder og bitre Ord, hvoraf hans Bog bestaar, stjønt jeg maa tilstaa, at det er mig ganske usatteligt, hvorledes han har kunnet komme til at fremføre saadanne Usandheder som en stor Del af de ovenansørte, uden i samme Dieblik at vide, at det var Usandheder. Dog, jeg vil ikke indlade mig derpaa. Baade ved jeg, at en Samvittighed kan ledes paa mange Afveie og i Mangt og Meget kan blive uklar, og desuden ved jeg af Guds Ord, at det er en Straf, Gud stundom bruger, at han lader et Menneske tro Løgn.

Har Forfatteren vidst, hvad han har gjort, saa har hans eneste Haab kunnet være, enten at Folk ere for magelige til at se ester i de Kilder, hvoraf han har hentet sine angivelige Kjendsgjerninger, eller at de sleske Læsere aldeles ingen Adgang have dertil, hvortil da rigtignok ogsaa kommer Wennessenes Billighed til at høre Ondt og Tilbøielighed til at tro Ondt samt fromme Frasers Magt over fast alle Læsere, som ikke ere desto forsigtigere i at prøve, hvad de læse. Enkelte af Usandhederne ere af den Art, saa tydelige og ligestremme Opdigtelser, at dersom de gjorte Bestyldninger kunde ansees for borgerligt ærekrænkende, saa vilde hvilkensomhelst ærdar Domstol, for hvilken Sagen blev indanket, maatte domsælde ham.

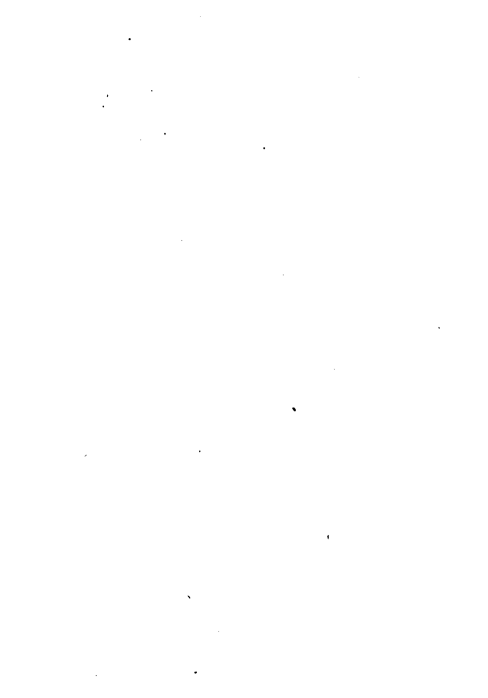
At Prof. W. ikke med oprigtig og rolig Sandhedskjær-lighed har søgt efter at kinde Sandheden i diske Sager (vor Lære og vort Standpunkt) og fremstille den i fin Bog, det holder jeg mig for overbevist om. Hans Synd og hans Ansvar bliver derfor kun altfor stort, selv om hint Spørgsmaal staar uafgjort indtil videre. Hans personlige Forhold til Sagen vil snart blive aabenbart. Han tilbyder sig vistnok (Pag. 4), dersom "Aaben Erklæring" ikke er grundet paa uimodsigelige Kjendsgjerninger, villigt at indrømme, at den har været en Fegten i Beiret, et letsindigt Produkt af en fantasirig Hjerne, og at bede Herren og Menigheden om

Tilaivelse. Wia forekommer dette forhaands Tilbud høilig letfindigt, naar jeg tænker vaa, hvad Brof. W. i en Række af Nar har strevet og talt om disse samme Ting. i den seneste Tid gjort en Slags Tilbagekaldelse af "Aaben Erflæring", hvilken jeg antager i alle Ryndiges Dine vil ansees for værre end ingen. Den er nemlig blot Spilfegteri. idet den hjemler Prof. 28. en vis formel Ret til at fige, at han har tilbagekaldt Erklæringen, medens Sandheden er, at væsentlig Intet er tilbagekaldt. Skulde Brof. 28. mene. at en saadan Behandling af Et og Andet i hans Bog "Bisconfinismen" vil hiælbe pag hans Sag, da tager han meget Dersom han ikke offentligt erkjender og tilbagekalder de Usandheder, som han i denne Bog har fremført, da har han dømt sig selv. Fraser eller Talemaader eller Omsvøb eller Ildflugter ville ikke hiælbe. Dolosus versatur in generalibus, heder det, d. e. den Svigefulde bevæger fig i almindelige Talemaader.

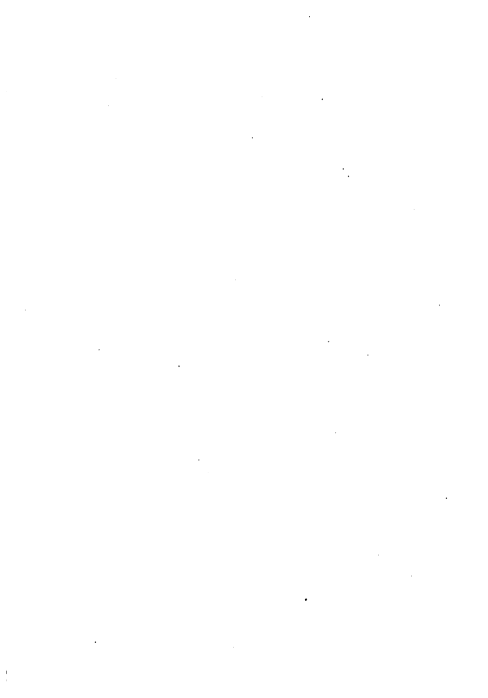
Under de ffjønneste Løfter om "Intet at lægge til af sit Eget" og om blot at fremstille "historifte Kjendsgjerninger", har Prof. W., som ovenfor vist, sagt den ene Usandhed efter den anden hele Bogen igjennem og slutter saa med en Bøn til Kriftus om "ndmng Selverkjendelse og inderlig Kjærlighed i Sandhedens Tjeneste" (Pag. 135). Her er kun en Bei, den nemlig, at Brof. 28. "fortryder fin Synd, afbeder den hos Gud og tragter efter Forbedring". Han vil da iffe glemme, hvad han er de Mennester og den Kirke skyldig, mod hvilke han saa grovelig har forsyndet sig. Stulde han finde Naade og Kraft til at vælge denne Bei, da give den barmhjertige Gud, at han maatte finde Trøften i det rige, herlige, ubetingede Evangelium, som vi til Guds Bris have søgt at hæbde mod hans og mange Andres Indvendinger, den Kilde, hvoraf en i Sandhed sønderbrudt Aand alene fan fvæges!

## Indhold.

|                                                           | Bide        |
|-----------------------------------------------------------|-------------|
| Gjenmæle mod Paftor C. L. Clausens Opsats i "Emi=         |             |
| granten" Ar. 7 angaaende Slaveri. 1862                    | 5           |
| Et venligt Ord i en vigtig Strid. 1867                    | 45          |
| Det første Røde af "General Council". 1868                | 58          |
| Til Præsterne i den Rorst-Danste Konference. 1873         | 74          |
| Om Fraser, Sosismer og høitravende Talemaader. En         |             |
| Advarfel. 1875                                            | 88          |
| Professor Sverdrup og Humanismens Princip. 1892           | 112         |
| Sbar til Hr. N. Tøsseland. 1883                           | 126         |
| Prof. Schmidts Fredsforflag indeholder en Snare. 1884.    | 148         |
| Vor Fremgangsmaade og vor Stilling i den nærværende       |             |
| Lærestrid. 1884                                           | 15 <b>5</b> |
| Af et Brev. 1885                                          | 211         |
| Katholst og lutherst Striftfortolkning. 1886              | 225         |
| Mødet i Red Wing, Minn. 1886                              | 235         |
| Endnu et Forsøg. 1887                                     | 283         |
| Kan og bør en Christen bære vis paa sin Salighed? 1881.   | 327         |
| Hoad den norste Synode har villet og fremdeles vil. 1890. | 375         |
| Hoorfor er der ingen kirkelig Enighed mellem norfte       |             |
| Lutheranere i Amerika? Svar til Hr. M. Ulvestad og        |             |
| mange andre. 1905                                         | 154         |
| Vore kirkelige Modstanderes Vaaben. En Exempelsam=        |             |
| ling, uddragen af Prof. Beenaas's Bog "Bisconfin=         |             |
| ismen". 1876                                              | 499         |
|                                                           |             |



. .





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

